Isabell Oberle / Dennis Pulina (Hg.)

des Heroischen
bis in die Moderne

rombach
wissenschaft | PARADEIGMATa

A\



https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Isabell Oberle / Dennis Pulina (Hg.)
Heldenhaftes Warten in der Literatur

Eine Figuration des Heroischen von der Antike
bis in die Moderne

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROMBACH WISSENSCHAFT « REIHE PARADEIGMATA

herausgegeben von Bernhard Zimmermann
in Zusammenarbeit mit Karlheinz Stierle und Bernd Seidensticker

Band 59

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Isabell Oberle / Dennis Pulina (Hg.)

Heldenhaftes Warten
in der Literatur

Eine Figuration des Heroischen von der Antike
bis in die Moderne

i "yﬂ‘ rombach

wissenschaft

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung des Sonderforschungsbereichs 948 »Helden —
Heroisierungen — Heroismen« der Deutschen Forschungsgemeinschaft.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-96821-016-2 (Print)
ISBN 978-3-96821-017-9 (ePDF)

1. Auflage 2020

© Rombach Wissenschaft — ein Verlag in der Nomos-Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG,
Baden-Baden 2020. Gedruckt in Deutschland. Alle Rechte, auch die des Nachdrucks von
Ausziigen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Ubersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf
alterungsbestindigem Papier.

Satz: rombach digitale manufaktur, Freiburg im Breisgau

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INHALT

ISABELL OBERLE / DENNIS PULINA
VOrwort ... 7

ISABELL OBERLE / DENNIS PULINA
Heldenhaftes Warten
Eine Figuration des Heroischen von der Antike bis in die Moderne . 9

ANDREAS BAGORDO
Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit
entdeckten ...... ... ... 23

BERNHARD ZIMMERMANN
Episches und tragisches Warten ............................. 39

DENNIS PULINA
Die militia amoris der Frauen
Penelope, Laodamia und ihr heldenhaftes Warten in Ovids Heroides 57

ULRIKE AUHAGEN

Verhindertes Warten

Pompeius vor der Schlacht von Pharsalos (Lukan, Bellum civile 7,
B7=123) it 79

KATJA WEIDNER
Das Warten des lohannes parvulus
Eine Parodie eremitischer Selbsterméchtigung ................. 93

ULRIKE ZIMMERMANN
Young Men Among Roses?
Heroisiertes Warten in englischer Dichtung des 17. Jahrhunderts .. 119

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NIKOLAS IMMER
Warten auf Wiederkehr?
Zur Heroisierung Napoleons in der Geschichtslyrik des

19.Jahrhunderts . . ........... ... . o o

ISABELL OBERLE
Herausforderung Drama
Heldenhaftes Warten auf der Bithne am Beispiel des Ersten

Weltkriegs . ...... ... ...

ACHIM AURNHAMMER
Ethos des Wartens

Zur Heroisierung attentistischer Figurationen im Werk Stefan

Georges ...

Zu den Beitrdagerinnen und Beitrdgern des Bandes ...........

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

Der vorliegende Band versammelt die Beitrige der gleichnamigen, inter-
disziplindren Tagung, die am 25. und 26. Januar 2019 in Freiburg statt-
gefunden hat.

Unser erster Dank gilt dem Freiburger Sonderforschungsbereich 948
»Helden — Heroisierungen — Heroismen« und damit der Deutschen For-
schungsgemeinschaft nicht nur fiir die Finanzierung der Tagung, sondern
auch dieses Bandes. Den Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern des SFB sei
weiterhin fiir die Mithilfe bei der Organisation gedankt, die sonst um
einiges miihevoller gewesen wire.

Zum Gelingen der Tagung haben nicht nur die vielen eindrucksreichen
Vortriage beigetragen, sondern insbesondere eine fruchtbare Podiums-
diskussion, die Achim Aurnhammer, Ulrich Brockling und Magnus
Striet bestritten haben und deren Ergebnisse mit in die Einleitung geflos-
sen sind. Auch Ihnen gilt unser herzlichster Dank.

Wir freuen uns, dass die Ertrige der Konferenz nun einen Platz in der
Reihe Paradeigmata finden und so einem interessierten Publikum offent-
lich zuginglich werden. Einen ganz herzlichen Dank richten wir deshalb
an die Herausgeber der Reihe, vor allem Bernhard Zimmermann. Dank-
bar sind wir auch Rombach Wissenschatft fiir die zuverlassige Betreuung
und den sorgsamen Schriftsatz.

Freiburg, im November 2019
Isabell Oberle und Dennis Pulina

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03

. httpsy//www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) Ixm.


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ISABELL OBERLE / DENNIS PULINA

Heldenhaftes Warten
Eine Figuration des Heroischen von der Antike bis in die
Moderne

Der Titel des vorliegenden Bandes mag widerspriichlich anmuten. Auf
den ersten Blick scheinen sich Warten und Heldentum auszuschlieBen.
Denn mit dem Ausbleiben einer groBen, einmaligen Tat wie der Tétung
des Bosewichts, dem Sieg tiber den Drachen, der Rettung der entfithrten
Jungfrau, gerit die Verbindung zum Heroischen in Bedringnis. Ideal-
typische Helden sind handlungs- und geschichtsmichtig: Sie vollbringen
Taten und greifen auf diese Weise in den Lauf der Geschichte ein. Doch
schon ein Blick in Historie und Literatur beweist, dass das Bild vielfil-
tiger ist, wie die hier versammelten Beitrége illustrieren: Fabius Cunc-
tator wurde fiir sein taktisches Abwarten im Zweiten Punischen Krieg
heroisiert, ebenso wie die Frontsoldaten des Ersten Weltkriegs, die im
Schiitzengraben ausharrten. Man denke ferner an die christliche Heils-
erwartung, an das heldenhafte, eremitische Warten im Diesseits oder an
prophetisch-messianische Konstellationen der 1920er Jahre.

I. Perspektiven der Forschung

Der Konnex von Warten und Heldentum ist von der Forschung bisher
vernachlassigt worden. Héufiger aufgegriffen wurde lediglich das heroi-
sche Potenzial des >Durchhaltens«. Einschlégig ist der jiingst erschienene
Aufsatz von Nicolas Detering (2019), der eine systematische Bestimmung
des >heroischen Durchhaltens< vorlegt und schlaglichtartig Beispiele der
deutschen Literatur zwischen 1900 und 1945 betrachtet.! Recht nahe ste-
hen Deterings Uberlegungen der begriffsgeschichtlichen Studie Lothar
Bluhms Auf verlorenem Posten (2012), dem es um die Ausbildungen des
gleichnamigen Sprachbildes geht.> Theodore Ziolkowskis Monographie
Hesitant Heroes (2004) ist die einzige Arbeit, die explizit eine Briicke vom

(1 Detering 2019.
2 Bluhm 2012.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10 Isabell Oberle / Dennis Pulina

Warten zum Heldentum in diachroner Ubersicht schlidgt und eine Ent-
wicklungslinie des zogernden Helden von der Antike bis in die Moderne
zeichnet. Seine Studie beruht auf der Annahme, dass das Zogern des
Helden als Symptom eines Umbruchs in gesellschaftlichen Ordnungs-
und Wertesystemen zu lesen ist.® Ziolkowski zeigt, wie die Handlungs-
hemmung in der Literaturgeschichte sukzessive zunehme, um in der Mo-
derne in vollige Untitigkeit umzuschlagen. Diese Verdnderung fiihrt er
mit einem Wandel der literarischen Formen vom Epos iiber das Drama
bis hin zum Roman zusammen. Im GroBen und Ganzen ist sein Mo-
dell jedoch zu teleologisch gedacht und vernachlissigt Briiche und Inter-
ferenzen. Die von Ziolkowski formulierte Annahme einer Verbindung
zwischen dem Warten in der Literatur und epochalen Umbriichen liegt
auch anderen umfinglicheren Arbeiten zum Warten in der Literatur —
ohne Bezug zum Heroischen - zugrunde. Lothar Pikulik, der in seiner
Studie (1997) einen kursorischen Uberblick iiber das Warten in der Lite-
ratur seit der Aufklarung gibt, nimmt an, literarische Warteszenen seien
symptomatisch fiir historische End- und Ubergangszeiten.* In zhnlicher
Weise verstehen Daniel Kazmeier, Julia Kerscher und Xenia Wotschal
(2016) das Warten als »Signatur individueller oder kultureller Krisenzu-
stinde«.” Einen eher philosophischen Zugang zum Warten als Zégern
wihlt wiederum Joseph Vogl in seiner essayistischen Arbeit (2007), in
der er Momente des Zauderns in der Literatur seit der Antike bis in die
Moderne betrachtet und das Zogern als Reflexionsfigur auf Implikatio-
nen von Handeln interpretiert.’

Die vorgenannten Arbeiten wihlen einen breiten Zugang zum Phéno-
men des Wartens und loten unterschiedlichste Facetten aus, raumen mit
Ausnahme von Kazmeier/Kerscher/Wotschal der Medialitdt des War-
tens aber als literarischem Phidnomen zu wenig Platz ein. Fragen nach
der zeitlichen Dimension,” nach der rdumlichen Konﬁgurattion,8 nach
Machtgefiigen’ oder nach linguistischen bzw. poetologischen Lektiiren

Vgl. Ziolkowski 2004, 3-5.
Vgl. Pikulik 1997, 14.
Kazmaier/Kerscher/Wotschal 2016, 8.
Vogl 2007.
Benz 2013.
Amthor 2011; Baier 2009.
Baier 2009. In geschlechtlicher Perspektive: Keck 2002b.

- w

© ® N > w»

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Heldenhaftes Warten 11

der Wartetexte'” werden lediglich in autoren- oder epochenspezifischen
Arbeiten, meist zur Moderne, diskutiert.

Il. Warten als (heroisches) Handeln

Um das >Warten< terminologisch zu fassen, sei zunichst eine Abgrenzung
vorgeschlagen, die grundsitzlich zwischen zwei Warteszenarien unter-
scheidet. Auf der einen Seite kann >Wartens, etwa im Sinne von >Ab-
warten< oder >Zogern, die intentionale Suspendierung einer Tat meinen
und damit als »aktive Strategie und Fahigkeit der Verzogerung, des Auf-
schubs und der Zuriickhaltung«!! gedeutet werden. Auf der anderen Sei-
te kann das >Warten< dahingehend determiniert sein, dass es von auBen
auferlegt ist und der Endpunkt des Wartens vom Wartenden nicht selbst
bestimmt werden kann.!> Abhingig vom Grad der Ausrichtung auf ein
Telos konnen hier sWarten¢, >Zuwarten< und >Erwarten< nuanciert wer-
den.!® Beiden Ausprigungen des Wartens — dem bewussten Tatverzicht
wie dem eingeschrankten Handlungsspielraum — eignet ein spezifischer
Verhaltensmodus, der mit verwandten Begriffen wie >Duldens, >Ertra-
gens, >Ausharren< oder >Durchhalten< bezeichnet werden kann.!* Es er-
fordert allemal die Bereitschaft, sich iiber einen kiirzeren oder lingeren
Zeitraum hinweg der Situation geringer bis keiner Handlungsmacht aus-
zusetzen, sie auszuhalten und nicht aufzugeben, etwa indem zur Tat ge-
schritten oder durch Flucht die Befreiung aus der Situation erreicht wird.
Das vermeintliche Nicht-Handeln des Wartens suggeriert lediglich nach
auBen Untitigkeit oder Passivitit, erzeugt im Inneren aber Dynamik und
Aktivitit, die von einer Verehrergemeinschaft als heroisch bewertet wer-
den konnen. Die Herausforderung beim Warten ist innerer Natur, sodass
sich die heroische Bewidhrung in eine Bewdhrung gegen sich selbst ver-
wandelt. Nach auen wahrnehmbar wird das Warten nur dann, wenn

10 Edwards 1996; Erwig 2015; Erwig 2016; Erwig 2018; Heiser 2007; Keck 2001; Keck
2002a; William 2010.

1 Erwig 2018, 88.

12° Ahnlich Erwig (vgl. ebd.).

Vgl. dazu Pikulik 1997, 15, der im >Erwartenc< ein vorwirtsgewandtes »Gerichtetsein

auf ein Ziel« erkennt und das >Warten< auf ein passivisches, situatives »Gebanntsein in

einem Noch-nicht« reduziert. Erwig 2018, 69-70, macht den Grad der Zielgerichtet-

heit an den Varianten sAbwarten< und >Zuwartenc fest.

Fiir eine systematische Bestimmung des >Durchhaltens< vgl. Detering 2019 sowie Miil-

ler/Oberle 2019.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

12 Isabell Oberle / Dennis Pulina

die Wartezeit durch aktives Tun gefiillt wird, etwa wenn Penelope webt
oder Dichter zur Feder greifen. Mit Max Webers weitem Handlungsbe-
griff lasst sich aber auch das >Wartenc selbst als Handeln verstehen und
als ein aktives, duratives Tun beschreiben. Weber definiert >Handelnc«
als »ein menschliches Verhalten (einerlei ob #uBeres oder innerliches
Tun, Unterlassen oder Dulden) [...], wenn und insofern als der oder die
Handelnden mit ihm einen subjektiven Sinn verbinden.«"” >Handelns,
ob duBerliches oder innerliches, kann dann als Handeln bezeichnet wer-
den, wenn es aus einer bewussten Intention heraus geschieht bzw. wenn
ihm in der Retrospektive eine zugeschrieben wird.!® So wird selten, wie
die gesammelten Studien belegen, das Warten an sich, als vielmehr eine
Haltung oder ein dem zugrunde liegendes Ethos heroisiert. Der Akzent
verschiebt sich von einer duBerlichen Tat zu inneren Kampfen und Be-
weggriinden. In diesem Sinne kann die Haltung bzw. das Ethos mit Max
Weber als ein >wertrationales< Handeln definiert werden, das »durch be-
wuBlten Glauben an den - ethischen, &sthetischen, religiosen oder wie
immer sonst zu deutenden — unbedingten Eigenwert eines bestimmten
Sichverhaltens«, »ohne Riicksicht auf die vorauszusehenden Folgen« und
»im Dienst [der] Uberzeugung« geschieht.!” Wertrationales Handeln ist
mithin ein Handeln, das ungeachtet der Konsequenzen, also selbstlos,
vollzogen wird und das einem idealistischen bzw. {iberindividuellen Mo-
tiv entspringt.'® Heroisierungsfihig sind Warten wie Durchhalten dann,
wenn sie die Voraussetzungen des wertrationalen Handelns im Sinne
Webers erfiillen.

lll. Modi des heldenhaften Wartens: ein erster Zugang (Ulrich Bréckling)

Anlisslich der diesem Band vorausgegangenen Tagung hat der Soziologe
Ulrich Brockling ein Modell entworfen, das vier verschiedene Modi hel-
denhaften Wartens differenziert. Die folgenden vier Punkte, die er selbst
in dieser Form verfasst hat, sollen als Einstieg in das Thema dienen:

15 Weber 1964, 3 (Hervorh. i.0.).

Vgl. dazu Aurnhammer/Klessinger 2018, 130. Auch jiingere kulturgeschichtliche Ar-
beiten zum >Handeln< fulen ihre Handlungsdefinitionen auf den Aspekt der Intentio-
nalitit, auf den >subjektiven Sinn< in Webers Worten (vgl. z.B. Livingston 1991, 16).
Weber 1964, 17-18 (Hervorh. i.0). Davon zu unterscheiden sind das >zweckrationales,
das »affektuelle< und das >traditionale< Handeln (vgl. ebd.).

18 Vgl. dazu ebenfalls Aurnhammer/Klessinger 2018, 130-132.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Heldenhaftes Warten 13

1. Befehlserwartung: Modell ist der von Elias Canetti beschriebene »Ne-
gativismus des Soldaten«,'” der bewegungslos auf das Kommando
zum Einsatz wartet. Sein erzwungener Handlungsverzicht steigert
seinen Handlungshunger, der Befehl loszuschlagen erscheint als Erl6-
sung. Das Warten erzeugt einen Energiestau, der auf gewaltsame Ent-
ladung dréangt. Militdrische Befehlsgewalt braucht die Entfesselung
individueller Gewaltbereitschaft und ihre Kontrolle. Das Warten auf
den Befehl soll beides garantieren. Das eingedrillte Warten ist eine
Machttechnologie. Sie nétigt zu Passivitdt, um Bereitschaft zur Aktion
zu erzeugen.

2. Nicht-Aufgeben: Modell ist einerseits Treue als Warten auf die Riick-
kehr des Geliebten (vgl. Penelope in der Odyssee) oder als unbeirrba-
res Festhalten an der Liebe iiber den Tod des Geliebten hinaus (vgl.
Johann Peter Hebels Geschichte Unverhoffies Wiedersehen [1811]). Die-
se Form heroischen Wartens wird hdufig Frauen zugeschrieben. Dem
steht andererseits eine vorwiegend als ménnlich bestimmte Form des
Nicht-Aufgebens im Sinne heroischer Standhaftigkeit gegeniiber. IThr
Modell ist wiederum militdrisch: Der Einzelne auf »verlorenem Pos-
ten« oder die Einheit, welche die Stellung hilt bis zum Untergang
(vgl. den Mythos der 300 Spartaner bei den Thermopylen).

3. Zaudern: Heldengeschichten erzdhlen hdufig von zaudernden Prot-
agonisten, die vor der Herausforderung zuriickschrecken, die ihnen
gestellt wird, die sich iiberwinden miissen. Vor dem Kampf mit den
Gegnern, in dem der Held seinen Ruhm gewinnt, steht der Kampf mit
sich selbst (vgl. Campbells archetypisches Modell der Heldenreise).2’

4. Taktisches Geschick: Heldentaten vollbringt nicht immer nur derjenige,
der ungestiim nach vorn prescht; auch Geduld und das Gespiir fiir
den giinstigen Augenblick sind heroische Tugenden. Insbesondere

Canetti 1980, 344-345 (Hervorh. i.0.): »Eine Schildwache, die stundenlang regungs-
los auf ihrem Posten steht, ist der beste Ausdruck fiir die psychische Verfassung des
Soldaten. Er darf nicht weg; er darf nicht einschlafen; er darf sich nicht bewegen,
auBer wenn ihm gewisse, genau abgesteckte Bewegungen vorgeschrieben sind. Seine
eigentliche Leistung ist der Widerstand gegen jede Verlockung, seinen Posten zu ver-
lassen, in welcher Form immer sie an ihn herangetragen wird. Dieser Negativismus des
Soldaten, wie man es sehr wohl nennen kann, ist sein Riickgrat. [...] Jede Handlung,
die er dann noch wirklich ausfiihrt, muB} sanktioniert sein: durch einen Befehl. Da es
schwer ist fiir einen Menschen, nichts zu unternehmen, sammelt sich viel Erwartung
in ihm an, fiir das, was er unternehmen darf. Die Aktionslust staut sich und wéchst ins
Ungemessene. Aber weil vor der Aktion ein Befehl steht, wendet sich die Erwartung
diesem zu: der gute Soldat ist immer in einem Zustand bewuBter Befehlserwartung.«
20 Vgl. zum Zaudern allgemein Vogl 2007.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

14 Isabell Oberle / Dennis Pulina

kriegerisches Heldentum bewéhrt sich zwischen einem Draufgénger-
tum, das nicht abwarten kann (vgl. Kleists Prinz von Homburg), und
einem Zaudern, das niemals zur Tat gelangt (vgl. Quintus Fabius
Maximus Cunctator, der mit seiner defensiven Strategie Hannibal be-
siegte). Held ist, wer den Kairos ergreift und weiB, wann er abwarten
und wann er handeln muss.

Die von Brockling aufgefithrten Modi heldenhaften Wartens versam-
meln einschligige Beispiele fiir das heldenhafte Warten, sind aber kei-
neswegs vollstindig. Was beispielsweise unberiicksichtigt bleibt, ist die
Heilserwartung, wie man sie etwa in der Persona des Eremiten oder in
den messianischen Denkfiguren in der Dichtung der Weimarer Republik
finden kann. Brocklings Entwurf ist insgesamt stark auf den militérischen
Bereich bezogen und nicht umstandslos erweiterbar.

IV. Heldenhaftes Warten: eine Typologie

Um das Modell auszuweiten, schlagen wir eine allgemeinere Typologie
des heldenhaften Wartens vor. Pramisse dafiir ist, das Heroische nicht
als etwas Gegebenes zu verstehen, sondern als ein kulturelles Konstrukt,
das erst in einem Zuschreibungsprozess entsteht ((Heroisierunge).?! Hel-
den sind das Produkt sozialer Praktiken und medialer Inszenierungen, sie
werden >gemacht, indem ihnen heroische Eigenschaften attestiert wer-
den, die historisch und kulturell variabel sind. Um diesen Heldenbegriff
operationalisierbar zu halten, bedarf es gleichwohl einer heuristischen
Arbeitsdefinition des »Heldens, die nicht essentialistisch verfihrt, sondern
typologische Merkmale heroischer Figuren stets in Zusammenhang mit
dem Konstruktionscharakter und dem Zuschreibungsprozess reflektiert.
Als zielfithrend hat sich die von Tobias Schlechtriemen entwickelte Heu-
ristik des Heroischen erwiesen, die sich aus Diskussionen des SFB 948
»Helden — Heroisierungen — Heroismen« speist. Als typologische Merk-
male heroischer Figuren, die er als >Effekte< von Grenzziehungsprozes-
sen beschreibt, nennt er: Exzeptionalitit, Transgressivitdt, moralische

A Vgl. etwa von den Hoff u.a. 2013; Voss 2011. Den Konstruktions- und Prozesscharak-
ter betont schon Bernhard Giesen in seiner kulturanthropologischen Studie Triumph
and Trauma (2004); den Aspekt der medialen Reprisentation riicken Nikolas Immer
und Mareen van Marwyck (2013) in den Vordergrund.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Heldenhaftes Warten 15

und affektive Aufladung, Agonalitit und Agency.”? Heroische Figuren
sind in dieser Bestimmung Figuren, die sich erstens durch eine auBler-
gewohnliche Leistung vom Durchschnitt abheben, zweitens korperliche,
moralische oder juristische Grenzen iiberschreiten und gesellschaftliche
Normen auBer Kraft setzten, drittens positiv besetzte Zuschreibungen ei-
ner Verehrergemeinde biindeln, in denen sich kollektive Wiinsche oder
Ideale verdichten,?® viertens einen duBeren oder inneren Widerstand im
Modus des Kampfes — héufig in Gestalt eines individuellen Gegenspie-
lers — bezwingen und fiinftens besonders viel Handlungsmacht in sich
versammeln, wihrenddessen der Beitrag aller anderen Beteiligten ab-
geschwicht wird. Beriicksichtigt man die Implikationen von Brocklings
Entwurf, zu denen sowohl die innere Auseinandersetzung des Warten-
den (v.a. 1-3) als auch die agonale Konfrontation mit der AuBenwelt, die
dem Taktierenden nicht selten kritisch gegeniibersteht (v.a. 4), zéhlen,
dann lésst sich das Beschreibungsinstrumentarium Schlechtriemens wie
folgt modulieren:

1. Im Warten wird das agonale Moment nach innen verlagert. Es 16st sich
von externen Faktoren und kommt vor dem Hintergrund des Tatver-
zichts oder der limitierten Handlungsoptionen als Affektkontrolle und
Selbstiiberwindung zum Ausdruck.

2. Dabei kann es gerade nicht um das Ausiiben schrankenloser Hand-
lungsmacht gehen, sondern um die Suspendierung einer folgenschwe-
ren Tat oder um die Selbstermdchtigung bei besonders geringer Hand-
lungsmacht. Diese ldsst sich etwa durch die bewusste Affirmation sua
sponte generieren.

3. Die Schwierigkeit besteht fiir den Wartenden darin, die Selbstbeherr-
schung iiber einen lingeren Zeitraum, auch gegen Einspruch von
auBen, aufrechtzuerhalten. Gerade in der andauernden Bewiltigung
transgrediert der Held die (mentale) Leistungsgrenze anderer.

4. Insofern hebt sich der Held deutlich vom Durchschnitt ab, als dieser
zu einer dhnlichen Leistung nicht fihig ist; seine Leistung wird daher
als aufergewohnlich markiert.

2? Schlechtriemen 2018.

23 Zum Affizierungspotenzial verweist Schlechtriemen 2018 auf Zink 2016, 27: »Wenn
sie [die Gesellschaft] sich fiir einen Menschen begeistert, in dem sie die wesentlichen
Sehnsiichte zu entdecken glaubt, die sie selbst bewegen, und die Mittel, um sie zu
befriedigen; dann sondert sie ihn aus und vergottert ihn beinahe.«

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

16 Isabell Oberle / Dennis Pulina

5. Auf den heldenhaft Wartenden werden positiv aufgeladene Fahigkei-
ten wie Standhaftigkeit und Durchhaltewille oder Werte wie Treue
und Pflichtbewusstsein projiziert.

Die Typologie tréagt der Einbettung heroischer Figuren in ein relationa-
les Gefiige bestehend aus Gegenspieler, Heldenmacher, Anhinger und
Gegner Rechnung. Wartende Helden sind stets auf andere Personen
bezogen, die ihr Warten bedingen, auslosen oder gefihrden. Dies gilt
insbesondere fiir die Inszenierung heldenhaften Wartens in literarischen
Texten: Um das heldenhafte Warten zu veranschaulichen und ihm Ge-
stalt zu geben, muss Literatur Figuren in einer interdependenten Bezie-
hung konstellieren. Im Zentrum des vorliegenden Bandes steht daher das
Warten als Figuration des Heroischen. Mit dem Begriff >Figuration« ist
in Anlehnung an Norbert Elias ein Beziehungsgeflecht von untereinan-
der abhingigen Personen gemeint.?! In diesem Sinne stehen Individuen
immer in einem Verhiltnis zur Gesellschaft einerseits wie zu anderen
sozialen Akteuren andererseits.

V. Die Beitrdge des Bandes

Die Beitrige des Bandes liefern nicht nur eingehende Analysen der Hero-
isierung von Wartenden, sondern stellen vor allem die mediale Inszenie-
rung in den Mittelpunkt ihrer Uberlegungen und fragen, wie das helden-
hafte Warten dsthetisch vermittelt, reflektiert und bewertet wird. Davon
ausgehend, dass unterschiedliche literarische Gattungen durch ihre spezi-
fischen Bauformen unterschiedliche Anforderungen an die Inszenierung
von Warteszenen stellen, unterschiedliche Darstellungsproblematiken
aufwerfen und zu unterschiedlichen Losungen gelangen, sollen insbeson-
dere Genrespezifika niher profiliert werden. Beriicksichtigt werden fer-
ner Verschiebungen in der longue durée, kulturelle, weltanschauliche und
religiose Fundierungen sowie geschlechtlichen Codierungen.

ANDREAS BAGORDO beginnt seine Untersuchung mit einer semantischen
Recherche zu Verben des Wartens im Griechischen. Ausgehend hier-

von stellt er eine reprisentative Auswahl an Warteszenarien aus //ias und
Odyssee vor, fiir die eine Auswirkung auf die Heroisierung der beteiligen

24 Flias 2003.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Heldenhaftes Warten 17

Figuren zu beobachten sei. Fiir die flias konstatiert er ein heroisches War-
ten, insofern es durch strategische und taktische Griinde motiviert wiirde.
Handlungsmacht demonstrierten die Helden, indem sie das Warten fiir
sich anndhmen oder ablehnten. In der Odyssee hingegen finde sich ein
Held, der einer Vielzahl an Situationen ausgesetzt sei, in denen er warten
miisse. Heroisch sei Odysseus insofern, als er dies aushalte, das Ende des
Wartens abwarte und beharrlich am Plan seiner Heimkehr festhalte.

Auch BERNHARD ZIMMERMANN untersucht das Warten in der Odyssee und
stellt ebenfalls fest, dass Odysseus stets auf seine Heimkehr hinarbeite,
dafiir aber viel aushalten und ertragen miisse. Ausgehend von einigen
Beobachtungen zum Warten des Protagonisten selbst sowie dem Warten
auf ihn in seiner Heimat untersucht Zimmermann insbesondere die see-
lischen Auswirkungen des Warten-Miissens auf die beteiligten Figuren,
etwa Trauer, Depression und Misstrauen. Fiir Odysseus zeigt er, dass die-
ser zunichst als gebrochener Held auftrete und im Laufe der Erzihlung
seine heroische Identitdt zuriickgewinne. Im Anschluss hieran illustriert
Zimmermann die Rezeption des odysseischen Wartens in attischen Tra-
godien des 5. Jahrhunderts und weist vor allem die Ubernahme des Typs
>gebrochener Held« sowie der Figuration des Wartens nach.

In seinem Beitrag untersucht DENNIS PULINA die Heroisierung der Pene-
lope und Laodamia in Ovids Heroides. Er geht davon aus, dass durch das
Motiv der militia amoris kriegerisches Heldentum auf die Liebe iibertra-
gen und dadurch Liebe heroisierbar werde. Teil der Liebe als Kriegs-
dienst ist in der antiken Elegie typischerweise das Warten, Ausharren
und Durchhalten, man denke an den exclusus amator. Sein Beitrag be-
leuchtet, mit welchen Strategien Ovid das weibliche Warten heroisch
aufladt. Als zentraler Baustein der Heroisierung erweist sich dabei die
affirmative Haltung zweier Figuren zu ihrem Warten-Miissen.

ULRIKE AUHAGEN behandelt die Darstellung von Pompeius’ absichtsvol-
lem Warten und Taktieren bei der Schlacht von Pharsalos in Lukans
Biirgerkriegsepos Bellum Civile. Vor der Folie des Fabius Cunctator bei
Livius untersucht sie, inwiefern Lukan Pompeius in seinem Vorhaben,
mit dem Angriff gegen César zu warten, heroisiert, obwohl der Feldherr
sein Ziel letztlich — im Gegensatz zu Fabius — nicht erreichen konnte.
Trotz verlorener Schlacht werde Pompeius zum Helden.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

18 Isabell Oberle / Dennis Pulina

Katja WEIDNER widmet sich in ihrem Aufsatz einem parodistischen Ge-
dicht des 11. Jahrhunderts. Anhand der Figur des gescheiterten Eremiten
Johannes werde im vermutlichen kirchenreformistischen Zusammen-
hang des Fulbert von Chartres ein neues monastisches Ideal entwickelt,
das sich gerade durch eine lebensweltliche Gewohnlichkeit auszeichne.
Nicht das heldenhafte eremitische Modell eines geistigen Kriegsdiensts
im Warten auf den Tod oder die Auseinandersetzung des Eremiten
mit den menschlichen Lastern stiinden im Vordergrund. Der einfache
Monch solle sich nunmehr in passiver Geduld iiben und dem zéno-
bitischen Klosterleben aktiv beiwohnen, denn am eremitischen Ideal
werde er notwendigerweise scheitern.

Untersuchungsgegenstand von ULRIKE ZIMMERMANNS Beitrag ist die reli-
giose Dichtung im England des 17. Jahrhunderts. An ausgewihlten Bei-
spielen zeigt sie, wie das Warten auf eine géttliche Erlésung oder auch
nur auf eine Antwort Gottes rhetorisch umgesetzt und heroisch aufgela-
den wird. Auf der einen Seite werde das Warten wegen seines widerstin-
digen Charakters zur agonalen Titigkeit stilisiert, auf der anderen finde
es ein Ventil im Dichten selbst, das die eigentliche Handlungsohnmacht
kompensiere. Den untersuchten Gedichten bescheinigt Zimmermann in
der Folge eine »Heroik des Aushaltens und Insistierens«.

Das Verhiltnis von Warten und Heldentum erprobt NIkoLAS IMMER an
der Figur Napoleons. Ausgehend von der Anthologie Napoleons-Album
sowie von Gedichten Karl Immermanns skizziert er einerseits einen war-
tenden Helden. Zu unterscheiden sei dabei zwischen dem Napoleon in
Erwartung seiner militdrischen Karriere und demjenigen, der seine Tat
aus taktischen Griinden verzogere, also voriibergehend abwarte. Als aus-
schlaggebend fiir die Heroisierung des wartenden Napoleons zeichnet
Immer den Kairos. Andererseits priasentiert der Beitrag Napoleon auch
als Wiederginger, der sich durch seine Stilisierung zum Heilsbringer in
einen erwarteten Helden verwandele.

IsaBELL OBERLE widmet sich in ihrem Beitrag der Heroisierung des War-
tens im Ersten Weltkrieg. Sie gibt einen Uberblick iiber die Entstehung
des sogenannten >nervenstarken Frontkdmpfers¢, der stoisch im Schiit-
zengraben aushalten sollte, und arbeitet anhand von fiinf Theaterstiicken
der (Nach-)Kriegszeit Darstellungs- und Heroisierungsstrategien heraus.
MaBgeblich fiir die Frontdramen sei eine Amalgamierung traditioneller,

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Heldenhaftes Warten 19

tatorientierter Heldenbilder mit der neuen Heroik des Aus- und Durch-
haltens, welche die Texte iiber weite Strecken dominiere. Als wesentli-
che Voraussetzung fiir die Heroisierung des Wartens nennt sie neben
Affektkontrolle und Selbstbeherrschung das freiwillige Selbstopfer fiir
das sowie die ethische Verpflichtung gegeniiber dem Vaterland.

AcHIM AURNHAMMER analysiert in seinem Beitrag die Lyrik Stefan
Georges und konzentriert sich vor allem auf das Spétwerk, in dem die
messianische Vorstellung von Heiland und Gefolgschaft zum Tragen
komme. Seine Gegenwart relativiere der Dichter zur Briickenzeit, die in
Erwartung eines besseren Zeitalters ausgehalten werden miisse. Georges
Warteszenen konstelliert Aurnhammer als ein Beziehungsdreieck aus der
Wartegemeinschaft, dem Erwarteten und einer prophetischen Mittlerfi-
gur als Bindeglied zwischen beiden Polen. Aurnhammer zeigt auf, wie
sich das Warten allméhlich von dem erwarteten Objekt, das meist opak
bleibe, 16se und sich zur Haltung einer Elite verselbststindige. Daraus lei-
tet er auch eine werkpolitische Funktionalisierung der Warteszenen ab.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

20 Isabell Oberle / Dennis Pulina

Literaturverzeichnis

Amthor, Wiebke: Architekturen und Orte des Wartens in der Literatur
des ersten Jahrzehnts, in: Julia Scholl / Johanna Bohley (Hg.): Das ers-
te Jahrzehnt. Narrative und Poetiken des 21. Jahrhunderts, Wiirzburg
2011, 163-179.

Aurnhammer, Achim / Klessinger, Hanna: Was macht Schillers Wilhelm
Tell zum Helden? Eine deskriptive Heuristik heroischen Handelns, in:
Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 62, 2018, 127-149.

Baier, Katharina: Uber Warten und Strafen. Das Wartezimmer als Macht-
raum in Franz Kafkas Roman Der Prozefs, in: Anna Echterholter /
Sebastian GieBmann / Rebekka Ladewig / Mark Butler (Hg.): Wirbel,
Stréme, Turbulenzen, Hamburg 2009 (ilinx — Berliner Beitrdge zur
Kulturwissenschaft, Bd. 1), 199-205.

Benz, Nadine: (Erzéhlte) Zeit des Wartens. Semantiken und Narrative ei-
nes temporalen Phanomens, Gottingen 2013 (Zasuren. Neue Perspek-
tiven der Literatur- und Kulturwissenschaft, Bd. 4).

Bluhm, Lothar: Auf verlorenem Posten. Ein Streifzug durch die Geschich-
te eines Sprachbildes, Trier 2012 (Koblenz-Landauer Studien, Bd. 11).

Canetti, Elias: Masse und Macht, Frankfurt a.M. 1980.

Detering, Nicolas: Heroischer Fatalismus. Denkfiguren des >Durchhal-
tens< von Nietzsche bis Seghers, in: Literaturwissenschaftliches Jahr-
buch — Neue Folge 60, 2019, 317-338.

Edwards, Michael: Eloge de I'attente. T. S. Eliot et Samuel Beckett, Berlin
1996.

Elias, Norbert: Figuration, in: Bernhard Schifers (Hg.): Grundbegriffe der
Soziologie. Stuttgart 2003, 88-91.

Erwig, Andrea: Poetologien des Wartens. Robert Musils »Die Vollendung
der Liebe« und der >waiting plotc um 1900, in: Antonius Weixler /
Lukas Werner (Hg.): Zeiten erzihlen. Ansitze — Aspekte — Analysen,
Berlin/Boston 2015 (Narratologia, Bd. 48), 499-525.

Erwig, Andrea: Im Warteraum der Salpétriére. Rainer Maria Rilkes »Die
Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge« und das literarische War-
ten um 1900, in: Daniel Kazmaier / Julia Kerscher / Xenia Wotschal
(Hg.): Warten als Kulturmuster, Wiirzburg 2016, 63-79.

Erwig, Andrea: Waiting Plots. Zur Poetik des Wartens um 1900, Pader-
born 2018.

Giesen, Bernhard: Triumph and Trauma, Boulder 2004.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Heldenhaftes Warten 21

Heiser, Claude: Das Motiv des Wartens bei Ingeborg Bachmann. Eine
Analyse des Prosawerks unter besonderer Beriicksichtigung der Philo-
sophie der Existenz, St. Ingbert 2007 (Saarbriicker Beitréige zur Litera-
turwissenschaft, Bd. 85).

Immer, Nikolas / Marwyck, Mareen van (Hg.): Asthetischer Heroismus.
Konzeptionelle und figurative Paradigmen des Helden, Bielefeld 2013.

Kazmaier, Daniel / Kerscher Julia / Wotschal, Xenia: Warten als Kultur-
muster — eine Einfiihrung, in: dies. (Hg.): Warten als Kulturmuster,
Wiirzburg 2016, 7-20.

Keck, Annette: Poetik unsichtbarer Wande und fadenscheiniger Mach-
werke. Warten mit Feuchtwanger und Beckett, in: Sigrid Lange (Hg.):
Raumkonstruktionen in der Moderne. Kultur — Literatur — Film, Bie-
lefeld 2001, 75-92.

Keck, Annette: Merkwiirdiges Warten. Imre Kertész’ Beitrag zu einer
Poetik des Wartens zwischen Erinnern und Vergessen im Roman ei-
nes Schicksallosen, in: Manuela Giinter (Hg.): Uberleben schreiben. Zur
Autobiographik der Shoa, Wiirzburg 2002a, 139-154.

Keck, Annette: Versuchungen. Zur modernen Denkfiguration von War-
teraum und Geschlecht, in: Dietmar Schmidt (Hg.): KérperTopoi.
Sagbarkeit — Sichtbarkeit — Wissen, Weimar 2002b (medien, Bd. 11),
189-207.

Livingston, Paisley: Literature and Rationality. Ideas of agency in theo-
ry and fiction, Cambridge/New York/Port Chester/Victoria/Sydney
1991.

Miiller, Claudia / Oberle, Isabell: Durchhalten, in: Ronald G. Asch u.a.
(Hg.): Compendium heroicum, publiziert vom Sonderforschungsbe-
reich 948 »Helden — Heroisierungen — Heroismen« der Universitit
Freiburg, Freiburg 9.4.2019, DOI: 10.6094/heroicum/durd1.0 (letzter
Zugriff am 11.10.2019).

Pikulik, Lothar: Warten, Erwartung. Eine Lebensform in End- und Uber-
gangszeiten. An Beispielen aus der Geistesgeschichte, Literatur und
Kunst, Gottingen 1997.

Schlechtriemen, Tobias: Der Held als Effekt. Boundary Work in Heroisie-
rungsprozessen, in: Berliner Debatte Initial 29.1, 2018, 106-119.

Vogl, Joseph: Uber das Zaudern, Berlin 2007.

von den Hoff, Ralf u.a.: Helden — Heroisierungen — Heroismen. Transfor-
mationen und Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne. Kon-
zeptionelle Ausgangspunkte des Sonderforschungsbereichs 948, in:

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

29 Isabell Oberle / Dennis Pulina

helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 1.1, 2013,
7-14.

Voss, Dietmar: »Heldenkonstruktionen«. Zur modernen Entwicklungs-
typologie des Heroischen, in: KulturPoetik 11, 2011, 181-202.

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden So-
ziologie, Studienausgabe von Johannes Wickelmann, erster Halbband,
Koln/Berlin 1964.

William, Jennifer Marston: Killing Time. Waiting Hierarchies in the Twen-
tieth-Century German Novel, Lewisburg 2010.

Zink, Veronika: Das Spiel der Hingabe. Zur Produktion des Idolatrischen,
in: Ronald G. Asch / Michael Butter (Hg.): Bewunderer, Verehrer, Zu-
schauer. Die Helden und ihr Publikum, Wiirzburg 2016, 23-43.

Ziolkowski, Theodore: Hesitant Heroes. Private Inhibition, Cultural Cri-
sis, Ithaca/London 2004.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDREAS BAGORDO

Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit
entdeckten”

Der ideale Vortrag iiber ein heldenhaftes Warten wire der, den Gyorgy
Ligeti 1961 zum Thema Die Zukunfi der Musik hielt: er sagte kein einzi-
ges Wort. Das hielt der Komponist auch tapfer einige Minuten durch:
»Mehrere Herren« — erzihlt er — »[...] briillten [...] shinaus mit dem Ver-
riickten<. [...] In der achten Minute niherten sich einige dieser Herren
bedrohlich dem Rednerpult und zogen mich hinunter.«! Umso helden-
hafter, da er noch ein paar Jahre warten musste, bis ihm der Durchbruch
gelang, und er gelang ihm dank den Stiicken, die Stanley Kubrick fiir
sein 2007: Odyssee im Weltraum verwendete, wo bekanntermaBen der
eindugige Computer HAL auf den Kyklop anspielt sowie der Protagonist
Bowman, der Bogenmann, auf den Bogen, den nur Odysseus spannen
konnte und mit dem er die Freier totete: da in der philologischen Welt
alles mit allem zusammenhéngen kann, werde ich also ausgerechnet mit
der Odyssee anfangen.

Auf die Frage, wer muss in der Odyssee am langsten warten, erschiene
die fiir die Tagung als Symbolbild gewihlte Frau, Penelope, die natiir-
liche Kandidatin: zwanzig Jahre Wartezeit! War aber das Warten der
Penelope auch ein heldenhafies Warten? Ist sie iiberhaupt als Heldin bzw.
Heroine anzusehen? Im weitesten Sinne von >mythologischer Figur« ldsst
sich die Frage positiv beantworten: so hat sie sich unter anderem auch
ihren Platz unter Ovids Heroides verdient; und ihre Figur konnte sich so
emanzipieren, dass sie (und ihr Warten) eine eigene Rezeption genieBt.?
Trotz ihres vorbildhaften Nicht-Aufgebens, das aus Penelope gewiss eine
Heldin im iibertragenen Sinn macht, diirfte sie jedoch wohl schwer als
Heldin im homerischen Sinn des Wortes betrachtet werden: die home-

Der Vortragsstil wurde weitgehend beibehalten.

L' Vgl. Geiger 2012, 329.

Denken wir nur an die Oper Pénélope von Fauré, wo sich mit Bezug auf ihr Warten
der Anfang des ersten Aktes zitieren 148t: »Pénélope: C’était la chére voix d’un maitre et
d’un époux, / Et son commandement, bien que ferme, était doux... / Antinotis: Que disait cette
voix? Ce commandement tendre? / Pénélope: Ulysse me disait de l'attendre! / Eurymaque:
Lattendre! / Il ne reviendra plus! / Pénélope: Je lattends! Minerve le protege. / Et si Zeus
tout-puissant le décide, / Ulysse, ce soir méme, apparaitra, splendide!«

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

924 Andreas Bagordo

rischen Epen kennen etwa kein Femininum zu fjpwg »Held, Heros« und
auch kein vergleichbares Epitheton: npwic kommt erst bei Pindar vor
(Pyth. 11, 7) bezogen auf mythische Frauen, die sich in Theben ausge-
zeichnet haben: hierbei geht es jedoch um ganz spezielle Frauen, deren
Rolle als Gétter- bzw. Heldenmiitter hervorgehoben wird — wie Semele,
Mutter des Dionysos oder Alkmene, des Herakles; der Vater ist in bei-
den Fillen Zeus); fiir ipwivn wird man auf die hellenistische Zeit warten
miissen (mit Theokrit). Es gibt folglich in der homerischen Welt, streng
genommen, lediglich ménnliche Helden, die ein wahrhaft heroisches
Verhalten aufweisen: Voraussetzung hierfiir ist eine Heldentat, z.B. in
der Form einer sog. Aristie (so wird eine besondere kdmpferische Leis-
tung bezeichnet, in der sich der einzelne Held hervortut, ganz im Sinne
des exemplarischen Hom. L. 6, 208 aiév apiotedew kad dmeipoyov Eppevon
&\Awv),? und dies ist offenbar eine ausschlieBlich mannliche Angelegen-
heit. Zwei odysseische Passagen, welche dieser Ansicht zumindest be-
ziiglich Penelopes zu widersprechen scheinen, bediirfen einer Erklarung.

Hom. 0d. 2, 114-123:

¢ 0TE T TATNP KEAeTOL KOk rvd&veL adT).

el 8 ¥’ dvifoel ye moAdV xpdvov viag Axouddv,

& ppovéoug avd Jupdv, & ol ept ddkev Adnvn,
€pya T énictacdon mepikadéa kol Qpévag EcIAAG
képSed ¥, o’ 0l 7 TV’ dkoDopEV 008E ANV,
oV ol Tépog fooy ébmhokapideg Ayoa,

Topd T AAxprivn te éboTépavog te Mukhvn-

Thwv ob Tig Opola vorjpata Invedormein

Non- atdp pév todTo Yy’ Evaicipov ovk évonoe. —
TOQpaL yirp 0dv PloTov Te TedY kol kThpar ESovron,

Mit den épya mepicadréa der Penelope sind keine 7Taten gemeint, ge-
schweige denn Heldentaten: es sind wunderschone Produkte ihres Webens;
hinzukommt — merkt der schmeichlerische aber auch verbitterte Frei-

8 »Stets sich als Bester bewihren, und trefflicher sein als die anderenc (Ubersetzungen
von Ilias und Odyssee jeweils nach VoB 1793 und Vo83 1781).

»Sende die Mutter hinweg, und gebeut ihr, daB sie zum Manne / Nehme, wer ihr ge-
fallt, und wen der Vater ihr wihlet. / Aber denkt sie noch lange zu hhnen die edlen
Achaier, / Und sich der Gaben zu freun, die ihr Athene verliehn hat, / Wundervolle
Gewande mit klugem Geiste zu wirken, / Und der erfindsamen List, die selbst in
Jahren der Vorwelt / Keine von Griechenlands schonlockigen Tochtern gekannt hat, /
Tyro nicht, noch Alkmene, und nicht die schéne Mykene; / (Keine von allen war der
erfindsamen Penelopeia / Gleich an Verstand!) so soll ihr doch diese Erfindung nicht
gliicken!«

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten 25

er Antinoos - ihre listige Klugheit, die sie zum Verzigern einer neuen
EheschlieBung einsetzt. So erhilt Penelope in der Odyssee fast ausschlief3-
lich die Epitheta mepippwv (52 Mal) und éxéppwv (sieben Mal), welche
beide die als weibliche Tugend durchaus geschitzte Keuschheit suggerie-
ren; ganz am Ende der Odyssee wird ihrer groBten Eigenschaft eine letzte
Hommage durch die Seele Agamemnons erwiesen:

Hom. 0d. 24, 193-198:

7 &po oOV peydn dpeth kTHiow dKoltiv:

o¢ dyodai @péveg oo pdpovi Invelomnein
xoVpn Tkapiov, og €0 pépvnt’ Odvsfiog
avdpog kovpitdiov. Td ot kA£og ol ot OAelTar
Mg &petic, tevEovot 8 émydoviooy &oidnv
&9évarol xapiesoav éxéppovt Invelomnein’

Um von epischen Dichtern verewigt zu werden, reicht offenbar die keu-
sche Treue, die ihrerseits allerdings nicht zum (homerischen) Heldensein
reichen diirfte. Diese Uberlegung hat nur bedingt mit Begriffen wie Agen-
¢y oder Handlungsmacht, somit Aktivitdt und Passivitdt, zu tun. Wenn
etwa Achill in der /ias sich aus dem Kampf zuriickzieht, mag dies als
momentane Passivitit gelten, weist jedoch mit dem passiven Warten der
Penelope keine Gemeinsamkeiten auf: Anders als sie, wire Achill unter
gewissen Umstinden jederzeit bereit, den Kampf wiederaufzunehmen,
wie auch der Fall sein wird.

Zunichst einige Worte iiber die griechische Auffassung des Begriffs, der
iiberhaupt die erforderlichen Rahmenbedingungen fiir das Warten bie-
tet: die Zeit. Die etwas paradoxe Formulierung, die ich fiir den Vortrags-
titel gewdhlt habe, stammt leider und zum Gliick nicht von mir: leider,
weil sie so schon klingt; zum Gliick, weil sie so nicht ganz stimmt. Sie
stammt von Hermann Fréinkel, dessen Beitrag Die Zeitauffassung in der
[frithgriechischen Literatur, spétestens bis 2002 als maBgeblich galt, als sei-
ne Thesen von Theunissen im Aufsatz Griechische Zeitbegriffe vor Platon
zum Teil revidiert wurden.® Die Ergebnisse — hier z.T. im Wortlaut von
Theunissen wiedergegeben, der auch Frinkels Auffassungen zu Warten

»Wabhrlich dir ward ein Weib von groBer Tugend beschieden! / Penelopeia! Wie treu
die Edle dem Manne der Jugend, / Ihrem Odysseus, blieb! O nimmer verschwindet
der Nachruhm / Ihrer Tugend; die Goétter verewigen unter den Menschen / Durch den
schonsten Gesang die keusche Penelopeia! / Welche treffliche Seele hat doch Ikarios’
~ Tochter.«
6 Friinkel 21955 (erste Fassung: 1931); Theunissen 2002.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

26 Andreas Bagordo

und Zeit subsumiert — lassen sich so zusammenfassen: »Wenn auch nicht
zutrifft, daB3 man beim Warten die Zeit entdeckt habe, so erschlieit sich
den Helden der Homerischen Epen im Warten auf den Abschluf} eines
Geschehens doch immerhin die mit xpdvog gemeinte Zeit, die sich von
anderen Zeiten als eine lang sich hinziehende unterscheidet«;” in der Tat
miisse man — so weiter Theunissen — in //ias und Odyssee immer warten,
auf das Ende eines zehnjidhrigen Kriegs bzw. auf das Ende einer ebenso
langen Irrfahrt: beide Epen seien durch das Warten sozusagen geprigt;
die Zeiterfahrung, die somit zum Warten gemacht wird, reiche deutlich
weiter als die Bedeutung des Wortes xpovog und diese Warte-Zeit erhalte
ihre »Erfahrungsqualitidt« aus der Zukunft; eine sich lang hinziehende
Zeit projiziere sich zwar auch auf die Vergangenheit — die etwas offene
Vergangenheit der besungenen Mythen —, aber xpovog folge ihr in die-
se Richtung nicht; auch fjpoap (hom. fiir fuépa >Tag<) beziehe sich i.d.R.
nicht unmittelbar auf die Vergangenheit, vielmehr reflektiere der Tag
bzw. der Tagesrhythmus, in dem die Narration organisiert ist, Gegenwart
(soweit Theunissen).?

Etwas vereinfachend lieBe sich ein Kontrast zwischen dem agierenden
Achill der flias und dem wartenden Odysseus der Odyssee hervorheben:
so die bereits auf Platon zuriickgehende Polarisierung von Joachim Latacz
(»Die Odyssee entsteht — das neue Ideal ist nun Odysseus: der Mann, der
sich zu helfen weiB3, besonders dadurch, dass er nicht mehr so spontan ist
wie der >schnellfiiige« Achilleus, sondern warten kann, Umwege geht,
sich verkleidet, verstellt (wenn’s nottut, bis zur Selbstverleugnung), der
Mann, der notfalls liigt, tduscht und betriigt, wenn es nur dazu dient,
das Ziel zu treffen);” statt einer echten Polarisierung diirfte hierbei eher
von einer psychologisierenden Trivialisierung die Rede sein. Odysseus
ist namlich bereits in der lias als trickreicher Taktiker konnotiert (die
Epitheta moAdpntig und wohvprjyavog wiirden hierfiir reichen) und Achill
zeigt seinerseits gerade am Anfang der /lias, dass er ebenfalls aus takti-
schen Griinden — wenn auch im Affekt — warten kann: Beleidigt weigert
er sich weiter am Kampf teilzunehmen, beschrinkt sich aber dabei, abzu-
warten, dass die Griechen ohne seine entscheidenden Beitrag scheitern;
durch seinen Kampfboykott (statt der anfangs angedrohten Heimkehr)

7" Theunissen 2002, insbes. 7-8.

Wie Theunissen weiter bemerkt, inkludiert eine Terminologie der frithgriechischen
Zeit noch aicv (Leben, Lebenszeit, bei Homer: die Kraft, die man zum Leben braucht) und
den erst nachhomerischen xaupog (der giinstige Augenblick, der rechie Zeitpunki).

9 Latacz 2014 (erste Fassung: 1995), 341-342.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten 27

will er seinen Agamemnon zu Konzessionen zwingen; er zieht sich also
nicht einfach und unversohnlich zuriick: er wartet auf Entschuldigung
und Entschidigung.!® Da die ganze Ilias von dieser durch Achill ver-
ursachten Retardation ausgeht, lieBe sich ohnehin behaupten, dass nie-
mand in beiden homerischen Epen ein stirker motiviertes und zugleich
folgenreicheres Warten als Achill zu inszenieren wei3. Gewiss, sein War-
ten unterscheidet sich grundlegend von dem intelligenzgesteuerten War-
ten des Odysseus; um es in der Formulierung von Karl Reinhardt zu

sagen:!!

Achill wartet, das 148t sich héren. Aber worauf? Hat er ein Ziel vor Augen? Folgt
er einem Plan? Verlangt man, daf er hier dasselbe sagen soll wie 9.654? Er wolle
warten, bis Lager und Schiffe aller iibrigen Achder verbrannt seien, von seinen
eigenen Schiffen und Zelten werde er Hektor schon fernzuhalten wissen? Soll
er sagen: >Jetzt, mein Patroklos, ist es soweit, da Hektor vor unseren Schiffen
steht<? Aber das wiirde ja heiBen: »So weit, daB ich selbst mich werde riisten miis-
sen.< Das wiirde heiBlen: >So weit, daf} ich von meinem Groll werde lassen miis-
sen.« Was er wiinscht, kann nur duBerste Not im allgemeinen und bitterste Reue
der Achier sein. Jedes bestimmtere Ziel fithrt ins Unmdgliche. Die Geschichte
als Geschichte lieB sich leicht und ohne Widerspruch erzihlen: er wartete so lan-
ge, bis die Troer die Feuerbrinde in die Schiffe warfen, wie es in der Tat nachher
16.124ff. geschieht.'

Der Begriff abwesende Prdsenz reflektiert den besonderen Status von
Achill und Odysseus jeweils in flias und Odyssee am trefflichsten: der
Held bleibt lange weg, nimmt lange nicht teil an der Haupthandlung
und schafft somit eine unertrigliche Leere, was seine Zentralitdt noch
mehr steigert: Achill (drei Viertel der [lias passiv) und Odysseus (bis zum
finften Gesang der Odyssee nicht physisch prisent) sind noch mehr als
wartende Helden: sie sind Helden, die — freiwillig oder unfreiwillig — auf
sich warten lassen. Und wenn es in der Ilias andere aktive Helden sind,
die auf Achill warten, ist das Warten auf Odysseus in der Odyssee eine
eher familidre Angelegenheit. Diese narrative Technik wird sich auch

10" S0 die treffende Formulierung von Grossardt 2012, 34.

II' Reinhardt 1961, 261.

12 Vgl. Hom. 7I. 9, 654 »Doch wird, hoff” ich, bei meinem Gezelt und dunkelen Schiffe /
Hektor, wie eifrig er ist, sich wohl enthalten des Kampfes«, 16, 124-129 »Also lodert’
am Steuer die Flamm’ auf. Aber Achilleus / Schlug sich die Hiiften vor Schmerz, und
sprach zum Freunde Patrokleus: / Hebe dich, edeler Held Patrokleus, reisiger Kamp-
fer! / Denn ich seh’ in den Schiffen des feindlichen Feuers Gewalt nun! / Eh’ sie die
Schiff’ einnehmen, und kein Entfliehn noch vergénnt wird! / Hill’ in die Waffen dich
schnell; und ich selbst versammle die Vilker!«).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

928 Andreas Bagordo

in vielen Tragddien als ertragreich erweisen und grundsitzlich drei For-
men einnehmen: das Warten auf den Heimkehrer bzw. Kriegsveteran
(Aischylos’ Perser und Agamemnon, Sophokles’ Trachinierinnen), auf den
Verfolger (Aischylos’ Hiketiden, Euripides’ Herakliden) oder auf den Ret-
ter (Euripides’ Andromache und Herakles, Sophokles’ Elektra).'®

Der Wortschatz des Wartensin den homerischen Epen besteht, soweit ich
erkennen konnte, aus einer Handvoll von Verben: wohl nicht mehr als
elf Formen,'* die allerdings in acht Fillen grundsitzlich auf zwei Stam-
me zu reduzieren sind: pev- und dex-. Explizit gegen das sechste philo-
logische Gebot von Ritschl und Lehrs (»Du sollst nicht Sanskritwurzeln
klauben und mein Manna verschmihen«), scheint mir angebracht, die
kurze semantische Recherche iiber das Warten in den homerischen Epen
ausgerechnet mit diesen indoeuropidischen Wurzeln zu eréffnen, da in
den Materialien auch aus anderen Sprachen (im IEW von Pokorny) die
Mannigfaltigkeit des umfassenden Begriffs Wartens deutlich zum Vor-
schein kommt, welche von bleiben bis stillstehen, von zogern bis ausharren
reichen kann:

men- (IEW): »bleiben, (sinnend) stillstehen< (= men- >denken<?): Ai. man- >z6-
gern, stillstehens, av. a . man- >bleiben, wartens, av. fra-man- >ausharren<; arm.
mnam >bleibe, erwarte< (*mena-); gr. pévo, pipve (pepévnra) >bleibes, povr f. >das
Bleibens, pévipog >ausharrends, pépvov sEsel< (>ausdauernd<); lat. maneo, -ére
>bleiben¢, Denomin. mantare >saepe manére<; air. ainmne, cymr. amynedd, mcymr.
anmynedd >Geduld<; toch. A B mdsk- >sein<; hitt. mi-im-ma-i >verweigern««; vgl.
LSJ s.v. pévw (stay, wait, await an attack without blenching, wait for), s.v. ppvédw
(wait, stay), s.v. pipve (awail, esp. an enemy’s attack; of time), s.v. dvapéve (wait
Jor, awail), s.v. ¢mpéve (wail), s.v. dnopéve (await his attack, bide the onset; wait

to do).

dek- (IEW): »nehmen, aufnehmens, daher >begriien, Ehre erweisen<. Aus der
Bed. >annehmen, gern aufnehmenc flieBt die Bed. >gut passend, geeignet, sich
schicken, ziemen, es jemandem recht machen; als unannehmbar darstellen, et-
was einem gut scheinend machen, lehren, lernen<: gr. (ion. dol. kret.) 8éxopoun
>nehme ang, att. ¢yopon, athemat. hom. 3. PL. 8éxatau, mpoo-Gokaw >erwarte«;
vgl. LS s.v. 8éxopou (receive as an enemy, await the attack of; of a hunter waiting
for game; expect, wail), s.v. npocdéxopon (await, expect, wail).

13 Vgl. Stanchi 2007.

EinschlieBlich von Verben, die nur sekundir mit dem Warten assoziiert werden kon-
nen, wie époopoun (LSJ. s.v.: le in wait for), hoxdw (LS] s.v.: lie in wait for, waylay, lie
in wait, ambush) und u\éoow (LSJ s.v.: watch for, lie in wait or ambush for).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten 29

Beginnen wir unsere Recherche mit der Zias.

Hom. 11. 5, 522-527:

aAN Epevov vepéAnowy éokoteg, g te Kpoviwv
vnveping éotnoev é’ akpomololoty Hpecoty
atpépog, 6gp’ eddnot pévog Popéao kai GAAwY
Loxpel@dv avépwy, ot e vépea oKLOEVTA

mvoufjov Atyvpriot Staokidvaow dévrteg:

¢ Aavaol Tpdag pévov Epmedov 00d> épépovro.!’

Hom. 1l 4, 246-248:
¢ LHELG EoTnTe TeIMTOTEG OVOE péryece.

N pévete Tpdag oxedov eEAdépev, Evia T vijeg
elpvot ebmpupvor oAg émi Svi Jadéoong, '

An beiden Stellen warten die Griechen ohne Bewegung auf den Angriff
der Troianer: Es ist insofern ein heldenhaftes Warten, als es von einer
taktisch-strategischen Logik diktiert wird.

Hom. 11. 2, 391-393:

Ov 8¢ K’ £ydv dmdvevde pdiyng édélovta voriow
Hpvalew apd vijuoi kopwvicty, ob ol émerto
&pKiov éoceital uytely kKHvag 1S olwvoig!’

Hier ist das Warten eher negativ konnotiert: Es handelt sich allerdings
um das nur imaginierte Zuriickbleiben potenzieller Feiglinge und Deser-
teure, die der Oberbefehlshaber Agamemnon in seiner Brandrede bei
Gelegenheit entsprechend behandeln wiirde; es bleibt somit bei einer
drohenden Warnung. Demnach haben wir hier weniger mit einem klu-
gen, taktisch motivierten Warten zu tun denn mit einem nur virtuell exis-
tierenden, ziemlich unheroischen Zogern von Kriegsunwilligen.

»Sondern sie harreten fest, dem Gewdolk gleich, welches Kronion / Stellt’ in ruhiger
Luft auf hochgescheitelten Bergen, / Unbewegt, weil schlummert des Boreas Wut,
und der andern / Vollandringenden Winde, die bald die schattigen Wolken / Mit
lautbrausendem Hauche zerstreut auseinander dahinwehn: / Also standen dem Feind
die Danaer ruhig und furchtlos.«

»Also steht ihr jetzo betdubt, und starrt vor der Feldschlacht! / Siumt ihr, bis erst die
Troer herannahn, wo wir die Schiffe / Stellten mit prangendem Steuer, am Strand der
grauen Gewisser.«

»Aber wofern mir einer, der Schlacht mit Fleif sich enthaltend, / Bei den geschni-
belten Schiffen zuriickbleibt; wahrlich umsonst wird / Dieser umher dann schaun, zu
entfliehn den Hunden und Végeln!«

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

30 Andreas Bagordo

Hom. 1. 10, 548-550:

aiei pev Tpoeog émpicyopot o0dé TL gnpi
upvélley Topda viuoi, YEpwv mep €MV TOAEHLOTNG:
AN ob 1w Totoug irmoug 18ov 0vd> évonoa.!®

Diese Passage, in der der alte Nestor auf seine immer noch verfiigbare
Kampfbereitschaft hinweist, bestitigt die unheroische Valenz des War-
tens auf den Schiffen, von dem er sich natiirlich trotz hohen Alters fern-
hilt. So wartet z.B. auch Aias auf dem Schiff und versucht mit dem Speer

die angreifenden Troianer fernzuhalten, bis der Angriff nachlédsst (Hom.
Il 15, 727-31).

Hom. /1. 5, 93-94:

&g vmd Tudetdy mukvad kKlovéovto eahayyeg
Tphav, 008’ &pa v pipvov moAéec mep sovrec.

Auch den Feinden wird die nunmehr als heldenhaft geltende Tugend
des Nicht-Wartens zuerkannt: so ldsst das troianische Heer nicht auf sich
warten und zaudert auch vor Diomedes nicht in der diesem gewidmeten
Aristie.

Hom. 7I. 6, 340-341:
aAN aye vOv émipewvov, apria tedyea SOw:
719, éyo 8¢ péteyur kixfoeodon 8¢ o diw. 2

Der troianische Held schlechthin, Hektor, wird von Alexandros (Paris)
gebeten, auf ihn zu warten: Er habe sich ndmlich doch noch fiir die Teil-
nahme am Krieg entschlossen — genauer erklirt er, dass er sich aus Gram
zuriickgezogen habe — und miisse sich nun ausriisten. Im Narrativ ist
das Warten selbst unheroisch, dient aber dazu deutlichzumachen, dass
der Held fiir das Kampfgeschehen notwendig ist, und unterstreicht somit
Hektors kriegerisches Heldentum. Es ist ndmlich zum einen damit zu
rechnen, dass ihn sein erneuerter Kampfeseifer sehr eilig bewaffnen lasse;
andererseits ist auch sein bereits gepanzertes Gegeniiber ebenso kampf-

18, Stets zwar schalt’ ich im troischen Heer, und zaudere, mein’ ich, / Niemals gern bei

den Schiffen, wiewohl ein grauender Krieger; / Doch nie hab’ ich Rosse wie die ge-
sehn noch bemerket!«

»Also vor Tydeus Sohn enttaumelten dichte Geschwader / Troisches Volks, und harre-
ten nicht, wie viel sie auch waren«

»Aber verzeuch, bis ich jetzo in Kriegesgerit mich gehiillet; / Oder geh, so folg’ ich,
und hoffe dich bald zu erreichen.«

20

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten 31

bereit und angriffslustig; daher die anschlieBende Bemerkung: Hektor
solle vielleicht lieber sofort und allein in den Krieg ziehen, bald werde
er ihn auch erreichen. Der zweifache Vorteil des heroischen Nicht-War-
tens gleicht hierbei einer Optimierung der Kampfzeit: der eine riistet sich
vermutlich noch schneller aus, um den Anschluss an den anderen nicht
zu verpassen; der andere muss seinerseits keine Zeit beim tatenlosen Zu-
schauen der Ausriistung eines anderen Helden verschwenden, und kann
solange schon los zum Einsatz. In der Tat wird Hektor, der zunéchst
auf die von Alexandros anvisierte Alternative wortlos reagiert hatte (das
Schweigen der Helden wire aber ein anderes Thema), doch von Helena,
die sich wihrenddessen in das Gesprich der beiden Helden eingemischt
hatte, zu einer Stellungnahme bewegt, begleitet durch die freundlich ge-
meinte Aufforderung, sich hinzusetzen — aber der Held kann nicht war-
ten:

Hom. 1. 6, 360-364:

»un pe k', EAEvn, pihéovod mep: 008 pe meioel:
1N yap pot Jupog énécoutal, 0¢p’ Emapdve
Tpweoa’, ot péy’ épelo modmv amedvtog £xovoLy.
aAld o0y’ dpvudt todtoy, émetyéodw 8¢ kol avTog,
& xev B #vrosdev mohog katopdpyn sovra.?!

Von Hektor selbst haben wir die wohl bedeutendste Warteszene der lias:
Er steht vor der Mauer und wartet auf den entscheidenden Zweikampf
mit Achill; dabei hélt er ein langes Gesprich mit sich selbst, in dem er be-
reut, verblendet wie er war, verfithrt von der Hoffnung des nahen Siegs,
und zwar gegen seinen Willen, nicht in die Stadt zuriickgekehrt zu sein,
wollte er schlieBlich nichts anderes denn als tapferer Retter seiner Stadt
in Erscheinung treten; er muss jetzt erkennen, dass dies ihm nicht gelun-
gen sei, weil er sich vom Abweichler Polydamas fehlleiten lieB:*

Hom. 11. 22, 90-140:

AG T Ye kAalovte TpooavdnTny gidov vidv,
TOAX AMooopéve- o 8 "Extopt dupov éreidov,
GAN 8 ye pipy’ Axidfio teAdpLov &ocov idvTaL.

2l ,HeiBe mich, Helena, nicht so freundlich sitzen; ich darf nicht / Denn schon dringt

mir das Herz mit Heftigkeit, daB ich den Troern / Helfe, die sehnsuchtsvoll nach mir
Abwesenden umschaun. / Aber du muntere diesen nur auf, auch treib’ er sich selber;
/ DaB} er noch in den Mauren der Stadt mich wieder erreiche«.

22 Vgl. Schmitt 2008, 394.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

39 Andreas Bagordo

G 8¢ dpakwv el e Opéotepog avdpa pévnoy
BePpwkidg kakd pappok’, €50 8¢ Té pv xOAog aivog,
opepdaréov 8¢ Hédopkev EAlooOpEVOg TTepL XeLT:

¢ "Extwp GoPeotov Exwv pévog ody Lrexdpet,
TOPYQ ETL TPOUYOVTL Paewvv aomid épelooag.
dxyIMoag & &pa elme mpodg v peyoditopa Fopov-
[..]

Og Gdppove pévav- & 8¢ ol oxedov AATev Aytdledg
toog Evoalie kopuddukt mrolepioty,

cetwv TInhédo peliny kartd 8e€lov HGpov

Sewviv- apel 8¢ xahkog ElapeTo elkelog avyT)

1) TLPOG atdopévou 1) NeAiov avidvTog.

“Extopa &, g évonoev, §le Tpopog- 008’ &p’ €1° ETAN
b pévew, dmicw 8¢ molag Mime, B 8¢ popndeic:
MInAeidng 8 éndpovoe oot kpauvoict memoldng.
NoTe kipKkog OpecPLy, EAAPPOTATOS TETENVEHV,
pSie oipnoe petd tprpeva méelav?

An anderen Stellen geht es nicht um das Bestehen, sondern wieder um das
Warten: der Troianer Akamas wartet nicht auf den Sturm des Thebaners
Peneleos, wihrend der Troianer Euphorbos nicht imstande ist, selbst auf
den nunmehr unbewaffneten und verletzten Patroklos fiir einen Zwei-
kampf zu warten (kurz daraufhin wird es keinen geringeren als Hektor
brauchen, um ihn zu téten). In beiden Fillen hitte jegliches Warten die
schwicheren Helden das Leben gekostet und daher nicht heroisch sein
konnen.

Hom. II. 14, 487-489:
IInvérew 8¢ pdhiota Satppovt Jupov dpivev.

23 5 Also weineten beide, den lieben Sohn anflehend, / Laut mit Geschrei; doch nicht war

Hektors Geist zu bewegen; / Nein er erharrt’ Achilleus, des Ungeheuren, Herannahn.
/ So wie ein Drach’ im Gebirge den Mann erharrt an der Felskluft, / Satt des giftigen
Krauts, und erfiillt von heftigem Zorne; / GraBlich schaut er umher, in Ringel gedreht
um die Felskluft: / So unbindiges Mutes verweilt’ auch Hektor, und wich nicht, /
Lehnend den hellen Schild an des Turms vorragende Mauer; / Tief aufseufzt’ er und
sprach zu seiner erhabenen Seele: / [...] / Also dacht’ er, und blieb. Doch niher kam
ihm Achilleus, / Ares gleich an Gestalt, dem helmerschiitternden Streiter, / Pelions
ragende Esch’ auf der rechten Schulter bewegend, / Fiirchterlich; aber das Erz um-
leuchtet’ ihn, dhnlich dem Schimmer / Lodernder Feuersbrunst, und der hellaufge-
henden Sonne. / Hektor, sobald er ihn sah, erzitterte; nicht auch vermocht’ er / Dort
zu bestehn, und er wandte vorn Tore sich, @ngstlich entziehend. / Hinter ihm flog der
Peleide, den hurtigen Fiilen vertrauend. / So wie ein Falk des Gebirgs, der geschwin-
deste aller Gevogel, / Leicht mit gewaltigem Schwung nachstiirmt der schiichternen
Taube«.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten 33

Oppndn 8 Axdpovtog 6 8 oy Drépelvev Epwnv
IInvehéwo &vaxtoc. 8 8 obracev Thovioa?*

Hom. 7. 16, 812-815:

6¢ ToL TpdTOG £rike PéNog, [latpokAeeg LnmeD,

00 & &8&paca’. & pév adtig dvédpaye, pikto 8 dpile
€K xpoog apmdlag d0pu peilvov: 008’ Lépevev
Iatpokhov yopvdy mep £6vt’ év dnotim?”

Das Warten in der /ias deckt also, wie zu erwarten, alle Moglichkeiten
eines kriegerischen Wartens: der Held wartet aber nur, wenn dies stra-
tegisch oder taktisch sinnvoll sei; er wartet nicht umsonst, sondern stets
rdasoniert und motiviert, und selbst der berithmte Zorn des Achill ist in
der Tat nichts anderes als eine durchdachte und schlieBlich erfolgreiche
Strategie, die sein individuelles Helden-Sein mit dem kollektiven Inte-
resse des griechischen Unternehmens zu vereinbaren versucht. Wenn
aber diese Motivationen fehlen, muss und darf der Held keinen Augen-
blick tatenlos warten, er muss eifrig zum Kampf eilen. Das Warten oder
Nicht-Warten — das Spannungsfeld von Aktivitit und Passivitit — scheint
dabei weniger ein Zwang denn das Ergebnis einer freien Willensent-
scheidung zu sein.

Worauf wartet man in der Odyssee?

Hom. 0d. 1, 421-423:

ol & eig OpynoTLV Te Kal ipepdEGTAV AOLST)V
TpeYapevol TépmovTo, pévov §° emi Eomepov EADel.
ToioL 8¢ Tepmopiévolot péhag émi fomepog fAde-20

Hier feiern Penelopes Freier auf Ithaka ausgelassen in Odysseus’ Haus
mit Tanz und Gesang (Phemios, die erste iiberlieferte Aoidos-Figur,
sang gerade vom Fall Troias) und warten bis der Abend kommt, und der
kommt: der formelhafte Halbvers pévov & émi éomepov éAdelv (so auch in
0d. 4, 786 und 18, 305) steht hier konventionell fiir den Tagesrhythmus,

24 5, Aber Peneleos schwoll sein mutiges Herz vor Betriibnis. / Wild auf Akamas sprang

er; doch nicht zu bestehen vermochte / Jener des Koniges Sturme«.

»Schnell aus der Wund’ entraffend den eschenen Speer, und bestand nicht / Vor Pa-
troklos, entbloBt wie er war, im Kampf der Entscheidung. / Jener, vom Schlag des
Gottes gebdndiget, und von der Lanze, / Rasch in der Freunde Gedring’ entzog er
sich, meidend das Schicksal.«

»Und sie wandten sich wieder zum Tanz und frohen Gesange, / Und belustigten sich,

bis ihnen der Abend herabsank. /Als den Lustigen nun der dunkle Abend herabsank«.

25

26

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

34 Andreas Bagordo

der die homerische Erzihlung skandiert, und wo jeder Tag — gemeint
als Zeit fiir die Handlung —, auf sich warten ldsst, (in der Nacht passiert
schlieBlich kaum etwas). Dieser Gebrauch ist nicht auf die Odyssee be-
schriankt, sondern es gehort zum epischen Repertoire, wie etwa in Hom.
1. 9, 660-2 (oi & émumeldopevan otdpesav Aéxog, OG ékélevoey, / Kdek Te
PYOS Te Aivold Te Aemtov dwtov: / Evd O yépwv katélekto kal Hoo Siov
éupvev):*” Wie Penelopes Freier auf den Abend gewartet hatten, d.h. sie
haben bis zum Sonnenuntergang gefeiert, so erwartet der alte Phoinix
den Morgen, was nichts Weiteres bedeutet als er schlief ein nachts. Noch

aus der Odyssee:

Hom. 0d. 19, 340-342:

kelw 8 g 10 mépog mep ddmvoug vikTag torvov.
TOAAGG yop O1) vikTag detkelie £vi koitn

deoa kai T qvépewva 69povov Ho Stav?®

Der noch unerkannte Odysseus erzihlt Penelope, wie er schlaflose Néch-
te auf einem drmlichen Lager auf den Sonnenaufgang gewartet habe, als
Rechtfertigung fiir seine Ablehnung einer komfortableren Unterkuntft.
Odysseus befindet sich bei den Phéaken:

Hom. 0d. 11, 350-376:

Eelvog 8¢ TANTw, PaAa tep voaTolo xatilwy,

#umng odv dmpeivoun &g adplov, eig & ke maoAV
dwtivny tedécw. mopnr) § &vdpeoot pelrfjoel

Aot paAtota 8 €pois ToD yop kpAtog €0T €vi SMpe.«
tov & amapelopevog tpocéen moldpuntig Odvooeie:
»ANkivoe Kpelov, TAVT®V apLdeikete AoV,

€l pe kol eig EvioavTov avayort” adtod pipvey

vOE & 170 paha pakpr], adéoparog, 00dé mw GOpn
e0e €v peydpw- oL 8¢ pol Aéye Jéokeda Epyar.

Kot kev €g & Slav avaoyoipny, dte pot o

TAaing &v peyépo T o kidea podfoacdar.«?’

27 »Ihm gehorchten die Miagd’, und breiteten emsig das Lager, / Wollige Vlies’, und die

Deck’, und der Leinwand zarteste Blume. / Dort nun ruhte der Greis, die heilige Friih’
erwartend«.

»LaB mich denn diese Nacht so ruhn, wie ich es gewohnt hin: / Viele schlaflose Nichte
hab’ ich auf elendem Lager / Hingebracht, und sehnlich den schonen Morgen erwar-
tet«.

»Aber der Fremdling wolle, wie sehr er zur Heimat verlanget, / Noch bis morgen bei
uns verweilen, bis ich das ganze / Ehrengeschenk ihm bereitet. Die Fahrt liegt allen

28

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten 35

Alkinoos will unbedingt, dass er sich nicht verabschiedet, bevor er die
Gastgeschenke angenommen hat, die gerade von ihm personlich gesam-
melt werden; so soll Odysseus fiir seinen Aufbruch bis zum nichsten
Morgen warten, konkreter: er soll warten, bis sein Gastgeber dies erledigt
habe. Alkinoos verzogert somit die Weiterreise seines Gastes, obwohl
es ihm klar ist, wie sehr sich dieser nach der Heimkehr (nostos) sehne.
Alkinoos nimmt somit auf den Vorschlag seiner Frau Arete Bezug, die
kurz zuvor davon abgeraten hatte, den Gast in Eile und v. a. ohne Ge-
schenke zu entlassen (1 pr) émerydpevol dmomépmete punde tox Sdpa / obTw
xpnilovtt kohovete; 339-340).%° Die Wartezeit betrégt nicht einmal einen
Tag: Am Hof der Phéaken ist es bereits Abend, fast Nacht, als Alkinoos
Odysseus herzlich bittet die eines epischen Singers wiirdige Erzidhlung
seiner leidvollen Erfahrungen fortzusetzen. Im Wortwechsel geht es so-
nach um nur wenige Stunden, die allerdings ausreichen, um von Warten
und gar Verzogerung einer jahrelangen Reise zu sprechen. Odysseus
wird in der Tat am Abend des néichsten Tages abreisen.

Eine #hnliche Situation erfihrt sein Sohn Telemachos, der Gast bei
Menelaos in Sparta ist und von diesem gebeten wird, noch elf bis zwolf
Tage in seinem Palast fiir die Abreise zu warten, nicht ohne die Gastge-
schenke mitzunehmen:

Hom. 0Od. 4, 587-589:

QAN Grye VOV ETTIIELVOV VI HEYAPOLOLY EHOTOLY,
oppa kev evdekdtn e Svwdekdtn Te yévnTal
kol ToTe 6 €0 TEPY©, Sdow 8¢ Tot dyad Sdpa’!

Auch der Kyklop Polyphem hitte auf jemand anders gewartet bzw. je-
mand anders (als Odysseus) erwartet, der nach seiner Irrfahrt zu ihm
kommt:

am Herzen, / Aber vor allen mir; denn mein ist die Herrschaft des Volkes. / Thm
antwortete drauf der erfindungsreiche Odysseus: / Weitgepriesener Held, Alkinoos,
michtigster Konig! / Zwinget ihr mich allhier auch ein ganzes Jahr zu verweilen, / |...]
/ Diese Nichte sind lang, sehr lang! und noch ist die Stunde / Schlafen zu gehn nicht
da. Erzihle mir Wundergeschichten. / Selbst bis zur heiligen Frithe vermaocht’ ich zu
héren, so lange / Du in diesem Gemache mir deine Leiden erzéihltest!«
»Darum sendet ihn nicht so eilend, und spart die Geschenke / Bei dem darbenden
Manne nicht allzukérglich«.
»Aber ich bitte dich, Lieber, verweil in meinem Palaste, / Bis der elfte der Tage vorbei
ist, oder der zwdlfte. / >Alsdann send’ ich dich heim, und schenke dir késtliche Ga-
ben«.

30

31

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

36 Andreas Bagordo

Hom. 0d. 9, 511-517:

Og pot g tade mavta TeevTriceca OMICoW,
xelpdv €€ Odvoijog apaptioecdot OTWINGC.

aAN alel Tiva @OTR péyoy Kol KaAov £déypunv
£vIad’ elevoeodat, peydAnV EMLELEVOV GAKT]V:
vOv 8¢ [’ €dv OAiyog Te Kol 0UTLEAVOG KOl GLKLKUG
0pIaApoD dAGwoeY, Emtel P> ESapAooATO OIVEY.
SN ye Sebp’, O8voeD 2

Das Warten der Odyssee ist somit, themenbedingt und erwartungsgema0,
ein stindiges, starkes Durchhaltevermogen erfordernde Auseinander-
setzung, mit abenteuerlichen, aber auch insignifikant kurzweiligen Ver-
zogerungen einer Reise, die unterschiedlich lang ausfallen kénnen und
archetypisch fiir alle Odysseen der Welt geworden ist. Auch Odysseus’
Warten konfiguriert sich somit — kaum unterschiedlich als beim iliadi-
schen zum Kampf eilenden Krieger - als die Unfdhigkeit, nicht linger
warten zu konnen — er muss zuriick in die Heimat —, was wiederum sein
gelegentliches, von den Umstdnden, aber nicht von ihm selbst verursach-
tes Warten heldenhafte Konturen gewinnt: Odysseus hélt die Vielzahl an
aufgezwungenen Warte-Situationen aus, auf seinem Plan beharrend, so
schnell wie moglich zuriick in die Heimat zu kommen.

32 yDer weissagte mir alles, was jetzt nach Jahren erfiillt wird: / Durch Odysseus’ Hiande
wiird’ ich mein Auge verlieren. / Doch erwartet’ ich immer, ein groBer und stattlicher
Riese / Wiirde mich hier besuchen, mit groBer Stirke geriistet! / Und nun kommt
so ein Ding, so ein elender Wicht, so ein Weichling, / Und verbrennt mir das Auge,

nachdem er mit Wein mich berauschet! / Komm doch her, Odysseus!«

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten 37

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Homer: Odyssee, in der Ubertr. von Johann H. VoB, Hamburg 1781 (=
Mannheim 2012).

Homer: Ilias, in der Ubertr. von Johann H. VoB, Hamburg 1793 (= Mann-
heim 2012).

Sekundarliteratur

Frinkel, Hermann: Die Zeitauffassung in der frithgriechischen Literatur,
in: Wege und Formen frithgriechischen Denkens, Miinchen 21955,
1-22 (erste Fassung in: Beihefte zur Zeitschrift fiir Asthetik 25, 1931,
97-118).

Geiger, Friedrich: Zur Geschichte der musikalischen Zukunft, in: Archiv
fiir Musikwissenschaft 69, 2012, 329-335.

Grossardt, Peter: Die Erzihlung von Meleagros. Zur literarischen Ent-
wicklung der kalydonischen Kultlegende, Leiden/Boston/Koln 2012.

Latacz, Joachim: Achilleus. Wandlungen eines européischen Heldenbil-
des, Stuttgart/Leipzig 1995 (Lectio Teubneriana, Bd. 3) = Homers Ilias.
Studien zu Dichter, Werk und Rezeption. Kleine Schriften II, Berlin/
Boston 2014, 267-343.

Reinhardt, Karl: Die Ilias und ihr Dichter, Gottingen 1961.

Schmitt, Arbogast: Die Moderne und Platon. Zwei Grundformen europi-
ischer Rationalitit, Stuttgart 2008.

Stanchi, Nicola: La presenza assente. Lattesa del personaggio fuori scena
nella tragedia greca, Mailand 2007.

Theunissen, Michael: Griechische Zeitbegriffe vor Platon, in: Archiv fiir
Begriffsgeschichte 44, 2002, 7-23.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03

. httpsy//www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) Ixm.


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BERNHARD ZIMMERMANN

Episches und tragisches Warten

I. Formen des Wartens in der Odyssee

Homers Odyssee ist ein Werk, das durch eine Vielzahl von Situationen
des Wartens durchzogen und geprigt ist." Die Gétter, die Mitleid mit
dem bei Kalypso lebenden und nun schon im zwanzigsten Jahr von der
Heimat getrennten Odysseus haben (Odyssee 1, 19), warten den giinstigen
Zeitpunkt ab, um Odysseus zu erlosen. Als Poseidon, der Odysseus we-
gen der Blendung seines Sohnes Polyphem grollt, im fernen Athiopien
weilt, um die ihm gebiihrenden Opfer zu empfangen (1, 22-25), tref-
fen sich die anderen olympischen Goétter und beschlieBen auf Dringen
Athenas, der Schutzgéttin des Helden, Odysseus endlich nach Hause
nach Ithaka ziehen zu lassen (1, 26-35).

Das Leben von Odysseus’ Familie auf Ithaka ist durch banges, verzwei-
feltes Warten gekennzeichnet. Penelope sehnt sich nach ihrem Mann und
halt sich die Freier mit einer List vom Leibe. Erst wolle sie das Grabtuch
fiir Laértes, Odysseus’ Vater, zu Ende weben. Tagsiiber sitzt sie am Web-
stuhl und trennt nachts das Gewobene wieder auf, wie Antinoos auf der
Ratsversammlung der Biirger entriistet berichtet (2, 85-128). Telemach,
Odysseus’ Sohn, stiirzt das Warten auf den Vater in groBe Unsicherheit.
Zwar sagten alle — so Telemach zu Athena, die ihn in der Gestalt des
Mentes »aufriitteln< und zum Erwachsenen machen will (1, 89) —, er sei der
Sohn des groBen Helden und Trojakdmpfers; doch er kenne den Vater
nicht einmal (1, 214-220), der spurlos verschwunden sei, und ihn schutz-
und hilflos den Freiern ausliefere, die sein Vermogen verzehrten. Lieber
sei es ihm, wenn der Vater vor Troja ums Leben gekommen sei; dann
miisse er nicht sein Leben in nutzlosem Warten verbringen (1, 231-251).
Doch nicht nur die ndchsten Familienangehorigen, Penelope, Telemach
und Odysseus’ alter Vater Laértes (24, 204-347), warten auf den abwe-
senden Herrscher, sondern alle, die treu zu ihm stehen: der Schweine-
hirte Eumaios, die Amme Eurykleia und selbst sein alter Hund Argos
(17,290-327). Obwohl Odysseus nicht anwesend ist, ist er trotzdem stin-

' Zur narrativen Technik der Odyssee vgl. durchgehend de Jong 2001 und Grethlein 2017.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

40 Bernhard Zimmermann

dig prisent, und das sogar auf dem Olymp bei den Géttern. Durch seine
Abwesenheit bestimmt er die Gedanken und Handlungen der anderen.
In ihren Geschichten und ihren AuBerungen iiber den Abwesenden ent-
steht ein Bild von ihm aus unterschiedlichen Perspektiven, bis er im fiinf-
ten Buch selbst eingefiihrt wird.

Den von vielen erwarteten Odysseus selbst zermiirbt das Ausharren auf
der Insel Ogygia bei der Nymphe Kalypso. In tiefer Depression gefangen
sitzt er tagein, tagaus am Ufer, starrt auf das Meer und verzehrt sich in
Sehnsucht nach der Heimat (5, 81-84). Nachdem Kalypso den Befehl
des Gottervaters, Odysseus ziehen zu lassen, durch Hermes vernommen
hat, begibt sie sich zum Strand, um Odysseus die Botschaft zu iiberbrin-
gen (5, 149-158).2

TIhn aber fand sie; er saB3 an der Kiiste. Sein Auge ward niemals
Trocken vor Trédnen; die siiBen Tage des Lebens verrannen.
Heimkehr! war seine Klage; die Nymphe war ihm zuwider.
Freilich nachts, da schlief er bei ihr in der gerdumigen Grotte,
Wollte es nicht und zwang sich zu ihr, die gerne es wollte.
Tagsiiber lieB er sich nieder im Felsengekliift und am Strande;
Aufgewiihlt im Gemiit von Trdnen, Stohnen und Schmerzen,
Spihte er, Tranen vergieBend, hinaus auf die rastlose Salzflut.

Warten weist in der Odyssee viele Nuancen auf. Telemachs Warten auf
den Vater schlidgt auf der einen Seite in Ungeduld um und findet seinen
Ausdruck sogar in verbaler Aggression gegen den Abwesenden, auf
der anderen Seite ist er verunsichert, ob er denn wirklich der Sohn des
beriihmten Odysseus ist, wie alle behaupten (1, 214-220). Penelopes
Warten ist von Hoffnung getragen, dass ihr Mann doch wiederkom-
men werde. Diese Hoffnung ist aber nahe an der Verzweiflung gebaut.
Kaum hort sie das Lied des Phemios von der durch Athena verursach-
ten ungliicklichen Heimfahrt der Trojakdmpfer (1, 325-327), bricht sie
in Trdnen aus, da der Gesang sie an ihr eigenes, trauriges Schicksal er-
innert, die sich in Sehnsucht nach ihrem Mann zermiirbt (1, 337-344).
Doch die Hoffnung, dass ihr Mann wiederkommen mége, ldsst sie aktiv
werden; sie hintergeht die sie bedrdngenden Freier durch die List des
aufgetrennten Leintuchs. Das lange Warten macht sie jedoch zuriick-
haltend und sogar misstrauisch, nachdem der lang Erwartete endlich
vor sie tritt (23, 85-116). Odysseus erwartet, dass sie ihm voller Freude

2 Ubersetzung nach Weiher 2013, 137.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Episches und tragisches Warten 41

um den Hals falle und ihn kiisse. Doch sie bleibt distanziert, setzt sich
ihm gegeniiber, wie geldahmt, unsicher, ob er es wirklich ist. Bald meint
sie ihn zu erkennen, bald scheint er ihr fremd zu sein. Doch auch in
Odysseus hat die lange Trennung ihre Spuren hinterlassen. Voller Vor-
freude erwartet er seine Frau; doch als sie ihm gegeniibersteht, schaut
er verlegen zu Boden. Das lange, durch Hoffnung, Resignation und
Verzweiflung geprigte Warten auf eine Person — dies fiihrt die Odys-
see in verschiedenen Konstellationen mehrfach vor — hinterlésst tiefe
Verwundungen in der Seele der Wartenden, die in unterschiedlichen
AuBerungen ihren Ausdruck finden.

Neben den psychologischen Auswirkungen des Wartens werden in der
Odyssee die politischen und gesellschaftlichen Folgen der Abwesenheit
des Herrschers, Vaters und Ehemanns vorgefithrt. Wihrend die einen
zuversichtlich, resigniert oder verzweifelt auf die Heimkehr des Odys-
seus warten, verprassen die Freier an seinem Hofe das Vermogen der
Familie (1, 106-112). Dass die normale Ordnung aus den Fugen gera-
ten ist, zeigt sich vor allem an Telemach: Dem Alter nach — Odysseus
musste bald nach seiner Geburt sich dem Heerzug der Griechen nach
Troja anschlieBen - ist er ungefihr zwanzig Jahre, miisste also nach den
Vorstellungen der archaischen Zeit die Ephebie, die der Initiation in das
Erwachsenenalter diente, seit einigen Jahren hinter sich gebracht haben.
Durch die Abwesenheit des Vaters konnte er demnach nicht den Schritt
von der Jugend zum Erwachsenen machen. Athena in der Gestalt des
Mentes bringt ihn dazu, sich als erwachsenen Mann zu begreifen, der —
zum Erstaunen der Mutter (1, 360-361) — sie zurecht weist, als sie den
Sanger Phemios bittet, nicht iiber die Heimkehr der Trojakdmpfer zu sin-
gen, da dies sie an ihr eigenes, trauriges Schicksal erinnere (1, 337-344),
und der es sogar wagt, die lirmenden Freier aufzufordern, in aller Ruhe
dem Singer zu lauschen (1, 368-380), und die sich vor Staunen iiber
das plétzlich verdnderte Verhalten des jungen Mannes >auf die Lip-
pen beiBlenc (1, 381-381). Gedringt und ermutigt durch Athenas Wor-
te durchlduft Telemach seine individuelle Initiation — allein, nicht im
Verbund mit Gleichaltrigen. Er segelt zur Peloponnes, besucht Nestor
sowie Menelaos und Helena, um Kunde iiber seinen Vater einzuholen,
und tibersteht bei der Riickkehr die Gefahr, in die Hinde der Freier zu
fallen, die ihm auflauern, indem er sich zu dem treuen Schweinehirten
Eumaios begibt. Die Telemachie, die Biicher 1-4 der Odyssee, spiegeln
demnach die Struktur der traditionellen Ephebie wider: die Trennung
von der Heimat — das Verweilen in der Fremde, das mit der Meisterung

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

49 Bernhard Zimmermann

von Gefahren verbunden ist — und die Heimkehr in die Heimat als nun-
mehr Erwachsener.?

Um die psychologischen und gesellschaftlichen Auswirkungen des War-
tens in voller Breite und Tiefe entfalten zu konnen, erzihlt Homer das
Warten sozusagen in seiner Endphase. Athena wartete geduldig auf das
Fernsein des Poseidon, um endlich, die giinstige Gelegenheit (kaupdg)
am Schopf greifend, die Causa >Odysseus< auf die olympische Tagesord-
nung setzen zu konnen. Telemach, Penelope und Laértes werden in die
Handlung nach ihrem zwanzigjihrigen Warten kurz vor der Auflosung
eingefiihrt, wie in gleicher Weise gleich zu Beginn (1, 16) der Fokus auf
den im zwanzigsten Jahr bei Kalypso leidenden Odysseus gelenkt wird.
Eine lange Abwesenheit verdndert Menschen nicht nur unter psychologi-
schen, sondern auch unter physiognomischen und physischen Gesichts-
punkten. So ist die Odyssee durch eine Reihe von >Wiedererkennungen«
(Anagnoriseis) durchzogen,* die die Heimkehr des Helden begleiten. Jede
dieser Wiedererkennungen ldsst Odysseus einen weiteren Schritt in den
angestammten Besitz zuriickmachen: Zunichst gibt er sich seinem Sohn
Telemach zu erkennen (16, 186-213).° Der treue Hund Argos erkennt
den Herrn und stirbt (17, 290-327: instinktives Erkennen). Eurykleia,
die alte Amme des Odysseus, erkennt ihren Zogling an einer Narbe, die
er sich bei der Jagd zugezogen hatte (19, 382-398.467-479: Anagnorisis
mithilfe eines Zeichens [Gndrismal). Diesen Wiedererkennungszeichen
fallen nicht nur eine funktionale Rolle in der Entwicklung der Erzahlung
zu, sondern sie enthalten eine psychologische Komponente. Das lange
Warten und die lange Abwesenheit machen unsicher und misstrauisch,
so dass Worte allein nicht geniigen, sondern der faktischen Bestitigung
durch unverinderliche Kennzeichen oder durch Gegenstinde bediir-
fen.% Den Hirten Eumaios und Philoitios gibt sich Odysseus zu erkennen,
nachdem er ihre Treue und Zuverldssigkeit hinreichend auf die Probe

3 Vgl. dazu von Gennep 1909 (1977); Vidal-Naquet 1981. Die Heimkehr der jungen
Minner nach der Ephebie fiihrt bei den zu Hause sie erwartenden Erwachsenen zu
Unsicherheit und Sorge; vgl. Bakchylides, Dithyrambos 4 (7heseus) und dazu Zimmer-
mann 2008, 94-99.

* Vgl. Grethlein 2017, 159-203.

Unter konzeptionellen Gesichtspunkten fiihrt diese erste Anagnorisis die Telemach-

und Odysseushandlung zusammen.

Nach den Kategorien der Rhetorik sind die Gnorismata >kunstlose Beweise« (nicteig

dreyvor), da sie nicht der Argumentation bediirfen, sondern fiir sich allein sprechen.

Dies wird in der euripideischen Elektra (518-546) durchgespielt; vgl. Zimmermann

2019, 6009.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Episches und tragisches Warten 43

gestellt hat (21, 193-225). Die Freier erkennen zu spit in der >Bogen-
probes, wer denn der seltsame Bettler ist, und zahlen mit ihrem Leben
fiir das, was sie wihrend der Abwesenheit des Hausherrn angerichtet
haben (22, 1-121). Das Zusammentreffen der Gatten, von Penelope und
Odysseus, lotet die psychischen Hindernisse aus, die nach zwanzig Jah-
ren der Trennung einer schnellen Wiedererkennung im Wege stehen
(23, 1-240). Der Weg zuriick in die Heimat und in die Familie ist jedoch
erst abgeschlossen, nachdem der letzte Wartende, der alte Vater Laértes,
von seiner Ungewissheit erlost wird (24, 204-347).

Il. Der gebrochene Held Odysseus und die Wiedergewinnung der heroischen
Identitat

Wenn man die Odyssee unter dem Aspekt des Wartens liest, stechen die
gravierende Unterschiede zu der nur wenige Jahrzehnte élteren /lias ins
Auge. Nichts bringt deutlicher die Unterschiede in der Gesamtkonzep-
tion und im Menschenbild zum Ausdruck als ein Vergleich der beiden
programmatischen Proomien. Der Dichter der /lias bittet die Muse dar-
um, ihm »des Peleussohnes Achilleus / unheilbringenden Zorn« zu sin-
gen, »der tausend Leid den Achédern / Schuf und viele stattliche See-
len der Heroen zum Hades hinabstieB« und damit Zeus’ Ratschluss in
Erfiillung gehen lieB (1, 1-5). Die unerbittliche, trotzige GroBe eines
einzelnen, der in seiner Ehre verletzt wurde, bringt der Gesamtheit der
Griechen Unheil und Tod. Wie verschieden davon klingt der Beginn der
Odyssee: Im Mittelpunkt steht ein Mann, der »vielgewandt« (polytropos/
nolbtponog) ist, sich wendig jeder Lage anzupassen versteht; ein Mann,
der Troja mithilfe seiner Intelligenz, durch die Erfindung des holzernen
Pferdes (Od. 4, 2651t.; 8, 492ff.) zerstorte und zuvor durch den zusammen
mit Diomedes begangenen Raub des Palladions, des Kultbilds der Athe-
na, und dadurch, dass er zusammen mit Achills Sohn Neoptolemos den
Bogen des Herakles und seinen Besitzer Philoktet nach Troja brachte,
die Voraussetzungen der Einnahme und Zerstérung der Stadt schuf; ein
Mann, der nach dem Sieg zehnjdhrige Irrfahrten, Schiffbruch und gro-
Bes Leid erdulden musste und trotzdem sein Ziel, die Heimkehr nach
Ithaka zu seiner Frau Penelope, nicht aus den Augen verlor; ein Mann,
der auf seinen Irrfahrten vieles sah und lernte, zahlreiche Siedlungen der
Menschen und deren verschiedenes Wesen; ein Mann, der nicht nur fiir
seine eigene Heimkehr kdmpfte, sondern auch fiir die seiner Gefahrten.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

44 Bernhard Zimmermann

Nicht sein Verhalten riss sie in den Tod, wie der Zorn des Achilleus die
tapfersten Krieger der Griechen dahinraffte, sondern es waren ihre eige-
nen Freveltaten und ihr eigener Unverstand, der ihnen den Untergang
brachte. Dem in seinem Verhalten vom einem starren Adels- und Ehren-
codex bestimmten Achilleus der lias steht in der Odyssee ein geradezu
vielschichtiger und vielgestaltiger Mensch entgegen.

Starrer Groll hier, und gewandte Anpassung dort; Zerstérung und Selbstzersto-
rung hier, und Erhaltung und Selbsterhaltung dort; der Gétterwille hier, und die
eigene Leistung oder der eigene Fehler dort. Die Odyssee trauert nicht mehr in
romantischem Geiste einer versunkenen Welt nach, die an ihrem eigenen stiir-
mischen Wesen schicksalhaft zugrunde ging, sondern sie feiert den mannlichen
Realisten einer neuen Gegenwart, der klug und zihe sein Geschick in die eige-
nen Hiande nimmt, um sich allen Gewalten zum Trotz zu behaupten.7

Hermann Frinkels Vergleich der beiden Protagonisten, von Achill und
Odysseus, bringt jedoch nur einen Aspekt der Odysseus-Gestalt zum
Vorschein. Sicher ist Odysseus ein Held, den die langen Jahre des ver-
zweifelten Wartens auf Ogygia nicht miirbe machten, aber er ist gleich-
zeitig durch all das Leid, das ihm wihrend der zehnjéhrigen Irrfahrten
widerfuhr, ein gebrochener Held, der stets vorsichtig, ja misstrauisch
ist, selbst wenn ihm die anderen Menschen wohl wollen. Dies erfihrt
Kalypso, die voller Empathie und Mitleid (5, 191) mit ihrem Geliebten,
dem sie vor sieben Jahren das Leben rettete, die fiir ihn erfreuliche, fiir
sie schmerzhafte Neuigkeit iiberbringt, dass sie ihn ziehen lassen miis-
se, und auf einen misstrauischen, eine Falle vermutenden Odysseus trifft
(5, 173-179). Wie Kalypso empfindet auch die Meeresgottheit Leuko-
thea Mitleid (5, 336) mit dem schiffbriichigen, um sein Leben kidmpfen-
den Odysseus. Doch er misstraut der angebotenen Hilfe (5, 336), und nur
Athenas Eigreifen rettet ihm das Leben (5, 382-387). Selbst den Wohl-
titern gegeniiber kann Odysseus sein Misstrauen nicht zihmen. Kaum
erwacht er auf Ithaka aus seinem Tiefschlaf, vermutet er, dass die Phia-
ken, die ihm das Geleit gaben, ihn ausgeraubt und an einem menschen-
leeren Strand ausgesetzt hitten (13, 187). Athena, auf die Odysseus am
Strand von Ithaka trifft, gibt gleichsam ex cathedra aus gottlicher Warte
eine zutreffende Charakterisierung dieses neuen Heldentums, das sich
grundsitzlich von dem der Zlias unterscheidet (13, 291-299): »Der miiss-
te ein Meister des eigenen Vorteils und ein hintertriebener Schelm sein,

7 Frinkel 1969, 95.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Episches und tragisches Warten 45

der dich, selbst wenn ein Gott dir begegnete, iibertreffen konnte! Schuft,
reich an Einfillen, uniibertrefflich im Aushecken von Listen, du wolltest
also nicht einmal, selbst in der deiner eigenen Heimat, mit Trug und Lug
aufhoren, die dir — so muss man es sagen — zur zweiten Natur geworden
sind! Aber lass uns dariiber nicht weiter sprechen. Wir beide wissen, was
Vorteil heiBt! Denn du bist unter allen Menschen bei weitem der Beste
im Planen und Reden, und ich bin unter allen Géttern aufgrund meiner
Intelligenz und meines auf Vorteil sinnenden Denkens beriihmt.« Dieser
zur zweiten Natur gewordene, misstrauischen Vorsicht bleibt Odysseus,
gewarnt durch Agamemnons grausames Schicksal, auch nach der Riick-
kehr treu. Er ldsst nicht davon ab, alle, mit denen er zu tun hat, selbst die
Nichsten wie Penelope und Laértes auf die Probe zu stellen — die Aus-
nahme bildet Telemach —, um in der Verstellung herauszufinden, wie sie
ihm nach zwanzig Jahren der Trennung gewogen sind.

In der Odyssee wird nachgezeichnet, wie Odysseus, dessen Ruhm zum
Himmel reicht, wie er sich den Phiaken selbst vorstellt (9, 20), durch
zehnjdhriges Leid sein Heldentum einbiiBte und es langsam wieder-
erringt. Auf Ogygia von Kalypso zuriickgehalten, ist er nicht mehr der
strahlende Held wie damals, als er vor zehn Jahren als Stiddtezerstorer
von Troja lossegelte, sondern ein durch die langen Irrfahrten, den Ver-
lust der Beute und Gefihrten ein gebrochener Mann. Im fiinften Buch,
in dem uns Odysseus nach der Telemachie zum ersten Mal entgegentritt,
wird er in geradezu klinisch zu nennender Depression in die Handlung
eingefiihrt. Hermes, der Kalypso den Befehl des Gottervaters iiberbringt,
Odysseus endlich ziehen zu lassen, trifft ihn nicht an, da Odysseus wie je-
den Tag weinend am Ufer sitzt und stohnend und seufzend auf das Meer
starrt (5, 80-84). Wenig spiter, als sich Kalypso an den Strand begibt,
um ihm die Nachricht zu iiberbringen, findet sie ihn in tiefer Depres-
sion vor. Die Zeit verrinnt ihm; tagaus, tagein weint er, sich in Gedan-
ken an die Heimat zermarternd. Die Nymphe, an der er offensichtlich
nach seiner Rettung Gefallen fand, gefillt ihm nicht mehr. Nur wider-
willig wohnt er ihr nachts in der gew6lbten Grotte bei (5, 149-158). Die
Hoffnung, endlich die Heimat zu erreichen, wihrt nur kurz. Der Tief-
punkt des Identititsverlustes ist nach dem Schiffbruch erreicht. Nackt
am Strand von Scheria angespiilt, sucht er sich wie ein Tier im Gebiisch
einen Unterschlupf (5, 474-493). Die allmihliche Wiedergewinnung
seines Selbstbewusstseins setzt in Buch 6 ein. Im Zusammentreffen mit
Alkinoos’ schoner, junger Tochter Nausikaa, die sich durchaus vorstellen
kann, Odysseus zum Mann zu nehmen (6, 239-247), gewinnt er sein

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

46 Bernhard Zimmermann

Selbstgefiihl als Mann wieder. Sinnfilliger Ausdruck ist seine Wandlung
nach dem Bad, als ihn Athena zur Verwunderung Nausikaas in vollem
Glanz verjiingt erstrahlen ldsst (6, 223-238).

Die nichste Stufe der Riickkehr zu sich selbst findet am Phéakenhof in
mehreren Stufen statt. Zunéchst verbirgt Odysseus seine wahre Identitit.
Er bestreitet, ein Gott zu sein, und stellt sich als wahren Schmerzensmann
vor, der nach dem Willen der Gétter unendliches Leid ertragen musste
(7,207-225). Im achten Buch erringt er, zum Wettkampf herausgefordert,
sein Ansehen als aristokratischer Held wieder, der mit jungen Ménnern
in den sportlichen Disziplinen mithalten kann (8, 97-255). Aber er kann
auch wieder in seinen Reaktionen auf die Lieder des Demodokos wie ein
Mensch empfinden: geriihrt sein, trauern, Tridnen vergieBen (8, 83-95,
520-534) und sich freuen (8, 367-368). Die vollige Wiedergewinnung
seiner Ehre als Mann und Fiirst kann nur aus einer Verlusterfahrung her-
aus geschehen. Wenn Odysseus sich Alkinoos selbstbewusst mit »ich bin
Odysseus, des Laértes’ Sohn« vorstellt, seinen Vatersnamen und seine
Herkunft nennt und den Anspruch auf Ruhm (k/éos) erhebt (9, 19-28),
hat er zu sich selbst gefunden und kann im Folgenden in den Apologen
eine teilweise auch kritische Selbstinterpretation geben. Zentral ist seine
Sehnsucht nach der Heimat, nach seiner Frau und seinem Vater. Weder
Kalypso noch Kirke noch Nausikaa vermochten es, sein standhaftes Herz
zu bezwingen und ihn zu bewegen, sein Ziel aus den Augen zu verlieren
(9, 35). Doch er denkt auch an die Gefihrten, deren Heimkehr nicht an
Odysseus’, sondern an ihrem eigenen Fehlverhalten scheitert. Die Wiss-
begier allerdings, die ihn auszeichnet, ist ein ambivalentes Gut, da an
ihr die Heimkehr zu scheitern droht und durch sie Gefihrten bei Poly-
phem ihr Leben verlieren (9, 228-230). In der Erzihlung der eigenen
Geschichte und in der Deutung des eigenen Lebens und dessen, was ihm
widerfahren ist, vergewissert Odysseus sich seiner selbst. Abgeschlossen
wird diese Wiedergewinnung der Identitit durch die reichen Geschenke,
die Odysseus von Phidaken zuteilwerden und ihm seine Ehre als Fiirst
zuriickgeben. Erst nachdem Odysseus’ Personlichkeit in allen Aspekten
wiederhergestellt ist, kann er die Herrschaft in Ithaka in einer Reihe von
>Wiedererkennungens, durch die er langsam in seine Vergangenheit ein-
dringt.

Im Gegensatz zu Odysseus, der seine Personlichkeit und sein Selbstwert-
gefiihl erst allméhlich in der utopischen Welt der Phidaken wiedererlangt,
ist Penelope eine starke und intelligente Frau, periphron, »umsichtig«,
ist das sie charakterisierende Epitheton. Sie ist ungebrochen durch die

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Episches und tragisches Warten 47

zwanzig Jahre des Wartens und wird erst in den letzten Tagen vor der
Entscheidung von dunkeln Gedanken, von Selbstzweifeln und Todes-
sehnsucht geplagt (20, 61-90). Doch die Hoffnung, ihr Mann mége
zuriickkehren, gibt ihr Halt (19, 124-163). Selbstbewusst nimmt sie fiir
sich den eigentlich Minnern vorbehaltenen Ruhm (kéos) in Anspruch
(18, 255; 19, 128). Wie ihr Mann ist sie eine Meisterin der List, indem sie
die Freier durch ihre Weblist hinhilt. Sie spielt mit ihnen geradezu, indem
sie sich ihnen zeigt und ihnen, bedacht auf die Mehrung des Vermdgens,
zur Freude des noch unerkannten Odysseus reiche Geschenke entlockt.
In der langen Zeit der Einsamkeit ist sie misstrauisch geworden, immer
wieder durch falsche Nachrichten iiber Odysseus’ Schicksal in Unruhe
oder Hoffnung versetzt. So priift sie — auch darin Odysseus wesensver-
wandt — den heimgekehrten Mann (19, 215-219; 23, 166-180) und bittet
ihn dafiir um Verzeihung, dass sie ihm nicht gleich in die Arme gesunken
sei. Denn wire Helena wie sie mehr auf der Hut gewesen und hitte sie
geahnt, dass die Griechen sie nach Hause zuriickbringen wiirden, hitte
sie sich nicht auf die Verfithrungskiinste des Paris eingelassen und allen
viel Ungliick erspart (23, 209-230).

Wie Odysseus allméhlich, nach zwanzig Jahren zuriickehrend, das verlo-
rene Selbstbewusstsein, seine Identitdt bei den Phiaken wieder erlangt,
wird in der Zelemachie, den Biichern 1-4 der Odyssee, nachgezeichnet,
wie sein Sohn, auch er charakterisiert durch ein Intelligenz ausdriicken-
des Epitheton (pepnysménos/nemvopépog, »verstindig«), erwachsen wird,
indem er die Heimat verldsst, und, von Athena dazu motiviert, seinen
Platz in der Welt einnimmt. Den jungen Mann, gepeinigt von Zweifeln
tiber seine Herkunft und unsicher (1, 215-220), bringt Athena mit un-
mittelbarer Wirkung dazu, sein Leben selbst in die Hand zu nehmen
und sich tiber seinen Ursprung kundig zu machen. Selbstbewusst belehrt
er seine erstaunte Mutter iiber das Wesen von Dichtung (1, 360), selbst-
bewusst fordert er, eine Versammlung der Biirger einzuberufen, und
ebenso selbstbewusst verlangt er ein Schiff, um die Erkundigungsfahrt
nach seinem Vater zu unternehmen. Die Gefahr, die vom Hinterhalt der
Freier ausgeht, iibersteht er mithilfe Athenas und kann, vereint mit dem
Vater, die Herrschaft in seinem Haus wiedererlangen. Wenn er sich im
Palast mit zwei Hunden und mit einem Speer bewaffnet in vollem Glanz
seiner Jugend zeigt, ist dies ein deutlicher Hinweis auf die rituelle Riick-
kehr der Epheben von drauBen in die Stadt, ein Zeichen dafiir, dass Tele-
mach erwachsen geworden ist (17, 61-64).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

48 Bernhard Zimmermann

Das die Fabel der Odyssee dominierende Motiv des Wartens ist verbun-
den mit dem Moment der Entscheidung. Homer zeigt, wie unterschied-
lich die Personen — Vater, Ehefrau und Sohn — mit der langen Zeit des
Wartens umgehen und wie sie trotz der personlichen Krisen, in die sie
das zermiirbende Warten gestiirzt hat, daraus gestdrkt hervorgehen. Ihr
Heldentum besteht gerade darin, nicht zu scheitern, sondern durchzuhal-
ten, entehrende Situationen zu ertragen, wenn dadurch das Ziel, das man
sich vorgenommen hat, erreicht werden kann.

lll. Odysseisches Warten in den Orestie-Elektra-Dramen des 5. Jahrhunderts

Die in der Odyssee entwickelten Formen des Wartens, die mit ihnen ver-
bundenen psychologischen und gesellschaftlichen Konsequenzen und
die literarischen Techniken, die der Ausgestaltung der Wartesituationen
dienen,® werden in der attischen Tragodie des 5. Jahrhunderts v. Chr.
dramatisiert und weiterentwickelt.” Vor allem reizte die Tragiker die ge-
brochenen Helden der Odyssee. Die Beziige zwischen der Odyssee und der
Tragodie des 5. Jahrhunderts lassen sich besonders bei den Orestie-Elek-
tra-Dramen des Aischylos (Orestie), Sophokles (Elektra) und Euripides
(Elektra, Oresi) nachweisen, da thematisch mit dem >Atriden-Paradigmas,
das in der Odyssee (besonders 1, 35-43; 11, 387-466) gleichsam als Nega-
tivbild einer ungliicklichen Heimkehr von Anfang an das Geschehen be-
gleitet,!” der Atriden- in enger Beziehung zum Odysseus-Mythos gestellt
wird und die Hauptakteure der Odyssee (Odysseus, Penelope, Telemach,
die Freier) in den dramatis personae der Atridengeschichte (Agamemnon,
Klytaimestra, Orest, Aigisth) ihre Entsprechung finden und sich selbst
in den Nebenrollen Spiegelungen nachweisen lassen: den treuen Freun-
den des Odysseus, den Hirten und der Amme Eurykleia, entsprechen im
Agamemnon des Aischylos der Wichter und der Chor sowie die Amme
in den Choéphoren.

Vgl. dazu Stanchi 2007. Stanchi entwickelt eine dreigliedrige Typologie des Wartens in
der Tragtdie: das Warten auf einen Heimkehrenden (Aischylos, Perser und Agamem-
non; Sophokles, Trachinierinnen), das Warten auf einen Verfolger (Aischylos, Hiketiden,
Euripides, Herakliden), das Warten auf einen Retter (Euripides, Andromache, Herakles,
Sophokles, Elektra).

9 Vgl. dazu Michel 2014.

10" Vgl. de Jong 2001, 12-14.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Episches und tragisches Warten 49

Im aischyleischen Agamemnon (458 v. Chr.) wird die Situation des War-
tens schon im Prolog durch einen einfachen Mann, den Wéchter, zur
Grundsituation des Dramas gemacht (1-39). Seit Jahren, im Sommer wie
im Winter, liegt er wie ein Wachhund auf dem Dach des Palasts, um
im Auftrag der Herrin Klytaimestra auf das Feuersignal zu achten, das
den Sieg der Griechen vor Troja und somit die Heimkehr des Feldherrn
vermelden solle. Vor Furcht, einzuschlafen und das Signal nicht zu be-
merken, verbringt er die langen Nichte in angespannter Aufmerksam-
keit, pfeift, singt oder stohnt, um sich wachzuhalten. In diese klagende,
mit dunkeln Andeutungen iiber den Zustand des Herrscherhauses an-
gereicherten Exposition, die eine nicht endende Situation des Wartens
beschwort (1-21), blitzt plotzlich das Feuersignal, das den Sieg der Grie-
chen und die nahe Heimkehr des siegreichen Feldherrn verkiindet, und
setzt damit der Spannung ein Ende (22-25); das Unheil nimmt seinen
Lauf. Der heimkehrende Sieger wird von seiner untreuen Frau im Bad
erschlagen.

Wie der anonyme, als Pseudo-Longin bekannte Autor der Schrift Uber
das Erhabene (9, 12-14) im Vergleich der beiden homerischen Epen
herausstellt, ist die Odyssee gleichsam ein Kommentar zur heroischen
Welt der Ilias aus der Sicht des normalen Menschen, eine Komdodie nach
den Erschiitterungen durch die Tragtdie, in denen die Welt der kleinen
Leute neben der der Heroen zur Sprache kommt. So ist der Wichter
im aischyleischen Agamemnon ein tragischer Nachkomme des treuen
Eumaios, des Schweinehirten der Odyssee, der voller Sorge das Treiben
im Herrscherhaus sieht und kommentiert und voller Sehnsucht auf die
Riickkehr des Herrn wartet.

Die Choéphoren, das zweite Stiick der Orestie, benannt nach dem Chor der
kriegsgefangenen Trojanerinnen, die im Auftrag Klytaimestras Trank-
spenden am Agamemnons Grab darbringen, stehen wiederum unter
dem Aspekt des Wartens, das die Spannung der Handlung bestimmt.
Klytaimestra ist von banger, sie peinigenden Erwartung beunruhigt, dass
ihr Sohn Orest zuriickkehre und Rache fiir den Tod des Vaters nehme.
Elektras Lage dagegen ist — @hnlich wie die der homerischen Penelope -
durch ein gespanntes, zwischen Verzweiflung und Hoffnung auf Riick-
kehr des Bruders schwankendes Warten geprégt. Aus dieser verzweifel-
ten, von Demiitigungen unertriglich gewordenen Situation wird in den
aischyleischen Choéphoren Elektra gleich zu Beginn des Stiicks erlost. Im
Auftrag der von ihrem schlechten Gewissen geplagten Mutter soll sie
am Grab des Vaters Sithneopfer darbringen. Sie opfert allerdings nicht

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

50 Bernhard Zimmermann

im Sinne Klytaimestras, sondern betet um die Heimkehr ihres Bruders
(122-131). Da entdeckt sie die Locke, die Orest kurz zuvor am Grab des
Vaters niedergelegt hatte (164-211) und folgert, nur ihr Bruder kénne
es gewagt haben, dieses Opfer darzubringen; zudem gleiche die Locke
ihrem eigenen Haar. Als sie auch noch Spuren am Grabhiigel entdeckt,
ist sie von der Riickkehr des Bruders iiberzeugt. Da tritt Orest aus sei-
nem Versteck (212-213), gibt sich seiner Schwester zu erkennen und
plant unverziiglich zusammen mit ihr die Rachetat. Als durchreisender
Fremder meldet Orestes seinen eigenen Tod, um die Mutter in Sicher-
heit zu wiegen und sich Einlass in den Palast zu verschaffen (653-718).
Der Plan ist erfolgreich. Orest betritt den Palast; Klytaimestra schickt
eine alte Sklavin, Orests Amme, aus, um Aigisthos samt seiner Leibgarde
zu holen (734-782). Die drohende Gefahr wird durch den Chor gebannt.
Er befiehlt der Sklavin, den Herrn allein, ohne Schutz in den Palast zu
rufen (770-773).

Die ca. vierzig Jahre nach den Choéphoren des Aischylos aufgefiihrte
Elektra des Euripides'' gewinnt nur dann ihre wahre Brisanz, wenn der
Zuschauer die aischyleische Fassung des Stoffes prisent hat, die er we-
gen der Wiederauffiihrungsmoglichkeit, die Aischylos nach seinem Tod
(456 v. Chr.) zuteil geworden war, kurze Zeit vorher tatséchlich im Thea-
ter hatte sehen konnen. Eine fiir den Zuschauer sicherlich iiberraschende
Neuerung bringt Euripides gleich zu Beginn seiner Tragodie. Die euri-
pideische Elektra lebt nicht in einer unwiirdigen Lage bei Hofe. Aigisth
hat sie, um Agamemnons Tochter noch mehr zu demiitigen, mit einem
verarmten, aber rechtschaffenen Adligen verheiratet, der Aigisths Plan
untergribt, indem er aus der erzwungenen Ehe eine Scheinehe macht
und Elektra nicht beriihrt. Durch diese Anderung des Stoffes holt Euri-
pides seine Elektra aus der zeitlosen Distanz der aischyleischen Mythen-
gestaltung in die Gegenwart. Sie wird zu einer treusorgenden Hausfrau,
die sich nicht nur fiir ihren Ehemann abmiiht, sondern auch besorgt ist,
die fremden Jiinglinge, Pylades und Orest, den sie nicht erkennt, mit
ihren bescheidenen Mitteln anstindig zu bewirten. Allerdings zieht diese
Gastfreundschaft den Tadel ihres Mannes nach sich: Fiir eine verheira-
tete Frau zieme es sich nicht, sich mit fremden Minnern zu unterhalten
(341-344). Dies ist natiirlich ganz und gar aus dem biirgerlichen Ver-

I Die Datierung und damit die Frage der Prioritit gehort zu den umstrittenen und in
extenso diskutierten Fragen der Tragtdienforschung; hier wird von der Prioritdt der
euripideischen Elektra ausgegangen; vgl. die Diskussion bei Michel 2014, 48-50.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Episches und tragisches Warten 51

standnis des 5. Jahrhunderts, nicht aus der heroischen Vorzeit heraus ge-
dacht. Die Wiedererkennung der Geschwister scheint sich anzubahnen,
als Agamemnons alter Erzieher, der den kleinen Orest vor Jahren vor
den Anschldgen der Mutter in Sicherheit gebracht hatte, voller Freude
vom Grab des Agamemnon herbeistiirzt und berichtet, am Grab Spuren,
ein wollenes Kleid und eine blonde Locke als Spenden fiir den Toten
entdeckt zu haben (487-502). Wie in einem Kreuzverhoér vor Gericht
zerpfliickt die euripideische Elektra die aischyleischen Beweise fiir Orests
Riickkehr. Der alte Pddagoge ist gleichsam das Relikt aus der aischy-
leischen Tragodie. Wohl nicht zufillig gleicht sein Auftritt demjenigen
Elektras in den Choéphoren. Sein naiver Glaube trifft jedoch auf eine skep-
tische, ja sarkastische Elektra. Doch auch bei Euripides kommt es kurz
danach zur Anagnorisis, zur Wiedererkennung der Geschwister. Jedoch
gibt sich nicht Orest der Schwester zu erkennen, sondern der Alte iden-
tifiziert ihn an einem unverinderlichen Merkmal, einer Narbe iiber der
Augenbraue (573-574). Er ist sozusagen das homerische Relikt in der
euripideischen Tragodie: wie die Amme Eurykleia ist er der in Treue
mit dem Abwesenden verbundene Diener. Unverziiglich gehen Orest,
Pylades und Elektra daran, Apolls Befehl, Agamemnons Tod zu ridchen,
in die Tat umzusetzen.

Die sophokleische Elektra bezieht sich in der Eingangsszene auf die ais-
chyleischen Gestaltung des Sujets zuriick und zeigt eine tief gedemiitigte,
vor Hass sprithende Elektra (254-309). Doch trotz der Demiitigungen
ist Sophokles’ Elektra nicht ein passives Opfer; sie hat den Drang — da-
rin Penelope vergleichbar —, sich selbst aus ihrer iiblen Lage zu befrei-
en. Fiir Chrysothemis, ihre Schwester, die sie méBigen will, hat sie nur
Verachtung iibrig. Elektras Tatbereitschaft wichst, als sie mit der Mutter
zusammentrifft, sie wird zur Gewissheit, als Elektra selbst wie die Mut-
ter Opfer der Intrige des heimkehrenden Orest wird und der Trugre-
de glaubt, er sei beim Wagenrennen umgekommen. Durch die kleine
Anderung in der Abfolge der Handlungsteile hat Sophokles seiner Elek-
tra eine vollig neue Dimension abgewonnen. Wihrend Aischylos und
Euripides die Wiedererkennung der Intrige vorausgehen lassen, weil3
Sophokles’ Elektra nichts vom Plan Orests. Sie muss mitanhéren, wie
der Fremde vom Unfall des Bruders berichtet, und muss den Triumph
der Mutter ertragen. Die Gaben am Grab des Vaters, von denen voller
Hoffnung Chrysothemis der Schwester berichtet, kann sie nur als bloSe
Verhohnung auffassen. Gewissheit iiber den Tod des Bruders meint sie
zu haben, als sie das Beweisstiick, die Urne mit der Asche des Bruders,

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

59 Bernhard Zimmermann

in den Hinden hilt (1126-1170). Ihr abgrundtiefer Hass und die Ver-
zweiflung dariiber, dass all die Jahre des Wartens umsonst waren, treiben
sie dazu, die Tat allein zu unternehmen, da ihr die Schwester jede Hilfe
verweigert. Erst als Elektra die Tat im Geiste bereits selbst vollzogen hat,
lasst es Sophokles — kurz vor Ende der Tragodie — zur Wiedererkennung
kommen (1122), bevor Orest in Begleitung des Pylades ohne Zaudern
die Rache vollbringt.

Die drei Elektra-Dramen folgen darin dem Odyssee-Modell, dass die Situ-
ation eines langen Wartens kurz vor der Auflosung steht. Im Mittelpunkt
steht wie in der Odyssee eine Frau, Elektra. An ihr werden die Folgen
dargestellt, die das jahrelange sehnsiichtige Warten auf die Heimkehr des
Bruders an ihrer Seele, an ihrer Personlichkeit angerichtet haben. Gott-
ergeben betet die aischyleische Elektra zu Hermes, er moge den Bruder
zuriickkehren und den Tag der Rache anbrechen lassen (84-151). Das
lange Warten in einer ihrer Stellung als Tochter des Trojabezwingers
unangemessenen Ehe macht die euripideische Elektra zur resignierten
Zynikerin, die alle Hoffnung auf die Riickkunft des Bruders aufgegeben
hat. Die sophokleische Elektra, die in den Jahren des Wartens einen un-
geheuren Hass auf die Mutter in sich entstehen lieB, wird, als sie selbst
im Gegensatz zur aischyleischen und euripideischen Dramatisierung des
Mythos Opfer der Intrige Orests wird, zur Titerin, sie begeht die Tat in
der Imagination und wird erst im letzten Moment von Orest zuriickge-
halten.

IV. Warten in weiteren Tragodien

Kursorisch soll im Folgenden tragisches Warten in den anderen erhalte-
nen Tragodien gestreift werden.'? Die aischyleischen Perser (472 v. Chr.)
konnen als ein Stiick des Wartens bezeichnet werden: Vom Einzugslied
des Chores an (1-139) wird eine Atmosphire der dngstlichen Spannung
aufgebaut, da die alten Mitglieder des persischen Kronrats, die den Chor
bilden, keine Nachricht von den persischen Heerscharen erhalten haben.
Die Ungewissheit wird durch Atossa, die Mutter des GroBkonigs Xerxes,
noch verstirkt. Sie lebe, seitdem ihr Sohn gegen Griechenland zu Felde
gezogen sei, in stindiger Angst und werde nachts von unheilvollen Tréu-
men gepeinigt. Die schlechten Vorahnungen des Kronrats und Atossas

12 Vgl. dazu jeweils die Interpretationen in Zimmermann 2018.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Episches und tragisches Warten 53

erhalten ihre Bestitigung durch einen Boten, der in wenigen Worten die
vollige Niederlage der persischen Streitmacht verkiindet (249-255). Der
letzte Teil der Tragddie fithrt die AusmaBe der persischen Niederlage
deutlich vor Augen. Allein, in zerfetztem Gewand kehrt der geschlage-
ne Konig Xerxes heim (908). Das Odyssee-Modell — eine Frau wartet auf
einen Mann, und eine Gesellschaft leidet unter der Abwesenheit des
Herrschers — ist nicht zu iibersehen. Doch anders als der heimkehren-
de Odysseus ist Xerxes ein gescheiterter tragischer Protagonist, der an
seiner Niederlage zerbrochen ist und unter lauten Klagen in die Heimat
zuriickkehrt.

Ganz dem Odyssee-Modell verpflichtet — sowohl in der Handlung als
auch der Personenkonstellation — sind die 7rachinierinnen des Sophokles.
Deianeira wird als eine auf ihren Mann Herakles wartende Frau einge-
fithrt. Thr Sohn Hyllos berichtet von der bevorstehenden Riickkehr des
Vaters. Gepeinigt von Eifersucht auf eine junge Kriegsgefangene, Iole,
wird Deianeira vor einer passiv wartenden zur aktiven Frau und bringt
damit ihrem Mann den Tod. Das eigentlich Gewollte, die Riickgewin-
nung der Liebe des Herakles, schlidgt in das Gegenteil, den Tod des Er-
warteten, um.

Ebenfalls verdanken die euripideische Iphigenie bei den Taurern und
Helena ihre Grundsituation des Wartens der Odyssee. Die von Artemis
vor dem Opfertod in Aulis gerettete und in das barbarische Taurerland
entriickte Iphigenie, die dort als Menschenopfer darbringende Pries-
terin der Artemis walten muss, wartet {iber Jahre auf Befreiung, die
ihr zuteilwird, als sich zwei Griechen, die sie nach dem barbarischen
Brauch der Géttin opfern muss, als Orest und Pylades entpuppen und
zusammen mit ihr und dem Kultbild der Géttin entfliehen konnen. Die
Helena, in der Euripides der durch Stesichoros in der Palinodie in die
Literatur eingefiihrten Mythenkorrektur folgt, nach der Helena, die
Tochter des Zeus, nicht durch den trojanischen Prinzen Paris entfiihrt,
sondern durch ihren Vater nach Agypten entriickt wurde, wo sie unter
der Obhut des Konigs Proteus die zehn Jahre des Krieges verbrachte,
der also um ein bloBes Eidolon, um ein Truggebilde, gefiihrt wurde,
richtet sich selbst in der Personenkonstellation nach dem Modell der
Odyssee: die treu wartende Gattin, der sie bedriangende Freier, Proteus’
Sohn Theoklymenos, Vertraute, die Seherin Theonoe und der Chor,
sowie der abwesende Ehemann Menelaos. Die Pointe liegt darin, dass
die notorische Ehebrecherin Helena in die Rolle der treu wartenden
Penelope schliipft und Menelaos, als er, nach Agypten verschlagen, auf

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

54 Bernhard Zimmermann

seine wirkliche Frau trifft, dieser ihre Identitit zunéchst, bis das Trug-
bild verschwindet, nicht abnehmen will.

Im Rasenden Herakles spielt Euripides mit dieser Grundsituation des
Wartens: Die von dem Tyrannen Lykos bedrohte Familie des Herakles
wartet voller Sehnsucht auf die Riickkehr des Helden. Doch der ermor-
det, nachdem er zunichst Rache an dem Usurpator genommen hat, von
Hera mit Wahnsinn geschlagen, seine Frau und seine Kinder (910-1015).
Von Unsicherheit, bangen Vorahnungen und Befiirchtungen geprigtes
Warten liegt vielen Tragédienhandlungen zugrunde: Die in Argos um
Asyl bittenden Danaiden warten voller Furcht auf die Gewdhrung des
Asyls und die Ankunft der Aigyptos-Sohne (Aischylos, Hiketiden). Die
den Chor der aischyleischen Sieben gegen Theben bildenden Médchen er-
warten in Panik den Angriff der Feinde. Im sophokleischen Konig Oidipus
warten die Biirger und der Ko6nig auf die Riickkehr von Oidipus’ Schwa-
ger Kreon, der aus Delphi ein Orakel einholen sollte, wie die Seuche in
Theben zum Ende kommen konnte. Philoktet im gleichnamigen Drama
des Sophokles ist in den zehn Jahren des Wartens auf der menschen-
leeren Insel Lemnos, auf der ihn die Griechen auf der Fahrt nach Troja
ausgesetzt hatten, verstandlicherweise zum verbitterten Menschenfeind
geworden. Voller Mitleid erwartet in der Alkestis des Euripides der Chor
das nahe Ende seiner Herrin, die fiir ihren Gatten Admet freiwillig in den
Tod geht. Alle Hoffnungen Elektras und Orests im euripideischen Orestes
ruhen allein auf ihrem Onkel Menelaos, dessen Ankunft sie sehnsiichtig
erwarten — in der triigerischen Hoffnung, er werde sie vor der drohenden
Verurteilung durch die argivische Volksversammlung wegen der Ermor-
dung der Mutter Klytaimestra und Aigisths retten.

All diese tragischen Wartesituationen gewinnen ihren Reiz aus der tra-
gischen Ironie. Die Zuschauer im athenischen Dionysostheater kennen
den den jeweiligen Tragodien zugrundeliegenden Mythos. Sie wissen
also, wie sich das Warten auflosen wird. Dies bietet den Dichtern, da die
Spannung, Sorge und Unsicherheit, die das Warten mit sich bringt, nur
die dramatis personae, nicht aber das Publikum beherrscht, die Moglich-
keit, die Wartesituationen psychologisch auszugestalten und das Augen-
merk der Zuschauer darauf zu lenken, wie Menschen reagieren, wenn
sie dem Stress eines Wartens mit ungewissem Ausgang ausgesetzt sind.
Als das hinter den tragischen Wartesituationen stehende literarische
Modell lisst sich unschwer, teilweise bis in die Personenkonstellationen
hinein, die homerische Odyssee ausmachen. Sie gibt nicht nur eine Ty-
pologie des Wartens vor, das einen positiven oder negativen Ausgang

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Episches und tragisches Warten 55

(Atriden-Paradigma der Odyssee) haben kann, sondern bestimmt die dra-
matische Technik durch in der Odyssee entwickelten Auflésungen des
Wartens: durch Wiedererkennung (Anagnorisis) und Intrige. Doch wie
steht es mit dem Heroismus dieser wartenden Personen der Tragodien
des 5. Jahrhunderts? Man kann in ihnen deutliche Weiterentwicklung
der in der Odyssee angelegten Modelle sehen. Es sind vor allem starke
Frauen, die wie die homerische Penelope das Heft selbst in die Hand
nehmen, die selbstbestimmt entscheiden, sich gegen die Manner durch-
setzen und dafiir J)Ruhm<in Anspruch nehmen.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

56 Bernhard Zimmermann

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Homer: Odyssee, hg. von Anton Weiher, Berlin/Boston 2013 (Sammlung
Tusculum).

Sekundarliteratur

de Jong, Irene: A Narratological Commentary on the Odyssey, Cam-
bridge 2001.

Friankel, Hermann: Dichtung und Philosophie des frithen Griechentums,
Miinchen *1969.

Grethlein, Jonas: Die Odyssee. Homer und die Kunst des Erzihlens,
Miinchen 2017.

Michel, Claudia: Homer und die Tragtdie. Zu Beziigen zwischen Odys-
see und Orestie-Dramen, Tiibingen 2014.

Stanchi, Nicola: La presenza assente. Lattesa del personaggio fuori scena
nella tragedia greca, Mailand 2007.

van Gennep, Arnold: Les rites des passage, Paris 1909 (= The rites of
passage, London 1977).

Vidal-Naquet, Pierre: Le chasseur noir. Formes de pensée et formes de
société dans le monde grec, Paris 1981.

Zimmermann, Bernhard: Dithyrambos. Geschichte einer Gattung, Berlin
2008.

Zimmermann, Bernhard: Die griechische Tragodie, Stuttgart 2018.

Zimmermann, Bernhard: Rhetorik und Drama — Rhetorik im Drama, in:
Michael Erler / Christian Tornau (Hg.): Handbuch antike Rhetorik,
Berlin/Boston 2019, 599-626.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DENNIS PULINA

Die militia amoris der Frauen
Penelope, Laodamia und ihr heldenhaftes Warten
in Ovids Heroides

Die Feststellung des Philosophen Jiirgen Habermas, »wo immer >Hel-
den« verehrt werden, [stellt sich] die Frage [...], wer das braucht — und
warume,! ist auch auf die Antike iibertragbar.” Wo es im Krieg viele
Helden gibt, man sie als Vorbilder, als kollektive Identifikationsfiguren
oder als Orientierungspunkte benétigt bzw. das Ausiiben von Gewalt
schlicht eine bedeutende Anerkennungsressource darstellt, muss man
auch fragen, wie es um Helden in Friedenszeiten bestellt ist. Gerade
Ovids Biographie ist fundamental von der pax Augusta gepragt, Eckard
Lefevre nannte ihn ein »Kind des Friedens«,® Eduard Fraenkel ihn den
»Sohn eines neuen Zeitalters«*.

Das klassisch-kriegerische Heldenideal und seine paradigmatischen Ver-
treter, die homerischen Helden,” finden in Ovids Werken derweil vor
allem in den Heroides, freilich nur in absentia, Bedeutung. Das Bild, das
darin von diesem Heldentypus gezeichnet wird, ist allerdings keineswegs
so heroisch, wie man es vermuten wiirde. So bemerkt Sara Mack zu
Heroides 3, dem Brief der Briseis an Achill:

Ovid’s idea of epic heroism is very different from Homer’s. Although Homer
makes us see the futility and emptiness of war at moments in the /liad, he also
shows us the heroism and glory that can be won on the battlefield. [...] In the
Heroides Ovid seems to question the whole notion of heroism.5

Zu Recht sieht Mack in Achill weder einen guten Liebenden noch einen
Helden’ und stellt fest: »his only >heroic« feat is his destruction of Briseis’s

1" Habermas 2002, 178.

Fiir die sorgfiltige Lektiire meines Beitrages danke ich Martin Korenjak (Innsbruck)
und Ulrike Auhagen (Freiburg i. Brsg.).

Lefevre 1988, 190.

Fraenkel 1931, 47.

S. hierzu Horn 2014.

Mack 1988, 76.

S. ebd.

=)

NS G W

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

58 Dennis Pulina

home and family«® Auch das Heldentum anderer homerischer Figuren
wird weitgehend dekonstruiert, Paris hitte sich ohne Oenone niemals
auf der Jagd bewihren konnen, und niemand wiisste von Theseus, wenn
Ariadne ihn nicht mithilfe des Fadens aus dem Labyrinth des Minotaurus
geleitet hitte und dafiir selbst heroisch ihr Zuhause und ihre Familie fiir
die vermeintlich groBe Liebe aufgegeben hiitte.

Zwischen den Kriegshelden Homers aber und den Liebenden aus Ovids
elegischer Dichtung wird durch einen der zentralen Topoi der romischen
Liebeselegie eine Verbindung hergestellt: durch die militia amoris, die
»Liebe als Kriegsdienst«. Diese Parallelitit postuliert Ovid, der magister
amorum, der »Lehrmeister der Liebe«, insbesondere in seiner Ars Ama-
toria selbst: militiae species amor est (Ars 2, 233).” Wihrend die Forschung
diesem Motiv in seiner Darstellung und seiner Tradition viel Aufmerk-
samkeit gewidmet hat, ist bislang nicht beriicksichtigt worden, dass eine
Vergleichbarkeit von Liebe und Krieg insbesondere eine Heroisierbar-
keit des Liebenden erzeugt und die Moglichkeit zur Behauptung von Lie-
be als Heldentat bietet. Indem Ovid in seiner Ars weiter ausfiihrt (2, 235-
236): nox et hiems longaeque uiae saeuique dolores / mollibus his castris et labor
omnis inest,"® wird die Bewiltigung dieser kriegsihnlichen Miihen durch
den Liebenden heroisch. Denn Heldentaten zeichnen sich dadurch aus,
dass sie auBergewchnlich, in der Regel iibermenschlich sowie agonal
sind.!! Worin diese beiden Komponenten in Fall der militia amoris lie-
gen, zeigt sich bereits in der Vorstellung der romischen Elegiker von der
Liebe als Schicksal und dem foedus aeternum, einem »ewigen Biindnis«
zwischen Liebendem und Geliebter, ganz zu schweigen vom Motiv des
exclusus amator, dem »ausgeschlossenen Liebenden, der keinen Zugang
zu seiner Geliebten hat: Der Kern der Heldentat ist das Warten aus Liebe
und zwar in unterschiedlicher Ausprigung das Aushalten auf der meta-
phorischen longa via sowie das Durchhalten im Erwarten.

In Ovids Heroides berichten Frauen des Mythos von genau solch einem
Aushalten und Durchhalten, allerdings ist der Grundton dabei auf den

Ebd. Dass Achill in Ovids Metamorphosen keineswegs durchweg eine negative Figur
ist, hat Galasso 2004 gezeigt.
»Liebe ist dem Kriegsdienst dhnlich« (Diese und alle weiteren Ubersetzungen aus
Ovids Ars stammen aus Ovid, ed. Holzberg 2011).
»Nacht und Sturm und weite Wege und grimmige Schmerzen - jegliche Miihsal birgt
dieses verzirtelte Camp.«
11§ Aurnhammer/ Klessinger 2018, 133 sowie Sonderforschungsbereich 948 2019,
Art. »Held«.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 59

ersten Blick wenig heroisch. In ihren Briefen duBern die Frauen Klage,
Verzweiflung, Hoffnungs- und Aussichtslosigkeit. Thre Gebete, ihre Flii-
che, ihre insgesamt »traurigen Schicksale«, !> machen sie augenscheinlich
nicht zu siegreichen Soldatinnen der genannten militia. Frinkel spricht
vom Charakter der Vergeblichkeit dieser Briefe."> Auch wenn alle Frau-
en dhnliche Schicksale und dhnliche Situationen teilen, fallen doch zwei
ins Auge, deren Umgang mit ihrer Situation sich von den anderen abhebt,
und zwar genau dann, wenn man aus der Perspektive der militia auf das
Warten sieht: Penelope, deren Mann Odysseus immer noch nicht nach
Hause zuriickgekehrt ist, obwohl der Trojanische Krieg lange voriiber
ist, und Laodamia, die sich um ihren Mann Protesilaos sorgt, von dem
sie glaubt, er kimpfe noch im Trojanischen Krieg. In ihrer Einstellung
gegeniiber dem Warten grenzen sie sich von den anderen Frauen ab,
und ihr Warten erscheint, wie im Folgenden gezeigt wird, heroisch. Der
Vergleich gerade dieser beiden Briefe ist weiterhin dahingehend viel-
versprechend, als sie kompositionell aufeinander bezogen zu sein schei-
nen: Beide sind Ehefrauen, deren Minner kurz nach der Hochzeit in
den Trojanischen Krieg gezogen sind. Kontrastiv sind sie dahingehend,
dass Odysseus der Uberlebenskiinstler ist, wéhrend Protesilaos das erste
Kriegsopfer darstellt, sowie dass Laodamia ihren toten Mann am Leben
glaubt, wihrend Penelope den bereits unerkannt Heimgekehrten noch in
der Ferne wihnt."* Den Typus des wartenden Helden kennt die Antike
durchaus, man denke an Prometheus, Philoktet oder Odysseus. Ovid ge-
lingt jedoch durch das Motiv der militia amoris eine spezifisch elegische
Heroisierung der beiden genannten Frauen und zwar letztlich gerade
durch das Gesamtwerk der Heroides, in dem Frauen zu Wort kommen,
die alle leiden und somit in ihren Einstellungen vergleichbar sind. Die
explizite Auseinandersetzung zwischen Kriegertum und Liebe zeigt sich
indes ebenso vielfach explizit in den Heroides: Wenn Ovid beispielsweise
Laodamia ausrufen lisst: Bella gerant alii: Protesilaus amet (13, 84),'° ver-
neint er kriegerisches Heldentum bzw. ersetzt es durch die Liebe.

Helden entstehen, wie Tobias Schlechtriemen ganz allgemein und
Achim Aurnhammer sowie Hanna Klessinger am Beispiel Wilhelm Tells

—_
1)

Frinkel 1970, 38.
S. ebd., 39.
Fiir die Gedanken zum kompositionellen Bezug danke ich Martin Korenjak (Inns-
bruck).
»Krieg sei von andren gefiihrt, Protesilaus — verliebt.« (Diese sowie die folgenden
Ubersetzungen aus den Heroides stammen aus Ovid, ed. Hauptli 2001.)

—_
W

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

60 Dennis Pulina

gezeigt haben,'® durch eine Distinktion, indem eine Grenze zwischen
den Helden und anderen Figuren einer Erzihlung gezogen wird. Nur
wenn Helden sich abheben, konnen sie auBlerordentlich sein. Aus die-
sem Grund kann man nur von einer Heroisierung der Penelope und der
Laodamia sprechen, weil die anderen Briefeschreiberinnen eine andere
Einstellung gegeniiber dem Warten an den Tag legen, die hinsichtlich
dieses Aspektes weniger heroisch erscheint. Jene Figuren dienen gerade
deshalb als Folie, weil sie in mehr oder weniger derselben Situation sind.
Das Zuriickgelassen-Sein ohne Schuld etwa wird immer wieder deutlich,
zeigt sich beispielsweise pointiert im Brief der Phyllis an Demophoon
(Heroides 2, 7-8): tempora si numeres — bene nos numeramus amantes — / non
venit ante suam nostra querela diem,'” sowie in den Worten der Oenone
an Paris (Heroides 5, 7-8): Leniter, e merito quicquid patiare, ferendum est; /
Quae venit indigno poena dolenda venit."®

Diesem Ansatz der Liebe als Heldentum und dem Warten als Heldentat
soll anhand des Briefes der Penelope an Odysseus und der Laodamia
an Protesilaus nachgegangen werden. Die Analyse wird explizit auf die
Qualifizierung des Wartens, Aushaltens, Durchhaltens und Erwartens
in ihrer Dauer als heroisch ausgerichtet sein. Es wird sich zeigen, dass
vor allem die innere Haltung gegeniiber dem Warten-Miissen heroisiert
wird.

I. Die Heroisierung des Liebenden in Amores 1, 9

Um die spezifische Heroisierbarkeit des Wartens aber angemessen beur-
teilen zu konnen, ist ein vorausgehender Blick auf Amores 1, 9 notig, wel-
ches die Parallelisierung von Kriegsdienst und Liebe gerade im Aspekt
des Wartens ausformt."” Der erste Punkt, den Ovid hierbei entwickelt,
ist vor dem Hintergrund des Paraklausithyrons das Wachehalten (Amores

S. Schlechtriemen 2018 sowie Aurnhammer/Klessinger 2018.

»Wolltest die Zeit du berechnen, — wer liebt, berechnet sie gerne! — keine Stunde zu
frith kommt meine Klage zu dir.«

»Was man erleidet zu Recht, das hat man gelassen zu tragen; doch die Strafe ist schwer,
welche zu Unrecht uns trifft.«

Eine Anspielung auf einzelne Heroidenbriefe im zweiten Buch der Amores ldsst eine
Abfassung der Heroides vor den Amores vermuten, allerdings handelt es sich bei den
veroffentlichten Amores nach Ovids eigener Aussage um eine Redaktion und eine Kiir-
zung von fiinf auf drei Biicher. Die Amores an sich seien das Erstwerk aus der Jugend

(Tiist. 4, 10, 57-60). Zur Datierung der elegischen Werke s. Thorsen 2013, 115-117. Das

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 61

1,9, 7): pervigilant ambo, terra requiescit uterque.’* Das eigentliche Ausru-
hen als Inbegriff des Nichtstuns, was durch das requiescere reprasentiert
wird, wird in seinem Zweck, nimlich dem Schutz der Geliebten bzw. das
Warten auf sie, sowie durch seine Art und Weise, nimlich dem rudimen-
tiren, beschwerlichen Liegen auf dem Boden, heroisch aufgeladen. Der
zweite Punkt, den Ovid stark macht, sind die vielfdltigen und andauern-
den Miihen, die ein Liebender bereitwillig eingeht (Amores 1, 9, 9-16):

militis officium longa est via; mitte puellam,
strenuus exempto fine sequetur amans;
ibit in adversos montes duplicataque nimbo
lumina, congestas exteret ille nives,
nec freta pressurus tumidos causabitur Euros
aptaque verrendis sidera quaeret aquis.
quis, nisi vel miles vel amans, et frigora noctis
et denso mixtas perferet imbre nives?*!

Die Bedeutsamkeit der longa via wird in der weiter oben zitierten Ver-
dichtung des liebenden Heldentums in der Ars nochmal herausgehoben.
Der lange Weg steht dabei sinnbildlich fiir die Dauer der Reise, um die
der Liebende bereits bei seinem Aufbruch weil. Die fehlende zeitliche
Abgrenzung zeigt die Unbestimmtheit und fokussiert mehr auf das Aus-
halten ohne Grenze als auf ein Durchhalten bis zur Erwiderung der Lie-
be. Dieser Aspekt des entgrenzten Aushaltens wird durch exempto fine im
néchsten Vers perpetuiert, was wiederum das Motiv das foedus aeternum
aufnimmt. Die Reise wird in all ihren Beschwerlichkeiten ausgemalt:
Berge, Regen, Schnee. Indem Ovid mit quis perferet eine Einschrankung
auf Krieger und Liebenden vornimmt, wird das Handeln selten und so-
mit exzeptionell. Die AuBerordentlichkeit liegt dabei vor allem in der
Dauer begriindet. Gleichzeitig zeigt die explizite Nennung der Gefahren

Motiv der militia, wie es vor Ovid und dann in den Amores zu finden ist, ist zweifelsfrei
ilter als die Heroides.

»Beide durchwachen die Nacht, auf der Erde ruhen sie beide.« (Diese und alle weite-

ren Ubersetzungen aus Ovids Amores stammen aus Ovid, ed. Holzberg 2014).

21 »Lange Mirsche sind Pflicht des Soldaten; entsende das Madchen: Unaufhorlich und
zih folgt ihr der Liebende nach, geht auf schwer zu erkletternde Berge, durch Fliisse,
verdoppelt durch den Regen, und stapft mitten durch Haufen von Schnee; muss er
aufs Meer, dann schiitzt er nicht vor den tobenden Ostwind, harrt nicht auf Sterne, die
giinstig fiir Rudernde sind. Nachtfrost, Schnee, der mit prasselndem Regen vermischt
ist, wer wird das durchstehn? Nur der Soldat oder der liebende Mann«.

20

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

62 Dennis Pulina

durch Naturgewalten die fiir heroisches Tun notige Agonalitit.** Ein drit-
ter Punkt, der bislang noch nicht geklart ist, ist die Handlungsmacht, die
Agency des Helden. Bisher namlich scheint es sich nur um ein passives
Aushalten zu handeln. Ovid aber sieht tatsdchlich das Warten als activum
an (1,9, 31-32): ergo desidiam quicumque vocabat amorem, / desinat: ingenii
est experientis Amor. Niklas Holzberg hat eine sehr treffende Ubersetzung
gefunden, wenn er schreibt: »Drum, wer immer die Liebe Faulheit ge-
nannt hat, der hére auf nun: Amor besitzt eine aktive Natur«.?® Thorsten
Burkard iibersetzt Ovids Worte mit »Liebe ist das Kennzeichen eines
unternehmenden Geistes<**. Dabei handelt es sich auch keineswegs um
rein korperliche Liebe, sondern um Liebe und Verliebtheit als allgemei-
nem Zustand.?” Burkard stellt die Zentralitiit dieses Satzes heraus: »Ovid
identifiziert also die innere Grundlage des militia-Vergleichs: Der Soldat
und der Liebhaber dhneln sich deswegen in ihren Tétigkeiten, weil sie
charakterlich von demselben Schlag sind. Energische, tatkriftige Men-
schen werden Liebhaber und / oder Soldaten.«*° Die Aussage, dass eine
aktive Natur Wesenszug des Liebenden ist, ergdnzt Ovid am Ende von
Amores 1, 9 noch, indem er sagt, er selbst sei durch die Liebe vom Tr-
gen zum Aktiven geworden, und somit das Gedicht pragnant mit diesem
Aspekt schlieBt (1, 9, 45-46): inde vides agilem nocturnaque bella gerentem: /
qui nolet fieri desidiosus, amet!*”

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass in der Liebe, wie sie in Amores 1,9
vor allem als Warten und gerade als Aushalten gezeichnet wird, eine
aktive Heldentat zu finden ist. Der Liebende ist auch als Aushaltender
handlungsmichtig, sein Handeln ist zudem auBergewohnlich sowie ago-
nal, indem er groBBe Gefahren und Beschwerlichkeiten meistert und das
iiber einen langen Zeitraum.?® Burkard zeigt, dass das Gedicht einen ap-
pellativen sowie didaktischen Zug hat, »dass wahre Liebe mit Anstren-

22 74 einer Typologie des Heroischen s. Schlechtriemen 2018.

23 Holzberg 2014, 69.

24 Burkard 2014, 118-119. Er fiihrt ebd. begriindeter Weise dazu aus: »Das kann doch
wohl in diesem Kontext nichts anderes bedeuten, als dass ein und derselbe Charak-
terzug, ein und dieselbe Disposition den Menschen zur Liebe wie zum Kriegsdienst
befihigt.« Zum Forschungsdiskurs um diesen Vers und die anschlieBenden mythologi-
schen Beispiele s. ebd.

258, ebd. 2014, 122.

26 Ebd., 120.

27 »Daher siehst du mich jetzt aktiv in nichtlichen Kampfen: Wer nicht méchte, dass er

trage wird, lieben soll der!«

Diese Aquivalenz zu heroischen Kriegstaten resiimiert Ovid auch in seiner Ars 2, 233—

236.

28

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 63

gungen verbunden ist.«* Zu Recht bemerkt er, dass die paradoxen und
komischen Elemente dabei dieser Intention dienen: »Auch wenn die-
se Lektion mit einem gewissen Witz vorgetragen wird, ist die Botschaft
durchaus ernst gemeint. Gerade die humorvollen und schein-paradoxen
Elemente des Gedichtes dienen dazu, Ovids Lehre hervorzuheben.«
Wie in den Amores findet sich auch in den Heroides eine Vielzahl an komi-
schen, paradoxen und ironischen Elementen, deren Ernsthaftigkeit stets
kritisch zu hinterfragen ist — ganz zu schweigen von intertextuellen Bezii-
gen und daraus zuweilen witzigen sowie gelehrsamen Pointen. Bei dieser
Studie aber handelt es sich um eine deskriptive Analyse der Heroisierung
der Penelope und Laodamia in ihrem Warten, das vor allem von dem
Motiv der militia amoris ermoglicht wird. Die Heroisierung wird in den
beiden Briefen der Frauen verfolgt und vor der Folie der restlichen Briefe
der Heroides kontextualisiert. Die Analyse bleibt — sofern nicht eine kla-
re Auseinandersetzung etwa zur Uberlieferung des zugrundeliegenden
Mythos vorliegt — somit textimmanent. Am Ende der Studie soll dann
ein Vorschlag zur Einordnung der Ergebnisse in den Forschungsdiskurs
iiber das Heldentum in den Heroides gegeben werden.

Il. Der Brief der Penelope (Heroides 1)

Penelope ist zweifelsfrei das Paradebeispiel des Wartens im Sinne von
Abwarten und Aushalten. Zehn Jahre nach Ende des Trojanischen Krie-
ges wartet sie immer noch in Ithaca auf die Riickkehr ihres Mannes
Odysseus.?! Die Figurenkonstellation ist dabei gegeniiber der etablierten
Form der Liebeselegie vertauscht: die Briefschreiberin entspricht dem
exclusus amator, der abwesende Geliebte erscheint als dura domina. Es
entsteht ein Paraklausithyron, nur dass die Tiir gerade das Meer ist, die
Frau ist die exclusa amans.**

Der Aspekt der Dauer, der Dauer des Krieges und der Abwesenheit
versus dem Erwartet-Werden, zeigt sich bereits im ersten Vers der He-
roidensammlung, wo der Adressat als lentus Ulixes (»saumselger Uli-
xes«; 1, 1) bezeichnet wird. Dabei kommen nicht nur die Bedeutung

29 Burkard 2014, 148.
30" Ebd., 149-150.
31" Zum heldenhaften Warten der Penelope in den Homerischen Epen s. in diesem Band

N den Aufsatz von Andreas Bagordo.
32°S. Thorsen 2013, 119.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

64 Dennis Pulina

von Langsamkeit und Zogern zum Ausdruck,® sondern insbesondere
eine gewisse Trigheit.3* Peter E. Knox hat einen vorwurfsvollen Ton in
der Anrede lentus identifiziert, gleichzeitig scheint Ovid in dieser An-
rede bereits einen kritischen Unterton gegeniiber dem Ideal des krie-
gerischen Heldentums anzuschlagen. Liest man diesen Vers vor dem
Hintergrund der Aussage aus Amores 1, 9, wonach gerade die Liebe aus
einem trigen Mann einen Helden machen konne, scheint das home-
rische Heldenideal hier ironisch gebrochen. Tatkriftiger als der ferne
Krieger ndmlich sei die anwesende Liebende.

In den anschlieBenden Versen wird Penelopes Situation eingehend
dargestellt: Sie liege kalt (frigida; 1, 7) im verlassenen Bett, sei allein
(relicta; 1, 8) und beklage die Linge der Tage (tardos dies; 1, 8), wobei
das tardus gerade die langsam vergehende Zeit beschreibt. Die Kilte
ist mit Starre assoziiert und eine solche sei, so Walter Schonau, »das
beeindruckendste Anzeichen des Todes«,>® sodass auch hierdurch ein
persistenter Zustand evoziert wird. Eine dritte Komponente, und diese
wird von Ovid sehr herausgehoben, ist Penelopes Angst. Die Unge-
wissheit um den Verbleib ihres Mannes bringt sie sentenzenhaft zum
Ausdruck, indem sie Angst mit der Liebe substanziell verbindet (1, 12):
Res est solliciti plena timoris amor.®” Entscheidend hierbei ist, dass Ovid
nicht die Angst an sich als Herausforderung inszeniert, sondern ihr
iteratives Auftreten: Immer ndmlich, wenn Penelope vom Tod eines
Achivers horte, sei sie vor Angst erstarrt: frigidius glacie pectus amantis
erat (1, 22).%% Auch hier findet sich durch den Selbstbezug in der drit-
ten Person eine Verallgemeinerung. Gesteigert wird diese Angst noch
dadurch, dass Penelope ihren Grund nicht kenne (quid timeam ignoro;*’
1, 71). Wiirde noch Krieg herrschen, wiisste sie, dass Odysseus vor Tro-
ja kdmpft. Auch hier wird die Exzeptionalitit ihres Aushaltens deutlich,
denn dann hitte sie dieselbe Sorge wie viele andere Frauen (mea cum
multis iuncta querela foret; 1, 70).4% So aber ist ihr Leiden besonders stark.

33°S. Ovid, ed. Knox 1996, 88.

3% Jacobson 1974, 250 bemerkt zur Verwendung des Adjektivs lentus in der rémischen
Liebeselegie: »Lentus is frequently found in love elegy, often denoting the one lover
who does not show enough interest and eagerness toward the other.«

35S, Ovid, ed. Knox 1996, 88.

36 Schénau 1981, 140.

37, Liebe bedeutet doch stets Zittern und Bangen zugleich.«

38 wurde stets kilter als Eis meine Brust«.

39 ,Was ich nun fiirchten soll, weiB ich nicht«.

40 ,und meine Klage um dich wire mit vielen vereintx.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 65

Ovid zeigt den Lesern, wie verletzlich Penelope ist. Denn solange sie
die Angst nicht identifizieren kann, kann sie sich davon nicht befreien.
Das Aushalten solcher Angst wirkt iiberdies gerade dadurch heroisch,
dass andere Frauen in den Heroides daran scheitern oder sich wiinschen,
sie wiren tot (etwa Ariadne in 10, 77-78).!

Das Aushalten von Kilte und steten Sorgen wird nicht nur als exzep-
tionell, sondern explizit als eine innere Agonalitit konstruiert, als ein zu
besiegender Feind, und zwar indem Penelope duBerlich aktiv dagegen
ankdampft, durch das Weben. Nicht nur die Tage nidmlich sind lang,
auch die Nichte (spatiosa nox; 1, 9), die sie mit Weben verbringt, bis ihre
Hinde erschopft sind (1, 10).*? Vor dem Hintergrund der homerischen
Epen ist dieses Weben als heroisch anzusehen: »The Homeric poems
portray weaving as heroic, magnificent, clever, valuable, the womanly
counterpart to warfare«, stellt Susan Edmunds klar.*3 Nicht nur, dass
Penelope dieser Titigkeit iiber einen langen Zeitraum nachgeht, das
Weben steht in einem starken Kontrast zum eingangs genannten Ad-
ressaten, dem lentus Ulixes, der scheinbar nichts tut. Das Weben dient
dem Aushalten des inneren Zustandes (spatiosam fallere noctem; 1, 9),
der in der Nacht besonders stark ist, wie auch Laodamia in ihrem Brief
beklagt (13, 105).

In diesen Versen hebt Ovid seine Penelope deutlich von der odysseischen
ab, die des Nachts das Gewebte wieder auffidelt, um keinen Fortschritt
zu machen. Howard Jacobson interpretiert das Weben der Penelope in
den Heroides als Mittel, um sich nicht als Odysseus vollig hingegeben zu
zeigen.** Viel sinngebender aber scheint die Intention, die Knox hierin
sieht: »There is perhaps also a touch of irony by Olvid| in using this
verb [scil. fallere]: Penelope’s weaving is still a trick, but one used only to
while away the time.«*> Ovid nutzt das Weben, um das dauerhafte Aus-

41

Einen Sonderfall stellt Laodamia 13, 28 dar, was im Folgenden noch diskutiert wird.
42

Jacobson 1974, 265 bemerkt: »In the Odyssey she is described as working and weaving
only during the daytime (19,513ff.): Ovid shifts her weaving to the night and thereby
accomplishes two things: He focuses our attention on her activity at the loom at night,
i.e.,, on her unravelling of the web in order to deceive the suitors, and, perhaps more
important, by placing the woman at the loom at night, he sets us in the midst of the
_ elegiac world, as the lonely woman eagerly awaits the nocturnal visit of her lover.«

3 Edmunds 2012 mit Bezug auf Ilias 6, 490-493.

4 So Jacobson 1974, 264: »[O]ne concludes that she does not relate her act of guile to
Ulysses because she does not want to establish and confirm her faithfulness toward
him«.

4 Ovid, ed. Knox 1996, 91.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

66 Dennis Pulina

halten-Miissen zu betonen sowie Penelopes innere Einstellung hierzu zu
verdeutlichen und diese als heroisch auszuweisen. Dass Jacobson nicht
die ihrem Mann innigst verfallene Frau sieht, sondern eine, die rein ihre
Pflicht erfiillt,® passt sehr gut in dieses Bild.

Gleichzeitig geht Penelope mit dem Weben ein Wagnis ein, das es ihr
wert ist, wenn sie nur nicht die lange Nacht ertragen muss. Denn Web-
fahigkeit machte die Frauen fiir Manner attraktiver,”’ und, wie Penelope
spiter schreiben wird, wird sie bereits von Freiern und vom Vater be-
dringt, wieder zu heiraten. Auch diese Darstellung wirkt vor allem auf-
grund des Kontrastes zu anderen Frauen: Ariadne etwa beklagt in ihrem
Brief die Angst, als Sklavin zu enden und weben zu miissen (10, 89-90).
Penelope setzt sich damit umso mehr ihren Freiern aus, wodurch die oh-
nehin vorhandene duBere Agonalitit intensiviert wird. Dennoch bleibt
sie standhalft (1, 83-84): Increpet usque licet! Tua sum, tua dicar oportet; / Pe-
nelope coniunx semper Ulixis ero.*® Bemerkenswert ist, dass Ovid das Verb
dicereins Passiv setzt. Dadurch scheint Odysseus’ Frau nichts an der Situ-
ation dndern zu konnen, was dem Ideal des foedus aeternum entspricht. Ja-
cobson diskutiert die Positionierung dieser Verse und meint, Ovid habe
sie nicht ans Ende gesetzt, um Penelope nicht in zu wiirdevollem Licht
als standhaft erscheinen zu lassen, sondern um ihre Verletzbarkeit zu
zeigen." Allerdings verkennt er dabei, dass gerade diese Vulnerabilitit
nicht ihre Liebe mindert, sondern ihr pflichtbewusstes Aushalten exzep-
tionell, agonal und somit heroisch macht.*’

Der durative Aspekt, der maBgeblich das Heldentum konstituiert, wird
in einem personlichen Restimee Penelopes noch einmal deutlich hervor-

gehoben (1, 47-50):

463, Jacobson 1974, 259.

Edmunds 2012. Bedenkt man die gesteigerte Begierde der Ménner nach einer weben-

den Frau, dann muss man Jacobsons Hypothese, Penelope zihle ihre Freier auf, um

Odysseus eifersiichtig zu machen (s. ebd., 261), auch auf die Darstellung des eifrigen

Webens iibertragen.

»Mag er noch ewig schimpfen — dein bin ich und dein soll ich heiBen, stets des Ulixes

Frau werd ich, Penelope, sein.«

49°S. Jacobson 1974, 260.

0 Jacobson 1974, 259 kritisiert die AuBerungen in der Forschung, wonach diese Verse
die tiefe Liebe gegeniiber Odysseus zeigen wiirden, und setzt die Pflichterfiillung in
den Vordergrund: »The impersonal oportet with its implication, the formal Penelope con-
iunx, convey the feeling of a devotion emanating from a sense of duty and obligation,
not from affection and love.« (Ebd., 260)

SN

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 67

Sed mihi quid prodest vestris disiecta lacertis
Ilios et murus quod fuit esse solum,

si maneo, qualis Troia durante manebam,
virque mihi dempto fine carendus abest

251
Odysseus ist nach wie vor nicht nach Hause zuriickgekehrt, und so hat
der Fall Trojas fiir Penelope nichts bewirkt, er ist fern und zwar dempto
fine — ein markanter Verweis auf exempto finein Amores 1,9, 10. Es gibt fiir
Penelope keine Aussicht auf die Riickkehr ihres Mannes, obwohl sie ihn
braucht: mihi carendus. Das carendus summiert die Agonalitit, der Pene-
lope ausgesetzt ist. Indem das Ende der mit ihrem Warten verbundenen
Leiden nur durch Odysseus einhergehen kann, wird ihr Aushalten in
dieser aufgezwungenen Ohnmacht weiter heroisch aufgeladen.

lll. Der Brief der Laodamia (Heroides 13)

Wihrend der Leser in Penelopes Fall wei3, dass Odysseus zuriickkehren
und das Aushalten von Ovids Heroide dann enden wird, dient die Ironie
aus der Diskrepanz des Wissens der intradiegetischen Figur und des Le-
sers in einem anderen Fall allerdings zu einer besonderen Uberhghung
des heldenhaften Wartens, nimlich bei Laodamia.’> Der Leser weiB,
dass Protesilaos der Weissagung entsprechend gefallen ist und nicht zu
seiner Frau zuriickkehren wird.

Auch dieser Brief betont substanziell das leidende Warten und das dauer-
hafte Aushalten dieses Zustandes. Eindriicklich schildert Laodamia den
Beginn ihres Leidens unmittelbar nach dem Aufbruch ihres Mannes.
Dass die Winde den Krieger fortbringen, setzt Laodamia einer Agonalitit
aus: Ventus erat nautis aptus, non aptus amanti (13, 11).>> Uber die Natur
kann sie nicht siegen, ihre Ohnmacht muss sie aushalten. Lange schaute

51 »Doch was hilft’s mir, wenn Ilios unterging dank eurer Streitmacht, wenn, was einst

Mauer war, gleich nun dem Erdboden ist, ich aber bleibe genau wie, als Troja noch
stand, ich gewesen, fern ist mein Mann, und ich soll ewig verzichten auf ihn?«

52 Die Protesilaos-Episode findet sich in Zlias 2, 695-710. Einen Uberblick iiber Versio-
nen und Uberlieferung des Mythos gibt Lyne 1998, 201-212. Zu den Hintergriinden
des Mythos und Intertextualitit s. Jolivet 2001, 53-110. Jacobson 1974, 199-200 betont
die allgemeine Ungewissheit iiber den Mythos und die Unfihigkeit der heutigen For-
schung, Ovids Arbeit daran préziser einschitzen zu konnen.

%3 »Seefahrern paBte der Wind, doch paBte er nicht der Verliebten.

@

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

68 Dennis Pulina

sie ihrem Mann noch hinterher,’* bis schlieBlich ihre Kriifte schwanden,
als sie die Segel nicht mehr sah (13, 21-24):

at postquam nec te nec vela fugacia vidi
et, quod spectarem, nil nisi pontus erat,

lux quoque tecum abiit tenebrisque exsanguis obortis
succiduo dicor procubuisse genu.*’

Dass sie ihm lange (diu; 13, 20) nachschaut und erst mit dem Verlust
des letzten Lebenszeichens zusammenbricht, betont das Leiden durch
Ungewissheit. Sie scheint weniger zu erwarten, sondern nur abzuwarten.
Riickblickend spricht sie, sie wire lieber gestorben (13, 28): Indignor mise-
rae non licuisse mori.>® Thr Zustand entspricht der Kilte und Kraftlosigkeit
Penelopes. Gleichzeitig erinnert dieser Briefanfang an die Worte Ariad-
nes, als sie das fortsegelnde Schiff des Theseus aus den Augen verlor: Als
die Tochter des Minos der Aussicht wegen auf eine Klippe stieg, sah sie
in der Ferne dem prallen Segeltuch nach (10, 30) — auch ihr gegeniiber
waren die Winde grausam (crudel[es; 10, 29). Sie brach unmittelbar zu-
sammen, weil sie bereits in diesem Moment begriff, dass sie keine Riick-
kehr erwarten konne (frigidior glacie semianimisque fui; 10, 32).°” Diese Be-
wusstlosigkeit entspricht gerade der der Laodamia, bei Letzterer freilich
erst, als sie Protesilaos nicht mehr sah. Auch ein gewisser Wahn tritt bei
beiden ein, wenn Ariadne einerseits an der Kiiste in Ungewissheit ziel-
los umbherirrt (10, 19), Laodamia andererseits ebenso verloren scheint,
nachdem sie wieder zu Bewusstsein gekommen ist (13, 34): huc illuc, qua
Suror egit, ¢0.%® Entscheidend ist aber, wie sich Laodamia zu diesem Aus-
halten und Leiden verhalt. Sie empfindet Schmerz, Kilte, Unsicherheit
und Planlosigkeit, bleibt aber standhaft. Ariadne allerdings verzweifelt
daran. Theseus’ Retterin weill weder, wie sie auf der Insel iiberleben soll,
noch wohin sie sonst konnte. Sie wartet nicht auf den Geliebten, sondern

5% Heroides 13, 17-20: Dum potui spectare virum, spectare iuvabat / sumque tuos oculos usque

secuta meis. / ut te non poteram, poteram tua vela videre / vela diu vultus detinuere meos. »Ger-
ne spihte ich hin, solang ich den Gatten erspéhte, mit meinen Augen sah stindig den
deinen ich nach. Als mir dies nicht mehr gelang, gelang’s noch, die Segel zu sehen,
lange noch hielt meinen Blick weiter dein Segelschiff fest.«

»Als ich jedoch weder dich noch die fliichtigen Segel erblickte und es auBer dem Meer
nichts zu erblicken mehr gab, schwand mit dir auch das Licht, und als die Dunkelheit
aufstieg, wankten die Knie, und ich sank blutleer zu Boden, wie’s heif3t.«

»weh mir, daB} sie mir nicht damals zu sterben gegonnt.«

»wurde ich kalter als Eis, meine Besinnung verschwand.«

»irre ich ziellos umher, wohin der Wahnsinn mich treibt.«

55

56
57
58

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 69

auf den Tod (10, 81-82), sieht nur die Gefahren: grausam sei der Schlaf,
die Winde und Theseus selbst (10, 111-116). Angst vor wilden Tieren
und Fremden plage sie (10, 83-87.96-97). Alles wende sich gegen sie, sie
unterwirft sich und gibt véllig nach (10, 117-118): in me iurarunt somnus
ventusque fidesque; / prodita sum causis una puella tribus’™® Schlussendlich
stellt sie sich in ihrer Verzweiflung die Trauer des doch noch zuriickkeh-
renden Theseus vor, sollte sie schon tot sein (10, 149-150): flecte ratem,
Theseu, versoque relabere vento! / si prius occidero, tu tamen ossa feres!™

In den Beitrdgen dieses Bandes wird deutlich, dass die Haltung gegen-
iiber dem Warten eine Mdglichkeit zur Heroisierung bietet. Dies ldsst
sich auch im Fall der Laodamia beobachten, deren Umgang mit ihrer
Situation zweifelsfrei auBergewohnlich ist: Zum einen will sie sich nicht
mehr schon kleiden, sie will sich nicht mehr die Haare machen und sich
herrichten.! Dabei entwirft Ovid wie bei Penelope eine nach auBen
gerichtete Agonalitdt: Laodamia wird bedrdngt, sich schonzumachen
(13, 35-36): conveniunt matres Phylaceides et mihi clamant: / »indue regales,
Laodamia, sinus!<¥? Entscheidend ist nicht nur ihr Widerstand, sondern
vor allem ihre Motivation dahinter. Thr scheint nicht die Kraft dazu zu
fehlen, sondern es habe schlicht keine Bedeutung fiir sie, wihrend ihr
Mann im Krieg Gefahren auf sich nehme (13, 37-38). Sie verspiire kei-
nen Drang (nec cura est; 13, 31), mochte ein Abbild seiner Miihen sein
(13, 39-40): qua possum, squalore tuos imitata labores / dicar et haec belli
tempora tristis agam.®® Es handelt sich um die eindrucksvolle Abwandlung
einer imitatio heroica. Laodamia gibt fiir Protesilaos ihren Status auf, ihre
Schonheit — eine Tat, wie sie sich bei einem groBen Helden findet, Odys-
seus, der seine heroische Identitit aufgibt, etwa beim Kyklopen, wo er
sich als »Niemand« bezeichnet, oder wenn er sich am Hof der Phiaken
als Bettler inszeniert.* Ausschlaggebend ist dabei auch, dass Odysseus

59 »Schlaf und Wind und Schwur — gegen mich hat sich alles verschworen, dreifach ver-

raten bin ich - ich, eine Frau, gegen drei!«

»Wende, Theseus, dein Schiff und kehre zuriick, wenn der Wind dreht! Bin ich zuvor
bereits tot, nimm die Gebeine mit dir!«

nec mihi pectendos cura est praebere capillos / nec libet aurata corpora veste tegi. (13, 31-32)
»Ich verspiir keinen Drang, das Haar mir kimmen zu lassen, mag auch nicht meinen
Leib schmiicken mit goldenem Kleid.«

»Phylaces’ Frauen stromen zusammen und mahnen mich dringlich: >Zieh ein kénig-
lich Kleid, Laodamia, doch an!««

»Nein, in Sack und Asche soll man mich sehn, ein getreues Bild deiner Leiden im
 Kirieg, deren ich trauernd gedenk.«

6%'S. Kohen 2014, 46.

60

61

62

63

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

70 Dennis Pulina

in der Regel diese Aufgabe der heroischen Identitdt nicht durchhalten
kann - Laodamia schon. Man muss dabei beachten, dass auch Ovids
Heroide so handelt, solange der Schmerz andauert. Dieser aber begleite
sie Tag und Nacht (13, 103-105a), bis Protesilaos zuriickkehren werde
(13, 115-116). Der Leser weiB3, dass dies nie geschehen wird. Somit wird
auch dieses Verhalten vor allem in seiner Dauer heroisch.

Dass Laodamias Situation der der Penelope dhnelt, wird iiberdies darin
deutlich, dass sie stets in Angst ausbreche, wenn sie Nachrichten iiber
den Krieg hore.®> Harald Merklin betont die Einheit von Laodamia und
ihrem Mann: »Ihre Liebe zu Protesilaos iiberschreitet ja tatsdchlich die
Grenzen des eigenen Selbst und 148t jhre Existenz in einem solchen MaB3
mit der seinen einswerden, daB3 sie seine Leiden nicht nur gleichnishaft,
sondern buchstiblich an ihrem eigenen Leibe spiirt«.”® In dieser inne-
ren Vereinigung wird eine zweite Agonalitit vermittelt. Laodamia selbst
fuhlt sich den Gegnern ihres Mannes ausgesetzt, allen voran Hector

(13, 63-68):

Hectora nescio quem timeo: Paris Hectora dixit
ferrea sanguinea bella movere manu;
Hectora, quisquis is est, si sum tibi cara, caveto;
signatum memori pectore nomen habe!
hunc ubi vitaris, alios vitare memento
et multos illic Hectoras esse puta;®”’

Es ist gerade deshalb Hector, da dem geldufigsten Mythos nach Hektor
Protesilaos totet. Ovid ldsst Laodamia unbewusst die tatsdchliche Totung
durch Hektor fiirchten. Man koénnte einwenden, Laodamia wisse nichts
von der Gefahr, allerdings stolperte Protesilaos beim Abschied, was Lao-

65 sed timeo, quotiens subiit miserabile bellum; / more nivis lacrimae sole madentis eunt. / Ilion
et Tenedos Simoisque et Xanthus et Ide / nomina sunt ipso paene timenda sono. (13, 51-54)
»Doch mir wird angst, sooft mir der scheuBliche Krieg in den Sinn kommt, wie wenn
die Sonne den Schnee schmilzt, steigen Trianen mir auf. Ilion, Tenedos und Simois und
Xanthus und Ide — bei dieser Namen Klang wird mir beinahe schon bang.« Ebenso in
1, 123-124: sed cum Troia subit, subeunt ventique fretumque; / spes bona sollicito victa timore
cadit. »Denk ich an Troja jedoch, dann denk ich ans Meer und die Feinde. Schone

_ Hoffnung zerstiebt, Unruh erfaB8t mich und Angst.«

% Merklin 1968, 477.

57 »Vor jenem Hector graut es mir; Paris erzdhlte von Hector, daB er eisern den Krieg
fithre mit blutiger Hand. Vor jenem Hector, ich kenn ihn nicht, hiite dich, wenn ich
dir lieb bin, prige den Namen dir fest in deinem Herzen doch ein! Wenn du dem aus
dem Weg gehst, vergifl nicht auch andre zu meiden, stelle dir vor, da3 es doch viele
wie Hector dort gibt.«

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 71

damia als boses Vorzeichen erkannt hat und diese Gefahr daher fiir sie
sehr real sein muss.

Tatsdchlich leidet Laodamia und mutet vielfach auch wenig heroisch an,
sei es dass sie aus dem Schlaf aufschrickt (13, 111) oder dass sie wieder
und wieder sagt, die Winde hielten ihren Geliebten zuriick, gleich als
wollte sie sich selbst etwas einreden und konnte die Wirklichkeit nicht
akzeptieren (13, 125-132). Aber gerade vor diesem Hintergrund wirkt
ihr Festhalten an dem foedus besonders heroisch und pflichtbewusst hin-
sichtlich ihrer Treue. Dieses foedus — eine deutliche Entsprechung zum
epischen fatum immotum — wird besonders in einem Wachsbild ihres Ge-
liebten deutlich, das sie bei sich hat und liebevoll behandelt, es umarmt,
es kiisst (13, 153-154).% Fiir sie ist das Abbild des Protesilaos ihre person-
liche Gottheit (mea numina; 13, 159) und vor diesem Hintergrund wird
verstiandlich, dass sie von der Riickkehr ihres Mannes in die pios sinus
spricht (13, 78). Liebe ist fiir sie wie die Verpflichtung gegeniiber einer
Gottheit, der Respekt gegeniiber dem Ehemann ist heilig und die Liebe
somit unabinderlich. Daran hiilt sie fest (13, 163—164): me tibi venturam
comitem, quocumque vocaris, / sive — quod heu! timeo ~ sive superstes eris.” Das
quocumque vocaris nimmt das Heldentum der Liebe auf, welches Ovid in
Amores 1,9 entwirft. Der Geliebte folgt seiner Herrin, wohin auch immer.

IV. Resiimee: Penelope, Laodamia und das Heldenkonzept in den Heroides

Ovid zeigt zwei Frauen, die sich in ihrer Situation dem Warten gegen-
iiber heroisch zeigen, in ihrer Treue, in ihrem Pflichtbewusstsein und in
ihrem Handeln — alles unter dem durativen Aspekt des Aushaltens oder
hochstens des sehr ungewissen Erwartens. Heroisierbar wird ihr War-
ten einerseits durch den Topos der militia amoris, andererseits durch die
anderen Frauen der Heroides, die ihre Situation beklagen oder gar daran
scheitern. Es sei angemerkt, dass Ovid spéter im Exil seine Frau fiir ihr

%8 Dem Mythos nach bat Laodamia die Gotter erfolgreich, ihr eine letzte kurze Zeit mit
Protesilaus nach dessen Tod zu schenken. Als er wieder fortging, lies sie das Wachs-
bild schaffen, um ihren Schmerz zu ertragen, so die Darstellung bei Hygin, fabulae
103-104, welche Nauck 1964, 563 als enge Anlehnung an Euripides sieht. Jolivet argu-
mentiert dafiir, dass der Brief nach Protesilaos Tod verfasst wurde, von dem Laodamia
wisse, es aber nicht glauben wolle.

»Uberall werd ich, wohin du auch immer mich rufst, dich begleiten, sei>s, was mich
angstigt, ach, sei’s du kommst lebend davon.«

69

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

79 Dennis Pulina

Warten verehrte, da er selbst an der Dauer seines Leides zerbrochen sei
(Tristia 1, 6, 33): Prima locum sanctas heroidas inter haberes.”

In der Heroik der Briefe der Penelope und der Laodamia findet sich zu-
gleich eine Auseinandersetzung mit dem etablierten kriegerischen Hel-
denideal, das die abwesenden Geliebten verkorpern. Die Heroides gdben,
so Megan Drinkwater, einen »unique commentary on Roman masculine
values«.”! Wo Arthur Adkins herausstellt, dass die heroischen Qualititen
der Frauen wie etwa die Webkenntnisse, Treue etc. in den homerischen
Epen von den Minnern ausgehend entworfen wurden,’? entwerfen die
Frauen hier ein Ideal fiir die Méanner, diese sollen sich ndmlich im Krieg
zuriickhalten und dafiir lieben. Dabei wird in beiden Briefen nicht nur
ein anderes Heldenideal vorgestellt, sondern kriegerisches Heldentum
explizit dekonstruiert. Bernhard Zimmermann hat dies bereits bemerkt
und schreibt hinsichtlich des Dido-Briefes:

Die Hinterfragung des Klassikers kann gleichzeitig auch eine Subversion der
Werte in sich tragen, die das Epos Vergils vertritt. Pietas, virtus und fatum, der
Wertekanon des vergilischen Epos, verblassen angesichts der existentiellen Qua-
len, die Dido erleidet. Die erhabene Welt des Epos wird von Ovid in ganz und
gar elegischer Technik in das private Leben transponiert und damit entheroi-
siert.”

Jacobson fiihrt aus, dass Penelope sich als Opfer des Trojanischen Krie-
ges sehe, und bezeichnet die Verse 1, 39-44, worin Heldentaten des
Odysseus geschildert werden,”* als »mock heroic«:”> »The description is

"0 Tristia 1,6, 31-34: siquid et in nobis vivi fuit ante vigoris, / extinctum longis occidit omne malis!
/ prima locum sanctas heroidas inter haberes, / prima bonis animi conspicerere tui. »war auch
frither in mir ein wenig von glithendem Leben, ist’s durch die Lange des Leids schlief3-
lich erstorben, erstickt. Unter den heiligen Heldinnen findest du Platz als die erste,
wiirdest an deines Gemiits Werten als erste erkannt.« (Ubersetzung Ovid, ed. Willige/
Holzberg 2011). Ich danke Claudia Klodt (Bochum) fiir den Hinweis auf diese Stelle.

I Drinkwater 2013, 204.

72S. Adkins 1960, 36-37.

73 Zimmermann 2013, 24.

™ rettulit et ferro Rhesumgque Dolonaque caesos, / utque sit hic somno proditus, ille lucro. / ausus
es — o nimium nimiumque oblite tuorum! — / Thracia nocturno tangere castra dolo / totque
simul mactare viros, adiutus ab uno ! / at bene cautus eras et memor ante mei! »[Nestor] teilte
auch mit, wie du Rhesus und Dolon erschlugst mit dem Schwerte, jener ein Opfer des
Schlafs, dieser des schnéden Gewinns. Tollkithn — o, wie wenig dachtest du noch an
die Deinen! — drangst du bei Nacht mit List ein in der Thracer Gezelt, mordetest so
viele Ménner aufs Mal, nur von einem begleitet! Ja, du warst wirklich schlau, dachtest

_ zuvor nur an mich!«

7 Jacobson 1974, 256.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 73

bitingly sarcastic, even insulting, designed to show Ulysses’ heroic deeds
as acts of petty cowardice and baseness.«’® Die Beschreibung relativiert
das kriegerische Heldentum und lenkt den Blick auf die leidende Penelo-
pe. Dabei erkennt bereits Jacobson die Selbstheroisierung der Penelope,
wenn sie sagt (1, 23-24): sed bene consuluit casto deus aequus amori. / versa
est in cineres sospite Troia viro.”” Thr Mann sei heil aus dem Krieg gekom-
men und das Verdienst daran habe sie selbst aufgrund ihrer Keusch-
heit, die die Gotter belohnt hitten. Thr schuldeten die Griechen Dank fiir
den Sieg, so Jacobsons einleuchtende Interpretation.”® Dass genau dieser
Brief zu Beginn steht, suggeriert dem Leser eine Perspektive, unter der
er auch die anderen Briefe betrachten soll. Knox nennt den ersten Brief
nicht zu Unrecht »an introduction to the entire collection, illustrating by
example both the major themes of the following epistles and the manner
of treatment«,” Jacobson ihn den »gateway of the whole corpus«.®’ Das
heroische Warten der Liebenden und die unheroische Tréigheit des Ge-
liebten werden zu einer Folie fiir die anderen Briefe.

Denselben Eindruck liefert der Brief der Laodamia: sie triumt davon,
wie Protesilos ihr von seinen Heldentaten erzihlt (13, 117-118). Sie wird
somit fiir den Krieger zur Heldenmacherin, indem er seine Taten schil-
dert und sie ihn dafiir verehrt.*! Ohne Publikum nimlich gibt es kei-

0 Ebd.

7 »Doch der gerechte Gott nahm die keusche Liebe in Obhut: Troja verfiel zu Staub,
aber mein Mann kam davon.«

78S, Jacobson 1974, 253-354.

" Ovid, ed. Knox 1996, 86.

80 Jacobson 1974, 276.

81 Fin weiteres Beispiel dafiir, dass eine Frau ihren Mann zum Helden macht, findet
sich im Brief der Oenone an Paris, der sie fiir Helena verlassen hat. Oenone wird als
bedeutende Frau gezeichnet: Phrygiis celeberrima silvis (5, 3), »[duBerst] ruhmreich in
Phrygiens Wildern«, nennt sie sich selbst und zeigt an, dass es eine Verehrergemein-
schaft um sie gibt — was nicht heiBt, dass man sie als Heldin bewundert, sondern eher
als gottliches Wesen, als Nymphe. Gleichzeitig dekonstruiert sie das Heldentum des
Paris, indem sie dessen vollige Abhingigkeit vom Schicksal und Gotterwillen betont
und noch klarstellt, wie sie ihm etwa zur Jagd die geeigneten Stellen gezeigt habe. Die-
se waren notig, damit sich Paris habe beweisen konnen. Es ist auch interessant, dass
auf die Erinnerung an sie angespielt wird (5, 21-24): incisae servant a te mea nomina fagi
et legor OENONE falce notata tua. / et quantum tranci, tantum mea nomina crescunt. crescite
et in titulos surgite recta meos ! »Eingeschnitten bewahren die Buchen von dir meinen
Namen, und OENONE heiB3t’s da, von deinem Messer geritzt. Wie die Biume wach-
sen, so wachsen auch mit meine Namen. Wachst nur, reckt euch empor, aufrecht, und
dient meinem Ruhm!« Auch Theseus wire ohne Ariadne nicht zu seinem Heldentum
gelangt, wie sie in ihrem Brief bemerkt: Sie iiberlegt, wie es wire, hitte sie Theseus
nicht geholfen. Dann nimlich wire dieser im Labyrinth gefangen und miisste wie sie

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

74 Dennis Pulina

ne Helden und wenn Protesilaos nicht von seinen Taten erzidhlen kann,
wird er auch kein Held sein kénnen. Dies zeigt sich wiederum gerade im
Brief der Penelope nach dem Ende des Krieges. Die Heimkehrer ndam-
lich erzéhlen allen von ihren Taten und werden erst dadurch zu Helden
(1,27-30).

Dabei wird Laodamias Handeln als neues Heldentum prisentiert, das
dem kriegerischen dquivalent ist. Sie vergleicht die beiden Arten explizit
und wertet die Liebe als heroischer (13, 83-84): fortius ille potest multo,
quam pugnat, amare. / bella gerant alii; Protesilaus amet® Zuvor hatte sie
ihren Geliebten sogar dazu aufgefordert, sich im Krieg zuriickzuhalten
und dem Kampf aus dem Weg zu gehen (13, 69-70). Thretwegen also
solle er auf ein Kernelement des homerischen Heldenideals verzichten,
den Heldentod. Das betont sie erneut, indem sie auffordert: causa tua
est dispar; tu tantum vivere pugna® (13, 77). Dass Protesilaos eben gerade
diesen Heldentod stirbt, macht Laodamia in diesem Brief noch helden-
hafter, da der Leser wei3, dass sie noch sehr lange warten und das foedus
bewahren wird.

Es sind gerade diese Worte der Laodamia, die nicht nur ironisch sind,
sondern auf den Leser auch iiberaus komisch wirken und den Brief zu
Recht wenig ernsthaft erscheinen lassen. Es gab und gibt in der For-
schung verschiedene Stimmen dazu, ob denn das Motiv der militia amo-
ris als Gegenentwurf zur Politik des Augustus und dessen Kritik®" ernst
zu nehmen sei oder schlicht ein Spiel Ovids, das einfach komisch sein
soll, »entertaining rather than convincing«.®’ Ein allgemeines Urteil dar-
iiber kann man letztlich nicht finden, da es gerade der Leser ist, der eine
Figur zum Helden macht, und diese Leserperspektive sich nie verallge-
meinern lésst. Ein Krieger, ein Bewunderer des Odysseus wird in den
Heroides vermutlich nur larmoyante Frauen wiedererkennen und Ovids
Darstellung vielleicht als zynisch erleben. Wer hingegen liebt und viel-

ohne Hoffnung auf Riickkehr dort bis zum Tod aushalten (10, 103-104): nec tibi quae
reditus monstarent, fila dedissem, / fila per adductas saepe recepta manus »nie hitt ich dir,
den Riickweg zu weisen, den Faden gegeben, oft ja griffst du danach, lasest ihn auf mit
der Hand.« Niemandem hiitte er von seiner Heldentat erzihlen konnen, wire er nicht
hinausgekommen. Ariadne kommt nicht hinaus, deshalb solle Thesesus von ihr und
ihrer Tat berichten (10, 129-130).
»Weitaus heftiger, als er kdmpft, vermag er zu lieben. Krieg sei von andren gefiihrt,
Protesilaus — verliebt.«
83 »Deine Sache liegt anders: Du zieh in den Kampf um zu leben«.
84S hierzu Davis 1999.
8 Murgatroyd 1999, 570.

82

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 75

leicht der fernen Liebe wegen leidet, wird Penelope und Laodamia als
auBergewohnliche Frauen und vielleicht Heldinnen verehren. Diejeni-
gen schlieBlich, die den epischen und den elegischen Hintergrund von
Ovids Dichtung kennen, werden immerhin nicht umherkonnen, iiber
beide Entwiirfe von Helden und Heldinnen und iiber Heldentum tiber-
haupt nachzudenken.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

76 Dennis Pulina

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Ovid: Briefe aus der Verbannung, hg. u. iibers. von Wilhelm Willige, ein-
gel. und erl. v. Niklas Holzberg, Mannheim °2011 (Sammlung Tuscu-
lum).

Ovid: Heroides. Selected epistles, hg. von Peter E. Knox, Cambridge 1996.

Ovid: Liebesbriefe, hg. u. iibers. von Bruno W. Hauptli, Darmstadt *2001.

Ovid: Liebesgedichte. Amores, hg. u. iibers. von Niklas Holzberg, Berlin
22014 (Sammlung Tusculum).

Ovid: Liebeskunst. Ars amatoria, hg. u. iibers. von Niklas Holzberg, Berlin
52011 (Sammlung Tusculum).

Sekundarliteratur

Adkins, Arthur W. H.: Merit and Responsibility. A Study in Greek Values,
Oxford 1960.

Aurnhammer, Achim / Klessinger, Hanna: Was macht Schillers Wilhelm
Tell zum Helden? Eine deskriptive Heuristik heroischen Handeln, in:
Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 62, 2018, 127-250.

Burkard, Thorsten: Amor odit inertes. Die mythologische Beispielreihe in
Ovid, Amores 1, 9, in: Rheinisches Museum fiir Philologie 157, 2014,
113-153.

Davis, Peter J.: Ovid’s Amores: A political reading, in: Classical Philology
94, 1999, 431-439.

Drinkwater, Megan O.: Militia amoris. Fighting in love’s army, in: Thea
S. Thorsen (Hg.): The Cambridge Companion to Latin Love Elegy,
Cambridge 2013, 194-206.

Edmunds, Susan T.: Picturing Homeric Weaving, in: Victor Bers /
David F. Elmer / Douglas Frame / Leonhard Muellner (Hg.): Donum
Natalicium Digitaliter Confectum Gregorio Nagy Septuagenario a Discipulis
Collegis Familiaribus Oblatum. A Virtual Birthday Gift Presented
to Gregory Nagy on Turning Seventy by his Students, Colleagues,
and Friends, Center for Hellenic Studies, Harvard University 2012,
http://nrs.harvard.edu/urn-3:hul.ebook: CHS_Bers_etal_eds.Donum_
Natalicium_Gregorio_Nagy.2012 (letzter Zugriff am 8.6.2019).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 77

Fraenkel, Eduard: Die klassische Dichtung der Romer, in: Werner Jager
(Hg.): Das Problem des Klassischen und die Antike, Leipzig/Berlin
1931, 47-73.

Frinkel, Hermann: Ovid. Ein Dichter zwischen zwei Welten, Darmstadt
1970.

Galasso, Luigi: Ovid’s variations on Achilles in the Metamorphoses, in: Bul-
letin of the Institute of Classical Studies 47, 2010, 83-98.

Habermas, Jiirgen: Fundamentalismus und Terror. Antworten auf Fragen
zum 11. September 2001, in: Blitter fiir deutsche und internationale
Politik 47, 2002, 165-178.

Horn, Fabian: Held und Heldentum bei Homer. Das homerische Helden-
konzept und seine poetische Verwendung, Tiibingen 2014 (Classica
Monacensia, Bd. 47).

Jacobson, Howard: Ovid’s Heroides, Princeton 1974.

Jolivet, Jean-Christophe: Allusion et fiction épistolaire dans les Heéroides.
Recherches sur l'intertextualité ovidienne, Rom 2001 (Collection de
I’Ecole francaise de Rome, Bd. 289).

Kohen, Ari: Untangling Heroism, Classical Philosophy and the Concept
of the Hero, New York/London 2014.

Lefevre, Eckard: Die unaugusteischen Ziige der augusteischen Litera-
tur, in: Gerhard Binder (Hg.): Saeculum Augustum, Bd. 2, Darmstadt
1988, 173-196.

Lyne, Richard O. A. M.: Love and Death: Laodamia and Protesilaus
in Catullus, Propertius, and Others, in: The Classical Quaterly 48.1,
1998, 200-212.

Mack, Sara: Ovid, New Haven/London 1988.

Merklin, Harald: Arethusa und Laodamia, in: Hermes 96.3, 1968, 461-
494.

Murgatroyd, Paul: The Argumentation in Ovid Amores 1.9, in: Mnemosy-
ne 52.5, 1999, 569-571.

Nauck, August: Tragicorum Graecorum Fragmenta, Hildesheim 21964.

Schlechtriemen, Tobias: Der Held als Effekt. Boundary work in Heroisie-
rungsprozessen, in: Berliner Debatte Initial 29.1, 2018, 106-119.

Schénau, Walter: Giinter Kunerts »Tagtrdume«. Zum Motiv der Verstei-
nerung und dem Mechanismus der Umkehrung, in: Freiburger litera-
turpsychologische Gespriche. Erste Folge, bes. von F. Wyatt, Frank-
furt a.M./Bern 1981, 131-149.

Sonderforschungsbereich 948: Art. »Held«, in: Ronald G. Asch u.a. (Hg.):
Compendium heroicum, publiziert vom Sonderforschungsbereich 948

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

78 Dennis Pulina

»Helden — Heroisierungen — Heroismen« der Universitdt Freiburg,
Freiburg 1.2.2019, DOI: 10.6094/heroicum/hdd1.0 (letzter Zugriff am
5.3.2019).
Thorsen, Thea S.: Ovid the love elegist, in: dies. (Hg): The Cambridge
Companion to Latin Love Elegy, Cambridge 2013, 114-130.
Zimmermann, Bernhard: Ovid liest Klassiker, in: International Yearbook
for Hermeneutics 12, 2013, 12-26.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ULRIKE AUHAGEN

Verhindertes Warten
Pompeius vor der Schlacht von Pharsalos (Lukan, Bellum civile 7,
87-123)

Der klassische Abwartende der romischen Geschichte und Literatur
ist Quintus Fabius Maximus — mit dem Beinamen Cunctator (»der Zo-
gerer«) —, der durch militdrisches Abwarten, durch eine Hinhalte- und
Zermiirbungstaktik Wesentliches im Zweiten Punischen Krieg (218-
201 v. Chr.) im Kampf gegen Hannibal erreicht hat. Ennius hat das in
einem berithmten Vers der Annales (fr. 363 Skutsch) auf den Punkt ge-
bracht: Unus homo nobis cunctando restituit rem.! ITm Folgenden soll es um
einen romischen Feldherrn gehen, dem es hingegen nicht gelungen ist,
durch Abwarten die res publica zu bewahren. Der Beitrag beschiiftigt sich
mit dem >verhinderten Warten< des Pompeius.

Lukan schrieb Anfang der 60er Jahre des 1. Jahrhunderts n. Chr. aus der
Opposition zu Nero mit dem Bellum civile ein Epos iiber den romischen
Biirgerkrieg zwischen Caesar und Pompeius, 49-45 v. Chr., er wihlte
also einen historischen Stoff, der etwa hundert Jahre vor seiner eigenen
Zeit lag. Der Hohepunkt der Kampfhandlungen, die 48 v. Chr. geschla-
gene Schlacht von Pharsalos, wird im siebten Buch geschildert: Der Bei-
trag nimmt das Verhalten des Pompeius vor der Schlacht in den Blick
— und dabei geht es um das Thema Warten. Man konnte einwenden,
dass weder Pompeius noch Caesar abwarteten, sondern ihre Truppen in
den verhidngnisvollen, verlustreichen Kampf fithrten — und mit diesem
Einwand hitte man grundsitzlich Recht. In diesem Beitrag wird aber der
Standpunkt vertreten, dass Lukan Pompeius bewusst als einen Heerfiih-
rer zeichnet, der lieber gewartet hitte, als einen, der warten wollte.

Ob erfolgreich durchgehalten wie von Fabius Cunctator oder gescheitert
wie im Falle des Pompeius: Warten als militarische Taktik ist einer von
vier Aspekten, in die Ulrich Brockling das »heroische Warten« in seinem
»Versuch einer Typologie« einteilt: Zu seinem Punkt 4 »Taktisches Ge-
schick« heiBt es, »Heldentaten« vollbringe »nicht immer nur derjeniges,
der »ungestiim nach vorn« presche; »auch Geduld und das Gespiir fiir

' »Ein einziger Mann hat uns durch Zsgern den Staat gerettet.«

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

80 Ulrike Auhagen

den giinstigen Augenblick sind heroische Tugenden. [...] Held ist, wer
den Kairos ergreift und weil}, wann er abwarten und wann er handeln
muss.«>

Obwohl es im Folgenden hauptséichlich um Lukan und seine Darstellung
und Beurteilung von Pompeius’ Verhalten vor der Schlacht von Pharsa-
los gehen wird, muss der locus classicus zam Thema, Fabius Cunctator,
kurz gestreift werden, sozusagen als Modell oder Folie fiir das, was Lukan
daraus macht; der kaiserzeitliche Epiker diirfte bei seiner Pompeius-Cha-
rakterisierung im siebten Buch partiell den livianischen Cunctator im

Blick gehabt haben.

I. Fabius Cunctator bei Livius

Quintus Fabius Maximus spielt in den Biichern 21-30 von Livius’ 45
urbe condita eine Rolle, die den Zweiten Punischen Krieg behandeln. Fiir
das Thema Warten und fiir die Beurteilung von Pompeius’ Verhalten
vor der Schlacht sind besonders Passagen des 22. Buches relevant: Nach
der Niederlage der Romer in der Schlacht am Trasimenischen See 217
v. Chr. und der Ernennung des Fabius zum Diktator berichtet Livius von
aufkeimender Kritik an Fabius wegen dessen angeblicher Untitigkeit,
vor allem seitens eines ihm unterstellten Offiziers, des magister equitum
Minucius. Dabei macht der livianische Erzdhler von Anfang an deutlich,
dass er Fabius’ Strategie fiir richtig halt: In 22, 12, 11-12 heiB3t es: sed non
Hannibalem magis infestum tam sanis consiliis habebat quam magistrum equi-
tum. [...] primo inter paucos, dein propalam in volgus, pro cunctatore segnem,
pro cauto timidum.® Noch deutlicher auf den Punkt gebracht wird das in
der abschlieBenden Bemerkung der Rede des Minucius (22, 14, 14): stul-
titia est sedendo aut votis debellari credere posse.*

In Kapitel 15, 1 betont Livius, dass Fabius sich tiber das Missfallen, das er
durch seine Taktik erregte, vollig im Klaren war: quamgquam probe scit non

'2 Ulrich Brockling in der Einleitung dieses Bandes, S. 13-14.

% »Aber nicht in Hannibal allein hatte Fabius einen Gegner seines so verniinftigen Vor-
gehens, sondern vielmehr in dem Reiterobersten. [...] So nannte er (sc. Minucius) den
Diktator zunéchst in kleinem Kreis, spiter aber ganz offen vor allen statt zogernd
lissig, statt vorsichtig feige.« Die Livius-Ubersetzung stammt, auch im Folgenden, von
Josef Feix.

»Es ist Dummbeit zu glauben, man kénne einen Krieg durch Stillsitzen oder fromme
Gebete beendenc.

4

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verhindertes Warten 81

in castris modo suis, sed iam etiam Romae infamem suam cunctationem esse,
obstinatus tamen tenore eodem consiliorum aestatis reliquum extraxit.”

Erste vergebliche Rechtfertigungsversuche des Fabius gibt Livius in in-
direkter Rede wieder (22, 25, 14): si penes se summa imperii consiliique sit,
propediem effecturum, ut sciant homines bono imperatore haud magni fortunam
momenti esse, mentem rationemque dominari’ Durch die Stichworte mens
und ratio wird die Verniinftigkeit des Vorgehens betont.

Als Steigerung ldsst Livius Fabius in Kapitel 39, 1-22 eine Rede halten,
in der dieser den Konsul Lucius Aemilius vor den destruktiven Attacken
des Mitkonsuls Varro warnt und dabei seine eigene Strategie bekraftigt.
Besonders durch die in dieser Rede geduBerten Argumente ist Fabius
geeignet, als eine Art Modell fiir die Haltung des Pompeius vor der
Schlacht von Pharsalos zu fungieren. In 39, 9 betont Fabius: sed ita res se
habet: una ratio belli gerendi adversus Hannibalem est, qua ego gessi.” Im Fol-
genden skizziert er die militdrisch schwache Position des gegnerischen
Heeres (39, 13-15):

in diem rapto vivit; partem vix tertiam exercitus eius habet, quem Hiberum amnem
traiecit; plures fame quam ferro absumpti; nec his paucis iam victus suppeditat. Dubitas
ergo, quin sedendo superaturi simus eum, qui senescat in dies, non commeatus, non sup-
plementum, non pecuniam habeat ?®

Das wichtigste Stichwort ist hier sedendo — »durch ruhiges Verhalteng,
»durch Abwarten«. Diese Argumente — das gegnerische Heer hungere,
es sei vom Nachschub abgeschnitten — sind es, um das schon einmal vor-
weg zu nehmen, die auch Lukan Pompeius gebrauchen ldsst. Die letzten

»Er wuBlte aber recht gut, daB sein Zégern nicht nur in seinem Lager, sondern auch
schon in Rom unrithmlich bekannt war. Trotzdem blieb er hartnickig, hielt an seinen
Plinen nach wie vor fest und lieB den Rest des Sommers vergehen.«

»Blieben der Oberbefehl und die Planung des Krieges in seinen Hénden, werde er
den Leuten bald klar machen, daB fiir einen tiichtigen Feldherrn das Gliick nicht so
wichtig sei! Hier hitten Verstand und Uberlegung zu gebieten.«

»Aber die Verhiltnisse liegen doch so: Es gibt nur eine einzige Methode, gegen Han-
nibal Krieg zu fithren; und das ist die, die ich angewandt habe«.

»Tag fiir Tag lebt er [sc. Hannibal] vom Raub. Kaum den dritten Teil besitzt er noch
von dem Heer, das er iiber den Ebro fiihrte. Er verlor mehr Leute durch Hunger als
durch das Schwert, und nicht einmal mehr fiir diese wenigen reichen die Lebensmittel.
Zweifelst du noch, daB wir ihn durch ruhiges Verhalten bezwingen werden, da er doch
von Tag zu Tag schwicher wird, keine Zufuhr, keinen Ersatz von Mannschaften und
kein Geld hat?«

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

82 Ulrike Auhagen

Worte des Fabius sind wieder bezeichnend (39, 22): omnia non properanti
clara certaque erunt; festinatio improvida est et caeca.’

Das ist also das Modell, vor dem Lukan das Bild des z6gernden Pompeius
entwirft.

Il. Lukan, Bellum civile 7, 87-123

Das ganze siebte Buch ist der entscheidenden Schlacht von Pharsalos ge-
widmet. Ab Vers 45 werden der Tagesanbruch und das Larmen im pom-
peianischen Lager beschrieben; die Soldaten, als turba (»Masse«; 7, 45)
etikettiert, verlangen das Zeichen zum Angriff. Lukan betont das Schick-
salhafte, Unausweichliche, Unbremsbare (46): fatis trahentibus orbem."’
Damit ist bereits klar, dass Pompeius in seinen Versuchen, besonnen
zu sein, machtlos sein wird. Das Verhalten der kampfeswiitigen Massen
wird vom lukanischen Erzihler mit >Wahnsinn< umschrieben (dira subit
rabies, 51).'! In den Versen 52-53 heiBt es: segnis pavidusque vocatur / ac
nimium patiens soceri Pompeius.'* Man vergleiche hierzu die in indirekter
und direkter Rede wiedergegebene Kritik des Minucius an Fabius bei
Livius (4b urbe condita 22, 12, 12: segnem; 22, 14, 14: stultitia est sedendo).
Als Steigerung des psychologischen Drucks auf Pompeius ldsst Lukan
Cicero auftreten (eine historisch nicht haltbare Episode),13 der ihn sei-
nerseits zum Kampf antreibt (68-85). Besonders prignant sind folgende
Verse (77-78): ipsae tua signa revellent / prosilientque acies: pudeat vicisse
coactum.

Das zum Kampf dringende Heer und die aufstachelnde Rede Ciceros
sind die Voraussetzung fiir Pompeius’ Reaktion (87-123). Die 37 Verse
lange Rede ist seine viertlingste im Epos.!” Darin macht Lukan Pom-
peius — zumindest fiir einen Moment — zum eigentlich heldenhaften

»Alles wird dem, der nicht iiberstiirzt handelt, klar und sicher sein. Ubereilung bedeu-
tet unvorsichtig zu sein und blind!«

»das Schicksal ri} die Welt mit sich fort«. Die Lukan»Ubersetzung stammt, auch im
Folgenden, von Georg Luck.

»ein entsetzlicher Wahnsinn hat sich ihrer bemaichtigt«.

»man schimpft Pompeius zaghaft und dngstlich und Caesar gegeniiber allzu duldsam«.
Vgl. Gagliardi 1975, 17 (»Cicerone, il quale sicuramente non si trovava in Tessaglia«)
und Braund 1992, 288 (»This episode is unhistorical«).

»Dein Heer wird auch ohne Befehl deine Feldzeichen an sich reiBen und vorwirtsstiir-
men! Schidme dich, da man dich zum Siegen zwingen muB!«

B vgl. Tasler 1972, 104, Anm. 1.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verhindertes Warten 83

Zogerer, dessen Besonnenheit aber von den Umstidnden sabotiert wird
und der sich notgedrungen dem allgemein um sich greifenden Kampfes-
wahnsinn ergibt. Dass ihm der Gang des Geschehens aufgezwungen ist,
betont Pompeius gleich zu Beginn der Rede (87-92):

»si placet hoc« inquit »cunctis, si milite Magno,
non duce tempus eget, nil ultra fata morabor:
involvat populos una fortuna ruina,

sitque hominum magnae lux ista novissima parti.
testor, Roma, tamen Magnum, quo cuncta perirent,
accepisse diem. [...]'°

Im Folgenden ldsst Lukan Pompeius darlegen, dass es durchaus gute
Griinde geben wiirde bzw. gegeben hitte, sich nicht blindwiitig in die
Schlacht zu stiirzen: Man sei militirisch im Vorteil, man habe Caesars
Truppen von den Nachschubwegen abgeschnitten, die gegnerischen Sol-
daten wiirden hungern (92-99):

potuit tibi volnere nullo
stare labor belli; potui sine caede subactum
captivumque ducem violatae tradere paci.
quis furor, o caeci, scelerum? civilia bella
gesturi metuunt, ne non cum sanguine vincant.
abstulimus terras, exclusimus aequore toto,
ad praematuras segetum ieiuna rapinas
agmina conpulimus |...]."”

Das alles sind taktische Argumente dafiir, dass durch Abwarten und Aus-
hungern des Gegners der Sieg ohne BlutvergieBen moglich sei. Bezeich-
nend ist allerdings, dass Lukan Pompeius das bereits im Irrealis formu-
lieren ldsst, als etwas, das getan werden konnte oder hitte getan werden

»Wenn das der allgemeine Wille ist<, sprach er, »wenn der Augenblick Pompeius, den
Soldaten, nicht den Feldherrn will, so werde ich das Schicksal nicht linger aufhalten.
Soll das Geschick alle Vélker in einer einzigen Katastrophe mit sich reien und der
anbrechende Tag fiir einen groBen Teil der Menschheit der letzte sein! Doch ich rufe
Rom als Zeugen an, dal mir der Tag des Weltuntergangs aufgezwungen wurde!««
»Der Krieg hitte Rom keine einzige Wunde gekostet; ich hitte, ohne Blut zu vergie-
Ben, Caesar unterwerfen und ihn gefangen dem Frieden, den er verletzt hatte, auslie-
fern konnen. Welch verbrecherischer Wahnsinn! Seid ihr denn blind? Man will einen
Biirgerkrieg fiihren und fiirchtet einen unblutigen Sieg! Wir haben ihm Land weg-
genommen, haben ihn von allen Meeren verdringt, haben seine hungernden Leute
gezwungen, unreifes Korn zu stehlen [...]J«.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

84 Ulrike Auhagen

konnen — aber statt hier Konjunktiv Imperfekt oder Plusquamperfekt zu
wihlen, benutzt Lukan hier potuit und potui. Wenn die Indikativ Per-
fekt-Formen von posse in diesem Kontext auch selbstverstindlich irrea-
len Sinn haben,'® will Lukan vielleicht durch den Indikativ suggerieren,
dass Pompeius’ Taktik eigentlich realistisch war bzw. Aussicht auf Erfolg
gehabt hitte. Durch die paradoxe Formulierung metuunt, ne non cum san-
guine vincant (96)' wird pointiert die perverse Verblendung der Soldaten
betont.

Besonders wichtig sind die Verse 105-107: fortissimus ille est, / qui promp-
tus metuenda pati, si comminus instent, / et differre potest” Das ist der Kern
von Pompeius’ Rede.?! Lukan lisst ihn ganz klar betonen, dass helden-
haftes Verhalten — Stichwort fortissimus — auch darin liegen kann, abzu-
warten. Das ist eindeutig die Position, die Fabius Cunctator vertreten hat.
Interessant ist, dass Lukan diese drei Verse lange Kernbotschaft etwa in
der Mitte der Rede platziert hat (vorher gibt es achtzehn Verse, danach
sechzehn). Das ist kein Zufall, auf diesen Versen liegt groBes Gewicht.
Aber wie geht es weiter? Kann Lukan Pompeius als heldenhaften Zo6-
gerer wie Fabius in das Epos eingehen lassen? Nein, selbstverstindlich
nicht, denn er kann der Schlacht historisch keine andere Wendung ge-
ben: Die Pompeianer haben verloren; und so kann Lukan Pompeius —
anders als Fabius — mit seiner Haltung keinen Erfolg haben lassen. Er
kann aber durch diese Anspielung auf Fabius Cunctator? Pompeius als
besonnenen und klugen Zégerer positionieren, der sich allerdings tra-

18 vgl. Menge 1979, 125 (§ 330, 1).

»Man fiirchtet einen unblutigen Sieg«.

»Der ist wahrhaft mutig, der bereit ist, Furchtbares zu ertragen, wenn es unmittelbar
bevorsteht, es aber auch lassen kann«.

2 Vgl. Tasler 1972, 107 zu den Versen 105-107: »Uber den stoischen Gehalt hinaus
lassen sich diese Verse auch als eine Selbstcharakterisierung des Redners verstehen:
Pompeius mochte dieser tapfere, unerschrockene und doch besonnene Mann sein, er
findet aber nicht die Gefolgschaft, die ihm diese Rolle vergonnt. So bleibt ihm nur,
seine Weisheit auszusprechen, befolgen kann er sie selbst nicht.« Vgl. auch Lanzarone
2016, 183 zu Vers 106: » Metuenda pati & espressione di sapore stoico«.

Auf diesen Bezug wird in keinem mir bekannten Kommentar oder sonstiger Lite-
ratur eingegangen; zu meiner These, dass Lukan dem Pompeius vor der Schlacht
Cunctator-hafte Ziige gegeben hat, passt aber die bei Glaesser 1984 erwéhnte Paralle-
le zwischen Caesar und Hannibal: Im Zusammenhang mit der Rubicon-Uberquerung
betont Glaesser, Lukan wolle Caesar »offenbar als neuen Hannibal vor Augen fithren
[....]. Uniiberhérbare Anklinge an die livianische Hannibalrede, Liv. XXI 43, 8 ma-
chen dies deutlich [...]. Lucan betont diesen Anklang deutlich, wenn er seinen Caesar
einen Selbstvergleich mit Hannibal anstellen ldBt« (1984, 38, Anm. 146 [auf S. 182]).
Eine Verbindung Fabius Cunctator — Pompeius zieht Glaesser hingegen nicht.

22

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verhindertes Warten 85

gischerweise dem allgemeinen Wahnsinn beugen muss: Und so ldsst er
Pompeius auch nicht um weitere Unterstiitzung fiir seine abwartende
Haltung nachsuchen, sondern ihn sich im zweiten Teil der Rede in sein
Schicksal ergeben.

Auch die erzidhlende Passage nach Ende der Rede ist bezeichnend fiir
Pompeius’ Ohnmacht (123-128):

sic fatur et arma
permittit populis frenosque furentibus ira
laxat et ut victus violento navita Coro
dat regimen ventis ignavumgque arte relicta
puppis onus trahitur. trepido confusa tumultu
castra fremunt [...].%

lll. Vergleich Fabius — Pompeius

Die Parallelen zwischen Fabius und Pompeius liegen auf der Hand: Ge-
meinsam sind Zogern, Abwarten bzw. Abwarten-Wollen beider Feld-
herren sowie das Dafiir-Kritisiert-Werden durch die eigenen Leute. Eine
groBe Ubereinstimmung gibt es auch bei der jeweiligen Argumentation
fir das Zogern: Der Gegner sei zahlenmiBig unterlegen, hungere, sei
vom Nachschub abgeschnitten (man vergleiche besonders Livius 22, 39,
13-14 und Lukan 7, 97-99).

Der groBe Unterschied liegt selbstverstindlich darin, dass Fabius sein
Abwarten unbeirrt und militdrisch letztlich erfolgreich durchgehalten
hat, wihrend Lukan Pompeius vor der Schlacht zwar eine mit Fabius
vergleichbare verniinftige Position einnehmen, ihn dann aber vor der
Kampfeswut seiner Soldaten kapitulieren ladsst. Dabei ist es wichtig zu
betonen, dass Lukan seinen Protagonisten nicht einfach zogerlich und
schwiichlich zeichnet,?* sondern dass er ihn durch diesen unterschwelli-

2:

w

»Mit diesen Worten schickt er die Volker zu den Waffen; er lockert ihrem sinnlosen
Zorn die Ziigel; er tiberldBt wie ein Schiffsmann, der vom heftigen Sturmwind tiber-
wiltigt worden ist, den Winden das Steuer, verzichtet auf seine Kunst und wird als
nutzloser Ballast seines Schiffs dahingerissen. Das Lager bebt von wildem, verworre-
nem Ldrm [...].«

24 Anders sieht das Braund 1992, 288 (zu den Versen 85-150): »This episode in general
shows Pompey’s weakness (he knows it is better to wait but his craving for popularity
causes him to give way), and his speech in particular shows his pessimism and lack of
confidence.« Dass er aus Anbiederung an das Volk dem Dringen des Heeres nachgibt,
steht nicht im Text.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

86 Ulrike Auhagen

gen Fabius-Bezug aufwertet — wie er ihn iiberhaupt ab dem siebten Buch
positiver zeichnet.”> Wenn man den Livius-Text unterlegt, gewinnt man
fiir die Pompeius-Figur eine neue Facette (zumindest wird die Facette des
verhinderten Wartenden dann deutlicher).

IV. Lukans Pompeius-Bild

Ein Fabius ist Pompeius bei Lukan trotzdem nicht — und nicht nur des-
halb nicht, weil er die romische Geschichte nicht umschreiben kann.
Vom ersten Buch an prisentiert er den Gegenspieler Caesars als alten
Mann (obwohl er tatsidchlich nur sechs Jahre élter war),?0 der nur noch
von seinen fritheren militdrischen Triumphen zehrt und im Zivilleben
bequem geworden ist; bezeichnend ist seine Charakterisierung im ersten
Buch, besonders das beriihmte Eichengleichnis; in den Versen 135-139
heiB3t es:

stat magni nominis umbra;
qualis frugifero quercus sublimis in agro
exuvias veteres populi sacrataque gestans
dona ducum nec iam validis radicibus haerens
pondere fixa suo est [...].”

Grundsitzlich ist die Zeichnung der Pompeius-Figur, vor allem in den
ersten Biichern, eindeutig: Er ist der »Schatten eines groBen Namens«.?®
Aber das hilt Lukan nicht davon ab, ihm vor der entscheidenden
Schlacht derartige verniinftige, an Fabius erinnernde Worte in den Mund
zu legen. Fiir einen kurzen Moment wird Pompeius so zu einem Fabius

25 Vgl. dazu allgemein Rambaud 1955, besonders 258 im »sommaire«: »Dans la défaite,
Pompée devient un sage stoicien — intervention originale de Lucain«. Vgl. auch Glaes-
ser 1984, 124 tiber die »moralische Aufwertung des Pompeius« und die »Moglichkeit,
seinen Helden als einen tragisch leidenden Menschen zu zeichnenc.

Vgl. Ahl 1976, 157: »Pompey, no more than six years Caesar’s elder, was in his middle
fifties when the civil war broke out. But Lucan seems intent on contrasting Caesar’s
vigor with Pompey’s general lassitude.«

»Er stand da — der Schatten eines groBen Namens — wie auf fruchtbarem Feld eine
hohe Eiche, an der alte Trophden des Volks und Weihgeschenke der Feldherrn hén-
gen, die sich aber nicht mehr durch starke Wurzeln anklammert, sondern nur noch
durch ihr Gewicht aufrecht steht [...].«

Vgl. Ahl 1976, 157: »Even before Caesar is introduced, we know that Pompey is going
to lose the civil war. For the very tone and form of this opening simile show that Pom-
pey is only the ghost of what he was: >magni nominis umbra<.«

26

27

28

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verhindertes Warten 87

Cunctator, allerdings einem, der tragisch scheitert: Er wei} es besser, hat
aber nicht die Kraft, sich durchzusetzen. Es ist der erfolglose Versuch
eines heldenhaften Wartens.

Wie sehr Lukan die Person des gescheiterten Pompeius am Herzen ge-
legen haben diirfte, zeigt auch die Schilderung von dessen Tod: Lukan
ldsst ihn im Moment seiner Ermordung eine herausragende Haltung ein-
nehmen (8, 621): seque probat moriens atque haec in pectore volvit.*® Diese
letzten Gedanken (8, 622-635) — Pompeius fiihrt ein Zwiegesprich mit
sich — lassen ihn stark und unerschiitterlich erscheinen, besonders die
Verse 8, 625-627: Fata tibi longae fluxerunt prospera vitae, / Ignorant popu-
li, si non in morte probaris, / an scieris adversa pati.>* Noch deutlicher sind
die Verse 629-631: Spargant lacerentque licebit, / sum tamen, o superi, felix,
nullique potestas / hoc auferre deo.>!

Pompeius’ unerschiitterliche, geradezu stoische Haltung angesichts des
Todes? hat zwar mit >Wartenc< nichts mehr zu tun, ist aber fiir die Abrun-
dung des Pompeius-Bildes wichtig: Die bewundernswerte Besonnenheit
vor dem Tode strahlt zuriick auf die besonnenen Gedanken und Worte
vor der Schlacht — wenn sich Pompeius da auch nicht durchsetzen konn-
te.

V. Geschichtsschreibung

Die Frage, wie die antike Geschichtsschreibung Pompeius’ Zégern vor
der Schlacht bewertet, ist aufgrund der Uberlieferungslage schwer zu
beantworten, besonders was die vor Lukan schreibenden Historiker an-
geht: Die Livius-Biicher 109-116, die den Biirgerkrieg zum Inhalt hatten,
sind nicht erhalten; es wire besonders interessant zu wissen, wie des-
sen Beurteilung des vor der Schlacht abwartenden Pompeius ausgefal-
len ist — hat doch Augustus angeblich Livius wegen dessen Urteils iiber

29
30

»er bewihrte sich im Tod und dachte bei sich«.

»Ein ganzes, reiches Leben lang war dein Schicksal von Erfolg gekront. Wenn du dich
jetzt im Tod nicht bewihrst, wird die Menschheit nie wissen, ob du imstande warst,
Ungliick zu ertragen.«

»Mogen sie mich auch zerreilen und zerfleischen: ich bin dennoch gliicklich, ihr G6t-
ter, und keiner von euch hat die Macht, mir das zu nehmen.«

Marti 1945, 372: »Death is his victory and Lucan’s description of it is, in its dignity and
simplicity, in the best Stoic tradition.« Vgl auch Rambaud 1955, 288: »Ses derniéres
paroles sont un ultime témoignage de sa sagesse«.

31

32

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

88 Ulrike Auhagen

Pompeius einen >Pompeianer< genannt (Tacitus, Annales 4, 34, 3).% Das
Geschichtswerk des Asinius Pollio ist auch bis auf Fragmente verloren.
Pompeius’ Kriegsgegner Julius Caesar hat drei Biicher Bellum civile ver-
fasst; dass er — bei aller angeblicher durch die Erzdhlung in der dritten
Person zur Schau gestellter Neutralitit — parteiisch schreibt, liegt auf der
Hand. Bei ihm wird Pompeius’ Zégern vor der Schlacht indirekt kurz er-
wihnt, aber ohne das als Besonnenheit hervorzuheben; in 3, 86, 1 heil3t
es: Pompeius quoque, ut postea cognitum est, suorum omnium hortatu statuerat
proelio decertare®* Caesar formuliert also niichtern: »auf das Dringen all
seiner Anhénger«, er macht keine Bemerkung dariiber, dass es aufgrund
der prekdren Lage seines eigenen Heeres fiir den Gegner strategisch
sinnvoll gewesen wire, abzuwarten, im Gegenteil: Pompeius’ bei Lukan
gemachtes Argument, Caesars Heer hungere und miisse schon unreifes
Korn stehlen (7, 98-99), liest sich nun ganz anders. In 3, 81, 3 heilt es:
ille idoneum locum in agris nactus, qua prope iam matura erant frumenta,
ibi adventum expectare Pompei [...] constituit.® — Caesar hat aber selbstver-
standlich keine Veranlassung, sein eigenes Heer als hungernd darzustel-
len und hier eine Lanze fiir die taktisch verniinftigen Uberlegungen des
gegnerischen Oberbefehlshabers zu brechen.

Ein wichtiges Zeugnis, das allerdings etwa hundert Jahre nach Lukan zu
datieren ist, liefert der griechische Historiker Appian, der im 2. Jahrhun-
dert n. Chr. unter Marc Aurel und Lucius Verus Karriere macht. Appian
widmet in seinem umfangreichen, ab etwa 150 n. Chr. entstandenen Ge-
schichtswerk Powpouké auch fiinf Biicher den rémischen Biirgerkriegen.
In Buch 2, 65-82 wendet er sich der Schlacht von Pharsalos zu; in Kap.
66, 275-276 heil3t es:

33 Bei Tacitus, Annales 4, 34, 3 verteidigt sich der unter Tiberius angeklagte Historiker
Cremutius Cordus gegen den Vorwurf, sein Lob des Brutus und Cassius sei Majes-
titsbeleidigung, und er fiihrt zur Entlastung Livius an: »Titus Livius, wegen seiner
Beredsamleit und Ehrenhaftigkeit hochberithmt vor allen, hat Cn. Pompeius mit so
hohem Lob bedacht, da3 ihn Augustus einen Pompeianer nannte; doch hat dies ihrer
Freundschaft nicht geschadet« (Ubersetzung von Erich Heller) — Titus Livius, eloquen-
tiae ac fidei praeclarus in primis, Cn. Pompeium tantis laudibus tulit ut Pompeianum eum
Augustus appellaret; neque id amicitiae eorum offecit.

»Auch Pompeius hatte sich, wie man spiter erfuhr, auf das Dridngen all seiner An-
hénger zum Entscheidungskampf entschlossen«. Die Caesar-Ubersetzung stammt von
Otto Schonberger.

»Als er auf den Feldern einen guten Platz gefunden hatte, wo die Ernte schon fast reif
war, wollte er dort die Ankunft des Pompeius abwarten.

34

35

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verhindertes Warten 89

0 Topmnog [...] €mkivduvov pév Nyeito YEYUUVOOHEVOLS KOl QTOYLVOGKOUGLY
avtdv avdpdow kai Toxn Kaioapog Aapmpd mept tédv OAwv cuvevexOijvor St €vog
gpyou, duvatadtepov 8¢ kol akwdvvotepov extpdoat Taig amoplalg adTodg ovTe
YTig e0TOpov kpatodvtag obTe OaAdoot xpwpévovg obTe vadg €G GUYTV Torxelo
ExovTOgG. O PEV 81 kKpaTioTe AOYLoPD TPLBelv TOV TOAEPOV EYVOKEL, Kotk £G AOLHOV €K
Apod Tobg oAepiovg mepLpépery. >

Hier haben wir eine Lukan vergleichbare®” Formulierung: »durch Man-
gel seine Gegner zu erschépfen«. Durch die Bewertung »nach reiflicher
Uberlegung« (kpaticte Aoyiopg) — die Formulierung betont die ratio-
nale Abwigung — macht Appian klar, dass er, zumindest in diesem Mo-
ment, Pompeius’ Vorgehen fiir verniinftig hélt. Direkt im Anschluss fiihrt
er aber die kampfeswiitige Haltung vieler Senatoren und Offiziere an
und sammelt deren verschiedene Beweggriinde; aufschlussreich ist hier-
bei die Formulierung: ot 8¢ kai k&pvovteg OAwg @ TOAEH THY Kpiowv
Tayutépay piAlov 1 pémovoay émerydpevol yevéoBon.®® Auf welche Quel-
le oder Quellen Appian sich stiitzen konnte, ist in der Forschung hochst
umstritten: Am hzufigsten fillt der Name Asinius Pollio,®* dessen Werk,
wie gesagt, nur in Fragmenten erhalten ist. Appian kénnte auch Lukan
konsultiert haben.

Fiir Pompeius’ Zégern vor der Schlacht gibt es als erhaltenes vor-lukani-
sches Zeugnis nur Caesar — wie Livius oder Asinius Pollio das kommen-
tiert haben mochten, wissen wir nicht. So konnte Lukan die Bewertung
des Zogerns als Besonnenheit vielleicht bei einem augusteischen Histo-
riker vorgefunden haben; der »Pompeianer< Livius konnte das mit Sym-
pathie dargestellt haben. Oder aber dieses Element ist Lukans eigene
Erfindung und wird mit indirektem Blick auf Fabius Cunctator herausge-

36 »Pompeius [...] hielt es fiir ein gefidhrliches Wagnis, in einem einzigen Waffengang mit
wohlgetiibten und verzweifelten Kriegern und gegen Caesars unvergleichliches Gliick
eine allgemeine Entscheidung herbeizufiihren. Wirkungsvoller und sicherer erschien
es ihm da, durch Mangel seine Gegner zu erschopfen, die iiber kein fruchtbares Land
verfiigten, auch das Meer nicht nutzen konnten und keine Schiffe zu einer raschen
Flucht hatten. So war Pompeius nach reiflichster Uberlegung entschlossen, den Krieg
hinzuziehen und durch Aushungern die Gegner auch noch einer Seuche auszuliefern.«
Die Appian-Ubersetzung stammt von Otto Veh.

Zu den Ahnlichkeiten vgl. auch Lanzarone 2016, 178: »Al passo lucaneo & affine App.
bell. civ. 2, 66, 275-6«.

»schlieBlich gab es eine Gruppe, die ganz und gar des Krieges miide war und lieber
eine schnelle als eine verniinftige Entscheidung erstrebte«.

Wolfgang Will (in seiner Einleitung zur Appian-Ubersetzung von Otto Veh, 2-4) fasst
die schwierige Quellenlage zusammen.

37

38

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

90 Ulrike Auhagen

arbeitet. Letzteres wiirde Lukans Selbstidndigkeit bei der Entwicklung der
Pompeius-Figur zeigen.

Noch einmal zuriick zu dem berithmten Ennius-Fragment: Unus homo
nobis cunctando restituit rem. Ja, unus homo. Und zwar Fabius, der Cuncta-
tor. Pompeius ist nicht als heldenhaft Wartender in die Geschichte ein-
gegangen, aber Lukan hat ihn zu einem gemacht, der warten wollte, der
gute strategische Argumente fiir das Warten hatte, den aber das Schicksal
nicht gelassen hat. Dadurch, dass Lukan seiner Pompeius-Figur partiell
den livianischen Fabius als Folie unterlegt, wertet er ihn auf. Durch die
im Detail deutlichen Parallelen zu Livius wird suggeriert, was hitte mog-
lich sein kénnen, wenn sich die Vernunft — wie zu Fabius’ Zeiten — durch-
gesetzt hitte.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verhindertes Warten 91

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Appian von Alexandria: Romische Geschichte. Zweiter Teil. Die Biirger-
kriege, iibers. v. Otto Veh, durchges., eingel. u. erl. von Wolfgang Will,
Stuttgart 1989.

C. Iulius Caesar: Der Biirgerkrieg. Lateinisch-Deutsch, hg. von Otto
Schoénberger, Miinchen/Ziirich 1984.

Livius: Romische Geschichte, Buch XXI-XXIII. Lateinisch-Deutsch,
Hg. von Josef Feix, Miinchen 1974.

Lukan: Der Biirgerkrieg. Lateinisch und Deutsch, hg. von Georg Luck,
Berlin 21989.

P. Cornelius Tacitus: Annalen. Lateinisch-Deutsch, hg. von Erich Heller,
mit einer Einf. von Manfred Fuhrmann, Mannheim ¢2010.

Sekundarliteratur

Ahl, Frederick M.: Lucan. An Introduction, Ithaca/London 1976.

Braund, Susan H.: Lucan Civil War. Transl. with Intr. and Notes, Oxford
1992.

Gagliardi, Donato: M. Annaei Lucani Belli civilis liber septimus, introdu-
zione, testo critico e commento a cura di D. G., Florenz 1975.

Glaesser, Roland: Verbrechen und Verblendung. Untersuchung zum Fu-
ror-Begriff bei Lucan mit Beriicksichtigung der Tragodien Senecas,
Frankfurt a.M./Bern/New York/Nancy 1984 (Studien zur klassischen
Philologie, Bd. 17).

Lanzarone, Nicola: M. Annaei Lucani Belli civilis liber VII a cura di
N. L., Florenz 2016.

Marti, Berthe M.: The Meaning of the »Pharsalia«, in: American Journal
of Philology 66, 1945, 352-376.

Menge, Hermann: Repetitorium der lateinischen Syntax und Stilistik, be-
arb. v. A. Thierfelder, Darmstadt 71979.

Rambaud, Michel: Dapologie de Pompée par Lucain au livre VII de la
Pharsale, in: Revue des Etudes Latines 33, 1955, 258-296.

Tasler, Wolfgang: Die Reden in Lucans Pharsalia, Bonn 1972.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03

. httpsy//www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) Ixm.


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KATJA WEIDNER

Das Warten des lohannes parvulus
Eine Parodie eremitischer Selbstermachtigung

|. De lohanne heremita

Kann ein Monch sein Heil in die eigenen Hande nehmen, sollte er sei-
ne Klostergemeinschaft verlassen, um ein eremitisches Leben zu fithren?
Mit dieser Frage setzt sich im 11. Jahrhundert ein kurzes Gedicht mit
dem iiberlieferten Titel De Iohanne heremita' auseinander.

Es erzihlt von einem bemerkenswert kleinen M6nch namens Johannes,
der eines Tages den Wunsch duBert, ein engelsgleiches Leben ohne
menschliche Kleidung oder Nahrung zu fithren — er mochte, so scheint
es, als Eremit leben. Obwohl ihm von diesem Vorhaben abgeraten wird,
macht Johannes sich allein auf in die Einode, iibersteht dort nur mithsam
sieben Tage und kehrt entsprechend hungrig zuriick zur monastischen
Gemeinschaft. Sein Mitbruder jedoch versagt ihm den Zutritt, er konne
schlieBlich gar nicht Johannes sein, der sei ein Engel geworden und hitte
iiberhaupt kein Interesse mehr an menschlichen Angelegenheiten. Eine
ganze Nacht muss Johannes so als Strafe fiir seine Uberheblichkeit vor
verschlossenem Tor biilen, bis er schlieSlich Einlass erhilt. Geduldig
ldsst er die verdiente Schelte iiber sich ergehen, denn er ist hungrig und
mochte Brot. Von nun an, so der Abschluss des Gedichts, fiigt Johannes
sich den Regeln der Gemeinschaft und nimmt umso eifriger an der klos-
terlichen Arbeit teil.

Das Gedicht stammt vermutlich von dem Bischof Fulbert von Chartres
(gest. 1028), der als Griinder der dortigen Kathedralschule wie viele
andere Bischofe und Abte dieser Generation in den politisch-theologi-
schen Auseinandersetzungen der Kirchenreform eine wichtige Rolle ein-
nimmt.? Das Gedicht hat dreizehn Strophen mit jeweils vier achtsilbigen

1" Chartres, Bibliotheque municipale, MS 111 f. 93v.

Einfithrend zu Fulbert von Chartres vgl. Behrends 1979, xiii—xxxvi.

Da eine Reihe von Handschriften das Gedicht neben Textzeugnissen Fulberts auffiih-
ren, kommt seine Identifikation als Autor durchaus in Betracht. Vigl. Behrends 1976,
xxv gegen Strecker 1926, 100-101. Angesichts der durch Frederick Behrends vervoll-
stindigten Handschrifteniiberlieferung, die etwa Karl Strecker noch nicht vorlag, liegt

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

94 Katja Weidner

Versen, die zumeist nach dem Prinzip der ambrosianischen Hymnen-
strophe durch einen Reim verbunden sind. Bis auf wenige Ausnahmen
ist es rhythmisch >pseudojambisch« organisiert, Hiate gibt es nicht.* Mit
finfzehn mittelalterlichen Handschriften aus dem 11. und 12. Jahrhun-

dert ist es relativ weit verbreitet,” in der Forschung hat es jedoch, auBer

im Uberlieferungszusammenhang der Carmina Cantabrigiensia,’ nur we-

nig Aufmerksamkeit erfahren. Etwaige politische Zusammenhinge mit
cluniazensischen Reformbestrebungen wurden vereinzelt aufgezeigt,”
sein parodistischer Charakter angemerkt,® eine literaturwissenschaftliche
Interpretation des Gedichts allerdings gibt es bislang nicht. In der folgen-
den Untersuchung soll dies nachgeholt werden.

Wie zu zeigen sein wird, steht im Hintergrund von De lohanne heremita
ein bestimmtes Konzept des >Eremitens, dessen inhdrente Pramissen die
Parodie des Gedichtes ex alio offenbar macht. In der folgenden Unter-
suchung wird dabei gerade der Aspekt des Wartens als zentrales Merk-
mal dieses Diskurses’ ausgemacht werden. Das >Warten< kann deshalb

Fulbert von Chartres als Autor des Gedichts nahe. Fiir eine genaue Folio-Angabe ein-

zelner Handschriftenzeugen vgl. auch Baron 1968, 37 sowie 43.
* Einfithrend zu De Iohanne abbate vgl. den Kommentar bei Ziolkowski 1998, 294-296.
5 Die Handschriften, die die neueste Edition der Carmina Cantabrigiensia von Jan M.
Ziolkowski fiir die Paralleliiberlieferung auffiihrt (Ziolkowski 1998, 292-293), miissen
um diese Fulbert-Handschriften erginzt werden. Die verlorene Fulbert-Handschrift
X, die Karl Strecker (Strecker 1926, 100-101) annimmt und Ziolkowski auffiihrt, ist
in den fiinfzehn Handschriften genauso wenig wie das Zeugnis E (Charles de Villiers,
Fulberti Carnotensis episcopi opera varia (1608), 182-183) beriicksichtigt. Bei den
mittlerweile bekannten Fulbert-Handschriften handelt es sich um: Lincoln Cathedral,
MS 134; Durham Cathedral, MS B. II. 11; Leiden, Vossianus latin Q. 12; Paris, Bib-
liotheque Nationale, latin 14167; Vatican, Reginensis latin 278, zit. nach der Edition
Behrends 1976, 266-269. Die Entstehung von De Iohanne heremita im Frankreich des
11. Jahrhunderts gilt in jedem Fall als gesichert, vgl. Brunholzl 1992, 250-251.
Zu den Carmina Cantabrigiensia vgl. einfithrend Ziolkowski 1998, xvii-lv. Wegen der
notwendigen Ausweitung der Sammlung, die erst mit der Edition Jan M. Ziolkowskis
erfolgt ist, sind die #lteren Einfithrungen etwa des Verfasserlexikons (Langosch 1978)
oder des Lexikons des Mittelalters (Bernt 1983) in weiten Teilen iiberholt. Fiir die
Handschrift vgl. einfithrend Rigg/Wieland 1975.
7 Vgl. Bechthum 1941, 48-50; Szovérfty 1987; Szoveérffy 1992.
8 Vgl. Lehmann 21963, 18. Martha Bayless (Bayless 1996) zitiert das Gedicht in ihrer
Monographie hingegen nicht.
Der Diskursbegriff hier und im Folgenden beruft sich auf Michael Titzmann (Titz-
mann 1989, 51-55), der damit in der Folge Michel Foucaults »ein System des Denkens
und Argumentierens, das von einer Textmenge abstrahiert ist« versteht. Bestimmt ist
dieses System unter anderem iiber den gemeinsamen »Redegegenstand« sowie die
»Regularititen der Rede«. Fiir den Diskurs der Wiistenvitererzihlungen, der als Cor-
pus der Vitae patrum bereits im Mittelalter zusammenhéngend rezipiert worden ist,

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des Johannes parvulus 95

Angelpunkt der Parodie werden, da das diffizile Konzept eines >Eremi-
ten<, wiewohl auBerordentlich und transgressiv in seiner Figurierung,
hinsichtlich des Heilserwerbs niemals vollstindig handlungsmichtig (qua
Agency) gedacht werden darf.!® Ein Ménch kann Eremit werden, auf sein
Heil hingegen muss auch er, moglicherweise vergeblich, warten. Dieses
Spannungsverhiltnis von Selbsterméchtigung und Fremdbestimmtheit
verhandelt De Iohanne heremita.

Il. Die Vorlage(n) in gestis patrum

Wie in der Forschung bereits verschiedentlich angemerkt wurde,!! nennt
das Gedicht schon in der ersten Strophe eine Vorlage und setzt damit
seinen eigenen hermeneutischen Horizont.'? Als >Lesender« (legi) beruft
sich der Sprecher auf einen konkreten Text (quoddam). Die Bezeichnung
des Gelesenen als ridiculum markiert Haltung und intendierte Rezepti-
onsweise von Beginn an als humoristisch. Die gesta patrum ueterum, »die
Taten der alten Viter«, weisen das Gedicht schlieBlich als rhythmische
Bearbeitung einer Vorlage aus, die innerhalb der sogenannten Vitae pat-
rum'® identifiziert werden kann.'*

Die Vitae patrum beschiftigen sich mit den Lebensbeschreibungen der
ersten Wiistenviter. Zu ihnen zihlen etwa die Historia monachorum des
Rufinus, die drei Monchsviten des Hieronymus und in lateinischer Uber-
setzung die Vita Antonii des Athanasius.!” Diese spitantiken Texte, zu-
meist Ubersetzungen ilterer griechischer Originale, sind im Mittelalter

ermoglicht der diskurshistorische Ansatz eine referenzialisierende Textanalyse, die
neben intertextuellen Querverweisen auch systematische Parallelen in den Blick neh-
men kann. Da der referentielle Rahmen des Gedichtes, vor dem es nicht zuletzt auch
seine parodistische Dimension entwickelt, keine Einzelreferenz, sondern mit den Wiis-
tenvitererzidhlungen ein Gesamtdiskurs ist, bedarf es dieser methodischen Pramisse.
Der folgende Aufsatz beruft sich auf die Pramissen und Kategorien des SFB 948 »Hel-
den - Heroisierungen — Heroismen, wie sie im Compendium heroicum abgebildet sind,
vgl. etwa den Eintrag »Konstitutionsprozesse heroischer Figuren« (Schlechtriemen
2018).
' ygl. Ziolkowski 1998, 294-295.
Vgl. De Iohanne heremita, 1, vgl. Appendix.
Die Titelgebung des Corpus folgt der zitierten Ausgabe der Patrologia Latina.
Dass damit keine direkte Abhéngigkeit des Gedichts von genau der zitierten Fassung
der Vitae patrum postuliert wird, ist angesichts der groBen Uberlieferungsbreite und
relativen textuellen Dynamik selbstverstandlich.
Zu den Vitae patrum vgl. einfithrend Schulz-Fliigel 1990, 3-5.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

96 Katja Weidner

weit verbreitet, wie sowohl die breite Uberlieferung als auch eine Viel-
zahl von Vermerken in mittelalterlichen Bibliothekskatalogen nahele-
gen.'¢ Riickschliisse auf die besondere Wirkmacht dieses Diskurses lasst
nicht zuletzt die Benedicti regula zu, die die Lektiire der Vitae patrum den
Benediktinermonchen dezidiert anempfiehlt,!” so dass sie neben den
Collationes des Johannes Cassian als zentrales Corpus des monastischen
Lebens betrachtet werden miissen.

Dieser Diskurszusammenhang ist dem Gedicht an mehreren Stellen ein-
geschrieben. Zwei der Handschriften iiberliefern im ersten Vers explizit
die Lesart in vitis patrum ueterum,'® eine weitere Handschrift ist iiber-
schrieben mit Quidam flos de uitis patrum."’ Weiterhin verweisen natiir-
lich auch die Bezeichnung des Johannes als abba®® und heremita,’! sein
Aufenthalt in der heremus® sowie, so wird zu zeigen sein, eine Reihe
von intertextuellen und narrativen Querverbindungen auf die Wiisten-
vitererzdhlungen. Mit der Bezeichnung des Protagonisten als lohannes
parvulus schlieBlich kann die narrative Vorlage des Gedichts als die Er-
zéahltradition des >kleinen Johannes«< verhiltnismaBig genau ausgemacht
werden.

Johannes >Kolobos< ndmlich ist einer der frithen Wiistenviter, von dem
die legendarischen Vitae patrum Folgendes erzihlen:*?

Abbas Joannes dicebat fratri suo majori: Vellem enim securus esse, sicut et angeli securi
sunt, nihil operantes, sed Deum semper tantummodo collaudantes. Et projecto pallio sui,
egressus est in eremum; factaque illic septimana, regressus est ad fratrem suum. Cum au-
tem pulsaret ostium, et non illi aperiret frater, dicens: Tu quis es? At ille dixit: Ego sum
Joannes. Illo autem non aperiente, rogabat, dicens: Ego sum. Et noluit illi ostium aperire,
usquequo illucesceret. Mane autem facto dixit ad eum: Homo es, et necesse habes operari,
ut pascaris. Tunc ille projecit se ad pedes ejus, et dixit: Indulge mihi, abba.**

16" Vgl. Schulz-Fliigel 1990, 3.

7 Vgl. Benedicti regula, 42, 3.

18 Vgl. Ziolkowski 1998, 293.

19" Briissel, Bibliotheque royale, MS 932 (1831-1833).

De Iohanne heremita, 2, 1.

Titelgebung in Chartres, Bibliotheque municipale, MS 111 f. 93v.

22 Vgl. De Iohanne heremita, 2, 4; 5, 2.

Die Rede ist von einem Johannes brevis staturae (von kleiner Gestalt), vgl. Vitae patrum,

3, 19 (Patrologia Latina 73, Sp. 867A) sowie Vitae patrum, IV, 3 (Patrologia Latina 73,

948A). Zur Erzihltradition von Johannes Kolobos (Johann dem Zwerg) im Allgemei-

nen vgl. Schulz/Ziemer 2010, 85-88.

2t Vitae patrum, 3, 3, zit. nach der Patrologia Latina 73, Sp. 768D-769A. (»Monch
Johannes sprach zu seinem élteren Mitbruder: Ich wollte, ich wire sorglos (securus),
so wie auch die Engel sorglos sind, weil sie nichts arbeiten, sondern ihre Zeit immer

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des Johannes parvulus 97

Die Struktur dieser kurzen Erzidhlung entspricht der des Gedichts De
Iohanne heremita. Exzéahlt wird das Gesprach mit einem Mitbruder, Johan-
nes duBert den Wunsch, wie ein Engel »sorgenfrei« (securus) zu leben,?
er entkleidet sich,?® geht in die Einode?” und kehrt nach Ablauf einer
Woche zuriick.?® Auch hier verbringt Johannes allerdings eine Nacht vor
verschlossener Pforte, denn die anfingliche Weigerung des Mitbruders,
Johannes wieder in die Gemeinschaft aufzunehmen, steht ebenfalls in
der Prosavorlage.

Bereits bei dieser Parallellektiire manifestieren sich hier neben den be-
grifflichen und topischen Querverbindungen die textparodistischen®
Tendenzen von De Iohanne parvulo in der Verzerrung einzelner Merk-
male des Pritexts.”* Aus dem abgelegten Mantel wird im Gedicht der
erklirtermaBen nackte (nudus)®' Johannes, der kleinwiichsige Johannes
(brevis staturae)®® wird mit dem Diminutiv zu Johannes paroulus. Die Nah-

nur beim Lob Gottes verbringen. Und in der Tat entledigte er sich seines Mantels und
ging daraufhin fort in die Eindde; nachdem dort eine Woche vergangen war, kehrte
er zu seinem Bruder zuriick. Als er aber an das Tor klopfte und ihm der Bruder mit
den Worten: >Wer bist du?«< nicht 6ffnete, sprach er: >Ich bin Johannes.< Als er jenem
aber [weiterhin] nicht 6ffnete, bat er mit den Worten: >Ich bin es.< [Der Bruder] wollte
jenem das Tor nicht 6ffnen, bis es hell wurde. Am Morgen aber sagte er ihm: >Du
bist ein Mensch und du hast es nétig zu arbeiten, um Nahrung zu erhalten (pascaris).<
Daraufhin warf jener sich vor seine Fiie und sprach dabei: Verzeih mir, Vater.«) Die
deutschen Ubersetzungen stammen hier und im Folgenden, wenn nicht anders ange-
geben, von Katja Weidner. Vgl. auBerdem, mit verindertem Wortlaut, aber analogem
narrativen Aufbau, eine weitere kurze Episode des kleinen Johannes in Vitae patrum,
V, 27, zit. nach PL 73, Sp. 916D-917A. An dieser Stelle ist Johannes dezidiert bezeich-
net als statura brevi (von kleinem Wuchs), hier Sp. 916D.

25 Vgl. De Iohanne heremita, 3, 2.

26 Vg. De Iohanne heremita, 5, 3.

2 Vgl. De Iohanne heremita, 5, 3—4.

2 Vgl. De Iohanne heremita, 6.

29 Zu De Iohanne heremita als Parodie vgl. S. 108-109. Mit »textparodistisch« ist hier nach

den Kriterien von Martha Bayless die »textual parody« gemeint, vgl. Bayless 1996, 4.

Vgl. zum Begriff des Pritexts im Zusammenhang der Parodie Plotke/Seeber 2016,

7-12.

De Iohanne heremita, 5, 3. Nudus in diesem Zusammenhang ist keinesfalls ein besonders

verbreiteter Topos, wenn dies natiirlich auch die logische Fortfiihrung des abgelegten

Mantels zu sein scheint. In der Vita S. Pauli des Hieronymus bekleidet sich Paulus mit

Blittern, vgl. Vita S. Pauli, 12, zit. nach Patrologia Latina 23, Sp. 26, Z. 35. In Johannes

Cassians Collationes, die ebenfalls zum Diskurs der Wiistenvitererzihlungen zu zihlen

sind, taucht das Adjektiv kein einziges Mal in @hnlicher Verwendung auf, ebenso we-

nig ldsst sich eine solche Belegstelle in der Historia monachorum des Rufinus oder den

zitierten Vitae patrum der (zugegebenermaBen nicht kritischen) Edition der Patrologia

Latina nachweisen.

32 Vgl. Anm. 23.

©

30

3

et

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

98 Katja Weidner

rungsaufnahme (pascaris) der Vitae patrum, die bereits hier Assoziationen
der tierischen Natur des Menschen hervorruft, der eben immer auch der
Nahrung bedarf, wird in De lohanne heremita iiber das gramineum pabulum
als »graserne Kost« vereindeutigt.

Hinzu kommen zwei weitere explizite Modifikationen der Vorlage, an
denen die parodistische StoBrichtung und die kritischen Momente des
impliziten Diskurszusammenhangs manifest werden: Zum einen ist die
Weigerung des Mitmonches, Johannes das Tor zu 6ffnen, in der Prosa-
fassung zumindest potenziell natiirlich begriindet. Johannes wird am Tor
nicht erkannt, sein Klosterbruder noluit illi ostium aperire, usquequo illu-
cesceret (»wollte ihm nicht das Tor 6ffnen, bis es hell wurde«). Die Prosa-
fassung eroffnet damit die Moglichkeit, die vertrackte Gesprichssitua-
tion am Tor im kausalen Zusammenhang mit dem fehlenden Tageslicht
zu erkldaren — der Monch konnte Johannes gar nicht erkennen, es war
schlieBlich noch dunkel. Folglich kénnte dessen nichtlicher Aufenthalt
vor verschlossener Pforte schlichtweg duBeren Umstdnden geschuldet
sein. De Iohanne heremita hingegen unterlduft diese Moglichkeit der Lek-
tiire. Zwar mag es auch hier dunkel sein, doch wird das nicht thematisiert,
geschweige denn in Zusammenhang mit der misslungenen Identifikation
gesetzt. An die Stelle dieses moglichen Kausalzusammenhangs tritt im
Gedicht ein kurzer Dialog, wihrenddessen deutlich wird, dass der Bruder
durchaus wei3, wer Johannes ist. Die Antwort des Bruders namlich auf
Johannes’ Bitte um Einlass® ist eine unmissverstindliche Referenz auf
den anfinglichen Dialog zwischen Johannes und Mitbruder.** Das >Pro-
blem« ist dementsprechend hier nicht die fehlende Identifikation — tu quis
es? (»wer bist du?«) — sondern die bewusste Entscheidung des Bruders,
Johannes auf die situative Ironie hinzuweisen und ihn konsequent biien
zu lassen: Johannes hatte groBe Pline, diese gegen den Rat des Bruders
verfolgt, und kehrt nun kleinlaut zu ihm zuriick. Mit vorgeschiitztem Un-
verstandnis zwingt der Bruder Johannes, in einer Nacht der BuBle die Wi-
derspriichlichkeit der aktuellen Situation (hungrig, vor verschlossenem
Tor) zu seinem anfinglichen Pathos als Méchtegern-Engel zu erkennen.
Die zweite signifikante Verschiebung des Gedichtes im Verhiltnis zur
Prosafassung ist im impulsgebenden Wunsch des Johannes zu suchen. In
der Prosafassung mochte Johannes securus esse, sicut et angeli securi sunt,

33 Vgl. De Iohanne heremita, 9.
3% Vgl. De Iohanne heremita, 3.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des Johannes parvulus 99

nihil operantes, sed Deum semper tantummodo collaudantes.>® Er will sein
Leben engelhaft sorglos, ohne die Verpflichtung der Arbeit verbringen,
aber dezidiert deshalb, um es den Engeln auch in Bezug auf das bestin-
dige Lob Gottes gleichzutun. Das Gotteslob (collaudantes) steht in diesem
Lebensmodell, auch syntaktisch, an der Stelle fritherer Arbeit (operantes).
Iohannes parvulus andererseits®® mochte zwar »sorglos wie ein Engel le-
ben, auch etwa Abstand von (implizit seiner eigenen) korperlichen Ar-
beit nehmen. Auf irdische Kleidung und Speise will er ebenfalls verzich-
ten, aber das eigentliche Ziel einer solchen Lebensfithrung ldsst Johannes
parvulus offen. Davon, Gott zu dienen, ihn in Hymnen engelsgleich zu
besingen, ist hier nicht die Rede, Gott wird tatsdchlich gar nicht erst
erwihnt. Die »>Sicherheit< des Engellebens, so scheint es, sieht lohannes
parvulus in einer unbekiimmerten Lebensweise, die sich auch in ihrer
Weltabkehr (in Form von Gewand und Nahrung) einzig iiber die Abkehr
von weltlicher Arbeit begreift.

lil. Der heldenhafte Eremit im Diskurszusammenhang

Wie kommt lohannes parvulus iberhaupt auf die Idee, in der Eindde (/e-
remus interior)>’ diese Form der engelhaften Sorglosigkeit zu suchen? Sein
Mitbruder meldet zwar Zweifel an der Willensstirke des Johannes an
(und weist ihn und den Leser damit auf die Schwierigkeit des Unterfan-
gens hin),*® die grundlegende Moglichkeit eines engelhaften Lebens in
der Eindde jedoch hinterfragt er nicht. Um diesen Zusammenhang zu
verstehen, und auch um das parodistische Element des Gedichts nach-
vollziehen zu konnen, bedarf es eines weiteren Blickes in den Diskurs,
mit dem sich De Iohanne heremita auseinandersetzt.

Zweifellos ist in dem Gedicht die Vitae patrum-Tradition um Johannes
abgebildet. Allerdings wiirde seine Interpretation vor allein diesem
Hintergrund ein zentrales Moment der inhdrenten Parodie verkennen,
anders gesagt: Auch der Johannes der zitierten Vorlage scheitert, aber
dieses Scheitern ist nicht humoristisch erzihlt, sondern dient einzig als

35 Vitae patrum, 3, 56, zit. nach PL 73, Sp. 768D-769A. (»sorgenfrei sein, so wie auch die
Engel sorgenfrei sind, weil sie nichts arbeiten, sondern ihre Zeit immer nur beim Lob
~ Gottes verbringen.«)
j% Vgl. De Iohanne heremita, 3, vgl. Appendix.
97 De Iohanne heremita, 5, 3—-4.
38 Vgl. De Iohanne heremita, 4.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

100 Katja Weidner

moralisches exemplum und keineswegs als ridiculum. Die Vorlage ist, so
Peter Dronke, »indeed nothing more than a brief moral anecdote«.* Das
Parodistische des Gedichts speist sich vielmehr aus dem allgemeinen Dis-
kurs der Wiistenviterleben, deren Ideale es am Beispiel des bekannten
Johannes und anhand der narrativen Struktur der Vorlage ad absurdum
fithrt.

Die Parodie des lohannes parvulus bezieht sich auf zentrale Aspekte des
eremitischen Lebensmodells,*’ wie sie im Diskurs topisch ausgestaltet
sind.*! Der Eremit trennt sich ganz nach dem Berufungswort Abrahams
in Genesis 12,1 von Heimat, Haus und Verwandtschaft und zieht sich in
den Raum der Ein6de zuriick — zumeist ist das eine Wiiste, je nach kultu-
rellem Zusammenhang aber auch das Meer oder der wiiste Wald. In De
Iohanne heremita bleibt der konkrete Ort offen, mit heremus interior liegt
der Fokus hier mehr auf dem entschiedeneren Riickzug von der Welt
gemessen an der eremus der Ausgangsgemeinschaft.*? Geliufige Topoi
sind in der heremus der bestindige und exzeptionelle Kampf gegen die
dimonischen und menschlichen Versuchungen,*® zumindest die friihen
Wiistenviter verharren im anachoretischen Raum zumeist bis zu ihrem
irdischen Tod. Sie trennen sich wihrend dieser eremitischen Weltabkehr
(Anachorese) bereits so sehr von allem Irdischen, dass sie hinsichtlich
ihrer Selbsttranszendierung noch in der diesseitigen Welt ein engelhaftes

39 Dronke 1984, 153.

40 Einfiihrend zum mittelalterlichen Eremitentum vgl. Frank 1986, zum 11. Jahrhundert
im Besonderen vgl. Jestice 1997, 128-169. Zu den Spannungen unter den Cluniazen-
sern in diesem Zusammenhang vgl. dort 132-134.

Zum »Askesediskurs in den Apophthegmata Patrum« vgl. Freiberger 2009, 133-226.
Vgl. De Iohanne heremita, 2, 4 bzw. De Iohanne heremita, 5, 3—4. Eremus kann sowohl
die Abgeschiedenheit im Allgemeinen als auch im speziellen das domus eremitae als
»Einsiedelei, Klause, Kloster« bedeuten, vgl. Mittellateinisches Worterbuch, s. v. er-
emus, hier Sp. 1350-1351. Die Bezeichnung der eremus interior ist auch im Diskurszu-
sammenhang der Wiistenvitererzdhlungen nachweisbar, vgl. etwa Rufinus, Historia
monachorum, 17 oder Evagrius, Vita beati Antonii abbatis, 49. Auch penetrare bedeutet
diese relative Vertiefung der Weltabkehr beim Gang in die Einéde, vgl. Johannes Cas-
sian, De institutis coenobiorum, 5, 36. In De Iohanne heremita steht die Abstufung im
Sinne der eremus interior wohl im Zusammenhang mit Spannungen der monastischen
Reform des 11. Jahrhunderts: Innerhalb der Cluniazenser kénnen reformistische und
konservative Tendenzen auch hinsichtlich der Strenge der Weltabkehr ausgemacht
werden (vgl. Jestice 1997, 132-134), vor deren Hintergrund eine solche Differenzie-
rung gelesen werden konnte. Eine entsprechende Interpretation, wenn auch nicht mit
philologischer Analyse, schlagt Szovérffy 1987 bzw. 1992 vor.

Vgl. etwa Evagrius, Vita beati Antonii abbatis, 8. Zu diesem inneren Kampf im Gesamt-
zusammenhang der spitantiken Askese vgl. die kognitive Studie Graiver 2018, 72-95.

41
42

43

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 101

Leben fiihren. Bei Paulus beispielsweise geht dies so weit, dass Antonius
nach seinem Besuch bei Paulus sagt, er habe ihn, noch in der Wiiste,
schon »im Paradies« gesehen.** Hinzu kommt der Topos der himmli-
schen Versorgung der auserwihlten Eremiten, in den Vitae patrum gibt es
hierfiir eine ganze Reihe an Beispielen wie etwa den Raben, der Paulus
seine tigliche Ration Brot bringt.*’ Dieses Leben meint lohannes parvulus
wohl, wenn er den Wunsch duBert, sorglos wie ein Engel zu leben.
Grundsiitzlich ist es nicht uniiblich, den (idealen) Eremiten in seiner ir-
dischen Entsagung als >Engel< zu begreifen. Uber einen anderen Johan-
nes hei3t es deshalb in der Historia monachorum des Rufinus: Ipse vero
in tantum virtutibus animi profecit [...], ut omnis haec regio quasi de caelo
eum lapsum videret et unum esse ex numero crederet angelorum [...J.*° Diese
engelhafte Daseinsweise jedoch ist an bestimmte, nicht weniger topische
Bedingungen gekniipft:

Fuit quidam monachus, qui in eremo hac prae ceteris interior habitabat. Hic cum plures
annos in abstinentia perdurasset et [...] prope iam ad senilem venisset aetatem omni
virtutum flore adornatus ac totius continentiae magnitudine sublimatus, cum in orationi-
bus et hymnis sedule deo deserviret, tamquam emerito militi suo dominus remunerationes
parat, utpote qui in corpore adhuc positus ad instar angelorum incorporeae vitae funge-
retur officiis, dignum tudicans annonam caelestem pracebere in deserto ei, qui caelestem
regem per vigilibus praestolabatur excubiis.”

Der idealtypische Eremit, den Rufinus hier zeichnet, unterscheidet sich
signifikant von lohannes parvulus. Er lebt zwar ebenfalls in einer exzep-

' Vgl. Hieronymus, Vita S. Pauli, 13: vidi Paulum in paradiso (»ich habe Paulus im Para-
_ dies gesehenx).

> Vgl. Hieronymus, Vita S. Pauli, 10.

46 Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 5, 12. (»Er selbst machte aber solche Fort-
schritte in den Tugenden des Geistes [...], dass es der ganzen Gegend dort so schien,
als sei er vom Himmel herabgekommen, und dass die ganze Gegend dort glaubte, er

- stamme aus der Zahl der Engel.«)

Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 1-3. (»Es gab einen Ménch, der in
dieser Einode im Vergleich zu den Ubrigen zuriickgezogener wohnte. Nachdem er
hier mehrere Jahre in Enthaltsamkeit ausgeharrt hatte und [...] schon nahe an das
Greisenalter gekommen war, geschmiickt mit allem Glanz seiner Tugenden und erha-
ben durch das AusmaB seiner vollumfinglichen Selbstbeherrschung, da er Gott eifrig
in Gebeten und Hymnengesang diente, bereitet der Herr ihm wie einem ausgedien-
ten Soldaten einen Lohn; weil er ja, zwar noch in seinem leiblichen Kérper, dem
Anschein nach die Pflichten des kérperlosen Lebens der Engel erfiillte und [Gott] es
deshalb fiir angemessen hielt, ihm, der durch die néchtlichen Wachen hindurch auf
den himmlischen Konig wartete, eine himmlische Verkostigung in der Eindde darzu-
reichen.«)

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

102 Katja Weidner

tionellen Abgeschiedenheit (interion)*® und auch die Tugenden teilen die
beiden Eremiten, nimmt man die zweite Strophe von De Iohanne heremi-
ta beim Wort (was man angesichts der ironischen Wendung vermutlich
nicht sollte). Das eremitische Leben des idealen Eremiten bei Rufinus ist
hingegen ein anderes, als sich Johannes parvulus das wiinscht: Es vergehen
viele Jahre, so dass der idealtypische Eremit sein ganzes Leben bis ins
hohe Alter als Eremit verbringt; durch geduldiges Verharren beweist er
seine exzeptionelle Tugendhaftigkeit. Sein ganzes eremitisches Leben ist
dem Gottesdienst gewidmet, es vergehen unzihlige Hymnen und Gebe-
te, bis er sich schlieBlich einer himmlischen Belohnung wiirdig erwiesen
hat. Das ideale Leben des Eremiten ist so, neben dem obligatorischen,
bestindigen (sedule) Gottesdienst, vor allem bestimmt durch das ausdau-
ernde Warten (perdurare / praestolari).

Es ist dieses Warten, mit dem sich der Eremit um sein eigenes Heil
verdient machen muss. Wie bereits an der zitierten Stelle manifest ist,
handelt es sich einerseits um das ausdauernde Ertragen (perdurare), das
Abwarten eines unvorhersehbaren Endes des harten eremitischen Le-
bens, welches durch Fasten (abstinentia) und dimonische Versuchungen
gepragt ist. Andererseits ist das eremitische Warten geduldiges Verhar-
ren und Warten (praestolari) auf den rex caelestis Gott, der so den Nacht-
wachen ihren finalen Zweck zuweist.

Das Leben und Warten des Eremiten erhélt im Diskurs dadurch seine
Bedeutung, »dass dies alles um des Himmelreichs willen ertragen wird«*’
(regni caelorum causa haec cuncta tolerar)).”® Das hichste Ziel, die Zugeho-
rigkeit zum Reich Gottes — wie es in den zitierten Texten iiber >himmli-
sches< Brot oder »engelhaftes< Dasein einen ersten Eingang in das Leben
des Eremiten finden und entsprechend erzihlt werden kann — muss das

eremitische Dasein in seiner Ausrichtung vollends bestimmen:”!

igitur ieiunia, wigiliae, meditatio scripturarum, nuditas ac privatio omnium facultatum
non perfectio, sed perfectionis instrumenta sunt, quia non in ipsis consistit disciplinae
77 . . . 5¢
illius finis, sed per illa peruenitur ad finem.>

8 Vgl. De Iohanne heremita, 5, 3—4.

19 Ziegler 2011, 59.

50 Johannes Cassian, Collationes, 1, 3.

51 Vgl. Johannes Cassian, Collationes, 1, bes. 13.

52 Johannes Cassian, Collationes, 1, 7. (»Deshalb sind Fasten, Wachen, Nachsinnen iiber
die Heilige Schrift, Entbl6Bung und Selbstenteignung von allem Besitz nicht die Voll-
kommenheit, sondern Werkzeuge zur Vollkommenheit; denn nicht mit ihnen wird

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 103

Dieses geduldige Warten auf das hochste Ziel mag zwar, wie bei dem
idealen Johannes des Rufinus, himmlische Hilfe erhalten — etwa durch
bereits irdischen Genuss himmlischer Brote:

Ut enim cibi usum poposcisset naturae necessitas, ingrediens speluncam suam inveniebat
mensae panem superpositum mirae suavitatis mirique candoris, ex quo refectus et gratias
divinae praestantiae referens rursus ad hymnos et orationes convertebatur.>®

Auch der Eremit des Rufinus jedoch, so ideal er sein mag, gelangt nicht
einfach mit dem Eintritt in das eremitische Leben zu einem absolut en-
gelhaften Leben im Reich Gottes. Er muss sein Leben im bestdndigen
Gottesdienst fithren, bis Gott (bei dem bis zuletzt die Agency anzusiedeln
ist) eine vorldufige Belohnung in Form des Himmelsbrotes fiir angemes-
sen hilt — dignum iudicans. (Auch das jedoch ist noch nicht das endzeit-
liche Heil, das es weiterhin auch diesem idealen Eremiten zu erwarten
gilt.) Johannes parvulus hingegen will himmlischen Lohn erhalten, ohne
das Leben eines himmlischen Dieners Gottes fithren zu miissen, ohne
die miihselige Arbeit davor zu verrichten und ohne geduldig warten zu
miissen. Hier liegt der Ausgangspunkt der Parodie und des Scheiterns
des Johannes.

IV. Johannes: qui non dimicat

Hinsichtlich allgemeiner Kategorien von Heldenhaftigkeit bringt der
Eremit, wie ihn spitantike und mittelalterliche Diskurse zeichnen, ein
zentrales Problem mit sich. Der Weg in die Einsiedelei mag heldenhaft
sein: Sein Gang ist die selbstbestimmte Abkehr von der Welt und sich
selbst (Stolz, Hunger, etc.), transgressiv beziiglich gesellschaftlicher Nor-
men, derer er sich in diesem Schritt entzieht, auBerordentlich in Ent-
scheidung und Lebensfithrung. Sobald aber das Ziel des Eremiten nicht
in der Weltabkehr und der Transzendierung der eigenen Bediirfnisse,
etwa als >geistiger Kampfs, sondern im Bediirfnis nach Heilserwerb oder

schon das letzte und héchste Ziel verwirklicht, sondern mittels jener [Werkzeuge] ge-
_ langt man hindurch zum héchsten Ziel.« Ubersetzung aus Ziegler 2011, 64)

53 Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 3. (»Denn sobald die Naturnotwendig-
keit [naturae necessitas] den Verzehr von Nahrung verlangt hitte, fand er beim Eintritt
in seine Hohle auf dem Tisch ein Brot vor, von wunderbarer Siile und wunderbar
gldnzend weiBler Farbe, mit dem er sich stirkte. Sodann wandte er sich, im Dank fiir
die gottliche Vortrefflichkeit, wieder Hymnen und Gebeten zu.«)

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

104 Katja Weidner

einem >sorglosen Lebenc liegt, scheitert die Anachorese an ihren Pramis-
sen. Nach Kriterien der Konstituierung heroischer Figuren ist der Eremit
qua Weltabkehr heldenhaft, der Eremit gua Heilserwerb hingegen nicht.
Die Weltabkehr kann Akt von Agency sein, ein erklidrter Akt des Heils-
erwerbs jedoch muss kategorial ins Leere fithren, denn das erhoffte Heil
ist Gegenstand einer endzeitlichen Zukunft, wenn nicht Nicht-Zeit, und
immer Moment gottlicher Gnade. Trotzdem natiirlich ist die Anachorese
ohne den Impuls des Heilserwerbs auch in den entsprechenden Diskur-
sen nicht zu denken,”* denn ihm sind alle anderen Aspekte der eremiti-
schen Lebensfiihrung unbedingt unterzuordnen.”

Die Agency des Eremiten liegt in der bewussten Wahl einer Situation, in
der letztlich alle Agency bei Gott liegt und er selbst dezidiert nicht agens
sein kann. Er nimmt die Unwegsamkeit der Anachorese auf sich, ohne
Ende oder Ausgang absehen zu kénnen. Dies fokussiert das Konzept ere-
mitischer Heilserwartung insofern, als sie immer ein ungewisses >Warten
auf< ist, in deren Zwischenzeit der Eremit, auf verlorenem Posten, eine
unbestimmte Zeit lang seinen spirituellen Kampf kimpfen muss. Hierin
liegt das Missverstandnis, dem Johannes aufsitzt, denn er versucht sich an
einem Akt der absoluten Selbsterméchtigung — und scheitert.

Wie mit Blick auf den Diskurszusammenhang und die Prosavorlage
manifest wird, ist sein Wunsch von Anfang an vermessen. Es fehlt jede
Orientierung auf Gott und die notwendige Abkehr von den eigenen Be-
diirfnissen erweist sich einzig als Abkehr von (eigener) klosterlicher Ar-
beit. Auf die Warnung seines dlteren Mitbruders, nicht unbedacht ein
Unterfangen zu beginnen, das er schon bald bereuen kénnte,”® erwidert
Johannes groBmiitig in Form einer sprichworthaften®” Floskel: qui non
dimicat / non cadit neque superat® — Wer nicht kimpft, der nicht gewinnt,
das Risiko miisse er also eingehen. Ohne weiteres Aufheben zu machen
setzt er seinen Plan um und geht, bereits nackt, in die heremus interior.

54 Vgl. die vorauszusetzende Ausrichtung auf den finis in Johannes Cassian, Collationes, 1.
5% Nacktheit, Fasten etc. sind dementsprechend nicht Selbstzweck des eremitischen Le-
_bens, vgl. Johannes Cassian, Collationes, 1, 6-7.

56 Vgl. De Iohanne heremita, 4.

57" Qui non dimicat ist zwar nicht anderweitig iiberliefert, die mittelalterliche Sprichwort-
sammlung Walthers weist allerdings eine ganze Reihe von Sprichworten nach, die mit
quibzw. qui non beginnen, vgl. Walther 1966, 134-310, Nr. 23818-24971.

58 De Iohanne heremita, 5, 1-2, vgl. Ubersetzung im Appendix.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 105

Auf den Kampf, den Johannes mit dem Pathos eines Entscheidungs-
kampfes (dimicare)®® angekiindigt hatte, wartet der Leser hingegen
vergeblich. Von den dreizehn Strophen des Gedichtes hilt er sich nur
wihrend der Strophe 6 in der Einsiedelei auf. Gerade hier wiirde man
im Sinne der Topik iiblicherweise ausgiebige Kdmpfe mit tauschungs-
lustigen Ddmonen und irdischen Liisten erwarten, Auseinandersetzun-
gen, aus denen der Eremit erfolgreich herausgehen konnte.®

Nicht so bei lohannes parvulus. Die Kampfesmetaphorik, die Johannes
hier gegeniiber seinem Mitbruder aufruft, hat in den Wiistenviterer-
zihlungen Tradition, wie das die zitierte Stelle®! bei Rufinus zeigt: Die
Himmelsspeise als gottliches Heil des idealtypischen Eremiten hier ist
mit der entsprechenden militdrischen Konnotation der verdiente Lohn
(annona celestis / remuneratio) fiir den emeritierten Soldaten (miles emeri-
tus), der treu seine Dienste (vigilia / excubia) geleistet hat. Gegner die-
ses Kampfes sind tiblicherweise die menschlichen Laster des Eremiten,
man spricht mit miélitia spiritalis, von einem geistigen Kriegsdienst.®”
Johannes, wenn sein Kampf auch nicht beschrieben wird, verliert. Statt
sich von seinen irdischen Bediirfnissen zu l6sen, ist es der Hunger, der
ihn schlieBlich zuriick in die monastische Gemeinschaft treibt: fames
imperat,®® bzw. redigit necessitas.®* Die eigenen Bediirfnisse, an denen
sich die spezifische Agonalitit des eremitischen Daseins figuriert, tiber-
nehmen die Handlungsmacht und zwingen Johannes zuriick zur mo-
nastischen Gemeinschaft.

Dass es gerade das Bediirfnis nach Nahrung ist, das ihn zur Strecke
bringt, iiberrascht nicht, denn als necessitas naturae® sind Hunger und
Durst auch fiir den standfestesten Monch in der Einsiedelei problema-
tisch:

Nihil enim ad usum ac necessitatem naturae conmunis praeter escam cotidianam ac po-
tum certum est peruenire. reliquae uero uniuersae materiae quantolibet studio atque amo-
re seruentur, alienae tamen ab humana indigentia etiam usu witae ipsius adprobantur.

Dimicareist im Mittelalter gerade auch fiir den >Glaubenskampf« iiberliefert, vgl. MLW
IIL, 5 (2003), s. v. dimicare, Sp. 663-664. Im Diskurszusammenhang vgl. auerdem
~ Johannes Cassian, Collationes, 5, 8, vgl. S. 106, Anm. 66.

60 Vgl. Anm. 43

6l Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 1-3, vgl. S. 101, Anm. 47.

Vgl. Johannes Cassian, Collationes, 1, 1, zur Semantik von militia spiritalis vgl. NGML,
s. v. militia, Sp. 496-503.

De Iohanne heremita, 6, 3,

" De Iohanne heremita, 8, 4.

65 Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 3, vgl. S. 101, Anm. 47.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

106 Katja Weidner

ideo que hoc uelut extra naturam existens non nisi tepidos ac male fundatos monachos
pulsat, quae autem naturalia sunt etiam probatissimos monachorum et quidem in solitu-
dine conmorantes adtemptare non desinunt. [...] cuius rei testes multa hominum milia
possumus inuenire, qui cum sub momento breuissimo dispersis omnibus substantiis suis
ita hanc eradicauerint passionem, ut ne tenuiter quidem ab ea pulsentur ulterius, nihilo-
minus [...] securi esse non ])ossunt.66

Hunger und Durst sind Bediirfnisse, die mit der menschlichen Natur ein-
hergehen und nur mit auBBerordentlicher Anstrengung bekdmpft werden
konnen.” Selbst im auBerordentlichen Fall ist der Eremit nicht vor dieser

necessitas sicher: securi esse non possunt. Die sorglose Sicherheit — Volo [...]

uiuere securus —,% wie sie Iohannes paroulus in seinem Wunsch eingangs

formuliert hat, kann es auch innerhalb dieses Diskurszusammenhangs
gar nicht geben. Die Antwort auf die vermessene, kimpferische Selbster-
michtigung des Johannes ist notwendigerweise eine absolute Niederlage:
Die kreatiirliche necessitas treibt ihn nach Hause, der Hunger hat gesiegt.
Dieses antiklimaktische Ende, das die Erwartungen des Lesers im Dis-
kurszusammenhang unterlduft, wird als exemplum habile® dabei iiber ei-
nen weiteren Intertext auf seine moralische StoBrichtung hin prézisiert.
Johannes, der ein Engel hitte werden wollen, wird wihrend seines (aus-
bleibenden) Kampfes zum grasfressenden Tier: Septem dies gramineo / uix
ibi durat pabulo.”® Sieben Tage isst Johannes wihrend seiner Anachorese
Gras, am achten kehrt er heim. Diese Modifikation, die bei keiner der

66 Johannes Cassian, Collationes, 5, 8. (»Nichts sonst ndmlich ist mit Gewissheit zum Le-
bensunterhalt und aufgrund der Bediirfnisse, die sich durch die allen Menschen ge-
meinsame Natur ergeben [necessitas omnis naturae, K. W], nétig auBBer tigliche Speise
und Trank. Alle iibrigen materiellen Giiter jedoch, mogen sie auch mit noch so groBer
Anstrengung und Hingabe gehiitet werden, sind menschlichen Grundbediirfnissen
fremd und stehen auBerhalb dessen, was die menschliche Natur benétigt. Dies wird
auch durch die Praxis des Lebens selbst bestitigt. Daher beschiftigen diese [iiberfliissi-
gen Giiter, G. Z.] nur die lauen und ungefestigten Monche. Welche Bediirfnisse jedoch
zur menschlichen Natur gehoéren, untersuchen unaufhérlich selbst die bewéhrtesten
Ménche und sogar diejenigen, die als Eremiten leben. [...] Als Zeugen hierfiir kon-
nen wir viele tausend Menschen finden, die, sobald sie in nur einem Augenblick ihr
gesamtes Vermogen verteilt hatten, diese Leidenschaft so mit der Wurzel aus threm
Herzen rissen, dass sie fernerhin nicht einmal mehr sanft von ihr gestreift wurden.
Dennoch: Sie konnen nicht [vor ihr, G. Z.] sicher sein [...].« Ubersetzung aus Ziegler
2011, 168-169, die Anmerkungen stammen aus der Ubersetzung von Gabriele Ziegler
bzw. von der Verfasserin.)

Zum Problem des Nahrungsaufnahme im Diskurszusammenhang vgl. Freiberger
2009, 197-212.

De Iohanne heremita, 3, 1-2.

De Iohanne heremita, 1, 3.

De Iohanne heremita, 6, 1-2, Ubersetzung im Appendix.

67

68

69
70

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 107

vorausgehenden Prosafassungen zu finden ist, ist intertextuell vor dem
biblischen Buch Daniel zu verstehen. Der Prophet deutet dem Konig
Nebukadnezar hier dessen Traum:

eicient te ab hominibus et cum bestiis feris erit habitatio tua et faenum ut bos comedes et
rore caeli infunderis septem quoque tempora mutabuntur super te donec scias quod domi-
netur Excelsus super regnum hominum et cuicumque voluerit det illud’*

Die Vermessenheit Nebukadnezars — ein bekanntes Motiv — wird von
Gott durch das tierische Exil bestraft, sieben Zeiten muss er Gras essen,
bis er die uneingeschrinkte Macht Gottes anerkennt.

Johannes lebt zwar nur sieben Tage bei Gras, die motivische Parallele
ist trotzdem manifest und das Buch Daniel so ein aufschlussreicher In-
tertext: Johannes hat seinen Gang in die Einsiedelei als Akt der Selbster-
machtigung gesehen und dessen positiven Ausgang — uiuere / secure sicut
angelus — in einem notwendigen Bedingungsverhiltnis zu seinem eigenen
Kampf. Kein Wort von Gott, kein Wort von Gottesdienst oder der Be-
reitschaft, auf einen Moment der Gnade warten zu wollen, die aullerhalb
seiner eigenen Agency anzusiedeln wire. Mit dem intertextuellen Hinweis
auf das Buch Daniel und die Bestrafung des vermessenen Nebukadne-
zar wird der eigentliche Fluchtpunkt der kleinen Episode offenbar: Not-
wendiges Ende des siebentégigen Fastens ist nicht etwa die himmlische
Ermachtigung des Mochtegern-Eremiten. Es ist Gott, der gibt, und nicht
der Eremit, der einen Anspruch formulieren diirfte. Wie Nebukadnezar
muss er diese Lektion erst mithsam lernen. Er muss den Ausschluss aus
der menschlichen (in diesem Falle monastischen) Gemeinschaft erleiden,
um, nach dieser BuB3e bekehrt, wieder ein Teil derselben werden zu diir-
fen.

V. Heilserwartung an der Klosterpforte

Johannes’ Scheitern an seinem eigenen missverstandenen Eremitenbe-
griff dient in De lohanne heremita nicht nur der bloBen Unterhaltung. Das

V' Biblia Sacra Vulgata, Dan 4, 22. (»Man wird dich aus der Menschheit ausstoBen und du
musst bei den Tieren des Feldes leben. Und Griinzeug wie den Stieren werden sie dir
zu fressen geben und mit dem Tau des Himmels werden sie dich benetzen und sieben
Zeiten werden iiber dich dahingehen, bis du erkennst, dass der Hochste iiber die Herr-
schaft bei den Menschen gebietet und sie verleiht, wem er will.«, Einheitsiibersetzung

[2016])

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

108 Katja Weidner

Gedicht ist ein exemplum habile’* und als solches nicht ohne eine gewisse
pragmatische StoBrichtung.

Anfang des 11. Jahrhunderts, also etwa zur angenommenen Entstehungs-
zeit des Gedichtes, gab es in Europa zwei eremitische Lebensmodelle:
>eremitische« Kloster mit einer vermehrten Schwerpunktsetzung auf den
Aspekt der Weltflucht — etwa die Kamaldulenser in Italien —, und einzel-
ne Benediktinermonche, die ihre Kloster zunehmend verlieBen, um in
Gruppen oder alleine ein eremitisches Leben zu fithren.”® Bekannt sind
diese Eremiten hauptsichlich iiber die traditionellen Ménche und Pre-
diger, deren Polemiken immer wieder iiberliefert sind,”* die genannten
eremitischen Lebensformen namlich standen im Konflikt mit der stabi-
litas loci der Benedicti regula und fithrten dementsprechend zu einigen
Konflikten.”

Das Gedicht ist vor dieser Spannung, wie sie auch etwa in verschiedenen
Heiligenleben dieser Zeit ausgehandelt wird,”® als eine Parodie auf das
eremitische Leben zu verstehen. Anhand der Erzihltradition vom klei-
nen Johannes, wie sie die Vitae patrum (noch keineswegs humoristisch)
abbilden, werden die Primissen des eremitischen Lebens ad absurdum
gefiihrt. Nach der Definition von Martha Bayless, wie sie sie angesichts
des textuellen Befundes speziell mittellateinischer Literatur entwirft, wire
das Gedicht somit als »social parody« zu verstehen:

In short, social parody satirizes something other than the literary text it parodies.
This dimension of social satire is undertaken in addition to, rather than as an
alternative to, the textual parody practiced in the work.””

Zwar wird die bekannte Erzidhltradition, wenn nicht konkrete Vorla-
ge, in ihrer narrativen Struktur abgebildet, der komisch-verzerrende
Aspekt des Gedichtes jedoch erhilt seinen hermeneutischen Horizont
aus dem gesamten Diskurszusammenhang der Wiistenvitererzihlun-
gen. Er zielt auf die rahmenpragmatische Komponente zeitgendssischer
Eremiten, die sich auf diesen Diskurs berufen.

An dieser Stelle wird das Motiv des Wartens signifikant. Im De lohanne
abbate folgt auf Exposition und Entscheidungsfindung der ersten fiinf

“ De Iohanne heremita, 1, 3.

3 Vgl. Fichtenau 21992, 327-346.

™ Vgl. Jestice 1997, 142-143.

7 Vgl. Vanderputten 2014, bes. 113-115.
70 Vgl. Vanderputten 2014, 116-126.

7 Bayless 1996, 4.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 109

Strophen eine einzige Strophe eremitischen >Kampfes<.”® Die letzten
sieben Strophen widmen sich der Riickkehr des Johannes, seiner er-
zwungenen Nacht vor verschlossener Klosterpforte und schlieBlich sei-
ner Reintegration in die monastische Gemeinschaft. In der Einsiedelei
hatte Johannes wenig Geduld bewiesen und nicht erkannt, dass selbst
beim idealen Eremiten der Kampf ein >sich-wiirdig-erweisen« ist.”" Es
ist ein innerer Kampf mit den eigenen Bediirfnissen, der vor allen Din-
gen ausdauerndes Warten (praestolary) auf einen Gnadenerweis Gottes
ist, welcher in jedem Fall auBerhalb der Handlungsmacht des Eremiten
bleiben muss. Die handlungsmaéchtige Entscheidung fiir die eremitische
Weltabkehr ist die Entscheidung fiir die besonders agonale Situation
im inneren Kampf, deren exzeptionelle Schwierigkeit in der mensch-
lichen Natur begriindet liegt — und nicht zuletzt auch in der absoluten
Unbestimmtheit des positiven Ausgangs. >Engel« zu werden ist keine
Selbstverstandlichkeit. Ob und wann dies geschehen mag, bleibt kon-
sequenterweise offen.

An diesem >heldenhaften< Warten entspinnt sich die Parodie. De Iohanne
heremita fokussiert damit die Gefahr falscher eremitischer Selbster-
michtigung gerade dadurch, dass es iiber Momente der Verzerrung
und Exposition das eremitische >Warten< humoristisch verkehrt. Es
ersetzt das >Warten< als den spezifischen >Kampf<« des Eremiten funk-
tional mit dem - iiberaus weltlichen — Warten vor der verschlossenen
Klosterpforte. Dementsprechend werden zwei Lebensmodelle iiber das
Motiv des Wartens einander gegeniibergestellt. Das Warten vor der
Pforte ermdéglicht dabei Riickschliisse auf die spezifische eremitische
Heilserwartung, die eigentlich hitte erfolgen sollen, zu der Johannes
allerdings nicht fahig war.

Die monastische Gemeinschaft, in die Johannes zuriickkehrt, wird
vor der Folie des Diskurszusammenhangs als Alternativmodell zum
eremitischen Leben prisentiert: Im Warten (tolerare® vor der Pforte
muss Johannes die geduldige Heilserwartung (praestolari) in der Ein-
siedelei und die Ausrichtung des eremitischen Lebens auf Gott sowie
die gleichzeitige Aufgabe der eigenen Agency auf ganz materielle Weise
im Gegeniiber mit dem widerwilligen Klosterbruder nachholen. Das

8 Vgl. De Iohanne heremita, 6.
& Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 1-3, S. 101, Anm. 47.
80" De Iohanne heremita, 10, 2.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

110 Katja Weidner

Brot (crustula),’' angesichts dessen Johannes nach seiner Aufnahme ge-
duldig die verdiente Schelte ertrigt (patienter ferre),** ist auch hier der
Lohn nach einer agonalen Situation — statt des Ddamonenkampfes und
der Selbsttranszendierung sind es allerdings hier harsche Worte. Das
einzige erfolgreiche Fasten, das lohannes parvulus leistet, ist unfreiwillig
und der Entscheidung seines Bruders geschuldet, ihm das Tor nicht
zu Offnen. Paradoxerweise ist es damit gerade die necessitas, und nicht
der Wunsch, sie zu bekdmpfen, die seinen (Riick-)Weg motiviert. Statt
der Weltabkehr sucht er die weltliche Gemeinschaft, und hinter der
Klosterpforte (ianua)®® warten so keine Engel, denn, um bis zur Him-
melspforte (celi cardines)®* zu kommen, hatte es ihm an Geduld gefehlt.
Das Brot (crustula), das als Lohn am Ende der Strapazen steht, ist erst
recht kein Himmelsbrot.®* Stattdessen erwartet ihn hier in der humo-
ristischen Pointe dieselbe Gemeinschaft, von der er sich nur wenige
Strophen zuvor abgekehrt hatte.

Die Logik des Gedichtes eroffnet so das gemeinschafiliche Klosterleben
als notwendige Konsequenz menschlicher Schwiche. Es ist ein alterna-
tiver Lebensweg, der potenzielle Gefahren eremitischen Heilserwerbs
fir willensschwache, wenig tugendreiche, alles andere als auBerge-
wohnliche Monche iiber Mechanismen sozialer Reglementierung wie
eben auch die gemeinschaftliche Arbeit —, der Johannes entgehen woll-
te, — im Zaum halt.

Im eremitischen Lebensmodell, gerade im Aspekt des ausharrenden
Wartens, ist immer auch das Potenzial des Scheiterns eingeschrieben.
Dies greift De Iohanne heremita auf, indem es den kleinen Johannes der
Erzihltradition an seiner eigenen Selbstiiberschitzung und den fehler-
haften Pramissen seiner Weltflucht notwendigerweise scheitern ldsst.
Iohannes parvulus — auBler in den zitierten Quellen gerade nicht fiir sein
Scheitern, sondern sein auBergewdhnliches Gehorsam bekannt®® —
wird zum exemplum habile des fiigsamen Zonobiten.®” Parodistisch ist
das Gedicht also nicht zuletzt auch deshalb, da es kontrastiv die Pramis-
sen des Wiistenviterdiskurses aufdeckt, verzerrt, und ins Leere laufen

De Iohanne heremita, 11, 3.

De Iohanne heremita, 11, 4.

De Iohanne heremita, 7, 1.

De Iohanne heremita, 9, 3.

8? Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 3, vgl S. 101, Anm. 47.
86 Vgl. Schulz/Ziemer 2010, 85.

87 Vgl. im 13. Jahrhundert etwa Odo von Cheriton, Parabolae, 173.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 111

lasst. Ein besonders kleiner Monch, der zumindest dem Namen nach
den idealtypischen Johannes Kolobos aufruft, scheitert im Verlauf des
Gedichts, bis seine iibermiBig heldenhaften Ambitionen unerbittlich
in der monastischen Gemeinschaft eingehegt werden. Dass es gerade
die Zugehorigkeit zum Kloster ist, die das Gedicht in seiner Parodie
erschlieBen kann, macht diese StoBrichtung nur umso deutlicher: Mit
dem parodierten Diskurs schlieBlich ruft es ndmlich nicht zuletzt ein
kulturelles Wissen auf,®® das im Benediktinerkloster in der Lektiire der
Vitae patrum ihren institutionalisierten Platz innehat.®’

De Iohanne heremita ist die Parodie einer eremitischen Heilserwartung,
wie sie gerade im 10. und 11. Jahrhundert in ihrer Problematik neu
verhandelt wird.” Vor diesem Hintergrund ist das Gedicht eine ge-
sellschaftliche Parodie (»social parody«) der zeitgendssischen Askese
in ihrer missverstandenen Selbsterméchtigung. Aus dem notwendigen
Scheitern des anachoretischen Kampfes entwickelt das Gedicht auf die-
se Weise im 11. Jahrhundert eine neue Notwendigkeit fiir z6nobitische
Gewohnlichkeit. Sei es die Exzeptionalitit eines Einzelnen oder die
Transgressivitit seiner Lebensfithrung, sei es die selbstbestimmt hand-
lungsmichtige Wahl eines Lebensmodells, das dem zonobitischen kon-
trdr gegeniiber steht: Vermeintlich >heldenhafte< Ambitionen, so die
Konsequenz, die der parodistische Schluss des Gedichts nahelegt, miis-
sen in den meisten Féllen an Selbstiiberschitzung und menschlicher
Gewohnlichkeit scheitern. Sie bediirfen der notwendigen Einhegung in
die monastische Gemeinschaft.

88 Die spezifische historische Kulturalitit der Parodie in ihrem Blick auf das Parodierte

- Text, Diskurs aber auch soziale Dimension — bedarf auch bei ihrer Rezeption eines
entsprechend spezifischen kulturellen Wissens. Insofern ist die Parodie immer auch
gemeinschaftsstiftend, vgl. Henkel 2016, 24.

89 Vgl. Anm. 17.

90 Vgl. Fichtenau 1992, 329-334.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

112

Katja Weidner

Appendix: eine deutsche Ubersetzung von De lohanne heremita®"

10

15

20

In gestis patrum ueterum
quoddam legi ridiculum,
exemplo tamen habile,
quod uobis dico rithmice.

Iohannes abba paruulus
statura, non uirtutibus,
ita maiori socio,
quicum erat in heremo,

»Volo« dicebat »uiuere
secure sicut angelus,
nec ueste nec cibo frui
qui laboretur manibus.«

Maior dicebat »moneo,
ne sis incepti properus,
frater, quod tibi postmodum
sit non cepisse sacius.«

At minor »qui non dimicat
non cadit neque superat«
ait et nudus heremum
interiorem penetrat.

Septem dies gramineo
uix ibi durat pabulo
octaua fames imperat,
ut ad sodalem redeat

Unter den Taten der alten Viter habe
ich etwas gelesen — etwas Lachhaftes,
doch taugt es als Beispiel —, das ich
euch in einem rhythmischen Gedicht
erzihle.

Moénch Johannes, klein von Gestalt,
doch nicht gemessen an seinen Tugen-
den, sprach so zu einem élteren (mai-
or) Mitbruder, der sich mit ihm zusam-
men im Kloster (heremus) befand:

»Ich will sorglos (secure) wie ein Engel
leben, ohne in den Genuss von Klei-
dung oder Speise zu kommen, die von
menschlicher Hande Arbeit geschaf-
fen wurde.«

Der Altere sagte: »Ich warne dich da-
vor, voreilig mit einem Vorhaben zu
sein, Bruder, das du bald darauf lieber
nicht begonnen hittest.«

Der Jiingere (minor) jedoch entgegnet:
»Wer nicht in den Kampf zieht, fallt
nicht, aber siegt auch nicht« und be-
gibt sich nackt in die abgeschiedene
Einode (heremus interior).

Sieben Tage ertréagt er mit Miihe dort
bei graserner Kost, am achten Tage
befiehlt es der Hunger, dass er zu sei-
nem Kameraden zuriickkehrt.

9 Zit. nach Ziolkowski 1998, 118-121. Ubersetzung K. W. Fiir Ubersetzungen in gebun-
dener Sprache vgl. Winterfeld 1912, 211-212; Langosch 21958, 143-145; Bechthum
1941, 48-50.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

25

30

35

40

45

50

Das Warten des Johannes parvulus

Qui sero clausa ianua
tutus sedet in cellula,
cum minor uoce debili
»frater,« apellat »aperi!

Iohannes opis indigus
notis assistit foribus

Ne spernat tua pietas,
quem redigit necessitas.«

Respondit ille deintus
»Iohannes factus angelus
miratur celi cardines.
ultra non curat homines.«

Iohannes foris excubat
malamque noctem tolerat
et preter uoluntariam
hanc agit penitentiam.

Facto mane recipitur
satisque uerbis uritur
sed intentus ad crustula
fert patienter omnia.

Refocilatus domino
grates agit ac socio.
dehinc rastellum bracchiis
temptat mouere languidis.

Castigatus angustia

de leuitate nimia,

cum angelus non potuit,
uir bonus esse didicit.

113

Dieser sitzt abends bei verschlossenem
Tor behiitet in seiner Monchszelle, als
der Jiingere mit schwacher Stimme
ruft: »Bruder, mach auf!

Hilfsbediirftig steht Johannes an der
gewohnten Tiir, lass dein Pflichtgefiihl
nicht den wegstoBen, den eine Notla-
ge zuriickgebracht hat.«

Jener antwortet von innen: »Johannes
ist zum Engel geworden und bestaunt
die Himmelspforte, Menschen kiim-
mern ihn nicht weiter.«

Johannes iibernachtet draufen und
erduldet eine schlimme Nacht. Er tut
diese Bulle iiber die hinaus, die er frei-
willig getan hatte.

Am Morgen wird er empfangen, aus-
giebig mit scharfen Worten zurecht-
gewiesen, aber bedacht auf ein Stiick
Brot ertrigt er alles geduldig

Mit neuer Energie dankt er Gott und
seinem Mitbruder. Von nun an ver-
sucht er auch bei miiden Gliedern
seiner Arbeit mit der Spitzhacke nach-
zugehen.

Fiir seine iibermiBige Unbestindig-
keit mit Drangsal bestraft, hat er, wenn
er auch kein Engel sein konnte, doch
gelernt ein guter Mann sein.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

114 Katja Weidner

Literaturverzeichnis

Hilfsmittel

Mittellateinisches Worterbuch bis zum ausgehenden 13. Jahrhundert
[MLW], hg. von der Bayerischen Akademie der Wissenschaften und
der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften, Miin-
chen 1976ff.

Novum Glossarium Mediae Latinitatis NGML]. Ab anno DCCC usque
ad annum MCC edendum curavit consilium academiarum consociat-
arum, Kopenhagen 19571f.

Walther, Hans: Lateinische Sprichworter und Sentenzen des Mittelalters
in Alphabetischer Anordnung, Teil 4: Q-Sil, Géttingen 1966 (Carmina
medii aevii posterioris Latina, Bd. 2).

Priméarliteratur

Biblia sacra. Iuxta Vulgatam versionem, hg. von Robert Weber / Roger Gry-
son, Stuttgart °2007.

Carmina Cantabrigiensia, hg. von Karl Strecker, Berlin 1926 (Scriptores
rerum Germanicarum in usum scholarum separatim editi, Bd. 40).
Die Benediktsregel. Lateinisch / Deutsch. Mit einer Ubersetzung der Salz-
burger Abtekonferenz hg. von P. Ulrich Faust OSB, Stuttgart 2009.
Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift, Gesamtausgabe, im Auftrag der
Deutschen Bischofskonferenz, der Osterreichischen Bischofskonfe-
renz, der Schweizer Bischofskonferenz u. a., vollstindig durchgesehe-

ne und iiberarbeitete Ausg., Katholische Bibelanstalt, Stuttgart 2016.

Evagrius: Vita beati Antonii abbatis, hg. als Teil der Vitae patrum in: Patro-
logia Latina 73, Sp. 127A-167.

Hieronymus: Vita S. Pauli primi eremitae, hg. in: Patrologia Latina 23,
Sp. 17-30A.

Johannes Cassian: Collationes, hg. von Michael Petschenig, Editio alte-
ra supplementis aucta curante Gottfried Kreuz, Wien 22004 (Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Bd. 13).

Johannes Cassian: De institutis coenobiorum, hg. von Michael Petschenig,
Editio altera supplementis aucta curante Gottfried Kreuz, Wien 2004
(Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Bd. 17).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes paroulus 115

Johannes Cassian: Unterredungen mit den Vitern, Teil 1: Collationes 1
bis 10, iibers. und erl. von Gabriele Ziegler, Miinsterschwarzach 2011
(Quellen der Spiritualitit, Bd. 5).

Odo von Cheriton : Parabolae, in: Les fabulistes latins. Depuis le siecle
d’Auguste jusqu’a la fin du moyen age par Léopold Hervieux, Bd. 4,
Paris 1896.

Rufinus: Historia monachorum sive De vita sanctorum patrum, hg. von Eva
Schulz-Fliigel, Berlin/New York 1990 (Patristische Texte und Studien,
Bd. 34).

The Cambridge Songs (Carmina Cantabrigiensia), hg. und iibers. von Jan
M. Ziolkowski, Tempe 1998 (Medieval & Renaissance Texts & Studies,
Bd. 192).

The Letters and Poems of Fulbert of Chartres, hg. und iibers. von Fre-
derick Behrends, Oxford 1976.

Vitae patrum sive historiae eremiticae libri decem, hg. in: Patrologia Latina
73-74.

Sekundarliteratur

Baron, Giinter: Fulbert von Chartres und seine Zeit im Spiegel seiner
Briefe. Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwiirde der
Philosophischen Fakultit der Julius-Maximilians-Universitit zu Wiirz-
burg, Berlin 1968.

Bayless, Martha: Parody in the Middle Ages. The Latin Tradition, Ann
Arbor 1996.

Bechthum, Martin: Beweggriinde und Bedeutung des Vagantentums in
der lateinischen Kirche des Mittelalters, Jena 1941.

Behrends, Frederick: The Letters and Poems of Fulbert of Chartres, hg.
und iibers. Von Frederick Behrends, Oxford 1976.

Bernt, Giinter: Carmina Cantabrigiensia, in: Lexikon des Mittelalters 2,
1983, Sp. 1517-1518.

Brunholzl, Franz: Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters,
Bd. 2, Miinchen 1992.

Dronke, Peter: The Medieval Poet and His World, Rom 1984.

Fichtenau, Heinrich: Lebensordnungen des 10. Jahrhunderts. Studien
iiber Denkart und Existenz im einstigen Karolingerreich, Miinchen
21992.

Frank, Karl Suso: Eremitentum, mittelalterliches, in: Lexikon des Mittel-
alters 3, 1986, Sp. 2129.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

116 Katja Weidner

Freiberger, Oliver: Der Askesediskurs in der Religionsgeschichte. Eine
vergleichende Untersuchung brahmanischer und friihchristlicher Text,
Wiesbaden 2009 (Studies in Oriental Religions, Bd. 57).

Graiver, Inbar: Asceticism of the Mind. Forms of Attention and Self-Trans-
formation in Late Antique Monasticism, Toronto 2018 (Studies and
Texts, Bd. 213).

Henkel, Nikolaus: Parodie und parodistische Schreibweise im hohen und
spaten Mittelalter. Lateinische und deutsche Literatur im Vergleich, in:
Seraina Plotke / Stefan Seeber (Hg.): Parodie und Verkehrung. For-
men und Funktionen spielerischer Verfremdung und spéttischer Ver-
zerrung in Texten des Mittelalters und der Frithen Neuzeit, Gottingen
2016 (Encomia Deutsch, Bd. 3), 19-43.

Jestice, Phyllis G.: Wayward Monks and the Religious Revolution of the
Eleventh Century, Leiden/New York/Koln 1997 (Brill’s Studies in In-
tellectual History, Bd. 76).

Langosch, Karl: Carmina Cantabrigiensia, in: Verfasserleikon 1, 1978,
Sp. 1186-1192.

Langosch, Karl: Hymnen und Vagantenlieder. Lateinische Lyrik des Mit-
telalters mit deutschen Versen, Darmstadt 21958.

Lehmann, Peter: Die Parodie im Mittelalter. Mit 24 ausgewahlten parodis-
tischen Texten, Stuttgart 21963.

Plotke, Seraina / Seeber, Stefan: Parodie und Verkehrung. Versuch einer
Anniherung, in: dies. (Hg.): Parodie und Verkehrung. Formen und
Funktionen spielerischer Verfremdung und spéttischer Verzerrung in
Texten des Mittelalters und der Frithen Neuzeit, Gottingen 2016 (En-
comia Deutsch, Bd. 3), 7-18.

Rigg, Arthur G. / Wieland, Gernot R.: A Canterbury classbook of the
mid-eleventh century (the >Cambridge Songs< manuscript), Ang-
lo-Saxon England 4, 1975, 113-130.

Schlechtriemen, Tobias: Konstitutionsprozesse heroischer Figuren, in:
Ronald G. Asch u.a. (Hg.): Compendium heroicum, publiziert vom
Sonderforschungsbereich 948 »Helden — Heroisierungen — Heroismen«
der Universitét Freiburg, Freiburg 7.6.2018, DOI: 10.6094/heroicum/
konstitutionsprozesse (letzter Zugriff am 18.11.2019).

Schulz, Giinther / Ziemer, Jiirgen: Mit Wiistenvitern und Wiistenmiittern
im Gesprich. Zugénge zur Welt des friithen Ménchtums in Agypten,
Gottingen 2010.

Schulz-Fliigel, Eva: Rufinus. Historia monachorum sive De vita sanctorum pa-
trum, Berlin/New York 1990 (Patristische Texte und Studien, Bd. 34).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 117

Szovérfly, Joseph: Labbé Jean et la politique ecclésiastique en France vers
Pan mil, in: Cahiers de civilisation médiévale 119, 1987, 263-265.
Szovérffy, Joseph: Secular Latin Lyrics and Minor Poetic Forms of the
Middle Ages. A Historical Survey and Literary Repertory from the
Tenth to the Late Fifteenth Century, Bd. 1, Concord 1992 (Medieval

Classics: Texts and Studies, Bd. 25).

Vanderputten, Steven: The Mind as Cell and the Body as Cloister. Abbati-
al Leadership and the Issue of Stability in the Early Eleventh Century,
in: Gert Melville / Bernd Schneidmiiller / Stefan Weitenfurter (Hg.):
Innovationen durch Deuten und Gestalten: Kloster im Mittelalter zwi-
schen Jenseits und Welt, Regensburg 2014, 105-126.

Winterfeld, Paul von: Deutsche Dichter des lateinischen Mittelalters in
deutschen Versen, hg. und eingel. von Hermann Reich, Miinchen 1913.

Ziolkowski, Jan M.: The Cambridge Songs (Carmina Cantabrigiensia), hg.
und iibers. von Jan M. Ziolkowski, Tempe 1998 (Medieval & Renais-
sance Texts & Studies, Bd. 192).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03

. httpsy//www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) Ixm.


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ULRIKE ZIMMERMANN

Young Men Among Roses?
Heroisiertes Warten in englischer Dichtung des 17. Jahrhunderts

I. Aktion versus Ausharren

Zur engen Verbindung zwischen Heldentum und Heldentat ist vieles
geschrieben und gesagt worden. Nicht zuletzt die popkulturelle Figur
des Action-Helden hat dazu beigetragen, dass die erste Assoziation mit
heldischem Verhalten die Tat ist — die entschiedene und entscheiden-
de, ohne Zogern und Zaudern, mutig und schlagkriftig. Das englische
Lehnwort scheint hier zum Eindruck der Tatkraft noch den moderneren
und populdren Ausdruck — action statt Aktion — zu liefern. Mit einem
Helden verbindet sich spontan das Dreinschlagen, nicht das Warten. Auf
heroische Aufgaben wartet man gemeinhin nicht. Hamlet, vielleicht der
grofite Zauderer der englischen Literatur, hitte wohl das Zeug zum Hel-
den, doch iiberlegt er viel zu lange und scheitert letztlich tragisch. Sein
Griibeln und Abwarten hat wenig Heroisches, allein seine intellektuelle
GroBe gepaart mit seiner Abkunft und seinem verhéngnisvollen Tod er-
offnen hier heroisches Potenzial.

Auch in der Dichtung des 17. Jahrhunderts' mag der Gedanke an posi-
tiv konnotiertes, gar an heroisiertes Warten nicht unbedingt naheliegen.
Vielleicht — in Anlehnung an deutsche Barockdichtung und ihre hiu-
figsten Motive — kommt zuerst das vielfach gebrauchte carpe diem in den
Sinn, das im Grunde das Gegenteil von Warten postuliert. Ein bekann-
tes und vielzitiertes Gedicht des Dichters und Politikers Andrew Marvell
(1621-1678), To his Coy Mistress, beginnt mit dem Reimpaar »Had we
but World enough and Time, / This coyness Lady were no crime.«?
Der Sprecher macht von Anfang an klar, dass er und seine Adressatin,
die titelgebende sprode Geliebte, eben gerade nicht genug Zeit haben

' Barock als literarischer Epochenbegriff lisst sich auf Kontinentaleuropa, nicht un-

bedingt aber auf die britischen Inseln anwenden, auch wenn es parallele oder zu-
mindest vergleichbare Stromungen und Tendenzen in den Literaturen gibt. Wegen
unterschiedlicher historischer, sozialer und religioser Folien, etwa der Erfahrung des
DreiBigjihrigen Krieges (1618-1648) auf dem Kontinent und dem English Civil War
(1642-1651), muss hier differenziert werden.

2 Gardner 1985, 250.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

120 Ulrike Zimmermann

und lieber den Tag nutzen sollten: Sie solle sich ihm daher moglichst
ohne Verzug hingeben. Das Gedicht widmet sich der Fantasie, was das
Paar alles tun konnte, wenn denn die verfiigbare Zeit unbegrenzt wire.
Der Sprecher schildert konjunktivisch alle méglichen Aktivitidten des
Zeitvertreibs und verspricht, dass er sich unendlich lang in einem Schon-
heitskatalog fiir seine Dame ergehen konnte, iiber die 46 Verszeilen des
Gedichts, das schlieBlich in das finale Reimpaar miindet: »Thus, though
we cannot make our Sun / Stand still, yet we will make him run.<®

Da der Sprecher nicht in der Lage ist, die Zeit aufzuhalten, will er sie
zum Trotz beschleunigen, das hei3t hier intensivieren, erlebnis- und ge-
nusshaft verdichten. Er will alles, und zwar jetzt. Hier soll nicht gewartet
und nicht lange gefackelt werden, wobei das Gedicht nie klirt, ob der
Wunsch des Sprechers nach seinem pointierten Gedichtende wirklich
in Erfiillung geht; es bleibt beim Appell. Eine Selbstiiberhohung — wir
werden als Liebespaar die Sonne beschleunigen, wenn wir ihren Lauf
schon nicht anhalten kénnen - ist mitgedacht. Der Sprecher des Gedich-
tes stilisiert sich als transgressiv, weil er eben nicht nur die sprode Ge-
liebte iiberreden will, sondern gleichzeitig die Zeit zu beeinflussen sucht,
die sich doch nicht biegen lisst. Seine trotzige, widerstindige Haltung
gegen das Unabinderliche — gegen das Altern, das Vergehen der Zeit,
die Weigerung der Frau — wird erst in der Sprache des Gedichts moglich
und sichtbar.

Marvells Gedicht mag als Folie zum Nachdenken iiber das Warten und
den rhetorischen Umgang mit der Wartezeit dienen. Letztlich ist, trotz
dem energischen Duktus und dem scheinbar nicht endenden Redefluss
des Gedichts der Sprecher zum Warten gezwungen, denn die Geliebte
bewegt sich nicht, ist ihm zumindest im Zeithorizont des Sprechens nicht
zu Willen, denn sonst existierte der Sprechanlass und damit das Gedicht
nicht. Fiir die folgenden Uberlegungen, wie diese hier in Dichtung ge-
fasste Renitenz gegen die Umstdnde und Zeitldufte als latent heroische
Aktivitdt zu werten ist, gilt es festzuhalten, dass in der Dichtung eine
Selbststilisierung der Sprecherfiguren und ihres Wartens moglich wird,
die auch das Potenzial zur Selbstheroisierung hat. Der hyperbolische
Duktus des Sprechers von To His Coy Mistress iberwindet Zeit und iiber-
briickt Entfernungen — so wird die Geliebte etwa am indischen Ganges
auf der Suche nach Edelsteinen imaginiert (6-7), der sie sich ausgiebig
widmen konnte, wenn, ja wenn eben geniigend Zeit wire. Diese rhetori-

3 Gardner 1985, 252.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 121

sche Geste scheint hier agonal aufgeladen zu sein und damit zumindest
heroisches Potenzial zu besitzen. Alles, was der Sprecher in diesem Mo-
ment tun kann, tut er: durch Sprache iiberzeugen, oder es zumindest
unter Aufbietung aller verfiigbaren Energie versuchen.

Vor dieser Folie sollen im Folgenden an drei Gedichtbeispielen Heroi-
sierungsstrategien des Wartens aufgezeigt werden. Neben der Idee des
barocken carpe diem, das ein gewisses Mal3 an Eindringlichkeit geradezu
herausfordert und das sich notwendigerweise mit dem Verstreichen der
Zeit befasst, ldsst sich in englischen Gedichten der Frithen Neuzeit ein
weiterer Strang beobachten, der etwas genauer herauspripariert werden
muss. Er hingt wohl zusammen mit einer Entwicklung, die etwa in den
70er Jahren des 16. Jahrhunderts ihren Ausgang nahm, und wird nicht
in erster Linie von der hektisch-eindringlichen carpe diem-Rhetorik cha-
rakterisiert, sondern von mehr Ruhe, auf den ersten Blick vielleicht sogar
triigerischem Stillstand. Ein Hinweis auf ein ikonisches Bild, das den Ti-
tel dieses Artikels inspiriert hat, mag an dieser Stelle der Verdeutlichung
dienen. Es handelt sich um eine Miniatur aus dem Jahr 1588, genannt
Young Man among Roses und gefertigt von dem elisabethanischen Mini-
aturenmaler und Siegelschneider Nicholas Hilliard (etwa 1547-1619).
Der »Jiingling unter Rosen« ist das bekannteste Kunstwerk aus Hilliards
Hand und vielleicht die bekannteste Miniatur {iberhaupt aus dieser Zeit.*
Sie befindet sich heute im Victoria and Albert Museum in London. Sie ist
ungefihr dreizehn auf sieben Zentimeter groB und die einzige erhaltene
Miniatur aus Hilliards Werk, die eine ovale Form hat. Das mag mit ih-
rem moglichen Gebrauch zu tun haben, sie konnte etwa in einen Spiegel
eingelassen gewesen sein. Der »Jiingling unter Rosen« versinnbildlicht
wie kaum ein anderes visuelles Werk eine bestimmte Spielart elisabetha-
nischer héfischer Kultur (oder, wie die Website des Victoria and Albert
Museum es in der Werkbeschreibung formuliert, »[i]t epitomises the ro-
mantic Elizabethan age [...]«).” Dargestellt ist ein junger Mann, der an

* Fiir eine ausfithrliche Darstellung von Hilliards Leben und Werk s. zum Beispiel das
fiinfte Kapitel in Strong 1983. Eine Reproduktion der Miniatur (in SchwarzweiB) fin-
det sich ebd., 102.

Der Satz findet sich in der Kurzbeschreibung der Miniatur in der Sammlungsdaten-
bank des V&A: »Young Man among Roses«, https://collections.vam.ac.uk/item/
017315/young-man-among-roses-portrait-miniature-hilliard-nicholas/. Er ist in sei-
nem Gebrauch des Adjektivs »romantic« eher missverstandlich, weil dieses als literar-
historischer Begriff nicht in der Weise auf das elisabethanische Zeitalter anwendbar ist.
Die Verehrung der Konigin war ein Ausdruck der hofischen Kultur und ihrer Insze-
nierung.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

122 Ulrike Zimmermann

einen Baum gelehnt steht. Seine ldssige Position mit dem Gewicht auf
dem linken Standbein - das Spielbein kreuzt er auf Héhe der Wade da-
riiber — ldsst vermuten, dass er sich so schnell nicht in Bewegung setzen
wird. Er trigt die Farben der Konigin Elisabeth I., schwarz und weiB,
und ist umgeben, ja nahezu umrankt von Zaunrosen. Diese eglantine rose
oder sweetbriar genannte Rose war eines der Symbole von Elisabeth I.
Die rechte Hand des jungen Mannes liegt auf seinem Herzen: Mit dieser
Geste erklirt er seine Treue und Hingabe gegeniiber der K6nigin. Mo-
dell und Kiinstler diirften den symbolischen Gehalt des Bildes gemein-
sam entwickelt haben. Die sich oben im Bild befindende Inscriptio ist
ein Zitat aus Lukans De Bello Civili (39-65). »Dat poenas laudata fides«
verweist darauf, dass Treue, obwohl (oder gerade weil) sie vielfach ge-
priesen wird, auch Schmerz verursacht. Vermutlich handelt es sich bei
dem dargestellten jungen Mann um Robert Devereux, den Zweiten Earl
von Essex (1566-1601). Essex gehorte zu den Hoflingen Elisabeths I. Er
war seit Mitte der 1580er Jahre an ihrem Hof und seit 1587 einer ihrer
Favoriten. Seit 1593 war er Mitglied des Privy Council, geriet in den Fol-
gejahren aber immer wieder in Konflikte mit der Konigin, weil er dazu
neigte, ihre Weisungen zu ignorieren. Als Lord Lieutenant of Ireland®
versagte er im Neunjihrigen Krieg (1593-1603) und schloss einen un-
giinstigen, fiir England nachgerade peinlichen Waffenstillstand. Gegen
den ausdriicklichen Willen der Konigin kehrte er nach London zuriick,
wo er unter Hausarrest gestellt wurde. Nach der Aufhebung des Haus-
arrestes zog er mit einigen Adligen in die City von London, um eine Au-
dienz bei Elisabeth I. zu erzwingen. Eine derartige Handlung fiel jedoch
unter Hochverrat; Essex wurde der Prozess gemacht, und im Februar
1601 wurde er im Tower enthauptet. Auf der Miniatur ist er nichtstuend
dargestellt, jedenfalls auf den ersten Blick. Dieses Nichtstun hat zweifel-
los eine soziale Funktion als Alltagspraxis; es zeigt etwa Zugehorigkeit,
Loyalitit oder Gefolgschaft an. Der »Young Man Among Roses«, der
eigentlich nur elegant gekleidet herumzustehen scheint, fithrt genau das
vor. Seine Pose ist melancholisch und damit charakteristisch fiir die spét-
elisabethanische Zeit.

Der Earl of Essex wurde als temperamentvoll und cholerisch, aber auch
als melancholisch beschrieben. In seinem Fall ist dies als Ausdruck sei-
ner Unzufriedenheit zu verstehen. Eigentlich galt Melancholie als eine
Krankheit, doch wurde sie durch neoplatonische Einfliisse vom Konti-

% Diese Amtsbezeichnung entspricht etwa der eines Gouverneurs.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 123

nent zu einer Art Auszeichnung fiir besonders hochstehende Personlich-
keiten. Nur jemand, der mit entsprechendem Intellekt und Sensibilitéit
ausgestattet war, konnte iiberhaupt melancholisch werden.” In der elisa-
bethanischen Zeit wurden verschiedene heroische Lebensentwiirfe und
moglichkeiten fiir den Adel diskutiert.® Das Modell des Militirhelden,
der sich auf dem Schlachtfeld durch seine Kérperkraft und Tapferkeit fiir
die Monarchin beweisen kann, verlor in der zweiten Hilfte des 17. Jahr-
hunderts dann langsam, aber merklich an Relevanz. Die Bildung eines
friihmodernen Staatswesens brachte eine sozio-politische Dynamik mit
sich, die die Handlungsautonomie der Aristokratie und deren bislang ei-
nigermallen selbststindige Akteure zunehmend infrage stellte. Jakob I.
inszenierte sich nach seiner Thronbesteigung entsprechend weniger als
militdrischer Kdmpfer (mit Potenzial, zum Helden der Tat zu werden),
sondern eher als Gelehrter.” Ab den 1580er Jahren wurde Melancholie
am Hof Elisabeths I. zum Statussymbol; der Hofling war nicht unbe-
dingt Ritter, der sich zumindest theoretisch noch auf dem Schlachtfeld
beweisen konnte — wobei er dies am besten in Sichtweite des Monarchen
zu tun hatte, was bei einer Konigin, die nicht selbst in die Schlacht zog,
ohnehin nicht durchfithrbar war — sondern melancholy courtier. An einem
zunehmend instabilen Kénigshof (die Instabilitit hat nicht zuletzt mit der
unsicheren Nachfolge zu tun, da Elisabeth I. ja keine Erben hinterlieB3),
an dem das Vorfithren von ritterlichen Fahigkeiten immer weniger ge-
fragt war, fand ein Paradigmenwechsel von der Tat zum Aushalten und
Durchhalten statt, der sich unter anderem in der Mode der Melancholie
niederschlug. Diese hofische Kultivierung der Melancholie scheint auf
den ersten Blick, wie Schliiter bemerkt, ' kontrir zu heroischen Vorstel-
lungen zu sein, aber sie ist eine Art der Selbststilisierung, die das Be-
sondere und Exzeptionelle herausstellt, eine Markierung des edlen und
intellektuell hochstehenden Mannes, der sich einsam der Kontemplation

7 S. zu dieser Entwicklung Schliiter 2014, besonders 39, und zu den Zusammenhin-

gen von heroischem und melancholischem self-fashioning unter den jungen Hoflingen
Elisabeths I. den gesamten Aufsatz.
In der ersten Forderphase des Sonderforschungsbereichs 948 hat sich das Teilpro-
jekt C2, »Konkurrierende Modelle des Heroischen in England und Frankreich ca.
1580-1630 im Vergleich: Herrscher, Krieger, Martyrer, Glaubenskampfer« mit dieser
Krise beschiftigt, s. www.sfb948.uni-freiburg.de/de/teilprojekte/foerderphasel/pbc/
tpc2/index.html?page=1.

9 S, Asch 2013, 295-296.

10§ Schliiter 2014, 38. Wohlgemerkt geht es hier nicht um eventuell authentische Gefiih-
le, sondern um ihre Darstellung und Kultivierung.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

124 Ulrike Zimmermann

widmet und zugleich zwischen Loyalitit zur Monarchin und dem Aus-
druck eigener Unzufriedenheit oszillieren kann, ohne dabei in Aktivitit
verfallen zu miissen.

Dieses Verharren!! in einem Zustand, der nicht aufgel6st werden kann,
vielleicht auch eine bewusste In-Aktivitit, die sich gegen den Druck der
Zeit (wobei das Hauptproblem ist, dass sie eben nicht zu vergehen scheint
und damit den Menschen auf sich selbst zuriickwirft), der Umgebung,
des Sozialen richtet, findet ihre Auspragung auch in der Dichtung, aber
natiirlich thematisch ausgeweitet. Im Folgenden geht es um die figurative
Pose des Verharrens, das melancholisch sein kann, aber nicht muss. Da-
bei lassen sich kurz gefasst zwei Motive ausmachen: zum einen religiose
Wartezustinde im weitesten Sinne. Hierbei geht es etwa um das Warten
auf die Erlosung und das ewige Leben, oder, chronologisch davor, iiber-
haupt um das mehr oder minder geduldige Warten im Glauben auf eine
Antwort Gottes. Des Weiteren findet sich die Inaktivitit des Wartens auf
Erfiillung in der Liebesdichtung — ein Motiv, das sich seit Petrarca in ver-
schiedenen Spielarten durchgesetzt hat. Warten verbindet sich hier nicht
mit Passivitdt und Schweigen, sondern mit Sprechen und mit Dichten.
Aus diesem Grunde sollen auch die Autoren der Beispieltexte einbezo-
gen werden und nicht nur, wie gemeinhin iiblich, die Sprecher.12

Il. Warten auf Gott: John Donne, Batter my heart

Als erstes Beispiel soll ein Gedicht herangezogen werden, das die beiden
Felder aufs Innigste miteinander verbindet: das »Holy Sonnet« Batter my

I Im Sinne der Typologie Ulrich Brocklings ist hier von der zweiten Kategorie, dem
Nicht-Aufgeben, wesentlich die Rede, doch passen sich die vorliegenden Beispiele
nicht ganz glatt ein. Das Element der Liebestreue spielt — mit der Ausnahme von
Henry King, wo es aber auch abgewandelt ist — eine weniger prominente Rolle, dafiir
ist das Aushalten von nicht vorhandener, aber erwiinschter und erwarteter Reaktion
deutlicher.

Im Deutschen ist bei Dichtung hdufig vom »lyrischen Ich« die Rede, was im vorliegen-
den Zusammenhang nicht recht zu passen scheint. Zum einen hat sich der Ausdruck
»lyrical I« in der englischsprachigen Forschung aus guten Griinden nicht durchgesetzt
(er klingt nach wie vor nicht eben idiomatisch). Zum anderen handelt es sich in den
vorliegenden Beispielen nicht um lyrische Sprechsituationen im engeren Sinne. Es
bleibt hier also bei dem Hilfsbegriff des Sprechers. Was die Genderzuschreibung be-
trifft, werden fiir die vorliegenden Interpretationszwecke, die die Autorenbiographien
miteinbeziehen, ménnliche Sprecher heuristisch gesetzt, immer im Wissen, dass dies
gerade bei John Donne zu kurz greift.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 125

heart von John Donne (1572-1631). Es ist ein Ausdruck religioser Sehn-
sucht, die in die Sprache von Liebesdichtung gekleidet ist. John Donne
ist sicher der bekannteste der sogenannten metaphysical poets des 17. Jahr-
hunderts. Ihr dichterisches Werk ist gekennzeichnet von einer spieleri-
schen, iiberbordenden Freude an extrem weit gespannten Metaphern,
den conceits (concetti), die moglichst auseinanderliegende Bereiche der
Vorstellung zusammenzuspannen suchen. Viele von ihnen teilen auBer-
dem eine Neigung zu unregelmiBiger Metrik, zu elliptischer oder grund-
satzlich eigenwilliger Syntax und zum héufigen Gebrauch von Paradoxa.
Die metaphysical poets waren keine Schule oder Bewegung, die sich selbst
diesen Namen gegeben hitte. Vielmehr ist der Terminus eigentlich ein
kritisch-abwertender, der insbesondere von Samuel Johnson im 18. Jahr-
hundert verwendet und so verbreitet wurde. Nicht zuletzt wegen ihrer
Sperrigkeit waren die metaphysicals insbesondere der klassizistisch ge-
prégten, spiteren Generation von Dichtern ein Griuel. Sie gerieten in
Vergessenheit und wurden erst wieder kanonisch, nachdem T. S. Eliot
sie fiir die Moderne wiederentdeckt hatte.'

Als junger Mann lieB sich John Donne in melancholischer Pose malen,
mit viel Schwarz in der Kleidung vor dunklem Hintergrund, mit offenem
Kragen, generell ein wenig zerfleddert wirkend. Die kaum erkennbare
Inschrift konnte ein abgewandeltes Zitat aus dem 18. Psalm sein, »Illu-
mina tenebr[as] nostras domina«, »Illuminate our darkness, lady«, was
durch das Ersetzen von »domine« durch »domina« auf ein Liebesthema
verweisen konnte, aber das wire wohl doch zu blasphemisch gewesen.'*
Das Bild zeigt jedenfalls einen jungen Mann, fiir den an diesem Punkt in
seinem Leben noch nicht klar war, ob er Jurist oder Soldat werden wiir-
de, und der dann Dichter und Geistlicher wurde, dessen Leben also sich
im Grunde vom Potenzial zur Tat hin zu eher kontemplativer Titigkeit
entwickelt hat. John Donne entstammte einer katholischen Familie, was
zu seinen Lebzeiten nicht nur ein Hemmschuh, sondern hochgefihrlich
war, und schaffte es, sich nach einer juristischen Ausbildung, die er nicht
abschlieBen konnte, weil ihm als Katholiken das Leisten des oath of alle-
giance verwehrt war, als Schriftsteller und Dichter zu etablieren.!® Nach

Zu der Geschichte der Bezeichnung sei die noch immer wunderbar zu lesende, kom-
pakte Einfithrung von Gardner 1985, 15-29 empfohlen; auerdem Targoff 2008, 1-6.
Das Portrait ist das Lothian oder Newbattle Portrait genannte Bild, das sich heute in der
National Portrait Gallery befindet. Fiir eine kurze Erlduterung s. etwa Greer 2006.

So hat er etwa Robert Devereux, den Earl of Essex, auf Reisen nach Cadiz und auf die
Azoren begleitet.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

126 Ulrike Zimmermann

Jahren der sozialen und finanziellen Unsicherheit wurde John Donne
schlieBlich Mitglied der Anglikanischen Kirche (1615), eine Konversion,
die von der Kiritik viel diskutiert wurde, die er sich aber nicht leicht ge-
macht hatte. Sein Schreiben wurde religioser, und auf dem Hohepunkt
seiner Karriere, als Dekan der St Paul’s Cathedral, in den letzten zehn
Jahren seines Lebens, entwickelte er sich zum wohl besten Prediger sei-
ner Zeit. Das Beispielgedicht gehort zur Gruppe der neunzehn »Holy
Sonnets«, die 1633 veroffentlicht wurden. Es existieren aber auch iltere
Manuskriptversionen davon. Das »Holy Sonnet« 14 Batter my heart ent-
stand vermutlich um 1609/10, also vor Donnes Ubertritt zur anglikani-
schen Kirche.

Das zentrale Bild des Sonetts ist ein handwerkender Gott, der vom Spre-
cher aufgefordert wird, an ihm titig zu werden. Der Sprecher bittet Gott,
mit den Feinarbeiten an ihm aufzuhoren: Bildfelder, die zu einem Gold-
schmied oder Feinmechaniker passen wiirden, werden hier verwendet.
Noch klopft Gott, haucht an, poliert und versucht zu reparieren: »As
yet but knocke, breathe, shine, and seeke to mend« (2).16 Stattdessen
solle er den Sprecher komplett erneuern und seine Kraft lieber darauf
verwenden, ihn zu brechen, kriftig darauf zu pusten und ihn (wie ein
Stiick Metall oder Ton) zu brennen. Der Sprecher sieht sich aber nicht
ausschlieBlich als Werkstiick, sondern spricht von sich auBerdem durch-
gehend in Bildern einer belagerten Stadt. Ein Rammbock (»battering
ramc), der schon in der ersten Zeile iiber das verwendete Verb »to bat-
ter« ins Spiel kommt — »Batter my heart, three person’d God« (1) —, ist zu
John Donnes Zeit tatsdchlich schon eine anachronistische Waffe, aber
eine extrem gewaltige. Das ganze Sonett ist verblastig, der erhoffte An-
griff Gottes wird auch als ein Angriff durch Worte imaginiert. Am Ende
des Gedichtes vermischen sich die Spuren explizit erotischer Lyrik des
friiheren Donne mit dem Wunsch, in Gott aufzugehen. Gott wird hier
in Bildern des Geliebten gefasst, der vom Sprecher Besitz ergreift. Die-
ser kann nur frei sein, wenn er von Gott gefangen gesetzt wird — »Take
mee to you, imprison mee, for I, / Except you’enthrall me, never shall
be free« (12-13), und in einem zweiten, direkt folgenden Paradoxon,
nur keusch, wenn Gott ihn iiberwiltigt: »Nor ever chast, except you
ravish mee.« (14) Wenn Gott der Geliebte in einem erotisch aufgela-
denen Gedicht ist, tritt der Sprecher an den Platz, der in der Rhetorik
dieser Texte normalerweise von der Frau (der Adressatin) gefiillt wird.

16 Das Sonett wird zit. nach Gardner 1985, 85-86.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 127

Die Amalgamation von religiéser mit erotischer Liebe und der entspre-
chenden, hdufig zwischen beiden Feldern oszillierenden Bildlichkeit ist
natiirlich nicht neu und schon gar keine Erfindung John Donnes. Wich-
tig im aktuellen Zusammenhang ist die Tatsache, dass Gott im Sonett
der einzige ist, dem Agency zugeschrieben wird, und zwar ohne Zweifel
eine gewalthafte. Der Sprecher des Sonetts muss allerdings zwangslau-
fig in einem spirituellen wie gefihrdeten Wartezustand verharren, denn
Gott macht jedenfalls im kleinen Rahmen des Sonetts dezidiert keinen
Gebrauch von seiner Handlungsmacht. Er muss vielmehr wiederholt
und insistierend in immer drastischeren Bildern vom Sprecher zum
Handeln aufgefordert werden, doch es passiert — nichts. Seit der zwei-
ten Zeile ist klar, dass »as yet« (noch) Gott weiterhin quasi in aller See-
lenruhe den Feinmechaniker gibt. Uber vierzehn Zeilen erstreckt sich
der Redefluss des Sprechers, ohne dass eine Antwort kdme. Ihm bleibt
nichts anderes, als eben zu sprechen. Sein Warten ist kein schweigendes
Warten, sondern wird zu einer widerstdndigen, ja widerborstigen Titig-
keit, die aufgeht in Metaphern, die zeigen, wie schwer dieser Zustand
auszuhalten ist. Unter welchem Druck der Sprecher des Sonetts steht,
zeigt sich nicht zuletzt im Ton, den er Gott gegeniiber anschlidgt. Zum
einen ist es ein sehr vertrauter Tonfall, man kennt sich gewissermaBen
und greift auf eine schon lange andauernde Beziehung zuriick: »I [...]
Labour to’admit you« (5-6) deutet darauf hin, dass sich der Sprecher
schon ldnger anstrengt. Das Sonett ist voller Imperative, energische wie
vertraute Aufforderungen, die an Gott gerichtet sind. Die Erwartung
der Titigkeit Gottes ist hier keineswegs eine demiitige Haltung. Wer
mit Gott so wenig unterwiirfig reden kann und zugleich erklart, dass
Gott ihn sich doch ziigig unterwerfen solle, hat nicht unbedingt eine
besonders bescheidene Sprecherposition inne. Flehentliches Dringen
schwingt hier durchaus mit, doch verfiigt der Sprecher auch iiber ein ge-
riittelt MaB3 an intellektuellem Selbstbewusstsein, wihrend er sich in die
Verfiigungsgewalt Gottes begibt: Es liegt in der Verantwortung Gottes,
dafiir zu sorgen, dass der Sprecher seinen hoheren Zweck, frei und rein
im Glauben zu sein, erfiillt. Warten auf Gott ist bei John Donne alles
andere als sinnlose Inaktivitdt. Es wird durch die Tatigkeit des Dichtens
an sich aufgewertet, aber auch durch die Stilisierung des Wartenden als
(potenziell heroisch) Tiétigen. Warten ist hier agonal zu verstehen und
erhilt so ein heroisches Momentum.

Timothy George merkt in einem geistlichen Text {iber die Donne-Lek-
tiire in der Fastenzeit an, dass Donne in diesem Sonett letztlich iiber sich

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

128 Ulrike Zimmermann

selbst schreibe, und iiber den »holy discontent of waiting for an answer
that does not come«.!” Hier wird die Unzufriedenheit, die sich im Ge-
dicht ausdriickt, selbst schon als heilig aufgewertet. Ohne ganz so weit
zu gehen, lésst sich bemerken, dass die erzwungene Inaktivitit sicher
kein Kleinmut ist. Der Zustand des unzufriedenen Ausharrens ist aber
auch keine Heroik der Tat, sondern des Aushaltens und Insistierens. Es
ist bemerkenswert, dass sich bei aller Demut der Sprecher als individu-
ell wichtig zeichnet; es ist immerhin ein gewaltiger Aufwand, den Gott
doch bitte alsbald mit ihm treiben mége. Nicht zuletzt ist der Sprecher,
wenn man die Bildlichkeit des handwerkenden Gottes ernst nimmt, das
Schmuckstiick, das Artefakt des Kunsthandwerkers. Dies ist kein schwa-
ches, kleinmiitiges, resigniertes Warten.

Die Einnahme des Menschen, Korper und Geist durch Gott erfolgt im
Tod, und John Donne war, selbst fiir seine Zeit, besessen davon. In sei-
nen letzten Lebensmonaten war er damit beschiftigt, sein eigenes Denk-
mal vorzubereiten; ein Portrait von sich selbst im Leichentuch bewahr-
te er auf, und seine Gedenkstatue in seiner Kirche St. Paul’s zeigt ihn
ebenfalls so. Seine Selbststilisierung scheint nicht nur mit einer gewissen
Unerschrockenheit, sondern auch mit personlichen Opfern verbunden:
Schon schwer krank, gestand Donne seinem Freund George Garrard,
dass er am liebsten wihrend der Predigt auf der Kanzel sterben wiirde.
Das ist ihm zwar nicht gelungen, doch seine letzte Predigt im Februar
1631, eine ausfiihrliche Betrachtung iiber die menschliche Sterblichkeit,
hinterlieB eindriickliche Erinnerungen bei der Nachwelt; die Zuhorer
sollen sich beim Anblick des todkranken Dechanten gefragt haben: »Do
these bones live?«!® In der Warteposition, nun nicht mehr auf eine fern-
liegende Erlosung, sondern auf den unmittelbar bevorstehenden eigenen
Tod, hat es sicher etwas Exzeptionelles, unerschiittert die Fassung zu be-
wahren. Heroisches Aushalten, nicht das von Passivitit gekennzeichnete
Erdulden, ist damit in die Biographie wie in die dichterische Arbeit John
Donnes eingeschrieben. Er und sein Sprecher im Sonett haben ihr im-
menses Durchhaltevermogen gemeinsam, und ihre gefasste Tapferkeit,
mit der sie in ein Gesprich, ja eine Debatte mit Gott selbst gehen.

v George 2014.
8 Diese Episoden von Donnes Lebensende finden sich zahlreich in der Literatur, s. z.B.

Targoff 2008, 154-156, und Targoff 2016.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 129

lll. Die Elegie: Henry King, The Exequy

Im zweiten Beispiel, einem Trauergedicht eines Zeitgenossen und Freun-
des Donnes, Henry King (1592-1669), der ebenfalls Geistlicher und Bi-
schof von Chichester war, geht es in dhnlicher Weise um das Warten auf
den eigenen Tod, ja sein Herbeiwiinschen nach dem Tod seiner gelieb-
ten Ehefrau Anne, die er 1617 geheiratet hatte und die 1624 verstarb. The
Exequy. To his Matchlesse never to be forgotten friend ist ein langeres Gedicht,
zu erwarten fiir eine Elegie. Daher sollen im Folgenden einige Verszeilen
daraus zur knappen Illustration herangezogen werden. Der Text beginnt
einigermaflen konventionell mit einer Anrede an die Verstorbene:

Accept thou shrine of my dead Saint,
Instead of Dirges this complaint;

And for sweet flowres to crown thy hearse,
Receive a strew of weeping verse

From thy griev’d friend [...]"

Der dichterische Ausdruck von Trauer dient hier — auch das noch kon-
ventionell - als Ersatz fiir Blumenschmuck beim Begrébnis und ist (so-
fern man etwa Horaz folgt) auf jeden Fall bestindiger als dieser. Der
Sprecher des Gedichtes fahrt mit der Feststellung fort, dass er eigentlich
nur noch an die Verstorbene denkt und »[flor thee (lov’d clay) / I lan-
guish out, not live the day« (12-13). Es gilt, die noch verfiigbare Zeit
einfach irgendwie zu iiberdauern. Das ist kein Leben mehr, nur noch ein
Verschmachten. Soweit hat der Text wenig Heroisches. Diane E. Hen-
derson bemerkt, dass Kings Position auch nach dem Verlust seiner Frau
unverindert blieb, er vielleicht deshalb gerade fahig war »to capture in
verse the despondence, the seeming endlessness, of bereavement .. Je20
Henderson bringt hier die zerdehnte Zeit mit ein, die die Inaktivitit so
besonders unertréiglich machen kann. Die Verse 85-88 verdndern aller-
dings die Sicht auf das Trauern und Warten:

But heark! My pulse like a soft Drum,
Beats my approch, tells 7hee I come;
And slow howe’er my marches be,

I shall at last sit down by Thee.

19" Zit. nach Gardner 1985, 110-113.
20 Henderson 1998, 62.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

130 Ulrike Zimmermann

Der Herzschlag des Sprechers gibt den Takt des Wartens vor und beglei-
tet wie eine Marschtrommel sein Herannahen an die verstorbene Ehe-
frau. In einem fiir metaphysical poetry typisch makaber-verspielten Bild
wird das wichtigste Lebenszeichen, der Pulsschlag eines Menschen, als
Vorzeichen des Todes gedeutet. Das Bild greift zuriick auf die Vorstel-
lung, dass sich der Mensch mit seiner Geburt unweigerlich auf den Tod
zubewegt. Es ist auBerdem ein zeittypisches memento mori. Der Sprecher
bleibt dabei aber nicht stehen, sondern verschafft sich in den ihm gesetz-
ten engen Grenzen — die geliebte Frau ist tot und kann durch nichts zu-
riickgebracht werden, die Trauer um sie kann er nicht abschiitteln - ein
gewisses MaB3 an Handlungsmacht. Das Schlagen seines Pulses ermdog-
licht eine Kommunikation mit der Verstorbenen, die iiber die eigentlich
uniiberwindbare Schranke des Todes mitteilt, dass ihr Mann zu ihr kom-
men wird. Der trauernde Sprecher imaginiert sich als zum Trommel-
schlag marschierend,?! immer auf seine Frau zu. Auch wenn er vielleicht
langsam geht, am Ende wird er sie erreichen, als Gebrochener, aber un-
verzagt. Das trotzig-tapfere Hindurchgehen durch die Trauer und, bis
zum Wiedersehen, durch die Wechselfille des Lebens, wird hier in ei-
nem Bild kondensiert, das nicht nur die Kreativitit des Autors beweist,
sondern auch das Durchhalten des Sprechers in den Mittelpunkt riickt.
Henry King hat eine eher konventionelle Elegie verfasst, die dennoch
Trauer und die scheinbar endlose Zeit ohne die geliebte Ehefrau in einer
letzten Pointe umzudeuten versteht.

IV. Warten, heroisch aufgewertet: John Milton, When I consider

Auch zu spiterer Zeit, als die metaphysical poetry als Stil nicht mehr ge-
fragt, sondern von klassizistischen Dichtungsauffassungen und -praktiken
abgelost war, schreiben sich Dichter in ihrem Werk in der Haltung des
— hartnickigen und geduldigen — Wartens ein. Als Beispiel sei hier John
Milton (1608-1674) angefiihrt, Dichter, politischer Denker und Staats-
bediensteter im Commonwealth unter Oliver Cromwell. Sein Sonett 19
When I consider how my light is spent entstand wahrscheinlich in den 1650er
Jahren und ist nicht mehr in Miltons Handschrift geschrieben; der Titel

I Da der Marsch langsam vorgestellt wird, diirfte es sich der Elegie entsprechend um
einen Trauermarsch handeln, doch ruft das Bild auch Assoziationen an soldatisches
Marschieren und damit an Tat-Heldentum auf.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 131

On his blindness wurde allerdings spéter hinzugefiigt. Es geht sicher nicht
nur um Miltons immense Frustration iiber seine schwindende Sehkraft,
von der er als politischer Schriftsteller, aber auch als Ubersetzer, so ab-
hingig war. Das biblische Gleichnis von den anvertrauten Talenten Sil-
bergeld bildet den Hintergrund des Textes (Matthdus 25, 14-30). Man-
che Interpretationen sehen darin auch eine Anspielung auf die torichten
und klugen Jungfrauen im Gleichnis direkt davor (Matthédus 25, 1-13).
Der Sprecher des Gedichts ist unzufrieden, weil er Gott nicht mehr die-
nen zu konnen glaubt, und er sorgt sich, dafiir getadelt zu werden: »And
that one talent which is death to hide, / Lodged with me useless« (3-4).22
Will Gott denn Arbeit am Tage, wenn doch das Licht fehlt, fragt er sich.
Die beiden ersten Quartette bestehen fast nur aus einem Satz mit einer
Reihe von Nebensitzen, was als dringende Atemlosigkeit gelesen wer-
den kann. Die Antwort auf die Frage »Doth God exact day-labor, light
deny’d« (7) wird am Ende des zweiten Quartetts von der personifizier-
ten Geduld gegeben: Gott brauche im Grunde diesen Arbeitsdienst gar
nicht, weil ohnehin Heerscharen ohne Rast und Ruhe fiir ihn unterwegs
seien. Das Sonett endet mit der Zeile »They also serve who only stand
and wait.« (14) Die, die nur stehen und warten, dienen Gott auch. Das
Warten wird hier als genauso wiirdiger Gottesdienst wie intensive Aktivi-
tit gefasst. Bereits 1957 haben Jackson und Weese knapp diskutiert, dass
die bis dahin gingigen Interpretationen der Schlusszeile, ein Gldubiger
miisse pflichtgemdB und geduldig auf Anweisungen Gottes warten, mit
Blick auf Miltons extreme Produktivitit und seinen rastlosen, scharfen
Intellekt kaum zu halten seien. »The last line of the sonnet need not be
taken to imply resignation, even temporary resignation, to a passive and
contemplative existence in blindness.«** Ahnlich wie in den vorangehen-
den Beispielen wartet der Sprecher auBerdem nicht nur, sondern denkt
iiber seine nur scheinbar sinnlose Existenz ohne Augenlicht intensiv
nach. Dienen mag zwar alles andere als heroisch konnotiert sein, doch
die dringend-fragende Haltung des Sonetts und vor allem die Moglich-
keit des Dienens iiberhaupt in schier unméglichen Umstédnden zeugt von
der Fahigkeit des Sprechers, heroisch auszuhalten. Das Gedicht ist nicht
zuletzt auch ein Ergebnis dieser Fahigkeit. R. F. Hall diagnostiziert hier
treffend »the paradox of a fine poem dealing with lack of productive

*? Zit. nach Rosenblatt 2011, 87-88.
23 Jackson/Weese 1957, 91.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

132 Ulrike Zimmermann

achievement«,?* ein Phinomen, das auf alle drei Beispiele zutrifft. Die
Betonung liegt hier auf der Umdeutung und Aufwertung des Wartens als
agonale Titigkeit.

John Miltons Epos Paradise Lost, 1667 veroffentlicht, das in der Zeit um
die Restauration entstand, als er verfolgt und seine Texte verbrannt wur-
den, bevor er sich nach einer Generalamnestie und dem Einfluss politisch
titiger Freunde (darunter Andrew Marvell) wieder aus der Deckung wa-
gen konnte, weist die Verschiebung vom Lobpreis der Tat zur Emphase
des Durchhaltens ebenfalls auf: Gott und Christus erscheinen darin be-
kanntermaBen eher zuriickhaltend, wihrend der aktive, zupackende und
zuschlagende Part ausgerechnet von Satan iibernommen wird (den die
Kritik daher oftmals als Charakter attraktiver findet). Milton will gera-
de zeigen, dass seine Idee eines christlichen Heldentums eben nicht das
Heldentum antiker Heroen und Kriege ist. Seine Auffassung der bib-
lischen Figuren steht damit fiir eine Psychologisierung oder zumindest
Verinnerlichung von Heldentum.

V. Schlussbemerkungen

Das Phianomen der erzwungenen Auseinandersetzung mit dem Warten-
und Ausharren-Miissen lésst sich in Gedichten des 17. Jahrhunderts viel-
fach feststellen. Die Texte zeigen eine Handlungsohnmacht, um einen
Terminus des Attentismusprojekts D6 im Sonderforschungsbereich 948
heranzuziehen, und zugleich das Erwarten des Sprechers einer Erlosung
durch Tod und ewiges Leben, Erfiillung in der Liebe, oder beides. Dabei
wird das Warten jedoch nicht als Kleinmut und Resignation gezeichnet,
sondern vielmehr widerstindig, hartnéckig, ja herausfordernd betrieben
und damit paradoxerweise zu einer agonalen Aktivitit, die potenziell he-
roisch ist, auch wenn sie nicht explizit so bezeichnet wird.

Die wartenden Sprecher sind keine drachentétenden Helden und Drauf-
ginger, sondern sie halten ihre Zeit und ihre Zustinde (und die der Zeit-
ldufte) aus. Thre Handlungsmacht, die heroische Agency, findet sich in
intellektueller Tétigkeit: Ausnahmen gibt es selbstverstdndlich immer,
doch gehen der Hofling, der Geistliche, der Dichter in der Regel nicht
mehr in den physischen Kampf, sondern in einen mit sich selbst und
mit Gott. Es ist bezeichnend, dass in den beispielhaft herangezogenen

24 Hall 21999, 110.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 133

Texten dichtende Geistliche, Denker und Prediger die Autoren sind. Es
wire moglich zu argumentieren, dass eben diesen intellektuellen und
wortmichtigen Berufen das Verfassen von Gedichten einfach nahe lie-
gen mag. Viel wichtiger scheint jedoch die Tatsache, dass diese Berufs-
gruppen eben nicht auf einem Schlachtfeld oder anderweitig physisch
demonstrativ agieren und daher wohl besonders dazu neigen, scheinba-
re Inaktivitdt mit heroischem Potenzial aufzuladen, das geistige Ringen
nicht weniger als die Tat zu schitzen.

In allen Fillen muss Zeit gefiillt und/oder iiberbriickt werden, ohne die
Fassung zu verlieren und zu verzweifeln. Die Sprecher zeichnen sich selbst
dabei als diejenigen, die das Warten aushalten und es dazu noch rheto-
risch elaboriert beschreiben und erfassen kénnen, und dabei nicht ver-
dorben, zum Schweigen verdammt werden von dem, was um sie herum
passiert. Wer schweigt, hitte verloren, wiirde zum Opfer — die Verfasser
der Gedichte (die alle tief religios sind, so dass der Aspekt des Wartens
im Glauben besonders hervorzuheben ist) schweigen also nicht in ihren
teilweise kaum ertréiglichen seelischen Zustinden, sondern ergehen sich
vielmehr gerade exzessiv in Sprache, widerstindig, draingend und pene-
trant. Damit wird die dichterische Sprache zum Werkzeug heroischer
Aktivitit. Die Autoren dieser Gedichte verfolgen auf diese Weise (was
bei John Donne besonders gut zu sehen war) auch eine Selbststilisierung,
so dass diese Texte von den Biographien kaum zu trennen sind. Das glau-
bende Warten auf Reaktionen Gottes, nicht die Taten des Glaubenden,
aber ebenso wenig die Taten Gottes werden zentral.”” Das Warten im
Glauben, wenn sich Gott nicht riihrt und keine Antwort kommt, wird zur
ultimativen Herausforderung fiir die Dichter. Ihr Warten sublimiert sich
im Dichten; es ist nicht mit Schweigen, sondern gerade mit viel Reden
verbunden, mit einer einpridgsamen Bildersprache und iiberbordender
Rhetorik. Dies mag eine unspektakuldre Heroisierung sein, die defini-
torisch an den Rédndern ausfranst, doch es ist wichtig festzustellen, dass
tapferes Aushalten durchaus heroisch sein und den, der erduldet und
erleidet, ohne zusammenzubrechen, zum Helden machen kann. Was ist
das Besondere an den vorliegenden Beispielgedichten? Thre Sprecher
halten das Warten besser aus als andere und kénnen dies rhetorisch ela-
boriert beschreiben.

%5 Eine aktuelle Betrachtung hierzu ist die Karfreitagspredigt des Bischofs von Trier,
Stephan Ackermann, aus dem Jahr 2013. Schweigen kann machtvoll sein, entgegen
der landldufigen Betrachtung, dass wer schweigt, verloren habe. Auerdem muss das
Schweigen Gottes ausgehalten werden.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

134 Ulrike Zimmermann

Hierin liegt wohl auch eine der vielen moglichen Erkldrungen, warum
die Moderne (etwa T. S. Eliot) so von den metaphysical poets fasziniert
war. Es ist nicht nur der eine, tiberméchtige und immer wieder herange-
zogene Faktor ihrer Intellektualitit. Vielmehr ist das Aushalten und War-
ten, ohne darin einen unmittelbaren Sinn erkennen zu konnen, auch ein
Kennzeichen der Moderne selbst. Samuel Becketts Wladimir und Estra-
gon sind Helden ihres ziel- und zweckfreien Zustands, der in Warten auf
Godot (1952) dargestellt wird, schlicht weil sie ihn aushalten kénnen. Die
Dichter des 17. Jahrhunderts erwerben sich zumindest rhetorische Hand-
lungsmacht, weil sie das Schweigen aushalten, weil sie sonst iiber keine
andere Agency verfiigen. Die Texte werden damit zum Ort der Legiti-
mation und Sinnstiftung, es sind vielleicht keine Durchhalte-N arrative,20
sondern Durchhalte-Dichtungen. Das Heroische wird nach innen ver-
lagert und allenfalls auf rhetorischen Schlachtfeldern vorgefiihrt. Durch
Imperative, die sich an Gott richten (dem nun wirklich nichts befohlen
werden kann), durch eine hiufig gesperrte Syntax, die das schwerfillige
Verstreichen der Zeit nahebringt, und durch den Einsatz von Paradoxa
wird das quéilend langsame Verstreichen der Zeit, die immer kurz vor
ihrem Stillstand zu sein scheint, formal in Szene gesetzt. Die Sublimation
des inneren Drucks wegen erzwungener Untitigkeit findet durch und
in Dichtung statt; in der Agency durch Dichtung behalten die Sprecher
wenigstens die Kontrolle iiber ihren Text. Auch wenn Gott nie antwortet
und der Tod der geliebten Ehefrau oder der Verlust des Augenlichts nie-
mals riickgdngig gemacht werden konnen, enden die Gedichte nicht in
der schieren Verzweiflung. Es wiirde weitere Artikel brauchen, um iiber
Zeitauffassungen und Chronologien zu sprechen; es ist aber festzuhalten,
dass das Aushalten-Kénnen von unertréglich zerdehnter Zeit und Hand-
lungsohnmacht heroisches Potenzial hat. Dies ist ein Gegenprogramm
zum Moment der Heldentat und des Dreinschlagens, in dem sich (innere
oder duBere) Kraft blitzartig entladt.

In unterschiedlichen historischen Kontexten — hier in verschiedenen
Phasen der Frithen Neuzeit in England — wird das eigentlich inaktive
Warten zu einer implizit heroischen Aktivitdt. Nicholas Hilliards Minia-
tur des Young Man among Roses erinnert an das sozio-kulturelle Potenzial
von Melancholie am Hof Elisabeths I. als Merkmal des Exzeptionellen.

26 Ein Begriff Isabell Oberles; s. auch die Beschreibung des Attentismus-Projekts auf
https://www.sfb948.uni-freiburg.de/de/teilprojekte/foerderphase2/d6-heldenhaftes-
warten/index.html?page=1.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 135

Wihrend diese eingangs beschriebene melancholische Selbststilisierung
zumeist freiwillig als kulturelles Ausdrucksmuster gewihlt wird, wobei
sich das Besondere dann nicht mehr im Schlagen auf dem Schlachtfeld,
sondern in der Pose begreift, sind die Sprechsituationen der Gedichte
nicht selbst gewéhlt. Vielmehr finden sich die Sprecher in ihre Konstel-
lationen gezwungen, sei es durch den Tod der Ehefrau, die Verzweiflung
iiber das Erblinden oder der Versuch, eine deutliche Reaktion von Gott
zu bekommen. Es wird nicht auf einen Helden gewartet, oder auf die
eigene Held-Werdung, sondern die eigene (meist zwangsldufige) Inak-
tivitit wird ins Zentrum der Gedichte geriickt. Gegen diese Inaktivitit
wird quasi angedichtet, wodurch sie eine agonale, widerstindige Kom-
ponente erhilt. Weil auf die Losung von Fragen gewartet wird, die aus
beschrinkter menschlicher Sicht nie eine Antwort erhalten konnen, steht
das Aushalten einer eigentlich unertréglichen und in ihrem Ende nicht
erkennbaren Situation im Mittelpunkt. Dieses Aushalten, das sich zum
Teil duldsam und demiitig (am ehesten in der Elegie von Henry King),
zum Teil aber auch mit betridchtlicher Energie vollzieht, ist exzeptionell
und damit heroisierbar. Das Ziel dieses Warteprozesses ist fast zweitran-
gig, es ist aber ersichtlich, dass ein Ende des Wartens mit einer wie auch
immer gearteten Auf- oder Erlosung — Henry King spricht in seiner Ele-
gie sogar von der korperlichen »dissolution« (116) — nicht absehbar ist.
Diese Art der Heroisierung ist vielleicht mittelbar zu nennen, aber sie ist
ohne Zweifel prasent in der Haltung des jeweiligen Sprechers und der
verwendeten Inhalte und Rhetorik.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

136 Ulrike Zimmermann

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Donne, John: Holy Sonnet. »Batter my heart, in: Helen Gardner (Hg.):
The Metaphysical Poets, London 1985 (zuerst 1972), 85-86.

King, Henry: The Exequy, in: Helen Gardner (Hg.): The Metaphysical
Poets, London 1985 (zuerst 1972), 110-113.

Marvell, Andrew: To his Coy Mistress, in: Helen Gardner (Hg.): The Me-
taphysical Poets, London 1985 (zuerst 1972), 250-252.

Milton, John: Sonnet XIX. »When I consider how my light is spent, in:
Jason P. Rosenblatt (Hg.): Milton’s Selected Poetry and Prose, New
York 2011, 87-88.

Sekundarliteratur

Ackermann, Stephan: Gottes Schweigen suchen und aushalten. Predigt
am Karfreitag 2013 im Trierer Dom, auf: Homepage des Bistums Trier,
www.bistum-trier.de/bistum-bischof/bischof/im-wortlaut/in-der-
predigt/gottes-schweigen-suchen-und-aushalten/ (letzter Zugang am
30.6.2019).

Asch, Ronald G.: Mirtyrer, Mérder und Monarchen. Das Konigtum zwi-
schen Heroismus und Heroismus-Defizit. Ein Vergleich zwischen Eng-
land und Frankreich (1589-1628), in: Achim Aurnhammer / Manfred
Pfister (Hg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance, Wiesba-
den 2013 (Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung,
Bd. 28), 283-302.

Gardner, Helen: The Metaphysical Poets, London 1985 (zuerst 1972).

George, Timothy: John Donne in Lent. Flesh and Dust, 4.7.2014,
www.firstthings.com/web-exclusives/2014/04/john-donne-in-lent
(letzter Zugriff am 30.6.2019).

Greer, Germaine: Out of the Shadows, in: The Guardian, 28.1.2006,
https://www.theguardian.com/artanddesign/2006/jan/28/art.classics
(letzter Zugriff am 30.6.2019).

Hall, R. F.: Milton’s sonnets and his contemporaries, in: Dennis Danielson
(Hg.): The Cambridge Companion to John Milton, Cambridge 21999,
98-112.

Henderson, Diana E.: King and No King. »The Exequy« as an Antebel-
lum Poem, in: George Herbert Journal 22.1, 1998, 57-75.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 137

Jackson, James L. / Walter E. Weese: »...Who Only Stand and Wait«:
Milton’s Sonnet »On his Blindness«, in: Modern Language Notes 72.2,
1957, 91-93.

Schliiter, Andreas: Humouring the Hero: The Uses of Melancholy among
Military Nobles in Late Elizabethan England, in: helden. heroes. héros.
E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2, 2014, 36-46.

Strong, Roy: The English Renaissance Miniature, London 1983.

Targoff, Ramie: John Donne: Body and Soul, Chicago 2008.

Targoff, Ramie: Facing Death, in: Achsah Guiborry (Hg.): The Cam-
bridge Companion to John Donne, Cambridge 2006, 217-232.

Victoria and Albert Museum: »Young Man among Roses.« [Sammlungs-
datenbank], https://collections.vam.ac.uk/item/O17315/young-man-
among-roses-portrait-miniature-hilliard-nicholas/ (letzter Zugriff am
30.6.2019).

Victoria and Albert Museum: »Young Man Among Roses« by Nicholas
Hilliard (1547-1619), http://www.vam.ac.uk/content/articles/y/nich
olas-hilliards-young-man-among-roses/ (letzter Zugriff am 30.6.2019).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03

. httpsy//www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) Ixm.


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NIKOLAS IMMER

Warten auf Wiederkehr?
Zur Heroisierung Napoleons in der Geschichtslyrik des
19. Jahrhunderts

Am Ende des siebenten Kapitels von Heines Reisebild Ideen. Das Buch Le
Grand (1827) wird es unertriglich laut. Der Erzihler berichtet dort, wie
er in seiner Jugend auf den franzosischen Tambour Monsieur Le Grand
getroffen sei, der eine ganz eigene Form der Geschichtsvermittlung prak-
tiziert habe. Wihrend der Erzéhler im Diisseldorfer Hofgarten auf dem
Rasen liegt, beginnt Le Grand, ihm die siegreichen Taten Napoleons
iiber sein Trommelspiel zu vergegenwértigen:

Ich sah den Zug iiber den Simplon - der Kaiser voran und hinterdrein klimmend
die braven Grenadiere, wihrend aufgescheuchtes Geviogel sein Kréichzen erhebt
und die Gletscher in der Ferne donnern - ich sah den Kaiser, die Fahne im
Arm, auf der Briicke von Lodi - ich sah den Kaiser im grauen Mantel bey Ma-
rengo — ich sah den Kaiser zu RoB in der Schlacht bey den Pyramiden — nichts
als Pulverdampf und Mammelucken - ich sah den Kaiser in der Schlacht bey
Austerlitz — hui! wie pfiffen die Kugeln iiber die glatte Eisbahn! - ich sah, ich
horte die Schlacht bey Jena — dum, dum, dum - ich sah, ich hérte die Schlacht
bey Eilau, Wagram — - - - — nein, kaum konnt’ ich es aushalten! Monsieur Le
Grand trommelte, daB fast mein eignes Trommelfell dadurch zerrissen wurde.!

Wie Petra McGillen herausgestellt hat, liege das Besondere dieser Passa-
ge darin, dass die Erinnerung an die historischen Ereignisse dem Erzih-
ler explizit akustisch, dem Leser aber implizit optisch vermittelt werde.?
Denn »[s]dmtliche Szenen, die von Le Grand aufgerufen werden, »wa-
ren zum Entstehungszeitpunkt von Heines Text entweder bereits iko-
nisch oder sollten es noch werden«.® Die Aufzzhlung der Schlachten ak-
tiviert das Bildgedachtnis des zeitgenossischen Lesers und ldsst aufgrund
der staccatohaften Wiederholung des siebenmaligen »ich sah< eine rasche
Bildfolge bzw. eine Art >Napoleon-Film«entstehen. Der franzosische Kai-
ser avanciert zu einer iiberméchtigen Figur, die keine Ruhepausen kennt
und die in hochster Eile von Kampfplatz zu Kampfplatz hetzt. Damit

1" Heine 1973/97, VI, 193.
2 Vgl. McGillen 2015, 212-215.
 Ebd., 212-213.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

140 Nikolas Immer

konkretisiert sich die Vorstellung von einem militdrischen Helden, dem
das Warten genuin fremd ist.

Spitestens an dieser Stelle diirfte sich die Frage aufdridngen, ob die Per-
son Napoleons tatsdchlich geeignet ist, um >Heldenhaftes Warten in der
Literatur< konstruktiv zu thematisieren. Eine solche Frage setzt freilich
voraus, das Phanomen des >Heldenhaften Wartens< als ein bestehendes
anzusehen. Mit Rekurs auf den Beginn von Max Webers Arbeit iiber
Wirtschaft und Gesellschafi (1921) war in der urspriinglichen Tagungs-
skizze behauptet worden, das Warten konne als »innerliches Tun« ge-
wertet werden, das eine heroische Qualitit beanspruchen diirfe.* Bei
Weber, dem es darum zu tun ist, einen soziologischen Handlungsbegriff
zu definieren, ist von >heldenhaftem Warten< noch keine Rede. Zudem
hat er jenem »innerliche[n] Tun« nicht das Warten, sondern das »Un-
terlassen oder Dulden« zugeordnet.” Auch wenn das Unterlassen und
das Dulden jeweils Aspekte des Wartens aufweisen kénnen, sind beide
Tatigkeiten nicht mit dem Warten identisch. Denn beim Warten geht
es nicht primédr darum, grundsétzlich von einem bestimmten Handeln
abzusehen (das Unterlassen) oder ein fremdes Handeln zu ertragen (das
Dulden). Vielmehr hat sich der Wartende entweder bewusst entschieden
oder wird von duBeren Umstinden dazu gezwungen, sein Handeln fiir
eine bestimmte oder auch unbestimmte Dauer auszusetzen. Lisst sich
aber ein solcher temporirer Handlungsverzicht mit der konstitutiven
Funktion eines Helden vereinbaren, ein Handlungstriger zu sein? An-
ders gefragt: Ist der Held in dem Moment, in dem er wartet, iberhaupt
noch ein Held?

Wird der Blick zuriick auf Napoleon gewendet, so scheint der franzosi-
sche Kaiser schon deswegen ein Held gewesen zu sein, weil er viel zu
dynamisch veranlagt war, um jemals warten zu kénnen. Diese Mobili-
tatsaffinitit zeigt sich sogar noch in Napoleons Niederlagen, auf die der
Erzihler in den Folgekapiteln eingeht. Wihrend die zitierte Aufzahlung
Le Grands bei der Schlacht bei Wagram (5./6. Juli 1809) abbricht, be-
handelt der Erzihler auch Napoleons weitere militdrische Laufbahn.
SchlieBlich weist er mit Bedauern darauf hin, dass der franzosische Kai-
ser bereits am 5. Mai 1821 auf St. Helena gestorben ist:

Der Kaiser ist todt. Auf einer 6den Insel des indischen Meeres ist sein einsames
Grab, und Er, dem die Erde zu eng war, liegt ruhig unter dem kleinen Hiigel,

4 Oberle/Pulina 2018.
> Weber 1972, 1.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Warten auf Wiederkehr? 141

wo fiinf Trauerweiden gramvoll ihre griinen Haare herabhidngen lassen und ein
frommes Bichlein wehmiithig klagend vorbeyrieselt. Es steht keine Inschrift auf
seinem Leichensteine; aber Clio, mit dem gerechten Griffel, schrieb unsichtbare
Worte darauf, die wie Geistertone durch die Jahrtausende klingen werden.’

Wihrend die anthropomorphisierte Natur um den franzésischen Kaiser
trauert, tragt die Muse der Geschichtsschreibung dafiir Sorge, dass sein
Name die Jahrtausende iiberdauern werde. Unterstiitzung erhilt sie dabei
nicht nur von Heine, sondern auch — wie Barbara BeBlich in ihrer weg-
weisenden Monographie dargelegt hat — von den »Napoleon-Lyrik[ern]
der 1820er bis 1840er Jahre«, die »mit Empathie und Sentimentalitit das
Schicksal des im Exil Verstorbenen« bedauern.” Diese Form der dichteri-
schen Anteilnahme besitzt tiberdies die Funktion der politischen Gegen-
wartsreflexion: »Poetische Wallfahrten nach St. Helena suchen den Geist
des untoten Napoleon auf, um gemeinsam mit diesem Wiedergianger
einen kritischen Blick iiber das gegenwirtige Europa schweifen zu las-
sen.«® Mit der Stilisierung des verstorbenen franzosischen Kaisers zu ei-
nem »Wiederginger« verschiebt sich der Akzent von einem Helden, der
nicht warten kann, zu einem Helden, der wieder erwartet wird. Im Fol-
genden soll auch diese Form des Attentismus diskutiert werden, wobei
ich mich auf die von Eduard Brinckmeier herausgegebene Anthologie
Napoleons-Album (1842) beziehe,” die als eine reprisentative Kristallisa-
tion der geschichtslyrischen Vergegenwirtigung Napoleons gelten darf.

I. Ein »Tempel« fiir den Kaiser: Zum Gehalt von Brinckmeiers Sammlung

In einem kleinen Artikel, der am 30. Oktober 1841 in der Zeitung fiir
die elegante Welt publiziert wird und der einige Korrespondenz-Nachrich-
ten aus Braunschweig enthilt, finden sich verschiedene Bemerkungen
iiber das Napoleons-Album. Wie der anonyme Verfasser sogleich siiffi-
sant vermerkt, sei es nicht verwunderlich, dass angesichts »der Menge
der Napoleonsdichter, von Gaudy bis Miichler, von V.[ictor] Hugo bis
A [uguste] Barbier [...] Liebe oder Speculation nothwendig bald auf den
Gedanken kommen [musste], eine Biographie Napoleon’s in Gedichten

Heine 1973/97, VI, 195.
BeBlich 2007, 206.
Ebd.
Vgl. Brinckmeier 1842.

=l B

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1492 Nikolas Immer

zusammenzustellen«.'’ Das Napoleons-Album, das zunzichst in vier Heften
ausgeliefert und anschlieBend als Prachtausgabe gedruckt wird, geht auf
eine Textsammlung zuriick, die der Jurist Johann Wilhelm Sigismund
Lindner angefertigt hatte.'! Wie der informierte Verfasser der Zeitung fiir
die elegante Welt weiter ausfiihrt, habe Brinckmeier diese Sammlung iiber-
nommen und sie sowohl um Ubersetzungen aus der franzosischen An-
thologie Couronne Poetique de Napoléon-le-Grand (1807; Neufassung: 1840)
als auch um eigene Dichtungen bereichert.!? Neben Ubertragungen von
Gedichten Edgar Quinets und Victor Hugos finden sich insgesamt nur
vier eigene Texte Brinckmeiers in der mehr als 300 Seiten umfassenden
Anthologie. Am hiufigsten sind darin Gedichte des Chamisso-Schiilers
Franz von Gaudy enthalten; ansonsten stammen die Beitrdge vielfach
von heute weithin vergessenen Lyrikern.

Mit seiner Anthologie prisentiert Brinckmeier eine gleichsam dichteri-
sche Biographie Napoleons, die bei seiner Kindheit einsetzt, sich iiber
die Periode seiner militdrischen Laufbahn erstreckt und mit seinem Tod
und Nachruhm endet. In gattungstypologischer Hinsicht handelt es
sich dabei in Anlehnung an die Systematisierung Peer Trilckes vorwie-
gend um die vergangenheitsdominante Bauform der thematisierenden
Geschichtslyrik.!* Um die einzelnen Lebensstationen konkret zu kenn-
zeichnen, ist den Gedichten zumeist ein Datum vorangestellt, das den
zeitlichen Bezugspunkt in Napoleons Vita markiert.'* Trotz dieser retro-
spektiven und damit im Grunde historisierenden Perspektive auf den
franzosischen Kaiser muss Brinckmeier »der Metternich-Politik plausi-
bel machen«, wieso er ausgerechnet »jetzt Napoleon-Texte veroffent-
lich[t]«."” Diesem Einwand begegnet Brinckmeier, indem er Napoleon
den zeitpolitischen Kontexten zu entziehen und in einer tiberzeitlichen
Heldensphire zu verorten versucht:

10 Anonym 1841b, 851.

1" Vgl. ebd.

12 Vgl. ebd.

13 Vgl. Trilcke 2013, 37-40.

Vgl. auch die chronologische Ubersicht zu Napoleons Vita am Ende der Anthologie.
In der Werbeanzeige heift es dazu: »Die Chronik, welche dem Napoleons-Album bei-
gegeben wird, umfasst alle denkwiirdigen Momente aus Napoleons Leben und seiner
Zeit, bis zur Beisetzung der Asche. Sie bildet eine gedringte und iibersichtliche Ge-
schichte des groBen Kaisers und eignet unser Album eben sowohl zu einem selbstén-
digen Werke, als zu einem werthvollen Supplemente zu allen vorhandenen Schriften
iiber Napoleon.« (Anonym 1841a).

15 BeBlich 2007, 223.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Warten auf Wiederkehr? 143

[...] ein iiberwundener Feind ist fiir den Geschichtschreiber, fiir den Dichter, fiir
den Ehrenmann kein Feind mehr, und ein groBer Mann, der vom Schauplatze
abtrat, ist der Geschichte, der Poesie anheimgefallen und darf nur noch von dem
allgemein menschlichen Standpunkte aus beurtheilt werden, wie Alexander, wie
Cisar, wie Carl der GroBe. Und in Napoleon war mehr als Carl, als Cisar, als
Alexander.'

Diese maBlose Uberhshung Napoleons korrespondiert mit der glorifi-
zierenden Schilderung, die Brinckmeier im Prospectus zu seinem Album
bietet. Bereits im ersten Satz wird Napoleon zu einer iibergroen Projek-
tionsfigur stilisiert, deren »Ruhm sich nichts vergleichen lésst, wie weit
die Erinnerung auch zuriickgreifen mag in die fernsten entlegensten
Tage des Alterthums, um die Heroen Griechenlands und Roms dem
Helden der Jetztwelt gegeniiber zu stellen«.!” Bemerkenswert ist, dass
sich Brinckmeier nicht auf diese heroische Inkommensurabilitit berutft,
um seine Anthologie zu legitimieren. Vielmehr erinnert er implizit an
die Zeit der antinapoleonischen Kriege, um behaupten zu kénnen, dass
dem deutschen Volk erst dank des Gegners Napoleon die eigene »Rie-
senkraft« bewusst geworden sei.'® Aus diesem Grund miisse dem franzo-
sischen Kaiser ein Denkmal gestiftet werden, das Brinckmeier zu einem
Sakralbau aufwertet: »Einen Tempel wollen wir erbauen, dessen weite
Hallen alle umfassen, die zu dem erhabenen Kultus des Genius, in dem
Menschen Napoleon manifestirt, sich versammelten.«'Y Dieser »Tem-
pel« ist freilich nichts anderes als das metaphorisch iibersteigerte Napo-
leons-Album selbst, in dem die titelgebende Bezugsfigur unter anderem
mit unterschiedlichen Formen des heldenhaften Wartens in Verbindung
gebracht wird.

Il. Das Wissen um die »rechte Zeit«: Napoleon als wartender Held

Im Unterschied zur Darstellung in Heines Reisebild Ideen. Das Buch Le
Grand wird Napoleon bei Brinckmeier durchaus als wartender Held pré-
sentiert: zum einen als Protagonist, der warten muss, weil ihn die Um-
stinde am Handeln hindern; und zum anderen als Protagonist, der sich
zu warten entscheidet, weil er gezielt jegliches Handeln aussetzt. Der ers-

16 Brinckmeier 1842, ii.
17 Brinckmeier 1841.

18 Ehd.

9 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

144 Nikolas Immer

te Fall bezieht sich insbesondere auf jene Gedichte, in denen Napoleons
jugendliche Triume von einer glorreichen Zukunft behandelt werden.
DemgemaB steht in Ludwig von Erfurts Gedicht Napoleons Jugend der ca.
neunjihrige Bonaparte im Mittelpunkt, wie auch die von Brinckmeier
hinzugesetzte Jahreszahl »1778« belegt.? Die »Gluth«, die im »dunkeln
Aug’« (v. 4) des Kindes herrscht, zeugt bereits von einer unergriindlichen
Tiefe, wihrend es seinen Blick iiber das Meer hinaus schweifen ldsst:

Und in’s Meer, in’s weite wilde, glanzerfiillet von den Sternen,
Spiht er aus, die Brust voll Sehnen, nach den Kiisten in den Fernen;
Denn zu eng’ ist’s ihm geworden auf dem kleinen Inselstrande,
Und hiniiber méchte’ er fliegen nach dem neuen Vaterlande. (v. 5-8)

Dem jungen Napoleon, der seine Heimat Korsika zu verlassen trachtet,
wird bereits der Wille zur geographischen Transgression attestiert. Vor
allem die unbédndige Sehnsucht sowie der Drang, zum Festland »fliegen«
zu wollen, machen bereits seine heroischen Anlagen sichtbar. Auch wenn
er Korsika im Dezember 1778 verldsst, um auf das College von Autun
gebracht zu werden, veranschaulicht Ludwig von Erfurt, wie Napoleon
aufgrund seines jugendlichen Alters gezwungen ist, kiinftige Moglichkei-
ten der Bewihrung abwarten zu miissen.

In dhnlicher Weise richtet Franz von Gaudy in seinem Gedicht Schulzeit
zu Brienne den Fokus auf den »Jiingling« Bonaparte, der gewissermaBen
einen Fremdkorper im Kreis seiner »sorglos schwidrmende[n] Genossen«
(v. 1) darstellt.?! Napoleons historisch verbiirgtes AuBenseitertum wird
mit seinem Ernst und seiner Schweigsamkeit erklart: Nur gelegentlich
sei wahrzunehmen, dass er ein »schwertstoBgleiches Wort« (v. 3) dul3ere.
Solche seltenen Bekundungen bediirfen ihrerseits der Deutung:

Ahnend kiindet es der Weise: Jetzt entspricht dem Korsenstamme
Nur das Wort — des Rauches Siule, Zeichen einer Riesenflamme -
Doch als Mann wird er es 16sen, was des Jiinglings Mund versprach,
Und in Heldenthaten ringt er einst den Heldenworten nach. (v. 5-8)

Die Opposition von >Heldenwort< und >Heldentat« indiziert einen zeitli-

chen Verlauf, in dem die Worte des Jiinglings proleptisch auf die kiinf-
tigen Erfolge des Mannes vorausweisen. Auch wenn der prophetische

?0 Brinckmeier 1842, 6-8.
21 Ebd., 15-16.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Warten auf Wiederkehr? 145

»Weise« schon Kenntnis vom weiteren Geschichtsverlauf zu haben
scheint, muss sich der junge Napoleon erneut damit abfinden, die Zeit
seiner militdrischen Bew#hrung abzuwarten.

Die Antizipation von Napoleons kommender heroischer Gréfle verge-
genwartigt vielleicht am prédgnantesten das Gedicht Lieutenant Bonapar-
te’s Dachkammer, das »R. von Groskreutz« zum Verfasser hat und dem
eine Tllustration von August Meyer beigegeben ist.*” Zu Beginn meldet
sich ein Sprecher zu Wort, der eine zweite Sprecherfigur in die titelge-
bende Dachkammer hineinfiihrt, sie aber auffordert, moglichst leise zu
sein. Ihre Beschreibung beginnt beim Interieur des Zimmers, erstreckt
sich ferner auf die auBerhalb liegende »Riesenstadt« (v. 10) Paris und
endet bei dem Bewohner des Zimmers, iiber den sie sofort eine Vermu-
tung anstellt: »Ha, sieh, der junge Mensch, das Haupt gestiitzt / Auf seine
Hand, er triumt — zuweilen blitzt / Sein Auge auf — er denkt wohl an
sein Middchen / Und webt sich ein Romanenfiddchen.« (v. 16-19) Doch
die fast respektlose Unterstellung, der Bewohner der Dachkammer wiir-
de sich amourésen Gedankenspielen hingeben, weist der erste Sprecher
entschieden zuriick:

Er webt! Ein starker Faden, den er webt,
Und sein Roman - es ist die Weltgeschichte.
Europa ist die Maid, nach der er strebt;

Der Punkt, nach dem der Grieche um sich sah,

Die Welt aus ihren Angeln zu erheben,

Er ist gefunden in dem Haupte da,

In seines Willens unbedingtem Streben. (v. 20-22, 26-29)

Der erste Sprecher greift die Metapher des Fadenwebens auf, codiert
sie aber semantisch um. Ausdriicklich macht er kenntlich, dass es nicht
der Faden eines Liebensromans, sondern der der »Weltgeschichte« ist,
den Napoleon aktiv webt. Wie der Bezug auf Archimedes verdeutlicht,
schreckt der franzosische Visionir selbst vor radikalen Umstiirzen nicht
zuriick. Angesichts dieser kiinftigen Neuordnung der Welt erscheinen
selbst die blutigen Ausschreitungen des Tuileriensturms, der sich in die-
sem Moment auf den Pariser StraBen ereignet, beinahe harmlos.”® Doch

22 Ebd., 20-23.

2 Die Handlungszeit des Gedichts ist auf den 11. August 1792 datiert. In der chrono-
logischen Ubersicht heifit es dazu: »Hier [in Paris] ist er [Napoleon] Zeuge der am
10. August 1792 veriibten Greuel« (Ebd., 3 [Chronik]).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

146 Nikolas Immer

letztlich bleibt Napoleon auch in dieser Gestaltung auf den Status eines
Vordenkers beschrinkt, der die Realisation seiner Pline abwarten muss.
Dass es im Rahmen der Napoleon-Lyrik neben dieser Formation des
Helden, den die Umstdnde zum Warten nétigen, auch jenen Figurenty-
pus gibt, der sich bewusst zu warten entscheidet, ist zumindest iiberra-
schend. Einen Beleg bildet das von Brinckmeier selbst verfasste Gedicht
Die rechte Zeit, in dem er die Schlacht bei Jena und Auerstedt behandelt.**
Dass sich Napoleon am Morgen des 14. Oktobers 1806 recht sonderbar
verhilt, macht der Sprecher zu Beginn des Gedichts kenntlich:

Unbegreiflich schien es Allen,
Was den Kaiser, der sonst immer
Jede Schlacht begonnen hatte,
Heut so lange zogern lieB. (v. 5-8)

Der franzosische Heerfithrer wird — um mit Theodore Ziolkowski zu
sprechen — explizit als ein >Hesitant Hero« ausgewiesen,?” der nicht in-
terveniert, als sich die gegnerische Armee den franzosischen Truppen
zu nahern beginnt. Dieses Gefahrenpotenzial wird mit zwei Versen zum
Ausdruck gebracht, die sowohl die dritte als auch die fiinfte Strophe
einleiten: »Immer drohender und nidher / Kam das Heer der Alliirten«
(v. 9-10, 17-18). Withrend die franzosischen Soldaten schon eingekreist
werden, scheint Napoleon die Gefahr zu ignorieren und wartet weiter
ab. Dieser ungewohnliche Handlungsverzicht erzeugt verstindlicherwei-
se Ratlosigkeit:

Und verwundert und betroffen

Stehen alle, die es seh’n,

Stehen Feldherrn und Soldaten,

DaB er nicht den Angriff heiBt. (v. 21-24)

Die demonstrierte Tatenlosigkeit im Moment grofter Handlungsnot-
wendigkeit erzeugt eine enorme Anspannung, die erst der plétzlich er-
schallende Schlachtruf 16st: »Vorwirts, Franzosen!« (v. 28) Doch der-
jenige, der den Angriff befiehlt, ist keineswegs Napoleon, sondern ein
junger Gardegrenadier. Der franzosische Kaiser ist zwar iiber dessen

** Ebd., 97-101.
25 Vgl. Ziolkowski 2004.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Warten auf Wiederkehr? 147

eigenmichtiges Handeln erziirnt, beldsst es aber bei einer scharfen Er-
mahnung, die in direkter Rede dargeboten wird:

»Heldenmuth weil3 ich zu schitzen,

Thn zu lohnen und zu ehren; —

Wo Gelegenbheit sich bietet,

Soll mich’s freu’n, Dich brav zu sehn.
Doch jetzt hab’ ich zu befehlen,

Und eh’ Du mir Rath kannst geben,
Warte, bis in dreifig Schlachten

Das Commando Du gefiihrt;

Bis in dreiBig heiBen Schlachten

Fiir das Vaterland Du siegtest.« (v. 53-62)

Napoleon betont, dass er den »Heldenmuth« des jungen Gardegrenadiers
durchaus zu schitzen wisse. Doch indem er ausfiihrt, dass er es gewesen
ist, der zahlreiche Siege in kriegerischen Auseinandersetzungen errungen
hat, verweist er den Untergebenen auf seinen Platz in der militérischen
Rangfolge. Obgleich diese Ansprache ebenfalls als Handlungsverzoge-
rung zu werten ist, trifft Napoleon dennoch die titelgebende »rechte Zeit«
(v. 76), um den Angriff endlich in die Wege zu leiten. Damit erweist sich
der franzosische Heerfiihrer als eine Heldenfigur, die gleichsam intuitiv
in der Lage ist, den Kairos — d.h. den rechten Moment — zu ergreifen,
weil sie befihigt ist, strategisch warten zu kénnen.?

Auch wenn es in der Konsequenz denkbar erscheint, das iibereilte und
das abwartende Handeln als zwei konkurrierende Konzepte heroischen
Verhaltens aufzufassen, mochte ich eine alternative Deutung vorschla-
gen. Wie dargelegt, erzeugt Napoleons irritierender Handlungsverzicht,
mit dem das Gedicht einsetzt, ausdriicklich Verwunderung und Betrof-
fenheit bei den franzosischen Feldherren und Soldaten. Aufgrund der In-
kongruenz zwischen seinem iiblichen tatkriftigen Handeln und seinem
uniiblichen tatenlosen Warten entsteht der Eindruck, als sei sein Helden-
status tempordr auBer Kraft gesetzt. Dieses gleichsam >heroische Vaku-
umc« versucht nun der Gardegrenadier zu fiillen, indem er mit »Helden-
muth« zum Angriff aufruft, um eine potenzielle Niederlage abzuwenden.
Napoleon gewinnt den okkupierten Heldenstatus zuriick, indem er seine
militdrische >Fiihrerschaft« geltend macht. Dabei berulft er sich jedoch auf

26 Immer noch des Kriegsgott’s Liebling, / Traf der Kaiser der Franzosen, / Wie aus
angebornem Triebe, / Wiederum die rechte Zeit.« (v. 73-76). Vgl. Ulrich Brocklings
Qualifizierung dieser Form des heroischen Wartens als >taktisches Geschick« (S. 13-14).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

148 Nikolas Immer

vergangene Erfolge, die keineswegs die kiinftigen garantieren miissen.
DemgemiB kommentiert der Sprecher: »Ein Moment, da8 frither oder /
Spiter er die Schlacht begonnen, / Und das Loos von Millionen / Wire
anders wohl gerollt« (v. 77-80).27 Daraus folgt wiederum: Nicht so sehr
das Warten macht Napoleon zum Helden, sondern vielmehr die Fahig-
keit, intuitiv zu wissen, zu welchem Zeitpunkt er wieder handelnd titig
werden muss.

lll. Wandern bis zum »SchluB der Zeit«: Napoleon als erwarteter Held

Dass Napoleon auch zum Objekt der Erwartung stilisiert werden kann,
belegen zunichst zwei der Gedichte Eduard Quinets, die Brinckmeier
iibersetzt und in seiner Anthologie abgedruckt hat. Wahrend im Gedicht
Der Abschied von Napoleons Mutter die Rede ist, die die Riickkehr ihres
Sohnes erwartet, bezieht sich das Gedicht Josephine an Napoleon auf seine
erste Gattin, die ebenfalls die Heimkehr des fernen Geliebten ersehnt.?®
Im Unterschied zu solchen sentimentalisierenden Konstellationen bean-
spruchen jene Gestaltungen ein weitaus groBeres heroisches Potenzial, in
denen Napoleon als kiinftiger Wiederginger« inszeniert wird. Die Spre-
cherfigur oder eine spezifische Figurengruppe erhofft in diesen Gedich-
ten die Riickkehr des verstorbenen franzosischen Kaisers, der seinerseits
zu einem politischen Heilsbringer aufgewertet wird. Wie eine solche Auf-
erstehung imaginiert werden konne, hat beispielsweise Horace Vernet
mit seinem Gemilde Napoléon sortant de son tombeau (1840) veranschau-
licht. Inzwischen hat diese Darstellung wieder einige Prominenz erlangt
- und zwar als Titelbild von Michael Gampers Monographie Der grofSe
Mann. Geschichte eines politischen Phantasmas (2016).%

Dass die Bestrebungen, an Napoleon als heroischer Bezugsfigur festzu-
halten, vor allem mit nationalpolitischen Tendenzen konfligieren, be-
legt exemplarisch die Stellungnahme eines Literaturkritikers in Wilhelm
Strickers Zeitschrift Germania. Nach einer kurzen abwertenden Erwih-

7 In der letzten Strophe wird erliutert, was mit der Metapher des >anders rollenden
Loses< gemeint ist: Hitte Napoleon den Kampf zu friith oder zu spét begonnen, wire
die Schlacht bei Jena und Auerstedt gleichsam eine >vorgezogene« Leipziger Volker-
schlacht geworden. Vgl. v. 81-84.

28 Brinckmeier 1842, 13-14, 33-35.

29 Vgl. Gamper 2016. In dieser Arbeit wird der Figurentypus des Helden erstaunlicher-
weise so gut wie gar nicht thematisiert. Vgl. dazu Immer 2016.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Warten auf Wiederkehr? 149

nung von Brinckmeiers Anthologie wird die Napoleon-Lyrik im Allge-
meinen beurteilt:

Von der Siindfluth von Gedichten, die einen Mann, der aller Romantik so fern
war, wie Napoleon, im Lichte der Romantik und Poesie darstellen sollen, schwei-
gen wir jetzt und bedauern nur, dal neben den vielen schlechten und seich-
ten Liedern auch Gaudy und Freiligrath ihr deutsches Vaterland haben so weit
vergessen konnen, daf sie zu Lobrednern ihres Zwingherrn und Unterdriickers
geworden sind.*’

Neben Gaudy und Freiligrath hitte der Rezensent beispielsweise auch
den Dichter Karl Immermann nennen konnen, dessen Gedicht Napo-
leon’s Grab Brinckmeier gegen Ende seiner Anthologie abdruckt.! Was
Brinckmeier dabei nicht kenntlich macht, ist der Umstand, dass Immer-
manns Gedicht aus dessen Zyklus Das Grab auf Sanct Helena stammt, der
im Folgenden wegen der darin entfalteten Konfiguration des Wartens
ausfithrlicher behandelt werden soll. Zuvor ist es jedoch notwendig, kurz
auf die Entstehungs- und Druckgeschichte des Zyklus einzugehen.

Feststellen ldsst sich zunichst, dass Immermann noch zu Lebzeiten damit
begann, eine Werkausgabe bei Hoffmann und Campe zu publizieren,
deren erster Band seine gesammelten Gedichte in sechs Biichern enthiilt.
Wie er im Vorwort dieses 1835 erschienenen Bandes vermerkt, habe
er vor dem Abdruck »strenge Kritik« geiibt und einige Texte ausgeson-
dert.?? Immermanns nicht uniibliches Redaktionsverfahren betrifft auch
seinen Zyklus Das Grab auf Sanct Helena, der im Untertitel als »Fragmen-
te aus Fragmenten« ausgewiesen und auf das Entstehungsjahr » 1828« da-
tiert wird.® Der Zyklus, der in dieser Darbietung vier Gedichte umfasst,
wird knapp fiinfzig Jahre spiter in identischer Anordnung in Robert Box-
bergers Immermann-Werkausgabe abgedruckt.* Boxberger prisentiert
zwar noch vier weitere Gedichte, die mit dem Zyklus in thematischer
Verbindung stehen,®” scheint aber nicht gewusst zu haben, dass Immer-
mann Das Grab auf Sanct Helena bereits 1830 am Ende seiner Sammlung
Gedichte. Neue Folge mit dem Untertitel »Fragmente« abgedruckt hatte.*®

39" Anonym 1848, 230.

31 Brinckmeier 1842, 235-236.

32 Immermann 1835/43, I, v.

33 Ebd., 1, 440.

34 Vgl. Immermann 1883, XI, 151-156.

%% Vgl. ebd., XI, 319-328.

36 Vgl. Immermann 1830, 225-249. Auch BeBlich, die ebenfalls Immermanns Gedicht-
zyklus im Rahmen ihrer Napoleon-Monographie behandelt, ist dieser Umstand ent-

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

150 Nikolas Immer

Dieser Zyklus, der im Folgejahr sogar in der Allgemeinen Literatur Zeitung
eigens gewiirdigt wird,?” besteht in der Erstfassung aus insgesamt neun
Gedichten, von denen Brinckmeier das erste in seine Anthologie iiber-
nimmt. Da Immermann dieses Gedicht im Zuge seiner spiteren Uberar-
beitung des Sanct Helena-Zyklus ausgesondert hat, muss Brinckmeier die
Erstfassung von 1830 verwendet haben. Somit besitzt das Gedicht auch
die Funktion, indirekt auf die iibrigen acht Gedichte von Immermanns
urspriinglichem Zyklus zu verweisen.

In dieser Gedichtfolge geht es um einen Wanderer, der sich auf die Su-
che gemacht hat, um das Grab Napoleons zu finden. Als er es zur Mit-
ternachtszeit entdeckt, beobachtet er, wie der Geist des franzdsischen
Kaisers aus dem Grab steigt, sich auf eine Klippe setzt und wehmiitig
nach Europa schaut. In einer weiteren Nacht trifft der Wanderer erneut
auf diesen Geist und versichert ihm in einem Zwiegesprich, dass die
»Glut« der Napoleonischen Zeit lingst aufgezehrt sei und die Riickkehr
des einstigen Helden daher dringend erwiinscht sei.*® Wihrend der Geist
darauf dringt, dass seine sterblichen Uberreste nach Frankreich gebracht
werden mégen,” will der Wanderer in Erfahrung bringen, wann er die
Riickkehr Napoleons erwarten diirfe. Der Geist antwortet darauthin im
abschlieBenden neunten Gedicht mit leicht resignativer Gebiarde, dass
er wohl bis zum »SchluB der Zeit« umherwandern miisse.*” Zur Begriin-
dung erléutert er, dass ihm Gott einen Bann auferlegt und folgende Wor-
te an ihn gerichtet habe:

Als Zeichen setz’ ich dich in meine Welt,

Noch nehm’ ich nicht das Zeichen ganz der Welt,
Weil sie das Zeichen noch nicht ganz begriffen.
Verlassen sollst du um die Mitternacht

Der Erde Schoo8, und sitzen auf der Klippe

Als mein Gesandter. Also sollst du unstet

Aus deinem Grabe wandern, sichtbar seyn,
Bis daB... (IX, v. 47-54)*!

gangen. Da sie sich an Boxbergers Edition orientiert hat, findet sich bei ihr die unzu-
treffende Feststellung, dass Immermanns Zyklus »in der veroffentlichen Version vier
Gedichte« (BeBlich 2007, 215) umfasst habe. Richtig ist vielmehr, dass der Zyklus in der
__ publizierten Erstfassung — wie oben ausgefiihrt — aus neun Gedichten bestanden hat.
%7 Vgl. Anonym 1831, 551-552.
3 Immermann 1830, 240-241.
39 Napoleons Leichnam wurde erst Ende 1840 in den Pariser Invalidendom iiberfiihrt.
40 Immermann 1830, 248.
' Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Warten auf Wiederkehr? 151

Die Rede des Geistes endet abrupt in einer Aposiopese, da die Glocke
ein Uhr schldgt und er gezwungen ist, in sein Grab zuriickzukehren. Fiir
den Wanderer folgt daraus, dass er die Wiederkehr seines Helden zwar
weiterhin ersehnen kann, aber nicht weil}, ob und wann sie jemals erfol-
gen wird. Aufgrund der utopischen Qualitit seiner Hoffnung bleibt seine
Erwartung auf eine temporal nicht ndher bestimmte Zukunft fixiert. In
seinem Bediirfnis nach einer heroischen Leitfigur reflektiert er auBerdem
nicht, dass der erwartete Held im Falle einer Wiederkehr notwendiger-
weise als unzeitgemiBer bzw. gar als anachronistischer Held in Erschei-
nung treten wiirde. Stattdessen schldgt der Wanderer einen Bogen von
der vorherigen zur kiinftigen Heldenzeit und stiftet so eine Kontinuitét
zwischen diesen heroischen Perioden. AbschlieBend sei vermerkt, dass
diese Zuversicht in die konjunkturelle Wiederkehr solcher Heldenzeiten
vielleicht am deutlichsten am Ende von Heines Gedicht Die Grenadiere
ausgesprochen wird, das Brinckmeier im Ubrigen auch in seine Antho-
logie aufgenommen hat.*> Ebenso wie der Wanderer bei Immermann
hofft der erste Grenadier bei Heine auf die Wiederkehr Napoleons, wei3
aber im Unterschied zum Wanderer sehr genau, dass dieser Zeitpunkt
gekommen sein wird, wenn er wieder »Kanonengebriill / Und wiehern-
der Rosse Getrabe« (v. 31-32) horen werde. In diesem Moment wird
auch das heldenhafte Warten des Kaisers im Totenreich sein Ende ge-
funden haben.

2 Vgl. Brinckmeier 1842, 217-219.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

152 Nikolas Immer

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Anonym: Rez. von Immermann 1830, in: Allgemeine Literatur-Zeitung
149, August 1831, 550-552.

Anonym: Subscriptions-Bedingungen [zum Napoleons-Album, in: Beiblatt
zum Archiv fiir Kunst, Natur, Wissenschaft und Leben 8, 1841a, nicht
paginiert.

Anonym: Correspondenz. Aus Braunschweig, in: Zeitung fiir die elegante
Welt 213, 30. Oktober 1841b, 851.

Anonym: Notizen, in: Germania. Archiv zur Kenntnif} des deutschen Ele-
ments in allen Lindern der Erde 2, 1848, 223-244.

Brinckmeier, Eduard: Prospectus [zum Napoleons-Album], in: Beiblatt zum
Archiv fiir Kunst, Natur, Wissenschaft und Leben 8, 1841, nicht pagi-
niert.

Brinckmeier, Eduard (Hg.): Napoleons-Album, Braunschweig 1842.

Heine, Heinrich: Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke, hg. von
Manfred Windfuhr, 16 Bde., Hamburg 1973-1997.

Immermann, Karl: Gedichte. Neue Folge, Stuttgart/Tiibingen 1830.

Immermann, Karl: Schriften, 14 Bde., Diisseldorf 1835-1843.

Immermann, Karl: Werke, 20 Bde., hg. von Robert Boxberger, Berlin
[1883].

Sekundarliteratur

BeBlich, Barbara: Der deutsche Napoleon-Mythos. Literatur und Erinne-
rung 1800-1945, Darmstadt 2007.

Gamper, Michael: Der groBe Mann. Geschichte eines politischen Phan-
tasmas, Gottingen 2016.

McGillen, Petra: Andauernder Effekt. Medienkonkurrenz und Rhetorik
in Heinrich Heines Napoleon-Schriften, in: Stefan Keppler-Tasaki /
Wolf Gerhard Schmidt (Hg.): Zwischen Gattungsdisziplin und Gesamt-
kunstwerk. Literarische Intermedialitit 1815-1848, Berlin/Miinchen/
Boston 2015, 203-221.

Immer, Nikolas: Rez. von Gamper 2016, in: Informationsmittel fiir Bi-
bliotheken 24, 2016, http://informationsmittel-fuer-bibliotheken.de/
showfile.php?id=8085.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Warten auf Wiederkehr? 153

Oberle, Isabell / Pulina, Dennis: Tagungsskizze: Heldenhaftes Warten in
der Literatur, 2018 [Typoskript].

Trilcke, Peer: Geschichtslyrik. Reflexionsgeschichte — Begriffsbestimmun-
gen — Bauformen, in: Heinrich Detering / Peer Trilcke unter Mitarbeit
von Hinrich Ahrend, Alena Dietrich und Christoph Jiirgensen (Hg.):
Geschichtslyrik. Ein Kompendium, 2 Bde., Géttingen 2013, Bd. 1,
13-56.

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrif3 der verstehenden So-
ziologie, besorgt von Johannes Winckelmann, Tiibingen °1972.

Ziolkowski, Theodore: Hesitant Heroes. Private inhibition, cultural crisis,
Ithaca, N.Y. 2004.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03

. httpsy//www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) Ixm.


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ISABELL OBERLE

Herausforderung Drama
Heldenhaftes Warten auf der Bilhne am Beispiel
des Ersten Weltkriegs

I. Ausharren und Aushalten im Schiitzengraben:
der gestahlte Frontkampfer

In den bewegungsarmen Materialschlachten des Ersten Weltkriegs wur-
de das Warten fiir die Soldaten zu einer der pragendsten Kriegserfahrun-
gen. Die Stillstellung der Front im Westen sowie der Einsatz schwerer
Artillerie schriankten die konkreten Handlungs- und Angriffsméglichkei-
ten des einzelnen Soldaten derart ein, dass er gezwungen war, im Schiit-
zengraben auszuharren und entweder auf das Ende des Beschusses oder
den Sturmbefehl zu warten. Die Phasen der Lihmung dauerten hédufig
lange an, wohingegen sich die Angriffe auf sehr kurze Momente verdich-
teten, und sie wurden von den Soldaten zumeist als besonders zermiir-
bend erfahren.! Durch die moderne Kriegstechnik, die dem Verteidiger
eine vorteilhaftere Position verschaffte und die Einnahme einer Stellung
wesentlich erschwerte, hatten die militarischen Fithrungen schon sehr
bald nach Kriegsausbruch vom Primat der Offensive abriicken miissen.
Sie setzten nun mehr auf einen Abnutzungskrieg, um den Feind mithilfe
von Fernkampfwaffen nach und nach zu schwichen und seinen milita-
rischen Zusammenbruch herbeizufiihren.? So gerieten die Soldaten zu
»Handlanger[n| der Maschine« oder, schlimmer noch, zu »bedeutungs-
losen Objekt[en] des Krieges«,® ohne den Schlachtverlauf entscheidend
beeinflussen zu kénnen.

Die moderne Kriegsrealitit des frithen 20. Jahrhunderts kollidierte mit
herkémmlichen Vorstellungen von militdrischer Heroik, von idealisier-
ten Zweikampfen Mann gegen Mann.* Diese Unvereinbarkeit miindete
jedoch nicht in die Abschaffung von militdrischem Heldentum, sondern

Vgl. Leonhard 2014, 329-330 und 557, sowie Dorscheid 2016, 135.
Zum Charakter des Abnutzungskriegs vgl. Becker/Krumeich 2010, 225-236.
Fries 1994, 243.
Dariiber besteht in der heutigen Forschung weitgehende Einigkeit: vgl. bspw. Fries
1994, 241-243; Leonhard 2014, 240; Wagner 2014, 10.

=W N =

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

156 Isabell Oberle

schuf einen neuen heroischen Soldatentypus. Eine Heroik des Wartens,
Durchhaltens und Ausharrens etablierte sich, folglich ein alternatives,
statisches Modell von Heldentum, das der verdnderten Kriegsrealitiit,
die sich durch fehlende Handlungsmoglichkeiten und ein erzwungenes
Warten auszeichnete, Rechnung trug. Neben das >Heldentum der Tatx,
das sporadisch in Fliegerhelden wie Manfred von Richthofen oder in
Sturmangriffen wie der Schlacht von Langemarck neu semantisiert wur-
de,’ trat ein »Heroismus des Aushaltens«, ein »Heldentum der Askesex,
wie Marianne Weber, Frauenrechtlerin und Rechtshistorikerin, in ihrem
aussagekriftigen Aufsatz Der Krieg als ethisches Problem (1916) formuliert.®
Dieses komme, so Weber, im »standhaften Aushalten in Erdlochern und
zerschossenen Griben«’ zum Ausdruck und gehe mit Eigenschaften ein-
her wie:

Eiserne Willensdisziplin, gelassene Ergebung in das Unvermeidliche, Stand-
haftigkeit und Besonnenheit, einfache menschliche Anstindigkeit, die es nicht
besser haben will als die anderen; kameradschaftliche Solidaritit und Treue, die
gebieten, daB keiner den anderen in Not und Tod im Stich 148t, daB jeder so
lange helfen und aushalten will, wie die andern [sic] es miissen — und dies alles
eingesenkt in ein unerschiitterliches PflichtbewuBtsein.?

Nicht mehr das stiirmische Vordringen bestimmte das Soldatentum,
sondern stoisches Aus- und Durchhalten waren militdrisch erfordert.
Affektkontrolle, Willenskraft und Selbstdisziplin, Geduld, Ausdauer und
Beharrlichkeit, kurzum eine verinnerlichte Stirke sollte die Soldaten
dazu disponieren.” Die Qualititen, die ihnen das Warten und Aushal-
ten abverlangten, kulminierten schlieSlich in dem Ideal der >stdhlernen
Nervens, die dafiir sorgten, sowohl in den gefihrlichen Momenten des
Angriffs die Kontrolle zu behalten als auch wihrend der zermiirbenden
Wartephasen den Durchhaltewillen aufrechtzuerhalten. !

Vgl. Schilling 2002, 252-288; Esposito 2006; Hiippauf 1993, 45-58; Ziemann 1998.
Weber 1919, 160 und 177; vgl. dazu Fries 1994, 242.
Weber 1919, 177.
Ebd., 160.
Vgl. auch Fries 1994, 247-248; Hofer 2004, 211; Miinkler 2013, 462-463.
10 Vgl. Ulrich 2014, 250; Radkau 1998, 447; Koppen 2005, 225.

[cIERS B e

©

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Herausforderung Drama 157

Il. Ausharren und Aushalten im Theater: 1914-1918 und 1930-1939

Mit jhrer Beobachtung einer Transformation des Heroischen unter dem
Eindruck des Ersten Weltkriegs steht Marianne Weber nicht alleine. Ihr
Text ist nur einer von vielen, die ein neues Heldentum im Zeichen des
Wartens und Ausharrens entwerfen. Bereits 1914 sprach Ernst Troeltsch
in Nach der Erklirung der Mobilmachung von den »Waffen der Berech-
nung, der Besonnenheit, der Ausdauer«, die das »dramatische Helden-
tum« nahezu unmoglich machten.!! Ein offizieller Diskurs um das he-
roische Warten und Aushalten, unterstiitzt durch die Propaganda des
Kaiserreichs sowie einem patriotischen Engagement aus der breiten Be-
volkerung etwa durch Gelegenheitsgedichte,'? bildete sich rasch nach
Kriegsbeginn'® und intensivierte sich mit seiner Fortdauer. Metall- und
Gesteinsmetaphern sollten die innere Gefasstheit der Kombattanten il-
lustrieren und deren Unerschiitterlichkeit wie Unverwundbarkeit beto-
nen.'* An der Etablierung des neuen Soldatentypus und des heroischen
Wartens war maBgeblich das Theater — wohl mehr noch als die anderen

1 Troeltsch 1914, 6; vgl. dazu Leonhard 2014, 240.

Vgl. dazu einschlégige Texte aus der Sammlung des Freiburger Zentrums fiir Populére
Kultur und Musik, die iiber 14 000 Gedichte verfiigt, die 1914 bis 1918 in diversen
Zeitungen publiziert wurden. Aus allen Kriegsetappen lassen sich Gedichte anfiihren,
die zum Durchhalten auffordern. »Halt aus, mein Volk!« (V. 1, 5 und 9) wiederholt
sich drei Mal in dem Gedicht Durch! von B. G. Opitz, das am 25. Oktober 1914 im
Vogtlindischen Anzeiger in Plauen erschien, »Wir halten durch mit unsern Kampfgenos-
sen, / Vom Band der Treue briiderlich umschlossen.« (V. 7-8) heiBt es in dem Gedicht
Also sprach Hindenburg von Franz Blume, veroffentlicht am 8. Juli 1917 in der Jenaischen
Zeitung.

13 Sowohl Anne Lipp (2003, 150) als auch Aribert Reimann (2000, 30-31) verweisen in
ihren Studien auf 1914/15 publizierte Zeitungsartikel, die emphatisch den Durchhalte-
willen der Nation glorifizieren.

Vgl. Reimann 2000, 46-86. Am augenscheinlichsten ist die Neugestaltung in der
Bildasthetik nachzuvollziehen. Wie die Forschung herausgestellt hat, dominierten in
der bildlichen Darstellung des Kampfgeschehens bis 1916 der Landwehrmann mit
Pickelhaube und Nahkampfwaffen sowie Sturmszenen; seit 1916 wurden sie von >ner-
venstarken« Frontkdmpfern und Schiitzengrabenszenerien verdringt (vgl. Reulecke
1999, 52-62). Als zentrale Darstellung, die diesen Wandel in Deutschland einleitete,
gilt Fritz Erlers Plakat zur sechsten Kriegsanleihe (Mann mit dem Stahlhelm vor Verdun)
(vgl. Bruendel 2010, 133-134, sowie Hoffmann 1979). Es zeigt einen Soldaten mit ent-
schiedenem Gesichtsausdruck und leuchtenden, in die Ferne schauenden Augen. Er
tragt Uniform und Stahlhelm, zwei Handgranaten in der Tasche und eine Gasmaske
um den Hals. Seine Ausstattung greift Elemente der modernen Kriegsfithrung auf, ein
Stacheldraht im Hintergrund verweist auf die Realitdt des Stellungskrieges. Mimik
und Gestik des abgebildeten Soldaten verbiirgen Unbeirrbarkeit, Hartnickigkeit und
Standhaftigkeit.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

158 Isabell Oberle

Gattungen — beteiligt. Zwischen 1914 und 1918 fungierte es als propa-
gandistisches »Instrument der Stimmungslenkung«!” und diente dazu,
Soldaten zu mobilisieren, die Moral der Bevolkerung aufrechtzuerhalten
und Minner wie auch Frauen an ihre patriotische Pflicht zu gemahnen:
Minner sollten in die Armee eintreten, Frauen sich in der Riistungsindus-
trie oder als Krankenpflegerinnen betitigen sowie den hiuslichen Auf-
gaben nachkommen. Sobald die Theaterhduser Ende 1914 bis Anfang
1915 ihre Tiiren nach einer kurzfristigen SchlieBung wieder ffneten,'®
gelangte neben nationalen Klassikern und historischen Dramen wie
Friedrich Schillers Wallenstein-Trilogie oder Paul Heyses Colberg'’ eine
Flut patriotischer Zeit- und Gelegenheitsstiicke auf die Bithnen, welche
die Einheit der Nation, den Kampfeswillen des Volkes und den sicheren
Sieg feierten.'® Schon bald wurden auch solche Schauspiele aufgefiihrt,
welche von den Neuerungen des Graben- und Maschinenkriegs und
vom Heldentum des Aushaltens und Ausharrens handelten, wie Franz
Eichlers Fiir’s Vaterland (1915) und Paul Seifferts Dennoch durch! (1917).

Mit dem Waffenstillstand 1918 verschwanden solche Frontstiicke restlos
von den Bithnen und kehrten erst wieder um 1930 zuriick, als das Interes-
se am konkreten Frontschicksal in der Gesellschaft neu erwachte. Insbe-
sondere der Erfolg der Antikriegsromane etwa Erich Maria Remarques,
Ludwig Renns oder Arnold Zweigs (1928) hatte die Theatermacher zu
eigenen Umsetzungen angeregt — sei es durch Eigenschopfungen, sei es
durch die Dramatisierung einer Romanvorlage wie etwa Des Kaisers Kulis
(1930) oder Das Spiel um den Sergeanten Grischa (1930).)° So wurde das
mit iiber 5 000 Auffiihrungen erfolgreichste Kriegsstiick, Sigmund Graffs
und Carl Ernst Hintzes Die endlose StrafSe, in Deutschland erst 1930 urauf-
gefiihrt, obwohl die Autoren ihr Bithnenmanuskript schon seit 1926 den
Verlagen und Theaterhiusern unterbreiteten.?’ Einen gewaltigen Schub
erfuhr die Bithnenproduktion von Frontstiicken mit dem Nationalsozia-
lismus, der das Genre vereinnahmte und zur nachtréglichen Heroisierung

15 Baumeister 2005, 19.

16 Vgl. Krivanec 2012, 184.

7 Vgl. ebd., 94-102 und 141-144; Baumeister 2005, 53.

18 Vgl. Krivanec 2012, 102-105 und 153-158; Baumeister 2005, 126; Jelavich 1999, 33—
34.

Zu dem neuen Interesse am soldatischen Frontschicksal im Drama ein knappes Jahr-
zehnt nach Kriegsende vgl. Klein 2013/14, 170; Klein 2018, 190; Kreidt 1995, 256-257.
Zur Entstehungs- und Auffithrungsgeschichte vgl. Baumeister 1999, 906-908; Sonnega
1995, 50-52.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Herausforderung Drama 159

des Ersten Weltkriegs instrumentalisierte.”! Zu nennen sind beispielhaft
Erich Limpachs »In Flandern reitet der Tod« (1932) und Alfred Fischers
Front (Die letzten der vierten Kompanie) (1934). In Handlung, Personal und
dramaturgischer Gestaltung orientieren sich die Stiicke des National-
sozialismus durchaus an ihren Vorgingertexten der Kriegsjahre, die sie
nur geringfiigig modifizieren. Sie aktualisieren das Heldentum des War-
tens, indem sie es in die nationalsozialistische Ideologie einschreiben und
die soldatische Gemeinschaft, den sogenannten Frontgeist, zum Vorbild
ihrer vélkischen Gesellschaftsordnung erkliren.??

Von Graffs und Hintzes Die endlose StrafSe abgesehen, einem deutlich am-
bitionierteren und ambivalenteren Text, lassen sich die genannten Dra-
men von Eichler, Seiffert, Limpach und Fischer eindeutig dem Genre der
Tendenzliteratur zuordnen. Die Autoren stellten ihre schriftstellerischen
Aktivitdten bereitwillig in den Dienst des Vaterlandes und propagierten
das heroisch-soldatische Ideal eiserner Standhaftigkeit. Um Fehldeutun-
gen auszuschlieBen, hielten sie die inhaltliche wie formale Komplexitit
gering und nutzten die Figuren als Sprachrohre, die den zentralen Ge-
halt der Texte in deutliche Worte kleiden. Nichtsdestotrotz sind auch
sie mit dem >Wartenc« als édsthetischem Darstellungsproblem konfrontiert,
das sich nur bedingt fiir das Drama eignet. Wihrend Epik und Lyrik
das Warten lediglich schildern, muss das Drama das Warten inszenieren
und im Jetzt vergegenwirtigen, will es den Bericht nicht durch Episie-
rung imitieren. Die dem Warten inhédrente Handlungsarmut stellt fiir das
Drama, das per definitionem in der Nachahmung von Handlung bzw. von
Handelnden (Aristoteles) besteht,”® die grofBte Schwierigkeit dar. Dass

21 Vgl. Kreidt 1995, 258; Pasek 1992, 56-57; Ritchie 1985, 85; Sonnega 1995, 48; Warren
1997, 80.

2 ygl. Ritchie 1985, 84; Weller 2018, 201 und 206.

% Die heutige Forschung legt, um das >Handeln< im Drama zu bestimmen, eine Defini-
tion an, die nach wie vor in der Tradition des Aristoteles steht, der darunter die Verén-
derung einer Situation verstand (»Umschlag vom Ungliick ins Gliick oder vom Gliick
ins Ungliick«; Aristoteles 1982, 39). Zu Aristoteles’ Handlungsbegriff vgl. Werling
1989, 4-10. In der Nachfolge definiert Axel Hiibler (1973, 10) >Handlungz als die »ab-
sichtsvoll gewihlte, nicht kausal bestimmte Uberﬁihrung einer Situation in eine ande-
re«, und Barbara Gronau (2014, 142) bezeichnet >Handlung« in ihrem Lexikonartikel
als »das Tun eines oder mehrerer menschlicher Subjekte [...], durch das materielle und
immaterielle Verdnderungen entstehen«. Um das Fehlen von Verdnderung termino-
logisch zu bestimmen, wihlen Axel Hiibler (1973, 14-15) und Manfred Pfister (2001,
270) den Begriff des >Geschehens<, womit sie diejenigen Bestandteile einer Geschichte
meinen, in denen die Figuren nicht handlungsméchtig sind, da ihnen entweder die
Absicht oder die Moglichkeit zur Verdnderung fehlt.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

160 Isabell Oberle

es den genannten Dramen héufig an Handlung im Sinne einer Verin-
derung der duBeren Situation mangelt, ist aber keineswegs mit Passivitit
gleichzusetzen. Vielmehr wird die Aktivitit der Figuren in deren Inneres
verlagert.?* Die Aufgabe, die sich den Dramenautoren stellte, bestand
also erstens darin, die inneren Vorgidnge der Figuren darzubieten und
nach auBlen zu projizieren, und zweitens, die duere Handlungsarmut zu
kompensieren. Im Folgenden seien die Strategien erldutert, derer sich die
genannten Frontstiicke bedienen, um das Warten der Kombattanten zu
inszenieren und zu heroisieren.

lll. Die Asthetik des dramatischen Wartens

Fiir die Inszenierung soldatischen Wartens greifen die Frontstiicke auf
zwei Handlungsschemata zuriick. In der einen Gruppe befinden sich sol-
che Texte, in denen die Kombattanten auf verlorenem Posten stehen,?’
wie in Eichlers Fiir’s Vaterland und in Fischers Front. Diese Dramen stellen
eine ausweglose Situation auf isoliertem Raum dar, in welcher ein einzel-
ner oder nur wenige Soldaten ausharren miissen, um ihre vaterldndische
Pflicht zu erfiillen. Die Abl6sung wird zwar erwartet, trifft aber nicht vor
Ende der Stiicke ein. Haufig sind die Kombattanten mit nur wenig Res-
sourcen ausgestattet und werden von Feinden bedringt. Auch bei einem
gegnerischen Angriff diirfen sie den Posten nicht verlassen. So lautet der
Befehl in Fischers Front, den Stiitzpunkt bei Damvilliers unter allen Um-
stainden zu halten, bis eine neue Verteidigungslinie ausgebaut ist. Die
Mannschatft, die sich seit zwei Wochen an vorderster Front befindet, ist
von jeglichen Versorgungswegen abgeschnitten, das Material erschopft
sich und auf der feindlichen Seite der Kampflinie wurden die Engldnder
durch >Schwarze« ersetzt, die in der Figurenrede barbarisiert und anima-
lisiert werden. Fischer gestaltet die Situation so heikel wie méglich, was
der Heroisierung durchaus dienlich ist. Zur anderen Kategorie gehoren
solche Dramen, in denen das Motiv der erwarteten Ablosung ausgelas-

24 Insofern wird Lessings Ausweitung des Handlungsbegriffs in seiner Abhandlung Von
dem Wesen der Fabel (1759) dem Warten im Drama gerechter als solche Theorien, die
den aristotelischen Handlungsbegriff fortschreiben. In seiner Konzeption sind auch
mentale Prozesse und psychische Zustandsverdnderungen als >Handlung< zu quali-
fizieren (vgl. Lessing 1997, 363). Zu Lessings Handlungsbegriff vgl. Werling 1989,
10-17.

25 Zum Topos des verlorenen Postens vgl. Bluhm 2012.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Herausforderung Drama 161

sen wird und die Kombattanten von Anfang an einer Schlacht entge-
genharren, sei es zum Angriff wie in Seifferts Dennoch durch!, sei es zur
Abwehr wie in Limpachs »In Flandern reitet der Tod«. Graffs und Hintzes
Die endlose StrafSe verbindet beide Handlungsmuster. Wihrend im ersten
Bild, das an der Front situiert ist, die Kombattanten nach dreiw6chigem
Einsatz unter feindlichem Artilleriefeuer auf die Ablosung warten, insze-
niert das vierte und letzte Bild, das in einem Barackenlager zwolf Kilo-
meter hinter der Front spielt, die Wartezeit vor dem Aufbruch zuriick ins
Kampfgebiet. Gemeinsam ist all den Stiicken, dass sie die Erfahrung des
Wartens aus der Perspektive einfacher Soldaten oder Offizieren niederen
Dienstgrades zeigen, die Mannschaften als kameradschaftliche Gemein-
schaft darstellen und keine weiblichen Figuren auftreten lassen. Es han-
delt sich um reine Ménnerstiicke.

Wie wird diese Erfahrung des Wartens und Ausharrens nun vermit-
telt? Am auffilligsten sind die Selbstaussagen der Figuren, wenn sie das
Warten konkret ansprechen. So klagt der Protagonist Georg in Seifferts
Dennoch durch! iiber »des Schiitzengrabens schwere Wartezeit«,” einer
der Musketiere in Graffs und Hintzes Endlose StrafSe erklart das Warten
zur aufreibendsten Erfahrung des Frontalltags,>” und in Fischers Front
wiinscht sich einer der Soldaten: »Wenn’s vorhin losgegangen wire,
konnte man jetzt schon den Heldentod gestorben sein.«*® Gespriche
iiber das Warten nehmen einen GrofBteil der Dramentexte ein, und in
Seifferts Dennoch durch! besteht der zweite Akt,?’ der sich mit dem Gra-
benkrieg auseinandersetzt, sogar ausschlieBlich aus der Diskussion der
Soldaten dariiber, ob sie den Wartebefehl befolgen sollen oder nicht. Auf
der einen Seite steht Georg, dem die Fithrung der Mannschaft {iberant-
wortet ist und der den Wartebefehl gehorsam befolgt, wenn er auch die
zur Unterlassung der Tat ibermenschliche Anstrengung beklagt, auf der
anderen die restlichen Soldaten, die immer wieder auf eine Offensivtat
dréingen und die er davon abzuhalten versucht.* Sie dienen als Kontrast-

26 Seiffert 1917, 31.

2" Vgl. Graff/Hintze 1972, 756-757.

28 Fischer 1934, 38.

29 Wihrend der zweite Akt dem Warten der Soldaten auf den Angriffsbefehl in einem
Unterstand bei Soissons im Januar 1915 gewidmet ist, inszenieren der erste und der
dritte Akt die Meldung der Kriegsfreiwilligen und ihre Abfahrt an die Westfront im
September 1914 sowie das Eintreffen der Nachricht vom >Heldentod« Georgs im El-
ternhaus.

80 Vgl. Seiffert 1917, 25-31.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

162 Isabell Oberle

figuren. Georgs Hadern wird auf die Mannschaft iiberblendet und somit
fir das Publikum sichtbar gemacht.

Die Zeit des Wartens vertreiben sich die Figuren vorwiegend mit Ge-
spriachen, in denen sie neben dem Warten auch Heimat und Vaterland
behandeln. Dariiber hinaus nehmen banale Tatigkeiten des Kriegsalltags
wie das Kartenspiel, das Briefeschreiben, die Verteilung von Essen oder
das Besorgen von Munition einen breiten Raum ein und kompensieren
die duBere Handlungsarmut. Diese Phasen der Ruhe alternieren stets
mit solchen der Anspannung, sodass sich Abwechslung in die eigent-
liche Ereignislosigkeit schiebt: In Fischers Front unterbrechen schwere
Treffer immer wieder das unbekiimmerte Kartenspiel der Soldaten, das
Hereinbringen von Verletzten oder Gefallenen 16st sich mit scherzhaf-
ten Unterhaltungen der Kameraden ab. Obwohl alle genannten Dramen
die Handlung mitten im Kriegsgebiet, hdufig bei schwerem feindlichen
Feuer situieren,®! ist der Krieg nur im Hintergrund prisent. Keine ein-
zige Schlacht- oder Sturmszene findet auf der Biihne statt. Der Kampf
wird immer ins Off verlegt und durch Teichoskopien oder Botenberichte
zugénglich gemacht. Die Langeweile kontrastiert folglich nicht nur mit
punktuellen Momenten der Spannungserzeugung, sondern auch mit
dem turbulenten Kriegsgeschehen auBerhalb. Visuelle und akustische
Effekte sind wiederum Zeichen des omniprisenten Kriegs:*? In den Dra-
men von Graff/Hintze, Limpach und Fischer sind regelmiBig Geschiitz-
donner und Einschldge zu horen, die sich im dramatischen Verlauf ver-
starken. Durch offene Tiiren leuchten Geschosse in grellen Farben. Bei
jedem Treffer flackert das Kerzenlicht und rieselt Erde von der Decke.
Die szenographische Gestaltung mithilfe akustischer und visueller Refle-
xe bildet den modernen Krieg mittelbar ab und erinnert an die Front und
die von ihr ausgehende Bedrohung. Sie dient auerdem dazu, die Zeit zu
rhythmisieren und ihr Vergehen anzuzeigen.

Eine weitere Moglichkeit der Strukturierung bietet die Konfiguration.
Die Figuren der frithen Dramen von Eichler und Seiffert halten sich
durchgingig im Unterstand auf, sodass ein statischer Eindruck entsteht,
wohingegen Limpach und mehr noch Fischer auf viele Figurenauftritte

31 Die Handlungsorte sind: Polen (Eichler), Nordfrankreich (Seiffert), Flandern (Lim-
pach) und Verdun (Fischer). Bei Graff und Hintze ist nicht eindeutig zu entscheiden,
ob sie die Region Nordfrankreichs oder Flanderns wéhlen.

32 Dies gilt nicht fiir die Frontstiicke der Kriegsjahre. Diese beschrinken sich auf Boten-
berichte und Teichoskopien, von denen sie mehr Gebrauch machen als die spiten
(nationalsozialistischen) Dramen.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Herausforderung Drama 163

und -abritte setzen. Stindig verlassen die Figuren den Keller, um ein Te-
lefonkabel zu reparieren, Wache zu stehen, Kontrollginge zu erledigen
oder einen Befehlshaber aufzusuchen, und kehren kurz darauf wieder
zuriick. Durch die hohe Frequenz der Auftritte und Abritte und der da-
mit verbundenen Szenenwechsel gelingt es den Autoren, Bewegung zu
simulieren. Im Abtreten droht auerdem der Tod. Wo es bei Eichler und
Seiffert auf der Bithne hochstens zu Verwundungen kommt, ist die Ster-
berate bei Limpach und Fischer enorm hoch, und die Nachrichten vom
Tod der Kameraden durchziehen Fischers Front wie ein roter Faden.
Selbst die Figuren machen das Vergehen der Zeit an der Zahl der Gefal-
lenen fest: »Wenn von 7 bis 9 Uhr drei Mann fallen, wann ist dann der
néchste dran mit fallen? [...] Der nichste ist dann genau um 9 Uhr 40 fiir
die Seligkeit reif!«*® Anders kénnen die Figuren die Zeit nicht messen.
Die Eintonigkeit des Wartens bilden die Dramen etwa durch Wiederho-
lungen ab. So sorgen in Front die repetitiven Fragen nach der Ablosung
fiir ein stagnierendes Zeitempfinden. Limpach und Graff/Hintze gehen
noch dariiber hinaus, indem sie das Warten, das selbst schon endlos
scheint, zum Teil eines unendlichen, monotonen Kreislaufs erkliren:

SchieBen — laufen — schlafen — und warten. Am schlimmsten dies Warten auf
etwas GroBes, Befreiendes — das niemals kommt. Ein Jahr nun schon in feuchten
Kellern und ewig tropfenden Unterstinden. Seltene Ruhe in elenden Dérfern.
Dann endlose Stunden Marsch auf schlechten, fremden StraBen.?*

Bei Graff/Hintze ist die Eintonigkeit zudem durch die Verwendung
zahlreicher Anaphern, Parallelismen und Wiederholungen sowie einen
niichternen Ton in den polysyndetischen Bericht des Musketiers iiber-

gegangen:

Du weilit das nicht, wie das ist. — Du kennst das noch nicht. — Aber sieh mal -
wenn wir nu hier so rumliegen und nix tun — und warten bloB darauf, daB wir
doch vormiissen — da is es schon besser, es geht gleich vor. — — Aber das Warten!
— Das Warten! [...] (Dicht an der Tiire zieht ein Trupp Infanterie vorbei) Wie die
wieder trippeln da drauBen! — — — (Dumpf und schwer, absolut monoton, ohne jeden
»Ausbruch« oder besondere Gemiitsbewegung, mit langen Pausen und dufSerster Sachlich-
keit) Ich wollte, wir wiren schon unterwegs! — — Da denkst du an nichts. — Da
siehst du blo den Vordermann - ’n Helm und ’n Tornister — — und denn — — auf
einmal - - da kippt der um - — und denn is wieder 'n Helm da und ’n Tornister
- — und denn ist das der Vordermann. — — — Und das geht nu schon iiber drei

33 Fischer 1934, 36.
3% Limpach 1932, 5.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

164 Isabell Oberle

Jahre so — immer dasselbe und immer dasselbe — — -! [...] Und die holen uns
immer wieder nach vorn. — — — (Lange Pause) Und das ist alles ganz gleich, wo wir
sind — wir sind doch immer unterwegs nach vorn. [...] BloB das Warten! — Das
Warten!3

Hier hat das Warten kein Telos. Es wird zwar immerfort durch den
Kampfeinsatz unterbrochen, aber kehrt wieder. Ein Ende des Krieges
wird nicht in Aussicht gestellt. Die Gesamtstruktur des Dramas, die eine
Bewegung von der Front (erstes Bild) iiber die Ruhestellung (zweites bis
viertes Bild) wieder hin zur Front (Ende viertes Bild) vollzieht und damit
zirkuldr ist, objektiviert den Eindruck des Soldaten.

Wihrend iiber die Zeit im Drama die Gleichformigkeit und teilweise
auch die Ziellosigkeit des Wartens artikuliert wird, dient die Semanti-
sierung des Raumes dazu, die fehlenden Handlungsoptionen der Figu-
ren zu illustrieren. Die Unterstinde, in denen die Dramentexte situiert
sind,® zeichnen sich durch Dunkelheit, Enge und Eingeschlossenheit aus
und lassen die Soldaten wie Gefangene erscheinen. In Seifferts Dennoch
durch! wird der Unterstand mit einem Maulwurfsgraben gleichgesetzt.%”
Ortswechsel gibt es nicht. Auch wenn die Kombattanten ihren Keller
voriibergehend verlassen, so kehren sie doch stets dorthin zuriick. Ihr
Bewegungsraum bleibt folglich eingeschrénkt. Da in allen Stiicken die
feindliche Ubermacht niherriickt, verkleinert sich deren Bewegungs-
radius zunehmend und die Moglichkeit, zu entkommen, sinkt stetig. Das
Herannahen des Feindes wird entweder, wie bei Eichler, in der Mau-
erschau oder, wie bei Fischer, durch Wachposten gemeldet, sodass die
raumliche Verengung durch Teichoskopien und Botenberichte vermit-
telt wird. Der Krieg tobt zwar nur im AuBenraum, bestimmt aber iiber
die Ausdehnung des Innenraums.

Letzten Endes bildet die Schlacht den Fluchtpunkt aller Dramen, selbst
in solchen, wo ein eigentliches Ende des Wartens durch das Eintreffen
der Ablosung perspektiviert wird. Wo sich die Ablésung hinauszogert,
tritt an die Stelle ihrer Erwartung schlieBlich die Erwartung der Schlacht.
Diese wird in allen Dramen indes ausgespart. Sie fillt immer in den Sze-

35 Graff/Hintze 1972, 756-757 (Hervorh. i.0.).

36 Dies gilt fiir Eichler, Limpach und Fischer. Bei Seiffert spielt nur der zweite Akt im
Schiitzengraben (s.0., Anm. 29). Graff und Hintze verlegen die Handlung ab dem
zweiten Bild in ein Barackenlager zwolf Kilometer hinter der Front, wobei die Nihe
zum Kampfgeschehen nach wie vor gegeben ist. Sie wird durch Geschiitzdonner und
Leuchtraketen angezeigt.

%7 Vgl. Seiffert 1917, 26 und 31.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Herausforderung Drama 165

nen- oder Aktwechsel, wihrenddessen die Biihne leer bleibt und nur
Hurra-Rufe (Seiffert) oder Schiisse (Graff/Hintze, Fischer) zu horen sind.
Zum Teil kommentieren Zuriickgebliebene den Kampf in der Mauer-
schau (Eichler) oder erstatten am Fernsprechapparat Bericht (Limpach).
Das Gefecht steht demnach in keinem der Dramen im Mittelpunkt, wird
aber als notwendiger Bestandteil des dargestellten Geschehens aner-
kannt. Um die Stellung zu halten und das eigene Uberleben wie das der
Kameraden zu sichern, ist die erfolgreiche Abwehr des gegnerischen An-
griffs im Nahkampf unabdingbar.

IV. Die Phdanomenologie des heroischen Wartens

Diese Reminiszenzen an die traditionelle Kriegsfithrung bestimmen den
Handlungsverlauf somit noch fundamental mit, ohne jedoch die Leistung
der Kombattanten wihrend des Ausharrens zu schmilern. Die Heroisie-
rung gilt vorrangig der Bereitschaft, standzuhalten und auf dem Posten zu
bleiben, ist aber auch auf die Tat ausgerichtet. Der Kampfesmut der Sol-
daten bestitigt mithin, dass das zermiirbende Warten ihren Willen nicht
gebrochen hat und sie die Stellung auch als aktiv Kémpfende zu verteidi-
gen in der Lage sind. So lduft die Heroisierung der Figuren beim Warten
iiber ihr Leiden am Warten, das zwar ein nétiges, aber ein von auBen auf-
erlegtes und nicht freiwilliges ist. Insofern nehmen Selbstiiberwindung
und Affektkontrolle einen breiten Raum ein. In Seifferts Dennoch durch!
dringen alle Soldaten — auBBer der Protagonist Georg — auf eine Offen-
sivtat, und ihre Kampfeslust manifestiert sich als korperliches Verlangen,
dem sie nicht erliegen diirfen, weil ein frithzeitiger Sturm den Erfolg der
Operation gefihrden wiirde. Georg gelingt es schlieBlich, seine Mann-
schaft trotz der Entbehrungen im Schiitzengraben wie Kilte und Nisse,
aber auch Odnis und Langeweile, von der strategischen Notwendigkeit
des Abwartens zu iiberzeugen, und seine Soldaten nehmen aktiv und
bewusst die abwartende Haltung ein. Sie deuten damit ihr Warten in ein
selbstbestimmtes Handeln um. Im Chor stimmen sie gemeinsam in ein
»Wir wollen warten!«*® ein. In Limpachs »In Flandern reitet der Tod«wird
die Selbstiiberwindung in erster Linie an der Figur des Gefreiten Hagen
erprobt, der soeben aus seinem Genesungsurlaub zuriickgekehrt ist. Im-
mer wieder muss er die Anfille von Panik unter Kontrolle bringen, und

38 Seiffert 1917, 31.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

166 Isabell Oberle

als alle anderen zum Kampf am Ende des zweiten Akts stiirmen, ist er
der Einzige, der zogert und kurz auf der Stelle verharrt, bevor er sich den
anderen anschlieBt.* In Fischers Front leiden nahezu alle Figuren an der
Passivitit und dem Ausgeliefertsein. Stetig miissen sie Angst, Albtréu-
me und Wahnvorstellungen besiegen, um kampffihig zu bleiben. Die
Schlacht sehnen sie verzweifelt herbei, in der Hoffnung, sie moge der
um sich greifenden Nervositit ein Ende setzen.?” Doch sie erbringt die
gewiinschte Wirkung nicht. Der Kampf erleichtert die Figuren zwar vor-
iibergehend, aber im Zuge der Erschépfung kénnen die Soldaten Durst,
Hunger und Wahnsinn nicht mehr erfolgreich unterdriicken. Der junge
Rekrut Hofmann, der erst seit zwei Wochen im Feld ist, der Gefreite
Lange und der Leutnant Knopfe werden wahnsinnig. Ihr Scheitern stellt
aber nicht den Krieg infrage, sondern verdeutlicht in kontrastiver Ge-
geniiberstellung die Leistung der anderen Kombattanten in der Bewih-
rung gegen sich selbst. In Graffs und Hintzes Die endlose StrafSe wird die
Selbstiiberwindung am Ende des Stiicks inszeniert. Entgegen des Ver-
sprechens einer Ruhepause in der Etappe haben die Soldaten den Be-
fehl erhalten, wieder an die Front zuriickzukehren. Im ersten Bild hatte
das Drama bereits vor Augen gefiihrt, was sie dort erwartet, namlich ein
grausamer, unbarmherziger Krieg, in dem sie lediglich passive Opfer von
Gewalt sein werden. Die »véllig apathisch[en] und teilnahmslos[en]«*!
Verwundeten, die als Figurenkollektiv an der Baracke vorbeiziehen
und die Front als Holle, der sie wehr- und machtlos gegeniiberstehen,
beschreiben, bezeugen den Eindruck. In einem Gestus des >Dennochx«
brechen die Soldaten jedoch feierlich auf. Laut Bithnenanweisung soll
ihr Abzug drei bis fiinf Minuten Zeit in Anspruch nehmen. Kurz bevor
die Soldaten die Baracke verlassen, so der Text weiter, hat ihre Haltung
einen »fast trotzig[en]« Ausdruck angenommen: »Ihre Gesichter sind wie
Steine. Thre Augen starren geradeaus auf die StraBe.«*? Petrifizierende
Metaphern (»Steine«), aber auch Bilder aus dem maschinellen Bereich
(»Es geht alles >mechanischc... Die Kompagnie ist wieder eingeschaltet
in den erbarmungslosen Stromkreis des Krieges. [...] Die Bewegung geht
maschinenartig weiter.«*?) stihlen und heroisieren die Soldaten. Kurz
vor Ende heifit es: »Ein letzter krachender Granateinschlag mit folgen-

39 Vgl. Limpach 1932, 34.
40 Vgl Fischer 1934, 38.
1 Graff/Hintze 1972, 759.
*2 Ebd., 766.

3 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Herausforderung Drama 167

dem Splittersurren verindert nicht die Haltung der Marschierenden.«**

Das Aufbruchsritual hat die Manner gegen die Todesangst immunisiert,
und sie fiigen sich fatalistisch in die Kriegsmaschinerie, in der sie nur
ein kleines Riddchen sind. Lediglich in Eichlers Fiir’s Vaterland erscheint
das Warten, das Standhalten und das Nichtaufgeben als Selbstverstand-
lichkeit. Es gibt kein Ringen, sondern die Figuren bekennen sich furcht-
los in mehreren Blankversen: »Wir stellen unsern Mann! / Die 0ster-
reich’schen und die deutschen Heere, / Sie stehen fest geeint in diesem
Kampf. / Durch Blut und Eisen ist der Bund geschlossen. [...] Wir halten
durch gen jede Ubermacht.«*

Immer handeln die Soldaten nach einem Pflichtethos gegeniiber dem
Vaterland. »Es gibt nichts Schoneres im Menschenleben, / Als fiir das
teu’re liebe Vaterland, / Wenn es in Not ist, alles hinzugeben / Und
treu erfiillen seine Mannespflicht.«,*® bekundet der Artillerist Krause in
Eichlers Text. Selbst bei fehlender Einsicht in die Sinnhaftigkeit des Un-
terfangens triumphiert der Befehl iiber individuelle Bediirfnisse und die
personliche Einschitzung der Situation. So heiit es in Fischers Drama:
»Dann hat die ganze Postensteherei keinen Zweck mehr! Aber trotzdem
[...]! Wir miissen uns dann eben abschlachten lassen. Aber bis dahin
miissen wir die Stellung halten, auch ohne Waffen, denn es ist befoh-
len!«*” Hier haben die Figuren Bleiben- und Warten-Miissen nicht als
ein Wollen internalisiert, ordnen ihren Willen der Pflicht jedoch bedin-
gungslos unter. Anders bei Eichler und Seiffert, wo die Soldaten den Be-
fehl mit ihrem Schwur »Wir wollen warten«*® letztlich affirmieren. Eine
Reflexion auf Ursachen und Zwecke des Krieges gibt es hingegen nicht.
Er erscheint als unabwendbares Fatum, das unhinterfragbar hingenom-
men werden muss. In Graffs und Hintzes Die endlose StrafSe ist dieser
Fatalismus untrennbar mit dem Pflichtethos verwoben:

Damit muB jeder hier drauBen rechnen. — Das gehort dazu — dal man auch —
sterben kann — wenn’s sein muf. [...] Wir alle gehen doch vor in den Graben mit
der Hoffnung, daBl es mich nicht trifft. - Und glauben Sie vielleicht, wir gehen
gern in den Graben? Ich meine, so ohne Gedanken? — Aber — es hilft doch nichts
— Wir miissen doch! — Wir miissen doch alle! — — — Und dieses MufS, das steht iiber uns

* Ebd., 767.
° Eichler 1915, 55.
46 Ebd., 60.
47 Fischer 1934, 71.
8 Seiffert 1917, 31.

'S

'S

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

168 Isabell Oberle

wie ein Gebot. — Unabwendbar. — Uber das man nicht nachgriibelt — — — weshalb -
und ob es gut ist oder schlecht ist — — das man hinnimmt [...].*

Dass der Befehl befolgt werden muss, steht auBer Frage, und er wird
aus einer verinnerlichten Disziplin heraus bejaht. Uberhaupt erscheint
es unmoglich, ihn infrage zu stellen, da sich der Sinn des Krieges jedem
rationalen Zugriff entzieht.

Zur Heroisierung triagt auch die Wahl der Handlungsorte bei, zumindest
in den spiten Dramen. Sie spielen zwar im Jahr 1917, nach den groBen
Materialschlachten 1916 also, aber die Schlacht um Verdun bildet den
Referenzpunkt. Wahrend Fischer den Unterstand direkt in Damvilliers
verortet, wahlt Limpach die Region Flanderns als Handlungsort und
spielt auf die Erfahrung von Verdun als zuriickliegendes, vergleichbares
Ereignis an.’’ Im Laufe der 1920er Jahre hatte sich die Schlacht um Ver-
dun, die zunéchst das sinnlose Sterben und den verlorenen Krieg ikonisch
verdichtete, in das Symbol des deutschen Durchhaltewillens verwandelt.
Sie verkldrt den »namenlosen Soldaten, der, zum Opfer fiir Deutschland
entschlossen, auch auf >verlorenem Posten< ausgehalten hat«.”! So ist der
heroische Status der Figuren schon im Verdunmythos angelegt.
SchlieBlich werden die Figuren auch mittels Fremdzuschreibungen he-
roisiert. In den meisten Stiicken treten am Ende Fiihrungspersonen der
schlieBlich doch eintreffenden Abl6sung oder von Suchmannschaften
auf, wiirdigen die Leistung der Kombattanten und stellen ihnen eine Aus-
zeichnung etwa durch das Eiserne Kreuz in Aussicht. Eichler iiberformt
die Ehrerbietung dahingehend, dass er in der letzten Szene einen Kriegs-
engel einfiihrt, der die Schlacht zum Abenteuer verklédrt und die soldati-
sche Tapferkeit glorifiziert. In beiden Varianten wird deutlich gemacht,
dass die Soldaten in ihrem Durchhaltevermégen den Kriegsausgang
oder zumindest die militdrische Operation positiv beeinflusst haben. So
wird das Warten in Seifferts Dennoch durch! zum taktischen Geschick er-
klirt,’? das dem Kaiserreich im Zweifrontenkrieg geniigend Zeit fiir den
Durchbruch an der Front im Osten verschafft. In Fischers Front haben
das Aushalten der Soldaten im Schiitzengraben und die Verteidigung
der Stellung dem Bataillon erlaubt, neue Verteidigungslinien zu bauen

49 Graff/Hintze 1972, 748-749 (Hervorh. d. Verf).

50 ygl. Limpach 1932, 20 und 36.

51 Koch 2014, 115; vgl. auBerdem Becker/Krumeich 2010, 229, sowie Krumeich 2017,
30-31.

52 Vgl. Brocklings Modi des heldenhaften Wartens in der Einleitung.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Herausforderung Drama 169

und zu besetzen. Und Eichlers Fiir’s Vaterland erzielt mit dem Auftritt des
Kriegsengels und der Personifikation des Jahres 1915, die einen baldigen
Sieg versprechen, eine Parallelisierung des situativen Aushaltens an der
Front und des iibergeordneten Aushaltens des Krieges: Ebenso wie die
Soldaten im Schiitzengraben ausgehalten haben, um im Kampf zu ge-
winnen, wird auch der Krieg nach langem Aushalten zum Sieg fiihren.
Auf diese Weise schreiben die Autoren den Figuren, die erst am Ende
tatig werden, ein MindestmaB3 an Handlungs- und Geschichtsmacht zu:
Ihr Warten ist ausschlaggebend fiir den Verlauf der Schlacht und fiir
den Verlauf des Krieges. Auerdem werden so die erbrachten Opfer ge-
rechtfertigt: Sie waren nicht umsonst, sondern nétig fiir den Erfolg der
Unternehmung. Die Soldaten werden nicht als passive Opfer (>victims)
prasentiert, sondern ihr Tod wird verklirt als freiwillige Hingabe fiir
das Vaterland (>sacrifice<). Nur in Graffs und Hintzes Die endlose StrafSe
iiberlagert die viktime Dimension diejenige des freiwilligen Selbstopfers,
wenn der Krieg als unendlicher Kreislauf dargestellt und die fehlende
Moglichkeit der Soldaten, das Kriegsgeschehen zu beeinflussen, betont
wird. Der Leutnant, der dem Hauptmann abrit, sich am Kampfeinsatz zu
beteiligen, macht daraus keinen Hehl: »Das hat doch keinen Zweck, daB3
Sie dabei sind, wenn wir da vorn bestenfalls elende Statisten spielen!«53

V. Fazit und Ausblick

Das Warten ist in den untersuchten Dramen strukturell dominant und
erstreckt sich iiber weite Teile des Textes, nicht aber iiber den gesamten.
Die Handlung im aristotelischen Sinne bleibt nicht aus, sondern wird
an das Ende geschoben. Das >retardierende Moment« der Regeldramen
(4. Akt), das die Handlung hinauszogert und damit die erwartungsvolle
Spannung auf das Ende hin steigert, wird in den Frontstiicken mithin auf
den gesamten Dramenverlauf ausgebreitet. Das Telos des Wartens — sei
es die Schlacht, sei es die Ablosung —, wird von Beginn an formuliert, und
die vereinzelten spannungsgeladenen Momente erhalten die Erwartung
daran aufrecht. Zudem unterbrechen sie die Langeweile und reichern
das handlungsarme Geschehen mit ereignishaften Elementen an. Boten-
berichte und Teichoskopien des auBerhalb der Biihne tobenden Krieges
sowie visuelle und akustische Elemente rhythmisieren die Zeit im Drama

53 Graff/Hintze 1972, 753.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

170 Isabell Oberle

zusitzlich. Wiahrend lange Prasenzen auf der Biihne fiir Einférmigkeit
und Stasis sorgen, kann mit einer hohen Frequenz von Figurenauftritten
und -abritten Bewegung und Verdnderung simuliert werden. Der wider-
standige Charakter des Wartens wird ferner iiber den engen und dunk-
len Bithnenraum sowie iiber den eingeschrankten Bewegungsradius der
Figuren und die fehlenden Ortswechsel semantisiert und kommt expressis
verbis in der Figurenrede zum Ausdruck. Dialoge iiberwiegen Monolo-
ge, sodass sich verschiedene Positionen zum Warten Gehor verschaffen.
Insgesamt konnen sich die Autoren die genuin dramaturgischen Gestal-
tungsmittel des rdumlichen und zeitlichen Arrangements zunutze ma-
chen, um die Erfahrung des Wartens zu vermitteln und das Publikum
daran partizipieren zu lassen.

Den im Ersten Weltkrieg propagierten Soldatentypus greifen die
Theaterautoren insofern auf, als sie in ihren Stiicken Eigenschaften wie
Affektkontrolle, Ausdauer und Willensstirke heroisch stilisieren. Die He-
roik ihres Wartens, das mehr ein Erwarten ist und zu einem Abschluss
gelangt, besteht in ihrer Disposition, trotz des eingeschrinkten Hand-
lungsspielraums, trotz des Gefiihls der Ohnmacht und des Todesrisikos
standzuhalten, d.h. nicht aufzugeben, etwa indem zur Tat geschritten
oder dem Bediirfnis nach Flucht nachgegeben wird. In diesem Sinne
verlassen die Figuren den Unterstand nicht (zumindest nicht linger-
fristig); die Transgression der rdumlichen Grenze wiirde die Heroisie-
rung zunichtemachen. Im >heroischen Warten« ist die duBBere Aktivitét
der Figuren folglich zuriickgenommen und das agonale Moment nach
innen verlagert. Der Kampf mit sich selbst ersetzt den in herkommlichen
Heroismen zentralen Kampf gegen einen personifizierten Gegenspieler.
Die Schwierigkeit besteht fiir den Wartenden letztlich darin, die Selbst-
beherrschung iiber einen langen Zeitraum aufrechtzuerhalten. Zudem
stellen die Dramen die Figuren nicht als passive Opfer dar, sondern iiber-
héhen ihr Ausharren einerseits zum freiwilligen Selbstopfer, andererseits
zum entscheidenden Beitrag fiir die siegreiche Militdraktion. Das Ver-
halten der Kombattanten unterliegt zu guter Letzt einem Pflichtethos ge-
geniiber der Nation. Sie fiihlen sich ihr gegeniiber verpflichtet, sodass sie
eigene Bediirfnisse und Zweifel suspendieren. Der Krieg erscheint den
Soldaten als unabénderliches Schicksal, das sie fatalistisch akzeptieren.
Den Befehl, der keiner Legitimation bedarf, sehen sie als unantastbar
an. Das Warten der Soldaten erscheint in der Konsequenz als heroisches
Handeln.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Herausforderung Drama 171

Die Heroisierung des Wartens, wie sie die besprochenen Dramen prak-
tizieren, war in zeitgenossischen Werken allerdings nicht unumstritten.
Eichlers, Seifferts, Limpachs und Fischers Dramentexte sind unzweideu-
tig tendenzis und verfolgen ein agitatorisches Ziel, ndamlich die Propa-
gierung einer bellizistischen wie nationalistischen Stimmung in der Be-
volkerung. Jedoch war die Theaterproduktion der 1920er und 1930er
Jahre vielfiltiger. Nicht wenige Dramen stellen die Heroik des Wartens
grundlegend infrage. Die Dramen der unmittelbaren Nachkriegszeit
etwa, die in ihrer Mehrheit pazifistisch waren, verzichten auf jegliche He-
roisierung. In dem Schauspiel Notzeit (1919) des Hamburger Journalisten
Rudolf Michael wird das Warten nicht zur heroischen Leistung verklirt,
sondern fiir Kriegsneurosen verantwortlich gemacht. Eine dhnliche Ten-
denz findet sich in vielen anderen Heimkehrerdramen der mittleren bis
spiten 1920er Jahre, etwa in Eberhard Wolfgang Mollers Douaumont oder
Die Heimkehr des Odysseus (1929). Auch die populidren Kriegsromane der
Weimarer Republik stimmen in ihrer Bewertung des heroischen War-
tens keineswegs iiberein: Wihrend Ernst Jiinger in seinen Stahlgewittern
(1920) das traditionelle Heldentum in eine Heroik des Wartens umwid-
met’* und den Frontsoldaten in Der Kampf als inneres Erlebnis (1922) zum
Prototypen des neuen heroischen Menschen erklirt,> parallelisiert Erich
Maria Remarque die Warteerfahrung in Im Westen nichts Neues (1929)
mit Gefangenschaft und Tod.’® Trotz der konkurrierenden Deutungen
iiberlebte der im Ersten Weltkrieg geschaffene Heroismus des Wartens
die Weimarer Republik, sodass er mit dem Aufkommen der national-
sozialistischen Ideologie erneut aktiviert werden konnte.

5% Vgl. Jiinger 1978, 19.
%5 Vgl. Jiinger 1980, 78.
56 Vgl. Remarque 2004, 73 und 77.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

172 Isabell Oberle

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch, tibers. und hg. von Manfred
Fuhrmann, Stuttgart 1982.

Eichler, Franz: Fiir’s Vaterland! Ein Kriegsbild in einem Aufzug, in: Deut-
scher Heldenmut und deutsche Tapferkeit, Oderberg-Bahnhof 1915,
45-74.

Fischer, Alfred: Front (Die letzten der vierten Kompanie). Ein Kriegsdra-
ma in 2 Akten, Miihlhausen 1934.

Graff, Sigmund / Hintze, Carl Ernst: Die endlose Strafe. Ein Frontstiick
in vier Bildern, in: Giinther Riihle (Hg.): Zeit und Theater, Bd. 2: Von
der Republik zur Diktatur 1925-1933, Berlin 1972, 699-767.

Jiinger, Ernst: In Stahlgewittern, in: Samtliche Werke, Bd. 1: Tagebii-
cher 1: Der Erste Weltkrieg, Stuttgart 1978, 9-300.

Jiinger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, in: Samtliche Werke,
Bd. 7: Essays 1: Betrachtungen zur Zeit, Stuttgart 1980, 11-103.

Lessing, Gotthold Ephraim: Von dem Wesen der Fabel, in: Werke und
Briefe in zwolf Bianden, Bd. 4: Werke 1758-1759, hg. von Gubter E.
Grimm, Frankfurt a.M. 1997, 345-376.

Limpach, Erich: »In Flandern reitet der Tod«. Dramatische Kriegsdich-
tung in 3 Akten, Miinchen 1932.

Remarque, Erich Maria: Im Westen nichts Neues, in: Erich Maria
Remarques Roman >Im Westen nichts Neues«. Text, Edition, Entste-
hung, Distribution und Rezeption (1928-1930), hg. von Thomas F.
Schneider, Tiibingen 2004 (Exempla Critica, Bd. 1), 31-149.

Seiffert, Paul: Dennoch durch! Deutsches Schauspiel aus dem Weltkriege,
Halle a.d. Saar 1917.

Troeltsch, Ernst: Nach der Erkldrung der Mobilmachung. Rede gehalten
bei der von der Stadt und Universitit einberufenen vaterlindischen
Versammlung am 2. August 1914, Heidelberg 1914.

Weber, Marianne: Der Krieg als ethisches Problem (1916), in: Frauen-
fragen und Frauengedanken. Gesammelte Aufsitze, Tiibingen 1919,
157-178.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Herausforderung Drama 173

Sekundarliteratur

Baumeister, Martin: Kriegstheater als politisches Theater. Zur Weltkriegs-
dramatik in den letzten Jahren der Weimarer Republik am Beispiel
der Endlosen Straffe von Sigmund Graff und Carl Ernst Hintze, in:
Thomas F. Schneider (Hg.): Kriegserlebnis und Legendenbildung.
Das Bild des »modernen« Krieges in Literatur, Theater, Photographie
und Film / The Experience of War and the Creation of Myths. The
image of »modern« war in literature, theatre, photography, and film,
Bd. 3: »Postmoderne« Kriege? Krieg auf der Biihne. Krieg auf der
Leinwand / »Postmodern« Wars? War on Stage. War on the Screen,
Osnabriick 1999 (Krieg und Literatur / War and Literature, Bd. 3-4),
901-922.

Baumeister, Martin: Kriegstheater. GroBstadt, Front und Massenkultur
1914-1918, Essen 2005 (Schriften der Bibliothek fiir Zeitgeschichte —
Neue Folge, Bd. 18).

Becker, Jean-Jacques / Krumeich, Gerd: Der groBe Krieg. Deutschland
und Frankreich 1914-1918. Aus dem Franz. von Marcel Kiisters und
Peter Bottner mit Unterstiitzung von Yann Schnee, Essen 2010.

Bluhm, Lothar: Auf verlorenem Posten. Ein Streifzug durch die Geschich-
te eines Sprachbildes, Trier 2012 (Koblenz-Landauer Studien, Bd. 11).

Bruendel, Steffen: Vor-Bilder des Durchhaltens. Die deutsche Kriegsan-
leihe-Werbung 1917/18, in: Arnd Bauerkidmper / Elise Julien (Hg.):
Durchhalten! Krieg und Gesellschaft im Vergleich, Géttingen 2010,
81-108.

Dorscheid, Nelia: Vom Warten im Kriege, in: Daniel Kazmaier / Julia
Kerscher / Xenia Wotschal (Hg.): Warten als Kulturmuster, Wiirzburg
2016, 133-144.

Esposito, Fernando: »Uber keinem Gipfel ist Ruh’«. Helden- und Krieger-
tum als Topoi medialisierter Kriegserfahrungen deutscher und italieni-
scher Flieger, in: Hermann J. W. Kuprian / Oswald Uberegger (Hg.):
Der Erste Weltkrieg im Alpenraum. Erfahrung, Deutung, Erinnerung.
La Grande Guerra nell’arco alpino. Esperienze e memoria, Innsbruck
2006 (Veroffentlichungen des Stidtiroler Landarchivs / Pubblicazioni
dell’ Archivio Provinciale di Bolzano, Bd. 23), 73-90.

Fries, Helmut: Die groBe Katharsis. Der Erste Weltkrieg in der Sicht deut-
scher Dichter und Gelehrter, Bd. 1: Die Kriegsbegeisterung von 1914:
Urspriinge — Denkweisen — Aufl6sung, Konstanz 1994.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

174 Isabell Oberle

Gronau, Barbara: Handlung, in: Erika Fischer-Lichte / Doris Kolesch /
Matthias Warstat (Hg.): Metzler Lexikon Theatertheorie, Stuttgart/
Weimar 22014, 142-146.

Hofer, Hans-Georg: Nervenschwiche und Krieg. Modernititskritik und
Krisenbewiltigung in der osterreichischen Psychiatrie (1880-1920),
Wien/Koln/Weimar 2004.

Hoffmann, Detlef: Der Mann mit dem Stahlhelm vor Verdun. Fritz Erlers
Plakat zur sechsten Kriegsanleihe 1917, in: Berthold Hinz / Hans-Ernst
Mittig / Wolfgang Schiche / Angela Schonberger (Hg.): Die Deko-
ration der Gewalt. Kunst und Medien im Faschismus, GieBen 1979,
101-114.

Hiibler, Axel: Drama in der Vermittlung von Handlung, Sprache und
Szene. Eine reprisentative Untersuchung an Theaterstiicken der 50er
und 60er Jahre, Bonn 1973 (Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und
Literaturwissenschaft, Bd. 140).

Hiippauf, Bernd: Schlachtenmythen und die Konstruktion des »Neuen
Menschens, in: Gerhard Hirschfeld / Gerd Krumeich (Hg.): Keiner
fiihlt sich hier mehr als Mensch... Erlebnis und Wirkung des Ersten
Weltkrieges, Essen 1993 (Schriften der Bibliothek fiir Zeitgeschichte —
Neue Folge, Bd. 1), 43-84.

Jelavich, Peter: German Culture in the Great War, in: Aviel Roshwald
/ Richard Stites (Hg.): European Culture in the Great War. The arts,
entertainment, and propaganda, 1914-1918, Cambridge 1999, 32-57.

Klein, Christian: Die Weltkriegsdramatik der Weimarer Republik — Pra-
senz, Typen, Themen, in: Jahrbuch zur Kultur und Literatur der Wei-
marer Republik 16, 2013/14, 165-181.

Klein, Christian: »Das ist nicht ein Kriegsstiick: das ist der Krieg« — Die
Weltkriegsdramatik in der Theaterkritik der Weimarer Republik, in:
Christian Klein / Franz-Josef Deiters (Hg.): Der Erste Weltkrieg in der
Dramatik — deutsche und australische Perspektiven / The First World
War in Drama — German and Australian Perspectives, Stuttgart 2018,
187-199.

Koch, Lars: Der Erste Weltkrieg als kulturelle Katharsis und literarisches
Ereignis, in: Niels Werber / Stefan Kaufmann / Lars Koch (Hg.): Ers-
ter Weltkrieg. Kulturwissenschaftliches Handbuch, Stuttgart/Weimar
2014, 97-141.

Ko6ppen, Manuel: Das Entsetzen des Beobachters. Krieg und Medien im
19. und 20. Jahrhundert, Heidelberg 2005 (Probleme der Dichtung,
Bd. 35).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Herausforderung Drama 175

Kreidt, Dietrich: Gesellschaftskritik auf dem Theater, in: Bernhard Weyer-
graf (Hg.): Literatur der Weimarer Republik 1918-1933, Miinchen/
Wien 1995 (Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom
16. Jahrhundert bis zur Gegenwart, Bd. 8), 232-265.

Krivanec, Eva: Kriegsbiihnen. Theater im Ersten Weltkrieg. Berlin, Lissa-
bon, Paris und Wien, Bielefeld 2012.

Krumeich, Gerd: Verdun: Die Schlacht und ihr Mythos, in: Christian
Stachelbeck (Hg.): Materialschlachten 1916. Ereignis, Bedeutung, Er-
innerung, Paderborn 2017 (Zeitalter der Weltkriege, Bd. 17), 17-35.

Leonhard, Jorn: Die Biichse der Pandora. Geschichte des Ersten Welt-
kriegs, Miinchen 2014.

Miinkler, Herfried: Der GroBe Krieg. Die Welt 1914-1918, Berlin 2013.

Lipp, Anne: Meinungslenkung im Krieg. Kriegserfahrungen deutscher
Soldaten und ihre Deutung 1914-1918, Géttingen 2003 (Kritische Stu-
dien zur Geschichtswissenschaft, Bd. 159).

Pasek, Yvonne A.: »The great time«. Pro-war drama in the Weimar
Republic. Diss., Ann Arbor 1992.

Pfister, Manfred: Das Drama. Theorie und Analyse, Miinchen "2001.

Radkau, Joachim: Das Zeitalter der Nervositit. Deutschland zwischen Bis-
marck und Hitler, Miinchen/Wien 1998.

Reimann, Aribert: Der groBe Krieg der Sprachen. Untersuchungen zur
historischen Semantik in Deutschland und England zur Zeit des Ersten
Weltkriegs, Essen 2000 (Schriften der Bibliothek fiir Zeitgeschichte —
Neue Folge, Bd. 12).

Reulecke, Jiirgen: Vom Kémpfer zum Krieger — Zum Wandel der Asthetik
des Minnerbildes wihrend des Ersten Weltkriegs, in: Sabine Autsch
(Hg.): Der Krieg als Reise. Der Erste Weltkrieg — Innenansichten, Sie-
gen 1999, 52-62.

Ritchie, J. M.: Staging the War in Germany, in: Forum for Modern
Language Studies 21, 1985, 84-96.

Schilling, René: »Kriegshelden«. Deutungsmuster heroischer Mannlich-
keit in Deutschland 1813-1945, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich
2002 (Krieg in der Geschichte, Bd. 15).

Sonnega, William: Theatre of the Front: Sigmund Graff and Die endlo-
se Strafe, in: Glen W. Gadberry (Hg.): Theatre in the Third Reich,
the Prewar Years. Essays on Theatre in Nazi Germany, Westport 1995
(Contributions to the Study of World History, Bd. 49), 47-64.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

176 Isabell Oberle

Ulrich, Bernd: Krieg der Nerven, Krieg des Willens, in: Niels Werber /
Stefan Kaufmann / Lars Koch (Hg.): Erster Weltkrieg. Kulturwissen-
schaftliches Handbuch, Stuttgart/Weimar 2014, 232-258.

Wagner, Karl: Einleitung, in: Stephan Baumgartner / Michael Gamper
/ Karl Wagner (Hg.): Der Held im Schiitzengraben. Fiihrer, Massen
und Medientechnik im Ersten Weltkrieg, Ziirich 2014 (Medienwandel
— Medienwechsel — Medienwissen, Bd. 28), 9-13.

Warren, John: War Drama on the Berlin Stage, 1926-1933, in: Wolfgang
Gortschacher / Holger Klein (Hg.): Modern War on Stage and Screen
/ Der moderne Krieg auf der Biihne, Lewiston/Queenston/Lampeter
1997, 179-200.

Weller, Christiane: Weltkriegsdrama und Nationalsozialismus, in:
Christian Klein / Franz-Josef Deiters (Hg.): Der Erste Weltkrieg in der
Dramatik — deutsche und australische Perspektiven / The First World
War in Drama — German and Australian Perspectives, Stuttgart 2018,
201-222.

Werling, Susanne: Handlung im Drama. Versuch einer Neubestimmung
des Handlungsbegriffs als Beitrag zur Dramenanalyse, Frankfurt a.M./
Bern/New York/Paris 1989 (Studien zur Deutschen Literatur des
19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 12).

Ziemann, Benjamin: »Macht der Maschine« — Mythen des industriellen
Krieges, in: Rolf Spilker / Bernd Ulrich (Hg.): Der Tod als Maschinist.
Der industrialisierte Krieg 1914-1918. Ausstellungskatalog, Bramsche
1998, 177-189.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ACHIM AURNHAMMER

Ethos des Wartens
Zur Heroisierung attentistischer Figurationen
im Werk Stefan Georges

I. Einleitung

Stefan George mied in seinem Werk lange den Bezug zur Gegenwart
und suchte stattdessen abgezirkelte Wunschrdume und ferne Zeiten auf.
Erst mit den Zeitgedichten im Siebenten Ring, dem Scharnierwerk aus dem
Jahre 1907, finden zeitgendossische reale Gestalten und Orte Eingang in
die Dichtung. Doch dieser Gegenwartsbezug ist keinesfalls als Prasentis-
mus misszuverstehen, sondern setzt, wie es Gundolf erklart, gegen »das
entgotterte Wirrsal des Heute [...] seinen heimlichen Gott, seine Bilder
erhohten Menschentums |[...] die Fleischwerdungen jenes Gottes in unse-
rer Luft: die echten Jiinglinge und Fiirsten, die Helden und Priester, die
Treuen und Adligen«.! Die hier in komplementiren Paaren angeordne-
ten heroischen Gestalten sind Inkarnationen eines besseren, geheimen
Deutschland, dessen Zeit noch nicht reif ist, sondern erst noch kommen
wird. Sie beglaubigen die Fortdauer einer retrospektiv verbiirgten antiki-
schen GroBe und verleihen der Gegenwart, die es zu iiberbriicken gilt,
einen prospektiven Sinn.?

Die Forschung hat Georges frithe Flucht aus der Realitit in die Kunst als
Asthetizismus charakterisiert, den kulturkritischen Pessimismus in den
Zeitgedichten auf Nietzsche zuriickgefiihrt, die Utopie des »Geheimen
Deutschland« in den politischen Kontext der Konservativen Revolu-
tion geriickt sowie Affinititen zum Nationalsozialismus erldutert.® Zwar
sind die messianischen Ziige in Georges Dichtung in letzter Zeit genauer

*  Wertvolle Hinweise verdanke ich Alexandra Hertlein (Oxford/Freiburg) und Nicolas
Detering (Bern).

! Gundolf 1908, 164.

Vgl. zu Georges Doppelrolle eines >Dichter-Priesters< und eines >Dichter-Prophetenc

_ die luziden Bemerkungen von Wolfgang Braungart 2012, bes. 516-523.

3 Vgl. dazu vor allem die Studien von Christoph Auffahrt 2015, Barbara BeBlich
2003, Bernhard Boschenstein 1977, Wolfgang Braungart 1997, Jiirgen Brokoff 2010,
bes. Kap. IX, Hillebrand 2010, bes. 72-78, Nikolas Immer 2009, Rainer Kolk 2005,
Philipp Redl 2018, sowie Manfred Riedel 2006.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

178 Achim Aurnhammer

analysiert worden, doch die spezifisch attentistischen Konstellationen im
Werk Georges sind bislang weder diachron noch systematisch verglei-
chend untersucht worden.*

Die forscherliche Liicke ist insofern iiberraschend, als man in allen
Werkphasen Georges >Warteszenen< begegnet, ja die attentistischen
Konstellationen scheinen mir geradezu ein werkspezifisches Merkmal zu
sein. Es lohnt zu priifen, ob sich im Bedeutungsspektrum des Wartens in
Georges Werk eine Entwicklung von Attentismus-Konzepten nachvoll-
ziehen lédsst und ob Semantiken des >Wartens< werkpolitisch funktiona-
lisiert werden. Um einen solchen Bedeutungswandel der Warteszenen
ausfindig zu machen, sollen im Folgenden die attentistischen Figuratio-
nen des Frithwerks und Spétwerks in paradigmatischen Einzelinterpre-
tationen erldutert werden. Dazu ziehe ich vorzugsweise jene Gedichte
heran, in denen das Warten zugleich dargestellt wie reflektiert wird, da
sie es erleichtern, die Poetisierungen des Wartens in Bedeutungsaussagen
zu iibertragen und vielleicht sogar deren weltanschaulichen Hintergrund
zu erschlieBen. Geleitet werden sollen meine Lektiiren von einem heuris-
tischen Modell, das Warteszenen als unterschiedliche Aktualisierungen
eines Relationengefiiges beschreibt, das sich erstens aus dem wartenden
Subjekt, zweitens der Aktionsart seiner Erwartung, drittens dem spezifi-
schen >Wartemodus, also dem Verhiltnis zum erwarteten Objekt, sowie
viertens dem erwarteten Objekt, zusammensetzt.

Il. Frithwerk

In Georges frithen Poetisierungen des Wartens ist die Situation meist
individualisiert und mit einem Gestus von Miidigkeit und Lebensleere
verbunden. Diese Haltung reflektiert George sogar selbst retrospektiv im
Spétwerk. In dem Dialoggedicht Algabal und der Lyder beschreibt der r6-
mische Kaiser des Frithwerks als Wiederginger im Siebenten Ring (1907)
sein unerfiilltes Leben als ein Warten auf den Tod:

Nicht freut was tausendarmig heer mir bringt -
Was je durch tore fuhr an last des gliicks —
So oft wir atmen riickt der grausige feind -

* " Erhellend dazu neuerdings die komparativ angelegte Studie von Gabriele Wacker
2013 iiber die Bedeutung des prophetischen Anspruchs bei George und in der Dich-
tung der Moderne.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethos des Wartens 179

Jed glithn verdunkelnd - triibend jeden kelch -
Uns trittweis ndher und ihn hemmt kein spruch ..

Dann wieder mécht ich vor dem gartenrand
Den tag der heut im meer nicht sinken will -
Den schleicher - téten — oder lieg im pfiihl
Und warte - zdhle .. mit bemiihter hast

Die kargen stunden treibend nach dem end.’

Wiihrend die erste Strophe das Niherriicken des »grausigen feindes« (3)
beklagt, das am ehesten als Verbildlichung des Todes zu verstehen ist,
und unter dem Warten auf das Ende des eigenen Lebens leidet, beklagt
die zweite Strophe die Langeweile des unerfiillten Lebens, dem die Zeit
stillzustehen scheint.

In den Sédngen eines fahrenden Spielmanns findet sich ein lyrisches Solilo-
quium, in dem sich das lyrische Ich in einem refrainhaft wiederholten
Liedteil zum Warten mahnt:

Ist es neu dir was vermocht

Dass dein puls geschwinder pocht?
Warte nur noch diese tage -

Sie entscheiden

Ob du leiden

Oder ob du gliick erwirbst.

Ach du weisst dass du nicht stirbst
Ruft es wiederum: entsage!

Warte nur noch diese tage

Sie entscheiden

Ob du leiden

Oder ob du gliick erwirbst.’

Hier dominiert ein fatalistischer Zug die Haltung des Sprechers. Da Lie-
besgliick oder Liebesleid nicht in seiner Hand liegen, zwingt er sich zur
Geduld. Warten wird zwar als Zustand der Abhéngigkeit verstanden,
zugleich aber mit stoischer Selbstberuhigung relativiert. Das litaneihafte
Sprechen bildet in der Wiederholung der autopersuasiven >Warteverse«

George, SW, VI/VII: Der Siebente Ring, 44. — Zitiert werden Georges Gedichte hier
und im Folgenden nach der Ausgabe der Sdmilichen Werke in 18 Binden, Stuttgart
1982-2013, jeweils mit Sigle »SW<«, romischer Bandzahl und Seitenzahl sowie — bei
Ausziigen — mit Verszahl. Die Zitate im Text sind durch eingeklammerte Verszahlen
bezeichnet.

George, SW, I11: Das Buch der Sagen und Sénge, 61.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

180 Achim Aurnhammer

die Einférmigkeit der Wartesituation ab und forciert im Kontrast mit
dem »geschwinder« (2) pochenden Puls das beharrliche Erwarten einer
fremdbestimmten Entscheidung.

Reflektiert wie kritisiert wird das Warten in dem Gedicht Das Bild aus
den Sagen und Singen (1895). Ein lyrisches Ich fiirchtet die seelische Er-
schlaffung, zu der ein langes, ergebnisloses Warten fithren kann:

Das BiLp

Nachdem ich auf steinernen grébern - an frostigen pfeilern -
Gesungen - gewandelt bei wiirdiger viter zunft:

Erspéht ich zur vesper hinter den rauchenden meilern

Des langsamen abends erquickende niederkuntft.

Zerdrangen die freundlichen schatten die farbige helle -
Erstarben die glocken iiber dem stillen gefild

Dann sank ich befreit und allein in der bergenden zelle
Mit schluchzen und sehnen vor das gottliche bild.

Die sprechenden augen erhoben - die hinde gewunden -
Entflossen gebete mir ohne anfang und schluss

Wie nie in dem sammtenen buch ich sie dhnlich gefunden -
Ich spannte die arme und wagte den flehenden kuss.

Ich wartete traumend - bestirkt von den wundergeschichten —
Auf sichtliche lohnung die nimmer und nimmer kam..
Bestiirmte nur heisser und hoffte und ziirnte mit nichten

Dem schuldlosen antlitz aus glanz und erhabenem gram.

Und wenn es endlich auf meine lagerstatt

Sich neigte oder erlésende zeichen mir schriebe ..

Ich glaube mein arm ist bald zum umfangen zu matt -
Auf meinen lippen erlosch die brennende liebe.’

Die zwanzig Verse gewinnen in dem fiinfhebigen, jambisch-anapésti-
schen Rhythmus und durch die vielen Enjambements einen epischen
Gestus. Dazu passt das Priteritum als typisches Erzahltempus. Die ménn-
lich-weiblich wechselnden Kreuzreime bilden fiinf metrische und syntak-
tische Einheiten von jeweils vier Versen. Gelegentliche Tonbeugungen,
die einen Anapist durch einen Jambus ersetzen, storen den Rhythmus
kaum, nur der Eingangsvers der Schlussstrophe bildet insofern einen me-

7 George, SW, III: Das Buch der Sagen und Singe, 56.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethos des Wartens 181

trischen Einschnitt, als er nur elf statt dreizehn Silben und statt der vier
Doppelsenkungen lediglich einen einzigen Anapist aufweist. Gemildert,
aber metrisch dhnlich unregelméBig ist der gesamte Schluss, der sich mit
der einzigen Prisensform des Gedichts, dem Verbum sentiendi »ich glau-
be«, auf die Erzihlgegenwart bezieht und zur Semantisierung dieser for-
malen Irritation einladt.

Der fiinfteiligen metrisch-syntaktischen Struktur entspricht auch der in-
haltliche Aufbau des Rollengedichts. Sprecher ist wohl ein Monch, der in
seiner Zelle allnéchtlich ein Heiligenbild verehrt in der Hoffnung, seine
Andacht wiirde mit einem Wunder vergolten. Im ersten Teil berichtet er
von dem eintonigen Tagesablauf im Kloster bis zur Vesper. Die zweite
Strophe schildert als iterative Situation die allgemeine Nachtruhe, die das
lyrische Ich, »befreit und allein« (7), in seiner Zelle zur Andacht des »gott-
lichen bildes« (8) nutzt. Das gemischte Gefiihl der Heiligenverehrung,
das die alliterierende Zwillingsformel »mit schluchzen und sehnen« (8)
andeutet, wird in der dritten Strophe genauer konturiert. In der Synis-
thesie (»mit sprechenden Augen« [9]), der gewaltsamen Torsion der Hén-
de und dem ebenso automatischen (»entflossen gebete mir ohne anfang
und schluss« [10]) wie heterodoxen Beten (»Wie nie in dem sammtenen
buch ich sie dhnlich gefunden« [11]) zeigt sich die mystisch-ekstatische
Haltung, die schlieBlich in dem erotisch konnotierten Begehren des »fle-
henden kusses« (12) zum Ausdruck kommt. Die vierte Strophe ist der
Erwartung auf Lohn der ekstatischen Hingabe gewidmet: Auch wenn die
Hoffnung vergeblich ist, wie das wiederholte Zeitadverb »nimmer« (14)
unterstreicht, iibt sich das lyrische Ich in Geduld, wie das verlangsa-
mende Polysyndeton stilistisch illustriert (»Bestiirmte [...] und hoffte und
ziirnte« [15; Hervorh. d. Verf]), und mahnt sich zum unverminderten
Bilderdienst des »schuldlosen antlitzes« (16). Erst die Schlussstrophe, die
aus der Narration und aus dem metrischen Rahmen fillt, weckt Zweifel
an der vorgeblichen Geduld des Sprechers beim Warten auf ein Wun-
der. Denn nicht nur die Metrik biit ihre Gleichférmigkeit ein, auch die
Syntax ist unstimmig und nicht kongruent. Der hypothetische Bedin-
gungssatz, der die Strophe einleitet, im ungeduldigen Zeitadverb »end-
lich« aber die affektive Unruhe des Sprechers andeutet, ist als Irrealis im
Konjunktiv Imperfekt konstruiert. Doch der bedingte Hauptsatz durch-
bricht, vermittelt durch den présentischen Einschub »ich glaube« (19),
die Konstruktion und die consecutio temporum. Statt der Fortfiihrung im
Konjunktiv Imperfekt folgen zwei Sitze im Indikativ, wovon der letzte
Vers auch fiir sich stehen kann. Indem das lyrische Ich so die metrische

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

182 Achim Aurnhammer

und syntaktische Ordnung verletzt, gesteht es fast unfreiwillig den Ver-
lust der Liebe im Prozess des Wartens ein. Der Kontrast zwischen der be-
haupteten Verehrung und dem eingestandenen Liebesverlust wird durch
die Korrespondenz der Korperteile in Vers 12 und dem Verspaar 19/20
deutlich: Heifit es dort: »Ich spannte die arme und wagte den flehen-
den kuss« (12), bekennt der Sprecher nun in anderem Ton: »Ich glaube
mein arm ist bald zum umfangen zu matt - | Auf meinen Lippen erlosch
die brennende liebe« (19-20). Der Schlussvers greift fiir das resignative
Resiimee und das Ende der Wartezeit wieder auf das Priteritum zuriick:
Der Beter deutet an, dass ihn das lange Warten so sehr erschopft habe,
dass er fiirchten miisse, »zum Erleben des Wunders der Liebe nicht mehr
stark genug zu sein [...]«.® Somit warnt dieses Gedicht vor der Gefahr
des Nachlassens, welche eine affektiv zu sehr gesteigerte Erwartung auf
Erfiillung in sich berge.

Auch andere Gedichte des Frithwerks problematisieren Warteszenen in
dhnlicher Weise. Eine gewisse Umdeutung und exklusive Aufwertung
aber erfihrt das Warten bereits im Teppich des Lebens (1899), etwa wenn
der Engel im XX7I. Gedicht des Vorspiels dem fragenden Dichter ein dau-
erhaftes Leiden als das bezeichnet, was ihm »zieme« (4). Damit wird das
fruchtlose Warten (»immer harren und verschmachten« [1]) von einer
duBeren Abhingigkeit zu einer Lebensform, ja fast schon zu einer Hal-
tung interiorisiert. Die Bedeutung der Leidensgefdahrten, nach denen das
lyrische Ich dann fragt, dndert nichts an der Mission zum einsamen Le-
benskampf, den es allein und mit dem Engel als imagindrem Gegeniiber
auszufechten gilt:

So werd ich immer harren und verschmachten
Die sonne steigt noch - meine fahrt wird schlimm.
»Gepeinigt wirest du von gleichem trachten
Auch wenn ich heut dir sagte: komm und nimm!

Denn du gedeihst in kimpfen die dir ziemen
Du weisst dass stets ein linder balsam fliesst
Von meinem munde auf die blutigen striemen

Doch ist dir niemand der sie dauernd schliesst«

Und die verehrend an mein knie getastet
Und die ich lenke mit dem fingerzeig

8 Morwitz 1969, 87.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethos des Wartens 183

Und deren haupt an meiner brust gerastet?
»Die jiinger lieben doch sind schwach und feig«

So ring ich bis ans end allein? so weil ich
Niemals versenkt im arm der treue? sprich!
»Du machst dass ich vor mitleid zittre - freilich
Ist keiner der dir bleibt - nur du und ich.«’

lll. Georges Spatwerk

Seltener, aber auch im Spitwerk finden sich noch Gedichte, welche die
Enttduschung eines von starkem affektiven Verlangen geprigten War-
tens gestalten, wie etwa in der Schlussstrophe des Seelieds aus dem Neuen
Reich (1928). Doch indem das lyrische Ich allabendlich auf die Begeg-
nung mit einem »kind mit goldnem haar« wartet, richtet es sein Leben
ganz darauf aus; damit verselbstindigt sich das Warten:

So sitz ich - wart ich auf dem strand

Die schlife pocht in meiner hand:

Was hat mein ganzer tag gefrommt

Wenn heut das blonde kind nicht kommt.'

Denn das tdgliche Warten stiftet zugleich Kontinuitdt und Sinn. Die
gleichformigen Wartesituationen versprechen nach Morwitz nicht nur
»ein sie erfiillendes Ende«, sondern machen auch »erst den sie befriedi-
genden Inhalt« des Lebens aus.'! Die allabendlich zu bewiltigende Ent-
tauschung verstetigt und ritualisiert die Zukunftsausrichtung.

lll.1. Die Kollektivierung des Wartens

Mit der Gestalt des vergéttlichten Maximin verbiirgt George den Mit-
gliedern seines Kreises die Aussicht auf eine Epiphanie in der Gegen-
wart, auf eine Erloserfigur, auf und fiir die zu warten sich lohnt. Indem
George die attentistische Ich-Du-Relation der messianischen Vorstellung
von Heiland und Gefolgschaft annihert, erhoht er die individuelle Er-
fahrung zum allgemeinen Gesetz und produziert im Maximin-Kult eine

9 George, SW, V: Torspiel, 31.
19" George, SW, IX: Das Neue Reich, 104, 21-24.
1 Morwitz 1969, 479.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

184 Achim Aurnhammer

Wir-Du-Relation. Damit erhebt er das Warten zum Ethos und fordert es
als kohisionsstiftenden Habitus einer Gemeinschaft ein.

Mit der Ausbildung des Kreises zu einer asymmetrischen Gemeinschaft
von Meister und Jiingern verdndert sich das Warten in Georges Werk
strukturell: Zwischen den Wartenden und dem wie auch immer Erwar-
teten tritt als eine neue Instanz ein Vermittler. Wegen seiner exklusiven
Beziehung zum Erwarteten besitzt er fiir die Wartegemeinschaft die Au-
toritit eines Propheten. So vermag er es, das passive Warten zu einem
prospektiven Erwarten und das defensive Harren zum selbstbewussten
Dulden von Zeitumstinden zu verwandeln. Und vor allem vermag er die
Wartegemeinschaft zu moderieren und die Ungeduld zu dampfen. Die
attentistische Disziplinierung einer tatbereiten Gemeinschaft bestimmt
die autofiktionale Lyrik im Stern des Bundes; das folgende Dialoggedicht
konfrontiert in einer Art Simulation oder Probehandeln die ungeduldig
Wartenden mit dem Mittler oder »Meister« (9):

Brich nun unsrer lippe siegel

Sag dass wir die rune l6sen

Vor dem volk das hungernd ruft ..
>Tduscht euch nicht mit jenen bléden
Die nur auf die 16sung lauern

Um der rune kraft zu brechen

Sie besudelt zu verscharren

Und noch drger zu verarmen —

Nur der meister weiss den tag.'

Die Gruppe der Wartenden verlangt zu Beginn (1-3) im einvernehm-
lichen Wir nach dem Ende der Wartezeit, verbildlicht in der Aufgabe
des Schweigegeliibdes und einer Hinwendung zum >hungernden Volk«.
Die sechsversige Antwort des Meisters, die doppelt so lang ausfillt wie
die imperativische Forderung der Gruppe, greift mit dem verneinenden
Imperativ (»Tduscht euch nicht« [4]) den Tenor und mit dem Nomen
»rune« den Inhalt der Forderung auf. Der Meister warnt eindringlich vor
den schlimmen Folgen einer vorzeitigen Aufgabe des Attentismus und
betont, dass nur er den Zeitpunkt kenne, wann das Warten ein Ende
habe (»nur der meister weiss den tag« [9]). Die Mahnung verdeutlicht
aber auch, dass der Attentismus eine Herrschaftsstrategie darstellt, die

12 George, SW, VIII: Der Stern des Bundes, 98.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethos des Wartens 185

einerseits die Kohasion der Wartegemeinschaft stirkt und andererseits
die Macht des Meisters konsolidiert.

lll.2. Die Verselbstandigung des Attentismus als Haltung

In seinem letzten Gedichtband Das Neue Reich (1928) bezieht sich George
mehrfach auf die Zeitgeschichte, vor allem auf den Ersten Weltkrieg. So
nimmt George in dem groBen Gedicht Der Krieg (1917) die Rolle des
Sehers in der Nachfolge Dantes ein.'® Er kritisiert das falsche »einge-
fithl« (7) der Augustbegeisterung sowie die »falschen heldenreden« (53).
Stattdessen entheroisiert George die »viele[n] unterginge ohne wiir-
de« (50) und grenzt sich von den klagenden Landsleuten ab, er habe
»[s]eine trdnen | Vorweg geweint .. heut find ich keine mehr« (18-19).
Vor allem aber relativiert George die Gegenwart des Krieges, indem er
auf die Vorgeschichte und die Zukunft verweist:

Das meiste war geschehn und keiner sah ..
Das triibste wird erst sein und keiner sieht.

[.]

Am streit wie ihr ihn fiihlt nehm ich nicht teil.'*

Das Gedicht Der Krieg endet mit der synkretistischen Prophetie einer
Verbindung von Christentum und Antike, griechischer und germani-

scher Mythologie:

[...] Apollo lehnt geheim

An Baldur: >Eine weile wihrt noch nacht -

Doch diesmal kommt von Osten nicht das licht.<
Der kampf entschied sich schon auf sternen: Sieger
Bleibt wer das schutzbild birgt in seinen marken
Und Herr der zukunft wer sich wandeln kann. '

Der Tenor bestimmt den gesamten Gedichtband Das neue Reich, dessen
Titel wohl Holderlins Hyperion entlehnt ist, auf den sich der Meister und
Dichterprophet beruft.'® Als Utopie verlangt Das neue Reich von Georges

13 Vgl. Aurnhammer 2014, bes. 57-59.

14 George, SW, IX: Das Neue Reich, 22-26, hier 22, 20-24.

15 George, SW, IX: Das Neue Reich, 22-26, hier 26, 139-144.

16 Die chiliastische Formel vom >Neuen Reich< konnte George bei Holderlin finden. So
schreibt Hyperion an Bellarmin: »Noch weil} ich es nicht, doch ahn’ ich es, der neuen

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

186 Achim Aurnhammer

Jiingern eine zukunftsorientierte Haltung ab. Doch der Attentismus ver-
gegenwartigt diese Zukunftsausrichtung in einem fast kontrafaktischen
MaBe. Die attentistische >ars vivendi< erlaubt eine poetisch und rituell
realisierte Umgestaltung der Gegenwart. Ein solches erwartungsvolles
Ausharren in der Gegenwart vermitteln mehrere Gedichte, sei es in der
vagen Verallgemeinerung wie im Gedicht Der Lezte der Getreuen oder in
autofiktionalen Gedichten wie in den Spriichen an die Lebenden oder im
Erzihlgedicht Einem jungen Fiihrer im Ersten Weltkrieg.

DER LEZTE DER GETREUEN

Noch weilt der Eine ausser lands
Drum ist auch mir die heimat leer
Ich haus’ als fremdling nur in ihr
Bei meines konigs banne.

Ich zéhle nicht nach freud’ und fest
Der Andern und ich warte gleich
Den sommer durch - den winter lang
Bis mich mein konig rufe ..

Und kehrt er nie mehr hier zuriick
Holt er mich nicht zu seinem dienst —
Gibt mir nur EINES ziel und sinn:

Mit meinem kénig sterben!"”

Im Lezten der Getreuen alludiert George eine Denkfigur, wie sie Felix Dahn
in dem im Karolingischen Reich angesiedelten historischen Roman Bis
zum Tode getreu (1887) prominent gestaltet hat. Darin wird die Formel fiir
die wechselseitige Treuepflicht immer wieder zitiert und am Ende durch
den Opfertod des Helden Volkfried verbiirgt, der in die feindlichen Rei-
hen reitet, um eine symbolische Trophie fiir seinen Kaiser zu erobern,
diese Tat aber mit seinem Leben bezahlt.!® Die prifigierte Form »getreuc

Gottheit neues Reich, und eil’ ihm zu und ergreiffe die andern und fiihre sie mit mir«
(Holderlin, SW, 11, 151).

7" George, SW, IX: Das Neue Reich, 106. Vgl. zu diesem Gedicht auch Detering 2019,
S. 331-332.

8 Dahn 1887, VI, 4: In dieser Szene geloben sich Kaiser Karl und sein Getreuer
Volkfried wechselseitig »Treue bis in den Tod«: »Warum? Weil ich Euch geschworen:
>bis zum Tode getreu!« Das ist der Sachsen Eid.« Da richtete Herr Karl seine hohe Ge-
stalt noch hoher auf und schlicht sprach er: »Das gefillt mir, dal du das so gut weilt,
Sachse. Aber merke: auch ich habe euch geschworen, euch zu schiitzen: - >bis zum

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethos des Wartens 187

unterscheidet sich von der jiingeren Form »treu« insofern, als sie wie
das archaisierende Nomen »bann« ein wechselseitig verpflichtendes
Rechtsverhiltnis bezeichnet, den >Banne des Konigs<. Unverkennbar zi-
tiert das substantivierte Adjektiv das Epitheton des »getreuen Eckeharts,
dessen Loyalitit und »Dienstmannentreue« alles iibersteigt.!” Ein solches
Treueverhiltnis artikuliert auch der Lezte der Getreuen in Georges Rollen-
gedicht: Mit dem Superlativ »der lezte« wird der »Getreue« auch als Re-
likt einer vergangenen Epoche bezeichnet. Geradezu litaneihaft wieder-
holt der prédgnant verkiirzte Schlussvers der drei vierzeiligen Strophen
jeweils in der zweiten Hebung seine Bindung an den Konig, der sonst mit
>der Eine« oder >er< nur umschrieben wird und sich durch das rekurrente
Possessivpronomen >mein¢< ((mein K6nig<) unléslich mit dem Sprecher
verkniipft.

So sehr die messianische Konigsfigur den Strophenbau dominiert, so
vage bleibt sie. Im Zentrum steht das titelgebende Rollen-Ich, der >Lezte
der Getreuens, der im Prisens seine Situation umreit, und zwar in drei
Dimensionen: Die erste Strophe skizziert die Raumwahrnehmung des
Getreuen, ndmlich den Kontrast zwischen dem Exil des Konigs und der
leeren Heimat, in der sich das nurmehr >hausende« Ich isoliert fiihlt. Die
zweite Strophe bezeichnet die verdnderte Zeifordnung. Sie ist fiir den
Getreuen unabhingig vom Festkalender der »Andern« (6), die mit dem
»Einen« aus dem Eingangsvers kontrastieren. Die differente Zeitwahr-
nehmung markiert jeweils ein Hendiadyoin: Représentiert das alliterie-
rende »freud’ und fest« (5) das stark gegliederte geistliche Jahr der »An-
dern, stehen die parallelen Jahreszeiten mit ihren durativen Adverbien
»durch« und »lang« (7) fiir das kontinuierliche Durchhalten. Die dritte
Strophe transzendiert die raumzeitliche Positionierung und erwégt im
Potentialis ein Ausbleiben des Konigs sowie die Nichtinanspruchnahme
des »Getreuen«. Der bedingte Hauptsatz beglaubigt, dass der in der Zwil-
lingsformel »ziel und sinn« (11) bekriftigte Zweck des Lebens nurmehr
in einem gemeinsamen Tod mit dem Konig bestiinde. Die Priposition
»mit« (12) ldsst offen, ob dies rdumlich im Sinne von »zusammen, ge-

Tode getreu.<«« — Und an anderer Stelle feiert Kaiser Karl der GroBe das Durchhalten
als Heldentum: »es ist mir lang aufgegangen: das ist die Tugend, die der echte Christ
und der echte Held [...] gemein haben: die alliiberwindende Stirke der Entsagung,
die Tod und Schmerz nicht scheut, nein, freudig iiberwindet, weil also Gott, weil so die
Treuepflicht gebeut.« (VI, 9) Vgl. zu dieser Denkfigur und ihrer weiten Verbreitung im
19. Jahrhundert die Studie von Lothar Bluhm 2012.

19" Deutsches Warterbuch, s.v. »getreus.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

188 Achim Aurnhammer

meinsam« oder zeitlich im Sinne von »zugleich« gemeint ist. In beiden
Lesarten steht und fillt der Anspruch auf eine eigene Existenz mit dem
Konig, wird die Dyade als ausschlieBliche Lebensform beglaubigt.
Heroisiert wird in Georges Gedicht weniger der Konig als >Objekt« der
Erwartung — auch wenn er die heroische Situation motiviert —, sondern
das erwartende Subjekt: Ihm wird mit der epochalen Bedeutung, Lezter
der Getreuen zu sein, eine exzeptionelle UnzeitgeméaBheit attestiert; seine
agonale Leistung erweist sich in einem asozialen Leben, und heroisch ist
seine Bereitschaft, sein Leben fiir den Konig hinzugeben. Vor diesem
Hintergrund entwirft George im Bild des Wartens auch ein neues Ver-
standnis von Heroik: Der Lezte der Getreuen reprisentiert einen verinner-
ten, tatenlosen Helden. Ob der Konig seinen Getreuen zu Diensten ruft
oder nicht, liegt nicht in seiner Hand, und seine heroische Leistung be-
steht lediglich in dem Durchhaltewillen, in der Disposition zur Tat, nicht
in der Tat selbst. Zudem verselbstindigt sich das heroische Ethos in der
dritten Strophe. Die Moglichkeit, dass der Kénig nicht zuriickkehre und
seine Dienste nicht benétige, fithrt zu keinen Zweifeln, sondern bestarkt
im Gegenteil die heroische Dienstbarkeit als einzigen Sinn des Lebens
in Wartestellung. Die attentistische Abhingigkeit ist paradoxerweise
Voraussetzung der heroischen Autarkie. So macht die Todesbereitschaft
den Getreuen unabhingig von »[s|einem Konig« (12), wie die Korres-
pondenz des durch GroBschreibung und Kapitilchen hervorgehobenen
Zahlwort »der Eine« (1) und »nur EINEs« (11) zeigt. Nicht die Erloserfigur
des Konigs, sondern die von diesem losgeloste Todesbereitschaft macht
den Heroismus des »lezten Getreuen« aus. Spétestens hier stellt >Warten«
keinen Zustand von Abhéngigkeit mehr dar wie im Frithwerk, sondern
die selbstbestimmte Haltung als Selbstzweck: Erfiillt wird ein heroischer
Pakt mit sich selbst.

lll.3. Die Wartegemeinschaft des Kreises als Erben der eigenen VerheiBung

In dem Gedicht Einem jungen Fiihrer im Ersten Weltkrieg, das 1919 ent-
standen ist, wird konkret die Nachkriegsgegenwart als Briickenzeit prob-
lematisiert und von der jungen Generation gefordert, als desillusionierte
Kriegsheimkehrer die militdrische Niederlage nicht zu verdammen, son-
dern als priagende Erfahrung in einen attentistischen Habitus zu integrie-
ren:

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethos des Wartens 189

EINEM JUNGEN FUHRER IM ERSTEN WELTKRIEG

Wenn in die heimat du kamst aus dem zerstampften gefild
Heil aus dem prasselnden guss hohlen von berstendem schutt
Keusch fast die rede dir floss wie von notwendigem dienst
Von dem verwegensten ritt von den gespanntesten miihn ..
Freier die schulter sich hob drauf man als biirde schon lud
Hunderter schicksal:

Lag noch im ruck deines arms zugriff und schneller befehl
In dem sanft-sinnenden aug obacht der steten gefahr
Drang eine kraft von dir her sichrer gelassenheit

Dass der weit dltre geheim = seine erschiittrung bekampft
Als sich die knabengestalt hochaufragend und leicht
Schwang aus dem sattel.

Anders als ihr euch getrdumt fielen die wiirfel des streits ..
Da das zerriittete heer sich seiner waffen begab

Standest du traurig vor mir wie wenn nach prunkendem fest
Niichterne woche beginnt schmiickender ehren beraubt ..
Trénen brachen dir aus um den vergeudeten schatz
Wichtigster jahre.

Du aber tu es nicht gleich unbedachtsamem schwarm

Der was er gestern bejauchzt heute zum kehricht bestimmt
Der einen markstein zerhaut dran er strauchelnd sich stiess ..
Jahe erhebung und zug bis an die pforte des siegs

Sturz unter driickendes joch bergen in sich einen sinn

Sinn in dir selber.

Alles wozu du gediehst rithmliches ringen hindurch

Bleibt dir untilgbar bewahrt stirkt dich fiir kiinftig getos ..
Sieh - als aufschauend um rat langsam du neben mir schrittst
Wurde vom abend der sank um dein aufflatterndes haar
Um deinen scheitel der schein erst von strahlen ein ring
Dann eine krone.?

Wie im Vorspiel zaum Teppich des Lebens wertet George in diesem Gedicht

Leid und Trauer zu Erfahrungen auf, die auf »kiinftig getos« (26) vorbe-

reiten, was auch im Titel, im seinerzeit noch ungebréuchlichen Zahlwort

>Erster Weltkriege, mitschwingt.?! Neu ist aber der Dialogcharakter des

20 George, SW, IX: Das Neue Reich, 31-33.

2l Auch wenn George diesen Begriff nicht geprigt hat, wurde er erst am Kriegsende

international gebréduchlich. Neben Robert Matteson Johnston gilt der deutsche

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

190 Achim Aurnhammer

Gedichts: Sprecher ist ein dlterer Freund, der daheimgeblieben ist, und
zu einem jungen Offizier des Ersten Weltkriegs spricht. Der autobiogra-
phische Tenor legt es nahe, das lyrische Ich mit Stefan George und das
angesprochene Du mit Erich Boehringer zu identifizieren.”> Verfremdet
und pathetisiert ist der aktuelle Bezug durch die antikisierende Form.
Die fiinf sechszeiligen Strophen sind reimlose, sechshebige Pentameter,
deren charakteristischer Hebungsprall in der Mitte typographisch durch
ein Spatium markiert ist. Doppelsenkungen, den Daktylen nachgebildet,
bestimmen den feierlichen Duktus der Rede. Die Strophen beschlieB3t je-
weils ein elegischer Adoneus, bestehend aus einem Daktylus und einem
Trochéus.

Die konsolatorische und padagogische Argumentation der fiinf Strophen
ist dreigegliedert. Die triadische Struktur spiegelt sich im Tempusge-
brauch wider: Den beiden Eingangsstrophen im Imperfekt, die auf einen
Heimatbesuch des jungen Offiziers zuriickblicken, folgt in der Mittelstro-
phe, ebenfalls im Priteritum, das Restimee der Kapitulation. Die vierte
Strophe mahnt in préasentischen Imperativen den jungen Freund zu einer
selbstbestimmten Haltung und verbiirgt in der Schlussstrophe die Zu-
kunftshoffnung mit einer visionédren Erinnerung im Imperfekt.

Der Eingang schildert eindrucksvoll die Begegnung des »weit éltre[n]«
mit der »kraft [...] sichrer gelassenheit« (9-10), die von dem jungen Offi-
zier ausging. Da der »iltre« dessen Enttduschung vorausahnt, kann er sei-
ne »erschiittrung« (10) nur mithsam bekdmpfen, die ihm die Konfrontati-
on mit der »knabengestalt« (11) bereitet. Die Mittelstrophe, die, obschon
im Imperfekt gehalten, zur Gegenwart iiberleitet, erweitert anfangs die
Du-Apostrophe zu einem »ihr« (13), da die Niederlage im Ersten Welt-
krieg, verbildlicht im Kontingenzbild des Wiirfelfalls, eine ganze Gene-
ration desillusionierte. Kam das lyrische Du bei dem Heimatbesuch noch
siegesgewiss und »heil« (2) aus der Schlacht, kehrt es nun »traurig« (15)
zuriick. Der epische Vergleich mit der Erniichterung nach einem »prun-
kenden fest« illustriert den unstillbaren Gram iiber die 6ffentliche Nie-
derlage und den privaten Verlust. Die beiden Schlussstrophen fungieren
als Trost. Zwei bedeutungsihnliche Imperative rahmen die Mahnung an
den jungen Kriegsheimkehrer: »Du aber tu es nicht gleich unbedacht-

Militarpublizist Hermann Frobenius, der 1916 ein Periodikum mit dem Titel Der erste
Weltkrieg herausgab, als Namensgeber des Krieges; vgl. Neitzel 2014, 18, und Beer
2015, 388, Anm. 140.

2 Vgl. Kommentar in George, SW, IX: Das Neue Reich, 145.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethos des Wartens 191

samem schwarm« (19) und »Sinn in dir selber« (24). Der éltere Ratgeber
warnt den Jungen vor der angeblichen >Schwarmintelligenz<, dem allge-
meinen Orientierungsverlust und der Umwertung aller Werte. Stattdes-
sen versucht er, der Desillusion durch eine nachtrigliche Sinnzuschrei-
bung entgegenzutreten: Kriegseintritt (»erhebung« [22]), Kriegserlebnis
(»zug« [22]), Siegesgewissheit (»pforte des siegs« [22]) und die im Ver-
sailler Vertrag besiegelte Niederlage (»sturz unter driickendes joch« [23])
hitten ihre unverlierbare Bedeutung fiir das »Du«. Die Schlussstrophe
fasst die im Krieg erworbene Ausdauer als Starkung »fiir kiinftig getos«
(26) zusammen: In folgenden beiden Versen sehe ich den konzentrierten
Appell, die Kriegserfahrung zu interiorisieren und als heroischen Atten-
tismus auf unverminderte Dauer zu stellen:

Alles wozu du gediehst rithmliches ringen hindurch
Bleibt dir untilgbar bewahrt stérkt dich fiir kiinftig getds .. (25-26)

Diese VerheiBung beglaubigt der »éltre« mit einer gemeinsamen Erinne-
rung, die durch den einleitenden Imperativ »sieh« einen prophetischen
Unterton erhilt: Bei einem gemeinsamen Spaziergang, bei dem der Jiin-
gere den Rat des Alteren suchte, hatte dieser eine Vision vom kiinfti-
gen Charisma des »jungen fiihrers«, dessen Haupt in der untergehenden
Abendsonne eine Gloriole erhilt: Die Klimax von »schein«, »ring« und
»krone« (29-30) als zeitliche Folge entspricht der kiinftigen Entwicklung:
Mit der attentistischen Interiorisierung der Kriegserfahrung wird dem
Jiinger eine charismatische Herrschaft vorhergesagt und damit wird die
Erwartung auf den Wartenden selbst projiziert. Der Zusammenfall von
Wartendem und Erwartetem legitimiert nicht nur den Attentismus als
heroische Haltung, sondern stiftet auch eine materielle Verbindung zwi-
schen Gegenwart und Zukuntft.

lll.4. Die Mittlerrolle Georges im heroischen Attentismus

In den Spriichen an die Lebenden, jeweils durch Initialen verschliisselte
Widmungsgedichte an einzelne Jiinger, betont George, welche Art von
Attentismus er von seiner Gemeinschaft einfordert. Keine Ungeduld,
sondern einen ausgeprigten Bereitschaftsdienst, wie er im Spruch an B 1
entworfen wird:

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

192 Achim Aurnhammer

B: 1

Nichtlich am tor gehn wir im gleichen tritte

Den einlass bringt nicht sehnsucht noch gewalt ..
Fiir dich Geliebter hab ich nur die bitte:

Bleib mit mir wach bis drin der ruf erschallt.?®

Hier wird der Warte-Appell zur Forderung nach geduldigem Abwarten
modifiziert. Die scheinbare Asymmetrie des Kreises wird im Bild des
Gleichschritts und der erotischen Gemeinschaft (»Geliebter« [3]) aufge-
hoben, auch wenn das Bild, gemeinsam wachzubleiben, in seinen im-
pliziten christlich-antiken Prifiguraten (Jesus im Garten Gethsemane so-
wie Sokrates und Alkibiades) die Asymmetrie unterschwellig erinnert.
Den »ruf« (4), das >Zeichens, belédsst George mit einem mystifizierenden
Gestus unbestimmt. Der Messianismus im Spitwerk zeichnet sich durch
eine Vagheit aus, die das Erwartete verdunkelt und auf die Haltung des
Adepten abhebt. Hier wird die Gestalt des Meisters und der »Ahnen«
wie Holderlin bedeutsam. In seiner Lobrede auf Holderlin (1919) betont
George die exklusive Neuentdeckung Holderlins:

Uns heisst es ein greifbares wunder wenn durch menschenalter nicht beachtet
oder nur als zarter ertrdumer von vergangenheiten plotzlich der grosse Seher fiir
sein volk ins licht tritt. Das sibyllinische buch lang in den truhen verschlossen
weil niemand es lesen konnte wird nun der allgemeinheit zugefiihrt und den
erstaunten blicken eroffnet sich eine unbekannte welt des geheimnisses und der
verkiindung. Mag dies gefahr sein so bleibt doch der trost dass auch fiirder un-
fassbar was nicht erfithlbar ist und dass beim nahen des schicksalaugenblicks das
fromme schweigen gebrochen werden darf.

[...] mit seinen eindeutig unzerlegbaren wahrsagungen der eckstein der néchsten
deutschen zukunft und der rufer des Neuen Gottes.*

Indem George sich selbst in eine Verheiungsreihe mit dem zum Pro-
pheten Maximins umgedeuteten Holderlin stellt, relativiert und stérkt er
zugleich seine eigene Kiinderrolle.?’ Zudem verhilft ihm diese Argumen-

23 George, SW, IX: Das Neue Reich, 76. Der Spruch ist fiir Bernhard v. Uxkull bestimmt.
Der Schlussvers spielt an auf die Worte Christi an seine Jiinger im Garten Gethsema-
ne: »Bleibet hie / vnd wachet mit mir« (Luther), sowie auf die Lobrede des Alkibiades
im platonischen Symposion auf Sokrates, der trotz dessen Liebeswerben niichtern und
wach bleibt.

24 George, SW, XVII: Trage und Taten, 58-60, hier 59-60.

% Vgl. Aurnhammer 1987, bes. 95-96.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethos des Wartens 193

tation, im Sinne eines >Veblen-Effekts¢, das Prestige des George-Kreises
als Geheimnistréiger aufzuwerten und damit die Haltung des Attentismus
zu verselbstdndigen und von ihrer Erfiillung zu l6sen; hinter diesem An-
spruch verblasst der »schicksalaugenblick«, in dem »das fromme schwei-
gen gebrochen werden darf«.”® Das Warten wird zu einem esoterischen
Habitus, der eine eingeweihte Elite von der Menge, die »nicht fassetx,
trennt. Auf diese Weise wird der heroische Attentismus zu einem exklu-
siven Markenzeichen einer eingeschworenen Elite umgedeutet.

Die nationale Aufgabe wird zwar weiter betont, aber etwa in der Einbe-
ziehung der Toten auch entaktualisiert und in einen groBen nationalreli-
giosen Kontext geriickt, wie dies in dem Gedicht An die Toten (Das Neue
Reich, Spriiche) zam Ausdruck kommt:

AN DIE TOTEN

Wenn einst dies geschlecht sich gereinigt von schande
Vom nacken geschleudert die fessel des froners

Nur spiirt im geweide den hunger nach ehre:

Dann wird auf der walstatt voll endloser gridber
Aufzucken der blutschein.. dann jagen auf wolken
Lautdrohnende heere dann braust durchs gefilde

Der schrecklichste schrecken der dritte der stiirme:
Der toten zuriickkunft!

Wenn je dieses volk sich aus feigem erschlaffen
Sein selber erinnert der kiir und der sende:

Wird sich ihm ertffnen  die gottliche deutung
Unsagbaren grauens.. dann heben sich hidnde
Und miinder erténen zum preise der wiirde

Dann flattert im frithwind mit wahrhaftem zeichen
Die konigsstandarte und griisst sich verneigend
Die Hehren - die Helden!*’

Dieses zweistrophige Gedicht beschwort in antikischem Versmall - ei-
nem Jambus folgen jeweils drei Anapiste — die Toten. Die reimlosen
Verse enden sdmtlich hyperkatalektisch und erginzen iiber die Vers-

26 Heolderlin ist als wanderndes Akrostichon in dem Gedicht Hier schliesst das tor (George,

SW, IX: Das Neue Reich, 100) verschliisselt, das ebenfalls zur Mahnung an den Kreis
dient, sich noch in esoterischem Abwarten zu iiben, wie der Schlussvers bekriftigt:
»Den hehren Ahnen soll noch scheu nicht nennens, im Sinne von: >Zuriickhaltung
gebietet es noch, den Namen Holderlins nicht preiszugebenc.

2 George, SW, IX: Das Neue Reich, 89.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

194 Achim Aurnhammer

grenzen hinweg den jambischen Versanfang jeweils zu einem Anapist.
Die Vershiilften, jeweils ein Jambus und ein hyperkatalektischer Anapiist,
sind durch ein Spatium typographisch markant hervorgehoben. Mit dem
hohen Stil des antikisierenden Tons konvergiert die heroisch-attentisti-
sche Botschaft.

Das Gedicht entwirft mit der »zuriickkunft« (8) der Kriegstoten die Zu-
kunftsvision eines letzten Tages, der zugleich zum Beginn einer natio-
nalen Erhebung stilisiert wird. Beide Strophen sind syntaktisch parallel
aufgebaut: Einem mit »wenn« eingeleiteten, zeitlich vage gehaltenen
(»einst«, »je«) konditionalen Nebensatz folgen abgesetzt drei bzw. zwei
mit »dann« eingeleitete Hauptsitze. Die apokalyptische Wendung der
ersten Strophe wird in der zweiten Strophe zu einem nationalen Auf-
bruch enggefiihrt. Den vergessenen Kriegstoten wird ihre vaterldndische
Wiirdigung als »Hehren und Helden« prophezeit. Die Zwillingsformel ist
ein Zitat aus Georges Vorrede zu Maximin (1906): »Allein wir wissen [...]
dass mehr in ihrer gestalt als in ihren worten und taten die tiberdauernde
macht der Hehren und Helden liegt«.”® Indem George den Attentismus
auf die Gefallenen des Ersten Weltkriegs ausdehnt, damit implizit auf
Maximin und die gefallenen Mitglieder des Kreises, wird er noch deutli-
cher als eine Haltung markiert, die sich nicht an aktueller Ehre orientiert
oder um gegenwirtigen Ruhm kiimmert, sondern auf eine iiberzeitliche
Verstehensgemeinschaft hofft.” Als eine solche exklusive Verstehensge-
meinschaft im Wartestand, die sich von der verachteten Gegenwartsge-
sellschaft forciert abgrenzt und sich stattdessen in eine Tradition mit den
unverstandenen oder missbrauchten Reprisentanten eines geheimen
Deutschland einreiht, sieht sich der George-Kreis.

IV. Zusammenfassung

Die Figurationen des Wartens in Georges Werk haben wir als unter-
schiedliche Aktualisierungen eines Relationengefiiges differenziert, das
sich erstens aus dem wartenden Subjekt, zweitens der Aktionsart seiner
Erwartung, drittens dem spezifischen Verhiltnis zum Erwarteten sowie
viertens dem erwarteten Objekt zusammensetzt. Wahrend in den atten-

28 George, SW, XVII: Tage und Taten, 61-66, hier 64 (Hervorh. d. Verf.).
29 7ur kohisiven Funktion des Totengedéchtnisses im George-Kreis vgl. die Studie von
Simon Reiser 2015.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethos des Wartens 195

tistischen Figurationen des Frithwerks meist ein einsames Subjekt unge-
duldig sein Warten beklagt, gewinnt mit der Epiphanie Maximins das
Warten einen heroischen Sinn. Das wartende Subjekt im Spétwerk ist
nur noch selten ein Individuum, sondern meist eine Wartegemeinschaft.
Auch wenn der Aktionsmodus des Wartens schwankt, erweist sich die
geduldig harrende, selbstgeniigsame und selbstbewusste Haltung des >he-
roischen Attentismus« als strukturell dominant. Der Objektbezug der Er-
wartung wird durch die zwischengeschaltete Mittler-Figur des >Meisters«
zunehmend relativiert. So zeigt die Vagheit, in der das eigentlich Erwar-
tete im Spatwerk mehr und mehr verblasst, wie sehr sich der >heroische
Attentismus< zur Haltung einer eingeschworenen Elite verselbstindigt:
vom Objekt des Wartens hin zum wartenden Subjekt und seiner autar-
ken heroischen Haltung. Im heroischen Wartestand verweigert sich der
Kreis der Gegenwart, stirkt aber seine interne Kohésion als iiberzeitliche
Verstehensgemeinschaft, die auch die Toten einschlieBt. Im Selbstver-
standnis einer kiinftigen nationalen Elite gewinnt der heroische Atten-
tismus des George-Kreises eine politische Dimension, auch wenn iiber
den Zeitpunkt zu Tat und Handeln der Meister allein zu entscheiden
beansprucht.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

196 Achim Aurnhammer

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Dahn, Felix: Bis zum Tode getreu. Erzahlung aus der Zeit Karls des Gro-
Ben, Leipzig 1887.

George, Stefan: Samtliche Werke in 18 Banden, Stuttgart 1982-2013.

Holderlin, Friedrich: Samtliche Werke. Historisch-kritische Ausgabe, be-
gonnen durch Norbert von Hellingrath, fortgefiihrt durch Friedrich
Seeball und Ludwig von Pigenot, 6 Bde., Miinchen/Leipzig/Berlin
1913-1923.

Sekundarliteratur

Auffarth, Christoph: Das >Dritte Reich< — das >Geheime Deutschland-.
Stefan George im Kontext. Thesen, in: Wolfgang Braungart (Hg.):
Stefan George und die Religion, Berlin/Boston 2015, 157-175.

Aurnhammer, Achim: Stefan George und Hélderlin, in: Euphorion 81,
1987, 81-99.

Aurnhammer, Achim: Kriegslyrik als Nachkriegsvision. Stefan Georges
Dichtung »Der Krieg«, in: Cultura Tedesca 46, 2014 (1914: Guerra e
Letteratura), 53-79.

Beer, Fabian: »Wir haben der Welt in die Schnauze geguckt«. Der Erste
Weltkrieg im Spiegel von Erich Késtners Lyrik, Erzahlprosa und Pub-
lizistik, in: Christian Meierhofer / Jens Worner (Hg.): Der Erste Welt-
krieg und seine Darstellungsressourcen, Gottingen 2015, 359-392.

BeBlich, Barbara: Vates in Vastitate. Poetologie, Prophetie und Poli-
tik in Stefan Georges »Der Dichter in Zeiten der Wirren, in: Olaf
Hildebrand (Hg.): Poetologische Lyrik von Klopstock bis Griinbein,
Miinchen 2003, 198-219.

Bluhm, Lothar: Auf verlorenem Posten. Ein Streifzug durch die Geschich-
te eines Sprachbildes, Trier 2012.

Boschenstein, Bernhard: Hofmannsthal, Stefan George und die franzosi-
schen Symbolisten, in: ders.: Leuchttiirme. Von Holderlin zu Celan.
Wirkung und Vergleich. Studien, Frankfurt a.M. 1977 (zuerst 1975),
225-246.

Braungart, Wolfgang: Asthetischer Katholizismus. Stefan Georges Rituale
der Literatur, Tiibingen 1997 (Communicatio, Bd. 15).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethos des Wartens 197

Braungart, Wolfgang: Poetik, Rhetorik, Hermeneutik, in: Stefan George
und sein Kreis. Ein Handbuch, 3 Bde., Berlin/Boston 2012, hier Bd. 2,
495-550.

Brokoff, Jiirgen: Geschichte der reinen Poesie. Von der Weimarer Klassik
bis zur historischen Avantgarde, Gottingen 2010.

Detering, Nicolas: Heroischer Fatalismus. Denkfiguren des >Durchhal-
tens< von Nietzsche bis Seghers, in: Literaturwissenschaftliches Jahr-
buch. Neue Folge 60, 2019, 317-338.

Gundolf, Friedrich: Der siebente Ring, in: Die Zukunft 16.14, 1908, 164—
167.

Hillebrand, Bruno: Nietzsche. Wie Dichter ihn sahen, Géttingen 2010.

Immer, Nikolas: Mit singender statt redender Seele. Zur Nietzsche-
Rezeption bei Stefan George und seinem Kreis, in: Thorsten Valk
(Hg.): Friedrich Nietzsche und die Literatur der klassischen Moderne,
Berlin/New York 2009 (Klassik und Moderne, Bd. 1), 55-86.

Kolk, Rainer: »Seine Haltung ist unsere Haltung.« George-Kreis und
>Konservative Revolutions, in: Walter Schmitz / Clemens Vollnhals
(Hg.): Volkische Bewegung — Konservative Revolution — Nationalso-
zialismus. Aspekte einer politisierten Kultur, Dresden 2005 (Kulturstu-
dien, Bd. 2), 167-176.

Morwitz, Ernst: Kommentar zu dem Werk Stefan Georges, Stuttgart 21969.

Neitzel, Sonke: Der Globale Krieg, in: Informationen zur politischen Bil-
dung 321, 2014 (Zeitalter der Weltkriege), 17-25.

Redl, Philipp: Nietzsche im George-Kreis, in: Sebastian Kaufmann /
Andreas Urs Sommer (Hg.): Nietzsche und die Konservative Revolu-
tion, Berlin/Boston 2018 (Nietzsche-Lektiiren, Bd. 2), 103-121.

Reiser, Simon: Totengedéchtnis in den Kreisen um Stefan George. For-
men und Funktionen eines ésthetischen Rituals, Wiirzburg 2015 (Klas-
sische Moderne, Bd. 28).

Riedel, Manfred: Geheimes Deutschland. Stefan George und die Briider
Stauffenberg, K6ln/Weimar/Wien 2006.

Wacker, Gabriele: Poetik des Prophetischen: Zum visiondren Kunstver-
stindnis in der Klassischen Moderne, Berlin/Boston 2013 (Studien zur
deutschen Literatur, Bd. 201).

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03

. httpsy//www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) Ixm.


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu den Beitragerinnen und Beitragern des Bandes

ULRIKE AUHAGEN studierte Latein, Griechisch und Germanistik in Frei-
burg und Miinchen; Promotion in Freiburg (Der Monolog bei Ovid, 1997),
Habilitation in Bielefeld (Die Hetdre in der griechischen und rimischen Ko-
modie, 2007). Sie lehrt als auBerplanmiBige Professorin am Seminar fiir
Griechische und Lateinische Philologie an der Universitit Freiburg. Ihre
Forschungsschwerpunkte umfassen das antike Drama, das romische
Epos, die augusteische und die neulateinische Literatur.

AcHIM AURNHAMMER ist Professor fiir Neuere Deutsche Literaturge-
schichte an der Universitit Freiburg. Er studierte Germanistik, Ge-
schichte und Italienische Sprache in Heidelberg und Florenz. Seine For-
schungsschwerpunkte sind die Frithe Neuzeit, die Klassische Moderne
(Stefan George und Arthur Schnitzler), Antiken- und Mythosrezeption
sowie die italienisch-deutschen Literaturbeziehungen (Sammelbinde zu
Tasso, Petrarca, Salvator Rosa, Boccaccio). Er ist Mitglied im SFB 948
»Helden — Heroisierungen — Heroismen« und leitet das Teilprojekt D6
»Heldenhaftes Warten — Erwartete Helden. Heroischer Attentismus in
der deutschen Literatur des frithen 20. Jahrhunderts«.

ANDREAS BAGORDO hat an der Sapienza-Universitdt Rom studiert, in Got-
tingen promoviert und in Freiburg habilitiert, wo er seit 1999 titig ist (seit
2005 als Professor). Er hat auch in Diisseldorf, Bern, Greifswald, Verona
und Rom als Vertretungs- bzw. Gastprofessor gelehrt. Seine Forschungs-
schwerpunkte sind frithgriechisches Epos und Lyrik sowie ihre Rezep-
tion, attisches Drama, hellenistische Dichtung, romische Literatur der
republikanischen Zeit. Aus seiner Zusammenarbeit mit dem internatio-
nalen Forschungsprojekt der Heidelberger Akademie der Wissenschaft
iiber die »Kommentierung der Fragmente der griechischen Komodie«
sind seit 2013 sechs Binde erschienen.

NikoLAs IMMER studierte Literaturwissenschaft, Philosophie und Kunst-
geschichte an der Friedrich-Schiller-Universitit Jena, wo er mit der
Arbeit Der inszenierte Held. Schillers dramenpoetische Anthropologie (2008)
promoviert wurde. In seinem Habilitationsprojekt befasste er sich mit
Mnemopoetik. Erinnerung und Geddchinis in der deutschsprachigen Lyrik des

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

200 Zu den Beitrdgerinnen und Beitrdgern des Bandes

19. Jahrhundert (Druck in Vorbereitung). Derzeit vertritt er eine Professur
fiir Neuere Deutsche Literatur und Medien an der Universitit zu Kiel.
Zu seinen Forschungsschwerpunkten zihlen die Literatur der Goethezeit
und die Dramatik des 18. Jahrhunderts, Erinnerungs- und Reiselyrik, He-
roismusisthetik und Intermedialitit.

IsaBELL OBERLE ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am SFB 948 »Hel-
den - Heroisierungen — Heroismen« und arbeitet an einer Dissertation
zu »Wartenden Helden in der europiischen Dramatik der Kriegs- und
Zwischenkriegszeit (1914-1933)«. In Freiburg und La Réunion studierte
sie Romanistik, Neuere Deutsche Literatur sowie Europaische Literatu-
ren und Kulturen. Ihre Forschungsschwerpunkte umfassen Dramentheo-
rie, Komparatistik, Literatur der Zwischenkriegszeit sowie das Heroische
aus literatur- und kulturgeschichtlicher Perspektive.

DENNIS PuLiNa hat an der Universitit Freiburg Latein und Mathematik
studiert. Er ist derzeit wissenschaftlicher Mitarbeiter am SFB 948 »Hel-
den — Heroisierungen — Heroismen« und arbeitet an einer Dissertation
zum Thema »Heroisierungen Kaiser Maximilians I. im neulateinischen
Epos«. Sein Forschungsschwerpunkt liegt auf allen Aspekten epischer
Heroisierung nicht nur fiir die Frithe Neuzeit, sondern auch fiir die anti-
ken Vorlaufer in der Gattung.

Katja WEIDNER arbeitet als Akademische Ritin a.Z. am Lehrstuhl fiir
Lateinische Philologie des Mittelalters der Universitit Freiburg. Ihr Stu-
dium der Lateinischen Philologie, Philosophie, Klassischen Archdologie
und Komparatistik an der LMU Miinchen hat sie im Frithjahr 2018 mit
einer Promotion zum Thema »Erzédhlen im Zwischenraum. Narratolo-
gische Konfigurationen immanenter Jenseitsraume im 12. Jahrhundert«
abgeschlossen. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der me-
didvistischen Komparatistik, wo sie sich hauptsidchlich mit Fragen der
Diskursivitit, der historischen wie kulturwissenschaftlichen Narratologie
sowie mit Retextualisierungsphidnomenen beschiiftigt.

BERNHARD ZIMMERMANN ist Professor fiir Klassische Philologie an der
Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg. Er ist Mitglied der Heidelberger
Akademie, der Akademie von Athen und der Accademia Roveretana de-
gli Agiati. Er ist Herausgeber des Handbuchs der Altertumswissenschaft
und mehrerer wissenschaftlicher Reihen. Seine Forschungsschwerpunk-

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu den Beitrdgerinnen und Beitrdgern des Bandes 201

te sind die griechische Literatur der archaischen und klassischen Zeit,
insbesondere die Chorlyrik und das Drama, sowie die Rezeption der an-
tiken Literatur in der Neuzeit.

ULRIKE ZIMMERMANN ist Mitglied im SFB 948 »Helden — Heroisierun-
gen — Heroismen« und Mitherausgeberin des E-Journals des SFBs. Thre
Dissertation Comic Elements in Women’s Novels of Development from the
1960s to the 1980s erschien 2013. Forschungsinteressen sind unter an-
derem das Heroische in der britischen Erinnerungskultur, Schnittstellen
zwischen Literatur und Naturwissenschaften sowie zeitgendssische briti-
sche Kurzprosa. Derzeit arbeitet sie an einem Habilitationsprojekt zu Po-
pularisierungen des 18. Jahrhunderts im gegenwirtigen GrofBbritannien.

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03

. httpsy//www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) Ixm.


https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	Vorwort
	Heldenhaftes Warten. Eine Figuration des Heroischen von der Antike bis in die Moderne
	Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten
	Episches und tragisches Warten
	Die militia amoris der Frauen. Penelope, Laodamia und ihr heldenhaftes Warten in Ovids Heroides
	Verhindertes Warten. Pompeius vor der Schlacht von Pharsalos (Lukan, Bellum civile 7,87–123)
	Das Warten des Iohannes parvulus. Eine Parodie eremitischer Selbstermächtigung
	Young Men Among Roses? Heroisiertes Warten in englischer Dichtung des 17. Jahrhunderts
	Warten auf Wiederkehr? Zur Heroisierung Napoleons in der Geschichtslyrik des 19. Jahrhunderts
	Herausforderung Drama. Heldenhaftes Warten auf der Bühne am Beispiel des Ersten Weltkriegs
	Ethos des Wartens. Zur Heroisierung attentistischer Figurationen im Werk Stefan Georges
	Zu  den Beiträgerinnen und Beiträgern

