
rombach paradeigmata herausgegeben von Bernhard Zimmermann
in Zusammenarbeit mit Karlheinz Stierle und Bernd Seidensticker

ISBN 978-3-96821-016-2

ISBN 978-3-96821-016-2

Heldentum ist in der Regel an die große Tat geknüpft: Helden gelten als 
souveräne und handlungsmächtige Figuren. Diese Sicht dominiert die abend-
ländische Tradition seit der Antike. Gleichwohl wurde und wird ebenso dem 
Warten als ein ›innerliches Tun‹ (M. Weber) eine heroische Qualität zuge-
schrieben. Fabius Cunctator wurde für sein taktisches Abwarten im Zweiten 
Punischen Krieg heroisiert, ebenso wie die Frontsoldaten des Ersten Welt
kriegs, die im Schützengraben ausharrten. Man denke ferner an die christliche 
Heilserwartung, an das heldenhafte, eremitische Warten im Diesseits oder an 
prophetisch-messianische Konstellationen der 1920er Jahre. 
Die hier versammelten Aufsätze betrachten das ›heldenhafte Warten‹ als 
literarisches Phänomen. Sie liefern nicht nur eingehende Analysen der 
Heroisierung von Wartenden, sondern stellen vor allem die mediale Inszenie
rung in den Mittelpunkt ihrer Überlegungen. Die von den Herausgebern 
verfasste Einleitung legt ein gemeinsames Beschreibungsinstrumentarium 
zugrunde, mit dem das ›heldenhafte Warten‹ einerseits in seinen typologischen 
Merkmalen und andererseits als Relationengefüge erfasst werden kann.

I S A B E L L  O B E R L E 
ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am SFB 948 »Helden – Heroisierungen – 
Heroismen« und arbeitet an einer Dissertation zu »Wartenden Helden in der 
europäischen Dramatik der Kriegs- und Zwischenkriegszeit (1914–1933)«. 
Forschungsschwerpunkte: Dramentheorie, Komparatistik, Literatur der 
Zwischenkriegszeit sowie das Heroische aus literatur- und kulturgeschicht-
licher Perspektive.

D E N N I S  P U L I N A 
ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am SFB 948 »Helden – Heroisierungen – 
Heroismen« und arbeitet an einer Dissertation zum Thema »Heroisierungen 
Kaiser Maximilians I. im neulateinischen Epos«. Forschungsschwerpunkt: 
Heroisierungen im lateinischen Epos von der Antike bis in die Frühe Neuzeit.

I. 
O

be
rl

e  
/  D

. P
ul

in
a 

(H
g.

)�
H

E
L

D
E

N
H

A
F

T
E

S 
W

A
R

T
E

N
 I

N
 D

E
R

 L
IT

E
R

A
T

U
R

Isabell Oberle  /  Dennis Pulina (Hg.)

Eine Figuration des Heroischen 
von der Antike bis in die Moderne

HELDENHAFTES
WARTEN

IN DER LITERATUR

HELDENHAFTES  
WARTEN 

IN DER LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Isabell Oberle / Dennis Pulina (Hg.)

Heldenhaftes Warten in der Literatur
Eine Figuration des Heroischen von der Antike  

bis in die Moderne 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ROMBACH WISSENSCHAFT • REIHE PARADEIGMATA

herausgegeben von Bernhard Zimmermann 
in Zusammenarbeit mit Karlheinz Stierle und Bernd Seidensticker

Band 59

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Isabell Oberle / Dennis Pulina (Hg.)

Heldenhaftes Warten  
in der Literatur

Eine Figuration des Heroischen von der Antike  
bis in die Moderne 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Auflage 2020
© Rombach Wissenschaft – ein Verlag in der Nomos-Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG, 
Baden-Baden 2020. Gedruckt in Deutschland. Alle Rechte, auch die des Nachdrucks von 
Auszügen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Übersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf 
alterungsbeständigem Papier.

Satz: rombach digitale manufaktur, Freiburg im Breisgau

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-96821-016-2 (Print)
ISBN 978-3-96821-017-9 (ePDF)

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung des Sonderforschungsbereichs 948 »Helden – 
Heroisierungen – Heroismen« der Deutschen Forschungsgemeinschaft.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


INHALT

ISABELL OBERLE / DENNIS PULINA
Vorwort  ��������������������������������������������������������������������������������������������������� 7

ISABELL OBERLE / DENNIS PULINA
Heldenhaftes Warten 
Eine Figuration des Heroischen von der Antike bis in die Moderne ��� 9

ANDREAS BAGORDO
Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit 
entdeckten ��������������������������������������������������������������������������������������������� 23

BERNHARD ZIMMERMANN
Episches und tragisches Warten ����������������������������������������������������������� 39

DENNIS PULINA
Die militia amoris der Frauen 
Penelope, Laodamia und ihr heldenhaftes Warten in Ovids Heroides � 57

ULRIKE AUHAGEN
Verhindertes Warten 
Pompeius vor der Schlacht von Pharsalos (Lukan, Bellum civile 7, 
87–123) ��������������������������������������������������������������������������������������������������� 79

KATJA WEIDNER
Das Warten des Iohannes parvulus 
Eine Parodie eremitischer Selbstermächtigung  ����������������������������������� 93

ULRIKE ZIMMERMANN
Young Men Among Roses? 
Heroisiertes Warten in englischer Dichtung des 17. Jahrhunderts �����  119

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


NIKOLAS IMMER
Warten auf Wiederkehr? 
Zur Heroisierung Napoleons in der Geschichtslyrik des 
19. Jahrhunderts �����������������������������������������������������������������������������������  139

ISABELL OBERLE
Herausforderung Drama 
Heldenhaftes Warten auf der Bühne am Beispiel des Ersten 
Weltkriegs  �������������������������������������������������������������������������������������������  155

ACHIM AURNHAMMER 
Ethos des Wartens 
Zur Heroisierung attentistischer Figurationen im Werk Stefan 
Georges  �����������������������������������������������������������������������������������������������  177

Zu den Beiträgerinnen und Beiträgern des Bandes ��������������������������� 199

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vorwort

Der vorliegende Band versammelt die Beiträge der gleichnamigen, inter-
disziplinären Tagung, die am 25. und 26. Januar 2019 in Freiburg statt-
gefunden hat. 
Unser erster Dank gilt dem Freiburger Sonderforschungsbereich 948 
»Helden – Heroisierungen – Heroismen« und damit der Deutschen For-
schungsgemeinschaft nicht nur für die Finanzierung der Tagung, sondern 
auch dieses Bandes. Den Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern des SFB sei 
weiterhin für die Mithilfe bei der Organisation gedankt, die sonst um 
einiges mühevoller gewesen wäre.
Zum Gelingen der Tagung haben nicht nur die vielen eindrucksreichen 
Vorträge beigetragen, sondern insbesondere eine fruchtbare Podiums-
diskussion, die Achim Aurnhammer, Ulrich Bröckling und Magnus 
Striet bestritten haben und deren Ergebnisse mit in die Einleitung geflos-
sen sind. Auch Ihnen gilt unser herzlichster Dank.
Wir freuen uns, dass die Erträge der Konferenz nun einen Platz in der 
Reihe Paradeigmata finden und so einem interessierten Publikum öffent-
lich zugänglich werden. Einen ganz herzlichen Dank richten wir deshalb 
an die Herausgeber der Reihe, vor allem Bernhard Zimmermann. Dank-
bar sind wir auch Rombach Wissenschaft für die zuverlässige Betreuung 
und den sorgsamen Schriftsatz.

Freiburg, im November 2019
Isabell Oberle und Dennis Pulina

ISABELL OBERLE / DENNIS PULINA

Vorwort

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ISABELL OBERLE / DENNIS PULINA

Heldenhaftes Warten 
Eine Figuration des Heroischen von der Antike bis in die 
Moderne

Der Titel des vorliegenden Bandes mag widersprüchlich anmuten. Auf 
den ersten Blick scheinen sich Warten und Heldentum auszuschließen. 
Denn mit dem Ausbleiben einer großen, einmaligen Tat wie der Tötung 
des Bösewichts, dem Sieg über den Drachen, der Rettung der entführten 
Jungfrau, gerät die Verbindung zum Heroischen in Bedrängnis. Ideal
typische Helden sind handlungs- und geschichtsmächtig: Sie vollbringen 
Taten und greifen auf diese Weise in den Lauf der Geschichte ein. Doch 
schon ein Blick in Historie und Literatur beweist, dass das Bild vielfäl-
tiger ist, wie die hier versammelten Beiträge illustrieren: Fabius Cunc-
tator wurde für sein taktisches Abwarten im Zweiten Punischen Krieg 
heroisiert, ebenso wie die Frontsoldaten des Ersten Weltkriegs, die im 
Schützengraben ausharrten. Man denke ferner an die christliche Heils-
erwartung, an das heldenhafte, eremitische Warten im Diesseits oder an 
prophetisch-messianische Konstellationen der 1920er Jahre. 

I. Perspektiven der Forschung

Der Konnex von Warten und Heldentum ist von der Forschung bisher 
vernachlässigt worden. Häufiger aufgegriffen wurde lediglich das heroi-
sche Potenzial des ›Durchhaltens‹. Einschlägig ist der jüngst erschienene 
Aufsatz von Nicolas Detering (2019), der eine systematische Bestimmung 
des ›heroischen Durchhaltens‹ vorlegt und schlaglichtartig Beispiele der 
deutschen Literatur zwischen 1900 und 1945 betrachtet.1 Recht nahe ste-
hen Deterings Überlegungen der begriffsgeschichtlichen Studie Lothar 
Bluhms Auf verlorenem Posten (2012), dem es um die Ausbildungen des 
gleichnamigen Sprachbildes geht.2 Theodore Ziolkowskis Monographie 
Hesitant Heroes (2004) ist die einzige Arbeit, die explizit eine Brücke vom 

1	� Detering 2019.
2	� Bluhm 2012.

Isabell Oberle / Dennis Pulina
Heldenhaftes Warten

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


10 Isabell Oberle / Dennis Pulina

Warten zum Heldentum in diachroner Übersicht schlägt und eine Ent-
wicklungslinie des zögernden Helden von der Antike bis in die Moderne 
zeichnet. Seine Studie beruht auf der Annahme, dass das Zögern des 
Helden als Symptom eines Umbruchs in gesellschaftlichen Ordnungs- 
und Wertesystemen zu lesen ist.3 Ziolkowski zeigt, wie die Handlungs-
hemmung in der Literaturgeschichte sukzessive zunehme, um in der Mo-
derne in völlige Untätigkeit umzuschlagen. Diese Veränderung führt er 
mit einem Wandel der literarischen Formen vom Epos über das Drama 
bis hin zum Roman zusammen. Im Großen und Ganzen ist sein Mo-
dell jedoch zu teleologisch gedacht und vernachlässigt Brüche und Inter
ferenzen. Die von Ziolkowski formulierte Annahme einer Verbindung 
zwischen dem Warten in der Literatur und epochalen Umbrüchen liegt 
auch anderen umfänglicheren Arbeiten zum Warten in der Literatur – 
ohne Bezug zum Heroischen – zugrunde. Lothar Pikulik, der in seiner 
Studie (1997) einen kursorischen Überblick über das Warten in der Lite-
ratur seit der Aufklärung gibt, nimmt an, literarische Warteszenen seien 
symptomatisch für historische End- und Übergangszeiten.4 In ähnlicher 
Weise verstehen Daniel Kazmeier, Julia Kerscher und Xenia Wotschal 
(2016) das Warten als »Signatur individueller oder kultureller Krisenzu-
stände«.5 Einen eher philosophischen Zugang zum Warten als Zögern 
wählt wiederum Joseph Vogl in seiner essayistischen Arbeit (2007), in 
der er Momente des Zauderns in der Literatur seit der Antike bis in die 
Moderne betrachtet und das Zögern als Reflexionsfigur auf Implikatio-
nen von Handeln interpretiert.6

Die vorgenannten Arbeiten wählen einen breiten Zugang zum Phäno-
men des Wartens und loten unterschiedlichste Facetten aus, räumen mit 
Ausnahme von Kazmeier/Kerscher/Wotschal der Medialität des War-
tens aber als literarischem Phänomen zu wenig Platz ein. Fragen nach 
der zeitlichen Dimension,7 nach der räumlichen Konfiguration,8 nach 
Machtgefügen9 oder nach linguistischen bzw. poetologischen Lektüren 

3	� Vgl. Ziolkowski 2004, 3–5. 
4	� Vgl. Pikulik 1997, 14.
5	� Kazmaier/Kerscher/Wotschal 2016, 8.
6	� Vogl 2007.
7	� Benz 2013.
8	� Amthor 2011; Baier 2009.
9	� Baier 2009. In geschlechtlicher Perspektive: Keck 2002b.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


11Heldenhaftes Warten

der Wartetexte10 werden lediglich in autoren- oder epochenspezifischen 
Arbeiten, meist zur Moderne, diskutiert. 

II. Warten als (heroisches) Handeln

Um das ›Warten‹ terminologisch zu fassen, sei zunächst eine Abgrenzung 
vorgeschlagen, die grundsätzlich zwischen zwei Warteszenarien unter-
scheidet. Auf der einen Seite kann ›Warten‹, etwa im Sinne von ›Ab-
warten‹ oder ›Zögern‹, die intentionale Suspendierung einer Tat meinen 
und damit als »aktive Strategie und Fähigkeit der Verzögerung, des Auf-
schubs und der Zurückhaltung«11 gedeutet werden. Auf der anderen Sei-
te kann das ›Warten‹ dahingehend determiniert sein, dass es von außen 
auferlegt ist und der Endpunkt des Wartens vom Wartenden nicht selbst 
bestimmt werden kann.12 Abhängig vom Grad der Ausrichtung auf ein 
Telos können hier ›Warten‹, ›Zuwarten‹ und ›Erwarten‹ nuanciert wer-
den.13 Beiden Ausprägungen des Wartens – dem bewussten Tatverzicht 
wie dem eingeschränkten Handlungsspielraum – eignet ein spezifischer 
Verhaltensmodus, der mit verwandten Begriffen wie ›Dulden‹, ›Ertra-
gen‹, ›Ausharren‹ oder ›Durchhalten‹ bezeichnet werden kann.14 Es er-
fordert allemal die Bereitschaft, sich über einen kürzeren oder längeren 
Zeitraum hinweg der Situation geringer bis keiner Handlungsmacht aus-
zusetzen, sie auszuhalten und nicht aufzugeben, etwa indem zur Tat ge-
schritten oder durch Flucht die Befreiung aus der Situation erreicht wird. 
Das vermeintliche Nicht-Handeln des Wartens suggeriert lediglich nach 
außen Untätigkeit oder Passivität, erzeugt im Inneren aber Dynamik und 
Aktivität, die von einer Verehrergemeinschaft als heroisch bewertet wer-
den können. Die Herausforderung beim Warten ist innerer Natur, sodass 
sich die heroische Bewährung in eine Bewährung gegen sich selbst ver-
wandelt. Nach außen wahrnehmbar wird das Warten nur dann, wenn 

10	� Edwards 1996; Erwig 2015; Erwig 2016; Erwig 2018; Heiser 2007; Keck 2001; Keck 
2002a; William 2010. 

11	� Erwig 2018, 88. 
12	� Ähnlich Erwig (vgl. ebd.).
13	� Vgl. dazu Pikulik 1997, 15, der im ›Erwarten‹ ein vorwärtsgewandtes »Gerichtetsein 

auf ein Ziel« erkennt und das ›Warten‹ auf ein passivisches, situatives »Gebanntsein in 
einem Noch-nicht« reduziert. Erwig 2018, 69–70, macht den Grad der Zielgerichtet-
heit an den Varianten ›Abwarten‹ und ›Zuwarten‹ fest.

14	� Für eine systematische Bestimmung des ›Durchhaltens‹ vgl. Detering 2019 sowie Mül-
ler/Oberle 2019.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


12 Isabell Oberle / Dennis Pulina

die Wartezeit durch aktives Tun gefüllt wird, etwa wenn Penelope webt 
oder Dichter zur Feder greifen. Mit Max Webers weitem Handlungsbe-
griff lässt sich aber auch das ›Warten‹ selbst als Handeln verstehen und 
als ein aktives, duratives Tun beschreiben. Weber definiert ›Handeln‹ 
als »ein menschliches Verhalten (einerlei ob äußeres oder innerliches 
Tun, Unterlassen oder Dulden) […], wenn und insofern als der oder die 
Handelnden mit ihm einen subjektiven Sinn verbinden.«15 ›Handeln‹, 
ob äußerliches oder innerliches, kann dann als Handeln bezeichnet wer-
den, wenn es aus einer bewussten Intention heraus geschieht bzw. wenn 
ihm in der Retrospektive eine zugeschrieben wird.16 So wird selten, wie 
die gesammelten Studien belegen, das Warten an sich, als vielmehr eine 
Haltung oder ein dem zugrunde liegendes Ethos heroisiert. Der Akzent 
verschiebt sich von einer äußerlichen Tat zu inneren Kämpfen und Be-
weggründen. In diesem Sinne kann die Haltung bzw. das Ethos mit Max 
Weber als ein ›wertrationales‹ Handeln definiert werden, das »durch be-
wußten Glauben an den – ethischen, ästhetischen, religiösen oder wie 
immer sonst zu deutenden – unbedingten Eigenwert eines bestimmten 
Sichverhaltens«, »ohne Rücksicht auf die vorauszusehenden Folgen« und 
»im Dienst [der] Überzeugung« geschieht.17 Wertrationales Handeln ist 
mithin ein Handeln, das ungeachtet der Konsequenzen, also selbstlos, 
vollzogen wird und das einem idealistischen bzw. überindividuellen Mo-
tiv entspringt.18 Heroisierungsfähig sind Warten wie Durchhalten dann, 
wenn sie die Voraussetzungen des wertrationalen Handelns im Sinne 
Webers erfüllen.

III. Modi des heldenhaften Wartens: ein erster Zugang (Ulrich Bröckling)

Anlässlich der diesem Band vorausgegangenen Tagung hat der Soziologe 
Ulrich Bröckling ein Modell entworfen, das vier verschiedene Modi hel-
denhaften Wartens differenziert. Die folgenden vier Punkte, die er selbst 
in dieser Form verfasst hat, sollen als Einstieg in das Thema dienen:

15	� Weber 1964, 3 (Hervorh. i.O.).
16	� Vgl. dazu Aurnhammer/Klessinger 2018, 130. Auch jüngere kulturgeschichtliche Ar-

beiten zum ›Handeln‹ fußen ihre Handlungsdefinitionen auf den Aspekt der Intentio-
nalität, auf den ›subjektiven Sinn‹ in Webers Worten (vgl. z.B. Livingston 1991, 16).

17	� Weber 1964, 17–18 (Hervorh. i.O). Davon zu unterscheiden sind das ›zweckrationale‹, 
das ›affektuelle‹ und das ›traditionale‹ Handeln (vgl. ebd.).

18	� Vgl. dazu ebenfalls Aurnhammer/Klessinger 2018, 130–132.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13Heldenhaftes Warten

1.  Befehlserwartung: Modell ist der von Elias Canetti beschriebene »Ne-
gativismus des Soldaten«,19 der bewegungslos auf das Kommando 
zum Einsatz wartet. Sein erzwungener Handlungsverzicht steigert 
seinen Handlungshunger, der Befehl loszuschlagen erscheint als Erlö-
sung. Das Warten erzeugt einen Energiestau, der auf gewaltsame Ent-
ladung drängt. Militärische Befehlsgewalt braucht die Entfesselung 
individueller Gewaltbereitschaft und ihre Kontrolle. Das Warten auf 
den Befehl soll beides garantieren. Das eingedrillte Warten ist eine 
Machttechnologie. Sie nötigt zu Passivität, um Bereitschaft zur Aktion 
zu erzeugen. 

2.  Nicht-Aufgeben: Modell ist einerseits Treue als Warten auf die Rück-
kehr des Geliebten (vgl. Penelope in der Odyssee) oder als unbeirrba-
res Festhalten an der Liebe über den Tod des Geliebten hinaus (vgl. 
Johann Peter Hebels Geschichte Unverhofftes Wiedersehen [1811]). Die-
se Form heroischen Wartens wird häufig Frauen zugeschrieben. Dem 
steht andererseits eine vorwiegend als männlich bestimmte Form des 
Nicht-Aufgebens im Sinne heroischer Standhaftigkeit gegenüber. Ihr 
Modell ist wiederum militärisch: Der Einzelne auf »verlorenem Pos-
ten« oder die Einheit, welche die Stellung hält bis zum Untergang 
(vgl. den Mythos der 300 Spartaner bei den Thermopylen). 

3.  Zaudern: Heldengeschichten erzählen häufig von zaudernden Prot-
agonisten, die vor der Herausforderung zurückschrecken, die ihnen 
gestellt wird, die sich überwinden müssen. Vor dem Kampf mit den 
Gegnern, in dem der Held seinen Ruhm gewinnt, steht der Kampf mit 
sich selbst (vgl. Campbells archetypisches Modell der Heldenreise).20

4.  Taktisches Geschick: Heldentaten vollbringt nicht immer nur derjenige, 
der ungestüm nach vorn prescht; auch Geduld und das Gespür für 
den günstigen Augenblick sind heroische Tugenden. Insbesondere 

19	� Canetti 1980, 344–345 (Hervorh. i.O.): »Eine Schildwache, die stundenlang regungs-
los auf ihrem Posten steht, ist der beste Ausdruck für die psychische Verfassung des 
Soldaten. Er darf nicht weg; er darf nicht einschlafen; er darf sich nicht bewegen, 
außer wenn ihm gewisse, genau abgesteckte Bewegungen vorgeschrieben sind. Seine 
eigentliche Leistung ist der Widerstand gegen jede Verlockung, seinen Posten zu ver-
lassen, in welcher Form immer sie an ihn herangetragen wird. Dieser Negativismus des 
Soldaten, wie man es sehr wohl nennen kann, ist sein Rückgrat. [...] Jede Handlung, 
die er dann noch wirklich ausführt, muß sanktioniert sein: durch einen Befehl. Da es 
schwer ist für einen Menschen, nichts zu unternehmen, sammelt sich viel Erwartung 
in ihm an, für das, was er unternehmen darf. Die Aktionslust staut sich und wächst ins 
Ungemessene. Aber weil vor der Aktion ein Befehl steht, wendet sich die Erwartung 
diesem zu: der gute Soldat ist immer in einem Zustand bewußter Befehlserwartung.«

20	� Vgl. zum Zaudern allgemein Vogl 2007.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


14 Isabell Oberle / Dennis Pulina

kriegerisches Heldentum bewährt sich zwischen einem Draufgänger
tum, das nicht abwarten kann (vgl. Kleists Prinz von Homburg), und 
einem Zaudern, das niemals zur Tat gelangt (vgl. Quintus Fabius 
Maximus Cunctator, der mit seiner defensiven Strategie Hannibal be-
siegte). Held ist, wer den Kairos ergreift und weiß, wann er abwarten 
und wann er handeln muss.

Die von Bröckling aufgeführten Modi heldenhaften Wartens versam-
meln einschlägige Beispiele für das heldenhafte Warten, sind aber kei-
neswegs vollständig. Was beispielsweise unberücksichtigt bleibt, ist die 
Heilserwartung, wie man sie etwa in der Persona des Eremiten oder in 
den messianischen Denkfiguren in der Dichtung der Weimarer Republik 
finden kann. Bröcklings Entwurf ist insgesamt stark auf den militärischen 
Bereich bezogen und nicht umstandslos erweiterbar. 

IV. Heldenhaftes Warten: eine Typologie

Um das Modell auszuweiten, schlagen wir eine allgemeinere Typologie 
des heldenhaften Wartens vor. Prämisse dafür ist, das Heroische nicht 
als etwas Gegebenes zu verstehen, sondern als ein kulturelles Konstrukt, 
das erst in einem Zuschreibungsprozess entsteht (›Heroisierung‹).21 Hel-
den sind das Produkt sozialer Praktiken und medialer Inszenierungen, sie 
werden ›gemacht‹, indem ihnen heroische Eigenschaften attestiert wer-
den, die historisch und kulturell variabel sind. Um diesen Heldenbegriff 
operationalisierbar zu halten, bedarf es gleichwohl einer heuristischen 
Arbeitsdefinition des ›Helden‹, die nicht essentialistisch verfährt, sondern 
typologische Merkmale heroischer Figuren stets in Zusammenhang mit 
dem Konstruktionscharakter und dem Zuschreibungsprozess reflektiert. 
Als zielführend hat sich die von Tobias Schlechtriemen entwickelte Heu-
ristik des Heroischen erwiesen, die sich aus Diskussionen des SFB 948 
»Helden – Heroisierungen – Heroismen« speist. Als typologische Merk-
male heroischer Figuren, die er als ›Effekte‹ von Grenzziehungsprozes-
sen beschreibt, nennt er: Exzeptionalität, Transgressivität, moralische 

21	� Vgl. etwa von den Hoff u.a. 2013; Voss 2011. Den Konstruktions- und Prozesscharak-
ter betont schon Bernhard Giesen in seiner kulturanthropologischen Studie Triumph 
and Trauma (2004); den Aspekt der medialen Repräsentation rücken Nikolas Immer 
und Mareen van Marwyck (2013) in den Vordergrund.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


15Heldenhaftes Warten

und affektive Aufladung, Agonalität und Agency.22 Heroische Figuren 
sind in dieser Bestimmung Figuren, die sich erstens durch eine außer-
gewöhnliche Leistung vom Durchschnitt abheben, zweitens körperliche, 
moralische oder juristische Grenzen überschreiten und gesellschaftliche 
Normen außer Kraft setzten, drittens positiv besetzte Zuschreibungen ei-
ner Verehrergemeinde bündeln, in denen sich kollektive Wünsche oder 
Ideale verdichten,23 viertens einen äußeren oder inneren Widerstand im 
Modus des Kampfes – häufig in Gestalt eines individuellen Gegenspie-
lers – bezwingen und fünftens besonders viel Handlungsmacht in sich 
versammeln, währenddessen der Beitrag aller anderen Beteiligten ab-
geschwächt wird. Berücksichtigt man die Implikationen von Bröcklings 
Entwurf, zu denen sowohl die innere Auseinandersetzung des Warten-
den (v.a. 1–3) als auch die agonale Konfrontation mit der Außenwelt, die 
dem Taktierenden nicht selten kritisch gegenübersteht (v.a. 4), zählen, 
dann lässt sich das Beschreibungsinstrumentarium Schlechtriemens wie 
folgt modulieren:

1.  Im Warten wird das agonale Moment nach innen verlagert. Es löst sich 
von externen Faktoren und kommt vor dem Hintergrund des Tatver-
zichts oder der limitierten Handlungsoptionen als Affektkontrolle und 
Selbstüberwindung zum Ausdruck. 

2.  Dabei kann es gerade nicht um das Ausüben schrankenloser Hand-
lungsmacht gehen, sondern um die Suspendierung einer folgenschwe-
ren Tat oder um die Selbstermächtigung bei besonders geringer Hand-
lungsmacht. Diese lässt sich etwa durch die bewusste Affirmation sua 
sponte generieren. 

3.  Die Schwierigkeit besteht für den Wartenden darin, die Selbstbeherr-
schung über einen längeren Zeitraum, auch gegen Einspruch von 
außen, aufrechtzuerhalten. Gerade in der andauernden Bewältigung 
transgrediert der Held die (mentale) Leistungsgrenze anderer. 

4.  Insofern hebt sich der Held deutlich vom Durchschnitt ab, als dieser 
zu einer ähnlichen Leistung nicht fähig ist; seine Leistung wird daher 
als außergewöhnlich markiert. 

22	� Schlechtriemen 2018.
23	� Zum Affizierungspotenzial verweist Schlechtriemen 2018 auf Zink 2016, 27: »Wenn 

sie [die Gesellschaft] sich für einen Menschen begeistert, in dem sie die wesentlichen 
Sehnsüchte zu entdecken glaubt, die sie selbst bewegen, und die Mittel, um sie zu 
befriedigen; dann sondert sie ihn aus und vergöttert ihn beinahe.«

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


16 Isabell Oberle / Dennis Pulina

5.  Auf den heldenhaft Wartenden werden positiv aufgeladene Fähigkei-
ten wie Standhaftigkeit und Durchhaltewille oder Werte wie Treue 
und Pflichtbewusstsein projiziert.

Die Typologie trägt der Einbettung heroischer Figuren in ein relationa-
les Gefüge bestehend aus Gegenspieler, Heldenmacher, Anhänger und 
Gegner Rechnung. Wartende Helden sind stets auf andere Personen 
bezogen, die ihr Warten bedingen, auslösen oder gefährden. Dies gilt 
insbesondere für die Inszenierung heldenhaften Wartens in literarischen 
Texten: Um das heldenhafte Warten zu veranschaulichen und ihm Ge-
stalt zu geben, muss Literatur Figuren in einer interdependenten Bezie-
hung konstellieren. Im Zentrum des vorliegenden Bandes steht daher das 
Warten als Figuration des Heroischen. Mit dem Begriff ›Figuration‹ ist 
in Anlehnung an Norbert Elias ein Beziehungsgeflecht von untereinan-
der abhängigen Personen gemeint.24 In diesem Sinne stehen Individuen 
immer in einem Verhältnis zur Gesellschaft einerseits wie zu anderen 
sozialen Akteuren andererseits. 

V. Die Beiträge des Bandes

Die Beiträge des Bandes liefern nicht nur eingehende Analysen der Hero-
isierung von Wartenden, sondern stellen vor allem die mediale Inszenie-
rung in den Mittelpunkt ihrer Überlegungen und fragen, wie das helden-
hafte Warten ästhetisch vermittelt, reflektiert und bewertet wird. Davon 
ausgehend, dass unterschiedliche literarische Gattungen durch ihre spezi-
fischen Bauformen unterschiedliche Anforderungen an die Inszenierung 
von Warteszenen stellen, unterschiedliche Darstellungsproblematiken 
aufwerfen und zu unterschiedlichen Lösungen gelangen, sollen insbeson-
dere Genrespezifika näher profiliert werden. Berücksichtigt werden fer-
ner Verschiebungen in der longue durée, kulturelle, weltanschauliche und 
religiöse Fundierungen sowie geschlechtlichen Codierungen.

Andreas Bagordo beginnt seine Untersuchung mit einer semantischen 
Recherche zu Verben des Wartens im Griechischen. Ausgehend hier-
von stellt er eine repräsentative Auswahl an Warteszenarien aus Ilias und 
Odyssee vor, für die eine Auswirkung auf die Heroisierung der beteiligen 

24	� Elias 2003.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


17Heldenhaftes Warten

Figuren zu beobachten sei. Für die Ilias konstatiert er ein heroisches War-
ten, insofern es durch strategische und taktische Gründe motiviert würde. 
Handlungsmacht demonstrierten die Helden, indem sie das Warten für 
sich annähmen oder ablehnten. In der Odyssee hingegen finde sich ein 
Held, der einer Vielzahl an Situationen ausgesetzt sei, in denen er warten 
müsse. Heroisch sei Odysseus insofern, als er dies aushalte, das Ende des 
Wartens abwarte und beharrlich am Plan seiner Heimkehr festhalte.

Auch Bernhard Zimmermann untersucht das Warten in der Odyssee und 
stellt ebenfalls fest, dass Odysseus stets auf seine Heimkehr hinarbeite, 
dafür aber viel aushalten und ertragen müsse. Ausgehend von einigen 
Beobachtungen zum Warten des Protagonisten selbst sowie dem Warten 
auf ihn in seiner Heimat untersucht Zimmermann insbesondere die see-
lischen Auswirkungen des Warten-Müssens auf die beteiligten Figuren, 
etwa Trauer, Depression und Misstrauen. Für Odysseus zeigt er, dass die-
ser zunächst als gebrochener Held auftrete und im Laufe der Erzählung 
seine heroische Identität zurückgewinne. Im Anschluss hieran illustriert 
Zimmermann die Rezeption des odysseischen Wartens in attischen Tra-
gödien des 5. Jahrhunderts und weist vor allem die Übernahme des Typs 
›gebrochener Held‹ sowie der Figuration des Wartens nach.

In seinem Beitrag untersucht Dennis Pulina die Heroisierung der Pene-
lope und Laodamia in Ovids Heroides. Er geht davon aus, dass durch das 
Motiv der militia amoris kriegerisches Heldentum auf die Liebe übertra-
gen und dadurch Liebe heroisierbar werde. Teil der Liebe als Kriegs-
dienst ist in der antiken Elegie typischerweise das Warten, Ausharren 
und Durchhalten, man denke an den exclusus amator. Sein Beitrag be-
leuchtet, mit welchen Strategien Ovid das weibliche Warten heroisch 
auflädt. Als zentraler Baustein der Heroisierung erweist sich dabei die 
affirmative Haltung zweier Figuren zu ihrem Warten-Müssen.

Ulrike Auhagen behandelt die Darstellung von Pompeius’ absichtsvol-
lem Warten und Taktieren bei der Schlacht von Pharsalos in Lukans 
Bürgerkriegsepos Bellum Civile. Vor der Folie des Fabius Cunctator bei 
Livius untersucht sie, inwiefern Lukan Pompeius in seinem Vorhaben, 
mit dem Angriff gegen Cäsar zu warten, heroisiert, obwohl der Feldherr 
sein Ziel letztlich – im Gegensatz zu Fabius – nicht erreichen konnte. 
Trotz verlorener Schlacht werde Pompeius zum Helden.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


18 Isabell Oberle / Dennis Pulina

Katja Weidner widmet sich in ihrem Aufsatz einem parodistischen Ge-
dicht des 11. Jahrhunderts. Anhand der Figur des gescheiterten Eremiten 
Johannes werde im vermutlichen kirchenreformistischen Zusammen-
hang des Fulbert von Chârtres ein neues monastisches Ideal entwickelt, 
das sich gerade durch eine lebensweltliche Gewöhnlichkeit auszeichne. 
Nicht das heldenhafte eremitische Modell eines geistigen Kriegsdiensts 
im Warten auf den Tod oder die Auseinandersetzung des Eremiten 
mit den menschlichen Lastern stünden im Vordergrund. Der einfache 
Mönch solle sich nunmehr in passiver Geduld üben und dem zöno
bitischen Klosterleben aktiv beiwohnen, denn am eremitischen Ideal 
werde er notwendigerweise scheitern. 

Untersuchungsgegenstand von Ulrike Zimmermanns Beitrag ist die reli-
giöse Dichtung im England des 17. Jahrhunderts. An ausgewählten Bei-
spielen zeigt sie, wie das Warten auf eine göttliche Erlösung oder auch 
nur auf eine Antwort Gottes rhetorisch umgesetzt und heroisch aufgela-
den wird. Auf der einen Seite werde das Warten wegen seines widerstän-
digen Charakters zur agonalen Tätigkeit stilisiert, auf der anderen finde 
es ein Ventil im Dichten selbst, das die eigentliche Handlungsohnmacht 
kompensiere. Den untersuchten Gedichten bescheinigt Zimmermann in 
der Folge eine »Heroik des Aushaltens und Insistierens«.

Das Verhältnis von Warten und Heldentum erprobt Nikolas Immer an 
der Figur Napoleons. Ausgehend von der Anthologie Napoleons-Album 
sowie von Gedichten Karl Immermanns skizziert er einerseits einen war-
tenden Helden. Zu unterscheiden sei dabei zwischen dem Napoleon in 
Erwartung seiner militärischen Karriere und demjenigen, der seine Tat 
aus taktischen Gründen verzögere, also vorübergehend abwarte. Als aus-
schlaggebend für die Heroisierung des wartenden Napoleons zeichnet 
Immer den Kairos. Andererseits präsentiert der Beitrag Napoleon auch 
als Wiedergänger, der sich durch seine Stilisierung zum Heilsbringer in 
einen erwarteten Helden verwandele.

Isabell Oberle widmet sich in ihrem Beitrag der Heroisierung des War-
tens im Ersten Weltkrieg. Sie gibt einen Überblick über die Entstehung 
des sogenannten ›nervenstarken Frontkämpfers‹, der stoisch im Schüt-
zengraben aushalten sollte, und arbeitet anhand von fünf Theaterstücken 
der (Nach-)Kriegszeit Darstellungs- und Heroisierungsstrategien heraus. 
Maßgeblich für die Frontdramen sei eine Amalgamierung traditioneller, 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


19Heldenhaftes Warten

tatorientierter Heldenbilder mit der neuen Heroik des Aus- und Durch-
haltens, welche die Texte über weite Strecken dominiere. Als wesentli-
che Voraussetzung für die Heroisierung des Wartens nennt sie neben 
Affektkontrolle und Selbstbeherrschung das freiwillige Selbstopfer für 
das sowie die ethische Verpflichtung gegenüber dem Vaterland.

Achim Aurnhammer analysiert in seinem Beitrag die Lyrik Stefan 
Georges und konzentriert sich vor allem auf das Spätwerk, in dem die 
messianische Vorstellung von Heiland und Gefolgschaft zum Tragen 
komme. Seine Gegenwart relativiere der Dichter zur Brückenzeit, die in 
Erwartung eines besseren Zeitalters ausgehalten werden müsse. Georges 
Warteszenen konstelliert Aurnhammer als ein Beziehungsdreieck aus der 
Wartegemeinschaft, dem Erwarteten und einer prophetischen Mittlerfi-
gur als Bindeglied zwischen beiden Polen. Aurnhammer zeigt auf, wie 
sich das Warten allmählich von dem erwarteten Objekt, das meist opak 
bleibe, löse und sich zur Haltung einer Elite verselbstständige. Daraus lei-
tet er auch eine werkpolitische Funktionalisierung der Warteszenen ab.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


20 Isabell Oberle / Dennis Pulina

Literaturverzeichnis

Amthor, Wiebke: Architekturen und Orte des Wartens in der Literatur 
des ersten Jahrzehnts, in: Julia Schöll / Johanna Bohley (Hg.): Das ers-
te Jahrzehnt. Narrative und Poetiken des 21. Jahrhunderts, Würzburg 
2011, 163–179.

Aurnhammer, Achim / Klessinger, Hanna: Was macht Schillers Wilhelm 
Tell zum Helden? Eine deskriptive Heuristik heroischen Handelns, in: 
Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 62, 2018, 127–149.

Baier, Katharina: Über Warten und Strafen. Das Wartezimmer als Macht-
raum in Franz Kafkas Roman Der Prozeß, in:  Anna Echterhölter / 
Sebastian Gießmann / Rebekka Ladewig / Mark Butler (Hg.): Wirbel, 
Ströme, Turbulenzen, Hamburg 2009 (ilinx – Berliner Beiträge zur 
Kulturwissenschaft, Bd. 1), 199–205.

Benz, Nadine: (Erzählte) Zeit des Wartens. Semantiken und Narrative ei-
nes temporalen Phänomens, Göttingen 2013 (Zäsuren. Neue Perspek-
tiven der Literatur- und Kulturwissenschaft, Bd. 4).

Bluhm, Lothar: Auf verlorenem Posten. Ein Streifzug durch die Geschich-
te eines Sprachbildes, Trier 2012 (Koblenz-Landauer Studien, Bd. 11).

Canetti, Elias: Masse und Macht, Frankfurt a.M. 1980.
Detering, Nicolas: Heroischer Fatalismus. Denkfiguren des ›Durchhal-

tens‹ von Nietzsche bis Seghers, in: Literaturwissenschaftliches Jahr-
buch – Neue Folge 60, 2019, 317–338.

Edwards, Michael: Éloge de l’attente. T. S. Eliot et Samuel Beckett, Berlin 
1996.

Elias, Norbert: Figuration, in: Bernhard Schäfers (Hg.): Grundbegriffe der 
Soziologie. Stuttgart 2003, 88–91.

Erwig, Andrea: Poetologien des Wartens. Robert Musils »Die Vollendung 
der Liebe« und der ›waiting plot‹ um 1900, in:  Antonius Weixler / 
Lukas Werner (Hg.): Zeiten erzählen. Ansätze – Aspekte – Analysen, 
Berlin/Boston 2015 (Narratologia, Bd. 48), 499–525.

Erwig, Andrea: Im Warteraum der Salpêtrière. Rainer Maria Rilkes »Die 
Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge« und das literarische War-
ten um 1900, in: Daniel Kazmaier / Julia Kerscher / Xenia Wotschal 
(Hg.): Warten als Kulturmuster, Würzburg 2016, 63–79.

Erwig, Andrea: Waiting Plots. Zur Poetik des Wartens um 1900, Pader-
born 2018.

Giesen, Bernhard: Triumph and Trauma, Boulder 2004.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


21Heldenhaftes Warten

Heiser, Claude: Das Motiv des Wartens bei Ingeborg Bachmann. Eine 
Analyse des Prosawerks unter besonderer Berücksichtigung der Philo-
sophie der Existenz, St. Ingbert 2007 (Saarbrücker Beiträge zur Litera-
turwissenschaft, Bd. 85).

Immer, Nikolas / Marwyck, Mareen van (Hg.): Ästhetischer Heroismus. 
Konzeptionelle und figurative Paradigmen des Helden, Bielefeld 2013.

Kazmaier, Daniel / Kerscher Julia / Wotschal, Xenia: Warten als Kultur-
muster – eine Einführung, in:  dies. (Hg.): Warten als Kulturmuster, 
Würzburg 2016, 7–20.

Keck, Annette: Poetik unsichtbarer Wände und fadenscheiniger Mach-
werke. Warten mit Feuchtwanger und Beckett, in: Sigrid Lange (Hg.): 
Raumkonstruktionen in der Moderne. Kultur – Literatur – Film, Bie-
lefeld 2001, 75–92.

Keck, Annette: Merkwürdiges Warten. Imre Kertész’ Beitrag zu einer 
Poetik des Wartens zwischen Erinnern und Vergessen im Roman ei-
nes Schicksallosen, in: Manuela Günter (Hg.): Überleben schreiben. Zur 
Autobiographik der Shoa, Würzburg 2002a, 139–154.

Keck, Annette: Versuchungen. Zur modernen Denkfiguration von War-
teraum und Geschlecht, in:  Dietmar Schmidt (Hg.): KörperTopoi. 
Sagbarkeit – Sichtbarkeit – Wissen, Weimar 2002b (medien, Bd. 11), 
189–207.

Livingston, Paisley: Literature and Rationality. Ideas of agency in theo-
ry and fiction, Cambridge/New York/Port Chester/Victoria/Sydney 
1991.

Müller, Claudia / Oberle, Isabell: Durchhalten, in: Ronald G. Asch u.a. 
(Hg.): Compendium heroicum, publiziert vom Sonderforschungsbe-
reich 948 »Helden – Heroisierungen – Heroismen« der Universität 
Freiburg, Freiburg 9.4.2019, DOI: 10.6094/heroicum/durd1.0 (letzter 
Zugriff am 11.10.2019).

Pikulik, Lothar: Warten, Erwartung. Eine Lebensform in End- und Über-
gangszeiten. An Beispielen aus der Geistesgeschichte, Literatur und 
Kunst, Göttingen 1997.

Schlechtriemen, Tobias: Der Held als Effekt. Boundary Work in Heroisie-
rungsprozessen, in: Berliner Debatte Initial 29.1, 2018, 106–119.

Vogl, Joseph: Über das Zaudern, Berlin 2007.
von den Hoff, Ralf u.a.: Helden – Heroisierungen – Heroismen. Transfor-

mationen und Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne. Kon-
zeptionelle Ausgangspunkte des Sonderforschungsbereichs 948, in: 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


22 Isabell Oberle / Dennis Pulina

helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 1.1, 2013, 
7–14.

Voss, Dietmar: »Heldenkonstruktionen«. Zur modernen Entwicklungs
typologie des Heroischen, in: KulturPoetik 11, 2011, 181–202.

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden So-
ziologie, Studienausgabe von Johannes Wickelmann, erster Halbband, 
Köln/Berlin 1964.

William, Jennifer Marston: Killing Time. Waiting Hierarchies in the Twen-
tieth-Century German Novel, Lewisburg 2010.

Zink, Veronika: Das Spiel der Hingabe. Zur Produktion des Idolatrischen, 
in: Ronald G. Asch / Michael Butter (Hg.): Bewunderer, Verehrer, Zu-
schauer. Die Helden und ihr Publikum, Würzburg 2016, 23–43.

Ziolkowski, Theodore: Hesitant Heroes. Private Inhibition, Cultural Cri-
sis, Ithaca/London 2004.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ANDREAS BAGORDO

Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit 
entdeckten*

Der ideale Vortrag über ein heldenhaftes Warten wäre der, den György 
Ligeti 1961 zum Thema Die Zukunft der Musik hielt: er sagte kein einzi-
ges Wort. Das hielt der Komponist auch tapfer einige Minuten durch: 
»Mehrere Herren« – erzählt er – »[...] brüllten [...] ›hinaus mit dem Ver-
rückten‹. [...] In der achten Minute näherten sich einige dieser Herren 
bedrohlich dem Rednerpult und zogen mich hinunter.«1 Umso helden-
hafter, da er noch ein paar Jahre warten musste, bis ihm der Durchbruch 
gelang, und er gelang ihm dank den Stücken, die Stanley Kubrick für 
sein 2001: Odyssee im Weltraum verwendete, wo bekanntermaßen der 
einäugige Computer HAL auf den Kyklop anspielt sowie der Protagonist 
Bowman, der Bogenmann, auf den Bogen, den nur Odysseus spannen 
konnte und mit dem er die Freier tötete: da in der philologischen Welt 
alles mit allem zusammenhängen kann, werde ich also ausgerechnet mit 
der Odyssee anfangen. 
Auf die Frage, wer muss in der Odyssee am längsten warten, erschiene 
die für die Tagung als Symbolbild gewählte Frau, Penelope, die natür-
liche Kandidatin: zwanzig Jahre Wartezeit! War aber das Warten der 
Penelope auch ein heldenhaftes Warten? Ist sie überhaupt als Heldin bzw. 
Heroine anzusehen? Im weitesten Sinne von ›mythologischer Figur‹ lässt 
sich die Frage positiv beantworten: so hat sie sich unter anderem auch 
ihren Platz unter Ovids Heroides verdient; und ihre Figur konnte sich so 
emanzipieren, dass sie (und ihr Warten) eine eigene Rezeption genießt.2

Trotz ihres vorbildhaften Nicht-Aufgebens, das aus Penelope gewiss eine 
Heldin im übertragenen Sinn macht, dürfte sie jedoch wohl schwer als 
Heldin im homerischen Sinn des Wortes betrachtet werden: die home-

*	� Der Vortragsstil wurde weitgehend beibehalten.
1	� Vgl. Geiger 2012, 329.
2	� Denken wir nur an die Oper Pénélope von Fauré, wo sich mit Bezug auf ihr Warten 

der Anfang des ersten Aktes zitieren läßt: »Pénélope: C’était la chère voix d’un maître et 
d’un époux, / Et son commandement, bien que ferme, était doux... / Antinoüs: Que disait cette 
voix? Ce commandement tendre? / Pénélope: Ulysse me disait de l’attendre! / Eurymaque: 
L’attendre! / Il ne reviendra plus! / Pénélope: Je l’attends! Minerve le protège. / Et si Zeus 
tout-puissant le décide, / Ulysse, ce soir même, apparaîtra, splendide!«

Andreas Bagordo
Wie die Griechen (und ihre Helden) 

beim Warten die Zeit entdeckten

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


24 Andreas Bagordo

rischen Epen kennen etwa kein Femininum zu ἥρως »Held, Heros« und 
auch kein vergleichbares Epitheton: ἡρωίς kommt erst bei Pindar vor 
(Pyth. 11, 7) bezogen auf mythische Frauen, die sich in Theben ausge-
zeichnet haben: hierbei geht es jedoch um ganz spezielle Frauen, deren 
Rolle als Götter- bzw. Heldenmütter hervorgehoben wird – wie Semele, 
Mutter des Dionysos oder Alkmene, des Herakles; der Vater ist in bei-
den Fällen Zeus); für ἡρωίνη wird man auf die hellenistische Zeit warten 
müssen (mit Theokrit). Es gibt folglich in der homerischen Welt, streng 
genommen, lediglich männliche Helden, die ein wahrhaft heroisches 
Verhalten aufweisen: Voraussetzung hierfür ist eine Heldentat, z.B. in 
der Form einer sog. Aristie (so wird eine besondere kämpferische Leis-
tung bezeichnet, in der sich der einzelne Held hervortut, ganz im Sinne 
des exemplarischen Hom. Il. 6, 208 αἰὲν ἀριστεύειν καὶ ὑπείροχον ἔμμεναι 
ἄλλων),3 und dies ist offenbar eine ausschließlich männliche Angelegen-
heit. Zwei odysseische Passagen, welche dieser Ansicht zumindest be-
züglich Penelopes zu widersprechen scheinen, bedürfen einer Erklärung.

Hom. Od. 2, 114–123:
τῷ ὅτεῴ τε πατὴρ κέλεται καὶ ἁνδάνει αὐτῇ.
εἰ δ’ ἔτ’ ἀνιήσει γε πολὺν χρόνον υἷας Ἀχαιῶν,
τὰ φρονέους’ ἀνὰ ϑυμόν, ἅ οἱ περὶ δῶκεν Ἀϑήνη,
ἔργα τ’ ἐπίστασϑαι περικαλλέα καὶ φρένας ἐσϑλὰς
κέρδεά ϑ’, οἷ’ οὔ πώ τιν’ ἀκούομεν οὐδὲ παλαιῶν,
τάων αἳ πάρος ἦσαν ἐϋπλοκαμῖδες Ἀχαιαί,
Τυρώ τ’ Ἀλκμήνη τε ἐϋστέφανός τε Μυκήνη·
τάων οὔ τις ὁμοῖα νοήματα Πηνελοπείῃ
ᾔδη· ἀτὰρ μὲν τοῦτό γ’ ἐναίσιμον οὐκ ἐνόησε. –
τόφρα γὰρ οὖν βίοτόν τε τεὸν καὶ κτήματ’ ἔδονται,4

Mit den ἔργα περικαλλέα der Penelope sind keine Taten gemeint, ge-
schweige denn Heldentaten: es sind wunderschöne Produkte ihres Webens; 
hinzukommt – merkt der schmeichlerische aber auch verbitterte Frei-

3	� »Stets sich als Bester bewähren, und trefflicher sein als die anderen« (Übersetzungen 
von Ilias und Odyssee jeweils nach Voß 1793 und Voß 1781).

4	� »Sende die Mutter hinweg, und gebeut ihr, daß sie zum Manne / Nehme, wer ihr ge-
fällt, und wen der Vater ihr wählet. / Aber denkt sie noch lange zu höhnen die edlen 
Achaier, / Und sich der Gaben zu freun, die ihr Athene verliehn hat, / Wundervolle 
Gewande mit klugem Geiste zu wirken, / Und der erfindsamen List, die selbst in 
Jahren der Vorwelt / Keine von Griechenlands schönlockigen Töchtern gekannt hat, / 
Tyro nicht, noch Alkmene, und nicht die schöne Mykene; / (Keine von allen war der 
erfindsamen Penelopeia / Gleich an Verstand!) so soll ihr doch diese Erfindung nicht 
glücken!«

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


25Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten

er Antinoos – ihre listige Klugheit, die sie zum Verzögern einer neuen 
Eheschließung einsetzt. So erhält Penelope in der Odyssee fast ausschließ-
lich die Epitheta περίφρων (52 Mal) und ἐχέφρων (sieben Mal), welche 
beide die als weibliche Tugend durchaus geschätzte Keuschheit suggerie-
ren; ganz am Ende der Odyssee wird ihrer größten Eigenschaft eine letzte 
Hommage durch die Seele Agamemnons erwiesen:

Hom. Od. 24, 193–198:
ἦ ἄρα σὺν μεγάλῃ ἀρετῇ ἐκτήσω ἄκοιτιν·
ὡς ἀγαϑαὶ φρένες ἦσαν ἀμύμονι Πηνελοπείῃ,
κούρῃ Ἰκαρίου, ὡς εὖ μέμνητ’ Ὀδυσῆος,
ἀνδρὸς κουριδίου. τῶ οἱ κλέος οὔ ποτ’ ὀλεῖται
ἧς ἀρετῆς, τεύξουσι δ’ ἐπιχϑονίοισιν ἀοιδὴν
ἀϑάνατοι χαρίεσσαν ἐχέφρονι Πηνελοπείῃ5

Um von epischen Dichtern verewigt zu werden, reicht offenbar die keu-
sche Treue, die ihrerseits allerdings nicht zum (homerischen) Heldensein 
reichen dürfte. Diese Überlegung hat nur bedingt mit Begriffen wie Agen-
cy oder Handlungsmacht, somit Aktivität und Passivität, zu tun. Wenn 
etwa Achill in der Ilias sich aus dem Kampf zurückzieht, mag dies als 
momentane Passivität gelten, weist jedoch mit dem passiven Warten der 
Penelope keine Gemeinsamkeiten auf: Anders als sie, wäre Achill unter 
gewissen Umständen jederzeit bereit, den Kampf wiederaufzunehmen, 
wie auch der Fall sein wird. 
Zunächst einige Worte über die griechische Auffassung des Begriffs, der 
überhaupt die erforderlichen Rahmenbedingungen für das Warten bie-
tet: die Zeit. Die etwas paradoxe Formulierung, die ich für den Vortrags-
titel gewählt habe, stammt leider und zum Glück nicht von mir: leider, 
weil sie so schön klingt; zum Glück, weil sie so nicht ganz stimmt. Sie 
stammt von Hermann Fränkel, dessen Beitrag Die Zeitauffassung in der 
frühgriechischen Literatur, spätestens bis 2002 als maßgeblich galt, als sei-
ne Thesen von Theunissen im Aufsatz Griechische Zeitbegriffe vor Platon 
zum Teil revidiert wurden.6 Die Ergebnisse – hier z.T. im Wortlaut von 
Theunissen wiedergegeben, der auch Fränkels Auffassungen zu Warten 

5	� »Wahrlich dir ward ein Weib von großer Tugend beschieden! / Penelopeia! Wie treu 
die Edle dem Manne der Jugend, / Ihrem Odysseus, blieb! O nimmer verschwindet 
der Nachruhm / Ihrer Tugend; die Götter verewigen unter den Menschen / Durch den 
schönsten Gesang die keusche Penelopeia! / Welche treffliche Seele hat doch Ikarios’ 
Tochter.«

6	� Fränkel 21955 (erste Fassung: 1931); Theunissen 2002.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


26 Andreas Bagordo

und Zeit subsumiert – lassen sich so zusammenfassen: »Wenn auch nicht 
zutrifft, daß man beim Warten die Zeit entdeckt habe, so erschließt sich 
den Helden der Homerischen Epen im Warten auf den Abschluß eines 
Geschehens doch immerhin die mit χρόνος gemeinte Zeit, die sich von 
anderen Zeiten als eine lang sich hinziehende unterscheidet«;7 in der Tat 
müsse man – so weiter Theunissen – in Ilias und Odyssee immer warten, 
auf das Ende eines zehnjährigen Kriegs bzw. auf das Ende einer ebenso 
langen Irrfahrt: beide Epen seien durch das Warten sozusagen geprägt; 
die Zeiterfahrung, die somit zum Warten gemacht wird, reiche deutlich 
weiter als die Bedeutung des Wortes χρόνος und diese Warte-Zeit erhalte 
ihre »Erfahrungsqualität« aus der Zukunft; eine sich lang hinziehende 
Zeit projiziere sich zwar auch auf die Vergangenheit – die etwas offene 
Vergangenheit der besungenen Mythen –, aber χρόνος folge ihr in die-
se Richtung nicht; auch ἧμαρ (hom. für ἡμέρα ›Tag‹) beziehe sich i.d.R. 
nicht unmittelbar auf die Vergangenheit, vielmehr reflektiere der Tag 
bzw. der Tagesrhythmus, in dem die Narration organisiert ist, Gegenwart 
(soweit Theunissen).8

Etwas vereinfachend ließe sich ein Kontrast zwischen dem agierenden 
Achill der Ilias und dem wartenden Odysseus der Odyssee hervorheben: 
so die bereits auf Platon zurückgehende Polarisierung von Joachim Latacz 
(»Die Odyssee entsteht – das neue Ideal ist nun Odysseus: der Mann, der 
sich zu helfen weiß, besonders dadurch, dass er nicht mehr so spontan ist 
wie der ›schnellfüßige‹ Achilleus, sondern warten kann, Umwege geht, 
sich verkleidet, verstellt (wenn’s nottut, bis zur Selbstverleugnung), der 
Mann, der notfalls lügt, täuscht und betrügt, wenn es nur dazu dient, 
das Ziel zu treffen«);9 statt einer echten Polarisierung dürfte hierbei eher 
von einer psychologisierenden Trivialisierung die Rede sein. Odysseus 
ist nämlich bereits in der Ilias als trickreicher Taktiker konnotiert (die 
Epitheta πολύμητις und πολυμήχανος würden hierfür reichen) und Achill 
zeigt seinerseits gerade am Anfang der Ilias, dass er ebenfalls aus takti-
schen Gründen – wenn auch im Affekt – warten kann: Beleidigt weigert 
er sich weiter am Kampf teilzunehmen, beschränkt sich aber dabei, abzu-
warten, dass die Griechen ohne seine entscheidenden Beitrag scheitern; 
durch seinen Kampfboykott (statt der anfangs angedrohten Heimkehr) 

7	� Theunissen 2002, insbes. 7–8.
8	� Wie Theunissen weiter bemerkt, inkludiert eine Terminologie der frühgriechischen 

Zeit noch αἰών (Leben, Lebenszeit, bei Homer: die Kraft, die man zum Leben braucht ) und 
den erst nachhomerischen καιρός (der günstige Augenblick, der rechte Zeitpunkt).

9	� Latacz 2014 (erste Fassung: 1995), 341–342.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


27Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten

will er seinen Agamemnon zu Konzessionen zwingen; er zieht sich also 
nicht einfach und unversöhnlich zurück: er wartet auf Entschuldigung 
und Entschädigung.10 Da die ganze Ilias von dieser durch Achill ver-
ursachten Retardation ausgeht, ließe sich ohnehin behaupten, dass nie-
mand in beiden homerischen Epen ein stärker motiviertes und zugleich 
folgenreicheres Warten als Achill zu inszenieren weiß. Gewiss, sein War-
ten unterscheidet sich grundlegend von dem intelligenzgesteuerten War-
ten des Odysseus; um es in der Formulierung von Karl Reinhardt zu 
sagen:11 

Achill wartet, das läßt sich hören. Aber worauf? Hat er ein Ziel vor Augen? Folgt 
er einem Plan? Verlangt man, daß er hier dasselbe sagen soll wie 9.654? Er wolle 
warten, bis Lager und Schiffe aller übrigen Achäer verbrannt seien, von seinen 
eigenen Schiffen und Zelten werde er Hektor schon fernzuhalten wissen? Soll 
er sagen: ›Jetzt, mein Patroklos, ist es soweit, daß Hektor vor unseren Schiffen 
steht‹? Aber das würde ja heißen: ›So weit, daß ich selbst mich werde rüsten müs-
sen.‹ Das würde heißen: ›So weit, daß ich von meinem Groll werde lassen müs-
sen.‹ Was er wünscht, kann nur äußerste Not im allgemeinen und bitterste Reue 
der Achäer sein. Jedes bestimmtere Ziel führt ins Unmögliche. Die Geschichte 
als Geschichte ließ sich leicht und ohne Widerspruch erzählen: er wartete so lan-
ge, bis die Troer die Feuerbrände in die Schiffe warfen, wie es in der Tat nachher 
16.124ff. geschieht.12

Der Begriff abwesende Präsenz reflektiert den besonderen Status von 
Achill und Odysseus jeweils in Ilias und Odyssee am trefflichsten: der 
Held bleibt lange weg, nimmt lange nicht teil an der Haupthandlung 
und schafft somit eine unerträgliche Leere, was seine Zentralität noch 
mehr steigert: Achill (drei Viertel der Ilias passiv) und Odysseus (bis zum 
fünften Gesang der Odyssee nicht physisch präsent) sind noch mehr als 
wartende Helden: sie sind Helden, die – freiwillig oder unfreiwillig – auf 
sich warten lassen. Und wenn es in der Ilias andere aktive Helden sind, 
die auf Achill warten, ist das Warten auf Odysseus in der Odyssee eine 
eher familiäre Angelegenheit. Diese narrative Technik wird sich auch 

10	� So die treffende Formulierung von Grossardt 2012, 34.
11	� Reinhardt 1961, 261.
12	� Vgl. Hom. Il. 9, 654 »Doch wird, hoff’ ich, bei meinem Gezelt und dunkelen Schiffe / 

Hektor, wie eifrig er ist, sich wohl enthalten des Kampfes«, 16, 124–129 »Also lodert’ 
am Steuer die Flamm’ auf. Aber Achilleus / Schlug sich die Hüften vor Schmerz, und 
sprach zum Freunde Patrokleus: / Hebe dich, edeler Held Patrokleus, reisiger Kämp-
fer! / Denn ich seh’ in den Schiffen des feindlichen Feuers Gewalt nun! / Eh’ sie die 
Schiff’ einnehmen, und kein Entfliehn noch vergönnt wird! / Hüll’ in die Waffen dich 
schnell; und ich selbst versammle die Völker!«).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


28 Andreas Bagordo

in vielen Tragödien als ertragreich erweisen und grundsätzlich drei For-
men einnehmen: das Warten auf den Heimkehrer bzw. Kriegsveteran 
(Aischylos’ Perser und Agamemnon, Sophokles’ Trachinierinnen), auf den 
Verfolger (Aischylos’ Hiketiden, Euripides’ Herakliden) oder auf den Ret-
ter (Euripides’ Andromache und Herakles, Sophokles’ Elektra).13

Der Wortschatz des Wartens in den homerischen Epen besteht, soweit ich 
erkennen konnte, aus einer Handvoll von Verben: wohl nicht mehr als 
elf Formen,14 die allerdings in acht Fällen grundsätzlich auf zwei Stäm-
me zu reduzieren sind: μεν- und δεχ-. Explizit gegen das sechste philo-
logische Gebot von Ritschl und Lehrs (»Du sollst nicht Sanskritwurzeln 
klauben und mein Manna verschmähen«), scheint mir angebracht, die 
kurze semantische Recherche über das Warten in den homerischen Epen 
ausgerechnet mit diesen indoeuropäischen Wurzeln zu eröffnen, da in 
den Materialien auch aus anderen Sprachen (im IEW von Pokorny) die 
Mannigfaltigkeit des umfassenden Begriffs Wartens deutlich zum Vor-
schein kommt, welche von bleiben bis stillstehen, von zögern bis ausharren 
reichen kann:

men- (IEW): »›bleiben, (sinnend) stillstehen‹ (= men- ›denken‹?): Ai. man- ›zö-
gern, stillstehen‹, av. a . man- ›bleiben, warten‹, av. fra-man- ›ausharren‹; arm. 
mnam ›bleibe, erwarte‹ (*mēnā-); gr. μένω, μίμνω (μεμένηκα) ›bleibe‹, μονή f. ›das 
Bleiben‹, μόνιμος ›ausharrend‹, μέμνων ›Esel‹ (›ausdauernd‹); lat. maneō, -ēre 
›bleiben‹, Denomin. mantāre ›saepe manēre‹; air. ainmne, cymr. amynedd, mcymr. 
anmynedd ›Geduld‹; toch. A B mäsk- ›sein‹; hitt. mi-im-ma-i ›verweigern‹«; vgl. 
LSJ s.v. μένω (stay, wait; await an attack without blenching; wait for), s.v. μιμνάζω 
(wait, stay), s.v. μίμνω (await, esp. an enemy’s attack; of time), s.v. ἀναμένω (wait 
for, await), s.v. ἐπιμένω (wait), s.v. ὑπομένω (await his attack, bide the onset; wait 
to do).

deḱ- (IEW): »›nehmen, aufnehmen‹, daher ›begrüßen, Ehre erweisen‹. Aus der 
Bed. ›annehmen, gern aufnehmen‹ fließt die Bed. ›gut passend, geeignet, sich 
schicken, ziemen, es jemandem recht machen; als unannehmbar darstellen, et-
was einem gut scheinend machen, lehren, lernen‹: gr. (ion. äol. kret.) δέκομαι 
›nehme an‹, att. δέχομαι, athemat. hom. 3. Pl. δέχαται, προσ-δοκάω ›erwarte‹«; 
vgl. LSJ s.v. δέχομαι (receive as an enemy, await the attack of; of a hunter waiting 
for game; expect, wait), s.v. προσδέχομαι (await, expect, wait).

13	� Vgl. Stanchi 2007.
14	� Einschließlich von Verben, die nur sekundär mit dem Warten assoziiert werden kön-

nen, wie ἐρύομαι (LSJ. s.v.: lie in wait for), λοχάω (LSJ s.v.: lie in wait for, waylay, lie 
in wait, ambush) und φυλάσσω (LSJ s.v.: watch for, lie in wait or ambush for).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


29Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten

Beginnen wir unsere Recherche mit der Ilias.

Hom. Il. 5, 522–527:
ἀλλ’ ἔμενον νεφέλῃσιν ἐοικότες, ἅς τε Κρονίων 
νηνεμίης ἔστησεν ἐπ’ ἀκροπόλοισιν ὄρεσσιν 
ἀτρέμας, ὄφρ’ εὕδῃσι μένος βορέαο καὶ ἄλλων 
ζαχρειῶν ἀνέμων, οἵ τε νέφεα σκιόεντα 
πνοιῇσιν λιγυρῇσι διασκιδνᾶσιν ἀέντες·
ὣς Δαναοὶ Τρῶας μένον ἔμπεδον οὐδ› ἐφέβοντο.15

Hom. Il. 4, 246–248:
ὣς ὑμεῖς ἔστητε τεϑηπότες οὐδὲ μάχεσϑε.
ἦ μένετε Τρῶας σχεδὸν ἐλϑέμεν, ἔνϑα τε νῆες
εἰρύατ εὔπρυμνοι πολιῆς ἐπὶ ϑινὶ ϑαλάσσης,16

An beiden Stellen warten die Griechen ohne Bewegung auf den Angriff 
der Troianer: Es ist insofern ein heldenhaftes Warten, als es von einer 
taktisch-strategischen Logik diktiert wird.

Hom. Il. 2, 391–393:
ὃν δέ κ’ ἐγὼν ἀπάνευϑε μάχης ἐϑέλοντα νοήσω
μιμνάζειν παρὰ νηυσὶ κορωνίσιν, οὔ οἱ ἔπειτα
ἄρκιον ἐσσεῖται φυγέειν κύνας ἠδ’ οἰωνούς17

Hier ist das Warten eher negativ konnotiert: Es handelt sich allerdings 
um das nur imaginierte Zurückbleiben potenzieller Feiglinge und Deser-
teure, die der Oberbefehlshaber Agamemnon in seiner Brandrede bei 
Gelegenheit entsprechend behandeln würde; es bleibt somit bei einer 
drohenden Warnung. Demnach haben wir hier weniger mit einem klu-
gen, taktisch motivierten Warten zu tun denn mit einem nur virtuell exis
tierenden, ziemlich unheroischen Zögern von Kriegsunwilligen.

15	� »Sondern sie harreten fest, dem Gewölk gleich, welches Kronion / Stellt’ in ruhiger 
Luft auf hochgescheitelten Bergen, / Unbewegt, weil schlummert des Boreas Wut, 
und der andern / Vollandrängenden Winde, die bald die schattigen Wolken / Mit 
lautbrausendem Hauche zerstreut auseinander dahinwehn: / Also standen dem Feind 
die Danaer ruhig und furchtlos.«

16	� »Also steht ihr jetzo betäubt, und starrt vor der Feldschlacht! / Säumt ihr, bis erst die 
Troer herannahn, wo wir die Schiffe / Stellten mit prangendem Steuer, am Strand der 
grauen Gewässer.«

17	� »Aber wofern mir einer, der Schlacht mit Fleiß sich enthaltend, / Bei den geschnä-
belten Schiffen zurückbleibt; wahrlich umsonst wird / Dieser umher dann schaun, zu 
entfliehn den Hunden und Vögeln!«

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


30 Andreas Bagordo

Hom. Il. 10, 548–550:
αἰεὶ μὲν Τρώεσς’ ἐπιμίσγομαι οὐδέ τι φημὶ
μιμνάζειν παρὰ νηυσί, γέρων περ ἐὼν πολεμιστής·
ἀλλ’ οὔ πω τοίους ἵππους ἴδον οὐδ› ἐνόησα.18

Diese Passage, in der der alte Nestor auf seine immer noch verfügbare 
Kampfbereitschaft hinweist, bestätigt die unheroische Valenz des War-
tens auf den Schiffen, von dem er sich natürlich trotz hohen Alters fern-
hält. So wartet z.B. auch Aias auf dem Schiff und versucht mit dem Speer 
die angreifenden Troianer fernzuhalten, bis der Angriff nachlässt (Hom. 
Il. 15, 727–31).

Hom. Il. 5, 93–94:
ὣς ὑπὸ Τυδεΐδῃ πυκιναὶ κλονέοντο φάλαγγες
Τρώων, οὐδ' ἄρα μιν μίμνον πολέες περ ἐόντες.19

Auch den Feinden wird die nunmehr als heldenhaft geltende Tugend 
des Nicht-Wartens zuerkannt: so lässt das troianische Heer nicht auf sich 
warten und zaudert auch vor Diomedes nicht in der diesem gewidmeten 
Aristie.

Hom. Il. 6, 340–341:
ἀλλ’ ἄγε νῦν ἐπίμεινον, ἀρήια τεύχεα δύω·
ἢ ἴϑ’, ἐγὼ δὲ μέτειμι· κιχήσεσϑαι δέ σ’ ὀίω.20

Der troianische Held schlechthin, Hektor, wird von Alexandros (Paris) 
gebeten, auf ihn zu warten: Er habe sich nämlich doch noch für die Teil-
nahme am Krieg entschlossen – genauer erklärt er, dass er sich aus Gram 
zurückgezogen habe – und müsse sich nun ausrüsten. Im Narrativ ist 
das Warten selbst unheroisch, dient aber dazu deutlichzumachen, dass 
der Held für das Kampfgeschehen notwendig ist, und unterstreicht somit 
Hektors kriegerisches Heldentum. Es ist nämlich zum einen damit zu 
rechnen, dass ihn sein erneuerter Kampfeseifer sehr eilig bewaffnen lasse; 
andererseits ist auch sein bereits gepanzertes Gegenüber ebenso kampf-

18	� »Stets zwar schalt’ ich im troischen Heer, und zaudere, mein’ ich, / Niemals gern bei 
den Schiffen, wiewohl ein grauender Krieger; / Doch nie hab’ ich Rosse wie die ge-
sehn noch bemerket!«

19	� »Also vor Tydeus Sohn enttaumelten dichte Geschwader / Troisches Volks, und harre-
ten nicht, wie viel sie auch waren«

20	� »Aber verzeuch, bis ich jetzo in Kriegesgerät mich gehüllet; / Oder geh, so folg’ ich, 
und hoffe dich bald zu erreichen.«

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


31Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten

bereit und angriffslustig; daher die anschließende Bemerkung: Hektor 
solle vielleicht lieber sofort und allein in den Krieg ziehen, bald werde 
er ihn auch erreichen. Der zweifache Vorteil des heroischen Nicht-War-
tens gleicht hierbei einer Optimierung der Kampfzeit: der eine rüstet sich 
vermutlich noch schneller aus, um den Anschluss an den anderen nicht 
zu verpassen; der andere muss seinerseits keine Zeit beim tatenlosen Zu-
schauen der Ausrüstung eines anderen Helden verschwenden, und kann 
solange schon los zum Einsatz. In der Tat wird Hektor, der zunächst 
auf die von Alexandros anvisierte Alternative wortlos reagiert hatte (das 
Schweigen der Helden wäre aber ein anderes Thema), doch von Helena, 
die sich währenddessen in das Gespräch der beiden Helden eingemischt 
hatte, zu einer Stellungnahme bewegt, begleitet durch die freundlich ge-
meinte Aufforderung, sich hinzusetzen – aber der Held kann nicht war-
ten:

Hom. Il. 6, 360–364:
»μή με κάϑιζ’, Ἑλένη, φιλέουσά περ· οὐδέ με πείσεις·
ἤδη γάρ μοι ϑυμὸς ἐπέσσυται, ὄφρ’ ἐπαμύνω
Τρώεσσ’, οἳ μέγ’ ἐμεῖο ποϑὴν ἀπεόντος ἔχουσιν.
ἀλλὰ σύ γ’ ὄρνυϑι τοῦτον, ἐπειγέσϑω δὲ καὶ αὐτός,
ὥς κεν ἔμ’ ἔντοσϑεν πόλιος καταμάρψῃ ἐόντα.21

Von Hektor selbst haben wir die wohl bedeutendste Warteszene der Ilias: 
Er steht vor der Mauer und wartet auf den entscheidenden Zweikampf 
mit Achill; dabei hält er ein langes Gespräch mit sich selbst, in dem er be-
reut, verblendet wie er war, verführt von der Hoffnung des nahen Siegs, 
und zwar gegen seinen Willen, nicht in die Stadt zurückgekehrt zu sein, 
wollte er schließlich nichts anderes denn als tapferer Retter seiner Stadt 
in Erscheinung treten; er muss jetzt erkennen, dass dies ihm nicht gelun-
gen sei, weil er sich vom Abweichler Polydamas fehlleiten ließ:22

Hom. Il. 22, 90–140:
ὣς τώ γε κλαίοντε προσαυδήτην φίλον υἱόν,
πολλὰ λισσομένω· οὐ δ’ Ἕκτορι ϑυμὸν ἔπειϑον,
ἀλλ’ ὅ γε μίμν’ Ἀχιλῆα πελώριον ἆσσον ἰόντα.

21	� »Heiße mich, Helena, nicht so freundlich sitzen; ich darf nicht / Denn schon dringt 
mir das Herz mit Heftigkeit, daß ich den Troern / Helfe, die sehnsuchtsvoll nach mir 
Abwesenden umschaun. / Aber du muntere diesen nur auf, auch treib’ er sich selber; 
/ Daß er noch in den Mauren der Stadt mich wieder erreiche«.

22	� Vgl. Schmitt 2008, 394.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


32 Andreas Bagordo

ὡς δὲ δράκων ἐπὶ χειῇ ὀρέστερος ἄνδρα μένῃσιν
βεβρωκὼς κακὰ φάρμακ’, ἔδυ δέ τέ μιν χόλος αἰνός,
σμερδαλέον δὲ δέδορκεν ἑλισσόμενος περὶ χειῇ·
ὣς Ἕκτωρ ἄσβεστον ἔχων μένος οὐχ ὑπεχώρει,
πύργῳ ἔπι προύχοντι φαεινὴν ἀσπίδ’ ἐρείσας.
ὀχϑήσας δ’ ἄρα εἶπε πρὸς ὃν μεγαλήτορα ϑυμόν·
[…]
ὣς ὥρμαινε μένων· ὃ δέ οἱ σχεδὸν ἦλϑεν Ἀχιλλεὺς
ἶσος Ἐνυαλίῳ κορυϑάικι πτολεμιστῇ,
σείων Πηλιάδα μελίην κατὰ δεξιὸν ὦμον
δεινήν· ἀμφὶ δὲ χαλκὸς ἐλάμπετο εἴκελος αὐγῇ
ἢ πυρὸς αἰϑομένου ἢ ἠελίου ἀνιόντος.
Ἕκτορα δ’, ὡς ἐνόησεν, ἕλε τρόμος· οὐδ’ ἄρ’ ἔτ’ ἔτλη
αὖϑι μένειν, ὀπίσω δὲ πύλας λίπε, βῆ δὲ φοβηϑείς·
Πηλεΐδης δ’ ἐπόρουσε ποσὶ κραιπνοῖσι πεποιϑώς.
ἠύτε κίρκος ὄρεσφιν, ἐλαφρότατος πετεηνῶν,
ῥηιδίως οἴμησε μετὰ τρήρωνα πέλειαν23

An anderen Stellen geht es nicht um das Bestehen, sondern wieder um das 
Warten: der Troianer Akamas wartet nicht auf den Sturm des Thebaners 
Peneleos, während der Troianer Euphorbos nicht imstande ist, selbst auf 
den nunmehr unbewaffneten und verletzten Patroklos für einen Zwei-
kampf zu warten (kurz daraufhin wird es keinen geringeren als Hektor 
brauchen, um ihn zu töten). In beiden Fällen hätte jegliches Warten die 
schwächeren Helden das Leben gekostet und daher nicht heroisch sein 
können.

Hom. Il. 14, 487–489:
Πηνέλεῳ δὲ μάλιστα δαΐφρονι ϑυμὸν ὄρινεν.

23	� »Also weineten beide, den lieben Sohn anflehend, / Laut mit Geschrei; doch nicht war 
Hektors Geist zu bewegen; / Nein er erharrt’ Achilleus, des Ungeheuren, Herannahn. 
/ So wie ein Drach’ im Gebirge den Mann erharrt an der Felskluft, / Satt des giftigen 
Krauts, und erfüllt von heftigem Zorne; / Gräßlich schaut er umher, in Ringel gedreht 
um die Felskluft: / So unbändiges Mutes verweilt’ auch Hektor, und wich nicht, / 
Lehnend den hellen Schild an des Turms vorragende Mauer; / Tief aufseufzt’ er und 
sprach zu seiner erhabenen Seele: / [...] / Also dacht’ er, und blieb. Doch näher kam 
ihm Achilleus, / Ares gleich an Gestalt, dem helmerschütternden Streiter, / Pelions 
ragende Esch’ auf der rechten Schulter bewegend, / Fürchterlich; aber das Erz um-
leuchtet’ ihn, ähnlich dem Schimmer / Lodernder Feuersbrunst, und der hellaufge-
henden Sonne. / Hektor, sobald er ihn sah, erzitterte; nicht auch vermocht’ er / Dort 
zu bestehn, und er wandte vorn Tore sich, ängstlich entziehend. / Hinter ihm flog der 
Peleide, den hurtigen Füßen vertrauend. / So wie ein Falk des Gebirgs, der geschwin-
deste aller Gevögel, / Leicht mit gewaltigem Schwung nachstürmt der schüchternen 
Taube«.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


33Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten

ὡρμήϑη δ’ Ἀκάμαντος· ὃ δ’ οὐχ ὑπέμεινεν ἐρωὴν
Πηνελέωο ἄνακτος. ὃ δ’ οὔτασεν Ἰλιονῆα24

Hom. Il. 16, 812–815:
ὅς τοι πρῶτος ἐφῆκε βέλος, Πατρόκλεες ἱππεῦ,
οὐ δ’ ἐδάμασσ’. ὃ μὲν αὖτις ἀνέδραμε, μῖκτο δ’ ὁμίλῳ
ἐκ χροὸς ἁρπάξας δόρυ μείλινον· οὐδ’ ὑπέμεινεν
Πάτροκλον γυμνόν περ ἐόντ’ ἐν δηιοτῆτι25

Das Warten in der Ilias deckt also, wie zu erwarten, alle Möglichkeiten 
eines kriegerischen Wartens: der Held wartet aber nur, wenn dies stra-
tegisch oder taktisch sinnvoll sei; er wartet nicht umsonst, sondern stets 
räsoniert und motiviert, und selbst der berühmte Zorn des Achill ist in 
der Tat nichts anderes als eine durchdachte und schließlich erfolgreiche 
Strategie, die sein individuelles Helden-Sein mit dem kollektiven Inte-
resse des griechischen Unternehmens zu vereinbaren versucht. Wenn 
aber diese Motivationen fehlen, muss und darf der Held keinen Augen-
blick tatenlos warten, er muss eifrig zum Kampf eilen. Das Warten oder 
Nicht-Warten – das Spannungsfeld von Aktivität und Passivität – scheint 
dabei weniger ein Zwang denn das Ergebnis einer freien Willensent-
scheidung zu sein.
Worauf wartet man in der Odyssee?

Hom. Od. 1, 421–423:
οἱ δ’ εἰς ὀρχηστύν τε καὶ ἱμερόεσσαν ἀοιδὴν
τρεψάμενοι τέρποντο, μένον δ’ ἐπὶ ἕσπερον ἐλϑεῖν.
τοῖσι δὲ τερπομένοισι μέλας ἐπὶ ἕσπερος ἦλϑε·26

Hier feiern Penelopes Freier auf Ithaka ausgelassen in Odysseus’ Haus 
mit Tanz und Gesang (Phemios, die erste überlieferte Aoidos-Figur, 
sang gerade vom Fall Troias) und warten bis der Abend kommt, und der 
kommt: der formelhafte Halbvers μένον δ’ ἐπὶ ἕσπερον ἐλϑεῖν (so auch in 
Od. 4, 786 und 18, 305) steht hier konventionell für den Tagesrhythmus, 

24	� »Aber Peneleos schwoll sein mutiges Herz vor Betrübnis. / Wild auf Akamas sprang 
er; doch nicht zu bestehen vermochte / Jener des Königes Sturm«.

25	� »Schnell aus der Wund’ entraffend den eschenen Speer, und bestand nicht / Vor Pa-
troklos, entblößt wie er war, im Kampf der Entscheidung. / Jener, vom Schlag des 
Gottes gebändiget, und von der Lanze, / Rasch in der Freunde Gedräng’ entzog er 
sich, meidend das Schicksal.«

26	� »Und sie wandten sich wieder zum Tanz und frohen Gesange, / Und belustigten sich, 
bis ihnen der Abend herabsank. /Als den Lustigen nun der dunkle Abend herabsank«.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


34 Andreas Bagordo

der die homerische Erzählung skandiert, und wo jeder Tag – gemeint 
als Zeit für die Handlung –, auf sich warten lässt, (in der Nacht passiert 
schließlich kaum etwas). Dieser Gebrauch ist nicht auf die Odyssee be-
schränkt, sondern es gehört zum epischen Repertoire, wie etwa in Hom. 
Il. 9, 660–2 (αἳ δ’ ἐπιπειϑόμεναι στόρεσαν λέχος, ὡς ἐκέλευσεν, / κώεά τε 
ῥῆγός τε λίνοιό τε λεπτὸν ἄωτον· / ἔνϑ’ ὁ γέρων κατέλεκτο καὶ Ἠόα δῖαν 
ἔμιμνεν):27 Wie Penelopes Freier auf den Abend gewartet hatten, d.h. sie 
haben bis zum Sonnenuntergang gefeiert, so erwartet der alte Phoinix 
den Morgen, was nichts Weiteres bedeutet als er schlief ein nachts. Noch 
aus der Odyssee:

Hom. Od. 19, 340–342:
κείω δ’ ὡς τὸ πάρος περ ἀΰπνους νύκτας ἴαυον.
πολλὰς γὰρ δὴ νύκτας ἀεικελίῳ ἐνὶ κοίτῃ
ἄεσα καί τ’ ἀνέμεινα ἐΰϑρονον Ἠῶ δῖαν28

Der noch unerkannte Odysseus erzählt Penelope, wie er schlaflose Näch-
te auf einem ärmlichen Lager auf den Sonnenaufgang gewartet habe, als 
Rechtfertigung für seine Ablehnung einer komfortableren Unterkunft.
Odysseus befindet sich bei den Phäaken:

Hom. Od. 11, 350–376:
ξεῖνος δὲ τλήτω, μάλα περ νόστοιο χατίζων,
ἔμπης οὖν ἐπιμεῖναι ἐς αὔριον, εἰς ὅ κε πᾶσαν
δωτίνην τελέσω. πομπὴ δ’ ἄνδρεσσι μελήσει
πᾶσι, μάλιστα δ’ ἐμοί· τοῦ γὰρ κράτος ἔστ’ ἐνὶ δήμῳ.«
τὸν δ’ ἀπαμειβόμενος προσέφη πολύμητις Ὀδυσσεύς·
»Ἀλκίνοε κρεῖον, πάντων ἀριδείκετε λαῶν,
εἴ με καὶ εἰς ἐνιαυτὸν ἀνώγοιτ’ αὐτόϑι μίμνειν
[...]
νὺξ δ’ ἥδε μάλα μακρή, ἀϑέσφατος, οὐδέ πω ὥρη
εὕδειν ἐν μεγάρῳ· σὺ δέ μοι λέγε ϑέσκελα ἔργα.
καί κεν ἐς ἠῶ δῖαν ἀνασχοίμην, ὅτε μοι σὺ
τλαίης ἐν μεγάρῳ τὰ σὰ κήδεα μυϑήσασϑαι.«29

27	� »Ihm gehorchten die Mägd’, und breiteten emsig das Lager, / Wollige Vlies’, und die 
Deck’, und der Leinwand zarteste Blume. / Dort nun ruhte der Greis, die heilige Früh’ 
erwartend«.

28	� »Laß mich denn diese Nacht so ruhn, wie ich es gewohnt hin: / Viele schlaflose Nächte 
hab’ ich auf elendem Lager / Hingebracht, und sehnlich den schönen Morgen erwar-
tet«.

29	� »Aber der Fremdling wolle, wie sehr er zur Heimat verlanget, / Noch bis morgen bei 
uns verweilen, bis ich das ganze / Ehrengeschenk ihm bereitet. Die Fahrt liegt allen 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


35Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten

Alkinoos will unbedingt, dass er sich nicht verabschiedet, bevor er die 
Gastgeschenke angenommen hat, die gerade von ihm persönlich gesam-
melt werden; so soll Odysseus für seinen Aufbruch bis zum nächsten 
Morgen warten, konkreter: er soll warten, bis sein Gastgeber dies erledigt 
habe. Alkinoos verzögert somit die Weiterreise seines Gastes, obwohl 
es ihm klar ist, wie sehr sich dieser nach der Heimkehr (nostos) sehne. 
Alkinoos nimmt somit auf den Vorschlag seiner Frau Arete Bezug, die 
kurz zuvor davon abgeraten hatte, den Gast in Eile und v. a. ohne Ge-
schenke zu entlassen (τῶ μὴ ἐπειγόμενοι ἀποπέμπετε μηδὲ τὰ δῶρα / οὕτω 
χρηΐζοντι κολούετε; 339–340).30 Die Wartezeit beträgt nicht einmal einen 
Tag: Am Hof der Phäaken ist es bereits Abend, fast Nacht, als Alkinoos 
Odysseus herzlich bittet die eines epischen Sängers würdige Erzählung 
seiner leidvollen Erfahrungen fortzusetzen. Im Wortwechsel geht es so-
nach um nur wenige Stunden, die allerdings ausreichen, um von Warten 
und gar Verzögerung einer jahrelangen Reise zu sprechen. Odysseus 
wird in der Tat am Abend des nächsten Tages abreisen.
Eine ähnliche Situation erfährt sein Sohn Telemachos, der Gast bei 
Menelaos in Sparta ist und von diesem gebeten wird, noch elf bis zwölf 
Tage in seinem Palast für die Abreise zu warten, nicht ohne die Gastge-
schenke mitzunehmen:

Hom. Od. 4, 587–589:
ἀλλ’ ἄγε νῦν ἐπίμεινον ἐνὶ μεγάροισιν ἐμοῖσιν,
ὄφρα κεν ἑνδεκάτη τε δυωδεκάτη τε γένηται·
καὶ τότε σ’ εὖ πέμψω, δώσω δέ τοι ἀγλαὰ δῶρα31

Auch der Kyklop Polyphem hätte auf jemand anders gewartet bzw. je-
mand anders (als Odysseus) erwartet, der nach seiner Irrfahrt zu ihm 
kommt:

am Herzen, / Aber vor allen mir; denn mein ist die Herrschaft des Volkes. / Ihm 
antwortete drauf der erfindungsreiche Odysseus: / Weitgepriesener Held, Alkinoos, 
mächtigster König! / Zwänget ihr mich allhier auch ein ganzes Jahr zu verweilen, / [...] 
/ Diese Nächte sind lang, sehr lang! und noch ist die Stunde / Schlafen zu gehn nicht 
da. Erzähle mir Wundergeschichten. / Selbst bis zur heiligen Frühe vermöcht’ ich zu 
hören, so lange / Du in diesem Gemache mir deine Leiden erzähltest!«

30	� »Darum sendet ihn nicht so eilend, und spart die Geschenke / Bei dem darbenden 
Manne nicht allzukärglich«.

31	� »Aber ich bitte dich, Lieber, verweil in meinem Palaste, / Bis der elfte der Tage vorbei 
ist, oder der zwölfte. / ›Alsdann send’ ich dich heim, und schenke dir köstliche Ga-
ben«.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


36 Andreas Bagordo

Hom. Od. 9, 511–517:
ὅς μοι ἔφη τάδε πάντα τελευτήσεσϑαι ὀπίσσω,
χειρῶν ἐξ Ὀδυσῆος ἁμαρτήσεσϑαι ὀπωπῆς.
ἀλλ’ αἰεί τινα φῶτα μέγαν καὶ καλὸν ἐδέγμην
ἐνϑάδ’ ἐλεύσεσϑαι, μεγάλην ἐπιειμένον ἀλκήν·
νῦν δέ μ’ ἐὼν ὀλίγος τε καὶ οὐτιδανὸς καὶ ἄκικυς
ὀφϑαλμοῦ ἀλάωσεν, ἐπεί μ› ἐδαμάσσατο οἴνῳ.
ἀλλ’ ἄγε δεῦρ’, Ὀδυσεῦ32

Das Warten der Odyssee ist somit, themenbedingt und erwartungsgemäß, 
ein ständiges, starkes Durchhaltevermögen erfordernde Auseinander-
setzung, mit abenteuerlichen, aber auch insignifikant kurzweiligen Ver-
zögerungen einer Reise, die unterschiedlich lang ausfallen können und 
archetypisch für alle Odysseen der Welt geworden ist. Auch Odysseus’ 
Warten konfiguriert sich somit – kaum unterschiedlich als beim iliadi-
schen zum Kampf eilenden Krieger – als die Unfähigkeit, nicht länger 
warten zu können – er muss zurück in die Heimat –, was wiederum sein 
gelegentliches, von den Umständen, aber nicht von ihm selbst verursach-
tes Warten heldenhafte Konturen gewinnt: Odysseus hält die Vielzahl an 
aufgezwungenen Warte-Situationen aus, auf seinem Plan beharrend, so 
schnell wie möglich zurück in die Heimat zu kommen.

32	� »Der weissagte mir alles, was jetzt nach Jahren erfüllt wird: / Durch Odysseus’ Hände 
würd’ ich mein Auge verlieren. / Doch erwartet’ ich immer, ein großer und stattlicher 
Riese / Würde mich hier besuchen, mit großer Stärke gerüstet! / Und nun kommt 
so ein Ding, so ein elender Wicht, so ein Weichling, / Und verbrennt mir das Auge, 
nachdem er mit Wein mich berauschet! / Komm doch her, Odysseus!«

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


37Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Homer: Odyssee, in der Übertr. von Johann H. Voß, Hamburg 1781 (= 
Mannheim 2012).

Homer: Ilias, in der Übertr. von Johann H. Voß, Hamburg 1793 (= Mann-
heim 2012).

Sekundärliteratur

Fränkel, Hermann: Die Zeitauffassung in der frühgriechischen Literatur, 
in: Wege und Formen frühgriechischen Denkens, München 21955, 
1–22 (erste Fassung in: Beihefte zur Zeitschrift für Ästhetik 25, 1931, 
97–118).

Geiger, Friedrich: Zur Geschichte der musikalischen Zukunft, in: Archiv 
für Musikwissenschaft 69, 2012, 329–335.

Grossardt, Peter: Die Erzählung von Meleagros. Zur literarischen Ent-
wicklung der kalydonischen Kultlegende, Leiden/Boston/Köln 2012.

Latacz, Joachim: Achilleus. Wandlungen eines europäischen Heldenbil-
des, Stuttgart/Leipzig 1995 (Lectio Teubneriana, Bd. 3) = Homers Ilias. 
Studien zu Dichter, Werk und Rezeption. Kleine Schriften II, Berlin/
Boston 2014, 267–343.

Reinhardt, Karl: Die Ilias und ihr Dichter, Göttingen 1961.
Schmitt, Arbogast: Die Moderne und Platon. Zwei Grundformen europä-

ischer Rationalität, Stuttgart 2008.
Stanchi, Nicola: La presenza assente. L’attesa del personaggio fuori scena 

nella tragedia greca, Mailand 2007.
Theunissen, Michael: Griechische Zeitbegriffe vor Platon, in: Archiv für 

Begriffsgeschichte 44, 2002, 7–23.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BERNHARD ZIMMERMANN

Episches und tragisches Warten

I. Formen des Wartens in der Odyssee

Homers Odyssee ist ein Werk, das durch eine Vielzahl von Situationen 
des Wartens durchzogen und geprägt ist.1 Die Götter, die Mitleid mit 
dem bei Kalypso lebenden und nun schon im zwanzigsten Jahr von der 
Heimat getrennten Odysseus haben (Odyssee 1, 19), warten den günstigen 
Zeitpunkt ab, um Odysseus zu erlösen. Als Poseidon, der Odysseus we-
gen der Blendung seines Sohnes Polyphem grollt, im fernen Äthiopien 
weilt, um die ihm gebührenden Opfer zu empfangen (1, 22–25), tref-
fen sich die anderen olympischen Götter und beschließen auf Drängen 
Athenas, der Schutzgöttin des Helden, Odysseus endlich nach Hause 
nach Ithaka ziehen zu lassen (1, 26–35). 
Das Leben von Odysseus’ Familie auf Ithaka ist durch banges, verzwei-
feltes Warten gekennzeichnet. Penelope sehnt sich nach ihrem Mann und 
hält sich die Freier mit einer List vom Leibe. Erst wolle sie das Grabtuch 
für Laërtes, Odysseus’ Vater, zu Ende weben. Tagsüber sitzt sie am Web-
stuhl und trennt nachts das Gewobene wieder auf, wie Antinoos auf der 
Ratsversammlung der Bürger entrüstet berichtet (2, 85–128). Telemach, 
Odysseus’ Sohn, stürzt das Warten auf den Vater in große Unsicherheit. 
Zwar sagten alle – so Telemach zu Athena, die ihn in der Gestalt des 
Mentes ›aufrütteln‹ und zum Erwachsenen machen will (1, 89) –, er sei der 
Sohn des großen Helden und Trojakämpfers; doch er kenne den Vater 
nicht einmal (1, 214–220), der spurlos verschwunden sei, und ihn schutz- 
und hilflos den Freiern ausliefere, die sein Vermögen verzehrten. Lieber 
sei es ihm, wenn der Vater vor Troja ums Leben gekommen sei; dann 
müsse er nicht sein Leben in nutzlosem Warten verbringen (1, 231–251). 
Doch nicht nur die nächsten Familienangehörigen, Penelope, Telemach 
und Odysseus’ alter Vater Laërtes (24, 204–347), warten auf den abwe-
senden Herrscher, sondern alle, die treu zu ihm stehen: der Schweine-
hirte Eumaios, die Amme Eurykleia und selbst sein alter Hund Argos 
(17, 290–327). Obwohl Odysseus nicht anwesend ist, ist er trotzdem stän-

1	� Zur narrativen Technik der Odyssee vgl. durchgehend de Jong 2001 und Grethlein 2017.

Bernhard ZimmermannEpisches und tragisches Warten

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


40 Bernhard Zimmermann

dig präsent, und das sogar auf dem Olymp bei den Göttern. Durch seine 
Abwesenheit bestimmt er die Gedanken und Handlungen der anderen. 
In ihren Geschichten und ihren Äußerungen über den Abwesenden ent-
steht ein Bild von ihm aus unterschiedlichen Perspektiven, bis er im fünf-
ten Buch selbst eingeführt wird.
Den von vielen erwarteten Odysseus selbst zermürbt das Ausharren auf 
der Insel Ogygia bei der Nymphe Kalypso. In tiefer Depression gefangen 
sitzt er tagein, tagaus am Ufer, starrt auf das Meer und verzehrt sich in 
Sehnsucht nach der Heimat (5, 81–84). Nachdem Kalypso den Befehl 
des Göttervaters, Odysseus ziehen zu lassen, durch Hermes vernommen 
hat, begibt sie sich zum Strand, um Odysseus die Botschaft zu überbrin-
gen (5, 149–158).2 

Ihn aber fand sie; er saß an der Küste. Sein Auge ward niemals
Trocken vor Tränen; die süßen Tage des Lebens verrannen.
Heimkehr! war seine Klage; die Nymphe war ihm zuwider.
Freilich nachts, da schlief er bei ihr in der geräumigen Grotte,
Wollte es nicht und zwang sich zu ihr, die gerne es wollte.
Tagsüber ließ er sich nieder im Felsengeklüft und am Strande;
Aufgewühlt im Gemüt von Tränen, Stöhnen und Schmerzen,
Spähte er, Tränen vergießend, hinaus auf die rastlose Salzflut.

Warten weist in der Odyssee viele Nuancen auf. Telemachs Warten auf 
den Vater schlägt auf der einen Seite in Ungeduld um und findet seinen 
Ausdruck sogar in verbaler Aggression gegen den Abwesenden, auf 
der anderen Seite ist er verunsichert, ob er denn wirklich der Sohn des 
berühmten Odysseus ist, wie alle behaupten (1, 214–220). Penelopes 
Warten ist von Hoffnung getragen, dass ihr Mann doch wiederkom-
men werde. Diese Hoffnung ist aber nahe an der Verzweiflung gebaut. 
Kaum hört sie das Lied des Phemios von der durch Athena verursach-
ten unglücklichen Heimfahrt der Trojakämpfer (1, 325–327), bricht sie 
in Tränen aus, da der Gesang sie an ihr eigenes, trauriges Schicksal er-
innert, die sich in Sehnsucht nach ihrem Mann zermürbt (1, 337–344). 
Doch die Hoffnung, dass ihr Mann wiederkommen möge, lässt sie aktiv 
werden; sie hintergeht die sie bedrängenden Freier durch die List des 
aufgetrennten Leintuchs. Das lange Warten macht sie jedoch zurück-
haltend und sogar misstrauisch, nachdem der lang Erwartete endlich 
vor sie tritt (23, 85–116). Odysseus erwartet, dass sie ihm voller Freude 

2	� Übersetzung nach Weiher 2013, 137.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


41Episches und tragisches Warten

um den Hals falle und ihn küsse. Doch sie bleibt distanziert, setzt sich 
ihm gegenüber, wie gelähmt, unsicher, ob er es wirklich ist. Bald meint 
sie ihn zu erkennen, bald scheint er ihr fremd zu sein. Doch auch in 
Odysseus hat die lange Trennung ihre Spuren hinterlassen. Voller Vor-
freude erwartet er seine Frau; doch als sie ihm gegenübersteht, schaut 
er verlegen zu Boden. Das lange, durch Hoffnung, Resignation und 
Verzweiflung geprägte Warten auf eine Person – dies führt die Odys-
see in verschiedenen Konstellationen mehrfach vor – hinterlässt tiefe 
Verwundungen in der Seele der Wartenden, die in unterschiedlichen 
Äußerungen ihren Ausdruck finden.
Neben den psychologischen Auswirkungen des Wartens werden in der 
Odyssee die politischen und gesellschaftlichen Folgen der Abwesenheit 
des Herrschers, Vaters und Ehemanns vorgeführt. Während die einen 
zuversichtlich, resigniert oder verzweifelt auf die Heimkehr des Odys-
seus warten, verprassen die Freier an seinem Hofe das Vermögen der 
Familie (1, 106–112). Dass die normale Ordnung aus den Fugen gera-
ten ist, zeigt sich vor allem an Telemach: Dem Alter nach – Odysseus 
musste bald nach seiner Geburt sich dem Heerzug der Griechen nach 
Troja anschließen – ist er ungefähr zwanzig Jahre, müsste also nach den 
Vorstellungen der archaischen Zeit die Ephebie, die der Initiation in das 
Erwachsenenalter diente, seit einigen Jahren hinter sich gebracht haben. 
Durch die Abwesenheit des Vaters konnte er demnach nicht den Schritt 
von der Jugend zum Erwachsenen machen. Athena in der Gestalt des 
Mentes bringt ihn dazu, sich als erwachsenen Mann zu begreifen, der – 
zum Erstaunen der Mutter (1, 360–361) – sie zurecht weist, als sie den 
Sänger Phemios bittet, nicht über die Heimkehr der Trojakämpfer zu sin-
gen, da dies sie an ihr eigenes, trauriges Schicksal erinnere (1, 337–344), 
und der es sogar wagt, die lärmenden Freier aufzufordern, in aller Ruhe 
dem Sänger zu lauschen (1, 368–380), und die sich vor Staunen über 
das plötzlich veränderte Verhalten des jungen Mannes ›auf die Lip-
pen beißen‹ (1, 381–381). Gedrängt und ermutigt durch Athenas Wor-
te durchläuft Telemach seine individuelle Initiation – allein, nicht im 
Verbund mit Gleichaltrigen. Er segelt zur Peloponnes, besucht Nestor 
sowie Menelaos und Helena, um Kunde über seinen Vater einzuholen, 
und übersteht bei der Rückkehr die Gefahr, in die Hände der Freier zu 
fallen, die ihm auflauern, indem er sich zu dem treuen Schweinehirten 
Eumaios begibt. Die Telemachie, die Bücher 1–4 der Odyssee, spiegeln 
demnach die Struktur der traditionellen Ephebie wider: die Trennung 
von der Heimat – das Verweilen in der Fremde, das mit der Meisterung 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


42 Bernhard Zimmermann

von Gefahren verbunden ist – und die Heimkehr in die Heimat als nun-
mehr Erwachsener.3

Um die psychologischen und gesellschaftlichen Auswirkungen des War-
tens in voller Breite und Tiefe entfalten zu können, erzählt Homer das 
Warten sozusagen in seiner Endphase. Athena wartete geduldig auf das 
Fernsein des Poseidon, um endlich, die günstige Gelegenheit (καιρός) 
am Schopf greifend, die Causa ›Odysseus‹ auf die olympische Tagesord-
nung setzen zu können. Telemach, Penelope und Laërtes werden in die 
Handlung nach ihrem zwanzigjährigen Warten kurz vor der Auflösung 
eingeführt, wie in gleicher Weise gleich zu Beginn (1, 16) der Fokus auf 
den im zwanzigsten Jahr bei Kalypso leidenden Odysseus gelenkt wird. 
Eine lange Abwesenheit verändert Menschen nicht nur unter psychologi-
schen, sondern auch unter physiognomischen und physischen Gesichts-
punkten. So ist die Odyssee durch eine Reihe von ›Wiedererkennungen‹ 
(Anagnoríseis) durchzogen,4 die die Heimkehr des Helden begleiten. Jede 
dieser Wiedererkennungen lässt Odysseus einen weiteren Schritt in den 
angestammten Besitz zurückmachen: Zunächst gibt er sich seinem Sohn 
Telemach zu erkennen (16, 186–213).5 Der treue Hund Argos erkennt 
den Herrn und stirbt (17, 290–327: instinktives Erkennen). Eurykleia, 
die alte Amme des Odysseus, erkennt ihren Zögling an einer Narbe, die 
er sich bei der Jagd zugezogen hatte (19, 382–398.467–479: Anagnorisis 
mithilfe eines Zeichens [Gnórisma]). Diesen Wiedererkennungszeichen 
fallen nicht nur eine funktionale Rolle in der Entwicklung der Erzählung 
zu, sondern sie enthalten eine psychologische Komponente. Das lange 
Warten und die lange Abwesenheit machen unsicher und misstrauisch, 
so dass Worte allein nicht genügen, sondern der faktischen Bestätigung 
durch unveränderliche Kennzeichen oder durch Gegenstände bedür-
fen.6 Den Hirten Eumaios und Philoitios gibt sich Odysseus zu erkennen, 
nachdem er ihre Treue und Zuverlässigkeit hinreichend auf die Probe 

3	� Vgl. dazu von Gennep 1909 (1977); Vidal-Naquet 1981. Die Heimkehr der jungen 
Männer nach der Ephebie führt bei den zu Hause sie erwartenden Erwachsenen zu 
Unsicherheit und Sorge; vgl. Bakchylides, Dithyrambos 4 (Theseus) und dazu Zimmer-
mann 2008, 94–99.

4	� Vgl. Grethlein 2017, 159–203.
5	� Unter konzeptionellen Gesichtspunkten führt diese erste Anagnorisis die Telemach- 

und Odysseushandlung zusammen.
6	� Nach den Kategorien der Rhetorik sind die Gnorísmata ›kunstlose Beweise‹ (πίστεις 

ἄτεχνοι), da sie nicht der Argumentation bedürfen, sondern für sich allein sprechen. 
Dies wird in der euripideischen Elektra (518–546) durchgespielt; vgl. Zimmermann 
2019, 609.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


43Episches und tragisches Warten

gestellt hat (21,  193–225). Die Freier erkennen zu spät in der ›Bogen-
probe‹, wer denn der seltsame Bettler ist, und zahlen mit ihrem Leben 
für das, was sie während der Abwesenheit des Hausherrn angerichtet 
haben (22, 1–121). Das Zusammentreffen der Gatten, von Penelope und 
Odysseus, lotet die psychischen Hindernisse aus, die nach zwanzig Jah-
ren der Trennung einer schnellen Wiedererkennung im Wege stehen 
(23, 1–240). Der Weg zurück in die Heimat und in die Familie ist jedoch 
erst abgeschlossen, nachdem der letzte Wartende, der alte Vater Laërtes, 
von seiner Ungewissheit erlöst wird (24, 204–347).

II. Der gebrochene Held Odysseus und die Wiedergewinnung der heroischen 
Identität

Wenn man die Odyssee unter dem Aspekt des Wartens liest, stechen die 
gravierende Unterschiede zu der nur wenige Jahrzehnte älteren Ilias ins 
Auge. Nichts bringt deutlicher die Unterschiede in der Gesamtkonzep-
tion und im Menschenbild zum Ausdruck als ein Vergleich der beiden 
programmatischen Proömien. Der Dichter der Ilias bittet die Muse dar-
um, ihm »des Peleussohnes Achilleus / unheilbringenden Zorn« zu sin-
gen, »der tausend Leid den Achäern / Schuf und viele stattliche See-
len der Heroen zum Hades hinabstieß« und damit Zeus’ Ratschluss in 
Erfüllung gehen ließ (1, 1–5). Die unerbittliche, trotzige Größe eines 
einzelnen, der in seiner Ehre verletzt wurde, bringt der Gesamtheit der 
Griechen Unheil und Tod. Wie verschieden davon klingt der Beginn der 
Odyssee: Im Mittelpunkt steht ein Mann, der »vielgewandt« (polýtropos/
πολύτροπος) ist, sich wendig jeder Lage anzupassen versteht; ein Mann, 
der Troja mithilfe seiner Intelligenz, durch die Erfindung des hölzernen 
Pferdes (Od. 4, 265ff.; 8, 492ff.) zerstörte und zuvor durch den zusammen 
mit Diomedes begangenen Raub des Palladions, des Kultbilds der Athe-
na, und dadurch, dass er zusammen mit Achills Sohn Neoptolemos den 
Bogen des Herakles und seinen Besitzer Philoktet nach Troja brachte, 
die Voraussetzungen der Einnahme und Zerstörung der Stadt schuf; ein 
Mann, der nach dem Sieg zehnjährige Irrfahrten, Schiffbruch und gro-
ßes Leid erdulden musste und trotzdem sein Ziel, die Heimkehr nach 
Ithaka zu seiner Frau Penelope, nicht aus den Augen verlor; ein Mann, 
der auf seinen Irrfahrten vieles sah und lernte, zahlreiche Siedlungen der 
Menschen und deren verschiedenes Wesen; ein Mann, der nicht nur für 
seine eigene Heimkehr kämpfte, sondern auch für die seiner Gefährten. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


44 Bernhard Zimmermann

Nicht sein Verhalten riss sie in den Tod, wie der Zorn des Achilleus die 
tapfersten Krieger der Griechen dahinraffte, sondern es waren ihre eige-
nen Freveltaten und ihr eigener Unverstand, der ihnen den Untergang 
brachte. Dem in seinem Verhalten vom einem starren Adels- und Ehren
codex bestimmten Achilleus der Ilias steht in der Odyssee ein geradezu 
vielschichtiger und vielgestaltiger Mensch entgegen.

Starrer Groll hier, und gewandte Anpassung dort; Zerstörung und Selbstzerstö-
rung hier, und Erhaltung und Selbsterhaltung dort; der Götterwille hier, und die 
eigene Leistung oder der eigene Fehler dort. Die Odyssee trauert nicht mehr in 
romantischem Geiste einer versunkenen Welt nach, die an ihrem eigenen stür-
mischen Wesen schicksalhaft zugrunde ging, sondern sie feiert den männlichen 
Realisten einer neuen Gegenwart, der klug und zähe sein Geschick in die eige-
nen Hände nimmt, um sich allen Gewalten zum Trotz zu behaupten.7

Hermann Fränkels Vergleich der beiden Protagonisten, von Achill und 
Odysseus, bringt jedoch nur einen Aspekt der Odysseus-Gestalt zum 
Vorschein. Sicher ist Odysseus ein Held, den die langen Jahre des ver-
zweifelten Wartens auf Ogygia nicht mürbe machten, aber er ist gleich-
zeitig durch all das Leid, das ihm während der zehnjährigen Irrfahrten 
widerfuhr, ein gebrochener Held, der stets vorsichtig, ja misstrauisch 
ist, selbst wenn ihm die anderen Menschen wohl wollen. Dies erfährt 
Kalypso, die voller Empathie und Mitleid (5, 191) mit ihrem Geliebten, 
dem sie vor sieben Jahren das Leben rettete, die für ihn erfreuliche, für 
sie schmerzhafte Neuigkeit überbringt, dass sie ihn ziehen lassen müs-
se, und auf einen misstrauischen, eine Falle vermutenden Odysseus trifft 
(5,  173–179). Wie Kalypso empfindet auch die Meeresgottheit Leuko-
thea Mitleid (5, 336) mit dem schiffbrüchigen, um sein Leben kämpfen-
den Odysseus. Doch er misstraut der angebotenen Hilfe (5, 336), und nur 
Athenas Eigreifen rettet ihm das Leben (5, 382–387). Selbst den Wohl-
tätern gegenüber kann Odysseus sein Misstrauen nicht zähmen. Kaum 
erwacht er auf Ithaka aus seinem Tiefschlaf, vermutet er, dass die Phäa-
ken, die ihm das Geleit gaben, ihn ausgeraubt und an einem menschen-
leeren Strand ausgesetzt hätten (13, 187). Athena, auf die Odysseus am 
Strand von Ithaka trifft, gibt gleichsam ex cathedra aus göttlicher Warte 
eine zutreffende Charakterisierung dieses neuen Heldentums, das sich 
grundsätzlich von dem der Ilias unterscheidet (13, 291–299): »Der müss-
te ein Meister des eigenen Vorteils und ein hintertriebener Schelm sein, 

7	� Fränkel 1969, 95.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


45Episches und tragisches Warten

der dich, selbst wenn ein Gott dir begegnete, übertreffen könnte! Schuft, 
reich an Einfällen, unübertrefflich im Aushecken von Listen, du wolltest 
also nicht einmal, selbst in der deiner eigenen Heimat, mit Trug und Lug 
aufhören, die dir – so muss man es sagen – zur zweiten Natur geworden 
sind! Aber lass uns darüber nicht weiter sprechen. Wir beide wissen, was 
Vorteil heißt! Denn du bist unter allen Menschen bei weitem der Beste 
im Planen und Reden, und ich bin unter allen Göttern aufgrund meiner 
Intelligenz und meines auf Vorteil sinnenden Denkens berühmt.« Dieser 
zur zweiten Natur gewordene, misstrauischen Vorsicht bleibt Odysseus, 
gewarnt durch Agamemnons grausames Schicksal, auch nach der Rück-
kehr treu. Er lässt nicht davon ab, alle, mit denen er zu tun hat, selbst die 
Nächsten wie Penelope und Laërtes auf die Probe zu stellen – die Aus-
nahme bildet Telemach –, um in der Verstellung herauszufinden, wie sie 
ihm nach zwanzig Jahren der Trennung gewogen sind.
In der Odyssee wird nachgezeichnet, wie Odysseus, dessen Ruhm zum 
Himmel reicht, wie er sich den Phäaken selbst vorstellt (9, 20), durch 
zehnjähriges Leid sein Heldentum einbüßte und es langsam wieder
erringt. Auf Ogygia von Kalypso zurückgehalten, ist er nicht mehr der 
strahlende Held wie damals, als er vor zehn Jahren als Städtezerstörer 
von Troja lossegelte, sondern ein durch die langen Irrfahrten, den Ver-
lust der Beute und Gefährten ein gebrochener Mann. Im fünften Buch, 
in dem uns Odysseus nach der Telemachie zum ersten Mal entgegentritt, 
wird er in geradezu klinisch zu nennender Depression in die Handlung 
eingeführt. Hermes, der Kalypso den Befehl des Göttervaters überbringt, 
Odysseus endlich ziehen zu lassen, trifft ihn nicht an, da Odysseus wie je-
den Tag weinend am Ufer sitzt und stöhnend und seufzend auf das Meer 
starrt (5, 80–84). Wenig später, als sich Kalypso an den Strand begibt, 
um ihm die Nachricht zu überbringen, findet sie ihn in tiefer Depres-
sion vor. Die Zeit verrinnt ihm; tagaus, tagein weint er, sich in Gedan-
ken an die Heimat zermarternd. Die Nymphe, an der er offensichtlich 
nach seiner Rettung Gefallen fand, gefällt ihm nicht mehr. Nur wider-
willig wohnt er ihr nachts in der gewölbten Grotte bei (5, 149–158). Die 
Hoffnung, endlich die Heimat zu erreichen, währt nur kurz. Der Tief-
punkt des Identitätsverlustes ist nach dem Schiffbruch erreicht. Nackt 
am Strand von Scheria angespült, sucht er sich wie ein Tier im Gebüsch 
einen Unterschlupf (5, 474–493). Die allmähliche Wiedergewinnung 
seines Selbstbewusstseins setzt in Buch 6 ein. Im Zusammentreffen mit 
Alkinoos’ schöner, junger Tochter Nausikaa, die sich durchaus vorstellen 
kann, Odysseus zum Mann zu nehmen (6, 239–247), gewinnt er sein 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


46 Bernhard Zimmermann

Selbstgefühl als Mann wieder. Sinnfälliger Ausdruck ist seine Wandlung 
nach dem Bad, als ihn Athena zur Verwunderung Nausikaas in vollem 
Glanz verjüngt erstrahlen lässt (6, 223–238). 
Die nächste Stufe der Rückkehr zu sich selbst findet am Phäakenhof in 
mehreren Stufen statt. Zunächst verbirgt Odysseus seine wahre Identität. 
Er bestreitet, ein Gott zu sein, und stellt sich als wahren Schmerzensmann 
vor, der nach dem Willen der Götter unendliches Leid ertragen musste 
(7, 207–225). Im achten Buch erringt er, zum Wettkampf herausgefordert, 
sein Ansehen als aristokratischer Held wieder, der mit jungen Männern 
in den sportlichen Disziplinen mithalten kann (8, 97–255). Aber er kann 
auch wieder in seinen Reaktionen auf die Lieder des Demodokos wie ein 
Mensch empfinden: gerührt sein, trauern, Tränen vergießen (8, 83–95, 
520–534) und sich freuen (8, 367–368). Die völlige Wiedergewinnung 
seiner Ehre als Mann und Fürst kann nur aus einer Verlusterfahrung her-
aus geschehen. Wenn Odysseus sich Alkinoos selbstbewusst mit »ich bin 
Odysseus, des Laërtes’ Sohn« vorstellt, seinen Vatersnamen und seine 
Herkunft nennt und den Anspruch auf Ruhm (kléos) erhebt (9, 19–28), 
hat er zu sich selbst gefunden und kann im Folgenden in den Apologen 
eine teilweise auch kritische Selbstinterpretation geben. Zentral ist seine 
Sehnsucht nach der Heimat, nach seiner Frau und seinem Vater. Weder 
Kalypso noch Kirke noch Nausikaa vermochten es, sein standhaftes Herz 
zu bezwingen und ihn zu bewegen, sein Ziel aus den Augen zu verlieren 
(9, 35). Doch er denkt auch an die Gefährten, deren Heimkehr nicht an 
Odysseus’, sondern an ihrem eigenen Fehlverhalten scheitert. Die Wiss-
begier allerdings, die ihn auszeichnet, ist ein ambivalentes Gut, da an 
ihr die Heimkehr zu scheitern droht und durch sie Gefährten bei Poly-
phem ihr Leben verlieren (9, 228–230). In der Erzählung der eigenen 
Geschichte und in der Deutung des eigenen Lebens und dessen, was ihm 
widerfahren ist, vergewissert Odysseus sich seiner selbst. Abgeschlossen 
wird diese Wiedergewinnung der Identität durch die reichen Geschenke, 
die Odysseus von Phäaken zuteilwerden und ihm seine Ehre als Fürst 
zurückgeben. Erst nachdem Odysseus’ Persönlichkeit in allen Aspekten 
wiederhergestellt ist, kann er die Herrschaft in Ithaka in einer Reihe von 
›Wiedererkennungen‹, durch die er langsam in seine Vergangenheit ein-
dringt.
Im Gegensatz zu Odysseus, der seine Persönlichkeit und sein Selbstwert-
gefühl erst allmählich in der utopischen Welt der Phäaken wiedererlangt, 
ist Penelope eine starke und intelligente Frau, períphron, »umsichtig«, 
ist das sie charakterisierende Epitheton. Sie ist ungebrochen durch die 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


47Episches und tragisches Warten

zwanzig Jahre des Wartens und wird erst in den letzten Tagen vor der 
Entscheidung von dunkeln Gedanken, von Selbstzweifeln und Todes
sehnsucht geplagt (20, 61–90). Doch die Hoffnung, ihr Mann möge 
zurückkehren, gibt ihr Halt (19, 124–163). Selbstbewusst nimmt sie für 
sich den eigentlich Männern vorbehaltenen Ruhm (kléos) in Anspruch 
(18, 255; 19, 128). Wie ihr Mann ist sie eine Meisterin der List, indem sie 
die Freier durch ihre Weblist hinhält. Sie spielt mit ihnen geradezu, indem 
sie sich ihnen zeigt und ihnen, bedacht auf die Mehrung des Vermögens, 
zur Freude des noch unerkannten Odysseus reiche Geschenke entlockt. 
In der langen Zeit der Einsamkeit ist sie misstrauisch geworden, immer 
wieder durch falsche Nachrichten über Odysseus’ Schicksal in Unruhe 
oder Hoffnung versetzt. So prüft sie – auch darin Odysseus wesensver-
wandt – den heimgekehrten Mann (19, 215–219; 23, 166–180) und bittet 
ihn dafür um Verzeihung, dass sie ihm nicht gleich in die Arme gesunken 
sei. Denn wäre Helena wie sie mehr auf der Hut gewesen und hätte sie 
geahnt, dass die Griechen sie nach Hause zurückbringen würden, hätte 
sie sich nicht auf die Verführungskünste des Paris eingelassen und allen 
viel Unglück erspart (23, 209–230). 
Wie Odysseus allmählich, nach zwanzig Jahren zurückehrend, das verlo-
rene Selbstbewusstsein, seine Identität bei den Phäaken wieder erlangt, 
wird in der Telemachie, den Büchern 1–4 der Odyssee, nachgezeichnet, 
wie sein Sohn, auch er charakterisiert durch ein Intelligenz ausdrücken-
des Epitheton (pepnysménos/πεπυσμέμος, »verständig«), erwachsen wird, 
indem er die Heimat verlässt, und, von Athena dazu motiviert, seinen 
Platz in der Welt einnimmt. Den jungen Mann, gepeinigt von Zweifeln 
über seine Herkunft und unsicher (1, 215–220), bringt Athena mit un-
mittelbarer Wirkung dazu, sein Leben selbst in die Hand zu nehmen 
und sich über seinen Ursprung kundig zu machen. Selbstbewusst belehrt 
er seine erstaunte Mutter über das Wesen von Dichtung (1, 360), selbst-
bewusst fordert er, eine Versammlung der Bürger einzuberufen, und 
ebenso selbstbewusst verlangt er ein Schiff, um die Erkundigungsfahrt 
nach seinem Vater zu unternehmen. Die Gefahr, die vom Hinterhalt der 
Freier ausgeht, übersteht er mithilfe Athenas und kann, vereint mit dem 
Vater, die Herrschaft in seinem Haus wiedererlangen. Wenn er sich im 
Palast mit zwei Hunden und mit einem Speer bewaffnet in vollem Glanz 
seiner Jugend zeigt, ist dies ein deutlicher Hinweis auf die rituelle Rück-
kehr der Epheben von draußen in die Stadt, ein Zeichen dafür, dass Tele-
mach erwachsen geworden ist (17, 61–64).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


48 Bernhard Zimmermann

Das die Fabel der Odyssee dominierende Motiv des Wartens ist verbun-
den mit dem Moment der Entscheidung. Homer zeigt, wie unterschied-
lich die Personen – Vater, Ehefrau und Sohn – mit der langen Zeit des 
Wartens umgehen und wie sie trotz der persönlichen Krisen, in die sie 
das zermürbende Warten gestürzt hat, daraus gestärkt hervorgehen. Ihr 
Heldentum besteht gerade darin, nicht zu scheitern, sondern durchzuhal-
ten, entehrende Situationen zu ertragen, wenn dadurch das Ziel, das man 
sich vorgenommen hat, erreicht werden kann.

III. Odysseisches Warten in den Orestie-Elektra-Dramen des 5. Jahrhunderts

Die in der Odyssee entwickelten Formen des Wartens, die mit ihnen ver-
bundenen psychologischen und gesellschaftlichen Konsequenzen und 
die literarischen Techniken, die der Ausgestaltung der Wartesituationen 
dienen,8 werden in der attischen Tragödie des 5. Jahrhunderts v. Chr. 
dramatisiert und weiterentwickelt.9 Vor allem reizte die Tragiker die ge-
brochenen Helden der Odyssee. Die Bezüge zwischen der Odyssee und der 
Tragödie des 5. Jahrhunderts lassen sich besonders bei den Orestie-Elek-
tra-Dramen des Aischylos (Orestie), Sophokles (Elektra) und Euripides 
(Elektra, Orest) nachweisen, da thematisch mit dem ›Atriden-Paradigma‹, 
das in der Odyssee (besonders 1, 35–43; 11, 387–466) gleichsam als Nega-
tivbild einer unglücklichen Heimkehr von Anfang an das Geschehen be-
gleitet,10 der Atriden- in enger Beziehung zum Odysseus-Mythos gestellt 
wird und die Hauptakteure der Odyssee (Odysseus, Penelope, Telemach, 
die Freier) in den dramatis personae der Atridengeschichte (Agamemnon, 
Klytaimestra, Orest, Aigisth) ihre Entsprechung finden und sich selbst 
in den Nebenrollen Spiegelungen nachweisen lassen: den treuen Freun-
den des Odysseus, den Hirten und der Amme Eurykleia, entsprechen im 
Agamemnon des Aischylos der Wächter und der Chor sowie die Amme 
in den Choëphoren. 

8	� Vgl. dazu Stanchi 2007. Stanchi entwickelt eine dreigliedrige Typologie des Wartens in 
der Tragödie: das Warten auf einen Heimkehrenden (Aischylos, Perser und Agamem-
non; Sophokles, Trachinierinnen), das Warten auf einen Verfolger (Aischylos, Hiketiden; 
Euripides, Herakliden), das Warten auf einen Retter (Euripides, Andromache, Herakles; 
Sophokles, Elektra). 

9	� Vgl. dazu Michel 2014.
10	� Vgl. de Jong 2001, 12–14.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


49Episches und tragisches Warten

Im aischyleischen Agamemnon (458 v. Chr.) wird die Situation des War-
tens schon im Prolog durch einen einfachen Mann, den Wächter, zur 
Grundsituation des Dramas gemacht (1–39). Seit Jahren, im Sommer wie 
im Winter, liegt er wie ein Wachhund auf dem Dach des Palasts, um 
im Auftrag der Herrin Klytaimestra auf das Feuersignal zu achten, das 
den Sieg der Griechen vor Troja und somit die Heimkehr des Feldherrn 
vermelden solle. Vor Furcht, einzuschlafen und das Signal nicht zu be-
merken, verbringt er die langen Nächte in angespannter Aufmerksam-
keit, pfeift, singt oder stöhnt, um sich wachzuhalten. In diese klagende, 
mit dunkeln Andeutungen über den Zustand des Herrscherhauses an-
gereicherten Exposition, die eine nicht endende Situation des Wartens 
beschwört (1–21), blitzt plötzlich das Feuersignal, das den Sieg der Grie-
chen und die nahe Heimkehr des siegreichen Feldherrn verkündet, und 
setzt damit der Spannung ein Ende (22–25); das Unheil nimmt seinen 
Lauf. Der heimkehrende Sieger wird von seiner untreuen Frau im Bad 
erschlagen. 
Wie der anonyme, als Pseudo-Longin bekannte Autor der Schrift Über 
das Erhabene (9, 12–14) im Vergleich der beiden homerischen Epen 
herausstellt, ist die Odyssee gleichsam ein Kommentar zur heroischen 
Welt der Ilias aus der Sicht des normalen Menschen, eine Komödie nach 
den Erschütterungen durch die Tragödie, in denen die Welt der kleinen 
Leute neben der der Heroen zur Sprache kommt. So ist der Wächter 
im aischyleischen Agamemnon ein tragischer Nachkomme des treuen 
Eumaios, des Schweinehirten der Odyssee, der voller Sorge das Treiben 
im Herrscherhaus sieht und kommentiert und voller Sehnsucht auf die 
Rückkehr des Herrn wartet. 
Die Choëphoren, das zweite Stück der Orestie, benannt nach dem Chor der 
kriegsgefangenen Trojanerinnen, die im Auftrag Klytaimestras Trank-
spenden am Agamemnons Grab darbringen, stehen wiederum unter 
dem Aspekt des Wartens, das die Spannung der Handlung bestimmt. 
Klytaimestra ist von banger, sie peinigenden Erwartung beunruhigt, dass 
ihr Sohn Orest zurückkehre und Rache für den Tod des Vaters nehme. 
Elektras Lage dagegen ist – ähnlich wie die der homerischen Penelope – 
durch ein gespanntes, zwischen Verzweiflung und Hoffnung auf Rück-
kehr des Bruders schwankendes Warten geprägt. Aus dieser verzweifel-
ten, von Demütigungen unerträglich gewordenen Situation wird in den 
aischyleischen Choëphoren Elektra gleich zu Beginn des Stücks erlöst. Im 
Auftrag der von ihrem schlechten Gewissen geplagten Mutter soll sie 
am Grab des Vaters Sühneopfer darbringen. Sie opfert allerdings nicht 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


50 Bernhard Zimmermann

im Sinne Klytaimestras, sondern betet um die Heimkehr ihres Bruders 
(122–131). Da entdeckt sie die Locke, die Orest kurz zuvor am Grab des 
Vaters niedergelegt hatte (164–211) und folgert, nur ihr Bruder könne 
es gewagt haben, dieses Opfer darzubringen; zudem gleiche die Locke 
ihrem eigenen Haar. Als sie auch noch Spuren am Grabhügel entdeckt, 
ist sie von der Rückkehr des Bruders überzeugt. Da tritt Orest aus sei-
nem Versteck (212–213), gibt sich seiner Schwester zu erkennen und 
plant unverzüglich zusammen mit ihr die Rachetat. Als durchreisender 
Fremder meldet Orestes seinen eigenen Tod, um die Mutter in Sicher-
heit zu wiegen und sich Einlass in den Palast zu verschaffen (653–718). 
Der Plan ist erfolgreich. Orest betritt den Palast; Klytaimestra schickt 
eine alte Sklavin, Orests Amme, aus, um Aigisthos samt seiner Leibgarde 
zu holen (734–782). Die drohende Gefahr wird durch den Chor gebannt. 
Er befiehlt der Sklavin, den Herrn allein, ohne Schutz in den Palast zu 
rufen (770–773).
Die ca. vierzig Jahre nach den Choëphoren des Aischylos aufgeführte 
Elektra des Euripides11 gewinnt nur dann ihre wahre Brisanz, wenn der 
Zuschauer die aischyleische Fassung des Stoffes präsent hat, die er we-
gen der Wiederaufführungsmöglichkeit, die Aischylos nach seinem Tod 
(456 v. Chr.) zuteil geworden war, kurze Zeit vorher tatsächlich im Thea-
ter hatte sehen können. Eine für den Zuschauer sicherlich überraschende 
Neuerung bringt Euripides gleich zu Beginn seiner Tragödie. Die euri-
pideische Elektra lebt nicht in einer unwürdigen Lage bei Hofe. Aigisth 
hat sie, um Agamemnons Tochter noch mehr zu demütigen, mit einem 
verarmten, aber rechtschaffenen Adligen verheiratet, der Aigisths Plan 
untergräbt, indem er aus der erzwungenen Ehe eine Scheinehe macht 
und Elektra nicht berührt. Durch diese Änderung des Stoffes holt Euri-
pides seine Elektra aus der zeitlosen Distanz der aischyleischen Mythen-
gestaltung in die Gegenwart. Sie wird zu einer treusorgenden Hausfrau, 
die sich nicht nur für ihren Ehemann abmüht, sondern auch besorgt ist, 
die fremden Jünglinge, Pylades und Orest, den sie nicht erkennt, mit 
ihren bescheidenen Mitteln anständig zu bewirten. Allerdings zieht diese 
Gastfreundschaft den Tadel ihres Mannes nach sich: Für eine verheira-
tete Frau zieme es sich nicht, sich mit fremden Männern zu unterhalten 
(341–344). Dies ist natürlich ganz und gar aus dem bürgerlichen Ver-

11	� Die Datierung und damit die Frage der Priorität gehört zu den umstrittenen und in 
extenso diskutierten Fragen der Tragödienforschung; hier wird von der Priorität der 
euripideischen Elektra ausgegangen; vgl. die Diskussion bei Michel 2014, 48–50.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


51Episches und tragisches Warten

ständnis des 5. Jahrhunderts, nicht aus der heroischen Vorzeit heraus ge-
dacht. Die Wiedererkennung der Geschwister scheint sich anzubahnen, 
als Agamemnons alter Erzieher, der den kleinen Orest vor Jahren vor 
den Anschlägen der Mutter in Sicherheit gebracht hatte, voller Freude 
vom Grab des Agamemnon herbeistürzt und berichtet, am Grab Spuren, 
ein wollenes Kleid und eine blonde Locke als Spenden für den Toten 
entdeckt zu haben (487–502). Wie in einem Kreuzverhör vor Gericht 
zerpflückt die euripideische Elektra die aischyleischen Beweise für Orests 
Rückkehr. Der alte Pädagoge ist gleichsam das Relikt aus der aischy-
leischen Tragödie. Wohl nicht zufällig gleicht sein Auftritt demjenigen 
Elektras in den Choëphoren. Sein naiver Glaube trifft jedoch auf eine skep-
tische, ja sarkastische Elektra. Doch auch bei Euripides kommt es kurz 
danach zur Anagnorisis, zur Wiedererkennung der Geschwister. Jedoch 
gibt sich nicht Orest der Schwester zu erkennen, sondern der Alte iden-
tifiziert ihn an einem unveränderlichen Merkmal, einer Narbe über der 
Augenbraue (573–574). Er ist sozusagen das homerische Relikt in der 
euripideischen Tragödie: wie die Amme Eurykleia ist er der in Treue 
mit dem Abwesenden verbundene Diener. Unverzüglich gehen Orest, 
Pylades und Elektra daran, Apolls Befehl, Agamemnons Tod zu rächen, 
in die Tat umzusetzen. 
Die sophokleische Elektra bezieht sich in der Eingangsszene auf die ais
chyleischen Gestaltung des Sujets zurück und zeigt eine tief gedemütigte, 
vor Hass sprühende Elektra (254–309). Doch trotz der Demütigungen 
ist Sophokles’ Elektra nicht ein passives Opfer; sie hat den Drang – da-
rin Penelope vergleichbar –, sich selbst aus ihrer üblen Lage zu befrei-
en. Für Chrysothemis, ihre Schwester, die sie mäßigen will, hat sie nur 
Verachtung übrig. Elektras Tatbereitschaft wächst, als sie mit der Mutter 
zusammentrifft, sie wird zur Gewissheit, als Elektra selbst wie die Mut-
ter Opfer der Intrige des heimkehrenden Orest wird und der Trugre-
de glaubt, er sei beim Wagenrennen umgekommen. Durch die kleine 
Änderung in der Abfolge der Handlungsteile hat Sophokles seiner Elek-
tra eine völlig neue Dimension abgewonnen. Während Aischylos und 
Euripides die Wiedererkennung der Intrige vorausgehen lassen, weiß 
Sophokles’ Elektra nichts vom Plan Orests. Sie muss mitanhören, wie 
der Fremde vom Unfall des Bruders berichtet, und muss den Triumph 
der Mutter ertragen. Die Gaben am Grab des Vaters, von denen voller 
Hoffnung Chrysothemis der Schwester berichtet, kann sie nur als bloße 
Verhöhnung auffassen. Gewissheit über den Tod des Bruders meint sie 
zu haben, als sie das Beweisstück, die Urne mit der Asche des Bruders, 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


52 Bernhard Zimmermann

in den Händen hält (1126–1170). Ihr abgrundtiefer Hass und die Ver-
zweiflung darüber, dass all die Jahre des Wartens umsonst waren, treiben 
sie dazu, die Tat allein zu unternehmen, da ihr die Schwester jede Hilfe 
verweigert. Erst als Elektra die Tat im Geiste bereits selbst vollzogen hat, 
lässt es Sophokles – kurz vor Ende der Tragödie – zur Wiedererkennung 
kommen (1122), bevor Orest in Begleitung des Pylades ohne Zaudern 
die Rache vollbringt. 
Die drei Elektra-Dramen folgen darin dem Odyssee-Modell, dass die Situ-
ation eines langen Wartens kurz vor der Auflösung steht. Im Mittelpunkt 
steht wie in der Odyssee eine Frau, Elektra. An ihr werden die Folgen 
dargestellt, die das jahrelange sehnsüchtige Warten auf die Heimkehr des 
Bruders an ihrer Seele, an ihrer Persönlichkeit angerichtet haben. Gott
ergeben betet die aischyleische Elektra zu Hermes, er möge den Bruder 
zurückkehren und den Tag der Rache anbrechen lassen (84–151). Das 
lange Warten in einer ihrer Stellung als Tochter des Trojabezwingers 
unangemessenen Ehe macht die euripideische Elektra zur resignierten 
Zynikerin, die alle Hoffnung auf die Rückkunft des Bruders aufgegeben 
hat. Die sophokleische Elektra, die in den Jahren des Wartens einen un-
geheuren Hass auf die Mutter in sich entstehen ließ, wird, als sie selbst 
im Gegensatz zur aischyleischen und euripideischen Dramatisierung des 
Mythos Opfer der Intrige Orests wird, zur Täterin, sie begeht die Tat in 
der Imagination und wird erst im letzten Moment von Orest zurückge-
halten.

IV. Warten in weiteren Tragödien

Kursorisch soll im Folgenden tragisches Warten in den anderen erhalte-
nen Tragödien gestreift werden.12 Die aischyleischen Perser (472 v. Chr.) 
können als ein Stück des Wartens bezeichnet werden: Vom Einzugslied 
des Chores an (1–139) wird eine Atmosphäre der ängstlichen Spannung 
aufgebaut, da die alten Mitglieder des persischen Kronrats, die den Chor 
bilden, keine Nachricht von den persischen Heerscharen erhalten haben. 
Die Ungewissheit wird durch Atossa, die Mutter des Großkönigs Xerxes, 
noch verstärkt. Sie lebe, seitdem ihr Sohn gegen Griechenland zu Felde 
gezogen sei, in ständiger Angst und werde nachts von unheilvollen Träu-
men gepeinigt. Die schlechten Vorahnungen des Kronrats und Atossas 

12	� Vgl. dazu jeweils die Interpretationen in Zimmermann 2018.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


53Episches und tragisches Warten

erhalten ihre Bestätigung durch einen Boten, der in wenigen Worten die 
völlige Niederlage der persischen Streitmacht verkündet (249–255). Der 
letzte Teil der Tragödie führt die Ausmaße der persischen Niederlage 
deutlich vor Augen. Allein, in zerfetztem Gewand kehrt der geschlage-
ne König Xerxes heim (908). Das Odyssee-Modell – eine Frau wartet auf 
einen Mann, und eine Gesellschaft leidet unter der Abwesenheit des 
Herrschers – ist nicht zu übersehen. Doch anders als der heimkehren-
de Odysseus ist Xerxes ein gescheiterter tragischer Protagonist, der an 
seiner Niederlage zerbrochen ist und unter lauten Klagen in die Heimat 
zurückkehrt.
Ganz dem Odyssee-Modell verpflichtet – sowohl in der Handlung als 
auch der Personenkonstellation – sind die Trachinierinnen des Sophokles. 
Deianeira wird als eine auf ihren Mann Herakles wartende Frau einge-
führt. Ihr Sohn Hyllos berichtet von der bevorstehenden Rückkehr des 
Vaters. Gepeinigt von Eifersucht auf eine junge Kriegsgefangene, Iole, 
wird Deianeira vor einer passiv wartenden zur aktiven Frau und bringt 
damit ihrem Mann den Tod. Das eigentlich Gewollte, die Rückgewin-
nung der Liebe des Herakles, schlägt in das Gegenteil, den Tod des Er-
warteten, um. 
Ebenfalls verdanken die euripideische Iphigenie bei den Taurern und 
Helena ihre Grundsituation des Wartens der Odyssee. Die von Artemis 
vor dem Opfertod in Aulis gerettete und in das barbarische Taurerland 
entrückte Iphigenie, die dort als Menschenopfer darbringende Pries-
terin der Artemis walten muss, wartet über Jahre auf Befreiung, die 
ihr zuteilwird, als sich zwei Griechen, die sie nach dem barbarischen 
Brauch der Göttin opfern muss, als Orest und Pylades entpuppen und 
zusammen mit ihr und dem Kultbild der Göttin entfliehen können. Die 
Helena, in der Euripides der durch Stesichoros in der Palinodie in die 
Literatur eingeführten Mythenkorrektur folgt, nach der Helena, die 
Tochter des Zeus, nicht durch den trojanischen Prinzen Paris entführt, 
sondern durch ihren Vater nach Ägypten entrückt wurde, wo sie unter 
der Obhut des Königs Proteus die zehn Jahre des Krieges verbrachte, 
der also um ein bloßes Eidolon, um ein Truggebilde, geführt wurde, 
richtet sich selbst in der Personenkonstellation nach dem Modell der 
Odyssee: die treu wartende Gattin, der sie bedrängende Freier, Proteus’ 
Sohn Theoklymenos, Vertraute, die Seherin Theonoe und der Chor, 
sowie der abwesende Ehemann Menelaos. Die Pointe liegt darin, dass 
die notorische Ehebrecherin Helena in die Rolle der treu wartenden 
Penelope schlüpft und Menelaos, als er, nach Ägypten verschlagen, auf 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


54 Bernhard Zimmermann

seine wirkliche Frau trifft, dieser ihre Identität zunächst, bis das Trug-
bild verschwindet, nicht abnehmen will. 
Im Rasenden Herakles spielt Euripides mit dieser Grundsituation des 
Wartens: Die von dem Tyrannen Lykos bedrohte Familie des Herakles 
wartet voller Sehnsucht auf die Rückkehr des Helden. Doch der ermor-
det, nachdem er zunächst Rache an dem Usurpator genommen hat, von 
Hera mit Wahnsinn geschlagen, seine Frau und seine Kinder (910–1015).
Von Unsicherheit, bangen Vorahnungen und Befürchtungen geprägtes 
Warten liegt vielen Tragödienhandlungen zugrunde: Die in Argos um 
Asyl bittenden Danaiden warten voller Furcht auf die Gewährung des 
Asyls und die Ankunft der Aigyptos-Söhne (Aischylos, Hiketiden). Die 
den Chor der aischyleischen Sieben gegen Theben bildenden Mädchen er-
warten in Panik den Angriff der Feinde. Im sophokleischen König Oidipus 
warten die Bürger und der König auf die Rückkehr von Oidipus’ Schwa-
ger Kreon, der aus Delphi ein Orakel einholen sollte, wie die Seuche in 
Theben zum Ende kommen könnte. Philoktet im gleichnamigen Drama 
des Sophokles ist in den zehn Jahren des Wartens auf der menschen-
leeren Insel Lemnos, auf der ihn die Griechen auf der Fahrt nach Troja 
ausgesetzt hatten, verständlicherweise zum verbitterten Menschenfeind 
geworden. Voller Mitleid erwartet in der Alkestis des Euripides der Chor 
das nahe Ende seiner Herrin, die für ihren Gatten Admet freiwillig in den 
Tod geht. Alle Hoffnungen Elektras und Orests im euripideischen Orestes 
ruhen allein auf ihrem Onkel Menelaos, dessen Ankunft sie sehnsüchtig 
erwarten – in der trügerischen Hoffnung, er werde sie vor der drohenden 
Verurteilung durch die argivische Volksversammlung wegen der Ermor-
dung der Mutter Klytaimestra und Aigisths retten. 
All diese tragischen Wartesituationen gewinnen ihren Reiz aus der tra-
gischen Ironie. Die Zuschauer im athenischen Dionysostheater kennen 
den den jeweiligen Tragödien zugrundeliegenden Mythos. Sie wissen 
also, wie sich das Warten auflösen wird. Dies bietet den Dichtern, da die 
Spannung, Sorge und Unsicherheit, die das Warten mit sich bringt, nur 
die dramatis personae, nicht aber das Publikum beherrscht, die Möglich-
keit, die Wartesituationen psychologisch auszugestalten und das Augen-
merk der Zuschauer darauf zu lenken, wie Menschen reagieren, wenn 
sie dem Stress eines Wartens mit ungewissem Ausgang ausgesetzt sind.
Als das hinter den tragischen Wartesituationen stehende literarische 
Modell lässt sich unschwer, teilweise bis in die Personenkonstellationen 
hinein, die homerische Odyssee ausmachen. Sie gibt nicht nur eine Ty-
pologie des Wartens vor, das einen positiven oder negativen Ausgang 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


55Episches und tragisches Warten

(Atriden-Paradigma der Odyssee) haben kann, sondern bestimmt die dra-
matische Technik durch in der Odyssee entwickelten Auflösungen des 
Wartens: durch Wiedererkennung (Anagnorisis) und Intrige. Doch wie 
steht es mit dem Heroismus dieser wartenden Personen der Tragödien 
des 5. Jahrhunderts? Man kann in ihnen deutliche Weiterentwicklung 
der in der Odyssee angelegten Modelle sehen. Es sind vor allem starke 
Frauen, die wie die homerische Penelope das Heft selbst in die Hand 
nehmen, die selbstbestimmt entscheiden, sich gegen die Männer durch-
setzen und dafür ›Ruhm‹ in Anspruch nehmen. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


56 Bernhard Zimmermann

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Homer: Odyssee, hg. von Anton Weiher, Berlin/Boston 142013 (Sammlung 
Tusculum).

Sekundärliteratur

de Jong, Irene: A Narratological Commentary on the Odyssey, Cam
bridge 2001.

Fränkel, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums, 
München 31969.

Grethlein, Jonas: Die Odyssee. Homer und die Kunst des Erzählens, 
München 2017.

Michel, Claudia: Homer und die Tragödie. Zu Bezügen zwischen Odys-
see und Orestie-Dramen, Tübingen 2014.

Stanchi, Nicola: La presenza assente. L’attesa del personaggio fuori scena 
nella tragedia greca, Mailand 2007.

van Gennep, Arnold: Les rites des passage, Paris 1909 (= The rites of 
passage, London 1977).

Vidal-Naquet, Pierre: Le chasseur noir. Formes de pensée et formes de 
société dans le monde grec, Paris 1981.

Zimmermann, Bernhard: Dithyrambos. Geschichte einer Gattung, Berlin 
2008.

Zimmermann, Bernhard: Die griechische Tragödie, Stuttgart 2018.
Zimmermann, Bernhard: Rhetorik und Drama – Rhetorik im Drama, in: 

Michael Erler / Christian Tornau (Hg.): Handbuch antike Rhetorik, 
Berlin/Boston 2019, 599–626.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DENNIS PULINA

Die militia amoris der Frauen 
Penelope, Laodamia und ihr heldenhaftes Warten 
in Ovids Heroides

Die Feststellung des Philosophen Jürgen Habermas, »wo immer ›Hel-
den‹ verehrt werden, [stellt sich] die Frage [...], wer das braucht – und 
warum«,1 ist auch auf die Antike übertragbar.2 Wo es im Krieg viele 
Helden gibt, man sie als Vorbilder, als kollektive Identifikationsfiguren 
oder als Orientierungspunkte benötigt bzw. das Ausüben von Gewalt 
schlicht eine bedeutende Anerkennungsressource darstellt, muss man 
auch fragen, wie es um Helden in Friedenszeiten bestellt ist. Gerade 
Ovids Biographie ist fundamental von der pax Augusta geprägt, Eckard 
Lefèvre nannte ihn ein »Kind des Friedens«,3 Eduard Fraenkel ihn den 
»Sohn eines neuen Zeitalters«4. 
Das klassisch-kriegerische Heldenideal und seine paradigmatischen Ver-
treter, die homerischen Helden,5 finden in Ovids Werken derweil vor 
allem in den Heroides, freilich nur in absentia, Bedeutung. Das Bild, das 
darin von diesem Heldentypus gezeichnet wird, ist allerdings keineswegs 
so heroisch, wie man es vermuten würde. So bemerkt Sara Mack zu 
Heroides 3, dem Brief der Briseis an Achill:

Ovid’s idea of epic heroism is very different from Homer’s. Although Homer 
makes us see the futility and emptiness of war at moments in the Iliad, he also 
shows us the heroism and glory that can be won on the battlefield. [...] In the 
Heroides Ovid seems to question the whole notion of heroism.6

Zu Recht sieht Mack in Achill weder einen guten Liebenden noch einen 
Helden7 und stellt fest: »his only ›heroic‹ feat is his destruction of Briseis’s 

1	� Habermas 2002, 178.
2	� Für die sorgfältige Lektüre meines Beitrages danke ich Martin Korenjak (Innsbruck) 

und Ulrike Auhagen (Freiburg i. Brsg.).
3	� Lefèvre 1988, 190.
4	� Fraenkel 1931, 47.
5	� S. hierzu Horn 2014.
6	� Mack 1988, 76.
7	� S. ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


58 Dennis Pulina

home and family«.8 Auch das Heldentum anderer homerischer Figuren 
wird weitgehend dekonstruiert, Paris hätte sich ohne Oenone niemals 
auf der Jagd bewähren können, und niemand wüsste von Theseus, wenn 
Ariadne ihn nicht mithilfe des Fadens aus dem Labyrinth des Minotaurus 
geleitet hätte und dafür selbst heroisch ihr Zuhause und ihre Familie für 
die vermeintlich große Liebe aufgegeben hätte. 
Zwischen den Kriegshelden Homers aber und den Liebenden aus Ovids 
elegischer Dichtung wird durch einen der zentralen Topoi der römischen 
Liebeselegie eine Verbindung hergestellt: durch die militia amoris, die 
»Liebe als Kriegsdienst«. Diese Parallelität postuliert Ovid, der magister 
amorum, der »Lehrmeister der Liebe«, insbesondere in seiner Ars Ama
toria selbst: militiae species amor est (Ars 2, 233).9 Während die Forschung 
diesem Motiv in seiner Darstellung und seiner Tradition viel Aufmerk-
samkeit gewidmet hat, ist bislang nicht berücksichtigt worden, dass eine 
Vergleichbarkeit von Liebe und Krieg insbesondere eine Heroisierbar-
keit des Liebenden erzeugt und die Möglichkeit zur Behauptung von Lie-
be als Heldentat bietet. Indem Ovid in seiner Ars weiter ausführt (2, 235–
236): nox et hiems longaeque uiae saeuique dolores / mollibus his castris et labor 
omnis inest,10 wird die Bewältigung dieser kriegsähnlichen Mühen durch 
den Liebenden heroisch. Denn Heldentaten zeichnen sich dadurch aus, 
dass sie außergewöhnlich, in der Regel übermenschlich sowie agonal 
sind.11 Worin diese beiden Komponenten in Fall der militia amoris lie-
gen, zeigt sich bereits in der Vorstellung der römischen Elegiker von der 
Liebe als Schicksal und dem foedus aeternum, einem »ewigen Bündnis« 
zwischen Liebendem und Geliebter, ganz zu schweigen vom Motiv des 
exclusus amator, dem »ausgeschlossenen Liebenden«, der keinen Zugang 
zu seiner Geliebten hat: Der Kern der Heldentat ist das Warten aus Liebe 
und zwar in unterschiedlicher Ausprägung das Aushalten auf der meta-
phorischen longa via sowie das Durchhalten im Erwarten. 
In Ovids Heroides berichten Frauen des Mythos von genau solch einem 
Aushalten und Durchhalten, allerdings ist der Grundton dabei auf den 

8	� Ebd. Dass Achill in Ovids Metamorphosen keineswegs durchweg eine negative Figur 
ist, hat Galasso 2004 gezeigt.

9	� »Liebe ist dem Kriegsdienst ähnlich« (Diese und alle weiteren Übersetzungen aus 
Ovids Ars stammen aus Ovid, ed. Holzberg 2011).

10	� »Nacht und Sturm und weite Wege und grimmige Schmerzen – jegliche Mühsal birgt 
dieses verzärtelte Camp.«

11	� S. Aurnhammer/Klessinger 2018, 133 sowie Sonderforschungsbereich 948 2019, 
Art. »Held«.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


59Die militia amoris der Frauen

ersten Blick wenig heroisch. In ihren Briefen äußern die Frauen Klage, 
Verzweiflung, Hoffnungs- und Aussichtslosigkeit. Ihre Gebete, ihre Flü-
che, ihre insgesamt »traurigen Schicksale«,12 machen sie augenscheinlich 
nicht zu siegreichen Soldatinnen der genannten militia. Fränkel spricht 
vom Charakter der Vergeblichkeit dieser Briefe.13 Auch wenn alle Frau-
en ähnliche Schicksale und ähnliche Situationen teilen, fallen doch zwei 
ins Auge, deren Umgang mit ihrer Situation sich von den anderen abhebt, 
und zwar genau dann, wenn man aus der Perspektive der militia auf das 
Warten sieht: Penelope, deren Mann Odysseus immer noch nicht nach 
Hause zurückgekehrt ist, obwohl der Trojanische Krieg lange vorüber 
ist, und Laodamia, die sich um ihren Mann Protesilaos sorgt, von dem 
sie glaubt, er kämpfe noch im Trojanischen Krieg. In ihrer Einstellung 
gegenüber dem Warten grenzen sie sich von den anderen Frauen ab, 
und ihr Warten erscheint, wie im Folgenden gezeigt wird, heroisch. Der 
Vergleich gerade dieser beiden Briefe ist weiterhin dahingehend viel-
versprechend, als sie kompositionell aufeinander bezogen zu sein schei-
nen: Beide sind Ehefrauen, deren Männer kurz nach der Hochzeit in 
den Trojanischen Krieg gezogen sind. Kontrastiv sind sie dahingehend, 
dass Odysseus der Überlebenskünstler ist, während Protesilaos das erste 
Kriegsopfer darstellt, sowie dass Laodamia ihren toten Mann am Leben 
glaubt, während Penelope den bereits unerkannt Heimgekehrten noch in 
der Ferne wähnt.14 Den Typus des wartenden Helden kennt die Antike 
durchaus, man denke an Prometheus, Philoktet oder Odysseus. Ovid ge-
lingt jedoch durch das Motiv der militia amoris eine spezifisch elegische 
Heroisierung der beiden genannten Frauen und zwar letztlich gerade 
durch das Gesamtwerk der Heroides, in dem Frauen zu Wort kommen, 
die alle leiden und somit in ihren Einstellungen vergleichbar sind. Die 
explizite Auseinandersetzung zwischen Kriegertum und Liebe zeigt sich 
indes ebenso vielfach explizit in den Heroides: Wenn Ovid beispielsweise 
Laodamia ausrufen lässt: Bella gerant alii: Protesilaus amet (13, 84),15 ver-
neint er kriegerisches Heldentum bzw. ersetzt es durch die Liebe. 
Helden entstehen, wie Tobias Schlechtriemen ganz allgemein und 
Achim Aurnhammer sowie Hanna Klessinger am Beispiel Wilhelm Tells 

12	� Fränkel 1970, 38.
13	� S. ebd., 39.
14	� Für die Gedanken zum kompositionellen Bezug danke ich Martin Korenjak (Inns-

bruck). 
15	� »Krieg sei von andren geführt, Protesilaus – verliebt.« (Diese sowie die folgenden 

Übersetzungen aus den Heroides stammen aus Ovid, ed. Häuptli 2001.)

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


60 Dennis Pulina

gezeigt haben,16 durch eine Distinktion, indem eine Grenze zwischen 
den Helden und anderen Figuren einer Erzählung gezogen wird. Nur 
wenn Helden sich abheben, können sie außerordentlich sein. Aus die-
sem Grund kann man nur von einer Heroisierung der Penelope und der 
Laodamia sprechen, weil die anderen Briefeschreiberinnen eine andere 
Einstellung gegenüber dem Warten an den Tag legen, die hinsichtlich 
dieses Aspektes weniger heroisch erscheint. Jene Figuren dienen gerade 
deshalb als Folie, weil sie in mehr oder weniger derselben Situation sind. 
Das Zurückgelassen-Sein ohne Schuld etwa wird immer wieder deutlich, 
zeigt sich beispielsweise pointiert im Brief der Phyllis an Demophoon 
(Heroides 2, 7–8): tempora si numeres – bene nos numeramus amantes – / non 
venit ante suam nostra querela diem,17 sowie in den Worten der Oenone 
an Paris (Heroides 5, 7–8): Leniter, e merito quicquid patiare, ferendum est; / 
Quae venit indigno poena dolenda venit.18

Diesem Ansatz der Liebe als Heldentum und dem Warten als Heldentat 
soll anhand des Briefes der Penelope an Odysseus und der Laodamia 
an Protesilaus nachgegangen werden. Die Analyse wird explizit auf die 
Qualifizierung des Wartens, Aushaltens, Durchhaltens und Erwartens 
in ihrer Dauer als heroisch ausgerichtet sein. Es wird sich zeigen, dass 
vor allem die innere Haltung gegenüber dem Warten-Müssen heroisiert 
wird.

I. Die Heroisierung des Liebenden in Amores 1, 9

Um die spezifische Heroisierbarkeit des Wartens aber angemessen beur-
teilen zu können, ist ein vorausgehender Blick auf Amores 1, 9 nötig, wel-
ches die Parallelisierung von Kriegsdienst und Liebe gerade im Aspekt 
des Wartens ausformt.19 Der erste Punkt, den Ovid hierbei entwickelt, 
ist vor dem Hintergrund des Paraklausithyrons das Wachehalten (Amores 

16	� S. Schlechtriemen 2018 sowie Aurnhammer/Klessinger 2018.
17	� »Wolltest die Zeit du berechnen, – wer liebt, berechnet sie gerne! – keine Stunde zu 

früh kommt meine Klage zu dir.« 
18	� »Was man erleidet zu Recht, das hat man gelassen zu tragen; doch die Strafe ist schwer, 

welche zu Unrecht uns trifft.«
19	� Eine Anspielung auf einzelne Heroidenbriefe im zweiten Buch der Amores lässt eine 

Abfassung der Heroides vor den Amores vermuten, allerdings handelt es sich bei den 
veröffentlichten Amores nach Ovids eigener Aussage um eine Redaktion und eine Kür-
zung von fünf auf drei Bücher. Die Amores an sich seien das Erstwerk aus der Jugend 
(Trist. 4, 10, 57–60). Zur Datierung der elegischen Werke s. Thorsen 2013, 115–117. Das 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


61Die militia amoris der Frauen

1, 9, 7): pervigilant ambo, terra requiescit uterque.20 Das eigentliche Ausru-
hen als Inbegriff des Nichtstuns, was durch das requiescere repräsentiert 
wird, wird in seinem Zweck, nämlich dem Schutz der Geliebten bzw. das 
Warten auf sie, sowie durch seine Art und Weise, nämlich dem rudimen-
tären, beschwerlichen Liegen auf dem Boden, heroisch aufgeladen. Der 
zweite Punkt, den Ovid stark macht, sind die vielfältigen und andauern-
den Mühen, die ein Liebender bereitwillig eingeht (Amores 1, 9, 9–16):

militis officium longa est via; mitte puellam, 
strenuus exempto fine sequetur amans;

ibit in adversos montes duplicataque nimbo 
lumina, congestas exteret ille nives, 

nec freta pressurus tumidos causabitur Euros 
aptaque verrendis sidera quaeret aquis. 

quis, nisi vel miles vel amans, et frigora noctis 
et denso mixtas perferet imbre nives?21

Die Bedeutsamkeit der longa via wird in der weiter oben zitierten Ver-
dichtung des liebenden Heldentums in der Ars nochmal herausgehoben. 
Der lange Weg steht dabei sinnbildlich für die Dauer der Reise, um die 
der Liebende bereits bei seinem Aufbruch weiß. Die fehlende zeitliche 
Abgrenzung zeigt die Unbestimmtheit und fokussiert mehr auf das Aus-
halten ohne Grenze als auf ein Durchhalten bis zur Erwiderung der Lie-
be. Dieser Aspekt des entgrenzten Aushaltens wird durch exempto fine im 
nächsten Vers perpetuiert, was wiederum das Motiv das foedus aeternum 
aufnimmt. Die Reise wird in all ihren Beschwerlichkeiten ausgemalt: 
Berge, Regen, Schnee. Indem Ovid mit quis perferet eine Einschränkung 
auf Krieger und Liebenden vornimmt, wird das Handeln selten und so-
mit exzeptionell. Die Außerordentlichkeit liegt dabei vor allem in der 
Dauer begründet. Gleichzeitig zeigt die explizite Nennung der Gefahren 

Motiv der militia, wie es vor Ovid und dann in den Amores zu finden ist, ist zweifelsfrei 
älter als die Heroides.

20	� »Beide durchwachen die Nacht, auf der Erde ruhen sie beide.« (Diese und alle weite-
ren Übersetzungen aus Ovids Amores stammen aus Ovid, ed. Holzberg 2014).

21	� »Lange Märsche sind Pflicht des Soldaten; entsende das Mädchen: Unaufhörlich und 
zäh folgt ihr der Liebende nach, geht auf schwer zu erkletternde Berge, durch Flüsse, 
verdoppelt durch den Regen, und stapft mitten durch Haufen von Schnee; muss er 
aufs Meer, dann schützt er nicht vor den tobenden Ostwind, harrt nicht auf Sterne, die 
günstig für Rudernde sind. Nachtfrost, Schnee, der mit prasselndem Regen vermischt 
ist, wer wird das durchstehn? Nur der Soldat oder der liebende Mann«.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


62 Dennis Pulina

durch Naturgewalten die für heroisches Tun nötige Agonalität.22 Ein drit-
ter Punkt, der bislang noch nicht geklärt ist, ist die Handlungsmacht, die 
Agency des Helden. Bisher nämlich scheint es sich nur um ein passives 
Aushalten zu handeln. Ovid aber sieht tatsächlich das Warten als activum 
an (1, 9, 31–32): ergo desidiam quicumque vocabat amorem, / desinat: ingenii 
est experientis Amor. Niklas Holzberg hat eine sehr treffende Übersetzung 
gefunden, wenn er schreibt: »Drum, wer immer die Liebe Faulheit ge-
nannt hat, der höre auf nun: Amor besitzt eine aktive Natur«.23 Thorsten 
Burkard übersetzt Ovids Worte mit »Liebe ist das Kennzeichen eines 
unternehmenden Geistes«24. Dabei handelt es sich auch keineswegs um 
rein körperliche Liebe, sondern um Liebe und Verliebtheit als allgemei-
nem Zustand.25 Burkard stellt die Zentralität dieses Satzes heraus: »Ovid 
identifiziert also die innere Grundlage des militia-Vergleichs: Der Soldat 
und der Liebhaber ähneln sich deswegen in ihren Tätigkeiten, weil sie 
charakterlich von demselben Schlag sind. Energische, tatkräftige Men-
schen werden Liebhaber und / oder Soldaten.«26 Die Aussage, dass eine 
aktive Natur Wesenszug des Liebenden ist, ergänzt Ovid am Ende von 
Amores 1, 9 noch, indem er sagt, er selbst sei durch die Liebe vom Trä-
gen zum Aktiven geworden, und somit das Gedicht prägnant mit diesem 
Aspekt schließt (1, 9, 45–46): inde vides agilem nocturnaque bella gerentem: / 
qui nolet fieri desidiosus, amet!27 
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass in der Liebe, wie sie in Amores 1, 9 
vor allem als Warten und gerade als Aushalten gezeichnet wird, eine 
aktive Heldentat zu finden ist. Der Liebende ist auch als Aushaltender 
handlungsmächtig, sein Handeln ist zudem außergewöhnlich sowie ago-
nal, indem er große Gefahren und Beschwerlichkeiten meistert und das 
über einen langen Zeitraum.28 Burkard zeigt, dass das Gedicht einen ap-
pellativen sowie didaktischen Zug hat, »dass wahre Liebe mit Anstren-

22	� Zu einer Typologie des Heroischen s. Schlechtriemen 2018.
23	� Holzberg 2014, 69. 
24	� Burkard 2014, 118–119. Er führt ebd. begründeter Weise dazu aus: »Das kann doch 

wohl in diesem Kontext nichts anderes bedeuten, als dass ein und derselbe Charak-
terzug, ein und dieselbe Disposition den Menschen zur Liebe wie zum Kriegsdienst 
befähigt.« Zum Forschungsdiskurs um diesen Vers und die anschließenden mythologi-
schen Beispiele s. ebd. 

25	� S. ebd. 2014, 122.
26	� Ebd., 120.
27	� »Daher siehst du mich jetzt aktiv in nächtlichen Kämpfen: Wer nicht möchte, dass er 

träge wird, lieben soll der!« 
28	� Diese Äquivalenz zu heroischen Kriegstaten resümiert Ovid auch in seiner Ars 2, 233–

236.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


63Die militia amoris der Frauen

gungen verbunden ist.«29 Zu Recht bemerkt er, dass die paradoxen und 
komischen Elemente dabei dieser Intention dienen: »Auch wenn die-
se Lektion mit einem gewissen Witz vorgetragen wird, ist die Botschaft 
durchaus ernst gemeint. Gerade die humorvollen und schein-paradoxen 
Elemente des Gedichtes dienen dazu, Ovids Lehre hervorzuheben.«30

Wie in den Amores  findet sich auch in den Heroides eine Vielzahl an komi-
schen, paradoxen und ironischen Elementen, deren Ernsthaftigkeit stets 
kritisch zu hinterfragen ist – ganz zu schweigen von intertextuellen Bezü-
gen und daraus zuweilen witzigen sowie gelehrsamen Pointen. Bei dieser 
Studie aber handelt es sich um eine deskriptive Analyse der Heroisierung 
der Penelope und Laodamia in ihrem Warten, das vor allem von dem 
Motiv der militia amoris ermöglicht wird. Die Heroisierung wird in den 
beiden Briefen der Frauen verfolgt und vor der Folie der restlichen Briefe 
der Heroides kontextualisiert. Die Analyse bleibt – sofern nicht eine kla-
re Auseinandersetzung etwa zur Überlieferung des zugrundeliegenden 
Mythos vorliegt – somit textimmanent. Am Ende der Studie soll dann 
ein Vorschlag zur Einordnung der Ergebnisse in den Forschungsdiskurs 
über das Heldentum in den Heroides gegeben werden.

II. Der Brief der Penelope (Heroides 1)

Penelope ist zweifelsfrei das Paradebeispiel des Wartens im Sinne von 
Abwarten und Aushalten. Zehn Jahre nach Ende des Trojanischen Krie-
ges wartet sie immer noch in Ithaca auf die Rückkehr ihres Mannes 
Odysseus.31 Die Figurenkonstellation ist dabei gegenüber der etablierten 
Form der Liebeselegie vertauscht: die Briefschreiberin entspricht dem 
exclusus amator, der abwesende Geliebte erscheint als dura domina. Es 
entsteht ein Paraklausithyron, nur dass die Tür gerade das Meer ist, die 
Frau ist die exclusa amans.32 
Der Aspekt der Dauer, der Dauer des Krieges und der Abwesenheit 
versus dem Erwartet-Werden, zeigt sich bereits im ersten Vers der He-
roidensammlung, wo der Adressat als lentus Ulixes (»saumselger Uli-
xes«; 1, 1) bezeichnet wird. Dabei kommen nicht nur die Bedeutung 

29	� Burkard 2014, 148.
30	� Ebd., 149–150.
31	� Zum heldenhaften Warten der Penelope in den Homerischen Epen s. in diesem Band 

den Aufsatz von Andreas Bagordo.
32	� S. Thorsen 2013, 119.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


64 Dennis Pulina

von Langsamkeit und Zögern zum Ausdruck,33 sondern insbesondere 
eine gewisse Trägheit.34 Peter E. Knox hat einen vorwurfsvollen Ton in 
der Anrede lentus identifiziert,35 gleichzeitig scheint Ovid in dieser An-
rede bereits einen kritischen Unterton gegenüber dem Ideal des krie-
gerischen Heldentums anzuschlagen. Liest man diesen Vers vor dem 
Hintergrund der Aussage aus Amores 1, 9, wonach gerade die Liebe aus 
einem trägen Mann einen Helden machen könne, scheint das home-
rische Heldenideal hier ironisch gebrochen. Tatkräftiger als der ferne 
Krieger nämlich sei die anwesende Liebende.
In den anschließenden Versen wird Penelopes Situation eingehend 
dargestellt: Sie liege kalt (frigida; 1, 7) im verlassenen Bett, sei allein 
(relicta; 1, 8) und beklage die Länge der Tage (tardos dies; 1, 8), wobei 
das tardus gerade die langsam vergehende Zeit beschreibt. Die Kälte 
ist mit Starre assoziiert und eine solche sei, so Walter Schönau, »das 
beeindruckendste Anzeichen des Todes«,36 sodass auch hierdurch ein 
persistenter Zustand evoziert wird. Eine dritte Komponente, und diese 
wird von Ovid sehr herausgehoben, ist Penelopes Angst. Die Unge-
wissheit um den Verbleib ihres Mannes bringt sie sentenzenhaft zum 
Ausdruck, indem sie Angst mit der Liebe substanziell verbindet (1, 12): 
Res est solliciti plena timoris amor.37 Entscheidend hierbei ist, dass Ovid 
nicht die Angst an sich als Herausforderung inszeniert, sondern ihr 
iteratives Auftreten: Immer nämlich, wenn Penelope vom Tod eines 
Achivers hörte, sei sie vor Angst erstarrt: frigidius glacie pectus amantis 
erat (1, 22).38 Auch hier findet sich durch den Selbstbezug in der drit-
ten Person eine Verallgemeinerung. Gesteigert wird diese Angst noch 
dadurch, dass Penelope ihren Grund nicht kenne (quid timeam ignoro;39 
1, 71). Würde noch Krieg herrschen, wüsste sie, dass Odysseus vor Tro-
ja kämpft. Auch hier wird die Exzeptionalität ihres Aushaltens deutlich, 
denn dann hätte sie dieselbe Sorge wie viele andere Frauen (mea cum 
multis iuncta querela foret; 1, 70).40 So aber ist ihr Leiden besonders stark. 

33	� S. Ovid, ed. Knox 1996, 88.
34	� Jacobson 1974, 250 bemerkt zur Verwendung des Adjektivs lentus in der römischen 

Liebeselegie: »Lentus is frequently found in love elegy, often denoting the one lover 
who does not show enough interest and eagerness toward the other.«

35	� S. Ovid, ed. Knox 1996, 88.
36	� Schönau 1981, 140.
37	� »Liebe bedeutet doch stets Zittern und Bangen zugleich.«
38	� »wurde stets kälter als Eis meine Brust«.
39	� »Was ich nun fürchten soll, weiß ich nicht«.
40	� »und meine Klage um dich wäre mit vielen vereint«.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


65Die militia amoris der Frauen

Ovid zeigt den Lesern, wie verletzlich Penelope ist. Denn solange sie 
die Angst nicht identifizieren kann, kann sie sich davon nicht befreien. 
Das Aushalten solcher Angst wirkt überdies gerade dadurch heroisch, 
dass andere Frauen in den Heroides daran scheitern oder sich wünschen, 
sie wären tot (etwa Ariadne in 10, 77–78).41 
Das Aushalten von Kälte und steten Sorgen wird nicht nur als exzep
tionell, sondern explizit als eine innere Agonalität konstruiert, als ein zu 
besiegender Feind, und zwar indem Penelope äußerlich aktiv dagegen 
ankämpft, durch das Weben. Nicht nur die Tage nämlich sind lang, 
auch die Nächte (spatiosa nox; 1, 9), die sie mit Weben verbringt, bis ihre 
Hände erschöpft sind (1, 10).42 Vor dem Hintergrund der homerischen 
Epen ist dieses Weben als heroisch anzusehen: »The Homeric poems 
portray weaving as heroic, magnificent, clever, valuable, the womanly 
counterpart to warfare«, stellt Susan Edmunds klar.43 Nicht nur, dass 
Penelope dieser Tätigkeit über einen langen Zeitraum nachgeht, das 
Weben steht in einem starken Kontrast zum eingangs genannten Ad-
ressaten, dem lentus Ulixes, der scheinbar nichts tut. Das Weben dient 
dem Aushalten des inneren Zustandes (spatiosam fallere noctem; 1, 9), 
der in der Nacht besonders stark ist, wie auch Laodamia in ihrem Brief 
beklagt (13, 105). 
In diesen Versen hebt Ovid seine Penelope deutlich von der odysseischen 
ab, die des Nachts das Gewebte wieder auffädelt, um keinen Fortschritt 
zu machen. Howard Jacobson interpretiert das Weben der Penelope in 
den Heroides als Mittel, um sich nicht als Odysseus völlig hingegeben zu 
zeigen.44 Viel sinngebender aber scheint die Intention, die Knox hierin 
sieht: »There is perhaps also a touch of irony by O[vid] in using this 
verb [scil. fallere]: Penelope’s weaving is still a trick, but one used only to 
while away the time.«45 Ovid nutzt das Weben, um das dauerhafte Aus-

41	� Einen Sonderfall stellt Laodamia 13, 28 dar, was im Folgenden noch diskutiert wird.
42	� Jacobson 1974, 265 bemerkt: »In the Odyssey she is described as working and weaving 

only during the daytime (19,513ff.): Ovid shifts her weaving to the night and thereby 
accomplishes two things: He focuses our attention on her activity at the loom at night, 
i.e., on her unravelling of the web in order to deceive the suitors, and, perhaps more 
important, by placing the woman at the loom at night, he sets us in the midst of the 
elegiac world, as the lonely woman eagerly awaits the nocturnal visit of her lover.«

43	� Edmunds 2012 mit Bezug auf Ilias 6, 490–493.
44	� So Jacobson 1974, 264: »[O]ne concludes that she does not relate her act of guile to 

Ulysses because she does not want to establish and confirm her faithfulness toward 
him«.

45	� Ovid, ed. Knox 1996, 91.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


66 Dennis Pulina

halten-Müssen zu betonen sowie Penelopes innere Einstellung hierzu zu 
verdeutlichen und diese als heroisch auszuweisen. Dass Jacobson nicht 
die ihrem Mann innigst verfallene Frau sieht, sondern eine, die rein ihre 
Pflicht erfüllt,46 passt sehr gut in dieses Bild. 
Gleichzeitig geht Penelope mit dem Weben ein Wagnis ein, das es ihr 
wert ist, wenn sie nur nicht die lange Nacht ertragen muss. Denn Web-
fähigkeit machte die Frauen für Männer attraktiver,47 und, wie Penelope 
später schreiben wird, wird sie bereits von Freiern und vom Vater be-
drängt, wieder zu heiraten. Auch diese Darstellung wirkt vor allem auf-
grund des Kontrastes zu anderen Frauen: Ariadne etwa beklagt in ihrem 
Brief die Angst, als Sklavin zu enden und weben zu müssen (10, 89–90). 
Penelope setzt sich damit umso mehr ihren Freiern aus, wodurch die oh-
nehin vorhandene äußere Agonalität intensiviert wird. Dennoch bleibt 
sie standhaft (1, 83–84): Increpet usque licet! Tua sum, tua dicar oportet; / Pe-
nelope coniunx semper Ulixis ero.48 Bemerkenswert ist, dass Ovid das Verb 
dicere ins Passiv setzt. Dadurch scheint Odysseus’ Frau nichts an der Situ-
ation ändern zu können, was dem Ideal des foedus aeternum entspricht. Ja-
cobson diskutiert die Positionierung dieser Verse und meint, Ovid habe 
sie nicht ans Ende gesetzt, um Penelope nicht in zu würdevollem Licht 
als standhaft erscheinen zu lassen, sondern um ihre Verletzbarkeit zu 
zeigen.49 Allerdings verkennt er dabei, dass gerade diese Vulnerabilität 
nicht ihre Liebe mindert, sondern ihr pflichtbewusstes Aushalten exzep-
tionell, agonal und somit heroisch macht.50

Der durative Aspekt, der maßgeblich das Heldentum konstituiert, wird 
in einem persönlichen Resümee Penelopes noch einmal deutlich hervor-
gehoben (1, 47–50): 

46	� S. Jacobson 1974, 259.
47	� Edmunds 2012. Bedenkt man die gesteigerte Begierde der Männer nach einer weben-

den Frau, dann muss man Jacobsons Hypothese, Penelope zähle ihre Freier auf, um 
Odysseus eifersüchtig zu machen (s. ebd., 261), auch auf die Darstellung des eifrigen 
Webens übertragen.

48	� »Mag er noch ewig schimpfen – dein bin ich und dein soll ich heißen, stets des Ulixes 
Frau werd ich, Penelope, sein.«

49	� S. Jacobson 1974, 260.
50	� Jacobson 1974, 259 kritisiert die Äußerungen in der Forschung, wonach diese Verse 

die tiefe Liebe gegenüber Odysseus zeigen würden, und setzt die Pflichterfüllung in 
den Vordergrund: »The impersonal oportet with its implication, the formal Penelope con
iunx, convey the feeling of a devotion emanating from a sense of duty and obligation, 
not from affection and love.« (Ebd., 260)

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


67Die militia amoris der Frauen

Sed mihi quid prodest vestris disiecta lacertis
Ilios et murus quod fuit esse solum,

si maneo, qualis Troia durante manebam,
virque mihi dempto fine carendus abest?51

Odysseus ist nach wie vor nicht nach Hause zurückgekehrt, und so hat 
der Fall Trojas für Penelope nichts bewirkt, er ist fern und zwar dempto 
fine – ein markanter Verweis auf exempto fine in Amores 1, 9, 10. Es gibt für 
Penelope keine Aussicht auf die Rückkehr ihres Mannes, obwohl sie ihn 
braucht: mihi carendus. Das carendus summiert die Agonalität, der Pene-
lope ausgesetzt ist. Indem das Ende der mit ihrem Warten verbundenen 
Leiden nur durch Odysseus einhergehen kann, wird ihr Aushalten in 
dieser aufgezwungenen Ohnmacht weiter heroisch aufgeladen.

III. Der Brief der Laodamia (Heroides 13)

Während der Leser in Penelopes Fall weiß, dass Odysseus zurückkehren 
und das Aushalten von Ovids Heroide dann enden wird, dient die Ironie 
aus der Diskrepanz des Wissens der intradiegetischen Figur und des Le-
sers in einem anderen Fall allerdings zu einer besonderen Überhöhung 
des heldenhaften Wartens, nämlich bei Laodamia.52 Der Leser weiß, 
dass Protesilaos der Weissagung entsprechend gefallen ist und nicht zu 
seiner Frau zurückkehren wird.
Auch dieser Brief betont substanziell das leidende Warten und das dauer-
hafte Aushalten dieses Zustandes. Eindrücklich schildert Laodamia den 
Beginn ihres Leidens unmittelbar nach dem Aufbruch ihres Mannes. 
Dass die Winde den Krieger fortbringen, setzt Laodamia einer Agonalität 
aus: Ventus erat nautis aptus, non aptus amanti (13, 11).53 Über die Natur 
kann sie nicht siegen, ihre Ohnmacht muss sie aushalten. Lange schaute 

51	� »Doch was hilft’s mir, wenn Ilios unterging dank eurer Streitmacht, wenn, was einst 
Mauer war, gleich nun dem Erdboden ist, ich aber bleibe genau wie, als Troja noch 
stand, ich gewesen, fern ist mein Mann, und ich soll ewig verzichten auf ihn?«

52	� Die Protesilaos-Episode findet sich in Ilias 2, 695–710. Einen Überblick über Versio-
nen und Überlieferung des Mythos gibt Lyne 1998, 201–212. Zu den Hintergründen 
des Mythos und Intertextualität s. Jolivet 2001, 53–110. Jacobson 1974, 199–200 betont 
die allgemeine Ungewissheit über den Mythos und die Unfähigkeit der heutigen For-
schung, Ovids Arbeit daran präziser einschätzen zu können.

53	� »Seefahrern paßte der Wind, doch paßte er nicht der Verliebten«.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


68 Dennis Pulina

sie ihrem Mann noch hinterher,54 bis schließlich ihre Kräfte schwanden, 
als sie die Segel nicht mehr sah (13, 21–24):

at postquam nec te nec vela fugacia vidi
et, quod spectarem, nil nisi pontus erat, 

lux quoque tecum abiit tenebrisque exsanguis obortis 
succiduo dicor procubuisse genu.55

Dass sie ihm lange (diu; 13, 20) nachschaut und erst mit dem Verlust 
des letzten Lebenszeichens zusammenbricht, betont das Leiden durch 
Ungewissheit. Sie scheint weniger zu erwarten, sondern nur abzuwarten. 
Rückblickend spricht sie, sie wäre lieber gestorben (13, 28): Indignor mise-
rae non licuisse mori.56 Ihr Zustand entspricht der Kälte und Kraftlosigkeit 
Penelopes. Gleichzeitig erinnert dieser Briefanfang an die Worte Ariad-
nes, als sie das fortsegelnde Schiff des Theseus aus den Augen verlor: Als 
die Tochter des Minos der Aussicht wegen auf eine Klippe stieg, sah sie 
in der Ferne dem prallen Segeltuch nach (10, 30) – auch ihr gegenüber 
waren die Winde grausam (crudel [es]; 10, 29). Sie brach unmittelbar zu-
sammen, weil sie bereits in diesem Moment begriff, dass sie keine Rück-
kehr erwarten könne (frigidior glacie semianimisque fui; 10, 32).57 Diese Be-
wusstlosigkeit entspricht gerade der der Laodamia, bei Letzterer freilich 
erst, als sie Protesilaos nicht mehr sah. Auch ein gewisser Wahn tritt bei 
beiden ein, wenn Ariadne einerseits an der Küste in Ungewissheit ziel-
los umherirrt (10, 19), Laodamia andererseits ebenso verloren scheint, 
nachdem sie wieder zu Bewusstsein gekommen ist (13, 34): huc illuc, qua 
furor egit, eo.58 Entscheidend ist aber, wie sich Laodamia zu diesem Aus-
halten und Leiden verhält. Sie empfindet Schmerz, Kälte, Unsicherheit 
und Planlosigkeit, bleibt aber standhaft. Ariadne allerdings verzweifelt 
daran. Theseus’ Retterin weiß weder, wie sie auf der Insel überleben soll, 
noch wohin sie sonst könnte. Sie wartet nicht auf den Geliebten, sondern 

54	� Heroides 13, 17–20: Dum potui spectare virum, spectare iuvabat / sumque tuos oculos usque 
secuta meis. / ut te non poteram, poteram tua vela videre / vela diu vultus detinuere meos. »Ger-
ne spähte ich hin, solang ich den Gatten erspähte, mit meinen Augen sah ständig den 
deinen ich nach. Als mir dies nicht mehr gelang, gelang’s noch, die Segel zu sehen, 
lange noch hielt meinen Blick weiter dein Segelschiff fest.«

55	� »Als ich jedoch weder dich noch die flüchtigen Segel erblickte und es außer dem Meer 
nichts zu erblicken mehr gab, schwand mit dir auch das Licht, und als die Dunkelheit 
aufstieg, wankten die Knie, und ich sank blutleer zu Boden, wie’s heißt.«

56	� »weh mir, daß sie mir nicht damals zu sterben gegönnt.«
57	� »wurde ich kälter als Eis, meine Besinnung verschwand.«
58	� »irre ich ziellos umher, wohin der Wahnsinn mich treibt.«

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


69Die militia amoris der Frauen

auf den Tod (10, 81–82), sieht nur die Gefahren: grausam sei der Schlaf, 
die Winde und Theseus selbst (10, 111–116). Angst vor wilden Tieren 
und Fremden plage sie (10, 83–87.96–97). Alles wende sich gegen sie, sie 
unterwirft sich und gibt völlig nach (10, 117–118): in me iurarunt somnus 
ventusque fidesque; / prodita sum causis una puella tribus!59 Schlussendlich 
stellt sie sich in ihrer Verzweiflung die Trauer des doch noch zurückkeh-
renden Theseus vor, sollte sie schon tot sein (10, 149–150): flecte ratem, 
Theseu, versoque relabere vento! / si prius occidero, tu tamen ossa feres! 60 
In den Beiträgen dieses Bandes wird deutlich, dass die Haltung gegen-
über dem Warten eine Möglichkeit zur Heroisierung bietet. Dies lässt 
sich auch im Fall der Laodamia beobachten, deren Umgang mit ihrer 
Situation zweifelsfrei außergewöhnlich ist: Zum einen will sie sich nicht 
mehr schön kleiden, sie will sich nicht mehr die Haare machen und sich 
herrichten.61 Dabei entwirft Ovid wie bei Penelope eine nach außen 
gerichtete Agonalität: Laodamia wird bedrängt, sich schönzumachen 
(13, 35–36): conveniunt matres Phylaceides et mihi clamant: / »indue regales, 
Laodamia, sinus!«62 Entscheidend ist nicht nur ihr Widerstand, sondern 
vor allem ihre Motivation dahinter. Ihr scheint nicht die Kraft dazu zu 
fehlen, sondern es habe schlicht keine Bedeutung für sie, während ihr 
Mann im Krieg Gefahren auf sich nehme (13, 37–38). Sie verspüre kei-
nen Drang (nec cura est ; 13, 31), möchte ein Abbild seiner Mühen sein 
(13, 39–40): qua possum, squalore tuos imitata labores / dicar et haec belli 
tempora tristis agam.63 Es handelt sich um die eindrucksvolle Abwandlung 
einer imitatio heroica. Laodamia gibt für Protesilaos ihren Status auf, ihre 
Schönheit – eine Tat, wie sie sich bei einem großen Helden findet, Odys-
seus, der seine heroische Identität aufgibt, etwa beim Kyklopen, wo er 
sich als »Niemand« bezeichnet, oder wenn er sich am Hof der Phäaken 
als Bettler inszeniert.64 Ausschlaggebend ist dabei auch, dass Odysseus 

59	� »Schlaf und Wind und Schwur – gegen mich hat sich alles verschworen, dreifach ver-
raten bin ich – ich, eine Frau, gegen drei!«

60	� »Wende, Theseus, dein Schiff und kehre zurück, wenn der Wind dreht! Bin ich zuvor 
bereits tot, nimm die Gebeine mit dir!«

61	� nec mihi pectendos cura est praebere capillos / nec libet aurata corpora veste tegi. (13, 31–32) 
»Ich verspür keinen Drang, das Haar mir kämmen zu lassen, mag auch nicht meinen 
Leib schmücken mit goldenem Kleid.«

62	� »Phylaces’ Frauen strömen zusammen und mahnen mich dringlich: ›Zieh ein könig-
lich Kleid, Laodamia, doch an!‹«

63	� »Nein, in Sack und Asche soll man mich sehn, ein getreues Bild deiner Leiden im 
Krieg, deren ich trauernd gedenk.«

64	� S. Kohen 2014, 46.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


70 Dennis Pulina

in der Regel diese Aufgabe der heroischen Identität nicht durchhalten 
kann – Laodamia schon. Man muss dabei beachten, dass auch Ovids 
Heroide so handelt, solange der Schmerz andauert. Dieser aber begleite 
sie Tag und Nacht (13, 103–105a), bis Protesilaos zurückkehren werde 
(13, 115–116). Der Leser weiß, dass dies nie geschehen wird. Somit wird 
auch dieses Verhalten vor allem in seiner Dauer heroisch.
Dass Laodamias Situation der der Penelope ähnelt, wird überdies darin 
deutlich, dass sie stets in Angst ausbreche, wenn sie Nachrichten über 
den Krieg höre.65 Harald Merklin betont die Einheit von Laodamia und 
ihrem Mann: »Ihre Liebe zu Protesilaos überschreitet ja tatsächlich die 
Grenzen des eigenen Selbst und läßt ihre Existenz in einem solchen Maß 
mit der seinen einswerden, daß sie seine Leiden nicht nur gleichnishaft, 
sondern buchstäblich an ihrem eigenen Leibe spürt«.66 In dieser inne-
ren Vereinigung wird eine zweite Agonalität vermittelt. Laodamia selbst 
fühlt sich den Gegnern ihres Mannes ausgesetzt, allen voran Hector 
(13, 63–68):

Hectora nescio quem timeo: Paris Hectora dixit 
ferrea sanguinea bella movere manu; 

Hectora, quisquis is est, si sum tibi cara, caveto; 
signatum memori pectore nomen habe! 

hunc ubi vitaris, alios vitare memento
et multos illic Hectoras esse puta;67

Es ist gerade deshalb Hector, da dem geläufigsten Mythos nach Hektor 
Protesilaos tötet. Ovid lässt Laodamia unbewusst die tatsächliche Tötung 
durch Hektor fürchten. Man könnte einwenden, Laodamia wisse nichts 
von der Gefahr, allerdings stolperte Protesilaos beim Abschied, was Lao-

65	� sed timeo, quotiens subiit miserabile bellum; / more nivis lacrimae sole madentis eunt. / Ilion 
et Tenedos Simoisque et Xanthus et Ide / nomina sunt ipso paene timenda sono. (13, 51–54) 
»Doch mir wird angst, sooft mir der scheußliche Krieg in den Sinn kommt, wie wenn 
die Sonne den Schnee schmilzt, steigen Tränen mir auf. Ilion, Tenedos und Simois und 
Xanthus und Ide – bei dieser Namen Klang wird mir beinahe schon bang.« Ebenso in 
1, 123–124: sed cum Troia subit, subeunt ventique fretumque; / spes bona sollicito victa timore 
cadit. »Denk ich an Troja jedoch, dann denk ich ans Meer und die Feinde. Schöne 
Hoffnung zerstiebt, Unruh erfaßt mich und Angst.«

66	� Merklin 1968, 477.
67	� »Vor jenem Hector graut es mir; Paris erzählte von Hector, daß er eisern den Krieg 

führe mit blutiger Hand. Vor jenem Hector, ich kenn ihn nicht, hüte dich, wenn ich 
dir lieb bin, präge den Namen dir fest in deinem Herzen doch ein! Wenn du dem aus 
dem Weg gehst, vergiß nicht auch andre zu meiden, stelle dir vor, daß es doch viele 
wie Hector dort gibt.«

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


71Die militia amoris der Frauen

damia als böses Vorzeichen erkannt hat und diese Gefahr daher für sie 
sehr real sein muss.
Tatsächlich leidet Laodamia und mutet vielfach auch wenig heroisch an, 
sei es dass sie aus dem Schlaf aufschrickt (13, 111) oder dass sie wieder 
und wieder sagt, die Winde hielten ihren Geliebten zurück, gleich als 
wollte sie sich selbst etwas einreden und könnte die Wirklichkeit nicht 
akzeptieren (13, 125–132). Aber gerade vor diesem Hintergrund wirkt 
ihr Festhalten an dem foedus besonders heroisch und pflichtbewusst hin-
sichtlich ihrer Treue. Dieses foedus – eine deutliche Entsprechung zum 
epischen fatum immotum – wird besonders in einem Wachsbild ihres Ge-
liebten deutlich, das sie bei sich hat und liebevoll behandelt, es umarmt, 
es küsst (13, 153–154).68 Für sie ist das Abbild des Protesilaos ihre persön-
liche Gottheit (mea numina; 13, 159) und vor diesem Hintergrund wird 
verständlich, dass sie von der Rückkehr ihres Mannes in die pios sinus 
spricht (13, 78). Liebe ist für sie wie die Verpflichtung gegenüber einer 
Gottheit, der Respekt gegenüber dem Ehemann ist heilig und die Liebe 
somit unabänderlich. Daran hält sie fest (13, 163–164): me tibi venturam 
comitem, quocumque vocaris, / sive – quod heu! timeo – sive superstes eris.69 Das 
quocumque vocaris nimmt das Heldentum der Liebe auf, welches Ovid in 
Amores 1, 9 entwirft. Der Geliebte folgt seiner Herrin, wohin auch immer. 

IV. Resümee: Penelope, Laodamia und das Heldenkonzept in den Heroides

Ovid zeigt zwei Frauen, die sich in ihrer Situation dem Warten gegen-
über heroisch zeigen, in ihrer Treue, in ihrem Pflichtbewusstsein und in 
ihrem Handeln – alles unter dem durativen Aspekt des Aushaltens oder 
höchstens des sehr ungewissen Erwartens. Heroisierbar wird ihr War-
ten einerseits durch den Topos der militia amoris, andererseits durch die 
anderen Frauen der Heroides, die ihre Situation beklagen oder gar daran 
scheitern. Es sei angemerkt, dass Ovid später im Exil seine Frau für ihr 

68	� Dem Mythos nach bat Laodamia die Götter erfolgreich, ihr eine letzte kurze Zeit mit 
Protesilaus nach dessen Tod zu schenken. Als er wieder fortging, lies sie das Wachs-
bild schaffen, um ihren Schmerz zu ertragen, so die Darstellung bei Hygin, fabulae 
103–104, welche Nauck 1964, 563 als enge Anlehnung an Euripides sieht. Jolivet argu-
mentiert dafür, dass der Brief nach Protesilaos Tod verfasst wurde, von dem Laodamia 
wisse, es aber nicht glauben wolle.

69	� »Überall werd ich, wohin du auch immer mich rufst, dich begleiten, sei›s, was mich 
ängstigt, ach, sei’s du kommst lebend davon.«

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


72 Dennis Pulina

Warten verehrte, da er selbst an der Dauer seines Leides zerbrochen sei 
(Tristia 1, 6, 33): Prima locum sanctas heroidas inter haberes.70

In der Heroik der Briefe der Penelope und der Laodamia findet sich zu-
gleich eine Auseinandersetzung mit dem etablierten kriegerischen Hel-
denideal, das die abwesenden Geliebten verkörpern. Die Heroides gäben, 
so Megan Drinkwater, einen »unique commentary on Roman masculine 
values«.71 Wo Arthur Adkins herausstellt, dass die heroischen Qualitäten 
der Frauen wie etwa die Webkenntnisse, Treue etc. in den homerischen 
Epen von den Männern ausgehend entworfen wurden,72 entwerfen die 
Frauen hier ein Ideal für die Männer, diese sollen sich nämlich im Krieg 
zurückhalten und dafür lieben. Dabei wird in beiden Briefen nicht nur 
ein anderes Heldenideal vorgestellt, sondern kriegerisches Heldentum 
explizit dekonstruiert. Bernhard Zimmermann hat dies bereits bemerkt 
und schreibt hinsichtlich des Dido-Briefes: 

Die Hinterfragung des Klassikers kann gleichzeitig auch eine Subversion der 
Werte in sich tragen, die das Epos Vergils vertritt. Pietas, virtus und fatum, der 
Wertekanon des vergilischen Epos, verblassen angesichts der existentiellen Qua-
len, die Dido erleidet. Die erhabene Welt des Epos wird von Ovid in ganz und 
gar elegischer Technik in das private Leben transponiert und damit entheroi-
siert.73

Jacobson führt aus, dass Penelope sich als Opfer des Trojanischen Krie-
ges sehe, und bezeichnet die Verse 1, 39–44, worin Heldentaten des 
Odysseus geschildert werden,74 als »mock heroic«:75 »The description is 

70	� Tristia 1, 6, 31–34: siquid et in nobis vivi fuit ante vigoris, / extinctum longis occidit omne malis! 
/ prima locum sanctas heroidas inter haberes, / prima bonis animi conspicerere tui. »war auch 
früher in mir ein wenig von glühendem Leben, ist’s durch die Länge des Leids schließ-
lich erstorben, erstickt. Unter den heiligen Heldinnen fändest du Platz als die erste, 
würdest an deines Gemüts Werten als erste erkannt.« (Übersetzung Ovid, ed. Willige/
Holzberg 2011). Ich danke Claudia Klodt (Bochum) für den Hinweis auf diese Stelle.

71	� Drinkwater 2013, 204.
72	� S. Adkins 1960, 36–37.
73	� Zimmermann 2013, 24.
74	� rettulit et ferro Rhesumque Dolonaque caesos, / utque sit hic somno proditus, ille lucro. / ausus 

es – o nimium nimiumque oblite tuorum! – / Thracia nocturno tangere castra dolo / totque 
simul mactare viros, adiutus ab uno ! / at bene cautus eras et memor ante mei! »[Nestor] teilte 
auch mit, wie du Rhesus und Dolon erschlugst mit dem Schwerte, jener ein Opfer des 
Schlafs, dieser des schnöden Gewinns. Tollkühn – o, wie wenig dachtest du noch an 
die Deinen! – drangst du bei Nacht mit List ein in der Thracer Gezelt, mordetest so 
viele Männer aufs Mal, nur von einem begleitet! Ja, du warst wirklich schlau, dachtest 
zuvor nur an mich!«

75	� Jacobson 1974, 256.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


73Die militia amoris der Frauen

bitingly sarcastic, even insulting, designed to show Ulysses’ heroic deeds 
as acts of petty cowardice and baseness.«76 Die Beschreibung relativiert 
das kriegerische Heldentum und lenkt den Blick auf die leidende Penelo-
pe. Dabei erkennt bereits Jacobson die Selbstheroisierung der Penelope, 
wenn sie sagt (1, 23–24): sed bene consuluit casto deus aequus amori. / versa 
est in cineres sospite Troia viro.77 Ihr Mann sei heil aus dem Krieg gekom-
men und das Verdienst daran habe sie selbst aufgrund ihrer Keusch-
heit, die die Götter belohnt hätten. Ihr schuldeten die Griechen Dank für 
den Sieg, so Jacobsons einleuchtende Interpretation.78 Dass genau dieser 
Brief zu Beginn steht, suggeriert dem Leser eine Perspektive, unter der 
er auch die anderen Briefe betrachten soll. Knox nennt den ersten Brief 
nicht zu Unrecht »an introduction to the entire collection, illustrating by 
example both the major themes of the following epistles and the manner 
of treatment«,79 Jacobson ihn den »gateway of the whole corpus«.80 Das 
heroische Warten der Liebenden und die unheroische Trägheit des Ge-
liebten werden zu einer Folie für die anderen Briefe.
Denselben Eindruck liefert der Brief der Laodamia: sie träumt davon, 
wie Protesilos ihr von seinen Heldentaten erzählt (13, 117–118). Sie wird 
somit für den Krieger zur Heldenmacherin, indem er seine Taten schil-
dert und sie ihn dafür verehrt.81 Ohne Publikum nämlich gibt es kei-

76	� Ebd.
77	� »Doch der gerechte Gott nahm die keusche Liebe in Obhut: Troja verfiel zu Staub, 

aber mein Mann kam davon.«
78	� S. Jacobson 1974, 253–354.
79	� Ovid, ed. Knox 1996, 86.
80	� Jacobson 1974, 276.
81	� Ein weiteres Beispiel dafür, dass eine Frau ihren Mann zum Helden macht, findet 

sich im Brief der Oenone an Paris, der sie für Helena verlassen hat. Oenone wird als 
bedeutende Frau gezeichnet: Phrygiis celeberrima silvis (5, 3), »[äußerst] ruhmreich in 
Phrygiens Wäldern«, nennt sie sich selbst und zeigt an, dass es eine Verehrergemein-
schaft um sie gibt – was nicht heißt, dass man sie als Heldin bewundert, sondern eher 
als göttliches Wesen, als Nymphe. Gleichzeitig dekonstruiert sie das Heldentum des 
Paris, indem sie dessen völlige Abhängigkeit vom Schicksal und Götterwillen betont 
und noch klarstellt, wie sie ihm etwa zur Jagd die geeigneten Stellen gezeigt habe. Die-
se waren nötig, damit sich Paris habe beweisen können. Es ist auch interessant, dass 
auf die Erinnerung an sie angespielt wird (5, 21–24): incisae servant a te mea nomina fagi 
et legor OENONE falce notata tua. / et quantum tranci, tantum mea nomina crescunt. crescite 
et in titulos surgite recta meos ! »Eingeschnitten bewahren die Buchen von dir meinen 
Namen, und OENONE heißt’s da, von deinem Messer geritzt. Wie die Bäume wach-
sen, so wachsen auch mit meine Namen. Wachst nur, reckt euch empor, aufrecht, und 
dient meinem Ruhm!« Auch Theseus wäre ohne Ariadne nicht zu seinem Heldentum 
gelangt, wie sie in ihrem Brief bemerkt: Sie überlegt, wie es wäre, hätte sie Theseus 
nicht geholfen. Dann nämlich wäre dieser im Labyrinth gefangen und müsste wie sie 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


74 Dennis Pulina

ne Helden und wenn Protesilaos nicht von seinen Taten erzählen kann, 
wird er auch kein Held sein können. Dies zeigt sich wiederum gerade im 
Brief der Penelope nach dem Ende des Krieges. Die Heimkehrer näm-
lich erzählen allen von ihren Taten und werden erst dadurch zu Helden 
(1, 27–30).
Dabei wird Laodamias Handeln als neues Heldentum präsentiert, das 
dem kriegerischen äquivalent ist. Sie vergleicht die beiden Arten explizit 
und wertet die Liebe als heroischer (13, 83–84): fortius ille potest multo, 
quam pugnat, amare. / bella gerant alii; Protesilaus amet!82 Zuvor hatte sie 
ihren Geliebten sogar dazu aufgefordert, sich im Krieg zurückzuhalten 
und dem Kampf aus dem Weg zu gehen (13, 69–70). Ihretwegen also 
solle er auf ein Kernelement des homerischen Heldenideals verzichten, 
den Heldentod. Das betont sie erneut, indem sie auffordert: causa tua 
est dispar; tu tantum vivere pugna83 (13, 77). Dass Protesilaos eben gerade 
diesen Heldentod stirbt, macht Laodamia in diesem Brief noch helden-
hafter, da der Leser weiß, dass sie noch sehr lange warten und das foedus 
bewahren wird.
Es sind gerade diese Worte der Laodamia, die nicht nur ironisch sind, 
sondern auf den Leser auch überaus komisch wirken und den Brief zu 
Recht wenig ernsthaft erscheinen lassen. Es gab und gibt in der For-
schung verschiedene Stimmen dazu, ob denn das Motiv der militia amo-
ris als Gegenentwurf zur Politik des Augustus und dessen Kritik84 ernst 
zu nehmen sei oder schlicht ein Spiel Ovids, das einfach komisch sein 
soll, »entertaining rather than convincing«.85 Ein allgemeines Urteil dar-
über kann man letztlich nicht finden, da es gerade der Leser ist, der eine 
Figur zum Helden macht, und diese Leserperspektive sich nie verallge-
meinern lässt. Ein Krieger, ein Bewunderer des Odysseus wird in den 
Heroides vermutlich nur larmoyante Frauen wiedererkennen und Ovids 
Darstellung vielleicht als zynisch erleben. Wer hingegen liebt und viel-

ohne Hoffnung auf Rückkehr dort bis zum Tod aushalten (10, 103–104): nec tibi quae 
reditus monstarent, fila dedissem, / fila per adductas saepe recepta manus »nie hätt ich dir, 
den Rückweg zu weisen, den Faden gegeben, oft ja griffst du danach, lasest ihn auf mit 
der Hand.« Niemandem hätte er von seiner Heldentat erzählen können, wäre er nicht 
hinausgekommen. Ariadne kommt nicht hinaus, deshalb solle Thesesus von ihr und 
ihrer Tat berichten (10, 129–130).

82	� »Weitaus heftiger, als er kämpft, vermag er zu lieben. Krieg sei von andren geführt, 
Protesilaus – verliebt.«

83	� »Deine Sache liegt anders: Du zieh in den Kampf um zu leben«.
84	� S. hierzu Davis 1999.
85	� Murgatroyd 1999, 570.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


75Die militia amoris der Frauen

leicht der fernen Liebe wegen leidet, wird Penelope und Laodamia als 
außergewöhnliche Frauen und vielleicht Heldinnen verehren. Diejeni-
gen schließlich, die den epischen und den elegischen Hintergrund von 
Ovids Dichtung kennen, werden immerhin nicht umherkönnen, über 
beide Entwürfe von Helden und Heldinnen und über Heldentum über-
haupt nachzudenken.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


76 Dennis Pulina

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Ovid: Briefe aus der Verbannung, hg. u. übers. von Wilhelm Willige, ein-
gel. und erl. v. Niklas Holzberg, Mannheim 52011 (Sammlung Tuscu-
lum).

Ovid: Heroides. Selected epistles, hg. von Peter E. Knox, Cambridge 1996.
Ovid: Liebesbriefe, hg. u. übers. von Bruno W. Häuptli, Darmstadt 22001.
Ovid: Liebesgedichte. Amores, hg. u. übers. von Niklas Holzberg, Berlin 

22014 (Sammlung Tusculum).
Ovid: Liebeskunst. Ars amatoria, hg. u. übers. von Niklas Holzberg, Berlin 

52011 (Sammlung Tusculum).

Sekundärliteratur

Adkins, Arthur W. H.: Merit and Responsibility. A Study in Greek Values, 
Oxford 1960.

Aurnhammer, Achim / Klessinger, Hanna: Was macht Schillers Wilhelm 
Tell zum Helden? Eine deskriptive Heuristik heroischen Handeln, in: 
Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 62, 2018, 127–250.

Burkard, Thorsten: Amor odit inertes. Die mythologische Beispielreihe in 
Ovid, Amores 1, 9, in: Rheinisches Museum für Philologie 157, 2014, 
113–153.

Davis, Peter J.: Ovid’s Amores: A political reading, in: Classical Philology 
94, 1999, 431–439.

Drinkwater, Megan O.: Militia amoris. Fighting in love’s army, in: Thea 
S. Thorsen (Hg.): The Cambridge Companion to Latin Love Elegy, 
Cambridge 2013, 194–206.

Edmunds, Susan T.: Picturing Homeric Weaving, in: Victor Bers / 
David F. Elmer / Douglas Frame / Leonhard Muellner (Hg.): Donum 
Natalicium Digitaliter Confectum Gregorio Nagy Septuagenario a Discipulis 
Collegis Familiaribus Oblatum. A Virtual Birthday Gift Presented 
to Gregory Nagy on Turning Seventy by his Students, Colleagues, 
and Friends, Center for Hellenic Studies, Harvard University 2012, 
http://nrs.harvard.edu/urn-3:hul.ebook:CHS_Bers_etal_eds.Donum_
Natalicium_Gregorio_Nagy.2012 (letzter Zugriff am 8.6.2019).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


77Die militia amoris der Frauen

Fraenkel, Eduard: Die klassische Dichtung der Römer, in: Werner Jäger 
(Hg.): Das Problem des Klassischen und die Antike, Leipzig/Berlin 
1931, 47–73.

Fränkel, Hermann: Ovid. Ein Dichter zwischen zwei Welten, Darmstadt 
1970.

Galasso, Luigi: Ovid’s variations on Achilles in the Metamorphoses, in: Bul-
letin of the Institute of Classical Studies 47, 2010, 83–98.

Habermas, Jürgen: Fundamentalismus und Terror. Antworten auf Fragen 
zum 11. September 2001, in: Blätter für deutsche und internationale 
Politik 47, 2002, 165–178.

Horn, Fabian: Held und Heldentum bei Homer. Das homerische Helden-
konzept und seine poetische Verwendung, Tübingen 2014 (Classica 
Monacensia, Bd. 47).

Jacobson, Howard: Ovid’s Heroides, Princeton 1974.
Jolivet, Jean-Christophe: Allusion et fiction épistolaire dans les Héroïdes. 

Recherches sur l’intertextualité ovidienne, Rom 2001 (Collection de 
l’École française de Rome, Bd. 289).

Kohen, Ari: Untangling Heroism, Classical Philosophy and the Concept 
of the Hero, New York/London 2014.

Lefèvre, Eckard: Die unaugusteischen Züge der augusteischen Litera-
tur, in: Gerhard Binder (Hg.): Saeculum Augustum, Bd. 2, Darmstadt 
1988, 173–196.

Lyne, Richard O. A. M.: Love and Death: Laodamia and Protesilaus 
in Catullus, Propertius, and Others, in: The Classical Quaterly 48.1, 
1998, 200–212.

Mack, Sara: Ovid, New Haven/London 1988.
Merklin, Harald: Arethusa und Laodamia, in: Hermes 96.3, 1968, 461–

494.
Murgatroyd, Paul: The Argumentation in Ovid Amores 1.9, in: Mnemosy-

ne 52.5, 1999, 569–571.
Nauck, August: Tragicorum Graecorum Fragmenta, Hildesheim 21964.
Schlechtriemen, Tobias: Der Held als Effekt. Boundary work in Heroisie-

rungsprozessen, in: Berliner Debatte Initial 29.1, 2018, 106–119.
Schönau, Walter: Günter Kunerts »Tagträume«. Zum Motiv der Verstei-

nerung und dem Mechanismus der Umkehrung, in: Freiburger litera-
turpsychologische Gespräche. Erste Folge, bes. von F. Wyatt, Frank-
furt a.M./Bern 1981, 131–149.

Sonderforschungsbereich 948: Art. »Held«, in: Ronald G. Asch u.a. (Hg.): 
Compendium heroicum, publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


78 Dennis Pulina

»Helden – Heroisierungen – Heroismen« der Universität Freiburg, 
Freiburg 1.2.2019, DOI: 10.6094/heroicum/hdd1.0 (letzter Zugriff am 
5.3.2019).

Thorsen, Thea S.: Ovid the love elegist, in: dies. (Hg): The Cambridge 
Companion to Latin Love Elegy, Cambridge 2013, 114–130.

Zimmermann, Bernhard: Ovid liest Klassiker, in: International Yearbook 
for Hermeneutics 12, 2013, 12–26.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ULRIKE AUHAGEN

Verhindertes Warten 
Pompeius vor der Schlacht von Pharsalos (Lukan, Bellum civile 7, 
87–123)

Der klassische Abwartende der römischen Geschichte und Literatur 
ist Quintus Fabius Maximus – mit dem Beinamen Cunctator (»der Zö-
gerer«) –, der durch militärisches Abwarten, durch eine Hinhalte- und 
Zermürbungstaktik Wesentliches im Zweiten Punischen Krieg (218–
201 v. Chr.) im Kampf gegen Hannibal erreicht hat. Ennius hat das in 
einem berühmten Vers der Annales (fr. 363 Skutsch) auf den Punkt ge-
bracht: Unus homo nobis cunctando restituit rem.1 Im Folgenden soll es um 
einen römischen Feldherrn gehen, dem es hingegen nicht gelungen ist, 
durch Abwarten die res publica zu bewahren. Der Beitrag beschäftigt sich 
mit dem ›verhinderten Warten‹ des Pompeius.
Lukan schrieb Anfang der 60er Jahre des 1. Jahrhunderts n. Chr. aus der 
Opposition zu Nero mit dem Bellum civile ein Epos über den römischen 
Bürgerkrieg zwischen Caesar und Pompeius, 49–45 v. Chr., er wählte 
also einen historischen Stoff, der etwa hundert Jahre vor seiner eigenen 
Zeit lag. Der Höhepunkt der Kampfhandlungen, die 48 v. Chr. geschla-
gene Schlacht von Pharsalos, wird im siebten Buch geschildert: Der Bei-
trag nimmt das Verhalten des Pompeius vor der Schlacht in den Blick 
– und dabei geht es um das Thema Warten. Man könnte einwenden, 
dass weder Pompeius noch Caesar abwarteten, sondern ihre Truppen in 
den verhängnisvollen, verlustreichen Kampf führten – und mit diesem 
Einwand hätte man grundsätzlich Recht. In diesem Beitrag wird aber der 
Standpunkt vertreten, dass Lukan Pompeius bewusst als einen Heerfüh-
rer zeichnet, der lieber gewartet hätte, als einen, der warten wollte. 
Ob erfolgreich durchgehalten wie von Fabius Cunctator oder gescheitert 
wie im Falle des Pompeius: Warten als militärische Taktik ist einer von 
vier Aspekten, in die Ulrich Bröckling das »heroische Warten« in seinem 
»Versuch einer Typologie« einteilt: Zu seinem Punkt 4 »Taktisches Ge-
schick« heißt es, »Heldentaten« vollbringe »nicht immer nur derjenige«, 
der »ungestüm nach vorn« presche; »auch Geduld und das Gespür für 

1	� »Ein einziger Mann hat uns durch Zögern den Staat gerettet.«

Ulrike AuhagenVerhindertes Warten

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


80 Ulrike Auhagen

den günstigen Augenblick sind heroische Tugenden. [...] Held ist, wer 
den Kairos ergreift und weiß, wann er abwarten und wann er handeln 
muss.«2

Obwohl es im Folgenden hauptsächlich um Lukan und seine Darstellung 
und Beurteilung von Pompeius’ Verhalten vor der Schlacht von Pharsa-
los gehen wird, muss der locus classicus zum Thema, Fabius Cunctator, 
kurz gestreift werden, sozusagen als Modell oder Folie für das, was Lukan 
daraus macht; der kaiserzeitliche Epiker dürfte bei seiner Pompeius-Cha-
rakterisierung im siebten Buch partiell den livianischen Cunctator im 
Blick gehabt haben.

I. Fabius Cunctator bei Livius

Quintus Fabius Maximus spielt in den Büchern 21–30 von Livius’ Ab 
urbe condita eine Rolle, die den Zweiten Punischen Krieg behandeln. Für 
das Thema Warten und für die Beurteilung von Pompeius’ Verhalten 
vor der Schlacht sind besonders Passagen des 22. Buches relevant: Nach 
der Niederlage der Römer in der Schlacht am Trasimenischen See 217 
v. Chr. und der Ernennung des Fabius zum Diktator berichtet Livius von 
aufkeimender Kritik an Fabius wegen dessen angeblicher Untätigkeit, 
vor allem seitens eines ihm unterstellten Offiziers, des magister equitum 
Minucius. Dabei macht der livianische Erzähler von Anfang an deutlich, 
dass er Fabius’ Strategie für richtig hält: In 22, 12, 11–12 heißt es: sed non 
Hannibalem magis infestum tam sanis consiliis habebat quam magistrum equi-
tum. [...] primo inter paucos, dein propalam in volgus, pro cunctatore segnem, 
pro cauto timidum.3 Noch deutlicher auf den Punkt gebracht wird das in 
der abschließenden Bemerkung der Rede des Minucius (22, 14, 14): stul-
titia est sedendo aut votis debellari credere posse.4 
In Kapitel 15, 1 betont Livius, dass Fabius sich über das Missfallen, das er 
durch seine Taktik erregte, völlig im Klaren war: quamquam probe scit non 

2	� Ulrich Bröckling in der Einleitung dieses Bandes, S. 13–14.
3	� »Aber nicht in Hannibal allein hatte Fabius einen Gegner seines so vernünftigen Vor-

gehens, sondern vielmehr in dem Reiterobersten. [...] So nannte er (sc. Minucius) den 
Diktator zunächst in kleinem Kreis, später aber ganz offen vor allen statt zögernd 
lässig, statt vorsichtig feige.« Die Livius-Übersetzung stammt, auch im Folgenden, von 
Josef Feix.

4	� »Es ist Dummheit zu glauben, man könne einen Krieg durch Stillsitzen oder fromme 
Gebete beenden«.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


81Verhindertes Warten

in castris modo suis, sed iam etiam Romae infamem suam cunctationem esse, 
obstinatus tamen tenore eodem consiliorum aestatis reliquum extraxit.5 
Erste vergebliche Rechtfertigungsversuche des Fabius gibt Livius in in-
direkter Rede wieder (22, 25, 14): si penes se summa imperii consiliique sit, 
propediem effecturum, ut sciant homines bono imperatore haud magni fortunam 
momenti esse, mentem rationemque dominari.6 Durch die Stichworte mens 
und ratio wird die Vernünftigkeit des Vorgehens betont.
Als Steigerung lässt Livius Fabius in Kapitel 39, 1–22 eine Rede halten, 
in der dieser den Konsul Lucius Aemilius vor den destruktiven Attacken 
des Mitkonsuls Varro warnt und dabei seine eigene Strategie bekräftigt. 
Besonders durch die in dieser Rede geäußerten Argumente ist Fabius 
geeignet, als eine Art Modell für die Haltung des Pompeius vor der 
Schlacht von Pharsalos zu fungieren. In 39, 9 betont Fabius: sed ita res se 
habet: una ratio belli gerendi adversus Hannibalem est, qua ego gessi.7 Im Fol-
genden skizziert er die militärisch schwache Position des gegnerischen 
Heeres (39, 13–15): 

in diem rapto vivit; partem vix tertiam exercitus eius habet, quem Hiberum amnem 
traiecit; plures fame quam ferro absumpti; nec his paucis iam victus suppeditat. Dubitas 
ergo, quin sedendo superaturi simus eum, qui senescat in dies, non commeatus, non sup-
plementum, non pecuniam habeat? 8 

Das wichtigste Stichwort ist hier sedendo – »durch ruhiges Verhalten«, 
»durch Abwarten«. Diese Argumente – das gegnerische Heer hungere, 
es sei vom Nachschub abgeschnitten – sind es, um das schon einmal vor-
weg zu nehmen, die auch Lukan Pompeius gebrauchen lässt. Die letzten 

5	� »Er wußte aber recht gut, daß sein Zögern nicht nur in seinem Lager, sondern auch 
schon in Rom unrühmlich bekannt war. Trotzdem blieb er hartnäckig, hielt an seinen 
Plänen nach wie vor fest und ließ den Rest des Sommers vergehen.«

6	� »Blieben der Oberbefehl und die Planung des Krieges in seinen Händen, werde er 
den Leuten bald klar machen, daß für einen tüchtigen Feldherrn das Glück nicht so 
wichtig sei! Hier hätten Verstand und Überlegung zu gebieten.«

7	� »Aber die Verhältnisse liegen doch so: Es gibt nur eine einzige Methode, gegen Han-
nibal Krieg zu führen; und das ist die, die ich angewandt habe«.

8	� »Tag für Tag lebt er [sc. Hannibal] vom Raub. Kaum den dritten Teil besitzt er noch 
von dem Heer, das er über den Ebro führte. Er verlor mehr Leute durch Hunger als 
durch das Schwert, und nicht einmal mehr für diese wenigen reichen die Lebensmittel. 
Zweifelst du noch, daß wir ihn durch ruhiges Verhalten bezwingen werden, da er doch 
von Tag zu Tag schwächer wird, keine Zufuhr, keinen Ersatz von Mannschaften und 
kein Geld hat?«

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


82 Ulrike Auhagen

Worte des Fabius sind wieder bezeichnend (39, 22): omnia non properanti 
clara certaque erunt; festinatio improvida est et caeca.9

Das ist also das Modell, vor dem Lukan das Bild des zögernden Pompeius 
entwirft.

II. Lukan, Bellum civile 7, 87–123

Das ganze siebte Buch ist der entscheidenden Schlacht von Pharsalos ge-
widmet. Ab Vers 45 werden der Tagesanbruch und das Lärmen im pom-
peianischen Lager beschrieben; die Soldaten, als turba (»Masse«; 7, 45) 
etikettiert, verlangen das Zeichen zum Angriff. Lukan betont das Schick-
salhafte, Unausweichliche, Unbremsbare (46): fatis trahentibus orbem.10

Damit ist bereits klar, dass Pompeius in seinen Versuchen, besonnen 
zu sein, machtlos sein wird. Das Verhalten der kampfeswütigen Massen 
wird vom lukanischen Erzähler mit ›Wahnsinn‹ umschrieben (dira subit 
rabies, 51).11 In den Versen 52–53 heißt es: segnis pavidusque vocatur / ac 
nimium patiens soceri Pompeius.12 Man vergleiche hierzu die in indirekter 
und direkter Rede wiedergegebene Kritik des Minucius an Fabius bei 
Livius (Ab urbe condita 22, 12, 12: segnem; 22, 14, 14: stultitia est sedendo).
Als Steigerung des psychologischen Drucks auf Pompeius lässt Lukan 
Cicero auftreten (eine historisch nicht haltbare Episode),13 der ihn sei-
nerseits zum Kampf antreibt (68–85). Besonders prägnant sind folgende 
Verse (77–78): ipsae tua signa revellent / prosilientque acies: pudeat vicisse 
coactum.14

Das zum Kampf drängende Heer und die aufstachelnde Rede Ciceros 
sind die Voraussetzung für Pompeius’ Reaktion (87–123). Die 37 Verse 
lange Rede ist seine viertlängste im Epos.15 Darin macht Lukan Pom-
peius – zumindest für einen Moment – zum eigentlich heldenhaften 

9	� »Alles wird dem, der nicht überstürzt handelt, klar und sicher sein. Übereilung bedeu-
tet unvorsichtig zu sein und blind!«

10	� »das Schicksal riß die Welt mit sich fort«. Die Lukan-Übersetzung stammt, auch im 
Folgenden, von Georg Luck.

11	� »ein entsetzlicher Wahnsinn hat sich ihrer bemächtigt«.
12	� »man schimpft Pompeius zaghaft und ängstlich und Caesar gegenüber allzu duldsam«.
13	� Vgl. Gagliardi 1975, 17 (»Cicerone, il quale sicuramente non si trovava in Tessaglia«) 

und Braund 1992, 288 (»This episode is unhistorical«).
14	� »Dein Heer wird auch ohne Befehl deine Feldzeichen an sich reißen und vorwärtsstür-

men! Schäme dich, daß man dich zum Siegen zwingen muß!«
15	� Vgl. Tasler 1972, 104, Anm. 1.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


83Verhindertes Warten

Zögerer, dessen Besonnenheit aber von den Umständen sabotiert wird 
und der sich notgedrungen dem allgemein um sich greifenden Kampfes-
wahnsinn ergibt. Dass ihm der Gang des Geschehens aufgezwungen ist, 
betont Pompeius gleich zu Beginn der Rede (87–92): 

»si placet hoc« inquit »cunctis, si milite Magno,
non duce tempus eget, nil ultra fata morabor:
involvat populos una fortuna ruina,
sitque hominum magnae lux ista novissima parti.
testor, Roma, tamen Magnum, quo cuncta perirent,
accepisse diem. [...]16

Im Folgenden lässt Lukan Pompeius darlegen, dass es durchaus gute 
Gründe geben würde bzw. gegeben hätte, sich nicht blindwütig in die 
Schlacht zu stürzen: Man sei militärisch im Vorteil, man habe Caesars 
Truppen von den Nachschubwegen abgeschnitten, die gegnerischen Sol-
daten würden hungern (92–99): 

potuit tibi volnere nullo
stare labor belli; potui sine caede subactum
captivumque ducem violatae tradere paci.
quis furor, o caeci, scelerum? civilia bella
gesturi metuunt, ne non cum sanguine vincant.
abstulimus terras, exclusimus aequore toto,
ad praematuras segetum ieiuna rapinas
agmina conpulimus [...].17

Das alles sind taktische Argumente dafür, dass durch Abwarten und Aus-
hungern des Gegners der Sieg ohne Blutvergießen möglich sei. Bezeich-
nend ist allerdings, dass Lukan Pompeius das bereits im Irrealis formu-
lieren lässt, als etwas, das getan werden könnte oder hätte getan werden 

16	� »›Wenn das der allgemeine Wille ist‹, sprach er, ›wenn der Augenblick Pompeius, den 
Soldaten, nicht den Feldherrn will, so werde ich das Schicksal nicht länger aufhalten. 
Soll das Geschick alle Völker in einer einzigen Katastrophe mit sich reißen und der 
anbrechende Tag für einen großen Teil der Menschheit der letzte sein! Doch ich rufe 
Rom als Zeugen an, daß mir der Tag des Weltuntergangs aufgezwungen wurde!‹«

17	� »Der Krieg hätte Rom keine einzige Wunde gekostet; ich hätte, ohne Blut zu vergie-
ßen, Caesar unterwerfen und ihn gefangen dem Frieden, den er verletzt hatte, auslie-
fern können. Welch verbrecherischer Wahnsinn! Seid ihr denn blind? Man will einen 
Bürgerkrieg führen und fürchtet einen unblutigen Sieg! Wir haben ihm Land weg-
genommen, haben ihn von allen Meeren verdrängt, haben seine hungernden Leute 
gezwungen, unreifes Korn zu stehlen [...]«.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


84 Ulrike Auhagen

können – aber statt hier Konjunktiv Imperfekt oder Plusquamperfekt zu 
wählen, benutzt Lukan hier potuit und potui. Wenn die Indikativ Per-
fekt-Formen von posse in diesem Kontext auch selbstverständlich irrea-
len Sinn haben,18 will Lukan vielleicht durch den Indikativ suggerieren, 
dass Pompeius’ Taktik eigentlich realistisch war bzw. Aussicht auf Erfolg 
gehabt hätte. Durch die paradoxe Formulierung metuunt, ne non cum san-
guine vincant (96)19 wird pointiert die perverse Verblendung der Soldaten 
betont.
Besonders wichtig sind die Verse 105–107: fortissimus ille est, / qui promp-
tus metuenda pati, si comminus instent, / et differre potest.20 Das ist der Kern 
von Pompeius’ Rede.21 Lukan lässt ihn ganz klar betonen, dass helden-
haftes Verhalten – Stichwort fortissimus – auch darin liegen kann, abzu-
warten. Das ist eindeutig die Position, die Fabius Cunctator vertreten hat. 
Interessant ist, dass Lukan diese drei Verse lange Kernbotschaft etwa in 
der Mitte der Rede platziert hat (vorher gibt es achtzehn Verse, danach 
sechzehn). Das ist kein Zufall, auf diesen Versen liegt großes Gewicht. 
Aber wie geht es weiter? Kann Lukan Pompeius als heldenhaften Zö-
gerer wie Fabius in das Epos eingehen lassen? Nein, selbstverständlich 
nicht, denn er kann der Schlacht historisch keine andere Wendung ge-
ben: Die Pompeianer haben verloren; und so kann Lukan Pompeius – 
anders als Fabius – mit seiner Haltung keinen Erfolg haben lassen. Er 
kann aber durch diese Anspielung auf Fabius Cunctator22 Pompeius als 
besonnenen und klugen Zögerer positionieren, der sich allerdings tra-

18	� Vgl. Menge 1979, 125 (§ 330, 1).
19	� »Man fürchtet einen unblutigen Sieg«.
20	� »Der ist wahrhaft mutig, der bereit ist, Furchtbares zu ertragen, wenn es unmittelbar 

bevorsteht, es aber auch lassen kann«.
21	� Vgl. Tasler 1972, 107 zu den Versen 105–107: »Über den stoischen Gehalt hinaus 

lassen sich diese Verse auch als eine Selbstcharakterisierung des Redners verstehen: 
Pompeius möchte dieser tapfere, unerschrockene und doch besonnene Mann sein, er 
findet aber nicht die Gefolgschaft, die ihm diese Rolle vergönnt. So bleibt ihm nur, 
seine Weisheit auszusprechen, befolgen kann er sie selbst nicht.« Vgl. auch Lanzarone 
2016, 183 zu Vers 106: »Metuenda pati è espressione di sapore stoico«.

22	� Auf diesen Bezug wird in keinem mir bekannten Kommentar oder sonstiger Lite-
ratur eingegangen; zu meiner These, dass Lukan dem Pompeius vor der Schlacht 
Cunctator-hafte Züge gegeben hat, passt aber die bei Glaesser 1984 erwähnte Paralle-
le zwischen Caesar und Hannibal: Im Zusammenhang mit der Rubicon-Überquerung 
betont Glaesser, Lukan wolle Caesar »offenbar als neuen Hannibal vor Augen führen 
[....]. Unüberhörbare Anklänge an die livianische Hannibalrede, Liv. XXI 43, 8 ma-
chen dies deutlich [...]. Lucan betont diesen Anklang deutlich, wenn er seinen Caesar 
einen Selbstvergleich mit Hannibal anstellen läßt« (1984, 38, Anm. 146 [auf S. 182]). 
Eine Verbindung Fabius Cunctator – Pompeius zieht Glaesser hingegen nicht.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


85Verhindertes Warten

gischerweise dem allgemeinen Wahnsinn beugen muss: Und so lässt er 
Pompeius auch nicht um weitere Unterstützung für seine abwartende 
Haltung nachsuchen, sondern ihn sich im zweiten Teil der Rede in sein 
Schicksal ergeben.
Auch die erzählende Passage nach Ende der Rede ist bezeichnend für 
Pompeius’ Ohnmacht (123–128): 

sic fatur et arma
permittit populis frenosque furentibus ira
laxat et ut victus violento navita Coro
dat regimen ventis ignavumque arte relicta
puppis onus trahitur. trepido confusa tumultu
castra fremunt [...].23

III. Vergleich Fabius – Pompeius

Die Parallelen zwischen Fabius und Pompeius liegen auf der Hand: Ge-
meinsam sind Zögern, Abwarten bzw. Abwarten-Wollen beider Feld-
herren sowie das Dafür-Kritisiert-Werden durch die eigenen Leute. Eine 
große Übereinstimmung gibt es auch bei der jeweiligen Argumentation 
für das Zögern: Der Gegner sei zahlenmäßig unterlegen, hungere, sei 
vom Nachschub abgeschnitten (man vergleiche besonders Livius 22, 39, 
13–14 und Lukan 7, 97–99).
Der große Unterschied liegt selbstverständlich darin, dass Fabius sein 
Abwarten unbeirrt und militärisch letztlich erfolgreich durchgehalten 
hat, während Lukan Pompeius vor der Schlacht zwar eine mit Fabius 
vergleichbare vernünftige Position einnehmen, ihn dann aber vor der 
Kampfeswut seiner Soldaten kapitulieren lässt. Dabei ist es wichtig zu 
betonen, dass Lukan seinen Protagonisten nicht einfach zögerlich und 
schwächlich zeichnet,24 sondern dass er ihn durch diesen unterschwelli-

23	� »Mit diesen Worten schickt er die Völker zu den Waffen; er lockert ihrem sinnlosen 
Zorn die Zügel; er überläßt wie ein Schiffsmann, der vom heftigen Sturmwind über-
wältigt worden ist, den Winden das Steuer, verzichtet auf seine Kunst und wird als 
nutzloser Ballast seines Schiffs dahingerissen. Das Lager bebt von wildem, verworre-
nem Lärm [...].«

24	� Anders sieht das Braund 1992, 288 (zu den Versen 85–150): »This episode in general 
shows Pompey’s weakness (he knows it is better to wait but his craving for popularity 
causes him to give way), and his speech in particular shows his pessimism and lack of 
confidence.« Dass er aus Anbiederung an das Volk dem Drängen des Heeres nachgibt, 
steht nicht im Text.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


86 Ulrike Auhagen

gen Fabius-Bezug aufwertet – wie er ihn überhaupt ab dem siebten Buch 
positiver zeichnet.25 Wenn man den Livius-Text unterlegt, gewinnt man 
für die Pompeius-Figur eine neue Facette (zumindest wird die Facette des 
verhinderten Wartenden dann deutlicher).

IV. Lukans Pompeius-Bild

Ein Fabius ist Pompeius bei Lukan trotzdem nicht – und nicht nur des-
halb nicht, weil er die römische Geschichte nicht umschreiben kann. 
Vom ersten Buch an präsentiert er den Gegenspieler Caesars als alten 
Mann (obwohl er tatsächlich nur sechs Jahre älter war),26 der nur noch 
von seinen früheren militärischen Triumphen zehrt und im Zivilleben 
bequem geworden ist; bezeichnend ist seine Charakterisierung im ersten 
Buch, besonders das berühmte Eichengleichnis; in den Versen 135–139 
heißt es: 

 stat magni nominis umbra;
qualis frugifero quercus sublimis in agro
exuvias veteres populi sacrataque gestans
dona ducum nec iam validis radicibus haerens
pondere fixa suo est [...].27

Grundsätzlich ist die Zeichnung der Pompeius-Figur, vor allem in den 
ersten Büchern, eindeutig: Er ist der »Schatten eines großen Namens«.28 
Aber das hält Lukan nicht davon ab, ihm vor der entscheidenden 
Schlacht derartige vernünftige, an Fabius erinnernde Worte in den Mund 
zu legen. Für einen kurzen Moment wird Pompeius so zu einem Fabius 

25	� Vgl. dazu allgemein Rambaud 1955, besonders 258 im »sommaire«: »Dans la défaite, 
Pompée devient un sage stoicien – intervention originale de Lucain«. Vgl. auch Glaes-
ser 1984, 124 über die »moralische Aufwertung des Pompeius« und die »Möglichkeit, 
seinen Helden als einen tragisch leidenden Menschen zu zeichnen«.

26	� Vgl. Ahl 1976, 157: »Pompey, no more than six years Caesar’s elder, was in his middle 
fifties when the civil war broke out. But Lucan seems intent on contrasting Caesar’s 
vigor with Pompey’s general lassitude.«

27	� »Er stand da – der Schatten eines großen Namens – wie auf fruchtbarem Feld eine 
hohe Eiche, an der alte Trophäen des Volks und Weihgeschenke der Feldherrn hän-
gen, die sich aber nicht mehr durch starke Wurzeln anklammert, sondern nur noch 
durch ihr Gewicht aufrecht steht [...].«

28	� Vgl. Ahl 1976, 157: »Even before Caesar is introduced, we know that Pompey is going 
to lose the civil war. For the very tone and form of this opening simile show that Pom-
pey is only the ghost of what he was: ›magni nominis umbra‹.«

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


87Verhindertes Warten

Cunctator, allerdings einem, der tragisch scheitert: Er weiß es besser, hat 
aber nicht die Kraft, sich durchzusetzen. Es ist der erfolglose Versuch 
eines heldenhaften Wartens.
Wie sehr Lukan die Person des gescheiterten Pompeius am Herzen ge-
legen haben dürfte, zeigt auch die Schilderung von dessen Tod: Lukan 
lässt ihn im Moment seiner Ermordung eine herausragende Haltung ein-
nehmen (8, 621): seque probat moriens atque haec in pectore volvit.29 Diese 
letzten Gedanken (8, 622–635) – Pompeius führt ein Zwiegespräch mit 
sich – lassen ihn stark und unerschütterlich erscheinen, besonders die 
Verse 8, 625–627: Fata tibi longae fluxerunt prospera vitae; / Ignorant popu-
li, si non in morte probaris, / an scieris adversa pati.30 Noch deutlicher sind 
die Verse 629–631: Spargant lacerentque licebit, / sum tamen, o superi, felix, 
nullique potestas / hoc auferre deo.31

Pompeius’ unerschütterliche, geradezu stoische Haltung angesichts des 
Todes32 hat zwar mit ›Warten‹ nichts mehr zu tun, ist aber für die Abrun-
dung des Pompeius-Bildes wichtig: Die bewundernswerte Besonnenheit 
vor dem Tode strahlt zurück auf die besonnenen Gedanken und Worte 
vor der Schlacht – wenn sich Pompeius da auch nicht durchsetzen konn-
te.

V. Geschichtsschreibung

Die Frage, wie die antike Geschichtsschreibung Pompeius’ Zögern vor 
der Schlacht bewertet, ist aufgrund der Überlieferungslage schwer zu 
beantworten, besonders was die vor Lukan schreibenden Historiker an-
geht: Die Livius-Bücher 109–116, die den Bürgerkrieg zum Inhalt hatten, 
sind nicht erhalten; es wäre besonders interessant zu wissen, wie des-
sen Beurteilung des vor der Schlacht abwartenden Pompeius ausgefal-
len ist – hat doch Augustus angeblich Livius wegen dessen Urteils über 

29	� »er bewährte sich im Tod und dachte bei sich«.
30	� »Ein ganzes, reiches Leben lang war dein Schicksal von Erfolg gekrönt. Wenn du dich 

jetzt im Tod nicht bewährst, wird die Menschheit nie wissen, ob du imstande warst, 
Unglück zu ertragen.«

31	� »Mögen sie mich auch zerreißen und zerfleischen: ich bin dennoch glücklich, ihr Göt-
ter, und keiner von euch hat die Macht, mir das zu nehmen.«

32	� Marti 1945, 372: »Death is his victory and Lucan’s description of it is, in its dignity and 
simplicity, in the best Stoic tradition.« Vgl auch Rambaud 1955, 288: »Ses dernières 
paroles sont un ultime témoignage de sa sagesse«. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


88 Ulrike Auhagen

Pompeius einen ›Pompeianer‹ genannt (Tacitus, Annales 4, 34, 3).33 Das 
Geschichtswerk des Asinius Pollio ist auch bis auf Fragmente verloren. 
Pompeius’ Kriegsgegner Julius Caesar hat drei Bücher Bellum civile ver-
fasst; dass er – bei aller angeblicher durch die Erzählung in der dritten 
Person zur Schau gestellter Neutralität – parteiisch schreibt, liegt auf der 
Hand. Bei ihm wird Pompeius’ Zögern vor der Schlacht indirekt kurz er-
wähnt, aber ohne das als Besonnenheit hervorzuheben; in 3, 86, 1 heißt 
es: Pompeius quoque, ut postea cognitum est, suorum omnium hortatu statuerat 
proelio decertare.34 Caesar formuliert also nüchtern: »auf das Drängen all 
seiner Anhänger«, er macht keine Bemerkung darüber, dass es aufgrund 
der prekären Lage seines eigenen Heeres für den Gegner strategisch 
sinnvoll gewesen wäre, abzuwarten, im Gegenteil: Pompeius’ bei Lukan 
gemachtes Argument, Caesars Heer hungere und müsse schon unreifes 
Korn stehlen (7, 98–99), liest sich nun ganz anders. In 3, 81, 3 heißt es: 
ille idoneum locum in agris nactus, qua prope iam matura erant frumenta, 
ibi adventum expectare Pompei [...] constituit.35 – Caesar hat aber selbstver-
ständlich keine Veranlassung, sein eigenes Heer als hungernd darzustel-
len und hier eine Lanze für die taktisch vernünftigen Überlegungen des 
gegnerischen Oberbefehlshabers zu brechen.
Ein wichtiges Zeugnis, das allerdings etwa hundert Jahre nach Lukan zu 
datieren ist, liefert der griechische Historiker Appian, der im 2. Jahrhun-
dert n. Chr. unter Marc Aurel und Lucius Verus Karriere macht. Appian 
widmet in seinem umfangreichen, ab etwa 150 n. Chr. entstandenen Ge-
schichtswerk Ῥωμαικά auch fünf Bücher den römischen Bürgerkriegen. 
In Buch 2, 65–82 wendet er sich der Schlacht von Pharsalos zu; in Kap. 
66, 275–276 heißt es: 

33	� Bei Tacitus, Annales 4, 34, 3 verteidigt sich der unter Tiberius angeklagte Historiker 
Cremutius Cordus gegen den Vorwurf, sein Lob des Brutus und Cassius sei Majes
tätsbeleidigung, und er führt zur Entlastung Livius an: »Titus Livius, wegen seiner 
Beredsamleit und Ehrenhaftigkeit hochberühmt vor allen, hat Cn. Pompeius mit so 
hohem Lob bedacht, daß ihn Augustus einen Pompeianer nannte; doch hat dies ihrer 
Freundschaft nicht geschadet« (Übersetzung von Erich Heller) – Titus Livius, eloquen-
tiae ac fidei praeclarus in primis, Cn. Pompeium tantis laudibus tulit ut Pompeianum eum 
Augustus appellaret; neque id amicitiae eorum offecit.

34	� »Auch Pompeius hatte sich, wie man später erfuhr, auf das Drängen all seiner An-
hänger zum Entscheidungskampf entschlossen«. Die Caesar-Übersetzung stammt von 
Otto Schönberger.

35	� »Als er auf den Feldern einen guten Platz gefunden hatte, wo die Ernte schon fast reif 
war, wollte er dort die Ankunft des Pompeius abwarten«.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


89Verhindertes Warten

ὁ Πομπήιος [...] ἐπικίνδυνον μὲν ἡγεῖτο γεγυμνασμένοις καὶ ἀπογινώσκουσιν 
αὑτῶν ἀνδράσιν καὶ τύχῃ Καίσαρος λαμπρᾷ περὶ τῶν ὅλων συνενεχθῆναι δι’ ἑνὸς 
ἔργου, δυνατώτερον δὲ καὶ ἀκινδυνότερον ἐκτρῦσαι ταῖς ἀπορίαις αὐτοὺς οὔτε 
γῆς εὐπόρου κρατοῦντας οὔτε Θαλάσσῃ χρωμένους οὔτε ναῦς ἐς φυγὴν ταχεῖαν 
ἔχοντας. ὁ μὲν δὴ κρατίστῳ λογισμῷ τρίβειν τὸν πόλεμον ἐγνώκει, καὶ ἐς λοιμὸν ἐκ 
λιμοῦ τοὺς πολεμίους περιφέρειν.36

Hier haben wir eine Lukan vergleichbare37 Formulierung: »durch Man-
gel seine Gegner zu erschöpfen«. Durch die Bewertung »nach reiflicher 
Überlegung« (κρατίστῳ λογισμῷ) – die Formulierung betont die ratio-
nale Abwägung – macht Appian klar, dass er, zumindest in diesem Mo-
ment, Pompeius’ Vorgehen für vernünftig hält. Direkt im Anschluss führt 
er aber die kampfeswütige Haltung vieler Senatoren und Offiziere an 
und sammelt deren verschiedene Beweggründe; aufschlussreich ist hier-
bei die Formulierung: οἳ δὲ καὶ κάμνοντες ὅλως τῷ πολέμῳ τὴν κρίσιν 
ταχυτέραν μᾶλλον ἢ πρέπουσαν ἐπειγόμενοι γενέσθαι.38 Auf welche Quel-
le oder Quellen Appian sich stützen konnte, ist in der Forschung höchst 
umstritten: Am häufigsten fällt der Name Asinius Pollio,39 dessen Werk, 
wie gesagt, nur in Fragmenten erhalten ist. Appian könnte auch Lukan 
konsultiert haben.
Für Pompeius’ Zögern vor der Schlacht gibt es als erhaltenes vor-lukani-
sches Zeugnis nur Caesar – wie Livius oder Asinius Pollio das kommen-
tiert haben mochten, wissen wir nicht. So könnte Lukan die Bewertung 
des Zögerns als Besonnenheit vielleicht bei einem augusteischen Histo-
riker vorgefunden haben; der ›Pompeianer‹ Livius könnte das mit Sym-
pathie dargestellt haben. Oder aber dieses Element ist Lukans eigene 
Erfindung und wird mit indirektem Blick auf Fabius Cunctator herausge-

36	� »Pompeius [...] hielt es für ein gefährliches Wagnis, in einem einzigen Waffengang mit 
wohlgeübten und verzweifelten Kriegern und gegen Caesars unvergleichliches Glück 
eine allgemeine Entscheidung herbeizuführen. Wirkungsvoller und sicherer erschien 
es ihm da, durch Mangel seine Gegner zu erschöpfen, die über kein fruchtbares Land 
verfügten, auch das Meer nicht nutzen konnten und keine Schiffe zu einer raschen 
Flucht hatten. So war Pompeius nach reiflichster Überlegung entschlossen, den Krieg 
hinzuziehen und durch Aushungern die Gegner auch noch einer Seuche auszuliefern.« 
Die Appian-Übersetzung stammt von Otto Veh.

37	� Zu den Ähnlichkeiten vgl. auch Lanzarone 2016, 178: »Al passo lucaneo è affine App. 
bell. civ. 2, 66, 275–6«.

38	� »schließlich gab es eine Gruppe, die ganz und gar des Krieges müde war und lieber 
eine schnelle als eine vernünftige Entscheidung erstrebte«.

39	� Wolfgang Will (in seiner Einleitung zur Appian-Übersetzung von Otto Veh, 2–4) fasst 
die schwierige Quellenlage zusammen.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


90 Ulrike Auhagen

arbeitet. Letzteres würde Lukans Selbständigkeit bei der Entwicklung der 
Pompeius-Figur zeigen. 
Noch einmal zurück zu dem berühmten Ennius-Fragment: Unus homo 
nobis cunctando restituit rem. Ja, unus homo. Und zwar Fabius, der Cuncta-
tor. Pompeius ist nicht als heldenhaft Wartender in die Geschichte ein-
gegangen, aber Lukan hat ihn zu einem gemacht, der warten wollte, der 
gute strategische Argumente für das Warten hatte, den aber das Schicksal 
nicht gelassen hat. Dadurch, dass Lukan seiner Pompeius-Figur partiell 
den livianischen Fabius als Folie unterlegt, wertet er ihn auf. Durch die 
im Detail deutlichen Parallelen zu Livius wird suggeriert, was hätte mög-
lich sein können, wenn sich die Vernunft – wie zu Fabius’ Zeiten – durch-
gesetzt hätte.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


91Verhindertes Warten

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Appian von Alexandria: Römische Geschichte. Zweiter Teil. Die Bürger-
kriege, übers. v. Otto Veh, durchges., eingel. u. erl. von Wolfgang Will, 
Stuttgart 1989.

C. Iulius Caesar: Der Bürgerkrieg. Lateinisch–Deutsch, hg. von Otto 
Schönberger, München/Zürich 1984.

Livius: Römische Geschichte, Buch XXI–XXIII. Lateinisch–Deutsch, 
Hg. von Josef Feix, München 1974.

Lukan: Der Bürgerkrieg. Lateinisch und Deutsch, hg. von Georg Luck, 
Berlin 21989.

P. Cornelius Tacitus: Annalen. Lateinisch–Deutsch, hg. von Erich Heller, 
mit einer Einf. von Manfred Fuhrmann, Mannheim 62010.

Sekundärliteratur

Ahl, Frederick M.: Lucan. An Introduction, Ithaca/London 1976.
Braund, Susan H.: Lucan Civil War. Transl. with Intr. and Notes, Oxford 

1992.
Gagliardi, Donato: M. Annaei Lucani Belli civilis liber septimus, introdu-

zione, testo critico e commento a cura di D. G., Florenz 1975.
Glaesser, Roland: Verbrechen und Verblendung. Untersuchung zum Fu-

ror-Begriff bei Lucan mit Berücksichtigung der Tragödien Senecas, 
Frankfurt a.M./Bern/New York/Nancy 1984 (Studien zur klassischen 
Philologie, Bd. 17). 

Lanzarone, Nicola: M. Annaei Lucani Belli civilis liber VII a cura di 
N. L., Florenz 2016.

Marti, Berthe M.: The Meaning of the »Pharsalia«, in: American Journal 
of Philology 66, 1945, 352–376.

Menge, Hermann: Repetitorium der lateinischen Syntax und Stilistik, be-
arb. v. A. Thierfelder, Darmstadt 171979.

Rambaud, Michel: L’apologie de Pompée par Lucain au livre VII de la 
Pharsale, in: Revue des Études Latines 33, 1955, 258–296.

Tasler, Wolfgang: Die Reden in Lucans Pharsalia, Bonn 1972.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KATJA WEIDNER

Das Warten des Iohannes parvulus 
Eine Parodie eremitischer Selbstermächtigung

I. De Iohanne heremita

Kann ein Mönch sein Heil in die eigenen Hände nehmen, sollte er sei-
ne Klostergemeinschaft verlassen, um ein eremitisches Leben zu führen? 
Mit dieser Frage setzt sich im 11. Jahrhundert ein kurzes Gedicht mit 
dem überlieferten Titel De Iohanne heremita1 auseinander. 
Es erzählt von einem bemerkenswert kleinen Mönch namens Johannes, 
der eines Tages den Wunsch äußert, ein engelsgleiches Leben ohne 
menschliche Kleidung oder Nahrung zu führen – er möchte, so scheint 
es, als Eremit leben. Obwohl ihm von diesem Vorhaben abgeraten wird, 
macht Johannes sich allein auf in die Einöde, übersteht dort nur mühsam 
sieben Tage und kehrt entsprechend hungrig zurück zur monastischen 
Gemeinschaft. Sein Mitbruder jedoch versagt ihm den Zutritt, er könne 
schließlich gar nicht Johannes sein, der sei ein Engel geworden und hätte 
überhaupt kein Interesse mehr an menschlichen Angelegenheiten. Eine 
ganze Nacht muss Johannes so als Strafe für seine Überheblichkeit vor 
verschlossenem Tor büßen, bis er schließlich Einlass erhält. Geduldig 
lässt er die verdiente Schelte über sich ergehen, denn er ist hungrig und 
möchte Brot. Von nun an, so der Abschluss des Gedichts, fügt Johannes 
sich den Regeln der Gemeinschaft und nimmt umso eifriger an der klös-
terlichen Arbeit teil.
Das Gedicht stammt vermutlich von dem Bischof Fulbert von Chartres2 
(gest. 1028), der als Gründer der dortigen Kathedralschule wie viele 
andere Bischöfe und Äbte dieser Generation in den politisch-theologi-
schen Auseinandersetzungen der Kirchenreform eine wichtige Rolle ein-
nimmt.3 Das Gedicht hat dreizehn Strophen mit jeweils vier achtsilbigen 

1	� Chartres, Bibliothèque municipale, MS 111 f. 93v. 
2	� Einführend zu Fulbert von Chartres vgl. Behrends 1979, xiii–xxxvi.
3	� Da eine Reihe von Handschriften das Gedicht neben Textzeugnissen Fulberts auffüh-

ren, kommt seine Identifikation als Autor durchaus in Betracht. Vgl. Behrends 1976, 
xxv gegen Strecker 1926, 100–101. Angesichts der durch Frederick Behrends vervoll-
ständigten Handschriftenüberlieferung, die etwa Karl Strecker noch nicht vorlag, liegt 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


94 Katja Weidner

Versen, die zumeist nach dem Prinzip der ambrosianischen Hymnen-
strophe durch einen Reim verbunden sind. Bis auf wenige Ausnahmen 
ist es rhythmisch ›pseudojambisch‹ organisiert, Hiate gibt es nicht.4 Mit 
fünfzehn mittelalterlichen Handschriften aus dem 11. und 12. Jahrhun-
dert ist es relativ weit verbreitet,5 in der Forschung hat es jedoch, außer 
im Überlieferungszusammenhang der Carmina Cantabrigiensia,6 nur we-
nig Aufmerksamkeit erfahren. Etwaige politische Zusammenhänge mit 
cluniazensischen Reformbestrebungen wurden vereinzelt aufgezeigt,7 
sein parodistischer Charakter angemerkt,8 eine literaturwissenschaftliche 
Interpretation des Gedichts allerdings gibt es bislang nicht. In der folgen-
den Untersuchung soll dies nachgeholt werden. 
Wie zu zeigen sein wird, steht im Hintergrund von De Iohanne heremita 
ein bestimmtes Konzept des ›Eremiten‹, dessen inhärente Prämissen die 
Parodie des Gedichtes ex alio offenbar macht. In der folgenden Unter-
suchung wird dabei gerade der Aspekt des Wartens als zentrales Merk-
mal dieses Diskurses9 ausgemacht werden. Das ›Warten‹ kann deshalb 

Fulbert von Chartres als Autor des Gedichts nahe. Für eine genaue Folio-Angabe ein-
zelner Handschriftenzeugen vgl. auch Baron 1968, 37 sowie 43.

4	� Einführend zu De Iohanne abbate vgl. den Kommentar bei Ziolkowski 1998, 294–296.
5	� Die Handschriften, die die neueste Edition der Carmina Cantabrigiensia von Jan M. 

Ziolkowski für die Parallelüberlieferung aufführt (Ziolkowski 1998, 292–293), müssen 
um diese Fulbert-Handschriften ergänzt werden. Die verlorene Fulbert-Handschrift 
X, die Karl Strecker (Strecker 1926, 100–101) annimmt und Ziolkowski aufführt, ist 
in den fünfzehn Handschriften genauso wenig wie das Zeugnis E (Charles de Villiers, 
Fulberti Carnotensis episcopi opera varia (1608), 182–183) berücksichtigt. Bei den 
mittlerweile bekannten Fulbert-Handschriften handelt es sich um: Lincoln Cathedral, 
MS 134; Durham Cathedral, MS B. II. 11; Leiden, Vossianus latin Q. 12; Paris, Bib-
liothèque Nationale, latin 14167; Vatican, Reginensis latin 278, zit. nach der Edition 
Behrends 1976, 266–269. Die Entstehung von De Iohanne heremita im Frankreich des 
11. Jahrhunderts gilt in jedem Fall als gesichert, vgl. Brunhölzl 1992, 250–251.

6	� Zu den Carmina Cantabrigiensia vgl. einführend Ziolkowski 1998, xvii–lv. Wegen der 
notwendigen Ausweitung der Sammlung, die erst mit der Edition Jan M. Ziolkowskis 
erfolgt ist, sind die älteren Einführungen etwa des Verfasserlexikons (Langosch 1978) 
oder des Lexikons des Mittelalters (Bernt 1983) in weiten Teilen überholt. Für die 
Handschrift vgl. einführend Rigg/Wieland 1975.

7	� Vgl. Bechthum 1941, 48–50; Szövérffy 1987; Szövérffy 1992.
8	� Vgl. Lehmann 21963, 18. Martha Bayless (Bayless 1996) zitiert das Gedicht in ihrer 

Monographie hingegen nicht.
9	� Der Diskursbegriff hier und im Folgenden beruft sich auf Michael Titzmann (Titz-

mann 1989, 51–55), der damit in der Folge Michel Foucaults »ein System des Denkens 
und Argumentierens, das von einer Textmenge abstrahiert ist« versteht. Bestimmt ist 
dieses System unter anderem über den gemeinsamen »Redegegenstand« sowie die 
»Regularitäten der Rede«. Für den Diskurs der Wüstenvätererzählungen, der als Cor-
pus der Vitae patrum bereits im Mittelalter zusammenhängend rezipiert worden ist, 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


95Das Warten des Iohannes parvulus

Angelpunkt der Parodie werden, da das diffizile Konzept eines ›Eremi-
ten‹, wiewohl außerordentlich und transgressiv in seiner Figurierung, 
hinsichtlich des Heilserwerbs niemals vollständig handlungsmächtig (qua 
Agency) gedacht werden darf.10 Ein Mönch kann Eremit werden, auf sein 
Heil hingegen muss auch er, möglicherweise vergeblich, warten. Dieses 
Spannungsverhältnis von Selbstermächtigung und Fremdbestimmtheit 
verhandelt De Iohanne heremita.

II. Die Vorlage(n) in gestis patrum

Wie in der Forschung bereits verschiedentlich angemerkt wurde,11 nennt 
das Gedicht schon in der ersten Strophe eine Vorlage und setzt damit 
seinen eigenen hermeneutischen Horizont.12 Als ›Lesender‹ (legi) beruft 
sich der Sprecher auf einen konkreten Text (quoddam). Die Bezeichnung 
des Gelesenen als ridiculum markiert Haltung und intendierte Rezepti-
onsweise von Beginn an als humoristisch. Die gesta patrum ueterum, »die 
Taten der alten Väter«, weisen das Gedicht schließlich als rhythmische 
Bearbeitung einer Vorlage aus, die innerhalb der sogenannten Vitae pat-
rum13 identifiziert werden kann.14

Die Vitae patrum beschäftigen sich mit den Lebensbeschreibungen der 
ersten Wüstenväter. Zu ihnen zählen etwa die Historia monachorum des 
Rufinus, die drei Mönchsviten des Hieronymus und in lateinischer Über-
setzung die Vita Antonii des Athanasius.15 Diese spätantiken Texte, zu-
meist Übersetzungen älterer griechischer Originale, sind im Mittelalter 

ermöglicht der diskurshistorische Ansatz eine referenzialisierende Textanalyse, die 
neben intertextuellen Querverweisen auch systematische Parallelen in den Blick neh-
men kann. Da der referentielle Rahmen des Gedichtes, vor dem es nicht zuletzt auch 
seine parodistische Dimension entwickelt, keine Einzelreferenz, sondern mit den Wüs-
tenvätererzählungen ein Gesamtdiskurs ist, bedarf es dieser methodischen Prämisse. 

10	� Der folgende Aufsatz beruft sich auf die Prämissen und Kategorien des SFB 948 »Hel-
den – Heroisierungen – Heroismen«, wie sie im Compendium heroicum abgebildet sind, 
vgl. etwa den Eintrag »Konstitutionsprozesse heroischer Figuren« (Schlechtriemen 
2018).

11	� Vgl. Ziolkowski 1998, 294–295.
12	� Vgl. De Iohanne heremita, 1, vgl. Appendix.
13	� Die Titelgebung des Corpus folgt der zitierten Ausgabe der Patrologia Latina.
14	� Dass damit keine direkte Abhängigkeit des Gedichts von genau der zitierten Fassung 

der Vitae patrum postuliert wird, ist angesichts der großen Überlieferungsbreite und 
relativen textuellen Dynamik selbstverständlich.

15	� Zu den Vitae patrum vgl. einführend Schulz-Flügel 1990, 3–5.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


96 Katja Weidner

weit verbreitet, wie sowohl die breite Überlieferung als auch eine Viel-
zahl von Vermerken in mittelalterlichen Bibliothekskatalogen nahele-
gen.16 Rückschlüsse auf die besondere Wirkmacht dieses Diskurses lässt 
nicht zuletzt die Benedicti regula zu, die die Lektüre der Vitae patrum den 
Benediktinermönchen dezidiert anempfiehlt,17 so dass sie neben den 
Collationes des Johannes Cassian als zentrales Corpus des monastischen 
Lebens betrachtet werden müssen.
Dieser Diskurszusammenhang ist dem Gedicht an mehreren Stellen ein-
geschrieben. Zwei der Handschriften überliefern im ersten Vers explizit 
die Lesart in vitis patrum ueterum,18 eine weitere Handschrift ist über-
schrieben mit Quidam flos de uitis patrum.19 Weiterhin verweisen natür-
lich auch die Bezeichnung des Johannes als abba20 und heremita,21 sein 
Aufenthalt in der heremus22 sowie, so wird zu zeigen sein, eine Reihe 
von intertextuellen und narrativen Querverbindungen auf die Wüsten-
vätererzählungen. Mit der Bezeichnung des Protagonisten als Iohannes 
parvulus schließlich kann die narrative Vorlage des Gedichts als die Er-
zähltradition des ›kleinen Johannes‹ verhältnismäßig genau ausgemacht 
werden. 
Johannes ›Kolobos‹ nämlich ist einer der frühen Wüstenväter, von dem 
die legendarischen Vitae patrum Folgendes erzählen:23 

Abbas Joannes dicebat fratri suo majori: Vellem enim securus esse, sicut et angeli securi 
sunt, nihil operantes, sed Deum semper tantummodo collaudantes. Et projecto pallio sui, 
egressus est in eremum; factaque illic septimana, regressus est ad fratrem suum. Cum au-
tem pulsaret ostium, et non illi aperiret frater, dicens: Tu quis es? At ille dixit: Ego sum 
Joannes. Illo autem non aperiente, rogabat, dicens: Ego sum. Et noluit illi ostium aperire, 
usquequo illucesceret. Mane autem facto dixit ad eum: Homo es, et necesse habes operari, 
ut pascaris. Tunc ille projecit se ad pedes ejus, et dixit: Indulge mihi, abba.24

16	� Vgl. Schulz-Flügel 1990, 3.
17	� Vgl. Benedicti regula, 42, 3.
18	� Vgl. Ziolkowski 1998, 293.
19	� Brüssel, Bibliothèque royale, MS 932 (1831–1833).
20	� De Iohanne heremita, 2, 1.
21	� Titelgebung in Chartres, Bibliothèque municipale, MS 111 f. 93v. 
22	� Vgl. De Iohanne heremita, 2, 4; 5, 2.
23	� Die Rede ist von einem Johannes brevis staturae (von kleiner Gestalt), vgl. Vitae patrum, 

3, 19 (Patrologia Latina 73, Sp. 867A) sowie Vitae patrum, IV, 3 (Patrologia Latina 73, 
948A). Zur Erzähltradition von Johannes Kolobos ( Johann dem Zwerg) im Allgemei-
nen vgl. Schulz/Ziemer 2010, 85–88.

24	� Vitae patrum, 3, 3, zit. nach der Patrologia Latina 73, Sp. 768D–769A. (»Mönch 
Johannes sprach zu seinem älteren Mitbruder: Ich wollte, ich wäre sorglos (securus), 
so wie auch die Engel sorglos sind, weil sie nichts arbeiten, sondern ihre Zeit immer 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


97Das Warten des Iohannes parvulus

Die Struktur dieser kurzen Erzählung entspricht der des Gedichts De 
Iohanne heremita. Erzählt wird das Gespräch mit einem Mitbruder, Johan-
nes äußert den Wunsch, wie ein Engel »sorgenfrei« (securus) zu leben,25 
er entkleidet sich,26 geht in die Einöde27 und kehrt nach Ablauf einer 
Woche zurück.28 Auch hier verbringt Johannes allerdings eine Nacht vor 
verschlossener Pforte, denn die anfängliche Weigerung des Mitbruders, 
Johannes wieder in die Gemeinschaft aufzunehmen, steht ebenfalls in 
der Prosavorlage. 
Bereits bei dieser Parallellektüre manifestieren sich hier neben den be-
grifflichen und topischen Querverbindungen die textparodistischen29 
Tendenzen von De Iohanne parvulo in der Verzerrung einzelner Merk-
male des Prätexts.30 Aus dem abgelegten Mantel wird im Gedicht der 
erklärtermaßen nackte (nudus)31 Johannes, der kleinwüchsige Johannes 
(brevis staturae)32 wird mit dem Diminutiv zu Iohannes parvulus. Die Nah-

nur beim Lob Gottes verbringen. Und in der Tat entledigte er sich seines Mantels und 
ging daraufhin fort in die Einöde; nachdem dort eine Woche vergangen war, kehrte 
er zu seinem Bruder zurück. Als er aber an das Tor klopfte und ihm der Bruder mit 
den Worten: ›Wer bist du?‹ nicht öffnete, sprach er: ›Ich bin Johannes.‹ Als er jenem 
aber [weiterhin] nicht öffnete, bat er mit den Worten: ›Ich bin es.‹ [Der Bruder] wollte 
jenem das Tor nicht öffnen, bis es hell wurde. Am Morgen aber sagte er ihm: ›Du 
bist ein Mensch und du hast es nötig zu arbeiten, um Nahrung zu erhalten (pascaris).‹ 
Daraufhin warf jener sich vor seine Füße und sprach dabei: Verzeih mir, Vater.«) Die 
deutschen Übersetzungen stammen hier und im Folgenden, wenn nicht anders ange-
geben, von Katja Weidner. Vgl. außerdem, mit verändertem Wortlaut, aber analogem 
narrativen Aufbau, eine weitere kurze Episode des kleinen Johannes in Vitae patrum, 
V, 27, zit. nach PL 73, Sp. 916D–917A. An dieser Stelle ist Johannes dezidiert bezeich-
net als statura brevi (von kleinem Wuchs), hier Sp. 916D.

25	� Vgl. De Iohanne heremita, 3, 2. 
26	� Vg. De Iohanne heremita, 5, 3.
27	� Vgl. De Iohanne heremita, 5, 3–4.
28	� Vgl. De Iohanne heremita, 6.
29	� Zu De Iohanne heremita als Parodie vgl. S. 108–109. Mit »textparodistisch« ist hier nach 

den Kriterien von Martha Bayless die »textual parody« gemeint, vgl. Bayless 1996, 4.
30	� Vgl. zum Begriff des Prätexts im Zusammenhang der Parodie Plotke/Seeber 2016, 

7–12.
31	� De Iohanne heremita, 5, 3. Nudus in diesem Zusammenhang ist keinesfalls ein besonders 

verbreiteter Topos, wenn dies natürlich auch die logische Fortführung des abgelegten 
Mantels zu sein scheint. In der Vita S. Pauli des Hieronymus bekleidet sich Paulus mit 
Blättern, vgl. Vita S. Pauli, 12, zit. nach Patrologia Latina 23, Sp. 26, Z. 35. In Johannes 
Cassians Collationes, die ebenfalls zum Diskurs der Wüstenvätererzählungen zu zählen 
sind, taucht das Adjektiv kein einziges Mal in ähnlicher Verwendung auf, ebenso we-
nig lässt sich eine solche Belegstelle in der Historia monachorum des Rufinus oder den 
zitierten Vitae patrum der (zugegebenermaßen nicht kritischen) Edition der Patrologia 
Latina nachweisen. 

32	� Vgl. Anm. 23.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


98 Katja Weidner

rungsaufnahme (pascaris) der Vitae patrum, die bereits hier Assoziationen 
der tierischen Natur des Menschen hervorruft, der eben immer auch der 
Nahrung bedarf, wird in De Iohanne heremita über das gramineum pabulum 
als »gräserne Kost« vereindeutigt. 
Hinzu kommen zwei weitere explizite Modifikationen der Vorlage, an 
denen die parodistische Stoßrichtung und die kritischen Momente des 
impliziten Diskurszusammenhangs manifest werden: Zum einen ist die 
Weigerung des Mitmönches, Johannes das Tor zu öffnen, in der Prosa
fassung zumindest potenziell natürlich begründet. Johannes wird am Tor 
nicht erkannt, sein Klosterbruder noluit illi ostium aperire, usquequo illu-
cesceret (»wollte ihm nicht das Tor öffnen, bis es hell wurde«). Die Prosa
fassung eröffnet damit die Möglichkeit, die vertrackte Gesprächssitua
tion am Tor im kausalen Zusammenhang mit dem fehlenden Tageslicht 
zu erklären – der Mönch konnte Johannes gar nicht erkennen, es war 
schließlich noch dunkel. Folglich könnte dessen nächtlicher Aufenthalt 
vor verschlossener Pforte schlichtweg äußeren Umständen geschuldet 
sein. De Iohanne heremita hingegen unterläuft diese Möglichkeit der Lek-
türe. Zwar mag es auch hier dunkel sein, doch wird das nicht thematisiert, 
geschweige denn in Zusammenhang mit der misslungenen Identifikation 
gesetzt. An die Stelle dieses möglichen Kausalzusammenhangs tritt im 
Gedicht ein kurzer Dialog, währenddessen deutlich wird, dass der Bruder 
durchaus weiß, wer Johannes ist. Die Antwort des Bruders nämlich auf 
Johannes’ Bitte um Einlass33 ist eine unmissverständliche Referenz auf 
den anfänglichen Dialog zwischen Johannes und Mitbruder.34 Das ›Pro-
blem‹ ist dementsprechend hier nicht die fehlende Identifikation – tu quis 
es? (»wer bist du?«) – sondern die bewusste Entscheidung des Bruders, 
Johannes auf die situative Ironie hinzuweisen und ihn konsequent büßen 
zu lassen: Johannes hatte große Pläne, diese gegen den Rat des Bruders 
verfolgt, und kehrt nun kleinlaut zu ihm zurück. Mit vorgeschütztem Un-
verständnis zwingt der Bruder Johannes, in einer Nacht der Buße die Wi-
dersprüchlichkeit der aktuellen Situation (hungrig, vor verschlossenem 
Tor) zu seinem anfänglichen Pathos als Möchtegern-Engel zu erkennen. 
Die zweite signifikante Verschiebung des Gedichtes im Verhältnis zur 
Prosafassung ist im impulsgebenden Wunsch des Johannes zu suchen. In 
der Prosafassung möchte Johannes securus esse, sicut et angeli securi sunt, 

33	� Vgl. De Iohanne heremita, 9.
34	� Vgl. De Iohanne heremita, 3.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


99Das Warten des Iohannes parvulus

nihil operantes, sed Deum semper tantummodo collaudantes.35 Er will sein 
Leben engelhaft sorglos, ohne die Verpflichtung der Arbeit verbringen, 
aber dezidiert deshalb, um es den Engeln auch in Bezug auf das bestän-
dige Lob Gottes gleichzutun. Das Gotteslob (collaudantes) steht in diesem 
Lebensmodell, auch syntaktisch, an der Stelle früherer Arbeit (operantes). 
Iohannes parvulus andererseits36 möchte zwar »sorglos wie ein Engel le-
ben«, auch etwa Abstand von (implizit seiner eigenen) körperlichen Ar-
beit nehmen. Auf irdische Kleidung und Speise will er ebenfalls verzich-
ten, aber das eigentliche Ziel einer solchen Lebensführung lässt Iohannes 
parvulus offen. Davon, Gott zu dienen, ihn in Hymnen engelsgleich zu 
besingen, ist hier nicht die Rede, Gott wird tatsächlich gar nicht erst 
erwähnt. Die ›Sicherheit‹ des Engellebens, so scheint es, sieht Iohannes 
parvulus in einer unbekümmerten Lebensweise, die sich auch in ihrer 
Weltabkehr (in Form von Gewand und Nahrung) einzig über die Abkehr 
von weltlicher Arbeit begreift.

III. Der heldenhafte Eremit im Diskurszusammenhang

Wie kommt Iohannes parvulus überhaupt auf die Idee, in der Einöde (he-
remus interior)37 diese Form der engelhaften Sorglosigkeit zu suchen? Sein 
Mitbruder meldet zwar Zweifel an der Willensstärke des Johannes an 
(und weist ihn und den Leser damit auf die Schwierigkeit des Unterfan-
gens hin),38 die grundlegende Möglichkeit eines engelhaften Lebens in 
der Einöde jedoch hinterfragt er nicht. Um diesen Zusammenhang zu 
verstehen, und auch um das parodistische Element des Gedichts nach-
vollziehen zu können, bedarf es eines weiteren Blickes in den Diskurs, 
mit dem sich De Iohanne heremita auseinandersetzt. 
Zweifellos ist in dem Gedicht die Vitae patrum-Tradition um Johannes 
abgebildet. Allerdings würde seine Interpretation vor allein diesem 
Hintergrund ein zentrales Moment der inhärenten Parodie verkennen, 
anders gesagt: Auch der Johannes der zitierten Vorlage scheitert, aber 
dieses Scheitern ist nicht humoristisch erzählt, sondern dient einzig als 

35	� Vitae patrum, 3, 56, zit. nach PL 73, Sp. 768D–769A. (»sorgenfrei sein, so wie auch die 
Engel sorgenfrei sind, weil sie nichts arbeiten, sondern ihre Zeit immer nur beim Lob 
Gottes verbringen.«)

36	� Vgl. De Iohanne heremita, 3, vgl. Appendix.
37	� De Iohanne heremita, 5, 3–4.
38	� Vgl. De Iohanne heremita, 4.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


100 Katja Weidner

moralisches exemplum und keineswegs als ridiculum. Die Vorlage ist, so 
Peter Dronke, »indeed nothing more than a brief moral anecdote«.39 Das 
Parodistische des Gedichts speist sich vielmehr aus dem allgemeinen Dis-
kurs der Wüstenväterleben, deren Ideale es am Beispiel des bekannten 
Johannes und anhand der narrativen Struktur der Vorlage ad absurdum 
führt. 
Die Parodie des Iohannes parvulus bezieht sich auf zentrale Aspekte des 
eremitischen Lebensmodells,40 wie sie im Diskurs topisch ausgestaltet 
sind.41 Der Eremit trennt sich ganz nach dem Berufungswort Abrahams 
in Genesis 12,1 von Heimat, Haus und Verwandtschaft und zieht sich in 
den Raum der Einöde zurück – zumeist ist das eine Wüste, je nach kultu-
rellem Zusammenhang aber auch das Meer oder der wüste Wald. In De 
Iohanne heremita bleibt der konkrete Ort offen, mit heremus interior liegt 
der Fokus hier mehr auf dem entschiedeneren Rückzug von der Welt 
gemessen an der eremus der Ausgangsgemeinschaft.42 Geläufige Topoi 
sind in der heremus der beständige und exzeptionelle Kampf gegen die 
dämonischen und menschlichen Versuchungen,43 zumindest die frühen 
Wüstenväter verharren im anachoretischen Raum zumeist bis zu ihrem 
irdischen Tod. Sie trennen sich während dieser eremitischen Weltabkehr 
(Anachorese) bereits so sehr von allem Irdischen, dass sie hinsichtlich 
ihrer Selbsttranszendierung noch in der diesseitigen Welt ein engelhaftes 

39	� Dronke 1984, 153.
40	� Einführend zum mittelalterlichen Eremitentum vgl. Frank 1986, zum 11. Jahrhundert 

im Besonderen vgl. Jestice 1997, 128–169. Zu den Spannungen unter den Cluniazen-
sern in diesem Zusammenhang vgl. dort 132–134. 

41	� Zum »Askesediskurs in den Apophthegmata Patrum« vgl. Freiberger 2009, 133–226.
42	� Vgl. De Iohanne heremita, 2, 4 bzw. De Iohanne heremita, 5, 3–4. Eremus kann sowohl 

die Abgeschiedenheit im Allgemeinen als auch im speziellen das domus eremitae als 
»Einsiedelei, Klause, Kloster« bedeuten, vgl. Mittellateinisches Wörterbuch, s. v. er-
emus, hier Sp. 1350–1351. Die Bezeichnung der eremus interior ist auch im Diskurszu-
sammenhang der Wüstenvätererzählungen nachweisbar, vgl. etwa Rufinus, Historia 
monachorum, 17 oder Evagrius, Vita beati Antonii abbatis, 49. Auch penetrare bedeutet 
diese relative Vertiefung der Weltabkehr beim Gang in die Einöde, vgl. Johannes Cas-
sian, De institutis coenobiorum, 5, 36. In De Iohanne heremita steht die Abstufung im 
Sinne der eremus interior wohl im Zusammenhang mit Spannungen der monastischen 
Reform des 11. Jahrhunderts: Innerhalb der Cluniazenser können reformistische und 
konservative Tendenzen auch hinsichtlich der Strenge der Weltabkehr ausgemacht 
werden (vgl. Jestice 1997, 132–134), vor deren Hintergrund eine solche Differenzie-
rung gelesen werden könnte. Eine entsprechende Interpretation, wenn auch nicht mit 
philologischer Analyse, schlägt Szövérffy 1987 bzw. 1992 vor. 

43	� Vgl. etwa Evagrius, Vita beati Antonii abbatis, 8. Zu diesem inneren Kampf im Gesamt-
zusammenhang der spätantiken Askese vgl. die kognitive Studie Graiver 2018, 72–95.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


101Das Warten des Iohannes parvulus

Leben führen. Bei Paulus beispielsweise geht dies so weit, dass Antonius 
nach seinem Besuch bei Paulus sagt, er habe ihn, noch in der Wüste, 
schon »im Paradies« gesehen.44 Hinzu kommt der Topos der himmli-
schen Versorgung der auserwählten Eremiten, in den Vitae patrum gibt es 
hierfür eine ganze Reihe an Beispielen wie etwa den Raben, der Paulus 
seine tägliche Ration Brot bringt.45 Dieses Leben meint Iohannes parvulus 
wohl, wenn er den Wunsch äußert, sorglos wie ein Engel zu leben.
Grundsätzlich ist es nicht unüblich, den (idealen) Eremiten in seiner ir-
dischen Entsagung als ›Engel‹ zu begreifen. Über einen anderen Johan-
nes heißt es deshalb in der Historia monachorum des Rufinus: Ipse vero 
in tantum virtutibus animi profecit […], ut omnis haec regio quasi de caelo 
eum lapsum videret et unum esse ex numero crederet angelorum […].46 Diese 
engelhafte Daseinsweise jedoch ist an bestimmte, nicht weniger topische 
Bedingungen geknüpft:

Fuit quidam monachus, qui in eremo hac prae ceteris interior habitabat. Hic cum plures 
annos in abstinentia perdurasset et […] prope iam ad senilem venisset aetatem omni 
virtutum flore adornatus ac totius continentiae magnitudine sublimatus, cum in orationi-
bus et hymnis sedule deo deserviret, tamquam emerito militi suo dominus remunerationes 
parat, utpote qui in corpore adhuc positus ad instar angelorum incorporeae vitae funge-
retur officiis, dignum iudicans annonam caelestem praebere in deserto ei, qui caelestem 
regem per vigilibus praestolabatur excubiis.47 

Der idealtypische Eremit, den Rufinus hier zeichnet, unterscheidet sich 
signifikant von Iohannes parvulus. Er lebt zwar ebenfalls in einer exzep

44	� Vgl. Hieronymus, Vita S. Pauli, 13: vidi Paulum in paradiso (»ich habe Paulus im Para-
dies gesehen«).

45	� Vgl. Hieronymus, Vita S. Pauli, 10. 
46	� Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 5, 12. (»Er selbst machte aber solche Fort-

schritte in den Tugenden des Geistes […], dass es der ganzen Gegend dort so schien, 
als sei er vom Himmel herabgekommen, und dass die ganze Gegend dort glaubte, er 
stamme aus der Zahl der Engel.«)

47	� Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 1–3. (»Es gab einen Mönch, der in 
dieser Einöde im Vergleich zu den Übrigen zurückgezogener wohnte. Nachdem er 
hier mehrere Jahre in Enthaltsamkeit ausgeharrt hatte und […] schon nahe an das 
Greisenalter gekommen war, geschmückt mit allem Glanz seiner Tugenden und erha-
ben durch das Ausmaß seiner vollumfänglichen Selbstbeherrschung, da er Gott eifrig 
in Gebeten und Hymnengesang diente, bereitet der Herr ihm wie einem ausgedien-
ten Soldaten einen Lohn; weil er ja, zwar noch in seinem leiblichen Körper, dem 
Anschein nach die Pflichten des körperlosen Lebens der Engel erfüllte und [Gott] es 
deshalb für angemessen hielt, ihm, der durch die nächtlichen Wachen hindurch auf 
den himmlischen König wartete, eine himmlische Verköstigung in der Einöde darzu-
reichen.«)

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


102 Katja Weidner

tionellen Abgeschiedenheit (interior)48 und auch die Tugenden teilen die 
beiden Eremiten, nimmt man die zweite Strophe von De Iohanne heremi-
ta beim Wort (was man angesichts der ironischen Wendung vermutlich 
nicht sollte). Das eremitische Leben des idealen Eremiten bei Rufinus ist 
hingegen ein anderes, als sich Iohannes parvulus das wünscht: Es vergehen 
viele Jahre, so dass der idealtypische Eremit sein ganzes Leben bis ins 
hohe Alter als Eremit verbringt; durch geduldiges Verharren beweist er 
seine exzeptionelle Tugendhaftigkeit. Sein ganzes eremitisches Leben ist 
dem Gottesdienst gewidmet, es vergehen unzählige Hymnen und Gebe-
te, bis er sich schließlich einer himmlischen Belohnung würdig erwiesen 
hat. Das ideale Leben des Eremiten ist so, neben dem obligatorischen, 
beständigen (sedule) Gottesdienst, vor allem bestimmt durch das ausdau-
ernde Warten (perdurare / praestolari).
Es ist dieses Warten, mit dem sich der Eremit um sein eigenes Heil 
verdient machen muss. Wie bereits an der zitierten Stelle manifest ist, 
handelt es sich einerseits um das ausdauernde Ertragen (perdurare), das 
Abwarten eines unvorhersehbaren Endes des harten eremitischen Le-
bens, welches durch Fasten (abstinentia) und dämonische Versuchungen 
geprägt ist. Andererseits ist das eremitische Warten geduldiges Verhar-
ren und Warten (praestolari) auf den rex caelestis Gott, der so den Nacht-
wachen ihren finalen Zweck zuweist. 
Das Leben und Warten des Eremiten erhält im Diskurs dadurch seine 
Bedeutung, »dass dies alles um des Himmelreichs willen ertragen wird«49 
(regni caelorum causa haec cuncta tolerari).50 Das höchste Ziel, die Zugehö-
rigkeit zum Reich Gottes – wie es in den zitierten Texten über ›himmli-
sches‹ Brot oder ›engelhaftes‹ Dasein einen ersten Eingang in das Leben 
des Eremiten finden und entsprechend erzählt werden kann – muss das 
eremitische Dasein in seiner Ausrichtung vollends bestimmen:51

igitur ieiunia, uigiliae, meditatio scripturarum, nuditas ac priuatio omnium facultatum 
non perfectio, sed perfectionis instrumenta sunt, quia non in ipsis consistit disciplinae 
illius finis, sed per illa peruenitur ad finem.52

48	� Vgl. De Iohanne heremita, 5, 3–4.
49	� Ziegler 2011, 59.
50	� Johannes Cassian, Collationes, 1, 3.
51	� Vgl. Johannes Cassian, Collationes, 1, bes. 13.
52	� Johannes Cassian, Collationes, 1, 7. (»Deshalb sind Fasten, Wachen, Nachsinnen über 

die Heilige Schrift, Entblößung und Selbstenteignung von allem Besitz nicht die Voll-
kommenheit, sondern Werkzeuge zur Vollkommenheit; denn nicht mit ihnen wird 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


103Das Warten des Iohannes parvulus

Dieses geduldige Warten auf das höchste Ziel mag zwar, wie bei dem 
idealen Johannes des Rufinus, himmlische Hilfe erhalten – etwa durch 
bereits irdischen Genuss himmlischer Brote:

Ut enim cibi usum poposcisset naturae necessitas, ingrediens speluncam suam inveniebat 
mensae panem superpositum mirae suavitatis mirique candoris, ex quo refectus et gratias 
divinae praestantiae referens rursus ad hymnos et orationes convertebatur.53 

Auch der Eremit des Rufinus jedoch, so ideal er sein mag, gelangt nicht 
einfach mit dem Eintritt in das eremitische Leben zu einem absolut en-
gelhaften Leben im Reich Gottes. Er muss sein Leben im beständigen 
Gottesdienst führen, bis Gott (bei dem bis zuletzt die Agency anzusiedeln 
ist) eine vorläufige Belohnung in Form des Himmelsbrotes für angemes-
sen hält – dignum iudicans. (Auch das jedoch ist noch nicht das endzeit-
liche Heil, das es weiterhin auch diesem idealen Eremiten zu erwarten 
gilt.) Iohannes parvulus hingegen will himmlischen Lohn erhalten, ohne 
das Leben eines himmlischen Dieners Gottes führen zu müssen, ohne 
die mühselige Arbeit davor zu verrichten und ohne geduldig warten zu 
müssen. Hier liegt der Ausgangspunkt der Parodie und des Scheiterns 
des Johannes.

IV. Johannes: qui non dimicat

Hinsichtlich allgemeiner Kategorien von Heldenhaftigkeit bringt der 
Eremit, wie ihn spätantike und mittelalterliche Diskurse zeichnen, ein 
zentrales Problem mit sich. Der Weg in die Einsiedelei mag heldenhaft 
sein: Sein Gang ist die selbstbestimmte Abkehr von der Welt und sich 
selbst (Stolz, Hunger, etc.), transgressiv bezüglich gesellschaftlicher Nor-
men, derer er sich in diesem Schritt entzieht, außerordentlich in Ent-
scheidung und Lebensführung. Sobald aber das Ziel des Eremiten nicht 
in der Weltabkehr und der Transzendierung der eigenen Bedürfnisse, 
etwa als ›geistiger Kampf‹, sondern im Bedürfnis nach Heilserwerb oder 

schon das letzte und höchste Ziel verwirklicht, sondern mittels jener [Werkzeuge] ge-
langt man hindurch zum höchsten Ziel.« Übersetzung aus Ziegler 2011, 64)

53	� Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 3. (»Denn sobald die Naturnotwendig-
keit [naturae necessitas] den Verzehr von Nahrung verlangt hätte, fand er beim Eintritt 
in seine Höhle auf dem Tisch ein Brot vor, von wunderbarer Süße und wunderbar 
glänzend weißer Farbe, mit dem er sich stärkte. Sodann wandte er sich, im Dank für 
die göttliche Vortrefflichkeit, wieder Hymnen und Gebeten zu.«)

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


104 Katja Weidner

einem ›sorglosen Leben‹ liegt, scheitert die Anachorese an ihren Prämis-
sen. Nach Kriterien der Konstituierung heroischer Figuren ist der Eremit 
qua Weltabkehr heldenhaft, der Eremit qua Heilserwerb hingegen nicht. 
Die Weltabkehr kann Akt von Agency sein, ein erklärter Akt des Heils-
erwerbs jedoch muss kategorial ins Leere führen, denn das erhoffte Heil 
ist Gegenstand einer endzeitlichen Zukunft, wenn nicht Nicht-Zeit, und 
immer Moment göttlicher Gnade. Trotzdem natürlich ist die Anachorese 
ohne den Impuls des Heilserwerbs auch in den entsprechenden Diskur-
sen nicht zu denken,54 denn ihm sind alle anderen Aspekte der eremiti-
schen Lebensführung unbedingt unterzuordnen.55

Die Agency des Eremiten liegt in der bewussten Wahl einer Situation, in 
der letztlich alle Agency bei Gott liegt und er selbst dezidiert nicht agens 
sein kann. Er nimmt die Unwegsamkeit der Anachorese auf sich, ohne 
Ende oder Ausgang absehen zu können. Dies fokussiert das Konzept ere-
mitischer Heilserwartung insofern, als sie immer ein ungewisses ›Warten 
auf‹ ist, in deren Zwischenzeit der Eremit, auf verlorenem Posten, eine 
unbestimmte Zeit lang seinen spirituellen Kampf kämpfen muss. Hierin 
liegt das Missverständnis, dem Johannes aufsitzt, denn er versucht sich an 
einem Akt der absoluten Selbstermächtigung – und scheitert.
Wie mit Blick auf den Diskurszusammenhang und die Prosavorlage 
manifest wird, ist sein Wunsch von Anfang an vermessen. Es fehlt jede 
Orientierung auf Gott und die notwendige Abkehr von den eigenen Be-
dürfnissen erweist sich einzig als Abkehr von (eigener) klösterlicher Ar-
beit. Auf die Warnung seines älteren Mitbruders, nicht unbedacht ein 
Unterfangen zu beginnen, das er schon bald bereuen könnte,56 erwidert 
Johannes großmütig in Form einer sprichworthaften57 Floskel: qui non 
dimicat / non cadit neque superat58 – Wer nicht kämpft, der nicht gewinnt, 
das Risiko müsse er also eingehen. Ohne weiteres Aufheben zu machen 
setzt er seinen Plan um und geht, bereits nackt, in die heremus interior. 

54	� Vgl. die vorauszusetzende Ausrichtung auf den finis in Johannes Cassian, Collationes, 1. 
55	� Nacktheit, Fasten etc. sind dementsprechend nicht Selbstzweck des eremitischen Le-

bens, vgl. Johannes Cassian, Collationes, 1, 6–7.
56	� Vgl. De Iohanne heremita, 4.
57	� Qui non dimicat ist zwar nicht anderweitig überliefert, die mittelalterliche Sprichwort-

sammlung Walthers weist allerdings eine ganze Reihe von Sprichworten nach, die mit 
qui bzw. qui non beginnen, vgl. Walther 1966, 134–310, Nr. 23818–24971.

58	� De Iohanne heremita, 5, 1–2, vgl. Übersetzung im Appendix. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


105Das Warten des Iohannes parvulus

Auf den Kampf, den Johannes mit dem Pathos eines Entscheidungs-
kampfes (dimicare)59 angekündigt hatte, wartet der Leser hingegen 
vergeblich. Von den dreizehn Strophen des Gedichtes hält er sich nur 
während der Strophe 6 in der Einsiedelei auf. Gerade hier würde man 
im Sinne der Topik üblicherweise ausgiebige Kämpfe mit täuschungs-
lustigen Dämonen und irdischen Lüsten erwarten, Auseinandersetzun-
gen, aus denen der Eremit erfolgreich herausgehen könnte.60 
Nicht so bei Iohannes parvulus. Die Kampfesmetaphorik, die Johannes 
hier gegenüber seinem Mitbruder aufruft, hat in den Wüstenväterer-
zählungen Tradition, wie das die zitierte Stelle61 bei Rufinus zeigt: Die 
Himmelsspeise als göttliches Heil des idealtypischen Eremiten hier ist 
mit der entsprechenden militärischen Konnotation der verdiente Lohn 
(annona celestis / remuneratio) für den emeritierten Soldaten (miles emeri-
tus), der treu seine Dienste (vigilia / excubia) geleistet hat. Gegner die-
ses Kampfes sind üblicherweise die menschlichen Laster des Eremiten, 
man spricht mit militia spiritalis, von einem geistigen Kriegsdienst.62 
Johannes, wenn sein Kampf auch nicht beschrieben wird, verliert. Statt 
sich von seinen irdischen Bedürfnissen zu lösen, ist es der Hunger, der 
ihn schließlich zurück in die monastische Gemeinschaft treibt: fames 
imperat,63 bzw. redigit necessitas.64 Die eigenen Bedürfnisse, an denen 
sich die spezifische Agonalität des eremitischen Daseins figuriert, über-
nehmen die Handlungsmacht und zwingen Johannes zurück zur mo-
nastischen Gemeinschaft. 
Dass es gerade das Bedürfnis nach Nahrung ist, das ihn zur Strecke 
bringt, überrascht nicht, denn als necessitas naturae65 sind Hunger und 
Durst auch für den standfestesten Mönch in der Einsiedelei problema-
tisch:

Nihil enim ad usum ac necessitatem naturae conmunis praeter escam cotidianam ac po-
tum certum est peruenire. reliquae uero uniuersae materiae quantolibet studio atque amo-
re seruentur, alienae tamen ab humana indigentia etiam usu uitae ipsius adprobantur. 

59	� Dimicare ist im Mittelalter gerade auch für den ›Glaubenskampf‹ überliefert, vgl. MLW 
III, 5 (2003), s. v. dimicare, Sp. 663–664. Im Diskurszusammenhang vgl. außerdem 
Johannes Cassian, Collationes, 5, 8, vgl. S. 106, Anm. 66.

60	� Vgl. Anm. 43
61	� Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 1–3, vgl. S. 101, Anm. 47.
62	� Vgl. Johannes Cassian, Collationes, 1, 1, zur Semantik von militia spiritalis vgl. NGML, 

s. v. militia, Sp. 496–503.
63	� De Iohanne heremita, 6, 3,
64	� De Iohanne heremita, 8, 4.
65	� Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 3, vgl. S. 101, Anm. 47.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


106 Katja Weidner

ideo que hoc uelut extra naturam existens non nisi tepidos ac male fundatos monachos 
pulsat, quae autem naturalia sunt etiam probatissimos monachorum et quidem in solitu-
dine conmorantes adtemptare non desinunt. […] cuius rei testes multa hominum milia 
possumus inuenire, qui cum sub momento breuissimo dispersis omnibus substantiis suis 
ita hanc eradicauerint passionem, ut ne tenuiter quidem ab ea pulsentur ulterius, nihilo-
minus […] securi esse non possunt.66

Hunger und Durst sind Bedürfnisse, die mit der menschlichen Natur ein-
hergehen und nur mit außerordentlicher Anstrengung bekämpft werden 
können.67 Selbst im außerordentlichen Fall ist der Eremit nicht vor dieser 
necessitas sicher: securi esse non possunt. Die sorglose Sicherheit – Volo […] 
uiuere securus –,68 wie sie Iohannes parvulus in seinem Wunsch eingangs 
formuliert hat, kann es auch innerhalb dieses Diskurszusammenhangs 
gar nicht geben. Die Antwort auf die vermessene, kämpferische Selbster-
mächtigung des Johannes ist notwendigerweise eine absolute Niederlage: 
Die kreatürliche necessitas treibt ihn nach Hause, der Hunger hat gesiegt.
Dieses antiklimaktische Ende, das die Erwartungen des Lesers im Dis-
kurszusammenhang unterläuft, wird als exemplum habile69 dabei über ei-
nen weiteren Intertext auf seine moralische Stoßrichtung hin präzisiert. 
Johannes, der ein Engel hätte werden wollen, wird während seines (aus-
bleibenden) Kampfes zum grasfressenden Tier: Septem dies gramineo / uix 
ibi durat pabulo.70 Sieben Tage isst Johannes während seiner Anachorese 
Gras, am achten kehrt er heim. Diese Modifikation, die bei keiner der 

66	� Johannes Cassian, Collationes, 5, 8. (»Nichts sonst nämlich ist mit Gewissheit zum Le-
bensunterhalt und aufgrund der Bedürfnisse, die sich durch die allen Menschen ge-
meinsame Natur ergeben [necessitas omnis naturae, K. W.], nötig außer tägliche Speise 
und Trank. Alle übrigen materiellen Güter jedoch, mögen sie auch mit noch so großer 
Anstrengung und Hingabe gehütet werden, sind menschlichen Grundbedürfnissen 
fremd und stehen außerhalb dessen, was die menschliche Natur benötigt. Dies wird 
auch durch die Praxis des Lebens selbst bestätigt. Daher beschäftigen diese [überflüssi-
gen Güter, G. Z.] nur die lauen und ungefestigten Mönche. Welche Bedürfnisse jedoch 
zur menschlichen Natur gehören, untersuchen unaufhörlich selbst die bewährtesten 
Mönche und sogar diejenigen, die als Eremiten leben. […] Als Zeugen hierfür kön-
nen wir viele tausend Menschen finden, die, sobald sie in nur einem Augenblick ihr 
gesamtes Vermögen verteilt hatten, diese Leidenschaft so mit der Wurzel aus ihrem 
Herzen rissen, dass sie fernerhin nicht einmal mehr sanft von ihr gestreift wurden. 
Dennoch: Sie können nicht [vor ihr, G. Z.] sicher sein […].« Übersetzung aus Ziegler 
2011, 168–169, die Anmerkungen stammen aus der Übersetzung von Gabriele Ziegler 
bzw. von der Verfasserin.)

67	� Zum Problem des Nahrungsaufnahme im Diskurszusammenhang vgl. Freiberger 
2009, 197–212. 

68	� De Iohanne heremita, 3, 1–2.
69	� De Iohanne heremita, 1, 3.
70	� De Iohanne heremita, 6, 1–2, Übersetzung im Appendix. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


107Das Warten des Iohannes parvulus

vorausgehenden Prosafassungen zu finden ist, ist intertextuell vor dem 
biblischen Buch Daniel zu verstehen. Der Prophet deutet dem König 
Nebukadnezar hier dessen Traum: 

eicient te ab hominibus et cum bestiis feris erit habitatio tua et faenum ut bos comedes et 
rore caeli infunderis septem quoque tempora mutabuntur super te donec scias quod domi-
netur Excelsus super regnum hominum et cuicumque voluerit det illud 71

Die Vermessenheit Nebukadnezars – ein bekanntes Motiv – wird von 
Gott durch das tierische Exil bestraft, sieben Zeiten muss er Gras essen, 
bis er die uneingeschränkte Macht Gottes anerkennt. 
Johannes lebt zwar nur sieben Tage bei Gras, die motivische Parallele 
ist trotzdem manifest und das Buch Daniel so ein aufschlussreicher In-
tertext: Johannes hat seinen Gang in die Einsiedelei als Akt der Selbster-
mächtigung gesehen und dessen positiven Ausgang – uiuere / secure sicut 
angelus – in einem notwendigen Bedingungsverhältnis zu seinem eigenen 
Kampf. Kein Wort von Gott, kein Wort von Gottesdienst oder der Be-
reitschaft, auf einen Moment der Gnade warten zu wollen, die außerhalb 
seiner eigenen Agency anzusiedeln wäre. Mit dem intertextuellen Hinweis 
auf das Buch Daniel und die Bestrafung des vermessenen Nebukadne-
zar wird der eigentliche Fluchtpunkt der kleinen Episode offenbar: Not-
wendiges Ende des siebentägigen Fastens ist nicht etwa die himmlische 
Ermächtigung des Möchtegern-Eremiten. Es ist Gott, der gibt, und nicht 
der Eremit, der einen Anspruch formulieren dürfte. Wie Nebukadnezar 
muss er diese Lektion erst mühsam lernen. Er muss den Ausschluss aus 
der menschlichen (in diesem Falle monastischen) Gemeinschaft erleiden, 
um, nach dieser Buße bekehrt, wieder ein Teil derselben werden zu dür-
fen.

V. Heilserwartung an der Klosterpforte 

Johannes’ Scheitern an seinem eigenen missverstandenen Eremitenbe-
griff dient in De Iohanne heremita nicht nur der bloßen Unterhaltung. Das 

71	� Biblia Sacra Vulgata, Dan 4, 22. (»Man wird dich aus der Menschheit ausstoßen und du 
musst bei den Tieren des Feldes leben. Und Grünzeug wie den Stieren werden sie dir 
zu fressen geben und mit dem Tau des Himmels werden sie dich benetzen und sieben 
Zeiten werden über dich dahingehen, bis du erkennst, dass der Höchste über die Herr-
schaft bei den Menschen gebietet und sie verleiht, wem er will.«, Einheitsübersetzung 
[2016])

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


108 Katja Weidner

Gedicht ist ein exemplum habile72 und als solches nicht ohne eine gewisse 
pragmatische Stoßrichtung. 
Anfang des 11. Jahrhunderts, also etwa zur angenommenen Entstehungs-
zeit des Gedichtes, gab es in Europa zwei eremitische Lebensmodelle: 
›eremitische‹ Klöster mit einer vermehrten Schwerpunktsetzung auf den 
Aspekt der Weltflucht – etwa die Kamaldulenser in Italien –, und einzel-
ne Benediktinermönche, die ihre Klöster zunehmend verließen, um in 
Gruppen oder alleine ein eremitisches Leben zu führen.73 Bekannt sind 
diese Eremiten hauptsächlich über die traditionellen Mönche und Pre-
diger, deren Polemiken immer wieder überliefert sind,74 die genannten 
eremitischen Lebensformen nämlich standen im Konflikt mit der stabi-
litas loci der Benedicti regula und führten dementsprechend zu einigen 
Konflikten.75 
Das Gedicht ist vor dieser Spannung, wie sie auch etwa in verschiedenen 
Heiligenleben dieser Zeit ausgehandelt wird,76 als eine Parodie auf das 
eremitische Leben zu verstehen. Anhand der Erzähltradition vom klei-
nen Johannes, wie sie die Vitae patrum (noch keineswegs humoristisch) 
abbilden, werden die Prämissen des eremitischen Lebens ad absurdum 
geführt. Nach der Definition von Martha Bayless, wie sie sie angesichts 
des textuellen Befundes speziell mittellateinischer Literatur entwirft, wäre 
das Gedicht somit als »social parody« zu verstehen:

In short, social parody satirizes something other than the literary text it parodies. 
This dimension of social satire is undertaken in addition to, rather than as an 
alternative to, the textual parody practiced in the work.77

Zwar wird die bekannte Erzähltradition, wenn nicht konkrete Vorla-
ge, in ihrer narrativen Struktur abgebildet, der komisch-verzerrende 
Aspekt des Gedichtes jedoch erhält seinen hermeneutischen Horizont 
aus dem gesamten Diskurszusammenhang der Wüstenvätererzählun-
gen. Er zielt auf die rahmenpragmatische Komponente zeitgenössischer 
Eremiten, die sich auf diesen Diskurs berufen. 
An dieser Stelle wird das Motiv des Wartens signifikant. Im De Iohanne 
abbate folgt auf Exposition und Entscheidungsfindung der ersten fünf 

72	� De Iohanne heremita, 1, 3.
73	� Vgl. Fichtenau 21992, 327–346. 
74	� Vgl. Jestice 1997, 142–143.
75	� Vgl. Vanderputten 2014, bes. 113–115.
76	� Vgl. Vanderputten 2014, 116–126.
77	� Bayless 1996, 4. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


109Das Warten des Iohannes parvulus

Strophen eine einzige Strophe eremitischen ›Kampfes‹.78 Die letzten 
sieben Strophen widmen sich der Rückkehr des Johannes, seiner er-
zwungenen Nacht vor verschlossener Klosterpforte und schließlich sei-
ner Reintegration in die monastische Gemeinschaft. In der Einsiedelei 
hatte Johannes wenig Geduld bewiesen und nicht erkannt, dass selbst 
beim idealen Eremiten der Kampf ein ›sich-würdig-erweisen‹ ist.79 Es 
ist ein innerer Kampf mit den eigenen Bedürfnissen, der vor allen Din-
gen ausdauerndes Warten (praestolari) auf einen Gnadenerweis Gottes 
ist, welcher in jedem Fall außerhalb der Handlungsmacht des Eremiten 
bleiben muss. Die handlungsmächtige Entscheidung für die eremitische 
Weltabkehr ist die Entscheidung für die besonders agonale Situation 
im inneren Kampf, deren exzeptionelle Schwierigkeit in der mensch-
lichen Natur begründet liegt – und nicht zuletzt auch in der absoluten 
Unbestimmtheit des positiven Ausgangs. ›Engel‹ zu werden ist keine 
Selbstverständlichkeit. Ob und wann dies geschehen mag, bleibt kon-
sequenterweise offen.
An diesem ›heldenhaften‹ Warten entspinnt sich die Parodie. De Iohanne 
heremita fokussiert damit die Gefahr falscher eremitischer Selbster-
mächtigung gerade dadurch, dass es über Momente der Verzerrung 
und Exposition das eremitische ›Warten‹ humoristisch verkehrt. Es 
ersetzt das ›Warten‹ als den spezifischen ›Kampf‹ des Eremiten funk-
tional mit dem – überaus weltlichen – Warten vor der verschlossenen 
Klosterpforte. Dementsprechend werden zwei Lebensmodelle über das 
Motiv des Wartens einander gegenübergestellt. Das Warten vor der 
Pforte ermöglicht dabei Rückschlüsse auf die spezifische eremitische 
Heilserwartung, die eigentlich hätte erfolgen sollen, zu der Johannes 
allerdings nicht fähig war. 
Die monastische Gemeinschaft, in die Johannes zurückkehrt, wird 
vor der Folie des Diskurszusammenhangs als Alternativmodell zum 
eremitischen Leben präsentiert: Im Warten (tolerare)80 vor der Pforte 
muss Johannes die geduldige Heilserwartung (praestolari) in der Ein-
siedelei und die Ausrichtung des eremitischen Lebens auf Gott sowie 
die gleichzeitige Aufgabe der eigenen Agency auf ganz materielle Weise 
im Gegenüber mit dem widerwilligen Klosterbruder nachholen. Das 

78	� Vgl. De Iohanne heremita, 6.
79	� Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 1–3, S. 101, Anm. 47.
80	� De Iohanne heremita, 10, 2.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


110 Katja Weidner

Brot (crustula),81 angesichts dessen Johannes nach seiner Aufnahme ge-
duldig die verdiente Schelte erträgt (patienter ferre),82 ist auch hier der 
Lohn nach einer agonalen Situation – statt des Dämonenkampfes und 
der Selbsttranszendierung sind es allerdings hier harsche Worte. Das 
einzige erfolgreiche Fasten, das Iohannes parvulus leistet, ist unfreiwillig 
und der Entscheidung seines Bruders geschuldet, ihm das Tor nicht 
zu öffnen. Paradoxerweise ist es damit gerade die necessitas, und nicht 
der Wunsch, sie zu bekämpfen, die seinen (Rück-)Weg motiviert. Statt 
der Weltabkehr sucht er die weltliche Gemeinschaft, und hinter der 
Klosterpforte (ianua)83 warten so keine Engel, denn, um bis zur Him-
melspforte (celi cardines)84 zu kommen, hatte es ihm an Geduld gefehlt. 
Das Brot (crustula), das als Lohn am Ende der Strapazen steht, ist erst 
recht kein Himmelsbrot.85 Stattdessen erwartet ihn hier in der humo-
ristischen Pointe dieselbe Gemeinschaft, von der er sich nur wenige 
Strophen zuvor abgekehrt hatte.
Die Logik des Gedichtes eröffnet so das gemeinschaftliche Klosterleben 
als notwendige Konsequenz menschlicher Schwäche. Es ist ein alterna-
tiver Lebensweg, der potenzielle Gefahren eremitischen Heilserwerbs 
für willensschwache, wenig tugendreiche, alles andere als außerge-
wöhnliche Mönche über Mechanismen sozialer Reglementierung wie 
eben auch die gemeinschaftliche Arbeit –, der Johannes entgehen woll-
te, – im Zaum hält. 
Im eremitischen Lebensmodell, gerade im Aspekt des ausharrenden 
Wartens, ist immer auch das Potenzial des Scheiterns eingeschrieben. 
Dies greift De Iohanne heremita auf, indem es den kleinen Johannes der 
Erzähltradition an seiner eigenen Selbstüberschätzung und den fehler-
haften Prämissen seiner Weltflucht notwendigerweise scheitern lässt. 
Iohannes parvulus – außer in den zitierten Quellen gerade nicht für sein 
Scheitern, sondern sein außergewöhnliches Gehorsam bekannt86 – 
wird zum exemplum habile des fügsamen Zönobiten.87 Parodistisch ist 
das Gedicht also nicht zuletzt auch deshalb, da es kontrastiv die Prämis-
sen des Wüstenväterdiskurses aufdeckt, verzerrt, und ins Leere laufen 

81	� De Iohanne heremita, 11, 3.
82	� De Iohanne heremita, 11, 4.
83	� De Iohanne heremita, 7, 1.
84	� De Iohanne heremita, 9, 3.
85	� Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 3, vgl S. 101, Anm. 47.
86	� Vgl. Schulz/Ziemer 2010, 85.
87	� Vgl. im 13. Jahrhundert etwa Odo von Cheriton, Parabolae, 173.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


111Das Warten des Iohannes parvulus

lässt. Ein besonders kleiner Mönch, der zumindest dem Namen nach 
den idealtypischen Johannes Kolobos aufruft, scheitert im Verlauf des 
Gedichts, bis seine übermäßig heldenhaften Ambitionen unerbittlich 
in der monastischen Gemeinschaft eingehegt werden. Dass es gerade 
die Zugehörigkeit zum Kloster ist, die das Gedicht in seiner Parodie 
erschließen kann, macht diese Stoßrichtung nur umso deutlicher: Mit 
dem parodierten Diskurs schließlich ruft es nämlich nicht zuletzt ein 
kulturelles Wissen auf,88 das im Benediktinerkloster in der Lektüre der 
Vitae patrum ihren institutionalisierten Platz innehat.89

De Iohanne heremita ist die Parodie einer eremitischen Heilserwartung, 
wie sie gerade im 10. und 11. Jahrhundert in ihrer Problematik neu 
verhandelt wird.90 Vor diesem Hintergrund ist das Gedicht eine ge-
sellschaftliche Parodie (»social parody«) der zeitgenössischen Askese 
in ihrer missverstandenen Selbstermächtigung. Aus dem notwendigen 
Scheitern des anachoretischen Kampfes entwickelt das Gedicht auf die-
se Weise im 11. Jahrhundert eine neue Notwendigkeit für zönobitische 
Gewöhnlichkeit. Sei es die Exzeptionalität eines Einzelnen oder die 
Transgressivität seiner Lebensführung, sei es die selbstbestimmt hand-
lungsmächtige Wahl eines Lebensmodells, das dem zönobitischen kon-
trär gegenüber steht: Vermeintlich ›heldenhafte‹ Ambitionen, so die 
Konsequenz, die der parodistische Schluss des Gedichts nahelegt, müs-
sen in den meisten Fällen an Selbstüberschätzung und menschlicher 
Gewöhnlichkeit scheitern. Sie bedürfen der notwendigen Einhegung in 
die monastische Gemeinschaft.

88	� Die spezifische historische Kulturalität der Parodie in ihrem Blick auf das Parodierte 
– Text, Diskurs aber auch soziale Dimension – bedarf auch bei ihrer Rezeption eines 
entsprechend spezifischen kulturellen Wissens. Insofern ist die Parodie immer auch 
gemeinschaftsstiftend, vgl. Henkel 2016, 24.

89	� Vgl. Anm. 17.
90	� Vgl. Fichtenau 21992, 329–334.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


112 Katja Weidner

Appendix: eine deutsche Übersetzung von De Iohanne heremita91

1 In gestis patrum ueterum
quoddam legi ridiculum,
exemplo tamen habile,
quod uobis dico rithmice.

Unter den Taten der alten Väter habe 
ich etwas gelesen – etwas Lachhaftes, 
doch taugt es als Beispiel –, das ich 
euch in einem rhythmischen Gedicht 
erzähle.

5 Iohannes abba paruulus
statura, non uirtutibus,
ita maiori socio,	
quicum erat in heremo,

Mönch Johannes, klein von Gestalt, 
doch nicht gemessen an seinen Tugen-
den, sprach so zu einem älteren (mai-
or) Mitbruder, der sich mit ihm zusam-
men im Kloster (heremus) befand:

10
»Volo« dicebat »uiuere 
secure sicut angelus,
nec ueste nec cibo frui
qui laboretur manibus.«

»Ich will sorglos (secure) wie ein Engel 
leben, ohne in den Genuss von Klei-
dung oder Speise zu kommen, die von 
menschlicher Hände Arbeit geschaf-
fen wurde.«

15

Maior dicebat »moneo,
ne sis incepti properus,
frater, quod tibi postmodum
sit non cepisse sacius.«

Der Ältere sagte: »Ich warne dich da-
vor, voreilig mit einem Vorhaben zu 
sein, Bruder, das du bald darauf lieber 
nicht begonnen hättest.«

20

At minor »qui non dimicat
non cadit neque superat«
ait et nudus heremum
interiorem penetrat.

Der Jüngere (minor) jedoch entgegnet: 
»Wer nicht in den Kampf zieht, fällt 
nicht, aber siegt auch nicht« und be-
gibt sich nackt in die abgeschiedene 
Einöde (heremus interior).

Septem dies gramineo 
uix ibi durat pabulo
octaua fames imperat,
ut ad sodalem redeat

Sieben Tage erträgt er mit Mühe dort 
bei gräserner Kost, am achten Tage 
befiehlt es der Hunger, dass er zu sei-
nem Kameraden zurückkehrt. 

91	� Zit. nach Ziolkowski 1998, 118–121. Übersetzung K. W. Für Übersetzungen in gebun-
dener Sprache vgl. Winterfeld 1912, 211–212; Langosch 21958, 143–145; Bechthum 
1941, 48–50.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


113Das Warten des Iohannes parvulus

25 Qui sero clausa ianua
tutus sedet in cellula,
cum minor uoce debili
»frater,« apellat »aperi!

Dieser sitzt abends bei verschlossenem 
Tor behütet in seiner Mönchszelle, als 
der Jüngere mit schwacher Stimme 
ruft: »Bruder, mach auf!

30
Iohannes opis indigus
notis assistit foribus
Ne spernat tua pietas, 
quem redigit necessitas.«

Hilfsbedürftig steht Johannes an der 
gewohnten Tür, lass dein Pflichtgefühl 
nicht den wegstoßen, den eine Notla-
ge zurückgebracht hat.«

35

Respondit ille deintus
»Iohannes factus angelus
miratur celi cardines.
ultra non curat homines.«

Jener antwortet von innen: »Johannes 
ist zum Engel geworden und bestaunt 
die Himmelspforte, Menschen küm-
mern ihn nicht weiter.« 

40

Iohannes foris excubat
malamque noctem tolerat
et preter uoluntariam 
hanc agit penitentiam.

Johannes übernachtet draußen und 
erduldet eine schlimme Nacht. Er tut 
diese Buße über die hinaus, die er frei-
willig getan hatte.

Facto mane recipitur
satisque uerbis uritur
sed intentus ad crustula
fert patienter omnia.

Am Morgen wird er empfangen, aus-
giebig mit scharfen Worten zurecht-
gewiesen, aber bedacht auf ein Stück 
Brot erträgt er alles geduldig

45 Refocilatus domino	
grates agit ac socio.
dehinc rastellum bracchiis
temptat mouere languidis.

Mit neuer Energie dankt er Gott und 
seinem Mitbruder. Von nun an ver-
sucht er auch bei müden Gliedern 
seiner Arbeit mit der Spitzhacke nach-
zugehen.

50
Castigatus angustia	
de leuitate nimia,
cum angelus non potuit,
uir bonus esse didicit.

Für seine übermäßige Unbeständig-
keit mit Drangsal bestraft, hat er, wenn 
er auch kein Engel sein konnte, doch 
gelernt ein guter Mann sein.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


114 Katja Weidner

Literaturverzeichnis

Hilfsmittel

Mittellateinisches Wörterbuch bis zum ausgehenden 13. Jahrhundert 
[MLW], hg. von der Bayerischen Akademie der Wissenschaften und 
der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften, Mün-
chen 1976ff. 

Novum Glossarium Mediae Latinitatis [NGML]. Ab anno DCCC usque 
ad annum MCC edendum curavit consilium academiarum consociat-
arum, Kopenhagen 1957ff.

Walther, Hans: Lateinische Sprichwörter und Sentenzen des Mittelalters 
in Alphabetischer Anordnung, Teil 4: Q–Sil, Göttingen 1966 (Carmina 
medii aevii posterioris Latina, Bd. 2).

Primärliteratur

Biblia sacra. Iuxta Vulgatam versionem, hg. von Robert Weber / Roger Gry-
son, Stuttgart 52007.

Carmina Cantabrigiensia, hg. von Karl Strecker, Berlin 1926 (Scriptores 
rerum Germanicarum in usum scholarum separatim editi, Bd. 40). 

Die Benediktsregel. Lateinisch / Deutsch. Mit einer Übersetzung der Salz-
burger Äbtekonferenz hg. von P. Ulrich Faust OSB, Stuttgart 2009. 

Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift, Gesamtausgabe, im Auftrag der 
Deutschen Bischofskonferenz, der Österreichischen Bischofskonfe-
renz, der Schweizer Bischofskonferenz u. a., vollständig durchgesehe-
ne und überarbeitete Ausg., Katholische Bibelanstalt, Stuttgart 2016.

Evagrius: Vita beati Antonii abbatis, hg. als Teil der Vitae patrum in: Patro-
logia Latina 73, Sp. 127A–167.

Hieronymus: Vita S. Pauli primi eremitae, hg. in: Patrologia Latina 23, 
Sp. 17–30A.

Johannes Cassian: Collationes, hg. von Michael Petschenig, Editio alte-
ra supplementis aucta curante Gottfried Kreuz, Wien 22004 (Corpus 
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Bd. 13).

Johannes Cassian: De institutis coenobiorum, hg. von Michael Petschenig, 
Editio altera supplementis aucta curante Gottfried Kreuz, Wien 22004 
(Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Bd. 17).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


115Das Warten des Iohannes parvulus

Johannes Cassian: Unterredungen mit den Vätern, Teil 1: Collationes 1 
bis 10, übers. und erl. von Gabriele Ziegler, Münsterschwarzach 2011 
(Quellen der Spiritualität, Bd. 5).

Odo von Cheriton  : Parabolae, in: Les fabulistes latins. Depuis le siècle 
d’Auguste jusqu’à la fin du moyen âge par Léopold Hervieux, Bd. 4, 
Paris 1896. 

Rufinus: Historia monachorum sive De vita sanctorum patrum, hg. von Eva 
Schulz-Flügel, Berlin/New York 1990 (Patristische Texte und Studien, 
Bd. 34).

The Cambridge Songs (Carmina Cantabrigiensia), hg. und übers. von Jan 
M. Ziolkowski, Tempe 1998 (Medieval & Renaissance Texts & Studies, 
Bd. 192).

The Letters and Poems of Fulbert of Chartres, hg. und übers. von Fre-
derick Behrends, Oxford 1976.

Vitae patrum sive historiae eremiticae libri decem, hg. in: Patrologia Latina 
73–74.

Sekundärliteratur

Baron, Günter: Fulbert von Chartres und seine Zeit im Spiegel seiner 
Briefe. Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde der 
Philosophischen Fakultät der Julius-Maximilians-Universität zu Würz-
burg, Berlin 1968.

Bayless, Martha: Parody in the Middle Ages. The Latin Tradition, Ann 
Arbor 1996.

Bechthum, Martin: Beweggründe und Bedeutung des Vagantentums in 
der lateinischen Kirche des Mittelalters, Jena 1941.

Behrends, Frederick: The Letters and Poems of Fulbert of Chartres, hg. 
und übers. Von Frederick Behrends, Oxford 1976.

Bernt, Günter: Carmina Cantabrigiensia, in: Lexikon des Mittelalters 2, 
1983, Sp. 1517–1518.

Brunhölzl, Franz: Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters, 
Bd. 2, München 1992.

Dronke, Peter: The Medieval Poet and His World, Rom 1984.
Fichtenau, Heinrich: Lebensordnungen des 10. Jahrhunderts. Studien 

über Denkart und Existenz im einstigen Karolingerreich, München 
21992. 

Frank, Karl Suso: Eremitentum, mittelalterliches, in: Lexikon des Mittel-
alters 3, 1986, Sp. 2129.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


116 Katja Weidner

Freiberger, Oliver: Der Askesediskurs in der Religionsgeschichte. Eine 
vergleichende Untersuchung brahmanischer und frühchristlicher Text, 
Wiesbaden 2009 (Studies in Oriental Religions, Bd. 57).

Graiver, Inbar: Asceticism of the Mind. Forms of Attention and Self-Trans-
formation in Late Antique Monasticism, Toronto 2018 (Studies and 
Texts, Bd. 213).

Henkel, Nikolaus: Parodie und parodistische Schreibweise im hohen und 
späten Mittelalter. Lateinische und deutsche Literatur im Vergleich, in: 
Seraina Plotke / Stefan Seeber (Hg.): Parodie und Verkehrung. For-
men und Funktionen spielerischer Verfremdung und spöttischer Ver-
zerrung in Texten des Mittelalters und der Frühen Neuzeit, Göttingen 
2016 (Encomia Deutsch, Bd. 3), 19–43.

Jestice, Phyllis G.: Wayward Monks and the Religious Revolution of the 
Eleventh Century, Leiden/New York/Köln 1997 (Brill’s Studies in In-
tellectual History, Bd. 76).

Langosch, Karl: Carmina Cantabrigiensia, in: Verfasserleikon 1, 1978, 
Sp. 1186–1192.

Langosch, Karl: Hymnen und Vagantenlieder. Lateinische Lyrik des Mit-
telalters mit deutschen Versen, Darmstadt 21958.

Lehmann, Peter: Die Parodie im Mittelalter. Mit 24 ausgewählten parodis-
tischen Texten, Stuttgart 21963.

Plotke, Seraina / Seeber, Stefan: Parodie und Verkehrung. Versuch einer 
Annäherung, in: dies. (Hg.): Parodie und Verkehrung. Formen und 
Funktionen spielerischer Verfremdung und spöttischer Verzerrung in 
Texten des Mittelalters und der Frühen Neuzeit, Göttingen 2016 (En-
comia Deutsch, Bd. 3), 7–18.

Rigg, Arthur G. / Wieland, Gernot R.: A Canterbury classbook of the 
mid-eleventh century (the ›Cambridge Songs‹ manuscript), Ang-
lo-Saxon England 4, 1975, 113–130.

Schlechtriemen, Tobias: Konstitutionsprozesse heroischer Figuren, in: 
Ronald G. Asch u.a. (Hg.): Compendium heroicum, publiziert vom 
Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisierungen – Heroismen« 
der Universität Freiburg, Freiburg 7.6.2018, DOI: 10.6094/heroicum/
konstitutionsprozesse (letzter Zugriff am 18.11.2019).

Schulz, Günther / Ziemer, Jürgen: Mit Wüstenvätern und Wüstenmüttern 
im Gespräch. Zugänge zur Welt des frühen Mönchtums in Ägypten, 
Göttingen 2010.

Schulz-Flügel, Eva: Rufinus. Historia monachorum sive De vita sanctorum pa-
trum, Berlin/New York 1990 (Patristische Texte und Studien, Bd. 34).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


117Das Warten des Iohannes parvulus

Szövérffy, Joseph: L’abbé Jean et la politique ecclésiastique en France vers 
l’an mil, in: Cahiers de civilisation médiévale 119, 1987, 263–265.

Szövérffy, Joseph: Secular Latin Lyrics and Minor Poetic Forms of the 
Middle Ages. A Historical Survey and Literary Repertory from the 
Tenth to the Late Fifteenth Century, Bd. 1, Concord 1992 (Medieval 
Classics: Texts and Studies, Bd. 25).

Vanderputten, Steven: The Mind as Cell and the Body as Cloister. Abbati-
al Leadership and the Issue of Stability in the Early Eleventh Century, 
in: Gert Melville / Bernd Schneidmüller / Stefan Weitenfurter (Hg.): 
Innovationen durch Deuten und Gestalten: Klöster im Mittelalter zwi-
schen Jenseits und Welt, Regensburg 2014, 105–126.

Winterfeld, Paul von: Deutsche Dichter des lateinischen Mittelalters in 
deutschen Versen, hg. und eingel. von Hermann Reich, München 1913. 

Ziolkowski, Jan M.: The Cambridge Songs (Carmina Cantabrigiensia), hg. 
und übers. von Jan M. Ziolkowski, Tempe 1998 (Medieval & Renais-
sance Texts & Studies, Bd. 192).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ULRIKE ZIMMERMANN

Young Men Among Roses? 
Heroisiertes Warten in englischer Dichtung des 17. Jahrhunderts

I. Aktion versus Ausharren

Zur engen Verbindung zwischen Heldentum und Heldentat ist vieles 
geschrieben und gesagt worden. Nicht zuletzt die popkulturelle Figur 
des Action-Helden hat dazu beigetragen, dass die erste Assoziation mit 
heldischem Verhalten die Tat ist – die entschiedene und entscheiden-
de, ohne Zögern und Zaudern, mutig und schlagkräftig. Das englische 
Lehnwort scheint hier zum Eindruck der Tatkraft noch den moderneren 
und populären Ausdruck – action statt Aktion – zu liefern. Mit einem 
Helden verbindet sich spontan das Dreinschlagen, nicht das Warten. Auf 
heroische Aufgaben wartet man gemeinhin nicht. Hamlet, vielleicht der 
größte Zauderer der englischen Literatur, hätte wohl das Zeug zum Hel-
den, doch überlegt er viel zu lange und scheitert letztlich tragisch. Sein 
Grübeln und Abwarten hat wenig Heroisches, allein seine intellektuelle 
Größe gepaart mit seiner Abkunft und seinem verhängnisvollen Tod er-
öffnen hier heroisches Potenzial.
Auch in der Dichtung des 17. Jahrhunderts1 mag der Gedanke an posi-
tiv konnotiertes, gar an heroisiertes Warten nicht unbedingt naheliegen. 
Vielleicht – in Anlehnung an deutsche Barockdichtung und ihre häu-
figsten Motive – kommt zuerst das vielfach gebrauchte carpe diem in den 
Sinn, das im Grunde das Gegenteil von Warten postuliert. Ein bekann-
tes und vielzitiertes Gedicht des Dichters und Politikers Andrew Marvell 
(1621–1678), To his Coy Mistress, beginnt mit dem Reimpaar »Had we 
but World enough and Time, / This coyness Lady were no crime.«2 
Der Sprecher macht von Anfang an klar, dass er und seine Adressatin, 
die titelgebende spröde Geliebte, eben gerade nicht genug Zeit haben 

1	� Barock als literarischer Epochenbegriff lässt sich auf Kontinentaleuropa, nicht un-
bedingt aber auf die britischen Inseln anwenden, auch wenn es parallele oder zu-
mindest vergleichbare Strömungen und Tendenzen in den Literaturen gibt. Wegen 
unterschiedlicher historischer, sozialer und religiöser Folien, etwa der Erfahrung des 
Dreißigjährigen Krieges (1618–1648) auf dem Kontinent und dem English Civil War 
(1642–1651), muss hier differenziert werden.

2	� Gardner 1985, 250.

Ulrike Zimmermann
Young Men Among Roses?

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


120 Ulrike Zimmermann

und lieber den Tag nutzen sollten: Sie solle sich ihm daher möglichst 
ohne Verzug hingeben. Das Gedicht widmet sich der Fantasie, was das 
Paar alles tun könnte, wenn denn die verfügbare Zeit unbegrenzt wäre. 
Der Sprecher schildert konjunktivisch alle möglichen Aktivitäten des 
Zeitvertreibs und verspricht, dass er sich unendlich lang in einem Schön-
heitskatalog für seine Dame ergehen könnte, über die 46 Verszeilen des 
Gedichts, das schließlich in das finale Reimpaar mündet: »Thus, though 
we cannot make our Sun / Stand still, yet we will make him run.«3

Da der Sprecher nicht in der Lage ist, die Zeit aufzuhalten, will er sie 
zum Trotz beschleunigen, das heißt hier intensivieren, erlebnis- und ge-
nusshaft verdichten. Er will alles, und zwar jetzt. Hier soll nicht gewartet 
und nicht lange gefackelt werden, wobei das Gedicht nie klärt, ob der 
Wunsch des Sprechers nach seinem pointierten Gedichtende wirklich 
in Erfüllung geht; es bleibt beim Appell. Eine Selbstüberhöhung – wir 
werden als Liebespaar die Sonne beschleunigen, wenn wir ihren Lauf 
schon nicht anhalten können – ist mitgedacht. Der Sprecher des Gedich-
tes stilisiert sich als transgressiv, weil er eben nicht nur die spröde Ge-
liebte überreden will, sondern gleichzeitig die Zeit zu beeinflussen sucht, 
die sich doch nicht biegen lässt. Seine trotzige, widerständige Haltung 
gegen das Unabänderliche – gegen das Altern, das Vergehen der Zeit, 
die Weigerung der Frau – wird erst in der Sprache des Gedichts möglich 
und sichtbar.
Marvells Gedicht mag als Folie zum Nachdenken über das Warten und 
den rhetorischen Umgang mit der Wartezeit dienen. Letztlich ist, trotz 
dem energischen Duktus und dem scheinbar nicht endenden Redefluss 
des Gedichts der Sprecher zum Warten gezwungen, denn die Geliebte 
bewegt sich nicht, ist ihm zumindest im Zeithorizont des Sprechens nicht 
zu Willen, denn sonst existierte der Sprechanlass und damit das Gedicht 
nicht. Für die folgenden Überlegungen, wie diese hier in Dichtung ge-
fasste Renitenz gegen die Umstände und Zeitläufte als latent heroische 
Aktivität zu werten ist, gilt es festzuhalten, dass in der Dichtung eine 
Selbststilisierung der Sprecherfiguren und ihres Wartens möglich wird, 
die auch das Potenzial zur Selbstheroisierung hat. Der hyperbolische 
Duktus des Sprechers von To His Coy Mistress überwindet Zeit und über-
brückt Entfernungen – so wird die Geliebte etwa am indischen Ganges 
auf der Suche nach Edelsteinen imaginiert (6–7), der sie sich ausgiebig 
widmen könnte, wenn, ja wenn eben genügend Zeit wäre. Diese rhetori-

3	� Gardner 1985, 252.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


121Young Men Among Roses?

sche Geste scheint hier agonal aufgeladen zu sein und damit zumindest 
heroisches Potenzial zu besitzen. Alles, was der Sprecher in diesem Mo-
ment tun kann, tut er: durch Sprache überzeugen, oder es zumindest 
unter Aufbietung aller verfügbaren Energie versuchen.
Vor dieser Folie sollen im Folgenden an drei Gedichtbeispielen Heroi-
sierungsstrategien des Wartens aufgezeigt werden. Neben der Idee des 
barocken carpe diem, das ein gewisses Maß an Eindringlichkeit geradezu 
herausfordert und das sich notwendigerweise mit dem Verstreichen der 
Zeit befasst, lässt sich in englischen Gedichten der Frühen Neuzeit ein 
weiterer Strang beobachten, der etwas genauer herauspräpariert werden 
muss. Er hängt wohl zusammen mit einer Entwicklung, die etwa in den 
70er Jahren des 16. Jahrhunderts ihren Ausgang nahm, und wird nicht 
in erster Linie von der hektisch-eindringlichen carpe diem-Rhetorik cha-
rakterisiert, sondern von mehr Ruhe, auf den ersten Blick vielleicht sogar 
trügerischem Stillstand. Ein Hinweis auf ein ikonisches Bild, das den Ti-
tel dieses Artikels inspiriert hat, mag an dieser Stelle der Verdeutlichung 
dienen. Es handelt sich um eine Miniatur aus dem Jahr 1588, genannt 
Young Man among Roses und gefertigt von dem elisabethanischen Mini-
aturenmaler und Siegelschneider Nicholas Hilliard (etwa 1547–1619). 
Der »Jüngling unter Rosen« ist das bekannteste Kunstwerk aus Hilliards 
Hand und vielleicht die bekannteste Miniatur überhaupt aus dieser Zeit.4 
Sie befindet sich heute im Victoria and Albert Museum in London. Sie ist 
ungefähr dreizehn auf sieben Zentimeter groß und die einzige erhaltene 
Miniatur aus Hilliards Werk, die eine ovale Form hat. Das mag mit ih-
rem möglichen Gebrauch zu tun haben, sie könnte etwa in einen Spiegel 
eingelassen gewesen sein. Der »Jüngling unter Rosen« versinnbildlicht 
wie kaum ein anderes visuelles Werk eine bestimmte Spielart elisabetha-
nischer höfischer Kultur (oder, wie die Website des Victoria and Albert 
Museum es in der Werkbeschreibung formuliert, »[i]t epitomises the ro-
mantic Elizabethan age […]«).5 Dargestellt ist ein junger Mann, der an 

4	� Für eine ausführliche Darstellung von Hilliards Leben und Werk s. zum Beispiel das 
fünfte Kapitel in Strong 1983. Eine Reproduktion der Miniatur (in Schwarzweiß) fin-
det sich ebd., 102.

5	� Der Satz findet sich in der Kurzbeschreibung der Miniatur in der Sammlungsdaten-
bank des V&A: »Young Man among Roses«, https://collections.vam.ac.uk/item/
O17315/young-man-among-roses-portrait-miniature-hilliard-nicholas/. Er ist in sei-
nem Gebrauch des Adjektivs »romantic« eher missverständlich, weil dieses als literar-
historischer Begriff nicht in der Weise auf das elisabethanische Zeitalter anwendbar ist. 
Die Verehrung der Königin war ein Ausdruck der höfischen Kultur und ihrer Insze-
nierung.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


122 Ulrike Zimmermann

einen Baum gelehnt steht. Seine lässige Position mit dem Gewicht auf 
dem linken Standbein – das Spielbein kreuzt er auf Höhe der Wade da-
rüber – lässt vermuten, dass er sich so schnell nicht in Bewegung setzen 
wird. Er trägt die Farben der Königin Elisabeth I., schwarz und weiß, 
und ist umgeben, ja nahezu umrankt von Zaunrosen. Diese eglantine rose 
oder sweetbriar genannte Rose war eines der Symbole von Elisabeth I. 
Die rechte Hand des jungen Mannes liegt auf seinem Herzen: Mit dieser 
Geste erklärt er seine Treue und Hingabe gegenüber der Königin. Mo-
dell und Künstler dürften den symbolischen Gehalt des Bildes gemein-
sam entwickelt haben. Die sich oben im Bild befindende Inscriptio ist 
ein Zitat aus Lukans De Bello Civili (39–65). »Dat poenas laudata fides« 
verweist darauf, dass Treue, obwohl (oder gerade weil) sie vielfach ge-
priesen wird, auch Schmerz verursacht. Vermutlich handelt es sich bei 
dem dargestellten jungen Mann um Robert Devereux, den Zweiten Earl 
von Essex (1566–1601). Essex gehörte zu den Höflingen Elisabeths I. Er 
war seit Mitte der 1580er Jahre an ihrem Hof und seit 1587 einer ihrer 
Favoriten. Seit 1593 war er Mitglied des Privy Council, geriet in den Fol-
gejahren aber immer wieder in Konflikte mit der Königin, weil er dazu 
neigte, ihre Weisungen zu ignorieren. Als Lord Lieutenant of Ireland6 
versagte er im Neunjährigen Krieg (1593–1603) und schloss einen un-
günstigen, für England nachgerade peinlichen Waffenstillstand. Gegen 
den ausdrücklichen Willen der Königin kehrte er nach London zurück, 
wo er unter Hausarrest gestellt wurde. Nach der Aufhebung des Haus
arrestes zog er mit einigen Adligen in die City von London, um eine Au-
dienz bei Elisabeth I. zu erzwingen. Eine derartige Handlung fiel jedoch 
unter Hochverrat; Essex wurde der Prozess gemacht, und im Februar 
1601 wurde er im Tower enthauptet. Auf der Miniatur ist er nichtstuend 
dargestellt, jedenfalls auf den ersten Blick. Dieses Nichtstun hat zweifel-
los eine soziale Funktion als Alltagspraxis; es zeigt etwa Zugehörigkeit, 
Loyalität oder Gefolgschaft an. Der »Young Man Among Roses«, der 
eigentlich nur elegant gekleidet herumzustehen scheint, führt genau das 
vor. Seine Pose ist melancholisch und damit charakteristisch für die spät
elisabethanische Zeit.
Der Earl of Essex wurde als temperamentvoll und cholerisch, aber auch 
als melancholisch beschrieben. In seinem Fall ist dies als Ausdruck sei-
ner Unzufriedenheit zu verstehen. Eigentlich galt Melancholie als eine 
Krankheit, doch wurde sie durch neoplatonische Einflüsse vom Konti-

6	� Diese Amtsbezeichnung entspricht etwa der eines Gouverneurs.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


123Young Men Among Roses?

nent zu einer Art Auszeichnung für besonders hochstehende Persönlich-
keiten. Nur jemand, der mit entsprechendem Intellekt und Sensibilität 
ausgestattet war, konnte überhaupt melancholisch werden.7 In der elisa-
bethanischen Zeit wurden verschiedene heroische Lebensentwürfe und 
möglichkeiten für den Adel diskutiert.8 Das Modell des Militärhelden, 
der sich auf dem Schlachtfeld durch seine Körperkraft und Tapferkeit für 
die Monarchin beweisen kann, verlor in der zweiten Hälfte des 17. Jahr-
hunderts dann langsam, aber merklich an Relevanz. Die Bildung eines 
frühmodernen Staatswesens brachte eine sozio-politische Dynamik mit 
sich, die die Handlungsautonomie der Aristokratie und deren bislang ei-
nigermaßen selbstständige Akteure zunehmend infrage stellte. Jakob I. 
inszenierte sich nach seiner Thronbesteigung entsprechend weniger als 
militärischer Kämpfer (mit Potenzial, zum Helden der Tat zu werden), 
sondern eher als Gelehrter.9 Ab den 1580er Jahren wurde Melancholie 
am Hof Elisabeths I. zum Statussymbol; der Höfling war nicht unbe-
dingt Ritter, der sich zumindest theoretisch noch auf dem Schlachtfeld 
beweisen konnte – wobei er dies am besten in Sichtweite des Monarchen 
zu tun hatte, was bei einer Königin, die nicht selbst in die Schlacht zog, 
ohnehin nicht durchführbar war – sondern melancholy courtier. An einem 
zunehmend instabilen Königshof (die Instabilität hat nicht zuletzt mit der 
unsicheren Nachfolge zu tun, da Elisabeth I. ja keine Erben hinterließ), 
an dem das Vorführen von ritterlichen Fähigkeiten immer weniger ge-
fragt war, fand ein Paradigmenwechsel von der Tat zum Aushalten und 
Durchhalten statt, der sich unter anderem in der Mode der Melancholie 
niederschlug. Diese höfische Kultivierung der Melancholie scheint auf 
den ersten Blick, wie Schlüter bemerkt,10 konträr zu heroischen Vorstel-
lungen zu sein, aber sie ist eine Art der Selbststilisierung, die das Be-
sondere und Exzeptionelle herausstellt, eine Markierung des edlen und 
intellektuell hochstehenden Mannes, der sich einsam der Kontemplation 

7	� S. zu dieser Entwicklung Schlüter 2014, besonders 39, und zu den Zusammenhän-
gen von heroischem und melancholischem self-fashioning unter den jungen Höflingen 
Elisabeths I. den gesamten Aufsatz.

8	� In der ersten Förderphase des Sonderforschungsbereichs 948 hat sich das Teilpro-
jekt C2, »Konkurrierende Modelle des Heroischen in England und Frankreich ca. 
1580–1630 im Vergleich: Herrscher, Krieger, Märtyrer, Glaubenskämpfer« mit dieser 
Krise beschäftigt, s. www.sfb948.uni-freiburg.de/de/teilprojekte/foerderphase1/pbc/
tpc2/index.html?page=1.

9	� S. Asch 2013, 295–296.
10	� S. Schlüter 2014, 38. Wohlgemerkt geht es hier nicht um eventuell authentische Gefüh-

le, sondern um ihre Darstellung und Kultivierung.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


124 Ulrike Zimmermann

widmet und zugleich zwischen Loyalität zur Monarchin und dem Aus-
druck eigener Unzufriedenheit oszillieren kann, ohne dabei in Aktivität 
verfallen zu müssen.
Dieses Verharren11 in einem Zustand, der nicht aufgelöst werden kann, 
vielleicht auch eine bewusste In-Aktivität, die sich gegen den Druck der 
Zeit (wobei das Hauptproblem ist, dass sie eben nicht zu vergehen scheint 
und damit den Menschen auf sich selbst zurückwirft), der Umgebung, 
des Sozialen richtet, findet ihre Ausprägung auch in der Dichtung, aber 
natürlich thematisch ausgeweitet. Im Folgenden geht es um die figurative 
Pose des Verharrens, das melancholisch sein kann, aber nicht muss. Da-
bei lassen sich kurz gefasst zwei Motive ausmachen: zum einen religiöse 
Wartezustände im weitesten Sinne. Hierbei geht es etwa um das Warten 
auf die Erlösung und das ewige Leben, oder, chronologisch davor, über-
haupt um das mehr oder minder geduldige Warten im Glauben auf eine 
Antwort Gottes. Des Weiteren findet sich die Inaktivität des Wartens auf 
Erfüllung in der Liebesdichtung – ein Motiv, das sich seit Petrarca in ver-
schiedenen Spielarten durchgesetzt hat. Warten verbindet sich hier nicht 
mit Passivität und Schweigen, sondern mit Sprechen und mit Dichten. 
Aus diesem Grunde sollen auch die Autoren der Beispieltexte einbezo-
gen werden und nicht nur, wie gemeinhin üblich, die Sprecher.12

II. Warten auf Gott: John Donne, Batter my heart

Als erstes Beispiel soll ein Gedicht herangezogen werden, das die beiden 
Felder aufs Innigste miteinander verbindet: das »Holy Sonnet« Batter my 

11	� Im Sinne der Typologie Ulrich Bröcklings ist hier von der zweiten Kategorie, dem 
Nicht-Aufgeben, wesentlich die Rede, doch passen sich die vorliegenden Beispiele 
nicht ganz glatt ein. Das Element der Liebestreue spielt – mit der Ausnahme von 
Henry King, wo es aber auch abgewandelt ist – eine weniger prominente Rolle, dafür 
ist das Aushalten von nicht vorhandener, aber erwünschter und erwarteter Reaktion 
deutlicher.

12	� Im Deutschen ist bei Dichtung häufig vom »lyrischen Ich« die Rede, was im vorliegen-
den Zusammenhang nicht recht zu passen scheint. Zum einen hat sich der Ausdruck 
»lyrical I« in der englischsprachigen Forschung aus guten Gründen nicht durchgesetzt 
(er klingt nach wie vor nicht eben idiomatisch). Zum anderen handelt es sich in den 
vorliegenden Beispielen nicht um lyrische Sprechsituationen im engeren Sinne. Es 
bleibt hier also bei dem Hilfsbegriff des Sprechers. Was die Genderzuschreibung be-
trifft, werden für die vorliegenden Interpretationszwecke, die die Autorenbiographien 
miteinbeziehen, männliche Sprecher heuristisch gesetzt, immer im Wissen, dass dies 
gerade bei John Donne zu kurz greift.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


125Young Men Among Roses?

heart von John Donne (1572–1631). Es ist ein Ausdruck religiöser Sehn-
sucht, die in die Sprache von Liebesdichtung gekleidet ist. John Donne 
ist sicher der bekannteste der sogenannten metaphysical poets des 17. Jahr-
hunderts. Ihr dichterisches Werk ist gekennzeichnet von einer spieleri-
schen, überbordenden Freude an extrem weit gespannten Metaphern, 
den conceits (concetti), die möglichst auseinanderliegende Bereiche der 
Vorstellung zusammenzuspannen suchen. Viele von ihnen teilen außer-
dem eine Neigung zu unregelmäßiger Metrik, zu elliptischer oder grund-
sätzlich eigenwilliger Syntax und zum häufigen Gebrauch von Paradoxa. 
Die metaphysical poets waren keine Schule oder Bewegung, die sich selbst 
diesen Namen gegeben hätte. Vielmehr ist der Terminus eigentlich ein 
kritisch-abwertender, der insbesondere von Samuel Johnson im 18. Jahr-
hundert verwendet und so verbreitet wurde. Nicht zuletzt wegen ihrer 
Sperrigkeit waren die metaphysicals insbesondere der klassizistisch ge-
prägten, späteren Generation von Dichtern ein Gräuel. Sie gerieten in 
Vergessenheit und wurden erst wieder kanonisch, nachdem T. S. Eliot 
sie für die Moderne wiederentdeckt hatte.13

Als junger Mann ließ sich John Donne in melancholischer Pose malen, 
mit viel Schwarz in der Kleidung vor dunklem Hintergrund, mit offenem 
Kragen, generell ein wenig zerfleddert wirkend. Die kaum erkennbare 
Inschrift könnte ein abgewandeltes Zitat aus dem 18. Psalm sein, »Illu-
mina tenebr[as] nostras domina«, »Illuminate our darkness, lady«, was 
durch das Ersetzen von »domine« durch »domina« auf ein Liebesthema 
verweisen könnte, aber das wäre wohl doch zu blasphemisch gewesen.14 
Das Bild zeigt jedenfalls einen jungen Mann, für den an diesem Punkt in 
seinem Leben noch nicht klar war, ob er Jurist oder Soldat werden wür-
de, und der dann Dichter und Geistlicher wurde, dessen Leben also sich 
im Grunde vom Potenzial zur Tat hin zu eher kontemplativer Tätigkeit 
entwickelt hat. John Donne entstammte einer katholischen Familie, was 
zu seinen Lebzeiten nicht nur ein Hemmschuh, sondern hochgefährlich 
war, und schaffte es, sich nach einer juristischen Ausbildung, die er nicht 
abschließen konnte, weil ihm als Katholiken das Leisten des oath of alle-
giance verwehrt war, als Schriftsteller und Dichter zu etablieren.15 Nach 

13	� Zu der Geschichte der Bezeichnung sei die noch immer wunderbar zu lesende, kom-
pakte Einführung von Gardner 1985, 15–29 empfohlen; außerdem Targoff 2008, 1–6.

14	� Das Portrait ist das Lothian oder Newbattle Portrait genannte Bild, das sich heute in der 
National Portrait Gallery befindet. Für eine kurze Erläuterung s. etwa Greer 2006.

15	� So hat er etwa Robert Devereux, den Earl of Essex, auf Reisen nach Cadiz und auf die 
Azoren begleitet.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


126 Ulrike Zimmermann

Jahren der sozialen und finanziellen Unsicherheit wurde John Donne 
schließlich Mitglied der Anglikanischen Kirche (1615), eine Konversion, 
die von der Kritik viel diskutiert wurde, die er sich aber nicht leicht ge-
macht hatte. Sein Schreiben wurde religiöser, und auf dem Höhepunkt 
seiner Karriere, als Dekan der St Paul’s Cathedral, in den letzten zehn 
Jahren seines Lebens, entwickelte er sich zum wohl besten Prediger sei-
ner Zeit. Das Beispielgedicht gehört zur Gruppe der neunzehn »Holy 
Sonnets«, die 1633 veröffentlicht wurden. Es existieren aber auch ältere 
Manuskriptversionen davon. Das »Holy Sonnet« 14 Batter my heart ent-
stand vermutlich um 1609/10, also vor Donnes Übertritt zur anglikani-
schen Kirche.
Das zentrale Bild des Sonetts ist ein handwerkender Gott, der vom Spre-
cher aufgefordert wird, an ihm tätig zu werden. Der Sprecher bittet Gott, 
mit den Feinarbeiten an ihm aufzuhören: Bildfelder, die zu einem Gold-
schmied oder Feinmechaniker passen würden, werden hier verwendet. 
Noch klopft Gott, haucht an, poliert und versucht zu reparieren: »As 
yet but knocke, breathe, shine, and seeke to mend« (2).16 Stattdessen 
solle er den Sprecher komplett erneuern und seine Kraft lieber darauf 
verwenden, ihn zu brechen, kräftig darauf zu pusten und ihn (wie ein 
Stück Metall oder Ton) zu brennen. Der Sprecher sieht sich aber nicht 
ausschließlich als Werkstück, sondern spricht von sich außerdem durch-
gehend in Bildern einer belagerten Stadt. Ein Rammbock (»battering 
ram«), der schon in der ersten Zeile über das verwendete Verb »to bat-
ter« ins Spiel kommt – »Batter my heart, three person’d God« (1) –, ist zu 
John Donnes Zeit tatsächlich schon eine anachronistische Waffe, aber 
eine extrem gewaltige. Das ganze Sonett ist verblastig, der erhoffte An-
griff Gottes wird auch als ein Angriff durch Worte imaginiert. Am Ende 
des Gedichtes vermischen sich die Spuren explizit erotischer Lyrik des 
früheren Donne mit dem Wunsch, in Gott aufzugehen. Gott wird hier 
in Bildern des Geliebten gefasst, der vom Sprecher Besitz ergreift. Die-
ser kann nur frei sein, wenn er von Gott gefangen gesetzt wird – »Take 
mee to you, imprison mee, for I, / Except you’enthrall me, never shall 
be free« (12–13), und in einem zweiten, direkt folgenden Paradoxon, 
nur keusch, wenn Gott ihn überwältigt: »Nor ever chast, except you 
ravish mee.« (14) Wenn Gott der Geliebte in einem erotisch aufgela-
denen Gedicht ist, tritt der Sprecher an den Platz, der in der Rhetorik 
dieser Texte normalerweise von der Frau (der Adressatin) gefüllt wird. 

16	� Das Sonett wird zit. nach Gardner 1985, 85–86.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


127Young Men Among Roses?

Die Amalgamation von religiöser mit erotischer Liebe und der entspre-
chenden, häufig zwischen beiden Feldern oszillierenden Bildlichkeit ist 
natürlich nicht neu und schon gar keine Erfindung John Donnes. Wich-
tig im aktuellen Zusammenhang ist die Tatsache, dass Gott im Sonett 
der einzige ist, dem Agency zugeschrieben wird, und zwar ohne Zweifel 
eine gewalthafte. Der Sprecher des Sonetts muss allerdings zwangsläu-
fig in einem spirituellen wie gefährdeten Wartezustand verharren, denn 
Gott macht jedenfalls im kleinen Rahmen des Sonetts dezidiert keinen 
Gebrauch von seiner Handlungsmacht. Er muss vielmehr wiederholt 
und insistierend in immer drastischeren Bildern vom Sprecher zum 
Handeln aufgefordert werden, doch es passiert – nichts. Seit der zwei-
ten Zeile ist klar, dass »as yet« (noch) Gott weiterhin quasi in aller See-
lenruhe den Feinmechaniker gibt. Über vierzehn Zeilen erstreckt sich 
der Redefluss des Sprechers, ohne dass eine Antwort käme. Ihm bleibt 
nichts anderes, als eben zu sprechen. Sein Warten ist kein schweigendes 
Warten, sondern wird zu einer widerständigen, ja widerborstigen Tätig-
keit, die aufgeht in Metaphern, die zeigen, wie schwer dieser Zustand 
auszuhalten ist. Unter welchem Druck der Sprecher des Sonetts steht, 
zeigt sich nicht zuletzt im Ton, den er Gott gegenüber anschlägt. Zum 
einen ist es ein sehr vertrauter Tonfall, man kennt sich gewissermaßen 
und greift auf eine schon lange andauernde Beziehung zurück: »I […] 
Labour to’admit you« (5–6) deutet darauf hin, dass sich der Sprecher 
schon länger anstrengt. Das Sonett ist voller Imperative, energische wie 
vertraute Aufforderungen, die an Gott gerichtet sind. Die Erwartung 
der Tätigkeit Gottes ist hier keineswegs eine demütige Haltung. Wer 
mit Gott so wenig unterwürfig reden kann und zugleich erklärt, dass 
Gott ihn sich doch zügig unterwerfen solle, hat nicht unbedingt eine 
besonders bescheidene Sprecherposition inne. Flehentliches Drängen 
schwingt hier durchaus mit, doch verfügt der Sprecher auch über ein ge-
rüttelt Maß an intellektuellem Selbstbewusstsein, während er sich in die 
Verfügungsgewalt Gottes begibt: Es liegt in der Verantwortung Gottes, 
dafür zu sorgen, dass der Sprecher seinen höheren Zweck, frei und rein 
im Glauben zu sein, erfüllt. Warten auf Gott ist bei John Donne alles 
andere als sinnlose Inaktivität. Es wird durch die Tätigkeit des Dichtens 
an sich aufgewertet, aber auch durch die Stilisierung des Wartenden als 
(potenziell heroisch) Tätigen. Warten ist hier agonal zu verstehen und 
erhält so ein heroisches Momentum.
Timothy George merkt in einem geistlichen Text über die Donne-Lek-
türe in der Fastenzeit an, dass Donne in diesem Sonett letztlich über sich 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


128 Ulrike Zimmermann

selbst schreibe, und über den »holy discontent of waiting for an answer 
that does not come«.17 Hier wird die Unzufriedenheit, die sich im Ge-
dicht ausdrückt, selbst schon als heilig aufgewertet. Ohne ganz so weit 
zu gehen, lässt sich bemerken, dass die erzwungene Inaktivität sicher 
kein Kleinmut ist. Der Zustand des unzufriedenen Ausharrens ist aber 
auch keine Heroik der Tat, sondern des Aushaltens und Insistierens. Es 
ist bemerkenswert, dass sich bei aller Demut der Sprecher als individu-
ell wichtig zeichnet; es ist immerhin ein gewaltiger Aufwand, den Gott 
doch bitte alsbald mit ihm treiben möge. Nicht zuletzt ist der Sprecher, 
wenn man die Bildlichkeit des handwerkenden Gottes ernst nimmt, das 
Schmuckstück, das Artefakt des Kunsthandwerkers. Dies ist kein schwa-
ches, kleinmütiges, resigniertes Warten.
Die Einnahme des Menschen, Körper und Geist durch Gott erfolgt im 
Tod, und John Donne war, selbst für seine Zeit, besessen davon. In sei-
nen letzten Lebensmonaten war er damit beschäftigt, sein eigenes Denk-
mal vorzubereiten; ein Portrait von sich selbst im Leichentuch bewahr-
te er auf, und seine Gedenkstatue in seiner Kirche St. Paul’s zeigt ihn 
ebenfalls so. Seine Selbststilisierung scheint nicht nur mit einer gewissen 
Unerschrockenheit, sondern auch mit persönlichen Opfern verbunden: 
Schon schwer krank, gestand Donne seinem Freund George Garrard, 
dass er am liebsten während der Predigt auf der Kanzel sterben würde. 
Das ist ihm zwar nicht gelungen, doch seine letzte Predigt im Februar 
1631, eine ausführliche Betrachtung über die menschliche Sterblichkeit, 
hinterließ eindrückliche Erinnerungen bei der Nachwelt; die Zuhörer 
sollen sich beim Anblick des todkranken Dechanten gefragt haben: »Do 
these bones live?«18 In der Warteposition, nun nicht mehr auf eine fern-
liegende Erlösung, sondern auf den unmittelbar bevorstehenden eigenen 
Tod, hat es sicher etwas Exzeptionelles, unerschüttert die Fassung zu be-
wahren. Heroisches Aushalten, nicht das von Passivität gekennzeichnete 
Erdulden, ist damit in die Biographie wie in die dichterische Arbeit John 
Donnes eingeschrieben. Er und sein Sprecher im Sonett haben ihr im-
menses Durchhaltevermögen gemeinsam, und ihre gefasste Tapferkeit, 
mit der sie in ein Gespräch, ja eine Debatte mit Gott selbst gehen.

17	� George 2014.
18	� Diese Episoden von Donnes Lebensende finden sich zahlreich in der Literatur, s. z.B. 

Targoff 2008, 154–156, und Targoff 2016.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


129Young Men Among Roses?

III. Die Elegie: Henry King, The Exequy

Im zweiten Beispiel, einem Trauergedicht eines Zeitgenossen und Freun-
des Donnes, Henry King (1592–1669), der ebenfalls Geistlicher und Bi-
schof von Chichester war, geht es in ähnlicher Weise um das Warten auf 
den eigenen Tod, ja sein Herbeiwünschen nach dem Tod seiner gelieb-
ten Ehefrau Anne, die er 1617 geheiratet hatte und die 1624 verstarb. The 
Exequy. To his Matchlesse never to be forgotten friend ist ein längeres Gedicht, 
zu erwarten für eine Elegie. Daher sollen im Folgenden einige Verszeilen 
daraus zur knappen Illustration herangezogen werden. Der Text beginnt 
einigermaßen konventionell mit einer Anrede an die Verstorbene:

Accept thou shrine of my dead Saint,
Instead of Dirges this complaint;
And for sweet flowres to crown thy hearse,
Receive a strew of weeping verse
From thy griev’d friend […]19

Der dichterische Ausdruck von Trauer dient hier – auch das noch kon-
ventionell – als Ersatz für Blumenschmuck beim Begräbnis und ist (so-
fern man etwa Horaz folgt) auf jeden Fall beständiger als dieser. Der 
Sprecher des Gedichtes fährt mit der Feststellung fort, dass er eigentlich 
nur noch an die Verstorbene denkt und »[f]or thee (lov’d clay) / I lan-
guish out, not live the day« (12–13). Es gilt, die noch verfügbare Zeit 
einfach irgendwie zu überdauern. Das ist kein Leben mehr, nur noch ein 
Verschmachten. Soweit hat der Text wenig Heroisches. Diane E. Hen-
derson bemerkt, dass Kings Position auch nach dem Verlust seiner Frau 
unverändert blieb, er vielleicht deshalb gerade fähig war »to capture in 
verse the despondence, the seeming endlessness, of bereavement […]«.20 
Henderson bringt hier die zerdehnte Zeit mit ein, die die Inaktivität so 
besonders unerträglich machen kann. Die Verse 85–88 verändern aller-
dings die Sicht auf das Trauern und Warten:

But heark! My pulse like a soft Drum, 
Beats my approch, tells Thee I come;
And slow howe’er my marches be,
I shall at last sit down by Thee.

19	� Zit. nach Gardner 1985, 110–113.
20	� Henderson 1998, 62.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


130 Ulrike Zimmermann

Der Herzschlag des Sprechers gibt den Takt des Wartens vor und beglei-
tet wie eine Marschtrommel sein Herannahen an die verstorbene Ehe-
frau. In einem für metaphysical poetry typisch makaber-verspielten Bild 
wird das wichtigste Lebenszeichen, der Pulsschlag eines Menschen, als 
Vorzeichen des Todes gedeutet. Das Bild greift zurück auf die Vorstel-
lung, dass sich der Mensch mit seiner Geburt unweigerlich auf den Tod 
zubewegt. Es ist außerdem ein zeittypisches memento mori. Der Sprecher 
bleibt dabei aber nicht stehen, sondern verschafft sich in den ihm gesetz-
ten engen Grenzen – die geliebte Frau ist tot und kann durch nichts zu-
rückgebracht werden, die Trauer um sie kann er nicht abschütteln – ein 
gewisses Maß an Handlungsmacht. Das Schlagen seines Pulses ermög-
licht eine Kommunikation mit der Verstorbenen, die über die eigentlich 
unüberwindbare Schranke des Todes mitteilt, dass ihr Mann zu ihr kom-
men wird. Der trauernde Sprecher imaginiert sich als zum Trommel-
schlag marschierend,21 immer auf seine Frau zu. Auch wenn er vielleicht 
langsam geht, am Ende wird er sie erreichen, als Gebrochener, aber un-
verzagt. Das trotzig-tapfere Hindurchgehen durch die Trauer und, bis 
zum Wiedersehen, durch die Wechselfälle des Lebens, wird hier in ei-
nem Bild kondensiert, das nicht nur die Kreativität des Autors beweist, 
sondern auch das Durchhalten des Sprechers in den Mittelpunkt rückt. 
Henry King hat eine eher konventionelle Elegie verfasst, die dennoch 
Trauer und die scheinbar endlose Zeit ohne die geliebte Ehefrau in einer 
letzten Pointe umzudeuten versteht. 

IV. Warten, heroisch aufgewertet: John Milton, When I consider

Auch zu späterer Zeit, als die metaphysical poetry als Stil nicht mehr ge-
fragt, sondern von klassizistischen Dichtungsauffassungen und -praktiken 
abgelöst war, schreiben sich Dichter in ihrem Werk in der Haltung des 
– hartnäckigen und geduldigen – Wartens ein. Als Beispiel sei hier John 
Milton (1608–1674) angeführt, Dichter, politischer Denker und Staats-
bediensteter im Commonwealth unter Oliver Cromwell. Sein Sonett 19 
When I consider how my light is spent entstand wahrscheinlich in den 1650er 
Jahren und ist nicht mehr in Miltons Handschrift geschrieben; der Titel 

21	� Da der Marsch langsam vorgestellt wird, dürfte es sich der Elegie entsprechend um 
einen Trauermarsch handeln, doch ruft das Bild auch Assoziationen an soldatisches 
Marschieren und damit an Tat-Heldentum auf.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


131Young Men Among Roses?

On his blindness wurde allerdings später hinzugefügt. Es geht sicher nicht 
nur um Miltons immense Frustration über seine schwindende Sehkraft, 
von der er als politischer Schriftsteller, aber auch als Übersetzer, so ab-
hängig war. Das biblische Gleichnis von den anvertrauten Talenten Sil-
bergeld bildet den Hintergrund des Textes (Matthäus 25, 14–30). Man-
che Interpretationen sehen darin auch eine Anspielung auf die törichten 
und klugen Jungfrauen im Gleichnis direkt davor (Matthäus 25, 1–13). 
Der Sprecher des Gedichts ist unzufrieden, weil er Gott nicht mehr die-
nen zu können glaubt, und er sorgt sich, dafür getadelt zu werden: »And 
that one talent which is death to hide, / Lodged with me useless« (3–4).22 
Will Gott denn Arbeit am Tage, wenn doch das Licht fehlt, fragt er sich. 
Die beiden ersten Quartette bestehen fast nur aus einem Satz mit einer 
Reihe von Nebensätzen, was als drängende Atemlosigkeit gelesen wer-
den kann. Die Antwort auf die Frage »Doth God exact day-labor, light 
deny’d« (7) wird am Ende des zweiten Quartetts von der personifizier-
ten Geduld gegeben: Gott brauche im Grunde diesen Arbeitsdienst gar 
nicht, weil ohnehin Heerscharen ohne Rast und Ruhe für ihn unterwegs 
seien. Das Sonett endet mit der Zeile »They also serve who only stand 
and wait.« (14) Die, die nur stehen und warten, dienen Gott auch. Das 
Warten wird hier als genauso würdiger Gottesdienst wie intensive Aktivi-
tät gefasst. Bereits 1957 haben Jackson und Weese knapp diskutiert, dass 
die bis dahin gängigen Interpretationen der Schlusszeile, ein Gläubiger 
müsse pflichtgemäß und geduldig auf Anweisungen Gottes warten, mit 
Blick auf Miltons extreme Produktivität und seinen rastlosen, scharfen 
Intellekt kaum zu halten seien. »The last line of the sonnet need not be 
taken to imply resignation, even temporary resignation, to a passive and 
contemplative existence in blindness.«23 Ähnlich wie in den vorangehen-
den Beispielen wartet der Sprecher außerdem nicht nur, sondern denkt 
über seine nur scheinbar sinnlose Existenz ohne Augenlicht intensiv 
nach. Dienen mag zwar alles andere als heroisch konnotiert sein, doch 
die drängend-fragende Haltung des Sonetts und vor allem die Möglich-
keit des Dienens überhaupt in schier unmöglichen Umständen zeugt von 
der Fähigkeit des Sprechers, heroisch auszuhalten. Das Gedicht ist nicht 
zuletzt auch ein Ergebnis dieser Fähigkeit. R. F. Hall diagnostiziert hier 
treffend »the paradox of a fine poem dealing with lack of productive 

22	� Zit. nach Rosenblatt 2011, 87–88.
23	� Jackson/Weese 1957, 91.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


132 Ulrike Zimmermann

achievement«,24 ein Phänomen, das auf alle drei Beispiele zutrifft. Die 
Betonung liegt hier auf der Umdeutung und Aufwertung des Wartens als 
agonale Tätigkeit.
John Miltons Epos Paradise Lost, 1667 veröffentlicht, das in der Zeit um 
die Restauration entstand, als er verfolgt und seine Texte verbrannt wur-
den, bevor er sich nach einer Generalamnestie und dem Einfluss politisch 
tätiger Freunde (darunter Andrew Marvell) wieder aus der Deckung wa-
gen konnte, weist die Verschiebung vom Lobpreis der Tat zur Emphase 
des Durchhaltens ebenfalls auf: Gott und Christus erscheinen darin be-
kanntermaßen eher zurückhaltend, während der aktive, zupackende und 
zuschlagende Part ausgerechnet von Satan übernommen wird (den die 
Kritik daher oftmals als Charakter attraktiver findet). Milton will gera-
de zeigen, dass seine Idee eines christlichen Heldentums eben nicht das 
Heldentum antiker Heroen und Kriege ist. Seine Auffassung der bib-
lischen Figuren steht damit für eine Psychologisierung oder zumindest 
Verinnerlichung von Heldentum.

V. Schlussbemerkungen

Das Phänomen der erzwungenen Auseinandersetzung mit dem Warten- 
und Ausharren-Müssen lässt sich in Gedichten des 17. Jahrhunderts viel-
fach feststellen. Die Texte zeigen eine Handlungsohnmacht, um einen 
Terminus des Attentismusprojekts D6 im Sonderforschungsbereich 948 
heranzuziehen, und zugleich das Erwarten des Sprechers einer Erlösung 
durch Tod und ewiges Leben, Erfüllung in der Liebe, oder beides. Dabei 
wird das Warten jedoch nicht als Kleinmut und Resignation gezeichnet, 
sondern vielmehr widerständig, hartnäckig, ja herausfordernd betrieben 
und damit paradoxerweise zu einer agonalen Aktivität, die potenziell he-
roisch ist, auch wenn sie nicht explizit so bezeichnet wird.
Die wartenden Sprecher sind keine drachentötenden Helden und Drauf-
gänger, sondern sie halten ihre Zeit und ihre Zustände (und die der Zeit-
läufte) aus. Ihre Handlungsmacht, die heroische Agency, findet sich in 
intellektueller Tätigkeit: Ausnahmen gibt es selbstverständlich immer, 
doch gehen der Höfling, der Geistliche, der Dichter in der Regel nicht 
mehr in den physischen Kampf, sondern in einen mit sich selbst und 
mit Gott. Es ist bezeichnend, dass in den beispielhaft herangezogenen 

24	� Hall 21999, 110.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


133Young Men Among Roses?

Texten dichtende Geistliche, Denker und Prediger die Autoren sind. Es 
wäre möglich zu argumentieren, dass eben diesen intellektuellen und 
wortmächtigen Berufen das Verfassen von Gedichten einfach nahe lie-
gen mag. Viel wichtiger scheint jedoch die Tatsache, dass diese Berufs-
gruppen eben nicht auf einem Schlachtfeld oder anderweitig physisch 
demonstrativ agieren und daher wohl besonders dazu neigen, scheinba-
re Inaktivität mit heroischem Potenzial aufzuladen, das geistige Ringen 
nicht weniger als die Tat zu schätzen. 
In allen Fällen muss Zeit gefüllt und/oder überbrückt werden, ohne die 
Fassung zu verlieren und zu verzweifeln. Die Sprecher zeichnen sich selbst 
dabei als diejenigen, die das Warten aushalten und es dazu noch rheto-
risch elaboriert beschreiben und erfassen können, und dabei nicht ver-
dorben, zum Schweigen verdammt werden von dem, was um sie herum 
passiert. Wer schweigt, hätte verloren, würde zum Opfer – die Verfasser 
der Gedichte (die alle tief religiös sind, so dass der Aspekt des Wartens 
im Glauben besonders hervorzuheben ist) schweigen also nicht in ihren 
teilweise kaum erträglichen seelischen Zuständen, sondern ergehen sich 
vielmehr gerade exzessiv in Sprache, widerständig, drängend und pene
trant. Damit wird die dichterische Sprache zum Werkzeug heroischer 
Aktivität. Die Autoren dieser Gedichte verfolgen auf diese Weise (was 
bei John Donne besonders gut zu sehen war) auch eine Selbststilisierung, 
so dass diese Texte von den Biographien kaum zu trennen sind. Das glau-
bende Warten auf Reaktionen Gottes, nicht die Taten des Glaubenden, 
aber ebenso wenig die Taten Gottes werden zentral.25 Das Warten im 
Glauben, wenn sich Gott nicht rührt und keine Antwort kommt, wird zur 
ultimativen Herausforderung für die Dichter. Ihr Warten sublimiert sich 
im Dichten; es ist nicht mit Schweigen, sondern gerade mit viel Reden 
verbunden, mit einer einprägsamen Bildersprache und überbordender 
Rhetorik. Dies mag eine unspektakuläre Heroisierung sein, die defini-
torisch an den Rändern ausfranst, doch es ist wichtig festzustellen, dass 
tapferes Aushalten durchaus heroisch sein und den, der erduldet und 
erleidet, ohne zusammenzubrechen, zum Helden machen kann. Was ist 
das Besondere an den vorliegenden Beispielgedichten? Ihre Sprecher 
halten das Warten besser aus als andere und können dies rhetorisch ela-
boriert beschreiben.

25	� Eine aktuelle Betrachtung hierzu ist die Karfreitagspredigt des Bischofs von Trier, 
Stephan Ackermann, aus dem Jahr 2013. Schweigen kann machtvoll sein, entgegen 
der landläufigen Betrachtung, dass wer schweigt, verloren habe. Außerdem muss das 
Schweigen Gottes ausgehalten werden.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


134 Ulrike Zimmermann

Hierin liegt wohl auch eine der vielen möglichen Erklärungen, warum 
die Moderne (etwa T. S. Eliot) so von den metaphysical poets fasziniert 
war. Es ist nicht nur der eine, übermächtige und immer wieder herange-
zogene Faktor ihrer Intellektualität. Vielmehr ist das Aushalten und War-
ten, ohne darin einen unmittelbaren Sinn erkennen zu können, auch ein 
Kennzeichen der Moderne selbst. Samuel Becketts Wladimir und Estra-
gon sind Helden ihres ziel- und zweckfreien Zustands, der in Warten auf 
Godot (1952) dargestellt wird, schlicht weil sie ihn aushalten können. Die 
Dichter des 17. Jahrhunderts erwerben sich zumindest rhetorische Hand-
lungsmacht, weil sie das Schweigen aushalten, weil sie sonst über keine 
andere Agency verfügen. Die Texte werden damit zum Ort der Legiti-
mation und Sinnstiftung, es sind vielleicht keine Durchhalte-Narrative,26 
sondern Durchhalte-Dichtungen. Das Heroische wird nach innen ver-
lagert und allenfalls auf rhetorischen Schlachtfeldern vorgeführt. Durch 
Imperative, die sich an Gott richten (dem nun wirklich nichts befohlen 
werden kann), durch eine häufig gesperrte Syntax, die das schwerfällige 
Verstreichen der Zeit nahebringt, und durch den Einsatz von Paradoxa 
wird das quälend langsame Verstreichen der Zeit, die immer kurz vor 
ihrem Stillstand zu sein scheint, formal in Szene gesetzt. Die Sublimation 
des inneren Drucks wegen erzwungener Untätigkeit findet durch und 
in Dichtung statt; in der Agency durch Dichtung behalten die Sprecher 
wenigstens die Kontrolle über ihren Text. Auch wenn Gott nie antwortet 
und der Tod der geliebten Ehefrau oder der Verlust des Augenlichts nie-
mals rückgängig gemacht werden können, enden die Gedichte nicht in 
der schieren Verzweiflung. Es würde weitere Artikel brauchen, um über 
Zeitauffassungen und Chronologien zu sprechen; es ist aber festzuhalten, 
dass das Aushalten-Können von unerträglich zerdehnter Zeit und Hand-
lungsohnmacht heroisches Potenzial hat. Dies ist ein Gegenprogramm 
zum Moment der Heldentat und des Dreinschlagens, in dem sich (innere 
oder äußere) Kraft blitzartig entlädt.
In unterschiedlichen historischen Kontexten – hier in verschiedenen 
Phasen der Frühen Neuzeit in England – wird das eigentlich inaktive 
Warten zu einer implizit heroischen Aktivität. Nicholas Hilliards Minia-
tur des Young Man among Roses erinnert an das sozio-kulturelle Potenzial 
von Melancholie am Hof Elisabeths I. als Merkmal des Exzeptionellen. 

26	� Ein Begriff Isabell Oberles; s. auch die Beschreibung des Attentismus-Projekts auf 
https://www.sfb948.uni-freiburg.de/de/teilprojekte/foerderphase2/d6-heldenhaftes-
warten/index.html?page=1.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


135Young Men Among Roses?

Während diese eingangs beschriebene melancholische Selbststilisierung 
zumeist freiwillig als kulturelles Ausdrucksmuster gewählt wird, wobei 
sich das Besondere dann nicht mehr im Schlagen auf dem Schlachtfeld, 
sondern in der Pose begreift, sind die Sprechsituationen der Gedichte 
nicht selbst gewählt. Vielmehr finden sich die Sprecher in ihre Konstel-
lationen gezwungen, sei es durch den Tod der Ehefrau, die Verzweiflung 
über das Erblinden oder der Versuch, eine deutliche Reaktion von Gott 
zu bekommen. Es wird nicht auf einen Helden gewartet, oder auf die 
eigene Held-Werdung, sondern die eigene (meist zwangsläufige) Inak-
tivität wird ins Zentrum der Gedichte gerückt. Gegen diese Inaktivität 
wird quasi angedichtet, wodurch sie eine agonale, widerständige Kom-
ponente erhält. Weil auf die Lösung von Fragen gewartet wird, die aus 
beschränkter menschlicher Sicht nie eine Antwort erhalten können, steht 
das Aushalten einer eigentlich unerträglichen und in ihrem Ende nicht 
erkennbaren Situation im Mittelpunkt. Dieses Aushalten, das sich zum 
Teil duldsam und demütig (am ehesten in der Elegie von Henry King), 
zum Teil aber auch mit beträchtlicher Energie vollzieht, ist exzeptionell 
und damit heroisierbar. Das Ziel dieses Warteprozesses ist fast zweitran-
gig, es ist aber ersichtlich, dass ein Ende des Wartens mit einer wie auch 
immer gearteten Auf- oder Erlösung – Henry King spricht in seiner Ele-
gie sogar von der körperlichen »dissolution« (116) – nicht absehbar ist. 
Diese Art der Heroisierung ist vielleicht mittelbar zu nennen, aber sie ist 
ohne Zweifel präsent in der Haltung des jeweiligen Sprechers und der 
verwendeten Inhalte und Rhetorik.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


136 Ulrike Zimmermann

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Donne, John: Holy Sonnet. »Batter my heart«, in: Helen Gardner (Hg.): 
The Metaphysical Poets, London 1985 (zuerst 1972), 85–86.

King, Henry: The Exequy, in: Helen Gardner (Hg.): The Metaphysical 
Poets, London 1985 (zuerst 1972), 110–113.

Marvell, Andrew: To his Coy Mistress, in: Helen Gardner (Hg.): The Me-
taphysical Poets, London 1985 (zuerst 1972), 250–252.

Milton, John: Sonnet XIX. »When I consider how my light is spent«, in: 
Jason P. Rosenblatt (Hg.): Milton’s Selected Poetry and Prose, New 
York 2011, 87–88.

Sekundärliteratur

Ackermann, Stephan: Gottes Schweigen suchen und aushalten. Predigt 
am Karfreitag 2013 im Trierer Dom, auf: Homepage des Bistums Trier, 
www.bistum-trier.de/bistum-bischof/bischof/im-wortlaut/in-der-
predigt/gottes-schweigen-suchen-und-aushalten/ (letzter Zugang am 
30.6.2019).

Asch, Ronald G.: Märtyrer, Mörder und Monarchen. Das Königtum zwi-
schen Heroismus und Heroismus-Defizit. Ein Vergleich zwischen Eng-
land und Frankreich (1589–1628), in: Achim Aurnhammer / Manfred 
Pfister (Hg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance, Wiesba-
den 2013 (Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung, 
Bd. 28), 283–302.

Gardner, Helen: The Metaphysical Poets, London 1985 (zuerst 1972).
George, Timothy: John Donne in Lent. Flesh and Dust, 4.7.2014,  

www.firstthings.com/web-exclusives/2014/04/john-donne-in-lent 
(letzter Zugriff am 30.6.2019).

Greer, Germaine: Out of the Shadows, in: The Guardian, 28.1.2006, 
https://www.theguardian.com/artanddesign/2006/jan/28/art.classics 
(letzter Zugriff am 30.6.2019).

Hall, R. F.: Milton’s sonnets and his contemporaries, in: Dennis Danielson 
(Hg.): The Cambridge Companion to John Milton, Cambridge 21999, 
98–112.

Henderson, Diana E.: King and No King. »The Exequy« as an Antebel-
lum Poem, in: George Herbert Journal 22.1, 1998, 57–75.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


137Young Men Among Roses?

Jackson, James L. / Walter E. Weese: »…Who Only Stand and Wait«: 
Milton’s Sonnet »On his Blindness«, in: Modern Language Notes 72.2, 
1957, 91–93.

Schlüter, Andreas: Humouring the Hero: The Uses of Melancholy among 
Military Nobles in Late Elizabethan England, in: helden. heroes. héros. 
E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2, 2014, 36–46. 

Strong, Roy: The English Renaissance Miniature, London 1983.
Targoff, Ramie: John Donne: Body and Soul, Chicago 2008.
Targoff, Ramie: Facing Death, in: Achsah Guiborry (Hg.): The Cam

bridge Companion to John Donne, Cambridge 2006, 217–232.
Victoria and Albert Museum: »Young Man among Roses.« [Sammlungs-

datenbank], https://collections.vam.ac.uk/item/O17315/young-man- 
among-roses-portrait-miniature-hilliard-nicholas/ (letzter Zugriff am 
30.6.2019).

Victoria and Albert Museum: »Young Man Among Roses« by Nicholas 
Hilliard (1547–1619), http://www.vam.ac.uk/content/articles/y/nich 
olas-hilliards-young-man-among-roses/ (letzter Zugriff am 30.6.2019).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


NIKOLAS IMMER

Warten auf Wiederkehr? 
Zur Heroisierung Napoleons in der Geschichtslyrik des 
19. Jahrhunderts

Am Ende des siebenten Kapitels von Heines Reisebild Ideen. Das Buch Le 
Grand (1827) wird es unerträglich laut. Der Erzähler berichtet dort, wie 
er in seiner Jugend auf den französischen Tambour Monsieur Le Grand 
getroffen sei, der eine ganz eigene Form der Geschichtsvermittlung prak-
tiziert habe. Während der Erzähler im Düsseldorfer Hofgarten auf dem 
Rasen liegt, beginnt Le Grand, ihm die siegreichen Taten Napoleons 
über sein Trommelspiel zu vergegenwärtigen:

Ich sah den Zug über den Simplon – der Kaiser voran und hinterdrein klimmend 
die braven Grenadiere, während aufgescheuchtes Gevögel sein Krächzen erhebt 
und die Gletscher in der Ferne donnern – ich sah den Kaiser, die Fahne im 
Arm, auf der Brücke von Lodi – ich sah den Kaiser im grauen Mantel bey Ma-
rengo – ich sah den Kaiser zu Roß in der Schlacht bey den Pyramiden – nichts 
als Pulverdampf und Mammelucken – ich sah den Kaiser in der Schlacht bey 
Austerlitz – hui! wie pfiffen die Kugeln über die glatte Eisbahn! – ich sah, ich 
hörte die Schlacht bey Jena – dum, dum, dum – ich sah, ich hörte die Schlacht 
bey Eilau, Wagram – – – – – nein, kaum konnt’ ich es aushalten! Monsieur Le 
Grand trommelte, daß fast mein eignes Trommelfell dadurch zerrissen wurde.1

Wie Petra McGillen herausgestellt hat, liege das Besondere dieser Passa-
ge darin, dass die Erinnerung an die historischen Ereignisse dem Erzäh-
ler explizit akustisch, dem Leser aber implizit optisch vermittelt werde.2 
Denn »[s]ämtliche Szenen«, die von Le Grand aufgerufen werden, »wa-
ren zum Entstehungszeitpunkt von Heines Text entweder bereits iko-
nisch oder sollten es noch werden«.3 Die Aufzählung der Schlachten ak-
tiviert das Bildgedächtnis des zeitgenössischen Lesers und lässt aufgrund 
der staccatohaften Wiederholung des siebenmaligen ›ich sah‹ eine rasche 
Bildfolge bzw. eine Art ›Napoleon-Film‹ entstehen. Der französische Kai-
ser avanciert zu einer übermächtigen Figur, die keine Ruhepausen kennt 
und die in höchster Eile von Kampfplatz zu Kampfplatz hetzt. Damit 

1	� Heine 1973/97, VI, 193.
2	� Vgl. McGillen 2015, 212–215.
3	� Ebd., 212–213.

Nikolas ImmerWarten auf Wiederkehr?

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


140 Nikolas Immer

konkretisiert sich die Vorstellung von einem militärischen Helden, dem 
das Warten genuin fremd ist.
Spätestens an dieser Stelle dürfte sich die Frage aufdrängen, ob die Per-
son Napoleons tatsächlich geeignet ist, um ›Heldenhaftes Warten in der 
Literatur‹ konstruktiv zu thematisieren. Eine solche Frage setzt freilich 
voraus, das Phänomen des ›Heldenhaften Wartens‹ als ein bestehendes 
anzusehen. Mit Rekurs auf den Beginn von Max Webers Arbeit über 
Wirtschaft und Gesellschaft (1921) war in der ursprünglichen Tagungs
skizze behauptet worden, das Warten könne als »innerliches Tun« ge-
wertet werden, das eine heroische Qualität beanspruchen dürfe.4 Bei 
Weber, dem es darum zu tun ist, einen soziologischen Handlungsbegriff 
zu definieren, ist von ›heldenhaftem Warten‹ noch keine Rede. Zudem 
hat er jenem »innerliche[n] Tun« nicht das Warten, sondern das »Un-
terlassen oder Dulden« zugeordnet.5 Auch wenn das Unterlassen und 
das Dulden jeweils Aspekte des Wartens aufweisen können, sind beide 
Tätigkeiten nicht mit dem Warten identisch. Denn beim Warten geht 
es nicht primär darum, grundsätzlich von einem bestimmten Handeln 
abzusehen (das Unterlassen) oder ein fremdes Handeln zu ertragen (das 
Dulden). Vielmehr hat sich der Wartende entweder bewusst entschieden 
oder wird von äußeren Umständen dazu gezwungen, sein Handeln für 
eine bestimmte oder auch unbestimmte Dauer auszusetzen. Lässt sich 
aber ein solcher temporärer Handlungsverzicht mit der konstitutiven 
Funktion eines Helden vereinbaren, ein Handlungsträger zu sein? An-
ders gefragt: Ist der Held in dem Moment, in dem er wartet, überhaupt 
noch ein Held? 
Wird der Blick zurück auf Napoleon gewendet, so scheint der französi-
sche Kaiser schon deswegen ein Held gewesen zu sein, weil er viel zu 
dynamisch veranlagt war, um jemals warten zu können. Diese Mobili-
tätsaffinität zeigt sich sogar noch in Napoleons Niederlagen, auf die der 
Erzähler in den Folgekapiteln eingeht. Während die zitierte Aufzählung 
Le Grands bei der Schlacht bei Wagram (5./6. Juli 1809) abbricht, be-
handelt der Erzähler auch Napoleons weitere militärische Laufbahn. 
Schließlich weist er mit Bedauern darauf hin, dass der französische Kai-
ser bereits am 5. Mai 1821 auf St. Helena gestorben ist:

Der Kaiser ist todt. Auf einer öden Insel des indischen Meeres ist sein einsames 
Grab, und Er, dem die Erde zu eng war, liegt ruhig unter dem kleinen Hügel, 

4	� Oberle/Pulina 2018.
5	� Weber 1972, 1.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


141Warten auf Wiederkehr?

wo fünf Trauerweiden gramvoll ihre grünen Haare herabhängen lassen und ein 
frommes Bächlein wehmüthig klagend vorbeyrieselt. Es steht keine Inschrift auf 
seinem Leichensteine; aber Clio, mit dem gerechten Griffel, schrieb unsichtbare 
Worte darauf, die wie Geistertöne durch die Jahrtausende klingen werden.6

Während die anthropomorphisierte Natur um den französischen Kaiser 
trauert, trägt die Muse der Geschichtsschreibung dafür Sorge, dass sein 
Name die Jahrtausende überdauern werde. Unterstützung erhält sie dabei 
nicht nur von Heine, sondern auch – wie Barbara Beßlich in ihrer weg-
weisenden Monographie dargelegt hat – von den »Napoleon-Lyrik[ern] 
der 1820er bis 1840er Jahre«, die »mit Empathie und Sentimentalität das 
Schicksal des im Exil Verstorbenen« bedauern.7 Diese Form der dichteri-
schen Anteilnahme besitzt überdies die Funktion der politischen Gegen
wartsreflexion: »Poetische Wallfahrten nach St. Helena suchen den Geist 
des untoten Napoleon auf, um gemeinsam mit diesem Wiedergänger 
einen kritischen Blick über das gegenwärtige Europa schweifen zu las-
sen.«8 Mit der Stilisierung des verstorbenen französischen Kaisers zu ei-
nem »Wiedergänger« verschiebt sich der Akzent von einem Helden, der 
nicht warten kann, zu einem Helden, der wieder erwartet wird. Im Fol-
genden soll auch diese Form des Attentismus diskutiert werden, wobei 
ich mich auf die von Eduard Brinckmeier herausgegebene Anthologie 
Napoleons-Album (1842) beziehe,9 die als eine repräsentative Kristallisa-
tion der geschichtslyrischen Vergegenwärtigung Napoleons gelten darf.

I. Ein »Tempel« für den Kaiser: Zum Gehalt von Brinckmeiers Sammlung

In einem kleinen Artikel, der am 30. Oktober 1841 in der Zeitung für 
die elegante Welt publiziert wird und der einige Korrespondenz-Nachrich-
ten aus Braunschweig enthält, finden sich verschiedene Bemerkungen 
über das Napoleons-Album. Wie der anonyme Verfasser sogleich süffi-
sant vermerkt, sei es nicht verwunderlich, dass angesichts »der Menge 
der Napoleonsdichter, von Gaudy bis Müchler, von V.[ictor] Hugo bis 
A.[uguste] Barbier […] Liebe oder Speculation nothwendig bald auf den 
Gedanken kommen [musste], eine Biographie Napoleon’s in Gedichten 

6	� Heine 1973/97, VI, 195.
7	� Beßlich 2007, 206.
8	� Ebd.
9	� Vgl. Brinckmeier 1842.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


142 Nikolas Immer

zusammenzustellen«.10 Das Napoleons-Album, das zunächst in vier Heften 
ausgeliefert und anschließend als Prachtausgabe gedruckt wird, geht auf 
eine Textsammlung zurück, die der Jurist Johann Wilhelm Sigismund 
Lindner angefertigt hatte.11 Wie der informierte Verfasser der Zeitung für 
die elegante Welt weiter ausführt, habe Brinckmeier diese Sammlung über-
nommen und sie sowohl um Übersetzungen aus der französischen An-
thologie Couronne Poetique de Napoléon-le-Grand (1807; Neufassung: 1840) 
als auch um eigene Dichtungen bereichert.12 Neben Übertragungen von 
Gedichten Edgar Quinets und Victor Hugos finden sich insgesamt nur 
vier eigene Texte Brinckmeiers in der mehr als 300 Seiten umfassenden 
Anthologie. Am häufigsten sind darin Gedichte des Chamisso-Schülers 
Franz von Gaudy enthalten; ansonsten stammen die Beiträge vielfach 
von heute weithin vergessenen Lyrikern.
Mit seiner Anthologie präsentiert Brinckmeier eine gleichsam dichteri-
sche Biographie Napoleons, die bei seiner Kindheit einsetzt, sich über 
die Periode seiner militärischen Laufbahn erstreckt und mit seinem Tod 
und Nachruhm endet. In gattungstypologischer Hinsicht handelt es 
sich dabei in Anlehnung an die Systematisierung Peer Trilckes vorwie-
gend um die vergangenheitsdominante Bauform der thematisierenden 
Geschichtslyrik.13 Um die einzelnen Lebensstationen konkret zu kenn-
zeichnen, ist den Gedichten zumeist ein Datum vorangestellt, das den 
zeitlichen Bezugspunkt in Napoleons Vita markiert.14 Trotz dieser retro
spektiven und damit im Grunde historisierenden Perspektive auf den 
französischen Kaiser muss Brinckmeier »der Metternich-Politik plausi-
bel machen«, wieso er ausgerechnet »jetzt Napoleon-Texte veröffent-
lich[t]«.15 Diesem Einwand begegnet Brinckmeier, indem er Napoleon 
den zeitpolitischen Kontexten zu entziehen und in einer überzeitlichen 
Heldensphäre zu verorten versucht:

10	� Anonym 1841b, 851.
11	� Vgl. ebd.
12	� Vgl. ebd.
13	� Vgl. Trilcke 2013, 37–40.
14	� Vgl. auch die chronologische Übersicht zu Napoleons Vita am Ende der Anthologie. 

In der Werbeanzeige heißt es dazu: »Die Chronik, welche dem Napoleons-Album bei-
gegeben wird, umfasst alle denkwürdigen Momente aus Napoleons Leben und seiner 
Zeit, bis zur Beisetzung der Asche. Sie bildet eine gedrängte und übersichtliche Ge-
schichte des großen Kaisers und eignet unser Album eben sowohl zu einem selbstän-
digen Werke, als zu einem werthvollen Supplemente zu allen vorhandenen Schriften 
über Napoleon.« (Anonym 1841a).

15	� Beßlich 2007, 223.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


143Warten auf Wiederkehr?

[…] ein überwundener Feind ist für den Geschichtschreiber, für den Dichter, für 
den Ehrenmann kein Feind mehr, und ein großer Mann, der vom Schauplatze 
abtrat, ist der Geschichte, der Poesie anheimgefallen und darf nur noch von dem 
allgemein menschlichen Standpunkte aus beurtheilt werden, wie Alexander, wie 
Cäsar, wie Carl der Große. Und in Napoleon war mehr als Carl, als Cäsar, als 
Alexander.16

Diese maßlose Überhöhung Napoleons korrespondiert mit der glorifi-
zierenden Schilderung, die Brinckmeier im Prospectus zu seinem Album 
bietet. Bereits im ersten Satz wird Napoleon zu einer übergroßen Projek
tionsfigur stilisiert, deren »Ruhm sich nichts vergleichen lässt, wie weit 
die Erinnerung auch zurückgreifen mag in die fernsten entlegensten 
Tage des Alterthums, um die Heroen Griechenlands und Roms dem 
Helden der Jetztwelt gegenüber zu stellen«.17 Bemerkenswert ist, dass 
sich Brinckmeier nicht auf diese heroische Inkommensurabilität beruft, 
um seine Anthologie zu legitimieren. Vielmehr erinnert er implizit an 
die Zeit der antinapoleonischen Kriege, um behaupten zu können, dass 
dem deutschen Volk erst dank des Gegners Napoleon die eigene »Rie-
senkraft« bewusst geworden sei.18 Aus diesem Grund müsse dem franzö-
sischen Kaiser ein Denkmal gestiftet werden, das Brinckmeier zu einem 
Sakralbau aufwertet: »Einen Tempel wollen wir erbauen, dessen weite 
Hallen alle umfassen, die zu dem erhabenen Kultus des Genius, in dem 
Menschen Napoleon manifestirt, sich versammelten.«19 Dieser »Tem-
pel« ist freilich nichts anderes als das metaphorisch übersteigerte Napo-
leons-Album selbst, in dem die titelgebende Bezugsfigur unter anderem 
mit unterschiedlichen Formen des heldenhaften Wartens in Verbindung 
gebracht wird.

II. Das Wissen um die »rechte Zeit«: Napoleon als wartender Held

Im Unterschied zur Darstellung in Heines Reisebild Ideen. Das Buch Le 
Grand wird Napoleon bei Brinckmeier durchaus als wartender Held prä-
sentiert: zum einen als Protagonist, der warten muss, weil ihn die Um-
stände am Handeln hindern; und zum anderen als Protagonist, der sich 
zu warten entscheidet, weil er gezielt jegliches Handeln aussetzt. Der ers-

16	� Brinckmeier 1842, ii.
17	� Brinckmeier 1841.
18	� Ebd.
19	� Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


144 Nikolas Immer

te Fall bezieht sich insbesondere auf jene Gedichte, in denen Napoleons 
jugendliche Träume von einer glorreichen Zukunft behandelt werden. 
Demgemäß steht in Ludwig von Erfurts Gedicht Napoleons Jugend der ca. 
neunjährige Bonaparte im Mittelpunkt, wie auch die von Brinckmeier 
hinzugesetzte Jahreszahl »1778« belegt.20 Die »Gluth«, die im »dunkeln 
Aug’« (v. 4) des Kindes herrscht, zeugt bereits von einer unergründlichen 
Tiefe, während es seinen Blick über das Meer hinaus schweifen lässt:

Und in’s Meer, in’s weite wilde, glanzerfüllet von den Sternen,
Späht er aus, die Brust voll Sehnen, nach den Küsten in den Fernen;
Denn zu eng’ ist’s ihm geworden auf dem kleinen Inselstrande,
Und hinüber möchte’ er fliegen nach dem neuen Vaterlande. (v. 5–8)

Dem jungen Napoleon, der seine Heimat Korsika zu verlassen trachtet, 
wird bereits der Wille zur geographischen Transgression attestiert. Vor 
allem die unbändige Sehnsucht sowie der Drang, zum Festland »fliegen« 
zu wollen, machen bereits seine heroischen Anlagen sichtbar. Auch wenn 
er Korsika im Dezember 1778 verlässt, um auf das Collège von Autun 
gebracht zu werden, veranschaulicht Ludwig von Erfurt, wie Napoleon 
aufgrund seines jugendlichen Alters gezwungen ist, künftige Möglichkei-
ten der Bewährung abwarten zu müssen.
In ähnlicher Weise richtet Franz von Gaudy in seinem Gedicht Schulzeit 
zu Brienne den Fokus auf den »Jüngling« Bonaparte, der gewissermaßen 
einen Fremdkörper im Kreis seiner »sorglos schwärmende[n] Genossen« 
(v. 1) darstellt.21 Napoleons historisch verbürgtes Außenseitertum wird 
mit seinem Ernst und seiner Schweigsamkeit erklärt: Nur gelegentlich 
sei wahrzunehmen, dass er ein »schwertstoßgleiches Wort« (v. 3) äußere. 
Solche seltenen Bekundungen bedürfen ihrerseits der Deutung:

Ahnend kündet es der Weise: Jetzt entspricht dem Korsenstamme
Nur das Wort – des Rauches Säule, Zeichen einer Riesenflamme –
Doch als Mann wird er es lösen, was des Jünglings Mund versprach,
Und in Heldenthaten ringt er einst den Heldenworten nach. (v. 5–8)

Die Opposition von ›Heldenwort‹ und ›Heldentat‹ indiziert einen zeitli-
chen Verlauf, in dem die Worte des Jünglings proleptisch auf die künf-
tigen Erfolge des Mannes vorausweisen. Auch wenn der prophetische 

20	� Brinckmeier 1842, 6–8.
21	� Ebd., 15–16.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


145Warten auf Wiederkehr?

»Weise« schon Kenntnis vom weiteren Geschichtsverlauf zu haben 
scheint, muss sich der junge Napoleon erneut damit abfinden, die Zeit 
seiner militärischen Bewährung abzuwarten.
Die Antizipation von Napoleons kommender heroischer Größe verge-
genwärtigt vielleicht am prägnantesten das Gedicht Lieutenant Bonapar-
te’s Dachkammer, das »R. von Groskreutz« zum Verfasser hat und dem 
eine Illustration von August Meyer beigegeben ist.22 Zu Beginn meldet 
sich ein Sprecher zu Wort, der eine zweite Sprecherfigur in die titelge-
bende Dachkammer hineinführt, sie aber auffordert, möglichst leise zu 
sein. Ihre Beschreibung beginnt beim Interieur des Zimmers, erstreckt 
sich ferner auf die außerhalb liegende »Riesenstadt« (v. 10) Paris und 
endet bei dem Bewohner des Zimmers, über den sie sofort eine Vermu-
tung anstellt: »Ha, sieh, der junge Mensch, das Haupt gestützt / Auf seine 
Hand, er träumt – zuweilen blitzt / Sein Auge auf – er denkt wohl an 
sein Mädchen / Und webt sich ein Romanenfädchen.« (v. 16–19) Doch 
die fast respektlose Unterstellung, der Bewohner der Dachkammer wür-
de sich amourösen Gedankenspielen hingeben, weist der erste Sprecher 
entschieden zurück:

Er webt! Ein starker Faden, den er webt,
Und sein Roman – es ist die Weltgeschichte.
Europa ist die Maid, nach der er strebt;
[…]
Der Punkt, nach dem der Grieche um sich sah,
Die Welt aus ihren Angeln zu erheben,
Er ist gefunden in dem Haupte da,
In seines Willens unbedingtem Streben. (v. 20–22, 26–29)

Der erste Sprecher greift die Metapher des Fadenwebens auf, codiert 
sie aber semantisch um. Ausdrücklich macht er kenntlich, dass es nicht 
der Faden eines Liebensromans, sondern der der »Weltgeschichte« ist, 
den Napoleon aktiv webt. Wie der Bezug auf Archimedes verdeutlicht, 
schreckt der französische Visionär selbst vor radikalen Umstürzen nicht 
zurück. Angesichts dieser künftigen Neuordnung der Welt erscheinen 
selbst die blutigen Ausschreitungen des Tuileriensturms, der sich in die-
sem Moment auf den Pariser Straßen ereignet, beinahe harmlos.23 Doch 

22	� Ebd., 20–23.
23	� Die Handlungszeit des Gedichts ist auf den 11. August 1792 datiert. In der chrono-

logischen Übersicht heißt es dazu: »Hier [in Paris] ist er [Napoleon] Zeuge der am 
10. August 1792 verübten Greuel« (Ebd., 3 [Chronik]).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


146 Nikolas Immer

letztlich bleibt Napoleon auch in dieser Gestaltung auf den Status eines 
Vordenkers beschränkt, der die Realisation seiner Pläne abwarten muss.
Dass es im Rahmen der Napoleon-Lyrik neben dieser Formation des 
Helden, den die Umstände zum Warten nötigen, auch jenen Figurenty-
pus gibt, der sich bewusst zu warten entscheidet, ist zumindest überra-
schend. Einen Beleg bildet das von Brinckmeier selbst verfasste Gedicht 
Die rechte Zeit, in dem er die Schlacht bei Jena und Auerstedt behandelt.24 
Dass sich Napoleon am Morgen des 14. Oktobers 1806 recht sonderbar 
verhält, macht der Sprecher zu Beginn des Gedichts kenntlich:

Unbegreiflich schien es Allen,
Was den Kaiser, der sonst immer
Jede Schlacht begonnen hatte,
Heut so lange zögern ließ. (v. 5–8)

Der französische Heerführer wird – um mit Theodore Ziolkowski zu 
sprechen – explizit als ein ›Hesitant Hero‹ ausgewiesen,25 der nicht in-
terveniert, als sich die gegnerische Armee den französischen Truppen 
zu nähern beginnt. Dieses Gefahrenpotenzial wird mit zwei Versen zum 
Ausdruck gebracht, die sowohl die dritte als auch die fünfte Strophe 
einleiten: »Immer drohender und näher / Kam das Heer der Alliirten« 
(v. 9–10, 17–18). Während die französischen Soldaten schon eingekreist 
werden, scheint Napoleon die Gefahr zu ignorieren und wartet weiter 
ab. Dieser ungewöhnliche Handlungsverzicht erzeugt verständlicherwei-
se Ratlosigkeit:

Und verwundert und betroffen
Stehen alle, die es seh’n,
Stehen Feldherrn und Soldaten,
Daß er nicht den Angriff heißt. (v. 21–24)

Die demonstrierte Tatenlosigkeit im Moment größter Handlungsnot-
wendigkeit erzeugt eine enorme Anspannung, die erst der plötzlich er-
schallende Schlachtruf löst: »Vorwärts, Franzosen!« (v. 28) Doch der-
jenige, der den Angriff befiehlt, ist keineswegs Napoleon, sondern ein 
junger Gardegrenadier. Der französische Kaiser ist zwar über dessen 

24	� Ebd., 97–101.
25	� Vgl. Ziolkowski 2004.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


147Warten auf Wiederkehr?

eigenmächtiges Handeln erzürnt, belässt es aber bei einer scharfen Er-
mahnung, die in direkter Rede dargeboten wird:

»Heldenmuth weiß ich zu schätzen,
Ihn zu lohnen und zu ehren; –
Wo Gelegenheit sich bietet,
Soll mich’s freu’n, Dich brav zu sehn.
Doch jetzt hab’ ich zu befehlen,
Und eh’ Du mir Rath kannst geben,
Warte, bis in dreißig Schlachten
Das Commando Du geführt;
Bis in dreißig heißen Schlachten
Für das Vaterland Du siegtest.« (v. 53–62)

Napoleon betont, dass er den »Heldenmuth« des jungen Gardegrenadiers 
durchaus zu schätzen wisse. Doch indem er ausführt, dass er es gewesen 
ist, der zahlreiche Siege in kriegerischen Auseinandersetzungen errungen 
hat, verweist er den Untergebenen auf seinen Platz in der militärischen 
Rangfolge. Obgleich diese Ansprache ebenfalls als Handlungsverzöge-
rung zu werten ist, trifft Napoleon dennoch die titelgebende »rechte Zeit« 
(v. 76), um den Angriff endlich in die Wege zu leiten. Damit erweist sich 
der französische Heerführer als eine Heldenfigur, die gleichsam intuitiv 
in der Lage ist, den Kairos – d.h. den rechten Moment – zu ergreifen, 
weil sie befähigt ist, strategisch warten zu können.26

Auch wenn es in der Konsequenz denkbar erscheint, das übereilte und 
das abwartende Handeln als zwei konkurrierende Konzepte heroischen 
Verhaltens aufzufassen, möchte ich eine alternative Deutung vorschla-
gen. Wie dargelegt, erzeugt Napoleons irritierender Handlungsverzicht, 
mit dem das Gedicht einsetzt, ausdrücklich Verwunderung und Betrof-
fenheit bei den französischen Feldherren und Soldaten. Aufgrund der In-
kongruenz zwischen seinem üblichen tatkräftigen Handeln und seinem 
unüblichen tatenlosen Warten entsteht der Eindruck, als sei sein Helden-
status temporär außer Kraft gesetzt. Dieses gleichsam ›heroische Vaku-
um‹ versucht nun der Gardegrenadier zu füllen, indem er mit »Helden-
muth« zum Angriff aufruft, um eine potenzielle Niederlage abzuwenden. 
Napoleon gewinnt den okkupierten Heldenstatus zurück, indem er seine 
militärische ›Führerschaft‹ geltend macht. Dabei beruft er sich jedoch auf 

26	� »Immer noch des Kriegsgott’s Liebling, / Traf der Kaiser der Franzosen, / Wie aus 
angebornem Triebe, / Wiederum die rechte Zeit.« (v. 73–76). Vgl. Ulrich Bröcklings 
Qualifizierung dieser Form des heroischen Wartens als ›taktisches Geschick‹ (S. 13–14).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


148 Nikolas Immer

vergangene Erfolge, die keineswegs die künftigen garantieren müssen. 
Demgemäß kommentiert der Sprecher: »Ein Moment, daß früher oder / 
Später er die Schlacht begonnen, / Und das Loos von Millionen / Wäre 
anders wohl gerollt« (v. 77–80).27 Daraus folgt wiederum: Nicht so sehr 
das Warten macht Napoleon zum Helden, sondern vielmehr die Fähig-
keit, intuitiv zu wissen, zu welchem Zeitpunkt er wieder handelnd tätig 
werden muss.

III. Wandern bis zum »Schluß der Zeit«: Napoleon als erwarteter Held

Dass Napoleon auch zum Objekt der Erwartung stilisiert werden kann, 
belegen zunächst zwei der Gedichte Eduard Quinets, die Brinckmeier 
übersetzt und in seiner Anthologie abgedruckt hat. Während im Gedicht 
Der Abschied von Napoleons Mutter die Rede ist, die die Rückkehr ihres 
Sohnes erwartet, bezieht sich das Gedicht Josephine an Napoleon auf seine 
erste Gattin, die ebenfalls die Heimkehr des fernen Geliebten ersehnt.28 
Im Unterschied zu solchen sentimentalisierenden Konstellationen bean-
spruchen jene Gestaltungen ein weitaus größeres heroisches Potenzial, in 
denen Napoleon als künftiger ›Wiedergänger‹ inszeniert wird. Die Spre-
cherfigur oder eine spezifische Figurengruppe erhofft in diesen Gedich-
ten die Rückkehr des verstorbenen französischen Kaisers, der seinerseits 
zu einem politischen Heilsbringer aufgewertet wird. Wie eine solche Auf-
erstehung imaginiert werden könne, hat beispielsweise Horace Vernet 
mit seinem Gemälde Napoléon sortant de son tombeau (1840) veranschau-
licht. Inzwischen hat diese Darstellung wieder einige Prominenz erlangt 
– und zwar als Titelbild von Michael Gampers Monographie Der große 
Mann. Geschichte eines politischen Phantasmas (2016).29

Dass die Bestrebungen, an Napoleon als heroischer Bezugsfigur festzu-
halten, vor allem mit nationalpolitischen Tendenzen konfligieren, be-
legt exemplarisch die Stellungnahme eines Literaturkritikers in Wilhelm 
Strickers Zeitschrift Germania. Nach einer kurzen abwertenden Erwäh-

27	� In der letzten Strophe wird erläutert, was mit der Metapher des ›anders rollenden 
Loses‹ gemeint ist: Hätte Napoleon den Kampf zu früh oder zu spät begonnen, wäre 
die Schlacht bei Jena und Auerstedt gleichsam eine ›vorgezogene‹ Leipziger Völker-
schlacht geworden. Vgl. v. 81–84.

28	� Brinckmeier 1842, 13–14, 33–35.
29	� Vgl. Gamper 2016. In dieser Arbeit wird der Figurentypus des Helden erstaunlicher-

weise so gut wie gar nicht thematisiert. Vgl. dazu Immer 2016.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


149Warten auf Wiederkehr?

nung von Brinckmeiers Anthologie wird die Napoleon-Lyrik im Allge-
meinen beurteilt:

Von der Sündfluth von Gedichten, die einen Mann, der aller Romantik so fern 
war, wie Napoleon, im Lichte der Romantik und Poesie darstellen sollen, schwei-
gen wir jetzt und bedauern nur, daß neben den vielen schlechten und seich-
ten Liedern auch Gaudy und Freiligrath ihr deutsches Vaterland haben so weit 
vergessen können, daß sie zu Lobrednern ihres Zwingherrn und Unterdrückers 
geworden sind.30

Neben Gaudy und Freiligrath hätte der Rezensent beispielsweise auch 
den Dichter Karl Immermann nennen können, dessen Gedicht Napo-
leon’s Grab Brinckmeier gegen Ende seiner Anthologie abdruckt.31 Was 
Brinckmeier dabei nicht kenntlich macht, ist der Umstand, dass Immer-
manns Gedicht aus dessen Zyklus Das Grab auf Sanct Helena stammt, der 
im Folgenden wegen der darin entfalteten Konfiguration des Wartens 
ausführlicher behandelt werden soll. Zuvor ist es jedoch notwendig, kurz 
auf die Entstehungs- und Druckgeschichte des Zyklus einzugehen. 
Feststellen lässt sich zunächst, dass Immermann noch zu Lebzeiten damit 
begann, eine Werkausgabe bei Hoffmann und Campe zu publizieren, 
deren erster Band seine gesammelten Gedichte in sechs Büchern enthält. 
Wie er im Vorwort dieses 1835 erschienenen Bandes vermerkt, habe 
er vor dem Abdruck »strenge Kritik« geübt und einige Texte ausgeson-
dert.32 Immermanns nicht unübliches Redaktionsverfahren betrifft auch 
seinen Zyklus Das Grab auf Sanct Helena, der im Untertitel als »Fragmen-
te aus Fragmenten« ausgewiesen und auf das Entstehungsjahr »1828« da-
tiert wird.33 Der Zyklus, der in dieser Darbietung vier Gedichte umfasst, 
wird knapp fünfzig Jahre später in identischer Anordnung in Robert Box-
bergers Immermann-Werkausgabe abgedruckt.34 Boxberger präsentiert 
zwar noch vier weitere Gedichte, die mit dem Zyklus in thematischer 
Verbindung stehen,35 scheint aber nicht gewusst zu haben, dass Immer-
mann Das Grab auf Sanct Helena bereits 1830 am Ende seiner Sammlung 
Gedichte. Neue Folge mit dem Untertitel »Fragmente« abgedruckt hatte.36 

30	� Anonym 1848, 230.
31	� Brinckmeier 1842, 235–236.
32	� Immermann 1835/43, I, v.	
33	� Ebd., I, 440.
34	� Vgl. Immermann 1883, XI, 151–156.
35	� Vgl. ebd., XI, 319–328.
36	� Vgl. Immermann 1830, 225–249. Auch Beßlich, die ebenfalls Immermanns Gedicht-

zyklus im Rahmen ihrer Napoleon-Monographie behandelt, ist dieser Umstand ent-

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


150 Nikolas Immer

Dieser Zyklus, der im Folgejahr sogar in der Allgemeinen Literatur Zeitung 
eigens gewürdigt wird,37 besteht in der Erstfassung aus insgesamt neun 
Gedichten, von denen Brinckmeier das erste in seine Anthologie über-
nimmt. Da Immermann dieses Gedicht im Zuge seiner späteren Überar-
beitung des Sanct Helena-Zyklus ausgesondert hat, muss Brinckmeier die 
Erstfassung von 1830 verwendet haben. Somit besitzt das Gedicht auch 
die Funktion, indirekt auf die übrigen acht Gedichte von Immermanns 
ursprünglichem Zyklus zu verweisen.
In dieser Gedichtfolge geht es um einen Wanderer, der sich auf die Su-
che gemacht hat, um das Grab Napoleons zu finden. Als er es zur Mit-
ternachtszeit entdeckt, beobachtet er, wie der Geist des französischen 
Kaisers aus dem Grab steigt, sich auf eine Klippe setzt und wehmütig 
nach Europa schaut. In einer weiteren Nacht trifft der Wanderer erneut 
auf diesen Geist und versichert ihm in einem Zwiegespräch, dass die 
»Glut« der Napoleonischen Zeit längst aufgezehrt sei und die Rückkehr 
des einstigen Helden daher dringend erwünscht sei.38 Während der Geist 
darauf dringt, dass seine sterblichen Überreste nach Frankreich gebracht 
werden mögen,39 will der Wanderer in Erfahrung bringen, wann er die 
Rückkehr Napoleons erwarten dürfe. Der Geist antwortet daraufhin im 
abschließenden neunten Gedicht mit leicht resignativer Gebärde, dass 
er wohl bis zum »Schluß der Zeit« umherwandern müsse.40 Zur Begrün-
dung erläutert er, dass ihm Gott einen Bann auferlegt und folgende Wor-
te an ihn gerichtet habe:

Als Zeichen setz’ ich dich in meine Welt,
Noch nehm’ ich nicht das Zeichen ganz der Welt,
Weil sie das Zeichen noch nicht ganz begriffen.
Verlassen sollst du um die Mitternacht
Der Erde Schooß, und sitzen auf der Klippe
Als mein Gesandter. Also sollst du unstet
Aus deinem Grabe wandern, sichtbar seyn,
Bis daß… (IX, v. 47–54)41

gangen. Da sie sich an Boxbergers Edition orientiert hat, findet sich bei ihr die unzu-
treffende Feststellung, dass Immermanns Zyklus »in der veröffentlichen Version vier 
Gedichte« (Beßlich 2007, 215) umfasst habe. Richtig ist vielmehr, dass der Zyklus in der 
publizierten Erstfassung – wie oben ausgeführt – aus neun Gedichten bestanden hat.

37	� Vgl. Anonym 1831, 551–552.
38	� Immermann 1830, 240–241.
39	� Napoleons Leichnam wurde erst Ende 1840 in den Pariser Invalidendom überführt.
40	� Immermann 1830, 248.
41	� Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


151Warten auf Wiederkehr?

Die Rede des Geistes endet abrupt in einer Aposiopese, da die Glocke 
ein Uhr schlägt und er gezwungen ist, in sein Grab zurückzukehren. Für 
den Wanderer folgt daraus, dass er die Wiederkehr seines Helden zwar 
weiterhin ersehnen kann, aber nicht weiß, ob und wann sie jemals erfol-
gen wird. Aufgrund der utopischen Qualität seiner Hoffnung bleibt seine 
Erwartung auf eine temporal nicht näher bestimmte Zukunft fixiert. In 
seinem Bedürfnis nach einer heroischen Leitfigur reflektiert er außerdem 
nicht, dass der erwartete Held im Falle einer Wiederkehr notwendiger-
weise als unzeitgemäßer bzw. gar als anachronistischer Held in Erschei-
nung treten würde. Stattdessen schlägt der Wanderer einen Bogen von 
der vorherigen zur künftigen Heldenzeit und stiftet so eine Kontinuität 
zwischen diesen heroischen Perioden. Abschließend sei vermerkt, dass 
diese Zuversicht in die konjunkturelle Wiederkehr solcher Heldenzeiten 
vielleicht am deutlichsten am Ende von Heines Gedicht Die Grenadiere 
ausgesprochen wird, das Brinckmeier im Übrigen auch in seine Antho-
logie aufgenommen hat.42 Ebenso wie der Wanderer bei Immermann 
hofft der erste Grenadier bei Heine auf die Wiederkehr Napoleons, weiß 
aber im Unterschied zum Wanderer sehr genau, dass dieser Zeitpunkt 
gekommen sein wird, wenn er wieder »Kanonengebrüll / Und wiehern-
der Rosse Getrabe« (v. 31–32) hören werde. In diesem Moment wird 
auch das heldenhafte Warten des Kaisers im Totenreich sein Ende ge-
funden haben.

42	� Vgl. Brinckmeier 1842, 217–219.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


152 Nikolas Immer

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Anonym: Rez. von Immermann 1830, in: Allgemeine Literatur-Zeitung 
149, August 1831, 550–552.

Anonym: Subscriptions-Bedingungen [zum Napoleons-Album], in: Beiblatt 
zum Archiv für Kunst, Natur, Wissenschaft und Leben 8, 1841a, nicht 
paginiert.

Anonym: Correspondenz. Aus Braunschweig, in: Zeitung für die elegante 
Welt 213, 30. Oktober 1841b, 851.

Anonym: Notizen, in: Germania. Archiv zur Kenntniß des deutschen Ele-
ments in allen Ländern der Erde 2, 1848, 223–244.

Brinckmeier, Eduard: Prospectus [zum Napoleons-Album], in: Beiblatt zum 
Archiv für Kunst, Natur, Wissenschaft und Leben 8, 1841, nicht pagi-
niert.

Brinckmeier, Eduard (Hg.): Napoleons-Album, Braunschweig 1842.
Heine, Heinrich: Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke, hg. von 

Manfred Windfuhr, 16 Bde., Hamburg 1973–1997.
Immermann, Karl: Gedichte. Neue Folge, Stuttgart/Tübingen 1830.
Immermann, Karl: Schriften, 14 Bde., Düsseldorf 1835–1843.
Immermann, Karl: Werke, 20 Bde., hg. von Robert Boxberger, Berlin 

[1883].

Sekundärliteratur

Beßlich, Barbara: Der deutsche Napoleon-Mythos. Literatur und Erinne-
rung 1800–1945, Darmstadt 2007.

Gamper, Michael: Der große Mann. Geschichte eines politischen Phan-
tasmas, Göttingen 2016.

McGillen, Petra: Andauernder Effekt. Medienkonkurrenz und Rhetorik 
in Heinrich Heines Napoleon-Schriften, in: Stefan Keppler-Tasaki / 
Wolf Gerhard Schmidt (Hg.): Zwischen Gattungsdisziplin und Gesamt-
kunstwerk. Literarische Intermedialität 1815–1848, Berlin/München/
Boston 2015, 203–221.

Immer, Nikolas: Rez. von Gamper 2016, in: Informationsmittel für Bi-
bliotheken 24, 2016, http://informationsmittel-fuer-bibliotheken.de/
showfile.php?id=8085.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


153Warten auf Wiederkehr?

Oberle, Isabell / Pulina, Dennis: Tagungsskizze: Heldenhaftes Warten in 
der Literatur, 2018 [Typoskript].

Trilcke, Peer: Geschichtslyrik. Reflexionsgeschichte – Begriffsbestimmun-
gen – Bauformen, in: Heinrich Detering / Peer Trilcke unter Mitarbeit 
von Hinrich Ahrend, Alena Dietrich und Christoph Jürgensen (Hg.): 
Geschichtslyrik. Ein Kompendium, 2 Bde., Göttingen 2013, Bd. 1, 
13–56.

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden So-
ziologie, besorgt von Johannes Winckelmann, Tübingen 51972.

Ziolkowski, Theodore: Hesitant Heroes. Private inhibition, cultural crisis, 
Ithaca, N.Y. 2004.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ISABELL OBERLE

Herausforderung Drama 
Heldenhaftes Warten auf der Bühne am Beispiel  
des Ersten Weltkriegs

I. Ausharren und Aushalten im Schützengraben:  
der gestählte Frontkämpfer

In den bewegungsarmen Materialschlachten des Ersten Weltkriegs wur-
de das Warten für die Soldaten zu einer der prägendsten Kriegserfahrun-
gen. Die Stillstellung der Front im Westen sowie der Einsatz schwerer 
Artillerie schränkten die konkreten Handlungs- und Angriffsmöglichkei-
ten des einzelnen Soldaten derart ein, dass er gezwungen war, im Schüt-
zengraben auszuharren und entweder auf das Ende des Beschusses oder 
den Sturmbefehl zu warten. Die Phasen der Lähmung dauerten häufig 
lange an, wohingegen sich die Angriffe auf sehr kurze Momente verdich-
teten, und sie wurden von den Soldaten zumeist als besonders zermür-
bend erfahren.1 Durch die moderne Kriegstechnik, die dem Verteidiger 
eine vorteilhaftere Position verschaffte und die Einnahme einer Stellung 
wesentlich erschwerte, hatten die militärischen Führungen schon sehr 
bald nach Kriegsausbruch vom Primat der Offensive abrücken müssen. 
Sie setzten nun mehr auf einen Abnutzungskrieg, um den Feind mithilfe 
von Fernkampfwaffen nach und nach zu schwächen und seinen militä-
rischen Zusammenbruch herbeizuführen.2 So gerieten die Soldaten zu 
»Handlanger[n] der Maschine« oder, schlimmer noch, zu »bedeutungs-
losen Objekt[en] des Krieges«,3 ohne den Schlachtverlauf entscheidend 
beeinflussen zu können.
Die moderne Kriegsrealität des frühen 20. Jahrhunderts kollidierte mit 
herkömmlichen Vorstellungen von militärischer Heroik, von idealisier-
ten Zweikämpfen Mann gegen Mann.4 Diese Unvereinbarkeit mündete 
jedoch nicht in die Abschaffung von militärischem Heldentum, sondern 

1	� Vgl. Leonhard 2014, 329–330 und 557, sowie Dorscheid 2016, 135.
2	� Zum Charakter des Abnutzungskriegs vgl. Becker/Krumeich 2010, 225–236.
3	� Fries 1994, 243.
4	� Darüber besteht in der heutigen Forschung weitgehende Einigkeit: vgl. bspw. Fries 

1994, 241–243; Leonhard 2014, 240; Wagner 2014, 10.

Isabell OberleHerausforderung Drama

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


156 Isabell Oberle

schuf einen neuen heroischen Soldatentypus. Eine Heroik des Wartens, 
Durchhaltens und Ausharrens etablierte sich, folglich ein alternatives, 
statisches Modell von Heldentum, das der veränderten Kriegsrealität, 
die sich durch fehlende Handlungsmöglichkeiten und ein erzwungenes 
Warten auszeichnete, Rechnung trug. Neben das ›Heldentum der Tat‹, 
das sporadisch in Fliegerhelden wie Manfred von Richthofen oder in 
Sturmangriffen wie der Schlacht von Langemarck neu semantisiert wur-
de,5 trat ein »Heroismus des Aushaltens«, ein »Heldentum der Askese«, 
wie Marianne Weber, Frauenrechtlerin und Rechtshistorikerin, in ihrem 
aussagekräftigen Aufsatz Der Krieg als ethisches Problem (1916) formuliert.6 
Dieses komme, so Weber, im »standhaften Aushalten in Erdlöchern und 
zerschossenen Gräben«7 zum Ausdruck und gehe mit Eigenschaften ein-
her wie:

Eiserne Willensdisziplin, gelassene Ergebung in das Unvermeidliche, Stand-
haftigkeit und Besonnenheit, einfache menschliche Anständigkeit, die es nicht 
besser haben will als die anderen; kameradschaftliche Solidarität und Treue, die 
gebieten, daß keiner den anderen in Not und Tod im Stich läßt, daß jeder so 
lange helfen und aushalten will, wie die andern [sic] es müssen – und dies alles 
eingesenkt in ein unerschütterliches Pflichtbewußtsein.8

Nicht mehr das stürmische Vordringen bestimmte das Soldatentum, 
sondern stoisches Aus- und Durchhalten waren militärisch erfordert. 
Affektkontrolle, Willenskraft und Selbstdisziplin, Geduld, Ausdauer und 
Beharrlichkeit, kurzum eine verinnerlichte Stärke sollte die Soldaten 
dazu disponieren.9 Die Qualitäten, die ihnen das Warten und Aushal-
ten abverlangten, kulminierten schließlich in dem Ideal der ›stählernen 
Nerven‹, die dafür sorgten, sowohl in den gefährlichen Momenten des 
Angriffs die Kontrolle zu behalten als auch während der zermürbenden 
Wartephasen den Durchhaltewillen aufrechtzuerhalten.10

5	� Vgl. Schilling 2002, 252–288; Esposito 2006; Hüppauf 1993, 45–58; Ziemann 1998.
6	� Weber 1919, 160 und 177; vgl. dazu Fries 1994, 242.
7	� Weber 1919, 177.
8	� Ebd., 160.
9	� Vgl. auch Fries 1994, 247–248; Hofer 2004, 211; Münkler 2013, 462–463.
10	� Vgl. Ulrich 2014, 250; Radkau 1998, 447; Köppen 2005, 225.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


157Herausforderung Drama

II. Ausharren und Aushalten im Theater: 1914–1918 und 1930–1939 

Mit ihrer Beobachtung einer Transformation des Heroischen unter dem 
Eindruck des Ersten Weltkriegs steht Marianne Weber nicht alleine. Ihr 
Text ist nur einer von vielen, die ein neues Heldentum im Zeichen des 
Wartens und Ausharrens entwerfen. Bereits 1914 sprach Ernst Troeltsch 
in Nach der Erklärung der Mobilmachung von den »Waffen der Berech-
nung, der Besonnenheit, der Ausdauer«, die das »dramatische Helden-
tum« nahezu unmöglich machten.11 Ein offizieller Diskurs um das he-
roische Warten und Aushalten, unterstützt durch die Propaganda des 
Kaiserreichs sowie einem patriotischen Engagement aus der breiten Be-
völkerung etwa durch Gelegenheitsgedichte,12 bildete sich rasch nach 
Kriegsbeginn13 und intensivierte sich mit seiner Fortdauer. Metall- und 
Gesteinsmetaphern sollten die innere Gefasstheit der Kombattanten il-
lustrieren und deren Unerschütterlichkeit wie Unverwundbarkeit beto-
nen.14 An der Etablierung des neuen Soldatentypus und des heroischen 
Wartens war maßgeblich das Theater – wohl mehr noch als die anderen 

11	� Troeltsch 1914, 6; vgl. dazu Leonhard 2014, 240.
12	� Vgl. dazu einschlägige Texte aus der Sammlung des Freiburger Zentrums für Populäre 

Kultur und Musik, die über 14 000 Gedichte verfügt, die 1914 bis 1918 in diversen 
Zeitungen publiziert wurden. Aus allen Kriegsetappen lassen sich Gedichte anführen, 
die zum Durchhalten auffordern. »Halt aus, mein Volk!« (V. 1, 5 und 9) wiederholt 
sich drei Mal in dem Gedicht Durch! von B. G. Opitz, das am 25. Oktober 1914 im 
Vogtländischen Anzeiger in Plauen erschien, »Wir halten durch mit unsern Kampfgenos-
sen, / Vom Band der Treue brüderlich umschlossen.« (V. 7–8) heißt es in dem Gedicht 
Also sprach Hindenburg von Franz Blume, veröffentlicht am 8. Juli 1917 in der Jenaischen 
Zeitung.

13	� Sowohl Anne Lipp (2003, 150) als auch Aribert Reimann (2000, 30–31) verweisen in 
ihren Studien auf 1914/15 publizierte Zeitungsartikel, die emphatisch den Durchhalte-
willen der Nation glorifizieren.

14	� Vgl. Reimann 2000, 46–86. Am augenscheinlichsten ist die Neugestaltung in der 
Bildästhetik nachzuvollziehen. Wie die Forschung herausgestellt hat, dominierten in 
der bildlichen Darstellung des Kampfgeschehens bis 1916 der Landwehrmann mit 
Pickelhaube und Nahkampfwaffen sowie Sturmszenen; seit 1916 wurden sie von ›ner-
venstarken‹ Frontkämpfern und Schützengrabenszenerien verdrängt (vgl. Reulecke 
1999, 52–62). Als zentrale Darstellung, die diesen Wandel in Deutschland einleitete, 
gilt Fritz Erlers Plakat zur sechsten Kriegsanleihe (Mann mit dem Stahlhelm vor Verdun) 
(vgl. Bruendel 2010, 133–134, sowie Hoffmann 1979). Es zeigt einen Soldaten mit ent-
schiedenem Gesichtsausdruck und leuchtenden, in die Ferne schauenden Augen. Er 
trägt Uniform und Stahlhelm, zwei Handgranaten in der Tasche und eine Gasmaske 
um den Hals. Seine Ausstattung greift Elemente der modernen Kriegsführung auf, ein 
Stacheldraht im Hintergrund verweist auf die Realität des Stellungskrieges. Mimik 
und Gestik des abgebildeten Soldaten verbürgen Unbeirrbarkeit, Hartnäckigkeit und 
Standhaftigkeit.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


158 Isabell Oberle

Gattungen – beteiligt. Zwischen 1914 und 1918 fungierte es als propa-
gandistisches »Instrument der Stimmungslenkung«15 und diente dazu, 
Soldaten zu mobilisieren, die Moral der Bevölkerung aufrechtzuerhalten 
und Männer wie auch Frauen an ihre patriotische Pflicht zu gemahnen: 
Männer sollten in die Armee eintreten, Frauen sich in der Rüstungsindus-
trie oder als Krankenpflegerinnen betätigen sowie den häuslichen Auf-
gaben nachkommen. Sobald die Theaterhäuser Ende 1914 bis Anfang 
1915 ihre Türen nach einer kurzfristigen Schließung wieder öffneten,16 
gelangte neben nationalen Klassikern und historischen Dramen wie 
Friedrich Schillers Wallenstein-Trilogie oder Paul Heyses Colberg17 eine 
Flut patriotischer Zeit- und Gelegenheitsstücke auf die Bühnen, welche 
die Einheit der Nation, den Kampfeswillen des Volkes und den sicheren 
Sieg feierten.18 Schon bald wurden auch solche Schauspiele aufgeführt, 
welche von den Neuerungen des Graben- und Maschinenkriegs und 
vom Heldentum des Aushaltens und Ausharrens handelten, wie Franz 
Eichlers Für’s Vaterland (1915) und Paul Seifferts Dennoch durch! (1917). 
Mit dem Waffenstillstand 1918 verschwanden solche Frontstücke restlos 
von den Bühnen und kehrten erst wieder um 1930 zurück, als das Interes-
se am konkreten Frontschicksal in der Gesellschaft neu erwachte. Insbe-
sondere der Erfolg der Antikriegsromane etwa Erich Maria Remarques, 
Ludwig Renns oder Arnold Zweigs (1928) hatte die Theatermacher zu 
eigenen Umsetzungen angeregt – sei es durch Eigenschöpfungen, sei es 
durch die Dramatisierung einer Romanvorlage wie etwa Des Kaisers Kulis 
(1930) oder Das Spiel um den Sergeanten Grischa (1930).19 So wurde das 
mit über 5 000 Aufführungen erfolgreichste Kriegsstück, Sigmund Graffs 
und Carl Ernst Hintzes Die endlose Straße, in Deutschland erst 1930 urauf-
geführt, obwohl die Autoren ihr Bühnenmanuskript schon seit 1926 den 
Verlagen und Theaterhäusern unterbreiteten.20 Einen gewaltigen Schub 
erfuhr die Bühnenproduktion von Frontstücken mit dem Nationalsozia-
lismus, der das Genre vereinnahmte und zur nachträglichen Heroisierung 

15	� Baumeister 2005, 19.
16	� Vgl. Krivanec 2012, 184.
17	� Vgl. ebd., 94–102 und 141–144; Baumeister 2005, 53.
18	� Vgl. Krivanec 2012, 102–105 und 153–158; Baumeister 2005, 126; Jelavich 1999, 33–

34.
19	� Zu dem neuen Interesse am soldatischen Frontschicksal im Drama ein knappes Jahr-

zehnt nach Kriegsende vgl. Klein 2013/14, 170; Klein 2018, 190; Kreidt 1995, 256–257.
20	� Zur Entstehungs- und Aufführungsgeschichte vgl. Baumeister 1999, 906–908; Sonnega 

1995, 50–52.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


159Herausforderung Drama

des Ersten Weltkriegs instrumentalisierte.21 Zu nennen sind beispielhaft 
Erich Limpachs »In Flandern reitet der Tod« (1932) und Alfred Fischers 
Front (Die letzten der vierten Kompanie) (1934). In Handlung, Personal und 
dramaturgischer Gestaltung orientieren sich die Stücke des National
sozialismus durchaus an ihren Vorgängertexten der Kriegsjahre, die sie 
nur geringfügig modifizieren. Sie aktualisieren das Heldentum des War-
tens, indem sie es in die nationalsozialistische Ideologie einschreiben und 
die soldatische Gemeinschaft, den sogenannten Frontgeist, zum Vorbild 
ihrer völkischen Gesellschaftsordnung erklären.22

Von Graffs und Hintzes Die endlose Straße abgesehen, einem deutlich am-
bitionierteren und ambivalenteren Text, lassen sich die genannten Dra-
men von Eichler, Seiffert, Limpach und Fischer eindeutig dem Genre der 
Tendenzliteratur zuordnen. Die Autoren stellten ihre schriftstellerischen 
Aktivitäten bereitwillig in den Dienst des Vaterlandes und propagierten 
das heroisch-soldatische Ideal eiserner Standhaftigkeit. Um Fehldeutun-
gen auszuschließen, hielten sie die inhaltliche wie formale Komplexität 
gering und nutzten die Figuren als Sprachrohre, die den zentralen Ge-
halt der Texte in deutliche Worte kleiden. Nichtsdestotrotz sind auch 
sie mit dem ›Warten‹ als ästhetischem Darstellungsproblem konfrontiert, 
das sich nur bedingt für das Drama eignet. Während Epik und Lyrik 
das Warten lediglich schildern, muss das Drama das Warten inszenieren 
und im Jetzt vergegenwärtigen, will es den Bericht nicht durch Episie-
rung imitieren. Die dem Warten inhärente Handlungsarmut stellt für das 
Drama, das per definitionem in der Nachahmung von Handlung bzw. von 
Handelnden (Aristoteles) besteht,23 die größte Schwierigkeit dar. Dass 

21	� Vgl. Kreidt 1995, 258; Pasek 1992, 56–57; Ritchie 1985, 85; Sonnega 1995, 48; Warren 
1997, 80.

22	� Vgl. Ritchie 1985, 84; Weller 2018, 201 und 206.
23	� Die heutige Forschung legt, um das ›Handeln‹ im Drama zu bestimmen, eine Defini

tion an, die nach wie vor in der Tradition des Aristoteles steht, der darunter die Verän-
derung einer Situation verstand (»Umschlag vom Unglück ins Glück oder vom Glück 
ins Unglück«; Aristoteles 1982, 39). Zu Aristoteles’ Handlungsbegriff vgl. Werling 
1989, 4–10. In der Nachfolge definiert Axel Hübler (1973, 10) ›Handlung‹ als die »ab-
sichtsvoll gewählte, nicht kausal bestimmte Überführung einer Situation in eine ande-
re«, und Barbara Gronau (2014, 142) bezeichnet ›Handlung‹ in ihrem Lexikonartikel 
als »das Tun eines oder mehrerer menschlicher Subjekte [...], durch das materielle und 
immaterielle Veränderungen entstehen«. Um das Fehlen von Veränderung termino-
logisch zu bestimmen, wählen Axel Hübler (1973, 14–15) und Manfred Pfister (2001, 
270) den Begriff des ›Geschehens‹, womit sie diejenigen Bestandteile einer Geschichte 
meinen, in denen die Figuren nicht handlungsmächtig sind, da ihnen entweder die 
Absicht oder die Möglichkeit zur Veränderung fehlt.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


160 Isabell Oberle

es den genannten Dramen häufig an Handlung im Sinne einer Verän-
derung der äußeren Situation mangelt, ist aber keineswegs mit Passivität 
gleichzusetzen. Vielmehr wird die Aktivität der Figuren in deren Inneres 
verlagert.24 Die Aufgabe, die sich den Dramenautoren stellte, bestand 
also erstens darin, die inneren Vorgänge der Figuren darzubieten und 
nach außen zu projizieren, und zweitens, die äußere Handlungsarmut zu 
kompensieren. Im Folgenden seien die Strategien erläutert, derer sich die 
genannten Frontstücke bedienen, um das Warten der Kombattanten zu 
inszenieren und zu heroisieren. 

III. Die Ästhetik des dramatischen Wartens

Für die Inszenierung soldatischen Wartens greifen die Frontstücke auf 
zwei Handlungsschemata zurück. In der einen Gruppe befinden sich sol-
che Texte, in denen die Kombattanten auf verlorenem Posten stehen,25 
wie in Eichlers Für’s Vaterland und in Fischers Front. Diese Dramen stellen 
eine ausweglose Situation auf isoliertem Raum dar, in welcher ein einzel-
ner oder nur wenige Soldaten ausharren müssen, um ihre vaterländische 
Pflicht zu erfüllen. Die Ablösung wird zwar erwartet, trifft aber nicht vor 
Ende der Stücke ein. Häufig sind die Kombattanten mit nur wenig Res-
sourcen ausgestattet und werden von Feinden bedrängt. Auch bei einem 
gegnerischen Angriff dürfen sie den Posten nicht verlassen. So lautet der 
Befehl in Fischers Front, den Stützpunkt bei Damvilliers unter allen Um-
ständen zu halten, bis eine neue Verteidigungslinie ausgebaut ist. Die 
Mannschaft, die sich seit zwei Wochen an vorderster Front befindet, ist 
von jeglichen Versorgungswegen abgeschnitten, das Material erschöpft 
sich und auf der feindlichen Seite der Kampflinie wurden die Engländer 
durch ›Schwarze‹ ersetzt, die in der Figurenrede barbarisiert und anima-
lisiert werden. Fischer gestaltet die Situation so heikel wie möglich, was 
der Heroisierung durchaus dienlich ist. Zur anderen Kategorie gehören 
solche Dramen, in denen das Motiv der erwarteten Ablösung ausgelas-

24	� Insofern wird Lessings Ausweitung des Handlungsbegriffs in seiner Abhandlung Von 
dem Wesen der Fabel (1759) dem Warten im Drama gerechter als solche Theorien, die 
den aristotelischen Handlungsbegriff fortschreiben. In seiner Konzeption sind auch 
mentale Prozesse und psychische Zustandsveränderungen als ›Handlung‹ zu quali-
fizieren (vgl. Lessing 1997, 363). Zu Lessings Handlungsbegriff vgl. Werling 1989, 
10–17.

25	� Zum Topos des verlorenen Postens vgl. Bluhm 2012.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


161Herausforderung Drama

sen wird und die Kombattanten von Anfang an einer Schlacht entge-
genharren, sei es zum Angriff wie in Seifferts Dennoch durch!, sei es zur 
Abwehr wie in Limpachs »In Flandern reitet der Tod«. Graffs und Hintzes 
Die endlose Straße verbindet beide Handlungsmuster. Während im ersten 
Bild, das an der Front situiert ist, die Kombattanten nach dreiwöchigem 
Einsatz unter feindlichem Artilleriefeuer auf die Ablösung warten, insze-
niert das vierte und letzte Bild, das in einem Barackenlager zwölf Kilo-
meter hinter der Front spielt, die Wartezeit vor dem Aufbruch zurück ins 
Kampfgebiet. Gemeinsam ist all den Stücken, dass sie die Erfahrung des 
Wartens aus der Perspektive einfacher Soldaten oder Offizieren niederen 
Dienstgrades zeigen, die Mannschaften als kameradschaftliche Gemein-
schaft darstellen und keine weiblichen Figuren auftreten lassen. Es han-
delt sich um reine Männerstücke.
Wie wird diese Erfahrung des Wartens und Ausharrens nun vermit-
telt? Am auffälligsten sind die Selbstaussagen der Figuren, wenn sie das 
Warten konkret ansprechen. So klagt der Protagonist Georg in Seifferts 
Dennoch durch! über »des Schützengrabens schwere Wartezeit«,26 einer 
der Musketiere in Graffs und Hintzes Endlose Straße erklärt das Warten 
zur aufreibendsten Erfahrung des Frontalltags,27 und in Fischers Front 
wünscht sich einer der Soldaten: »Wenn’s vorhin losgegangen wäre, 
könnte man jetzt schon den Heldentod gestorben sein.«28 Gespräche 
über das Warten nehmen einen Großteil der Dramentexte ein, und in 
Seifferts Dennoch durch! besteht der zweite Akt,29 der sich mit dem Gra-
benkrieg auseinandersetzt, sogar ausschließlich aus der Diskussion der 
Soldaten darüber, ob sie den Wartebefehl befolgen sollen oder nicht. Auf 
der einen Seite steht Georg, dem die Führung der Mannschaft überant-
wortet ist und der den Wartebefehl gehorsam befolgt, wenn er auch die 
zur Unterlassung der Tat übermenschliche Anstrengung beklagt, auf der 
anderen die restlichen Soldaten, die immer wieder auf eine Offensivtat 
drängen und die er davon abzuhalten versucht.30 Sie dienen als Kontrast-

26	� Seiffert 1917, 31.
27	� Vgl. Graff/Hintze 1972, 756–757.
28	� Fischer 1934, 38.
29	� Während der zweite Akt dem Warten der Soldaten auf den Angriffsbefehl in einem 

Unterstand bei Soissons im Januar 1915 gewidmet ist, inszenieren der erste und der 
dritte Akt die Meldung der Kriegsfreiwilligen und ihre Abfahrt an die Westfront im 
September 1914 sowie das Eintreffen der Nachricht vom ›Heldentod‹ Georgs im El-
ternhaus.

30	� Vgl. Seiffert 1917, 25–31.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


162 Isabell Oberle

figuren. Georgs Hadern wird auf die Mannschaft überblendet und somit 
für das Publikum sichtbar gemacht.
Die Zeit des Wartens vertreiben sich die Figuren vorwiegend mit Ge-
sprächen, in denen sie neben dem Warten auch Heimat und Vaterland 
behandeln. Darüber hinaus nehmen banale Tätigkeiten des Kriegsalltags 
wie das Kartenspiel, das Briefeschreiben, die Verteilung von Essen oder 
das Besorgen von Munition einen breiten Raum ein und kompensieren 
die äußere Handlungsarmut. Diese Phasen der Ruhe alternieren stets 
mit solchen der Anspannung, sodass sich Abwechslung in die eigent-
liche Ereignislosigkeit schiebt: In Fischers Front unterbrechen schwere 
Treffer immer wieder das unbekümmerte Kartenspiel der Soldaten, das 
Hereinbringen von Verletzten oder Gefallenen löst sich mit scherzhaf-
ten Unterhaltungen der Kameraden ab. Obwohl alle genannten Dramen 
die Handlung mitten im Kriegsgebiet, häufig bei schwerem feindlichen 
Feuer situieren,31 ist der Krieg nur im Hintergrund präsent. Keine ein-
zige Schlacht- oder Sturmszene findet auf der Bühne statt. Der Kampf 
wird immer ins Off verlegt und durch Teichoskopien oder Botenberichte 
zugänglich gemacht. Die Langeweile kontrastiert folglich nicht nur mit 
punktuellen Momenten der Spannungserzeugung, sondern auch mit 
dem turbulenten Kriegsgeschehen außerhalb. Visuelle und akustische 
Effekte sind wiederum Zeichen des omnipräsenten Kriegs:32 In den Dra-
men von Graff/Hintze, Limpach und Fischer sind regelmäßig Geschütz-
donner und Einschläge zu hören, die sich im dramatischen Verlauf ver-
stärken. Durch offene Türen leuchten Geschosse in grellen Farben. Bei 
jedem Treffer flackert das Kerzenlicht und rieselt Erde von der Decke. 
Die szenographische Gestaltung mithilfe akustischer und visueller Refle-
xe bildet den modernen Krieg mittelbar ab und erinnert an die Front und 
die von ihr ausgehende Bedrohung. Sie dient außerdem dazu, die Zeit zu 
rhythmisieren und ihr Vergehen anzuzeigen.
Eine weitere Möglichkeit der Strukturierung bietet die Konfiguration. 
Die Figuren der frühen Dramen von Eichler und Seiffert halten sich 
durchgängig im Unterstand auf, sodass ein statischer Eindruck entsteht, 
wohingegen Limpach und mehr noch Fischer auf viele Figurenauftritte 

31	� Die Handlungsorte sind: Polen (Eichler), Nordfrankreich (Seiffert), Flandern (Lim-
pach) und Verdun (Fischer). Bei Graff und Hintze ist nicht eindeutig zu entscheiden, 
ob sie die Region Nordfrankreichs oder Flanderns wählen.

32	� Dies gilt nicht für die Frontstücke der Kriegsjahre. Diese beschränken sich auf Boten-
berichte und Teichoskopien, von denen sie mehr Gebrauch machen als die späten 
(nationalsozialistischen) Dramen.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


163Herausforderung Drama

und -abritte setzen. Ständig verlassen die Figuren den Keller, um ein Te-
lefonkabel zu reparieren, Wache zu stehen, Kontrollgänge zu erledigen 
oder einen Befehlshaber aufzusuchen, und kehren kurz darauf wieder 
zurück. Durch die hohe Frequenz der Auftritte und Abritte und der da-
mit verbundenen Szenenwechsel gelingt es den Autoren, Bewegung zu 
simulieren. Im Abtreten droht außerdem der Tod. Wo es bei Eichler und 
Seiffert auf der Bühne höchstens zu Verwundungen kommt, ist die Ster-
berate bei Limpach und Fischer enorm hoch, und die Nachrichten vom 
Tod der Kameraden durchziehen Fischers Front wie ein roter Faden. 
Selbst die Figuren machen das Vergehen der Zeit an der Zahl der Gefal-
lenen fest: »Wenn von 7 bis 9 Uhr drei Mann fallen, wann ist dann der 
nächste dran mit fallen? […] Der nächste ist dann genau um 9 Uhr 40 für 
die Seligkeit reif!«33 Anders können die Figuren die Zeit nicht messen. 
Die Eintönigkeit des Wartens bilden die Dramen etwa durch Wiederho-
lungen ab. So sorgen in Front die repetitiven Fragen nach der Ablösung 
für ein stagnierendes Zeitempfinden. Limpach und Graff/Hintze gehen 
noch darüber hinaus, indem sie das Warten, das selbst schon endlos 
scheint, zum Teil eines unendlichen, monotonen Kreislaufs erklären:

Schießen – laufen – schlafen – und warten. Am schlimmsten dies Warten auf 
etwas Großes, Befreiendes – das niemals kommt. Ein Jahr nun schon in feuchten 
Kellern und ewig tropfenden Unterständen. Seltene Ruhe in elenden Dörfern. 
Dann endlose Stunden Marsch auf schlechten, fremden Straßen.34

Bei Graff/Hintze ist die Eintönigkeit zudem durch die Verwendung 
zahlreicher Anaphern, Parallelismen und Wiederholungen sowie einen 
nüchternen Ton in den polysyndetischen Bericht des Musketiers über-
gegangen:

Du weißt das nicht, wie das ist. – Du kennst das noch nicht. – Aber sieh mal – 
wenn wir nu hier so rumliegen und nix tun – und warten bloß darauf, daß wir 
doch vormüssen – da is es schon besser, es geht gleich vor. – – Aber das Warten! 
– Das Warten! […] (Dicht an der Türe zieht ein Trupp Infanterie vorbei) Wie die 
wieder trippeln da draußen! – – – (Dumpf und schwer, absolut monoton, ohne jeden 
»Ausbruch« oder besondere Gemütsbewegung, mit langen Pausen und äußerster Sachlich-
keit) Ich wollte, wir wären schon unterwegs! – – Da denkst du an nichts. – Da 
siehst du bloß den Vordermann – ’n Helm und ’n Tornister – – und denn – – auf 
einmal – – da kippt der um – – und denn is wieder ’n Helm da und ’n Tornister 
– – und denn ist das der Vordermann. – – – Und das geht nu schon über drei 

33	� Fischer 1934, 36.
34	� Limpach 1932, 5.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


164 Isabell Oberle

Jahre so – immer dasselbe und immer dasselbe – – –! […] Und die holen uns 
immer wieder nach vorn. – – – (Lange Pause) Und das ist alles ganz gleich, wo wir 
sind – wir sind doch immer unterwegs nach vorn. […] Bloß das Warten! – Das 
Warten!35

Hier hat das Warten kein Telos. Es wird zwar immerfort durch den 
Kampfeinsatz unterbrochen, aber kehrt wieder. Ein Ende des Krieges 
wird nicht in Aussicht gestellt. Die Gesamtstruktur des Dramas, die eine 
Bewegung von der Front (erstes Bild) über die Ruhestellung (zweites bis 
viertes Bild) wieder hin zur Front (Ende viertes Bild) vollzieht und damit 
zirkulär ist, objektiviert den Eindruck des Soldaten.
Während über die Zeit im Drama die Gleichförmigkeit und teilweise 
auch die Ziellosigkeit des Wartens artikuliert wird, dient die Semanti-
sierung des Raumes dazu, die fehlenden Handlungsoptionen der Figu-
ren zu illustrieren. Die Unterstände, in denen die Dramentexte situiert 
sind,36 zeichnen sich durch Dunkelheit, Enge und Eingeschlossenheit aus 
und lassen die Soldaten wie Gefangene erscheinen. In Seifferts Dennoch 
durch! wird der Unterstand mit einem Maulwurfsgraben gleichgesetzt.37 
Ortswechsel gibt es nicht. Auch wenn die Kombattanten ihren Keller 
vorübergehend verlassen, so kehren sie doch stets dorthin zurück. Ihr 
Bewegungsraum bleibt folglich eingeschränkt. Da in allen Stücken die 
feindliche Übermacht näherrückt, verkleinert sich deren Bewegungs
radius zunehmend und die Möglichkeit, zu entkommen, sinkt stetig. Das 
Herannahen des Feindes wird entweder, wie bei Eichler, in der Mau-
erschau oder, wie bei Fischer, durch Wachposten gemeldet, sodass die 
räumliche Verengung durch Teichoskopien und Botenberichte vermit-
telt wird. Der Krieg tobt zwar nur im Außenraum, bestimmt aber über 
die Ausdehnung des Innenraums. 
Letzten Endes bildet die Schlacht den Fluchtpunkt aller Dramen, selbst 
in solchen, wo ein eigentliches Ende des Wartens durch das Eintreffen 
der Ablösung perspektiviert wird. Wo sich die Ablösung hinauszögert, 
tritt an die Stelle ihrer Erwartung schließlich die Erwartung der Schlacht. 
Diese wird in allen Dramen indes ausgespart. Sie fällt immer in den Sze-

35	� Graff/Hintze 1972, 756–757 (Hervorh. i.O.).
36	� Dies gilt für Eichler, Limpach und Fischer. Bei Seiffert spielt nur der zweite Akt im 

Schützengraben (s.o., Anm. 29). Graff und Hintze verlegen die Handlung ab dem 
zweiten Bild in ein Barackenlager zwölf Kilometer hinter der Front, wobei die Nähe 
zum Kampfgeschehen nach wie vor gegeben ist. Sie wird durch Geschützdonner und 
Leuchtraketen angezeigt.

37	� Vgl. Seiffert 1917, 26 und 31.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


165Herausforderung Drama

nen- oder Aktwechsel, währenddessen die Bühne leer bleibt und nur 
Hurra-Rufe (Seiffert) oder Schüsse (Graff/Hintze, Fischer) zu hören sind. 
Zum Teil kommentieren Zurückgebliebene den Kampf in der Mauer-
schau (Eichler) oder erstatten am Fernsprechapparat Bericht (Limpach). 
Das Gefecht steht demnach in keinem der Dramen im Mittelpunkt, wird 
aber als notwendiger Bestandteil des dargestellten Geschehens aner-
kannt. Um die Stellung zu halten und das eigene Überleben wie das der 
Kameraden zu sichern, ist die erfolgreiche Abwehr des gegnerischen An-
griffs im Nahkampf unabdingbar. 

IV. Die Phänomenologie des heroischen Wartens

Diese Reminiszenzen an die traditionelle Kriegsführung bestimmen den 
Handlungsverlauf somit noch fundamental mit, ohne jedoch die Leistung 
der Kombattanten während des Ausharrens zu schmälern. Die Heroisie-
rung gilt vorrangig der Bereitschaft, standzuhalten und auf dem Posten zu 
bleiben, ist aber auch auf die Tat ausgerichtet. Der Kampfesmut der Sol-
daten bestätigt mithin, dass das zermürbende Warten ihren Willen nicht 
gebrochen hat und sie die Stellung auch als aktiv Kämpfende zu verteidi-
gen in der Lage sind. So läuft die Heroisierung der Figuren beim Warten 
über ihr Leiden am Warten, das zwar ein nötiges, aber ein von außen auf-
erlegtes und nicht freiwilliges ist. Insofern nehmen Selbstüberwindung 
und Affektkontrolle einen breiten Raum ein. In Seifferts Dennoch durch! 
drängen alle Soldaten – außer der Protagonist Georg – auf eine Offen-
sivtat, und ihre Kampfeslust manifestiert sich als körperliches Verlangen, 
dem sie nicht erliegen dürfen, weil ein frühzeitiger Sturm den Erfolg der 
Operation gefährden würde. Georg gelingt es schließlich, seine Mann-
schaft trotz der Entbehrungen im Schützengraben wie Kälte und Nässe, 
aber auch Ödnis und Langeweile, von der strategischen Notwendigkeit 
des Abwartens zu überzeugen, und seine Soldaten nehmen aktiv und 
bewusst die abwartende Haltung ein. Sie deuten damit ihr Warten in ein 
selbstbestimmtes Handeln um. Im Chor stimmen sie gemeinsam in ein 
»Wir wollen warten!«38 ein. In Limpachs »In Flandern reitet der Tod« wird 
die Selbstüberwindung in erster Linie an der Figur des Gefreiten Hagen 
erprobt, der soeben aus seinem Genesungsurlaub zurückgekehrt ist. Im-
mer wieder muss er die Anfälle von Panik unter Kontrolle bringen, und 

38	� Seiffert 1917, 31.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


166 Isabell Oberle

als alle anderen zum Kampf am Ende des zweiten Akts stürmen, ist er 
der Einzige, der zögert und kurz auf der Stelle verharrt, bevor er sich den 
anderen anschließt.39 In Fischers Front leiden nahezu alle Figuren an der 
Passivität und dem Ausgeliefertsein. Stetig müssen sie Angst, Albträu-
me und Wahnvorstellungen besiegen, um kampffähig zu bleiben. Die 
Schlacht sehnen sie verzweifelt herbei, in der Hoffnung, sie möge der 
um sich greifenden Nervosität ein Ende setzen.40 Doch sie erbringt die 
gewünschte Wirkung nicht. Der Kampf erleichtert die Figuren zwar vor-
übergehend, aber im Zuge der Erschöpfung können die Soldaten Durst, 
Hunger und Wahnsinn nicht mehr erfolgreich unterdrücken. Der junge 
Rekrut Hofmann, der erst seit zwei Wochen im Feld ist, der Gefreite 
Lange und der Leutnant Knopfe werden wahnsinnig. Ihr Scheitern stellt 
aber nicht den Krieg infrage, sondern verdeutlicht in kontrastiver Ge-
genüberstellung die Leistung der anderen Kombattanten in der Bewäh-
rung gegen sich selbst. In Graffs und Hintzes Die endlose Straße wird die 
Selbstüberwindung am Ende des Stücks inszeniert. Entgegen des Ver-
sprechens einer Ruhepause in der Etappe haben die Soldaten den Be-
fehl erhalten, wieder an die Front zurückzukehren. Im ersten Bild hatte 
das Drama bereits vor Augen geführt, was sie dort erwartet, nämlich ein 
grausamer, unbarmherziger Krieg, in dem sie lediglich passive Opfer von 
Gewalt sein werden. Die »völlig apathisch[en] und teilnahmslos[en]«41 
Verwundeten, die als Figurenkollektiv an der Baracke vorbeiziehen 
und die Front als Hölle, der sie wehr- und machtlos gegenüberstehen, 
beschreiben, bezeugen den Eindruck. In einem Gestus des ›Dennoch‹ 
brechen die Soldaten jedoch feierlich auf. Laut Bühnenanweisung soll 
ihr Abzug drei bis fünf Minuten Zeit in Anspruch nehmen. Kurz bevor 
die Soldaten die Baracke verlassen, so der Text weiter, hat ihre Haltung 
einen »fast trotzig[en]« Ausdruck angenommen: »Ihre Gesichter sind wie 
Steine. Ihre Augen starren geradeaus auf die Straße.«42 Petrifizierende 
Metaphern (»Steine«), aber auch Bilder aus dem maschinellen Bereich 
(»Es geht alles ›mechanisch‹… Die Kompagnie ist wieder eingeschaltet 
in den erbarmungslosen Stromkreis des Krieges. […] Die Bewegung geht 
maschinenartig weiter.«43) stählen und heroisieren die Soldaten. Kurz 
vor Ende heißt es: »Ein letzter krachender Granateinschlag mit folgen-

39	� Vgl. Limpach 1932, 34.
40	� Vgl. Fischer 1934, 38.
41	� Graff/Hintze 1972, 759.
42	� Ebd., 766.
43	� Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


167Herausforderung Drama

dem Splittersurren verändert nicht die Haltung der Marschierenden.«44 
Das Aufbruchsritual hat die Männer gegen die Todesangst immunisiert, 
und sie fügen sich fatalistisch in die Kriegsmaschinerie, in der sie nur 
ein kleines Rädchen sind. Lediglich in Eichlers Für’s Vaterland erscheint 
das Warten, das Standhalten und das Nichtaufgeben als Selbstverständ-
lichkeit. Es gibt kein Ringen, sondern die Figuren bekennen sich furcht-
los in mehreren Blankversen: »Wir stellen unsern Mann! / Die öster-
reich’schen und die deutschen Heere, / Sie stehen fest geeint in diesem 
Kampf. / Durch Blut und Eisen ist der Bund geschlossen. […] Wir halten 
durch gen jede Übermacht.«45

Immer handeln die Soldaten nach einem Pflichtethos gegenüber dem 
Vaterland. »Es gibt nichts Schöneres im Menschenleben, / Als für das 
teu’re liebe Vaterland, / Wenn es in Not ist, alles hinzugeben / Und 
treu erfüllen seine Mannespflicht.«,46 bekundet der Artillerist Krause in 
Eichlers Text. Selbst bei fehlender Einsicht in die Sinnhaftigkeit des Un-
terfangens triumphiert der Befehl über individuelle Bedürfnisse und die 
persönliche Einschätzung der Situation. So heißt es in Fischers Drama: 
»Dann hat die ganze Postensteherei keinen Zweck mehr! Aber trotzdem 
[…]! Wir müssen uns dann eben abschlachten lassen. Aber bis dahin 
müssen wir die Stellung halten, auch ohne Waffen, denn es ist befoh-
len!«47 Hier haben die Figuren Bleiben- und Warten-Müssen nicht als 
ein Wollen internalisiert, ordnen ihren Willen der Pflicht jedoch bedin-
gungslos unter. Anders bei Eichler und Seiffert, wo die Soldaten den Be-
fehl mit ihrem Schwur »Wir wollen warten«48 letztlich affirmieren. Eine 
Reflexion auf Ursachen und Zwecke des Krieges gibt es hingegen nicht. 
Er erscheint als unabwendbares Fatum, das unhinterfragbar hingenom-
men werden muss. In Graffs und Hintzes Die endlose Straße ist dieser 
Fatalismus untrennbar mit dem Pflichtethos verwoben:

Damit muß jeder hier draußen rechnen. – Das gehört dazu – daß man auch – 
sterben kann – wenn’s sein muß. […] Wir alle gehen doch vor in den Graben mit 
der Hoffnung, daß es mich nicht trifft. – Und glauben Sie vielleicht, wir gehen 
gern in den Graben? Ich meine, so ohne Gedanken? – Aber – es hilft doch nichts 
– Wir müssen doch! – Wir müssen doch alle! – – – Und dieses Muß, das steht über uns 

44	� Ebd., 767.
45	� Eichler 1915, 55.
46	� Ebd., 60.
47	� Fischer 1934, 71.
48	� Seiffert 1917, 31.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


168 Isabell Oberle

wie ein Gebot. – Unabwendbar. – Über das man nicht nachgrübelt – – – weshalb – 
und ob es gut ist oder schlecht ist – – das man hinnimmt […].49

Dass der Befehl befolgt werden muss, steht außer Frage, und er wird 
aus einer verinnerlichten Disziplin heraus bejaht. Überhaupt erscheint 
es unmöglich, ihn infrage zu stellen, da sich der Sinn des Krieges jedem 
rationalen Zugriff entzieht. 
Zur Heroisierung trägt auch die Wahl der Handlungsorte bei, zumindest 
in den späten Dramen. Sie spielen zwar im Jahr 1917, nach den großen 
Materialschlachten 1916 also, aber die Schlacht um Verdun bildet den 
Referenzpunkt. Während Fischer den Unterstand direkt in Damvilliers 
verortet, wählt Limpach die Region Flanderns als Handlungsort und 
spielt auf die Erfahrung von Verdun als zurückliegendes, vergleichbares 
Ereignis an.50 Im Laufe der 1920er Jahre hatte sich die Schlacht um Ver-
dun, die zunächst das sinnlose Sterben und den verlorenen Krieg ikonisch 
verdichtete, in das Symbol des deutschen Durchhaltewillens verwandelt. 
Sie verklärt den »namenlosen Soldaten, der, zum Opfer für Deutschland 
entschlossen, auch auf ›verlorenem Posten‹ ausgehalten hat«.51 So ist der 
heroische Status der Figuren schon im Verdunmythos angelegt.
Schließlich werden die Figuren auch mittels Fremdzuschreibungen he-
roisiert. In den meisten Stücken treten am Ende Führungspersonen der 
schließlich doch eintreffenden Ablösung oder von Suchmannschaften 
auf, würdigen die Leistung der Kombattanten und stellen ihnen eine Aus-
zeichnung etwa durch das Eiserne Kreuz in Aussicht. Eichler überformt 
die Ehrerbietung dahingehend, dass er in der letzten Szene einen Kriegs-
engel einführt, der die Schlacht zum Abenteuer verklärt und die soldati-
sche Tapferkeit glorifiziert. In beiden Varianten wird deutlich gemacht, 
dass die Soldaten in ihrem Durchhaltevermögen den Kriegsausgang 
oder zumindest die militärische Operation positiv beeinflusst haben. So 
wird das Warten in Seifferts Dennoch durch! zum taktischen Geschick er-
klärt,52 das dem Kaiserreich im Zweifrontenkrieg genügend Zeit für den 
Durchbruch an der Front im Osten verschafft. In Fischers Front haben 
das Aushalten der Soldaten im Schützengraben und die Verteidigung 
der Stellung dem Bataillon erlaubt, neue Verteidigungslinien zu bauen 

49	� Graff/Hintze 1972, 748–749 (Hervorh. d. Verf.).
50	� Vgl. Limpach 1932, 20 und 36.
51	� Koch 2014, 115; vgl. außerdem Becker/Krumeich 2010, 229, sowie Krumeich 2017, 

30–31.
52	� Vgl. Bröcklings Modi des heldenhaften Wartens in der Einleitung.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


169Herausforderung Drama

und zu besetzen. Und Eichlers Für’s Vaterland erzielt mit dem Auftritt des 
Kriegsengels und der Personifikation des Jahres 1915, die einen baldigen 
Sieg versprechen, eine Parallelisierung des situativen Aushaltens an der 
Front und des übergeordneten Aushaltens des Krieges: Ebenso wie die 
Soldaten im Schützengraben ausgehalten haben, um im Kampf zu ge-
winnen, wird auch der Krieg nach langem Aushalten zum Sieg führen. 
Auf diese Weise schreiben die Autoren den Figuren, die erst am Ende 
tätig werden, ein Mindestmaß an Handlungs- und Geschichtsmacht zu: 
Ihr Warten ist ausschlaggebend für den Verlauf der Schlacht und für 
den Verlauf des Krieges. Außerdem werden so die erbrachten Opfer ge-
rechtfertigt: Sie waren nicht umsonst, sondern nötig für den Erfolg der 
Unternehmung. Die Soldaten werden nicht als passive Opfer (›victims‹) 
präsentiert, sondern ihr Tod wird verklärt als freiwillige Hingabe für 
das Vaterland (›sacrifice‹). Nur in Graffs und Hintzes Die endlose Straße 
überlagert die viktime Dimension diejenige des freiwilligen Selbstopfers, 
wenn der Krieg als unendlicher Kreislauf dargestellt und die fehlende 
Möglichkeit der Soldaten, das Kriegsgeschehen zu beeinflussen, betont 
wird. Der Leutnant, der dem Hauptmann abrät, sich am Kampfeinsatz zu 
beteiligen, macht daraus keinen Hehl: »Das hat doch keinen Zweck, daß 
Sie dabei sind, wenn wir da vorn bestenfalls elende Statisten spielen!«53

V. Fazit und Ausblick

Das Warten ist in den untersuchten Dramen strukturell dominant und 
erstreckt sich über weite Teile des Textes, nicht aber über den gesamten. 
Die Handlung im aristotelischen Sinne bleibt nicht aus, sondern wird 
an das Ende geschoben. Das ›retardierende Moment‹ der Regeldramen 
(4. Akt), das die Handlung hinauszögert und damit die erwartungsvolle 
Spannung auf das Ende hin steigert, wird in den Frontstücken mithin auf 
den gesamten Dramenverlauf ausgebreitet. Das Telos des Wartens – sei 
es die Schlacht, sei es die Ablösung –, wird von Beginn an formuliert, und 
die vereinzelten spannungsgeladenen Momente erhalten die Erwartung 
daran aufrecht. Zudem unterbrechen sie die Langeweile und reichern 
das handlungsarme Geschehen mit ereignishaften Elementen an. Boten-
berichte und Teichoskopien des außerhalb der Bühne tobenden Krieges 
sowie visuelle und akustische Elemente rhythmisieren die Zeit im Drama 

53	� Graff/Hintze 1972, 753.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


170 Isabell Oberle

zusätzlich. Während lange Präsenzen auf der Bühne für Einförmigkeit 
und Stasis sorgen, kann mit einer hohen Frequenz von Figurenauftritten 
und -abritten Bewegung und Veränderung simuliert werden. Der wider-
ständige Charakter des Wartens wird ferner über den engen und dunk-
len Bühnenraum sowie über den eingeschränkten Bewegungsradius der 
Figuren und die fehlenden Ortswechsel semantisiert und kommt expressis 
verbis in der Figurenrede zum Ausdruck. Dialoge überwiegen Monolo-
ge, sodass sich verschiedene Positionen zum Warten Gehör verschaffen. 
Insgesamt können sich die Autoren die genuin dramaturgischen Gestal-
tungsmittel des räumlichen und zeitlichen Arrangements zunutze ma-
chen, um die Erfahrung des Wartens zu vermitteln und das Publikum 
daran partizipieren zu lassen.
Den im Ersten Weltkrieg propagierten Soldatentypus greifen die 
Theaterautoren insofern auf, als sie in ihren Stücken Eigenschaften wie 
Affektkontrolle, Ausdauer und Willensstärke heroisch stilisieren. Die He-
roik ihres Wartens, das mehr ein Erwarten ist und zu einem Abschluss 
gelangt, besteht in ihrer Disposition, trotz des eingeschränkten Hand-
lungsspielraums, trotz des Gefühls der Ohnmacht und des Todesrisikos 
standzuhalten, d.h. nicht aufzugeben, etwa indem zur Tat geschritten 
oder dem Bedürfnis nach Flucht nachgegeben wird. In diesem Sinne 
verlassen die Figuren den Unterstand nicht (zumindest nicht länger
fristig); die Transgression der räumlichen Grenze würde die Heroisie-
rung zunichtemachen. Im ›heroischen Warten‹ ist die äußere Aktivität 
der Figuren folglich zurückgenommen und das agonale Moment nach 
innen verlagert. Der Kampf mit sich selbst ersetzt den in herkömmlichen 
Heroismen zentralen Kampf gegen einen personifizierten Gegenspieler. 
Die Schwierigkeit besteht für den Wartenden letztlich darin, die Selbst-
beherrschung über einen langen Zeitraum aufrechtzuerhalten. Zudem 
stellen die Dramen die Figuren nicht als passive Opfer dar, sondern über-
höhen ihr Ausharren einerseits zum freiwilligen Selbstopfer, andererseits 
zum entscheidenden Beitrag für die siegreiche Militäraktion. Das Ver-
halten der Kombattanten unterliegt zu guter Letzt einem Pflichtethos ge-
genüber der Nation. Sie fühlen sich ihr gegenüber verpflichtet, sodass sie 
eigene Bedürfnisse und Zweifel suspendieren. Der Krieg erscheint den 
Soldaten als unabänderliches Schicksal, das sie fatalistisch akzeptieren. 
Den Befehl, der keiner Legitimation bedarf, sehen sie als unantastbar 
an. Das Warten der Soldaten erscheint in der Konsequenz als heroisches 
Handeln.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


171Herausforderung Drama

Die Heroisierung des Wartens, wie sie die besprochenen Dramen prak-
tizieren, war in zeitgenössischen Werken allerdings nicht unumstritten. 
Eichlers, Seifferts, Limpachs und Fischers Dramentexte sind unzweideu-
tig tendenziös und verfolgen ein agitatorisches Ziel, nämlich die Propa-
gierung einer bellizistischen wie nationalistischen Stimmung in der Be-
völkerung. Jedoch war die Theaterproduktion der 1920er und 1930er 
Jahre vielfältiger. Nicht wenige Dramen stellen die Heroik des Wartens 
grundlegend infrage. Die Dramen der unmittelbaren Nachkriegszeit 
etwa, die in ihrer Mehrheit pazifistisch waren, verzichten auf jegliche He-
roisierung. In dem Schauspiel Notzeit (1919) des Hamburger Journalisten 
Rudolf Michael wird das Warten nicht zur heroischen Leistung verklärt, 
sondern für Kriegsneurosen verantwortlich gemacht. Eine ähnliche Ten-
denz findet sich in vielen anderen Heimkehrerdramen der mittleren bis 
späten 1920er Jahre, etwa in Eberhard Wolfgang Möllers Douaumont oder 
Die Heimkehr des Odysseus (1929). Auch die populären Kriegsromane der 
Weimarer Republik stimmen in ihrer Bewertung des heroischen War-
tens keineswegs überein: Während Ernst Jünger in seinen Stahlgewittern 
(1920) das traditionelle Heldentum in eine Heroik des Wartens umwid-
met54 und den Frontsoldaten in Der Kampf als inneres Erlebnis (1922) zum 
Prototypen des neuen heroischen Menschen erklärt,55 parallelisiert Erich 
Maria Remarque die Warteerfahrung in Im Westen nichts Neues (1929) 
mit Gefangenschaft und Tod.56 Trotz der konkurrierenden Deutungen 
überlebte der im Ersten Weltkrieg geschaffene Heroismus des Wartens 
die Weimarer Republik, sodass er mit dem Aufkommen der national
sozialistischen Ideologie erneut aktiviert werden konnte.

54	� Vgl. Jünger 1978, 19.
55	� Vgl. Jünger 1980, 78.
56	� Vgl. Remarque 2004, 73 und 77.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


172 Isabell Oberle

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch, übers. und hg. von Manfred 
Fuhrmann, Stuttgart 1982.

Eichler, Franz: Für’s Vaterland! Ein Kriegsbild in einem Aufzug, in: Deut-
scher Heldenmut und deutsche Tapferkeit, Oderberg-Bahnhof 1915, 
45–74.

Fischer, Alfred: Front (Die letzten der vierten Kompanie). Ein Kriegsdra-
ma in 2 Akten, Mühlhausen 1934.

Graff, Sigmund / Hintze, Carl Ernst: Die endlose Straße. Ein Frontstück 
in vier Bildern, in: Günther Rühle (Hg.): Zeit und Theater, Bd. 2: Von 
der Republik zur Diktatur 1925–1933, Berlin 1972, 699–767.

Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, in: Sämtliche Werke, Bd. 1: Tagebü-
cher 1: Der Erste Weltkrieg, Stuttgart 1978, 9–300.

Jünger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, in: Sämtliche Werke, 
Bd. 7: Essays 1: Betrachtungen zur Zeit, Stuttgart 1980, 11–103.

Lessing, Gotthold Ephraim: Von dem Wesen der Fabel, in: Werke und 
Briefe in zwölf Bänden, Bd. 4: Werke 1758–1759, hg. von Gubter E. 
Grimm, Frankfurt a.M. 1997, 345–376.

Limpach, Erich: »In Flandern reitet der Tod«. Dramatische Kriegsdich-
tung in 3 Akten, München 1932.

Remarque, Erich Maria: Im  Westen nichts Neues, in: Erich Maria 
Remarques Roman ›Im Westen nichts Neues‹. Text, Edition, Entste-
hung, Distribution und Rezeption (1928–1930), hg. von Thomas F. 
Schneider, Tübingen 2004 (Exempla Critica, Bd. 1), 31–149.

Seiffert, Paul: Dennoch durch! Deutsches Schauspiel aus dem Weltkriege, 
Halle a.d. Saar 1917.

Troeltsch, Ernst: Nach der Erklärung der Mobilmachung. Rede gehalten 
bei der von der Stadt und Universität einberufenen vaterländischen 
Versammlung am 2. August 1914, Heidelberg 1914.

Weber, Marianne: Der Krieg als ethisches Problem (1916), in: Frauen-
fragen und Frauengedanken. Gesammelte Aufsätze, Tübingen 1919, 
157–178.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


173Herausforderung Drama

Sekundärliteratur

Baumeister, Martin: Kriegstheater als politisches Theater. Zur Weltkriegs-
dramatik in den letzten Jahren der Weimarer Republik am Beispiel 
der Endlosen Straße von Sigmund Graff und Carl Ernst Hintze, in: 
Thomas F. Schneider (Hg.): Kriegserlebnis und Legendenbildung. 
Das Bild des »modernen« Krieges in Literatur, Theater, Photographie 
und Film / The Experience of War and the Creation of Myths. The 
image of »modern« war in literature, theatre, photography, and film, 
Bd. 3: »Postmoderne« Kriege? Krieg auf der Bühne. Krieg auf der 
Leinwand / »Postmodern« Wars? War on Stage. War on the Screen, 
Osnabrück 1999 (Krieg und Literatur / War and Literature, Bd. 3–4), 
901–922.

Baumeister, Martin: Kriegstheater. Großstadt, Front und Massenkultur 
1914–1918, Essen 2005 (Schriften der Bibliothek für Zeitgeschichte – 
Neue Folge, Bd. 18).

Becker, Jean-Jacques / Krumeich, Gerd: Der große Krieg. Deutschland 
und Frankreich 1914–1918. Aus dem Franz. von Marcel Küsters und 
Peter Böttner mit Unterstützung von Yann Schnee, Essen 2010.

Bluhm, Lothar: Auf verlorenem Posten. Ein Streifzug durch die Geschich-
te eines Sprachbildes, Trier 2012 (Koblenz-Landauer Studien, Bd. 11).

Bruendel, Steffen: Vor-Bilder des Durchhaltens. Die deutsche Kriegsan-
leihe-Werbung 1917/18, in: Arnd Bauerkämper / Elise Julien (Hg.): 
Durchhalten! Krieg und Gesellschaft im  Vergleich, Göttingen 2010, 
81–108.

Dorscheid, Nelia: Vom Warten im Kriege, in: Daniel Kazmaier / Julia 
Kerscher / Xenia Wotschal (Hg.): Warten als Kulturmuster, Würzburg 
2016, 133–144.

Esposito, Fernando: »Über keinem Gipfel ist Ruh’«. Helden- und Krieger-
tum als Topoi medialisierter Kriegserfahrungen deutscher und italieni-
scher Flieger, in: Hermann J. W. Kuprian / Oswald Überegger (Hg.): 
Der Erste Weltkrieg im Alpenraum. Erfahrung, Deutung, Erinnerung. 
La Grande Guerra nell’arco alpino. Esperienze e memoria, Innsbruck 
2006 (Veröffentlichungen des Südtiroler Landarchivs / Pubblicazioni 
dell’Archivio Provinciale di Bolzano, Bd. 23), 73–90.

Fries, Helmut: Die große Katharsis. Der Erste Weltkrieg in der Sicht deut-
scher Dichter und Gelehrter, Bd. 1: Die Kriegsbegeisterung von 1914: 
Ursprünge – Denkweisen – Auflösung, Konstanz 1994.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


174 Isabell Oberle

Gronau, Barbara: Handlung, in: Erika Fischer-Lichte / Doris Kolesch / 
Matthias Warstat (Hg.): Metzler Lexikon Theatertheorie, Stuttgart/
Weimar 22014, 142–146.

Hofer, Hans-Georg: Nervenschwäche und Krieg. Modernitätskritik und 
Krisenbewältigung in der österreichischen Psychiatrie (1880–1920), 
Wien/Köln/Weimar 2004.

Hoffmann, Detlef: Der Mann mit dem Stahlhelm vor Verdun. Fritz Erlers 
Plakat zur sechsten Kriegsanleihe 1917, in: Berthold Hinz / Hans-Ernst 
Mittig / Wolfgang Schäche / Angela Schönberger (Hg.): Die Deko-
ration der Gewalt. Kunst und Medien im Faschismus, Gießen 1979, 
101–114.

Hübler, Axel: Drama in der Vermittlung von Handlung, Sprache und 
Szene. Eine repräsentative Untersuchung an Theaterstücken der 50er 
und 60er Jahre, Bonn 1973 (Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und 
Literaturwissenschaft, Bd. 140).

Hüppauf, Bernd: Schlachtenmythen und die Konstruktion des »Neuen 
Menschen«, in: Gerhard Hirschfeld / Gerd Krumeich (Hg.): Keiner 
fühlt sich hier mehr als Mensch… Erlebnis und Wirkung des Ersten 
Weltkrieges, Essen 1993 (Schriften der Bibliothek für Zeitgeschichte – 
Neue Folge, Bd. 1), 43–84.

Jelavich, Peter: German Culture in the Great War, in: Aviel Roshwald 
/ Richard Stites (Hg.): European Culture in the Great War. The arts, 
entertainment, and propaganda, 1914–1918, Cambridge 1999, 32–57.

Klein, Christian: Die Weltkriegsdramatik der Weimarer Republik – Prä-
senz, Typen, Themen, in: Jahrbuch zur Kultur und Literatur der Wei-
marer Republik 16, 2013/14, 165–181.

Klein, Christian: »Das ist nicht ein Kriegsstück: das ist der Krieg« – Die 
Weltkriegsdramatik in der Theaterkritik der Weimarer Republik, in: 
Christian Klein / Franz-Josef Deiters (Hg.): Der Erste Weltkrieg in der 
Dramatik – deutsche und australische Perspektiven / The First World 
War in Drama – German and Australian Perspectives, Stuttgart 2018, 
187–199.

Koch, Lars: Der Erste Weltkrieg als kulturelle Katharsis und literarisches 
Ereignis, in: Niels Werber / Stefan Kaufmann / Lars Koch (Hg.): Ers-
ter Weltkrieg. Kulturwissenschaftliches Handbuch, Stuttgart/Weimar 
2014, 97–141.

Köppen, Manuel: Das Entsetzen des Beobachters. Krieg und Medien im 
19. und 20.  Jahrhundert, Heidelberg 2005 (Probleme der Dichtung, 
Bd. 35).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


175Herausforderung Drama

Kreidt, Dietrich: Gesellschaftskritik auf dem Theater, in: Bernhard Weyer-
graf (Hg.): Literatur der Weimarer Republik 1918–1933, München/
Wien 1995 (Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 
16. Jahrhundert bis zur Gegenwart, Bd. 8), 232–265.

Krivanec, Eva: Kriegsbühnen. Theater im Ersten Weltkrieg. Berlin, Lissa-
bon, Paris und Wien, Bielefeld 2012.

Krumeich, Gerd: Verdun: Die Schlacht und ihr Mythos, in: Christian 
Stachelbeck (Hg.): Materialschlachten 1916. Ereignis, Bedeutung, Er-
innerung, Paderborn 2017 (Zeitalter der Weltkriege, Bd. 17), 17–35.

Leonhard, Jörn: Die Büchse der Pandora. Geschichte des Ersten Welt-
kriegs, München 2014.

Münkler, Herfried: Der Große Krieg. Die Welt 1914–1918, Berlin 2013.
Lipp, Anne: Meinungslenkung im Krieg. Kriegserfahrungen deutscher 

Soldaten und ihre Deutung 1914–1918, Göttingen 2003 (Kritische Stu-
dien zur Geschichtswissenschaft, Bd. 159). 

Pasek, Yvonne A.: »The great time«. Pro-war drama in the Weimar 
Republic. Diss., Ann Arbor 1992. 

Pfister, Manfred: Das Drama. Theorie und Analyse, München 112001.
Radkau, Joachim: Das Zeitalter der Nervosität. Deutschland zwischen Bis-

marck und Hitler, München/Wien 1998.
Reimann, Aribert: Der große Krieg der Sprachen. Untersuchungen zur 

historischen Semantik in Deutschland und England zur Zeit des Ersten 
Weltkriegs, Essen 2000 (Schriften der Bibliothek für Zeitgeschichte – 
Neue Folge, Bd. 12).

Reulecke, Jürgen: Vom Kämpfer zum Krieger – Zum Wandel der Ästhetik 
des Männerbildes während des Ersten Weltkriegs, in: Sabine Autsch 
(Hg.): Der Krieg als Reise. Der Erste Weltkrieg – Innenansichten, Sie-
gen 1999, 52–62.

Ritchie, J. M.: Staging the War in Germany, in: Forum for Modern 
Language Studies 21, 1985, 84–96.

Schilling, René: »Kriegshelden«. Deutungsmuster heroischer Männlich-
keit in Deutschland 1813–1945, Paderborn/München/Wien/Zürich 
2002 (Krieg in der Geschichte, Bd. 15).

Sonnega, William: Theatre of the Front: Sigmund Graff and Die endlo-
se Straße, in: Glen W. Gadberry (Hg.): Theatre in the Third Reich, 
the Prewar Years. Essays on Theatre in Nazi Germany, Westport 1995 
(Contributions to the Study of World History, Bd. 49), 47–64.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


176 Isabell Oberle

Ulrich, Bernd: Krieg der Nerven, Krieg des Willens, in: Niels Werber / 
Stefan Kaufmann / Lars Koch (Hg.): Erster Weltkrieg. Kulturwissen-
schaftliches Handbuch, Stuttgart/Weimar 2014, 232–258.

Wagner, Karl: Einleitung, in: Stephan Baumgartner / Michael Gamper 
/ Karl Wagner (Hg.): Der Held im Schützengraben. Führer, Massen 
und Medientechnik im Ersten Weltkrieg, Zürich 2014 (Medienwandel 
– Medienwechsel – Medienwissen, Bd. 28), 9–13.

Warren, John: War Drama on the Berlin Stage, 1926–1933, in: Wolfgang 
Görtschacher / Holger Klein (Hg.): Modern War on Stage and Screen 
/ Der moderne Krieg auf der Bühne, Lewiston/Queenston/Lampeter 
1997, 179–200.

Weller, Christiane: Weltkriegsdrama und Nationalsozialismus, in: 
Christian Klein / Franz-Josef Deiters (Hg.): Der Erste Weltkrieg in der 
Dramatik – deutsche und australische Perspektiven / The First World 
War in Drama – German and Australian Perspectives, Stuttgart 2018, 
201–222.

Werling, Susanne: Handlung im Drama. Versuch einer Neubestimmung 
des Handlungsbegriffs als Beitrag zur Dramenanalyse, Frankfurt a.M./
Bern/New York/Paris 1989 (Studien zur Deutschen Literatur des 
19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 12). 

Ziemann, Benjamin: »Macht der Maschine« – Mythen des industriellen 
Krieges, in: Rolf Spilker / Bernd Ulrich (Hg.): Der Tod als Maschinist. 
Der industrialisierte Krieg 1914–1918. Ausstellungskatalog, Bramsche 
1998, 177–189.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ACHIM AURNHAMMER 

Ethos des Wartens 
Zur Heroisierung attentistischer Figurationen 
im Werk Stefan Georges 

I. Einleitung

Stefan George mied in seinem Werk lange den Bezug zur Gegenwart 
und suchte stattdessen abgezirkelte Wunschräume und ferne Zeiten auf. 
Erst mit den Zeitgedichten im Siebenten Ring, dem Scharnierwerk aus dem 
Jahre 1907, finden zeitgenössische reale Gestalten und Orte Eingang in 
die Dichtung. Doch dieser Gegenwartsbezug ist keinesfalls als Präsentis-
mus misszuverstehen, sondern setzt, wie es Gundolf erklärt, gegen »das 
entgötterte Wirrsal des Heute […] seinen heimlichen Gott, seine Bilder 
erhöhten Menschentums […] die Fleischwerdungen jenes Gottes in unse-
rer Luft: die echten Jünglinge und Fürsten, die Helden und Priester, die 
Treuen und Adligen«.1 Die hier in komplementären Paaren angeordne-
ten heroischen Gestalten sind Inkarnationen eines besseren, geheimen 
Deutschland, dessen Zeit noch nicht reif ist, sondern erst noch kommen 
wird. Sie beglaubigen die Fortdauer einer retrospektiv verbürgten antiki-
schen Größe und verleihen der Gegenwart, die es zu überbrücken gilt, 
einen prospektiven Sinn.2 
Die Forschung hat Georges frühe Flucht aus der Realität in die Kunst als 
Ästhetizismus charakterisiert, den kulturkritischen Pessimismus in den 
Zeitgedichten auf Nietzsche zurückgeführt, die Utopie des »Geheimen 
Deutschland« in den politischen Kontext der Konservativen Revolu
tion gerückt sowie Affinitäten zum Nationalsozialismus erläutert.3 Zwar 
sind die messianischen Züge in Georges Dichtung in letzter Zeit genauer 

*	� Wertvolle Hinweise verdanke ich Alexandra Hertlein (Oxford/Freiburg) und Nicolas 
Detering (Bern). 

1	� Gundolf 1908, 164. 
2	� Vgl. zu Georges Doppelrolle eines ›Dichter-Priesters‹ und eines ›Dichter-Propheten‹ 

die luziden Bemerkungen von Wolfgang Braungart 2012, bes. 516–523.
3	� Vgl. dazu vor allem die Studien von Christoph Auffahrt 2015, Barbara Beßlich 

2003, Bernhard Böschenstein 1977, Wolfgang Braungart 1997, Jürgen Brokoff 2010, 
bes. Kap. IX, Hillebrand 2010, bes. 72–78, Nikolas Immer 2009, Rainer Kolk 2005, 
Philipp Redl 2018, sowie Manfred Riedel 2006.

Achim AurnhammerEthos des Wartens

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


178 Achim Aurnhammer

analysiert worden, doch die spezifisch attentistischen Konstellationen im 
Werk Georges sind bislang weder diachron noch systematisch verglei-
chend untersucht worden.4 
Die forscherliche Lücke ist insofern überraschend, als man in allen 
Werkphasen Georges ›Warteszenen‹ begegnet, ja die attentistischen 
Konstellationen scheinen mir geradezu ein werkspezifisches Merkmal zu 
sein. Es lohnt zu prüfen, ob sich im Bedeutungsspektrum des Wartens in 
Georges Werk eine Entwicklung von Attentismus-Konzepten nachvoll-
ziehen lässt und ob Semantiken des ›Wartens‹ werkpolitisch funktiona-
lisiert werden. Um einen solchen Bedeutungswandel der Warteszenen 
ausfindig zu machen, sollen im Folgenden die attentistischen Figuratio-
nen des Frühwerks und Spätwerks in paradigmatischen Einzelinterpre-
tationen erläutert werden. Dazu ziehe ich vorzugsweise jene Gedichte 
heran, in denen das Warten zugleich dargestellt wie reflektiert wird, da 
sie es erleichtern, die Poetisierungen des Wartens in Bedeutungsaussagen 
zu übertragen und vielleicht sogar deren weltanschaulichen Hintergrund 
zu erschließen. Geleitet werden sollen meine Lektüren von einem heuris-
tischen Modell, das Warteszenen als unterschiedliche Aktualisierungen 
eines Relationengefüges beschreibt, das sich erstens aus dem wartenden 
Subjekt, zweitens der Aktionsart seiner Erwartung, drittens dem spezifi-
schen ›Wartemodus‹, also dem Verhältnis zum erwarteten Objekt, sowie 
viertens dem erwarteten Objekt, zusammensetzt.

II. Frühwerk 

In Georges frühen Poetisierungen des Wartens ist die Situation meist 
individualisiert und mit einem Gestus von Müdigkeit und Lebensleere 
verbunden. Diese Haltung reflektiert George sogar selbst retrospektiv im 
Spätwerk. In dem Dialoggedicht Algabal und der Lyder beschreibt der rö-
mische Kaiser des Frühwerks als Wiedergänger im Siebenten Ring (1907) 
sein unerfülltes Leben als ein Warten auf den Tod: 

Nicht freut was tausendarmig heer mir bringt ·
Was je durch tore fuhr an last des glücks –
So oft wir atmen rückt der grausige feind ·

4	� Erhellend dazu neuerdings die komparativ angelegte Studie von Gabriele Wacker 
2013 über die Bedeutung des prophetischen Anspruchs bei George und in der Dich-
tung der Moderne. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


179Ethos des Wartens

Jed glühn verdunkelnd · trübend jeden kelch ·
Uns trittweis näher und ihn hemmt kein spruch ..

Dann wieder möcht ich vor dem gartenrand
Den tag der heut im meer nicht sinken will ·
Den schleicher · töten – oder lieg im pfühl
Und warte · zähle .. mit bemühter hast
Die kargen stunden treibend nach dem end.5 

Während die erste Strophe das Näherrücken des »grausigen feindes« (3) 
beklagt, das am ehesten als Verbildlichung des Todes zu verstehen ist, 
und unter dem Warten auf das Ende des eigenen Lebens leidet, beklagt 
die zweite Strophe die Langeweile des unerfüllten Lebens, dem die Zeit 
stillzustehen scheint. 
In den Sängen eines fahrenden Spielmanns findet sich ein lyrisches Solilo-
quium, in dem sich das lyrische Ich in einem refrainhaft wiederholten 
Liedteil zum Warten mahnt:

Ist es neu dir was vermocht
Dass dein puls geschwinder pocht?
Warte nur noch diese tage ·
Sie entscheiden
Ob du leiden
Oder ob du glück erwirbst.
Ach du weisst dass du nicht stirbst
Ruft es wiederum: entsage!
Warte nur noch diese tage
Sie entscheiden
Ob du leiden
Oder ob du glück erwirbst.6 

Hier dominiert ein fatalistischer Zug die Haltung des Sprechers. Da Lie-
besglück oder Liebesleid nicht in seiner Hand liegen, zwingt er sich zur 
Geduld. Warten wird zwar als Zustand der Abhängigkeit verstanden, 
zugleich aber mit stoischer Selbstberuhigung relativiert. Das litaneihafte 
Sprechen bildet in der Wiederholung der autopersuasiven ›Warteverse‹ 

5	� George, SW, VI/VII: Der Siebente Ring, 44. – Zitiert werden Georges Gedichte hier 
und im Folgenden nach der Ausgabe der Sämtlichen Werke in 18 Bänden, Stuttgart 
1982–2013, jeweils mit Sigle »SW«, römischer Bandzahl und Seitenzahl sowie – bei 
Auszügen – mit Verszahl. Die Zitate im Text sind durch eingeklammerte Verszahlen 
bezeichnet. 

6	� George, SW, III: Das Buch der Sagen und Sänge, 61.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


180 Achim Aurnhammer

die Einförmigkeit der Wartesituation ab und forciert im Kontrast mit 
dem »geschwinder« (2) pochenden Puls das beharrliche Erwarten einer 
fremdbestimmten Entscheidung. 
Reflektiert wie kritisiert wird das Warten in dem Gedicht Das Bild aus 
den Sagen und Sängen (1895). Ein lyrisches Ich fürchtet die seelische Er-
schlaffung, zu der ein langes, ergebnisloses Warten führen kann:

Das Bild 

Nachdem ich auf steinernen gräbern · an frostigen pfeilern ·
Gesungen · gewandelt bei würdiger väter zunft:
Erspäht ich zur vesper hinter den rauchenden meilern
Des langsamen abends erquickende niederkunft.

Zerdrangen die freundlichen schatten die farbige helle ·
Erstarben die glocken über dem stillen gefild
Dann sank ich befreit und allein in der bergenden zelle
Mit schluchzen und sehnen vor das göttliche bild. 

Die sprechenden augen erhoben · die hände gewunden ·
Entflossen gebete mir ohne anfang und schluss
Wie nie in dem sammtenen buch ich sie ähnlich gefunden ·
Ich spannte die arme und wagte den flehenden kuss.

Ich wartete träumend – bestärkt von den wundergeschichten –
Auf sichtliche lohnung die nimmer und nimmer kam..
Bestürmte nur heisser und hoffte und zürnte mit nichten
Dem schuldlosen antlitz aus glanz und erhabenem gram.

Und wenn es endlich auf meine lagerstatt
Sich neigte oder erlösende zeichen mir schriebe ..
Ich glaube mein arm ist bald zum umfangen zu matt ·
Auf meinen lippen erlosch die brennende liebe.7

Die zwanzig Verse gewinnen in dem fünfhebigen, jambisch-anapästi-
schen Rhythmus und durch die vielen Enjambements einen epischen 
Gestus. Dazu passt das Präteritum als typisches Erzähltempus. Die männ-
lich-weiblich wechselnden Kreuzreime bilden fünf metrische und syntak-
tische Einheiten von jeweils vier Versen. Gelegentliche Tonbeugungen, 
die einen Anapäst durch einen Jambus ersetzen, stören den Rhythmus 
kaum, nur der Eingangsvers der Schlussstrophe bildet insofern einen me-

7	� George, SW, III: Das Buch der Sagen und Sänge, 56.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


181Ethos des Wartens

trischen Einschnitt, als er nur elf statt dreizehn Silben und statt der vier 
Doppelsenkungen lediglich einen einzigen Anapäst aufweist. Gemildert, 
aber metrisch ähnlich unregelmäßig ist der gesamte Schluss, der sich mit 
der einzigen Präsensform des Gedichts, dem Verbum sentiendi »ich glau-
be«, auf die Erzählgegenwart bezieht und zur Semantisierung dieser for-
malen Irritation einlädt. 
Der fünfteiligen metrisch-syntaktischen Struktur entspricht auch der in-
haltliche Aufbau des Rollengedichts. Sprecher ist wohl ein Mönch, der in 
seiner Zelle allnächtlich ein Heiligenbild verehrt in der Hoffnung, seine 
Andacht würde mit einem Wunder vergolten. Im ersten Teil berichtet er 
von dem eintönigen Tagesablauf im Kloster bis zur Vesper. Die zweite 
Strophe schildert als iterative Situation die allgemeine Nachtruhe, die das 
lyrische Ich, »befreit und allein« (7), in seiner Zelle zur Andacht des »gött-
lichen bildes« (8) nutzt. Das gemischte Gefühl der Heiligenverehrung, 
das die alliterierende Zwillingsformel »mit schluchzen und sehnen« (8) 
andeutet, wird in der dritten Strophe genauer konturiert. In der Synäs-
thesie (»mit sprechenden Augen« [9]), der gewaltsamen Torsion der Hän-
de und dem ebenso automatischen (»entflossen gebete mir ohne anfang 
und schluss« [10]) wie heterodoxen Beten (»Wie nie in dem sammtenen 
buch ich sie ähnlich gefunden« [11]) zeigt sich die mystisch-ekstatische 
Haltung, die schließlich in dem erotisch konnotierten Begehren des »fle-
henden kusses« (12) zum Ausdruck kommt. Die vierte Strophe ist der 
Erwartung auf Lohn der ekstatischen Hingabe gewidmet: Auch wenn die 
Hoffnung vergeblich ist, wie das wiederholte Zeitadverb »nimmer« (14) 
unterstreicht, übt sich das lyrische Ich in Geduld, wie das verlangsa-
mende Polysyndeton stilistisch illustriert (»Bestürmte […] und hoffte und 
zürnte« [15; Hervorh. d. Verf.]), und mahnt sich zum unverminderten 
Bilderdienst des »schuldlosen antlitzes« (16). Erst die Schlussstrophe, die 
aus der Narration und aus dem metrischen Rahmen fällt, weckt Zweifel 
an der vorgeblichen Geduld des Sprechers beim Warten auf ein Wun-
der. Denn nicht nur die Metrik büßt ihre Gleichförmigkeit ein, auch die 
Syntax ist unstimmig und nicht kongruent. Der hypothetische Bedin-
gungssatz, der die Strophe einleitet, im ungeduldigen Zeitadverb »end-
lich« aber die affektive Unruhe des Sprechers andeutet, ist als Irrealis im 
Konjunktiv Imperfekt konstruiert. Doch der bedingte Hauptsatz durch-
bricht, vermittelt durch den präsentischen Einschub »ich glaube« (19), 
die Konstruktion und die consecutio temporum. Statt der Fortführung im 
Konjunktiv Imperfekt folgen zwei Sätze im Indikativ, wovon der letzte 
Vers auch für sich stehen kann. Indem das lyrische Ich so die metrische 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


182 Achim Aurnhammer

und syntaktische Ordnung verletzt, gesteht es fast unfreiwillig den Ver-
lust der Liebe im Prozess des Wartens ein. Der Kontrast zwischen der be-
haupteten Verehrung und dem eingestandenen Liebesverlust wird durch 
die Korrespondenz der Körperteile in Vers 12 und dem Verspaar 19/20 
deutlich: Heißt es dort: »Ich spannte die arme und wagte den flehen-
den kuss« (12), bekennt der Sprecher nun in anderem Ton: »Ich glaube 
mein arm ist bald zum umfangen zu matt · | Auf meinen Lippen erlosch 
die brennende liebe« (19–20). Der Schlussvers greift für das resignative 
Resümee und das Ende der Wartezeit wieder auf das Präteritum zurück: 
Der Beter deutet an, dass ihn das lange Warten so sehr erschöpft habe, 
dass er fürchten müsse, »zum Erleben des Wunders der Liebe nicht mehr 
stark genug zu sein […]«.8 Somit warnt dieses Gedicht vor der Gefahr 
des Nachlassens, welche eine affektiv zu sehr gesteigerte Erwartung auf 
Erfüllung in sich berge. 
Auch andere Gedichte des Frühwerks problematisieren Warteszenen in 
ähnlicher Weise. Eine gewisse Umdeutung und exklusive Aufwertung 
aber erfährt das Warten bereits im Teppich des Lebens (1899), etwa wenn 
der Engel im XXII. Gedicht des Vorspiels dem fragenden Dichter ein dau-
erhaftes Leiden als das bezeichnet, was ihm »zieme« (4). Damit wird das 
fruchtlose Warten (»immer harren und verschmachten« [1]) von einer 
äußeren Abhängigkeit zu einer Lebensform, ja fast schon zu einer Hal-
tung interiorisiert. Die Bedeutung der Leidensgefährten, nach denen das 
lyrische Ich dann fragt, ändert nichts an der Mission zum einsamen Le-
benskampf, den es allein und mit dem Engel als imaginärem Gegenüber 
auszufechten gilt: 

So werd ich immer harren und verschmachten
Die sonne steigt noch · meine fahrt wird schlimm.
»Gepeinigt wärest du von gleichem trachten
Auch wenn ich heut dir sagte: komm und nimm!

Denn du gedeihst in kämpfen die dir ziemen
Du weisst dass stets ein linder balsam fliesst
Von meinem munde auf die blutigen striemen
Doch ist dir niemand der sie dauernd schliesst«

Und die verehrend an mein knie getastet
Und die ich lenke mit dem fingerzeig

8	� Morwitz 1969, 87. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


183Ethos des Wartens

Und deren haupt an meiner brust gerastet?
»Die jünger lieben doch sind schwach und feig«

So ring ich bis ans end allein? so weil ich
Niemals versenkt im arm der treue? sprich!
»Du machst dass ich vor mitleid zittre · freilich
Ist keiner der dir bleibt · nur du und ich.«9

III. Georges Spätwerk 

Seltener, aber auch im Spätwerk finden sich noch Gedichte, welche die 
Enttäuschung eines von starkem affektiven Verlangen geprägten War-
tens gestalten, wie etwa in der Schlussstrophe des Seelieds aus dem Neuen 
Reich (1928). Doch indem das lyrische Ich allabendlich auf die Begeg-
nung mit einem »kind mit goldnem haar« wartet, richtet es sein Leben 
ganz darauf aus; damit verselbständigt sich das Warten: 

So sitz ich · wart ich auf dem strand
Die schläfe pocht in meiner hand:
Was hat mein ganzer tag gefrommt
Wenn heut das blonde kind nicht kommt.10

Denn das tägliche Warten stiftet zugleich Kontinuität und Sinn. Die 
gleichförmigen Wartesituationen versprechen nach Morwitz nicht nur 
»ein sie erfüllendes Ende«, sondern machen auch »erst den sie befriedi-
genden Inhalt« des Lebens aus.11 Die allabendlich zu bewältigende Ent-
täuschung verstetigt und ritualisiert die Zukunftsausrichtung.

III.1. Die Kollektivierung des Wartens 

Mit der Gestalt des vergöttlichten Maximin verbürgt George den Mit-
gliedern seines Kreises die Aussicht auf eine Epiphanie in der Gegen-
wart, auf eine Erlöserfigur, auf und für die zu warten sich lohnt. Indem 
George die attentistische Ich-Du-Relation der messianischen Vorstellung 
von Heiland und Gefolgschaft annähert, erhöht er die individuelle Er-
fahrung zum allgemeinen Gesetz und produziert im Maximin-Kult eine 

9	� George, SW, V: Vorspiel, 31. 
10	� George, SW, IX: Das Neue Reich, 104, 21–24.
11	� Morwitz 1969, 479.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


184 Achim Aurnhammer

Wir-Du-Relation. Damit erhebt er das Warten zum Ethos und fordert es 
als kohäsionsstiftenden Habitus einer Gemeinschaft ein. 
Mit der Ausbildung des Kreises zu einer asymmetrischen Gemeinschaft 
von Meister und Jüngern verändert sich das Warten in Georges Werk 
strukturell: Zwischen den Wartenden und dem wie auch immer Erwar-
teten tritt als eine neue Instanz ein Vermittler. Wegen seiner exklusiven 
Beziehung zum Erwarteten besitzt er für die Wartegemeinschaft die Au-
torität eines Propheten. So vermag er es, das passive Warten zu einem 
prospektiven Erwarten und das defensive Harren zum selbstbewussten 
Dulden von Zeitumständen zu verwandeln. Und vor allem vermag er die 
Wartegemeinschaft zu moderieren und die Ungeduld zu dämpfen. Die 
attentistische Disziplinierung einer tatbereiten Gemeinschaft bestimmt 
die autofiktionale Lyrik im Stern des Bundes; das folgende Dialoggedicht 
konfrontiert in einer Art Simulation oder Probehandeln die ungeduldig 
Wartenden mit dem Mittler oder »Meister« (9): 

Brich nun unsrer lippe siegel
Sag dass wir die rune lösen
Vor dem volk das hungernd ruft ..
›Täuscht euch nicht mit jenen blöden
Die nur auf die lösung lauern
Um der rune kraft zu brechen
Sie besudelt zu verscharren
Und noch ärger zu verarmen –
Nur der meister weiss den tag.12

Die Gruppe der Wartenden verlangt zu Beginn (1–3) im einvernehm-
lichen Wir nach dem Ende der Wartezeit, verbildlicht in der Aufgabe 
des Schweigegelübdes und einer Hinwendung zum ›hungernden Volk‹. 
Die sechsversige Antwort des Meisters, die doppelt so lang ausfällt wie 
die imperativische Forderung der Gruppe, greift mit dem verneinenden 
Imperativ (»Täuscht euch nicht« [4]) den Tenor und mit dem Nomen 
»rune« den Inhalt der Forderung auf. Der Meister warnt eindringlich vor 
den schlimmen Folgen einer vorzeitigen Aufgabe des Attentismus und 
betont, dass nur er den Zeitpunkt kenne, wann das Warten ein Ende 
habe (»nur der meister weiss den tag« [9]). Die Mahnung verdeutlicht 
aber auch, dass der Attentismus eine Herrschaftsstrategie darstellt, die 

12	� George, SW, VIII: Der Stern des Bundes, 98. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


185Ethos des Wartens

einerseits die Kohäsion der Wartegemeinschaft stärkt und andererseits 
die Macht des Meisters konsolidiert.

III.2. Die Verselbständigung des Attentismus als Haltung 

In seinem letzten Gedichtband Das Neue Reich (1928) bezieht sich George 
mehrfach auf die Zeitgeschichte, vor allem auf den Ersten Weltkrieg. So 
nimmt George in dem großen Gedicht Der Krieg (1917) die Rolle des 
Sehers in der Nachfolge Dantes ein.13 Er kritisiert das falsche »einge-
fühl« (7) der Augustbegeisterung sowie die »falschen heldenreden« (53). 
Stattdessen entheroisiert George die »viele[n] untergänge ohne wür-
de«  (50) und grenzt sich von den klagenden Landsleuten ab, er habe  
»[s]eine tränen | Vorweg geweint .. heut find ich keine mehr« (18–19). 
Vor allem aber relativiert George die Gegenwart des Krieges, indem er 
auf die Vorgeschichte und die Zukunft verweist:

Das meiste war geschehn und keiner sah ..
Das trübste wird erst sein und keiner sieht.
[…] 
Am streit wie ihr ihn fühlt nehm ich nicht teil.14

Das Gedicht Der Krieg endet mit der synkretistischen Prophetie einer 
Verbindung von Christentum und Antike, griechischer und germani-
scher Mythologie: 

[…] Apollo lehnt geheim
An Baldur: ›Eine weile währt noch nacht ·
Doch diesmal kommt von Osten nicht das licht.‹
Der kampf entschied sich schon auf sternen: Sieger
Bleibt wer das schutzbild birgt in seinen marken
Und Herr der zukunft wer sich wandeln kann.15

Der Tenor bestimmt den gesamten Gedichtband Das neue Reich, dessen 
Titel wohl Hölderlins Hyperion entlehnt ist, auf den sich der Meister und 
Dichterprophet beruft.16 Als Utopie verlangt Das neue Reich von Georges 

13	� Vgl. Aurnhammer 2014, bes. 57–59. 
14	� George, SW, IX: Das Neue Reich, 22–26, hier 22, 20–24.
15	� George, SW, IX: Das Neue Reich, 22–26, hier 26, 139–144. 
16	� Die chiliastische Formel vom ›Neuen Reich‹ konnte George bei Hölderlin finden. So 

schreibt Hyperion an Bellarmin: »Noch weiß ich es nicht, doch ahn’ ich es, der neuen 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


186 Achim Aurnhammer

Jüngern eine zukunftsorientierte Haltung ab. Doch der Attentismus ver-
gegenwärtigt diese Zukunftsausrichtung in einem fast kontrafaktischen 
Maße. Die attentistische ›ars vivendi‹ erlaubt eine poetisch und rituell 
realisierte Umgestaltung der Gegenwart. Ein solches erwartungsvolles 
Ausharren in der Gegenwart vermitteln mehrere Gedichte, sei es in der 
vagen Verallgemeinerung wie im Gedicht Der Lezte der Getreuen oder in 
autofiktionalen Gedichten wie in den Sprüchen an die Lebenden oder im 
Erzählgedicht Einem jungen Führer im Ersten Weltkrieg. 

Der Lezte der Getreuen 

Noch weilt der Eine ausser lands
Drum ist auch mir die heimat leer
Ich haus’ als fremdling nur in ihr
Bei meines königs banne.

Ich zähle nicht nach freud’ und fest
Der Andern und ich warte gleich
Den sommer durch · den winter lang
Bis mich mein könig rufe ..

Und kehrt er nie mehr hier zurück
Holt er mich nicht zu seinem dienst –
Gibt mir nur Eines ziel und sinn:
Mit meinem könig sterben!17

Im Lezten der Getreuen alludiert George eine Denkfigur, wie sie Felix Dahn 
in dem im Karolingischen Reich angesiedelten historischen Roman Bis 
zum Tode getreu (1887) prominent gestaltet hat. Darin wird die Formel für 
die wechselseitige Treuepflicht immer wieder zitiert und am Ende durch 
den Opfertod des Helden Volkfried verbürgt, der in die feindlichen Rei-
hen reitet, um eine symbolische Trophäe für seinen Kaiser zu erobern, 
diese Tat aber mit seinem Leben bezahlt.18 Die präfigierte Form »getreu« 

Gottheit neues Reich, und eil’ ihm zu und ergreiffe die andern und führe sie mit mir« 
(Hölderlin, SW, II, 151).

17	� George, SW, IX: Das Neue Reich, 106. Vgl. zu diesem Gedicht auch Detering 2019, 
S. 331–332. 

18	� Dahn 1887, VI, 4: In dieser Szene geloben sich Kaiser Karl und sein Getreuer 
Volkfried wechselseitig »Treue bis in den Tod«: »Warum? Weil ich Euch geschworen: 
›bis zum Tode getreu!‹ Das ist der Sachsen Eid.« Da richtete Herr Karl seine hohe Ge-
stalt noch höher auf und schlicht sprach er: »Das gefällt mir, daß du das so gut weißt, 
Sachse. Aber merke: auch ich habe euch geschworen, euch zu schützen: – ›bis zum 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


187Ethos des Wartens

unterscheidet sich von der jüngeren Form »treu« insofern, als sie wie 
das archaisierende Nomen »bann« ein wechselseitig verpflichtendes 
Rechtsverhältnis bezeichnet, den ›Banne des Königs‹. Unverkennbar zi-
tiert das substantivierte Adjektiv das Epitheton des »getreuen Eckehart«, 
dessen Loyalität und »Dienstmannentreue« alles übersteigt.19 Ein solches 
Treueverhältnis artikuliert auch der Lezte der Getreuen in Georges Rollen
gedicht: Mit dem Superlativ »der lezte« wird der »Getreue« auch als Re-
likt einer vergangenen Epoche bezeichnet. Geradezu litaneihaft wieder-
holt der prägnant verkürzte Schlussvers der drei vierzeiligen Strophen 
jeweils in der zweiten Hebung seine Bindung an den König, der sonst mit 
›der Eine‹ oder ›er‹ nur umschrieben wird und sich durch das rekurrente 
Possessivpronomen ›mein‹ (›mein König‹) unlöslich mit dem Sprecher 
verknüpft. 
So sehr die messianische Königsfigur den Strophenbau dominiert, so 
vage bleibt sie. Im Zentrum steht das titelgebende Rollen-Ich, der ›Lezte 
der Getreuen‹, der im Präsens seine Situation umreißt, und zwar in drei 
Dimensionen: Die erste Strophe skizziert die Raumwahrnehmung des 
Getreuen, nämlich den Kontrast zwischen dem Exil des Königs und der 
leeren Heimat, in der sich das nurmehr ›hausende‹ Ich isoliert fühlt. Die 
zweite Strophe bezeichnet die veränderte Zeitordnung. Sie ist für den 
Getreuen unabhängig vom Festkalender der »Andern« (6), die mit dem 
»Einen« aus dem Eingangsvers kontrastieren. Die differente Zeitwahr-
nehmung markiert jeweils ein Hendiadyoin: Repräsentiert das alliterie-
rende »freud’ und fest« (5) das stark gegliederte geistliche Jahr der »An-
dern«, stehen die parallelen Jahreszeiten mit ihren durativen Adverbien 
»durch« und »lang« (7) für das kontinuierliche Durchhalten. Die dritte 
Strophe transzendiert die raumzeitliche Positionierung und erwägt im 
Potentialis ein Ausbleiben des Königs sowie die Nichtinanspruchnahme 
des »Getreuen«. Der bedingte Hauptsatz beglaubigt, dass der in der Zwil-
lingsformel »ziel und sinn« (11) bekräftigte Zweck des Lebens nurmehr 
in einem gemeinsamen Tod mit dem König bestünde. Die Präposition 
»mit« (12) lässt offen, ob dies räumlich im Sinne von »zusammen, ge-

Tode getreu.‹« – Und an anderer Stelle feiert Kaiser Karl der Große das Durchhalten 
als Heldentum: »es ist mir lang aufgegangen: das ist die Tugend, die der echte Christ 
und der echte Held […] gemein haben: die allüberwindende Stärke der Entsagung, 
die Tod und Schmerz nicht scheut, nein, freudig überwindet, weil also Gott, weil so die 
Treuepflicht gebeut.« (VI, 9) Vgl. zu dieser Denkfigur und ihrer weiten Verbreitung im 
19. Jahrhundert die Studie von Lothar Bluhm 2012.

19	� Deutsches Wörterbuch, s.v. »getreu«.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


188 Achim Aurnhammer

meinsam« oder zeitlich im Sinne von »zugleich« gemeint ist. In beiden 
Lesarten steht und fällt der Anspruch auf eine eigene Existenz mit dem 
König, wird die Dyade als ausschließliche Lebensform beglaubigt. 
Heroisiert wird in Georges Gedicht weniger der König als ›Objekt‹ der 
Erwartung – auch wenn er die heroische Situation motiviert –, sondern 
das erwartende Subjekt: Ihm wird mit der epochalen Bedeutung, Lezter 
der Getreuen zu sein, eine exzeptionelle Unzeitgemäßheit attestiert; seine 
agonale Leistung erweist sich in einem asozialen Leben, und heroisch ist 
seine Bereitschaft, sein Leben für den König hinzugeben. Vor diesem 
Hintergrund entwirft George im Bild des Wartens auch ein neues Ver-
ständnis von Heroik: Der Lezte der Getreuen repräsentiert einen verinner-
ten, tatenlosen Helden. Ob der König seinen Getreuen zu Diensten ruft 
oder nicht, liegt nicht in seiner Hand, und seine heroische Leistung be-
steht lediglich in dem Durchhaltewillen, in der Disposition zur Tat, nicht 
in der Tat selbst. Zudem verselbständigt sich das heroische Ethos in der 
dritten Strophe. Die Möglichkeit, dass der König nicht zurückkehre und 
seine Dienste nicht benötige, führt zu keinen Zweifeln, sondern bestärkt 
im Gegenteil die heroische Dienstbarkeit als einzigen Sinn des Lebens 
in Wartestellung. Die attentistische Abhängigkeit ist paradoxerweise 
Voraussetzung der heroischen Autarkie. So macht die Todesbereitschaft 
den Getreuen unabhängig von »[s]einem König« (12), wie die Korres-
pondenz des durch Großschreibung und Kapitälchen hervorgehobenen 
Zahlwort »der Eine« (1) und »nur Eines« (11) zeigt. Nicht die Erlöserfigur 
des Königs, sondern die von diesem losgelöste Todesbereitschaft macht 
den Heroismus des »lezten Getreuen« aus. Spätestens hier stellt ›Warten‹ 
keinen Zustand von Abhängigkeit mehr dar wie im Frühwerk, sondern 
die selbstbestimmte Haltung als Selbstzweck: Erfüllt wird ein heroischer 
Pakt mit sich selbst.

III.3. Die Wartegemeinschaft des Kreises als Erben der eigenen Verheißung 

In dem Gedicht Einem jungen Führer im Ersten Weltkrieg, das 1919 ent-
standen ist, wird konkret die Nachkriegsgegenwart als Brückenzeit prob-
lematisiert und von der jungen Generation gefordert, als desillusionierte 
Kriegsheimkehrer die militärische Niederlage nicht zu verdammen, son-
dern als prägende Erfahrung in einen attentistischen Habitus zu integrie-
ren:

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


189Ethos des Wartens

Einem jungen Führer im Ersten Weltkrieg 

Wenn in die heimat du kamst   aus dem zerstampften gefild
Heil aus dem prasselnden guss   höhlen von berstendem schutt
Keusch fast die rede dir floss   wie von notwendigem dienst
Von dem verwegensten ritt   von den gespanntesten mühn . .
Freier die schulter sich hob   drauf man als bürde schon lud
Hunderter schicksal:

Lag noch im ruck deines arms   zugriff und schneller befehl
In dem sanft-sinnenden aug   obacht der steten gefahr
Drang eine kraft von dir her   sichrer gelassenheit
Dass der weit ältre geheim   seine erschüttrung bekämpft
Als sich die knabengestalt   hochaufragend und leicht
Schwang aus dem sattel. 

Anders als ihr euch geträumt   fielen die würfel des streits . .
Da das zerrüttete heer   sich seiner waffen begab
Standest du traurig vor mir   wie wenn nach prunkendem fest
Nüchterne woche beginnt   schmückender ehren beraubt . .
Tränen brachen dir aus   um den vergeudeten schatz
Wichtigster jahre.

Du aber tu es nicht gleich   unbedachtsamem schwarm
Der was er gestern bejauchzt   heute zum kehricht bestimmt
Der einen markstein zerhaut   dran er strauchelnd sich stiess . .
Jähe erhebung und zug   bis an die pforte des siegs
Sturz unter drückendes joch   bergen in sich einen sinn
Sinn in dir selber.

Alles wozu du gediehst   rühmliches ringen hindurch
Bleibt dir untilgbar bewahrt   stärkt dich für künftig getös . .
Sieh · als aufschauend um rat   langsam du neben mir schrittst
Wurde vom abend der sank   um dein aufflatterndes haar
Um deinen scheitel der schein   erst von strahlen ein ring
Dann eine krone.20

Wie im Vorspiel zum Teppich des Lebens wertet George in diesem Gedicht 
Leid und Trauer zu Erfahrungen auf, die auf »künftig getös« (26) vorbe-
reiten, was auch im Titel, im seinerzeit noch ungebräuchlichen Zahlwort 
›Erster Weltkrieg‹, mitschwingt.21 Neu ist aber der Dialogcharakter des 

20	� George, SW, IX: Das Neue Reich, 31–33.
21	� Auch wenn George diesen Begriff nicht geprägt hat, wurde er erst am Kriegsende  

international gebräuchlich. Neben Robert Matteson Johnston gilt der deutsche 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


190 Achim Aurnhammer

Gedichts: Sprecher ist ein älterer Freund, der daheimgeblieben ist, und 
zu einem jungen Offizier des Ersten Weltkriegs spricht. Der autobiogra-
phische Tenor legt es nahe, das lyrische Ich mit Stefan George und das 
angesprochene Du mit Erich Boehringer zu identifizieren.22 Verfremdet 
und pathetisiert ist der aktuelle Bezug durch die antikisierende Form. 
Die fünf sechszeiligen Strophen sind reimlose, sechshebige Pentameter, 
deren charakteristischer Hebungsprall in der Mitte typographisch durch 
ein Spatium markiert ist. Doppelsenkungen, den Daktylen nachgebildet, 
bestimmen den feierlichen Duktus der Rede. Die Strophen beschließt je-
weils ein elegischer Adoneus, bestehend aus einem Daktylus und einem 
Trochäus.
Die konsolatorische und pädagogische Argumentation der fünf Strophen 
ist dreigegliedert. Die triadische Struktur spiegelt sich im Tempusge-
brauch wider: Den beiden Eingangsstrophen im Imperfekt, die auf einen 
Heimatbesuch des jungen Offiziers zurückblicken, folgt in der Mittelstro-
phe, ebenfalls im Präteritum, das Resümee der Kapitulation. Die vierte 
Strophe mahnt in präsentischen Imperativen den jungen Freund zu einer 
selbstbestimmten Haltung und verbürgt in der Schlussstrophe die Zu-
kunftshoffnung mit einer visionären Erinnerung im Imperfekt. 
Der Eingang schildert eindrucksvoll die Begegnung des »weit ältre[n]« 
mit der »kraft […] sichrer gelassenheit« (9–10), die von dem jungen Offi-
zier ausging. Da der »ältre« dessen Enttäuschung vorausahnt, kann er sei-
ne »erschüttrung« (10) nur mühsam bekämpfen, die ihm die Konfrontati-
on mit der »knabengestalt« (11) bereitet. Die Mittelstrophe, die, obschon 
im Imperfekt gehalten, zur Gegenwart überleitet, erweitert anfangs die 
Du-Apostrophe zu einem »ihr« (13), da die Niederlage im Ersten Welt-
krieg, verbildlicht im Kontingenzbild des Würfelfalls, eine ganze Gene-
ration desillusionierte. Kam das lyrische Du bei dem Heimatbesuch noch 
siegesgewiss und »heil« (2) aus der Schlacht, kehrt es nun »traurig« (15) 
zurück. Der epische Vergleich mit der Ernüchterung nach einem »prun-
kenden fest« illustriert den unstillbaren Gram über die öffentliche Nie-
derlage und den privaten Verlust. Die beiden Schlussstrophen fungieren 
als Trost. Zwei bedeutungsähnliche Imperative rahmen die Mahnung an 
den jungen Kriegsheimkehrer: »Du aber tu es nicht gleich unbedacht

Militärpublizist Hermann Frobenius, der 1916 ein Periodikum mit dem Titel Der erste 
Weltkrieg herausgab, als Namensgeber des Krieges; vgl. Neitzel 2014, 18, und Beer 
2015, 388, Anm. 140. 

22	� Vgl. Kommentar in George, SW, IX: Das Neue Reich, 145. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


191Ethos des Wartens

samem schwarm« (19) und »Sinn in dir selber« (24). Der ältere Ratgeber 
warnt den Jungen vor der angeblichen ›Schwarmintelligenz‹, dem allge-
meinen Orientierungsverlust und der Umwertung aller Werte. Stattdes-
sen versucht er, der Desillusion durch eine nachträgliche Sinnzuschrei-
bung entgegenzutreten: Kriegseintritt (»erhebung« [22]), Kriegserlebnis 
(»zug« [22]), Siegesgewissheit (»pforte des siegs« [22]) und die im Ver-
sailler Vertrag besiegelte Niederlage (»sturz unter drückendes joch« [23]) 
hätten ihre unverlierbare Bedeutung für das »Du«. Die Schlussstrophe 
fasst die im Krieg erworbene Ausdauer als Stärkung »für künftig getös« 
(26) zusammen: In folgenden beiden Versen sehe ich den konzentrierten 
Appell, die Kriegserfahrung zu interiorisieren und als heroischen Atten-
tismus auf unverminderte Dauer zu stellen: 

Alles wozu du gediehst   rühmliches ringen hindurch
Bleibt dir untilgbar bewahrt   stärkt dich für künftig getös .. (25–26) 

Diese Verheißung beglaubigt der »ältre« mit einer gemeinsamen Erinne-
rung, die durch den einleitenden Imperativ »sieh« einen prophetischen 
Unterton erhält: Bei einem gemeinsamen Spaziergang, bei dem der Jün-
gere den Rat des Älteren suchte, hatte dieser eine Vision vom künfti-
gen Charisma des »jungen führers«, dessen Haupt in der untergehenden 
Abendsonne eine Gloriole erhält: Die Klimax von »schein«, »ring« und 
»krone« (29–30) als zeitliche Folge entspricht der künftigen Entwicklung: 
Mit der attentistischen Interiorisierung der Kriegserfahrung wird dem 
Jünger eine charismatische Herrschaft vorhergesagt und damit wird die 
Erwartung auf den Wartenden selbst projiziert. Der Zusammenfall von 
Wartendem und Erwartetem legitimiert nicht nur den Attentismus als 
heroische Haltung, sondern stiftet auch eine materielle Verbindung zwi-
schen Gegenwart und Zukunft. 

III.4. Die Mittlerrolle Georges im heroischen Attentismus 

In den Sprüchen an die Lebenden, jeweils durch Initialen verschlüsselte 
Widmungsgedichte an einzelne Jünger, betont George, welche Art von 
Attentismus er von seiner Gemeinschaft einfordert. Keine Ungeduld, 
sondern einen ausgeprägten Bereitschaftsdienst, wie er im Spruch an B I 
entworfen wird: 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


192 Achim Aurnhammer

B: I 

Nächtlich am tor gehn wir im gleichen tritte
Den einlass bringt nicht sehnsucht noch gewalt . .
Für dich Geliebter hab ich nur die bitte:
Bleib mit mir wach bis drin der ruf erschallt.23

Hier wird der Warte-Appell zur Forderung nach geduldigem Abwarten 
modifiziert. Die scheinbare Asymmetrie des Kreises wird im Bild des 
Gleichschritts und der erotischen Gemeinschaft (»Geliebter« [3]) aufge-
hoben, auch wenn das Bild, gemeinsam wachzubleiben, in seinen im-
pliziten christlich-antiken Präfiguraten (Jesus im Garten Gethsemane so-
wie Sokrates und Alkibiades) die Asymmetrie unterschwellig erinnert. 
Den »ruf« (4), das ›Zeichen‹, belässt George mit einem mystifizierenden 
Gestus unbestimmt. Der Messianismus im Spätwerk zeichnet sich durch 
eine Vagheit aus, die das Erwartete verdunkelt und auf die Haltung des 
Adepten abhebt. Hier wird die Gestalt des Meisters und der »Ahnen« 
wie Hölderlin bedeutsam. In seiner Lobrede auf Hölderlin (1919) betont 
George die exklusive Neuentdeckung Hölderlins:

Uns heisst es ein greifbares wunder wenn durch menschenalter nicht beachtet 
oder nur als zarter erträumer von vergangenheiten plötzlich der grosse Seher für 
sein volk ins licht tritt. Das sibyllinische buch lang in den truhen verschlossen 
weil niemand es lesen konnte wird nun der allgemeinheit zugeführt und den 
erstaunten blicken eröffnet sich eine unbekannte welt des geheimnisses und der 
verkündung. Mag dies gefahr sein so bleibt doch der trost dass auch fürder un-
fassbar was nicht erfühlbar ist und dass beim nahen des schicksalaugenblicks das 
fromme schweigen gebrochen werden darf. 
[…] 
[…] mit seinen eindeutig unzerlegbaren wahrsagungen der eckstein der nächsten 
deutschen zukunft und der rufer des Neuen Gottes.24

Indem George sich selbst in eine Verheißungsreihe mit dem zum Pro-
pheten Maximins umgedeuteten Hölderlin stellt, relativiert und stärkt er 
zugleich seine eigene Künderrolle.25 Zudem verhilft ihm diese Argumen-

23	� George, SW, IX: Das Neue Reich, 76. Der Spruch ist für Bernhard v. Uxkull bestimmt. 
Der Schlussvers spielt an auf die Worte Christi an seine Jünger im Garten Gethsema-
ne: »Bleibet hie / vnd wachet mit mir« (Luther), sowie auf die Lobrede des Alkibiades 
im platonischen Symposion auf Sokrates, der trotz dessen Liebeswerben nüchtern und 
wach bleibt.

24	� George, SW, XVII: Trage und Taten, 58–60, hier 59–60.
25	� Vgl. Aurnhammer 1987, bes. 95–96.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


193Ethos des Wartens

tation, im Sinne eines ›Veblen-Effekts‹, das Prestige des George-Kreises 
als Geheimnisträger aufzuwerten und damit die Haltung des Attentismus 
zu verselbständigen und von ihrer Erfüllung zu lösen; hinter diesem An-
spruch verblasst der »schicksalaugenblick«, in dem »das fromme schwei-
gen gebrochen werden darf«.26 Das Warten wird zu einem esoterischen 
Habitus, der eine eingeweihte Elite von der Menge, die »nicht fasset«, 
trennt. Auf diese Weise wird der heroische Attentismus zu einem exklu-
siven Markenzeichen einer eingeschworenen Elite umgedeutet. 
Die nationale Aufgabe wird zwar weiter betont, aber etwa in der Einbe-
ziehung der Toten auch entaktualisiert und in einen großen nationalreli-
giösen Kontext gerückt, wie dies in dem Gedicht An die Toten (Das Neue 
Reich, Sprüche) zum Ausdruck kommt: 

An die Toten

Wenn einst dies geschlecht sich   gereinigt von schande
Vom nacken geschleudert   die fessel des fröners
Nur spürt im geweide   den hunger nach ehre:
Dann wird auf der walstatt   voll endloser gräber
Aufzucken der blutschein. .    dann jagen auf wolken
Lautdröhnende heere   dann braust durchs gefilde
Der schrecklichste schrecken   der dritte der stürme:
Der toten zurückkunft!

Wenn je dieses volk sich   aus feigem erschlaffen
Sein selber erinnert   der kür und der sende:
Wird sich ihm eröffnen   die göttliche deutung
Unsagbaren grauens. .    dann heben sich hände
Und münder ertönen   zum preise der würde
Dann flattert im frühwind   mit wahrhaftem zeichen
Die königsstandarte   und grüsst sich verneigend
Die Hehren · die Helden!27

Dieses zweistrophige Gedicht beschwört in antikischem Versmaß – ei-
nem Jambus folgen jeweils drei Anapäste – die Toten. Die reimlosen 
Verse enden sämtlich hyperkatalektisch und ergänzen über die Vers-

26	� Hölderlin ist als wanderndes Akrostichon in dem Gedicht Hier schliesst das tor (George, 
SW, IX: Das Neue Reich, 100) verschlüsselt, das ebenfalls zur Mahnung an den Kreis 
dient, sich noch in esoterischem Abwarten zu üben, wie der Schlussvers bekräftigt: 
»Den hehren Ahnen soll noch scheu nicht nennen«, im Sinne von: ›Zurückhaltung 
gebietet es noch, den Namen Hölderlins nicht preiszugeben‹.

27	� George, SW, IX: Das Neue Reich, 89. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


194 Achim Aurnhammer

grenzen hinweg den jambischen Versanfang jeweils zu einem Anapäst. 
Die Vershälften, jeweils ein Jambus und ein hyperkatalektischer Anapäst, 
sind durch ein Spatium typographisch markant hervorgehoben. Mit dem 
hohen Stil des antikisierenden Tons konvergiert die heroisch-attentisti-
sche Botschaft. 
Das Gedicht entwirft mit der »zurückkunft« (8) der Kriegstoten die Zu-
kunftsvision eines letzten Tages, der zugleich zum Beginn einer natio-
nalen Erhebung stilisiert wird. Beide Strophen sind syntaktisch parallel 
aufgebaut: Einem mit »wenn« eingeleiteten, zeitlich vage gehaltenen 
(»einst«, »je«) konditionalen Nebensatz folgen abgesetzt drei bzw. zwei 
mit »dann« eingeleitete Hauptsätze. Die apokalyptische Wendung der 
ersten Strophe wird in der zweiten Strophe zu einem nationalen Auf-
bruch enggeführt. Den vergessenen Kriegstoten wird ihre vaterländische 
Würdigung als »Hehren und Helden« prophezeit. Die Zwillingsformel ist 
ein Zitat aus Georges Vorrede zu Maximin (1906): »Allein wir wissen […] 
dass mehr in ihrer gestalt als in ihren worten und taten die überdauernde 
macht der Hehren und Helden liegt«.28 Indem George den Attentismus 
auf die Gefallenen des Ersten Weltkriegs ausdehnt, damit implizit auf 
Maximin und die gefallenen Mitglieder des Kreises, wird er noch deutli-
cher als eine Haltung markiert, die sich nicht an aktueller Ehre orientiert 
oder um gegenwärtigen Ruhm kümmert, sondern auf eine überzeitliche 
Verstehensgemeinschaft hofft.29 Als eine solche exklusive Verstehensge-
meinschaft im Wartestand, die sich von der verachteten Gegenwartsge-
sellschaft forciert abgrenzt und sich stattdessen in eine Tradition mit den 
unverstandenen oder missbrauchten Repräsentanten eines geheimen 
Deutschland einreiht, sieht sich der George-Kreis.

IV. Zusammenfassung 

Die Figurationen des Wartens in Georges Werk haben wir als unter-
schiedliche Aktualisierungen eines Relationengefüges differenziert, das 
sich erstens aus dem wartenden Subjekt, zweitens der Aktionsart seiner 
Erwartung, drittens dem spezifischen Verhältnis zum Erwarteten sowie 
viertens dem erwarteten Objekt zusammensetzt. Während in den atten-

28	� George, SW, XVII: Tage und Taten, 61–66, hier 64 (Hervorh. d. Verf.). 
29	� Zur kohäsiven Funktion des Totengedächtnisses im George-Kreis vgl. die Studie von 

Simon Reiser 2015.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


195Ethos des Wartens

tistischen Figurationen des Frühwerks meist ein einsames Subjekt unge-
duldig sein Warten beklagt, gewinnt mit der Epiphanie Maximins das 
Warten einen heroischen Sinn. Das wartende Subjekt im Spätwerk ist 
nur noch selten ein Individuum, sondern meist eine Wartegemeinschaft. 
Auch wenn der Aktionsmodus des Wartens schwankt, erweist sich die 
geduldig harrende, selbstgenügsame und selbstbewusste Haltung des ›he-
roischen Attentismus‹ als strukturell dominant. Der Objektbezug der Er-
wartung wird durch die zwischengeschaltete Mittler-Figur des ›Meisters‹ 
zunehmend relativiert. So zeigt die Vagheit, in der das eigentlich Erwar-
tete im Spätwerk mehr und mehr verblasst, wie sehr sich der ›heroische 
Attentismus‹ zur Haltung einer eingeschworenen Elite verselbständigt: 
vom Objekt des Wartens hin zum wartenden Subjekt und seiner autar-
ken heroischen Haltung. Im heroischen Wartestand verweigert sich der 
Kreis der Gegenwart, stärkt aber seine interne Kohäsion als überzeitliche 
Verstehensgemeinschaft, die auch die Toten einschließt. Im Selbstver-
ständnis einer künftigen nationalen Elite gewinnt der heroische Atten-
tismus des George-Kreises eine politische Dimension, auch wenn über 
den Zeitpunkt zu Tat und Handeln der Meister allein zu entscheiden 
beansprucht. 

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


196 Achim Aurnhammer

Literaturverzeichnis 

Primärliteratur

Dahn, Felix: Bis zum Tode getreu. Erzählung aus der Zeit Karls des Gro-
ßen, Leipzig 1887.

George, Stefan: Sämtliche Werke in 18 Bänden, Stuttgart 1982–2013. 
Hölderlin, Friedrich: Sämtliche Werke. Historisch-kritische Ausgabe, be-

gonnen durch Norbert von Hellingrath, fortgeführt durch Friedrich 
Seebaß und Ludwig von Pigenot, 6 Bde., München/Leipzig/Berlin 
1913–1923. 

Sekundärliteratur

Auffarth, Christoph: Das ›Dritte Reich‹ – das ›Geheime Deutschland‹. 
Stefan George im Kontext. Thesen, in: Wolfgang Braungart (Hg.): 
Stefan George und die Religion, Berlin/Boston 2015, 157–175.

Aurnhammer, Achim: Stefan George und Hölderlin, in: Euphorion 81, 
1987, 81–99. 

Aurnhammer, Achim: Kriegslyrik als Nachkriegsvision. Stefan Georges 
Dichtung »Der Krieg«, in: Cultura Tedesca 46, 2014 (1914: Guerra e 
Letteratura), 53–79.

Beer, Fabian: »Wir haben der Welt in die Schnauze geguckt«. Der Erste 
Weltkrieg im Spiegel von Erich Kästners Lyrik, Erzählprosa und Pub-
lizistik, in: Christian Meierhofer / Jens Wörner (Hg.): Der Erste Welt-
krieg und seine Darstellungsressourcen, Göttingen 2015, 359–392.

Beßlich, Barbara: Vates in Vastitate. Poetologie, Prophetie und Poli-
tik in Stefan Georges »Der Dichter in Zeiten der Wirren«, in: Olaf 
Hildebrand (Hg.): Poetologische Lyrik von Klopstock bis Grünbein, 
München 2003, 198–219.

Bluhm, Lothar: Auf verlorenem Posten. Ein Streifzug durch die Geschich-
te eines Sprachbildes, Trier 2012.

Böschenstein, Bernhard: Hofmannsthal, Stefan George und die französi-
schen Symbolisten, in: ders.: Leuchttürme. Von Hölderlin zu Celan. 
Wirkung und Vergleich. Studien, Frankfurt a.M. 1977 (zuerst 1975), 
225–246.

Braungart, Wolfgang: Ästhetischer Katholizismus. Stefan Georges Rituale 
der Literatur, Tübingen 1997 (Communicatio, Bd. 15).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


197Ethos des Wartens

Braungart, Wolfgang: Poetik, Rhetorik, Hermeneutik, in: Stefan George 
und sein Kreis. Ein Handbuch, 3 Bde., Berlin/Boston 2012, hier Bd. 2, 
495–550. 

Brokoff, Jürgen: Geschichte der reinen Poesie. Von der Weimarer Klassik 
bis zur historischen Avantgarde, Göttingen 2010.

Detering, Nicolas: Heroischer Fatalismus. Denkfiguren des ›Durchhal-
tens‹ von Nietzsche bis Seghers, in: Literaturwissenschaftliches Jahr-
buch. Neue Folge 60, 2019, 317–338.

Gundolf, Friedrich: Der siebente Ring, in: Die Zukunft 16.14, 1908, 164–
167. 

Hillebrand, Bruno: Nietzsche. Wie Dichter ihn sahen, Göttingen 2010.
Immer, Nikolas: Mit singender statt redender Seele. Zur Nietzsche-

Rezeption bei Stefan George und seinem Kreis, in: Thorsten Valk 
(Hg.): Friedrich Nietzsche und die Literatur der klassischen Moderne, 
Berlin/New York 2009 (Klassik und Moderne, Bd. 1), 55–86.

Kolk, Rainer: »Seine Haltung ist unsere Haltung.« George-Kreis und 
›Konservative Revolution‹, in: Walter Schmitz / Clemens Vollnhals 
(Hg.): Völkische Bewegung – Konservative Revolution – Nationalso
zialismus. Aspekte einer politisierten Kultur, Dresden 2005 (Kulturstu-
dien, Bd. 2), 167–176.

Morwitz, Ernst: Kommentar zu dem Werk Stefan Georges, Stuttgart 21969. 
Neitzel, Sönke: Der Globale Krieg, in: Informationen zur politischen Bil-

dung 321, 2014 (Zeitalter der Weltkriege), 17–25. 
Redl, Philipp: Nietzsche im George-Kreis, in: Sebastian Kaufmann / 

Andreas Urs Sommer (Hg.): Nietzsche und die Konservative Revolu
tion, Berlin/Boston 2018 (Nietzsche-Lektüren, Bd. 2), 103–121.

Reiser, Simon: Totengedächtnis in den Kreisen um Stefan George. For-
men und Funktionen eines ästhetischen Rituals, Würzburg 2015 (Klas-
sische Moderne, Bd. 28).

Riedel, Manfred: Geheimes Deutschland. Stefan George und die Brüder 
Stauffenberg, Köln/Weimar/Wien 2006.

Wacker, Gabriele: Poetik des Prophetischen: Zum visionären Kunstver-
ständnis in der Klassischen Moderne, Berlin/Boston 2013 (Studien zur 
deutschen Literatur, Bd. 201).

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu den Beiträgerinnen und Beiträgern des Bandes

Ulrike Auhagen studierte Latein, Griechisch und Germanistik in Frei-
burg und München; Promotion in Freiburg (Der Monolog bei Ovid, 1997); 
Habilitation in Bielefeld (Die Hetäre in der griechischen und römischen Ko-
mödie, 2007). Sie lehrt als außerplanmäßige Professorin am Seminar für 
Griechische und Lateinische Philologie an der Universität Freiburg. Ihre 
Forschungsschwerpunkte umfassen das antike Drama, das römische 
Epos, die augusteische und die neulateinische Literatur.

Achim Aurnhammer ist Professor für Neuere Deutsche Literaturge-
schichte an der Universität Freiburg. Er studierte Germanistik, Ge-
schichte und Italienische Sprache in Heidelberg und Florenz. Seine For-
schungsschwerpunkte sind die Frühe Neuzeit, die Klassische Moderne 
(Stefan George und Arthur Schnitzler), Antiken- und Mythosrezeption 
sowie die italienisch-deutschen Literaturbeziehungen (Sammelbände zu 
Tasso, Petrarca, Salvator Rosa, Boccaccio). Er ist Mitglied im SFB 948 
»Helden – Heroisierungen – Heroismen« und leitet das Teilprojekt D6 
»Heldenhaftes Warten – Erwartete Helden. Heroischer Attentismus in 
der deutschen Literatur des frühen 20. Jahrhunderts«.

Andreas Bagordo hat an der Sapienza-Universität Rom studiert, in Göt-
tingen promoviert und in Freiburg habilitiert, wo er seit 1999 tätig ist (seit 
2005 als Professor). Er hat auch in Düsseldorf, Bern, Greifswald, Verona 
und Rom als Vertretungs- bzw. Gastprofessor gelehrt. Seine Forschungs-
schwerpunkte sind frühgriechisches Epos und Lyrik sowie ihre Rezep-
tion, attisches Drama, hellenistische Dichtung, römische Literatur der 
republikanischen Zeit. Aus seiner Zusammenarbeit mit dem internatio-
nalen Forschungsprojekt der Heidelberger Akademie der Wissenschaft 
über die »Kommentierung der Fragmente der griechischen Komödie« 
sind seit 2013 sechs Bände erschienen.

Nikolas Immer studierte Literaturwissenschaft, Philosophie und Kunst-
geschichte an der Friedrich-Schiller-Universität Jena, wo er mit der 
Arbeit Der inszenierte Held. Schillers dramenpoetische Anthropologie (2008) 
promoviert wurde. In seinem Habilitationsprojekt befasste er sich mit 
Mnemopoetik. Erinnerung und Gedächtnis in der deutschsprachigen Lyrik des 

Zu den Beiträgerinnen und Beiträgern des BandesZu den Beiträgerinnen und Beiträgern des Bandes

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


200 Zu den Beiträgerinnen und Beiträgern des Bandes

19. Jahrhundert (Druck in Vorbereitung). Derzeit vertritt er eine Professur 
für Neuere Deutsche Literatur und Medien an der Universität zu Kiel. 
Zu seinen Forschungsschwerpunkten zählen die Literatur der Goethezeit 
und die Dramatik des 18. Jahrhunderts, Erinnerungs- und Reiselyrik, He-
roismusästhetik und Intermedialität.

Isabell Oberle ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am SFB 948 »Hel-
den – Heroisierungen – Heroismen« und arbeitet an einer Dissertation 
zu »Wartenden Helden in der europäischen Dramatik der Kriegs- und 
Zwischenkriegszeit (1914–1933)«. In Freiburg und La Réunion studierte 
sie Romanistik, Neuere Deutsche Literatur sowie Europäische Literatu-
ren und Kulturen. Ihre Forschungsschwerpunkte umfassen Dramentheo-
rie, Komparatistik, Literatur der Zwischenkriegszeit sowie das Heroische 
aus literatur- und kulturgeschichtlicher Perspektive.

Dennis Pulina hat an der Universität Freiburg Latein und Mathematik 
studiert. Er ist derzeit wissenschaftlicher Mitarbeiter am SFB 948 »Hel-
den – Heroisierungen – Heroismen« und arbeitet an einer Dissertation 
zum Thema »Heroisierungen Kaiser Maximilians I. im neulateinischen 
Epos«. Sein Forschungsschwerpunkt liegt auf allen Aspekten epischer 
Heroisierung nicht nur für die Frühe Neuzeit, sondern auch für die anti-
ken Vorläufer in der Gattung.

Katja Weidner arbeitet als Akademische Rätin a.Z. am Lehrstuhl für 
Lateinische Philologie des Mittelalters der Universität Freiburg. Ihr Stu-
dium der Lateinischen Philologie, Philosophie, Klassischen Archäologie 
und Komparatistik an der LMU München hat sie im Frühjahr 2018 mit 
einer Promotion zum Thema »Erzählen im Zwischenraum. Narratolo-
gische Konfigurationen immanenter Jenseitsräume im 12. Jahrhundert« 
abgeschlossen. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der me-
diävistischen Komparatistik, wo sie sich hauptsächlich mit Fragen der 
Diskursivität, der historischen wie kulturwissenschaftlichen Narratologie 
sowie mit Retextualisierungsphänomenen beschäftigt.

Bernhard Zimmermann ist Professor für Klassische Philologie an der 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg. Er ist Mitglied der Heidelberger 
Akademie, der Akademie von Athen und der Accademia Roveretana de-
gli Agiati. Er ist Herausgeber des Handbuchs der Altertumswissenschaft 
und mehrerer wissenschaftlicher Reihen. Seine Forschungsschwerpunk-

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


201Zu den Beiträgerinnen und Beiträgern des Bandes

te sind die griechische Literatur der archaischen und klassischen Zeit, 
insbesondere die Chorlyrik und das Drama, sowie die Rezeption der an-
tiken Literatur in der Neuzeit. 

Ulrike Zimmermann ist Mitglied im SFB 948 »Helden – Heroisierun-
gen – Heroismen« und Mitherausgeberin des E-Journals des SFBs. Ihre 
Dissertation Comic Elements in Women’s Novels of Development from the 
1960s to the 1980s erschien 2013. Forschungsinteressen sind unter an-
derem das Heroische in der britischen Erinnerungskultur, Schnittstellen 
zwischen Literatur und Naturwissenschaften sowie zeitgenössische briti-
sche Kurzprosa. Derzeit arbeitet sie an einem Habilitationsprojekt zu Po-
pularisierungen des 18. Jahrhunderts im gegenwärtigen Großbritannien.

https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968210179 - am 13.01.2026, 03:03:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	Vorwort
	Heldenhaftes Warten. Eine Figuration des Heroischen von der Antike bis in die Moderne
	Wie die Griechen (und ihre Helden) beim Warten die Zeit entdeckten
	Episches und tragisches Warten
	Die militia amoris der Frauen. Penelope, Laodamia und ihr heldenhaftes Warten in Ovids Heroides
	Verhindertes Warten. Pompeius vor der Schlacht von Pharsalos (Lukan, Bellum civile 7,87–123)
	Das Warten des Iohannes parvulus. Eine Parodie eremitischer Selbstermächtigung
	Young Men Among Roses? Heroisiertes Warten in englischer Dichtung des 17. Jahrhunderts
	Warten auf Wiederkehr? Zur Heroisierung Napoleons in der Geschichtslyrik des 19. Jahrhunderts
	Herausforderung Drama. Heldenhaftes Warten auf der Bühne am Beispiel des Ersten Weltkriegs
	Ethos des Wartens. Zur Heroisierung attentistischer Figurationen im Werk Stefan Georges
	Zu  den Beiträgerinnen und Beiträgern

