
67

9	 Gestalttherapie & Integrative Gestalttherapie

Fritz und Laura Perls begründeten 1941 gemeinsam mit Ralf Hefferline 
und Paul Goodman die Gestalttherapie. Eine Kerntheorie dieser ist es, 
dass Lebensenergie ein fortwährend aktiv umgestaltbares Element darstellt. 
Diese Annahme wurde ergänzt durch die Grundlagen und Erkenntnis-
se der Gestaltpsychologie, die sich insbesondere mit der Wahrnehmung 
von Menschen in Abhängigkeit verschiedenster Umstände beschäftigt 
(Zankl, 2008).

Gestalttherapie ist ein Humanistisches Psychotherapie-Verfah-
ren, das dem humanistischen Menschenbild verpflichtet ist, das 
einen phänomenologischen Zugangsweg nutzt, ein gestaltpsycho-
logisch orientiertes Systemdenken besitzt, das das psychodyna-
mische Neurosenverständnis mit umschließt und das ferner von 
Anfang an über erfahrungs- und übungszentrierte sowie experi-
mentierfreudige Vorgehensweisen verfügt. (Hartmann-Kottek & 
Strümpfel, 2013, S. 7)

Hilarion Petzold gründete 1974 das Fritz Perls Institut in Deutschland, an 
dem er anhand eines methodenübergreifenden Konzepts die Integrative 
Therapie als eigenständige Therapierichtung entwickelte (Fuhr, Srecko-
vic & Gremmler-Fuhr, 1999).

Da im Diskurs unterschiedliche Begriffe für Körper und Geist auf-
tauchen, erscheint insbesondere die folgende Definition von Pet-
zold (2004) im Kontext dieser Arbeit hilfreich:

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Natur und Kultur, (Neuro)biologie und Geist, molekulare Prozesse 
und mentale Zustände, Körper und LEIB sind nur in ihrer Inter-
aktion zu verstehen, als ultrakomplexe Konnektivierungen. Das 
verlangt die enge Zusammenarbeit von Neuro- und Kognitions-
wissenschaften, von Biologie und Psychologie, von Psychotherapie 
und Neuropsychiatrie (Kandel 2001), aber auch von Philosophie 
und Neurowissenschaften, von Ökologie, Sozialwissenschaften – 
die Sprachwissenschaften und Kulturwissenschaften nicht zu ver-
gessen. (Petzold, 2004, S. 18)

Die Gestalttherapie ist eine humanistische Therapierichtung, die unter 
anderem von der humanistischen Psychologie beeinflusst wurde. 1979 
wurde in Österreich die Fachsektion „Integrative Gestaltarbeit“ gegrün-
det, die sich dann dem Österreichischen Arbeitskreis für Gruppentherapie 
und Gruppendynamik anschloss (Zankl, 2008). „1984 wurde sie in ‚Integ-
rative Gestalttherapie‘ umbenannt. Sie basiert auf verschiedenen geistes-
wissenschaftlichen Strömungen, die im Wesentlichen Freiheit, Bewusst-
heit, Kontaktfähigkeit und Vorurteilsfreiheit anstreben …“ (Zankl, 2008, 
S. 53). In den nachfolgenden Kapiteln werden Hintergründe und Grund-
konzepte der Integrativen Gestalttherapie vorgestellt, die hinsichtlich der 
therapeutischen Beziehung und ihrer Verknüpfung mit den Erkenntnis-
sen der Neurobiologie relevant sind.

Die Gestalttherapie befindet sich nach Lobb (2017) fortlaufend in einer 
dynamischen Entwicklung und Anpassung an die aktuellen Gesellschafts-
bedürfnisse. „Wenn wir uns ansehen, wie die wichtigsten Prinzipien der 
Gestalttherapie von ihren Anfängen bis zum heutigen Tag beschrieben 
wurden, wird deutlich, dass es keine einheitliche Darstellung der Grund-
werte unseres Ansatzes gibt“ (Lobb, 2017, S. 27). Der Darstellung von 
Lobb folgend wird in diesem Kapitel auf eine vollständige Darstellung der 
Prinzipien der Gestalttherapie verzichtet. Vielmehr werden ausgewählte 
Grundlagen mit Erkenntnissen der Neurobiologie vernetzt.

68

Gestalttherapie & Integrative Gestalttherapie

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9.1	 Gestalttherapie als dialogisches Verfahren

Alle Interaktionen sind begleitet von Emotionen, die durch subtile Mimik 
und Gestik übermittelt werden. Die meisten dieser Ausdrücke passie-
ren zu schnell, um sie bewusst wahrnehmen zu können. So hängt Sym-
pathie beispielsweise größtenteils von der „Chemie“ zwischen Personen 
ab, diese wird durch meist unbewusste Vorgänge bestimmt. Während wir 
uns bewusst mit Gesprächsinhalten beschäftigen, wird unsere Interakti-
on stark durch Signale bestimmt (Fuchs, 2003). Schon im Säuglingsalter 
bildet sich diese Art der Kommunikation heraus: Mutter und Kind kom-
munizieren in einer mimischen, gestischen und vokalen Interaktion mit-
einander. So entsteht eine Art Tanz, beide kennen die gemeinsamen Tanz-
schritte und kommen so in Einklang (Stern, 1979). Gefühle sind also von 
Beginn an in Beziehungen eingebettet (Fuchs, 2003).

Sobald wir mit einem anderen Menschen in Kontakt treten, inter-
agieren unsere Körper miteinander, tasten sich fortwährend ab, 
lösen subtile Empfindungen ineinander aus. Wir geraten in eine 
Art Kräftefeld, in eine eigenständige Sphäre von Wechselwirkun-
gen, die wir nicht oder jedenfalls nur sehr begrenzt steuern und 
kontrollieren können. Unsere Körper verstehen einander, ohne 
dass wir genau sagen könnten, wodurch und wie das geschieht. 
(Fuchs, 2003, S. 4)

Merleau-Ponty bezeichnet diesen Prozess als Zwischenleiblichkeit, eine 
Art systemischen Geschehens, in das alle Beteiligten einbezogen sind 
(Merleau-Ponty, 1994). Der körperliche Ausdruck und das Gefühl sind 
miteinander verbunden und so bezeichnet Fuchs den Körper als Reso-
nanzkörper der Gefühle (Fuchs, 2003).

Die Gestalttherapie mit ihrer dialogischen Haltung stellt fest, dass 
Therapeut*innen physisch und psychisch gleich wie Klient*innen funk-
tionieren, also dieselben Potentiale in sich tragen. Eine solche therapeu-
tische Haltung ist nicht herstellbar, es kann nur die Möglichkeit geschaf-
fen werden, sich für andere und die Welt zu öffnen. Buber (1984) spricht 
von zwei verschiedenen Haltungen im Kontakt miteinander: Die Ich-Es-

69

Gestalttherapie als dialogisches Verfahren

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Haltung (Monolog), in der sich das Subjekt (Therapeut*in) vom Objekt 
(Klient*in) distanziert und funktional-analytisch mit der Person umgeht. 
Die zweite Haltung ist die Ich-Du-Haltung (Dialog) im Sinne einer gegen-
seitigen Annahme. Somit ist die therapeutische Beziehung geprägt durch 
Intersubjektivität im Sinne einer Begegnung auf Augenhöhe zweier Indi-
viduen, die nach dem humanistischen Menschenbild alle Potentiale in 
sich tragen. Buber meint hierzu, dass jegliche Herausforderungen und 
Störungen aus Beziehungen resultieren. Deswegen folgert er, dass Hei-
lung – also eine Überwindung dieser Erfahrungen und Schwierigkeiten – 
nur durch Beziehung im Sinne einer Abkehr vom Monolog zum Dialog 
möglich ist. Die Gestalttherapie mit ihren kreativen Methoden, Experi-
menten und Techniken verwandelt somit den Monolog in einen Dialog 
und bietet in diesem dialogischen Miteinander die Möglichkeit einer kor-
rigierenden Erfahrung. Diese ist geprägt von einer respektvollen, authen-
tischen und mitfühlenden Haltung unter Rücksichtnahme darauf, was 
Klient*innen brauchen und was in der jeweiligen Behandlung adäquat 
für den Heilungsprozess ist. Die dialogische Haltung ist somit grund-
legendes Ziel einer Begegnung miteinander, benötigt aber auch in der 
Praxis einen analytischen, wissenschaftlichen und kausalen Ich-Es-Blick. 
Für die gestalttherapeutische Praxis ist es – mit dem Fokus auf eine gute 
und heilsame Beziehung – erforderlich, zwischen diesen Modi umschal-
ten zu können. Die dialogische Haltung wird in der heutigen Zeit immer 
wichtiger: Entfremdung durch Normalisierung, zu viele Optionen, Glo-
balisierung und andere Mechanismen führen dazu, dass wir uns zuneh-
mend zu einer Gesellschaft entwickeln, in der Menschen vereinzeln und 
beziehungsloser werden. Somit ist eine starke Notwendigkeit gegeben, 
den Menschen als soziales Wesen, das in Beziehungen lebt, hervorzu-
heben und – wie Buber es ausdrückte – den Fokus darauf zu legen, dass 
der Mensch sich nur mit einer Ich-Du-Orientierung selbst verwirklichen 
kann (Schmidt-Lellek, 2004).

Sokrates lieferte eine wichtige Grundannahme zum dialogischen Prin-
zip Bubers und prägte durch sein sokratisches Prinzip wichtige Sichtwei-
sen für die gestalttherapeutische Arbeit: Erkennen und sich selbst Erken-
nen sind dialogische Prozesse, in wechselseitiger Resonanz im Gespräch 
zwischen Menschen und durch gemeinsame Suche, durch Fragen ent-

70

Gestalttherapie & Integrative Gestalttherapie

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


steht Erkennen. Sokrates wollte Erkenntnisprozesse in Gang bringen, dies 
nannte er Mäeutik im Sinne einer Hilfe bei der Geburt von Erkenntnis 
(Schmidt-Lellek, 2004). Platon brachte dies in einem Beispiel ein, in dem 
Sokrates mit einem jungen Mann bekannt gemacht wird. Dieser klagt 
über chronische Kopfschmerzen und erhofft sich Linderung durch eine 
Heilbehandlung. Sokrates erläutert, dass eine Heilung nur durch heilsame 
Gespräche im Sinne einer Ganzheitlichkeit von Körper und Psyche pas-
sieren kann. Gute Reden sind die Heilsprüche, die Besonnenheit erwir-
ken, wodurch es gelingt Körper und Psyche gesund zu machen (Platon, 
Charmides, 157 C). Hierzu äußerte sich Kritias, der Sokrates empfohlen 
hatte, folgendermaßen: „Da wäre ja für den jungen Mann sein Kopfweh 
ein wahres Glück geworden, wenn er dadurch genötigt würde, seinem 
Kopf zuliebe nun auch in seinem Geiste besser zu werden“ (Platon, Char-
mides, 157 C). Diese Geschichte beschreibt das Potential, das in heilsa-
men Beziehungen und einem guten dialogischen Miteinander liegt. The-
rapeut*innen sollen nicht als Fachpersonen Fragen beantworten, sondern 
dialogische Prozesse ermöglichen. Sie sollen Gesprächskünstler*innen 
sein, die Freiräume für Dialoge ermöglichen, hinterfragen, Zusammen-
hänge herstellen, Geduld und Vertrauen in Erkenntnisprozesse anderer 
haben, stützend eingreifen, wenn es notwendig ist, und fixierten Sicher-
heiten widerstehen.

Am sokratischen Begriff des Eros orientiert, leitet sich die Helfer*innen-
persönlichkeit ab – ganz im Sinne eines Begehrens, das die Helfer*innen 
motiviert. Die Rede ist hierbei einerseits von der Motivation sich anderen 
zuzuwenden und vom Bemühen um Erkenntnis andererseits, das auch 
den eigenen Wunsch nach Vervollständigung beinhaltet (Schmidt-Lellek, 
2004). Buber hat ähnliche Gedankengänge hierzu: Er unterscheidet zwi-
schen dem Eros der Hinwendung, mit welchem die andere Person in ihrer 
Selbstwirklichkeit und Selbstständigkeit gesehen wird, und dem Eros der 
Rückbiegung, der eine Selbstverliebtheit in die eigene Leidenschaft zeigt 
(Buber, 1984). Daraus folgend ist mit Dialektik im Sinne von Sokrates und 
Buber gemeint, ein Anderssein der anderen Person zu erkennen, anzu-
erkennen und die Unverfügbarkeit des Gegenübers zu akzeptieren. Dies 
ist eine freie und wirkliche Begegnung, die Abschied nimmt von der Ich-
Bezogenheit, von Kontrolle und Besitzwünschen (Schmidt-Lellek, 2004).

71

Gestalttherapie als dialogisches Verfahren

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Welt wird durch globale Kommunikation immer unpersönli-
cher. Die dialogische Grundhaltung ist jedoch die Bedingung für heil-
same Gespräche und Handlungen; hierbei sind insbesondere die Bereit-
schaft und Fähigkeit zur Begegnung und zu verlässlichen Beziehungen 
maßgeblich (Schmidt-Lellek, 2004). „Gestalttherapie mit einer reflektier-
ten dialogischen Grundhaltung wird in dieser gesellschaftlichen Situati-
on einen wichtigen Beitrag leisten können, ja, darüber hinaus modellhaft 
einen zentralen Weg verkörpern, der für die Psychotherapie insgesamt 
in zunehmendem Maße bedeutsam wird“ (Schmidt-Lellek, 2004, S. 76).

9.2	 Figur und Hintergrund

Die Gestalttherapie ist nach Doubrawa und Blankertz eng mit der wis-
senschaftlichen Psychologie, und zwar der Gestaltpsychologie, die eine 
ihrer Grundlagen ist, verknüpft (Doubrawa & Blankertz, 2013). Die Hirn-
forschung der Gestaltpsychologie brachte folgende Erkenntnis zutage: 

„Der Mensch nimmt nicht einzelne Sinnesdaten wahr, die im Kopf dann 
zusammengesetzt werden, sondern bereits sinnvolle Einheiten, die in der 
Psychologie schon lange ‚Gestalten‘ genannt werden“ (Doubrawa & Blan-
kertz, 2013, S. 13). Gestaltpsycholog*innen kamen zu der Einsicht, dass 
Menschen nicht passive Opfer der Reizbombardements ihrer Umwelt 
sind, sondern ihre eigenen Wahrnehmungen ordnen und strukturieren. 

„Die Bilder, die wir in unserem Geist generieren, sind also das Ergebnis 
einer Interaktion zwischen dem Individuum und den auf unseren Orga-
nismus einwirkenden Objekten. Basis dieser Wechselwirkungen sind neu-
ronale Muster, die in Übereinstimmung mit der Struktur des Organismus 
konstruiert werden“ (Damasio, 2007, S. 232). Wie Damasio feststellte, ist 
die Rolle, die die Gestalttherapie dem Menschen zukommen lässt, also 
eine aktiv gestaltende (Damasio, 2007). Die Wahrnehmungen werden zu 
einer Figur strukturiert, die sich vom Hintergrund abhebt. Figuren wer-
den als vollständig gesehen; sind sie dies nicht, entsteht ein Drang sie zu 
vervollständigen (Polster & Polster, 1974). „Diese unvollendeten Hand-
lungen werden in den Hintergrund gedrängt, wo sie ein unbehagliches 
Gefühl verursachen und im Allgemeinen das Individuum von den Auf-

72

Gestalttherapie & Integrative Gestalttherapie

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gaben ablenken, mit denen es gerade beschäftigt ist“ (Polster & Polster 
1974; zitiert nach Doubrawa & Blankertz, 2005, S. 113).

Die Gestalttherapie spaltet den Geist nicht wie die Psychoanalyse in 
einen bewussten und einen unbewussten Teil, sie unterscheidet stattdes-
sen zwischen Figur und Hintergrund: Dinge treten in den Vordergrund 
und sind bewusst oder sie rücken verschwommen in den Hintergrund 
(Fuhr & Gremmler-Fuhr, 1995). „Wir strukturieren Erfahrungen aufgrund 
von Bedürfnissen durch die Differenzierung in eine oder mehrere Figu-
ren, die sich vor einem Hintergrund abheben“ (Fuhr & Gremmler-Fuhr, 
1995; zitiert nach Stumm & Pritz, 2009, S. 208). Im Hintergrund Befind-
liches kann zu einem Teil bewusst werden, es existiert also auch aus der 
Sicht der Gestalttherapie etwas Nichtbewusstes. Dies ist prozessual zu 
verstehen, eine Wahrnehmung von Teilen des Hintergrunds ist jederzeit 
möglich und verändert gleichzeitig unseren Kontakt mit der Welt und 
die Art sie zu begreifen (Fuhr & Gremmler-Fuhr, 1995). „Goldstein ging 
davon aus, daß das Figur-Grund-Prinzip nicht nur für psychische oder 
Wahrnehmungsprozesse gilt, was der wesentliche Forschungsbereich der 
Gestaltpsychologie war, sondern daß jede Aktivität eines Organismus 
nach diesem Prinzip organisiert ist“ (Votsmeier, 1995, S. 7). Jede Erre-
gung des Nervensystems entsteht anhand des Figur-Grund-Prinzips: Je 
klarer sich der Vordergrund vom Hintergrund abhebt, desto klarer ist die 
Gestalt des Verhaltens. Laura Perls ergänzte diese Art des figurorientier-
ten Vorgehens zum Kontakt-Support-Konzept (Perls, 1989): „Kontakt ist 
immer im Vordergrund und kann nur dann voll als Gestalt und Teil der 
fortlaufenden Gestaltbildung werden, wenn die Stützung als organismi-
scher Hintergrund andauernd verfügbar ist“ (Votsmeier, 1995, S. 7–8). So 
können Erfahrungen unter Wahrung der eigenen Individualität im Kon-
takt und in Beziehung mit Anderen integriert werden. Kurt Goldstein 
hat als Neurologe die Gestalttherapie stark beeinflusst, so waren neuro-
logische Elemente von Beginn an einbezogen. Goldstein sah die Natur-
wissenschaft als Abstraktion der Welt, die dialogisch zu einem ganz-
heitlichen Verständnis eines Gesamtbildes gelangt. Er wendete auch als 
einer der ersten die Phänomenologie im klinischen Bereich an (Gold-
stein, 1974). „Bemerkenswert ist seine Sicht der Therapeut-Klient-Bezie-
hung. Er sieht es als Aufgabe des Therapeuten, eine Gemeinschaft (com-

73

Figur und Hintergrund

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


munion) zum Patienten herzustellen und darin nicht eine beobachtende, 
sondern eine teilnehmende Rolle einzunehmen“ (Goldstein 1974; zitiert 
nach Votsmeier, 1995, S. 14).

Was Klient*innen zeigen, ist aus phänomenologischer Sicht für The-
rapeut*innen von zentraler Bedeutung. Hierbei ist es wichtig, sich ohne 
Deutung und Interpretation am Offensichtlichen zu orientieren (Sta-
emmler & Bock, 2016). Gestalttherapeut*innen vertrauen also darauf, 
dass „… der Organismus des Klienten die für diesen zum jeweiligen Zeit-
punkt wichtigste offene Gestalt in den Vordergrund bringt, und beschäf-
tigt sich daher ausschließlich mit dem, was im Vordergrund offensicht-
lich wird“ (Staemmler & Bock, 2016, S. 20). Eine offene Gestalt wird im 
Sinne unerfüllter Bedürfnisse, die in den Vordergrund treten, verstan-
den. Beispielweise ist Durst eine offene Gestalt, die nach Trinken, also 
einer den Durst löschenden Handlung, verlangt. Trinkt die Person, ist 
der Durst gelöscht und die Gestalt geschlossen, also das Bedürfnis erfüllt 
(Staemmler & Bock, 2016).

9.3	 Kontakt an der Grenze: Das Organismus/Umwelt-Feld

Perls sagte über die Zusammenhänge von Organismus, Umwelt und Feld:

Es ergibt keinen Sinn, wenn man zum Beispiel von einem atmen-
den Wesen spricht, ohne die Luft und den Sauerstoff als Teil sei-
ner Definition in Betracht zu ziehen, oder wenn man vom Essen 
spricht, ohne die Nahrung zu bedenken, oder vom Sehen, ohne das 
Licht, von der Fortbewegung, ohne die Schwerkraft und den tra-
genden Grund, oder von der Rede, ohne die Redenden zu erwäh-
nen. (Perls, Hefferline & Goodman, 2000, S. 10)

Lewin, der die Gestalttherapie maßgeblich beeinflusste, stellte fest, dass 
Ereignisse, auch wenn sie unabhängig voneinander an derselben Örtlich-
keit stattfinden, ein gemeinsames Feld bilden und miteinander in Bezie-
hung sind. Das Verhalten von Menschen ist von der Summe der umgeben-
den Einflüsse, dem Feld, abhängig. Lewin verband somit im Rahmen eines 

74

Gestalttherapie & Integrative Gestalttherapie

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dynamischen Modells die Gestaltpsychologie mit der Physik (Lewin, 1963). 
Da Organismen nicht für sich alleine lebensfähig sind und untrennbar 
mit ihrer Umwelt zusammenhängen, werden die Begriffe in diesem Sin-
ne zusammengefasst zum Begriff Organismus/Umwelt-Feld (Blankertz & 
Doubrawa, 2005). Durch die Unterschiedlichkeit des jeweiligen Organis-
mus/Umwelt-Felds und dessen Zusammenspiel entstehen verschiedenste 
Bedürfnisse und deren darauffolgende Realisierung. Dies wirkt wiederum 
zirkulär auf das, was wahrgenommen wird – so leben wir alle in unseren 
eigenen Realitäten (Fuhr & Gremmler-Fuhr, 1995).

Die Auffassung, daß die Person als ein Ganzes größer ist als die Sum-
me seiner Teile, bedeutet, die Person als alle ihre Elemente zu betrach-
ten: Körper, Seele, Denken, Fühlen, Vorstellen, Bewegen usw.; aber nicht 
als identisch mit einem ihrer Bestandteile. Die Person ist das integrierte 
Funktionieren der verschiedenen Aspekte des Ganzen in Zeit und Raum. 
(Kepner, 2010, S. 74)

Somit ist eine Person immer als Gesamtes zu betrachten, als Funkti-
onseinheit, die nicht künstlich in ihre Einzelteile zerlegbar ist. Vorgän-
ge, Konflikte und Lebensthemen werden als Teil eines großen Ganzen 
betrachtet, wodurch psychische und physische Aspekte eingeschlossen 
werden (Kepner, 2010). Die Realität ist grundlegend holistisch, alles Leben 
strebt danach ganz oder zumindest möglichst nahe an einer Ganzheit zu 
sein (Smuts, 1938).

„Das Feld, die Grenze, die Umgebung, die Sinnesorgane, die Dinge an 
der Oberfläche … dort entstehen die Kontakte. Auch ganz ‚tiefe‘ Kontakte“ 
(Bruno-Paul de Roeck, 2016, S. 21). Kontakt und Begegnung finden stets 
auf der Grenze statt, diese wird als Ort der Entstehung von Beziehungs-
erleben verstanden (Kepner, 2010). „Unser Grenzraum ist in gewissem 
Sinn eine Pufferzone für unser Selbst, der Ort, an dem ‚Ich‘ und ‚Umwelt‘ 
ineinander übergehen und der durch seine Existenz die gute Funktions-
fähigkeit der differenzierteren Grenzschicht gewährleistet“ (Kepner, 2010, 
S. 242). Es gibt keine festgelegte Grenze und der Kontakt an der Gren-
ze geschieht fließend. Wichtig ist hierbei die Fähigkeit, Grenzen an die 
jeweiligen Gegebenheiten anzupassen, was für ein gesundes Funktionie-
ren wichtig ist (Kepner, 2010). Im Organismus/Umwelt-Feld finden im 
Rahmen von Gestaltbildungen Austauschprozesse statt, die für Wachs-

75

Kontakt an der Grenze: Das Organismus/Umwelt-Feld

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tum und Lebenserhalt unerlässlich sind. Zur Beschreibung dieser Prozes-
se entwickelten die Begründer*innen der Gestalttherapie ein Kontaktmo-
dell, das eine idealtypische Abfolge von Kontaktepisoden beschreibt. In 
der ersten Phase, dem Vorkontakt, werden im Organismus/Umwelt-Feld 
Unterschiede wahrgenommen, die Bedürfnisse auslösen. Diese Bedürf-
nisse werden vorerst unklar wahrgenommen, bis sie als Figur vor einem 
anderen Hintergrund wiederauftauchen. Phase zwei ist die Kontaktnah-
me, die Möglichkeiten zur Bedürfnisbefriedigung werden wahrgenommen 
und selektiert. Hat eine Person beispielweise Hunger, kümmert sie sich in 
dieser Phase darum, auf welche Art sie diesen stillen möchte und welche 
der zur Verfügung stehenden Möglichkeiten sie auswählt. Im Kontakt-
vollzug, der dritten Phase, tritt die Figur in den Vordergrund. Die Person 
befriedigt nun ihr Bedürfnis, holt sich also beispielsweise Nahrung und 
verzehrt diese. In der vierten Phase, dem Nachkontakt, in der das Bedürf-
nis bereits gestillt ist, sinkt das Energieniveau und es kann ein neuer Kon-
taktzyklus beginnen (Gremmler-Fuhr, 2001). „Alle physischen und psy-
chischen Probleme eines Organismus´ bezeichnet die Gestalttherapie als 
Störungen im Kontakt beziehungsweise an der Kontaktgrenze“ (Doubra-
wa & Blankertz, 2005, S. 181). Kontaktstörungen unterbrechen den Kon-
takt zur Umwelt oder zu sich selbst. Dementsprechend ist die Gestalt-
therapie klar auf Beziehung fokussiert: Beziehung zu sich selbst oder zur 
umgebenden Umwelt (Doubrawa & Blankertz, 2005).

Kontakt ist in der Gestalttherapie die Bezeichnung für einen Pro-
zess des Austausches, z. B. zwischen Organismus und Umwelt. ‚Kon-
taktfähigkeit‘ bezeichnet die Fähigkeit, den ‚Kontakt‘ herzustellen, 
und ‚Kontaktgrenze‘ die entsprechende Fähigkeit, sich gegenüber 
der Umwelt als selbstständiger Organismus zu behaupten und die 
eigenen Bedürfnisse zur Geltung zu bringen. (Doubrawa & Blan-
kertz, 2005, S. 178)

Die Gestaltpsychologie legt nahe, alle Sinne zu verwenden, wenn Kon-
takt angestrebt wird, und nicht endlos zu diskutieren, wenn Beziehung 
mit anderen oder mit sich selbst aufgenommen werden möchte (De 
Roeck, 2016).

76

Gestalttherapie & Integrative Gestalttherapie

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9.4	 Die Bedeutung der Beziehung in der Gestalttherapie

Die Gestalttherapie ist ein humanistisches Verfahren, diese zeichnen sich 
durch folgende Werthaltungen aus: Empathie, Mitmenschlichkeit, Soli-
darität, Wahrhaftigkeit, Selbstverwirklichung, Sinnhaftigkeit, Würde und 
Freiheit. Weiters stehen die Gegenwart, die Orientierung an der Erfahrung 
sowie existenzielle und sinnstiftende Themen im Fokus. Die therapeuti-
sche Beziehung wird als mehrschichtig gesehen, sie wird unterschiedlich 
akzentuiert, je nach Strukturniveau und Störungsform (Hartmann-Kot-
tek & Strümpfel, 2013). „Dies verleiht der Gestalttherapie eine hohe Flexi-
bilität und Passung, stellt damit gleichzeitig eine Herausforderung an den 
Therapeuten und seine diagnostische Differenziertheit dar“ (Hartmann-
Kottek & Strümpfel, 2013, S. 7). Die therapeutische Beziehung kann somit 
strukturaufbauend und potentialentfaltend, strukturverwandelnd und kon-
fliktlösend oder – bei gut gesicherter Basis – paradox akzentuiert umgesetzt 
werden. Die grundlegende Akzeptanz des Wesenskerns nach Buber (1984) 
spielt hierbei eine zentrale Rolle (Hartmann-Kottek & Strümpfel, 2013). 
Der Begriff der therapeutischen Beziehung hat sich in der Gestalttherapie 
vom intra-psychischen Paradigma, das die Auseinandersetzung des Indi-
viduums mit der Umwelt mit dem Ziel der Befriedigung von Bedürfnis-
sen meint, hin zu einer ko-kreierten Zwischenheit entwickelt, die Bezie-
hung im Sinne des Organismus/Umwelt-Feldes betrachtet (Lobb, 2017).

Die Wende vom intrapsychischen Paradigma hin zu dem der ‚Zwi-
schenheit‘ impliziert, dass die TherapeutIn sich und die PatientIn 
nicht als separate Einheiten wahrnimmt, sondern als eine dialogi-
sche Gesamtheit – die PatientIn im Dialog mit der TherapeutIn / 
die TherapeutIn im Dialog mit der PatientIn. (Yontef, 2005; zitiert 
nach Lobb, 2017, S. 36)

Beachtung im Hinblick auf diesen phänomenologischen Zugangsweg fin-
det Friedländers Ansatz der Indifferenz (1918). Bei wahrnehmbaren Phä-
nomenen kann eine Differenz, eine Abweichung zum Wahrgenommenen 
beobachtet werden. Diese Beobachtung, die gegensätzlich zur Wahrneh-
mung ist, ermöglicht es einen Gegensatz zu bestimmen. Die bestimmten 

77

Die Bedeutung der Beziehung in der Gestalttherapie

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gegensätze sind also wie Pole zueinander, verschieden und doch mitein-
ander in Beziehung. Die Mitte zwischen den beiden macht nach Friedlän-
der die Indifferenz aus, die er als Ausgangspunkt für die Möglichkeit sieht, 
sich dem Ganzen zuzuwenden. Diese Mitte ist nach Perls wie das Schwar-
ze in der Mitte einer Zielscheibe, sie soll den Ausgangspunkt für flexib-
les und angemessenes Handeln darstellen (Doubrawa & Blankertz, 2005).

… Gestalttherapeuten zeichnet zuerst und zutiefst aus, wie er dem 
Klienten mit seiner Präsenz, seiner Aufmerksamkeit, seiner Acht-
samkeit begegnet. Aus den Anforderungen des besonderen Men-
schen in dieser besonderen Situation versucht er, die angemessenen 
Interventionen zu schöpfen – oder verzichtet sogar auf Interventi-
onen. (Doubrawa & Blankertz, 2005, S. 147–148)

Gute Therapieergebnisse stehen also in starkem Zusammenhang mit pro-
zesshaftem Erfahren in der Gegenwart. Die Gestalttherapie beinhaltet von 
Beginn an übungs- und erfahrungszentrierte Elemente, verschiedenste 
Arten des Experimentierens in der Therapie und einen erfahrungs- und 
prozessorientierten Fokus. Durch diese Herangehensweise bietet sich 
die Chance, Perspektiven und Identifikationen zu wechseln. Durch die 
Methodik der Gestalttherapie werden laut Hartmann-Kottek und Strümp-
fel Verständnis, Stimmigkeit, Empathie, Differenzierung, soziale Kompe-
tenz, Verantwortungsfähigkeit und Perspektivenreichtum gefördert (Hart-
mann-Kottek & Strümpfel, 2013).

Therapie soll dem Klienten helfen, selbst das Steuer seiner Lebens-
situation in die Hand zu nehmen. Eine wichtige Voraussetzung 
dafür ist, daß der Klient sich ‚bewußt wird‘. Daß er sich selber 
wahrnimmt. Daß ihm bewußt wird, wie er mit sich umgeht und 
was in ihm und um ihn herum geschieht. (De Roeck, 2016, S. 62)

Das Steuer selbst in die Hand zu nehmen steht für Selbstregulation und 
meint einen Vorgang der Regulation von innen ohne äußerliche Steuerung 
(Blankertz & Doubrawa, 2005). „Ein alltägliches Beispiel ist die Abschal-
tung der Wasserzufuhr, wenn der WC-Kasten nach Betätigung der Spü-

78

Gestalttherapie & Integrative Gestalttherapie

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lung voll ist. Durch einen Schwimmer wird das Weiterfließen des Was-
sers unterbrochen“ (Blankertz & Doubrawa, 2005, S. 264). Dieses Prinzip, 
in der Kybernetik Rückkoppelung genannt, existiert in technischen und 
biologischen Zusammenhängen. Im biologischen Zusammenhang wird 
es organismische Selbstregulierung genannt und weist folgende Beson-
derheiten auf: Der Zweck eines Organismus liegt in ihm selbst, ist also 
die Selbsterhaltung. Er trägt seinen eigenen Aufbauplan in sich, der Orga-
nismus modifiziert sich selbst aufgrund äußerer Einflüsse und innerer 
Antriebe (Blankertz & Doubrawa, 2005).

Doubrawa und Blankertz beschreiben folgende Dinge als wesentlich für 
die gestalttherapeutische Haltung: Präsenz, Zugewandtheit, Authentizität, 
Berührtheit, Augenhöhe und inneres Erleben (Doubrawa & Blankertz, 2005).

Schneider (1994) berichtet über die Sichtweise von Laura Perls zur 
therapeutischen Beziehung:

Therapie versteht sie als den Weg vom Fremdsupport, der Stütze 
von außen, zum Selbstsupport, der Unabhängigkeit von fremder 
Hilfe. Die Aufgabe der Therapie sieht sie in der Herstellung einer 
existenziellen mitmenschlichen Beziehung zwischen dem Thera-
peuten und seinem Patienten, in der Nacherziehung und Umer-
ziehung stattfindet. (Schneider, 1994)

Für Laura Perls war Kontakt, als Grundlage des therapeutischen Prozes-
ses, eine Begegnung im Sinne einer tragfähigen dialogischen Beziehung. 
Diese Begegnung war für sie verbunden mit direktem Angesprochen-Sein, 
Respekt und Präsenz im Raum des Zwischen, der Beziehung (Perls, 1989).

Im Sinne des Dialogverständnisses nach Buber (1984) ist der Dialog 
der Respekt der Therapeut*innen vor dem Anderssein der Klient*innen 
und zugleich der Versuch, sich dieses bewusst und spürbar zu machen, 
ohne sich in der anderen Realität zu verlieren. Dies meint eine Bewusstheit 
beider Realitäten im Sinne einer Umfassung. Da Kontakt in der Gestalt-
therapie eine zentrale Rolle spielt und psychische und physische Proble-
me auf Kontaktprobleme rückgeführt werden, ist die Beziehung zwischen 
Klient*innen und Therapeut*innen der wesentliche Faktor für Heilung 
(Gremmler-Fuhr, 2001).

79

Die Bedeutung der Beziehung in der Gestalttherapie

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783828850262-67 - am 17.01.2026, 11:01:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850262-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	9.1 Gestalttherapie als dialogisches Verfahren
	9.2 Figur und Hintergrund
	9.3 Kontakt an der Grenze: Das Organismus/Umwelt-Feld
	9.4 Die Bedeutung der Beziehung in der Gestalttherapie

