
9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 263

Diffraktionsmuster II.

Mit dem im Folgenden experimentell zu erzeugenden zweiten Diffraktionsmuster,

das wiederum in zwei Variationen (a. und b.) hervorgebracht wird, lasse ich die im

Kontext des ersten Diffraktionsmusters eingehend diskutierte Thematik der Nor-

malisierung hinter mir. Nachstehend wird es stärker als bisher um eine begriffli-

che Auseinandersetzung mit einer der leitenden Fragestellungen der vorliegenden

Arbeit gehen, die sich unter anderem darauf bezieht, was ›Nähe/Ferne‹ und ›Anwe-

senheit/Abwesenheit‹ im Zusammenhang mit dem Phänomen der Fernbeziehun-

gen bedeuten. Mittels der Topoi der Berührungen (Variation a.) und der medialen

Kommunikationsräume (Variation b.) werden zwei unterschiedliche Beugungsgit-

ter installiert, durch die unterschiedliche theoretische und empirische Einsichten

hindurchgelassen werden, um die Arbeit an den interessierenden zentralen Begrif-

fen zu vertiefen.

Diffraktionsmuster II. Variation a. – FernNähe (abwesende Anwesenheit)

und NahFerne (anwesende Abwesenheit8)/Berührungen

Für die Erzeugung von Variation a. das zweiten Diffraktionsmusters setze ich zwei

kurze Passagen aus den Gesprächenmit den Erzählerinnen L. und F. als Beugungs-

gitter ein. Auf diese Weise wird der Topos der (Un-)Möglichkeit von Berührungen

im Kontext von Fernbeziehungen in den Mittelpunkt der Betrachtungen gerückt.

In Variation a. des ersten Diffraktionsmusters zu normalisierter Intimität und de-

ren feministisch-raumtheoretischer Umarbeitung wurde dieser Topos bereits kurz

thematisch, dies allerdings eher marginal. Im Folgenden geht es in zentraler Wei-

se um die Frage, was ›Berührung‹ bzw. ›Berühren‹ heißt. Diese Frage ist für die

Thematik der vorliegenden Untersuchung von Bedeutung, wenn davon ausgegan-

gen wird, dass es in Fernbeziehungen zum einen getrennte Zeiten gibt, in denen

sich die Beziehungspartner_innen nicht face-to-face begegnen und nicht berüh-

ren können, und dass sich zum anderen gemeinsame Zeiten ergeben, in welchen

körperliche Nähe und gegenseitiges Sich-Berühren-Können möglich sind.

Durch das Beugungsgitter der beiden Erzählpassagen von L. und F. lasse ich in

Variation a. unterschiedliche (physikalisch-)philosophische Überlegungen zur Fra-

ge der Berührung passieren, um durch die Ineinanderbeugung von empirischen

und theoretischen Erkenntnissen (insbesondere des Neuen Materialismus und der

feministischen Wissenschaftsforschung, aber auch ›klassischerer‹ philosophischer

8 Die Formulierungen »abwesende Anwesenheit« und »anwesende Abwesenheit« finden sich

auch in der Arbeit von Kerstin Meißner (2019, S. 62, 150, 224) wieder. Erstere ist darüber hin-

aus titelgebend für Alfred Schäfers (2002) Beitrag Abwesende Anwesenheit. Von der Ungleich-

zeitigkeit der Identität.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

Positionen) ein spezifisches Diffraktionsmuster zu erzeugen. Diese Überlegungen

zielen auf eine Verschiebung der Begriffe von Ferne und Nähe sowie Abwesenheit

und Anwesenheit hin zu einer Auflösung dieser problematischen Dichotomisie-

rung. Es geht somit um ein ›Queering‹ der Begriffe (vgl. Barad, 2012a, S. 33), das

diese ihrer (vermeintlich) eindeutigen Bestimmung enthebt. Bei der nachstehen-

den Problematisierung des Berührungsbegriffs ist der Unterscheidung zwischen

der ontischen und der ontologischen Ebene Rechnung zu tragen. Begründen lässt

sich dies beispielsweise mit Barad (2012b), die das ›herkömmliche‹ (ontische) Ver-

ständnis von Berührung, bei dem implizit von zwei getrennten Entitäten (Selbst

vs. Anderes) ausgegangen wird, problematisiert. Sie stellt dieses Verständnis ra-

dikal infrage, indem sie der Frage nach Berührung auf der ontologischen Ebene

nachgeht.

Die Erzählerin L. schildert in unserem erstenGespräch ihre Bedenken hinsicht-

lich der Transformation ihrer Beziehung von einer Nah- in eine Fernbeziehung.

Der Ausblick auf die fehlende körperliche Nähe, zu der Berührungen etwa in der

Form von Umarmungen und Küssen – und in einem weiteren Sinn: Sexualität –

gehören, habe ihr zunächst Angst bereitet. Evaluierend hält L. zum Zeitpunkt un-

seres Gesprächs jedoch fest, dass diese Bedenken eher unbegründet gewesen seien

und dass der Umstand des Sich-nicht-Berühren-Könnens insgesamt weniger gra-

vierend sei, als sie dies vor der Fernbeziehungsphase befürchtet habe:

Ähm, ja, ich hatte da echt Bedenken, weil wirklich von so engem Raum und man

sieht sich jeden Tag und kann sich jeden Tag halt auch … nicht nur miteinander

sprechen mit Gesicht zu Gesicht, sondern eben auch anfassen, sich küssen, umar-

men, alles, was so dazugehört. Und das dann auf einmal gar nicht mehr zu haben

beziehungsweise nur alle paar Wochen oder amWochenende … Das hat mir echt

Angst gemacht, aber es ist gar nicht so schlimm, wie ich’s mir vorgestellt hatte.

(L1: 37-43)

Diese Passage wurde im ›Spurenkapitel‹ (Dritte Spur – Überlegungen dazu, wie

die Fernbeziehung sein wird) eingehend diskutiert und stellt nachfolgend einen

thematischen Einsatzpunkt als Beugungsgitter hinsichtlich der Erfahrungen des

Sich-nicht-Berühren-Könnens dar.Weitere Dimensionierungen erhält dieses Beu-

gungsgitter durch eine Passage aus dem Gespräch mit der Erzählerin F. dahinge-

hend, dass Videotelefonie es ermöglicht, trotz des Umstands des Sich-nicht-Berüh-

ren-Könnens ein Gefühl der Nähe zwischen den Beziehungspartner_innen zu er-

zeugen. Nach solchen Telefonaten, während deren sich die beiden über Bildschir-

me sehen können, werde die Abwesenheit des Anderen jedoch besonders deutlich

als Vermissen spürbar:

Ja, und das war irgendwie immer sehr cool, und ich meine, jetzt eben, du kannst

dich so … kannst halt so Videoanrufemachen, du kannst einander sehen und es ist

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 265

mega cool und so. Und ich warmega froh umdas, aber gleichzeitig ist es immer so

die … das Vermissen war immer so am schlimmsten nach diesen Telefonaten. Es

ist so … ich habe es jeweils sehr schwierig gefunden irgendwie, weilman sich eben

irgendwie so nahe gewesen ist, zwar nicht … mega … du konntest dich zwar nicht

berühren und so, und aber trotzdem, du siehst einander und kannst normal mit-

einander reden, mehr oder weniger normal. Und nachher war es irgendwie … ja,

ist es … eswarmega schwierig, habe ich gefunden (längere Sprechpause). (F1: 648-

657)

Das auf der Basis dieser beiden Interviewpassagen installierte Beugungsgitter zum

Topos der (Un-)Möglichkeit von Berührungen kann vor dem Hintergrund empiri-

scher Erkenntnisse wie folgt konkretisiert werden: Einerseits können Befürchtun-

gen und tatsächliche Erfahrungen in Bezug auf die zeitweilige Unmöglichkeit von

Berührungen divergieren. Dies zeigt sich an der Passage der Erzählerin L. Ande-

rerseits wird in der Erzählung von F. thematisch, dass die Abwesenheit des Ande-

ren und die Unmöglichkeit, sich körperlich nahe zu sein, besonders nach inten-

siv gespürten ›Nähemomenten‹ während Videoanrufen bewusst werden. In beiden

Erzählpassagen kommt im Prinzip das oben erwähnte Charakteristikum von Fern-

beziehungen zum Ausdruck: Solche Beziehungen changieren zwischen getrennten

Zeiten, in denen Berührungen unmöglich sind, und gemeinsamen Zeiten inten-

siver körperlicher Nähe. Offen bleibt allerdings die Frage, was ›Berührung‹ bzw.

›Berühren‹ heißen kann. Einzig dass es so etwas wie Berührung gibt, scheint un-

bestritten zu sein.

Im Folgenden lese ich Barads (2012b) Essay On Touching – The InhumanThat The-

refore I Am9 diffraktiv zu diesen ersten empirisch gestützten Einsichten. Am An-

fang ihres Artikels stellt die Autorin die Frage, ›was das Maß der Nähe sei‹ (ebd.,

S. 206). Umgekehrt ließe sich ebenso fragen, was das Maß der Ferne sein könnte.

Das Räumliche lässt sich,wie bereits wiederholt dargelegt wurde, nicht ausschließ-

lich durch die Angabe von Kilometern, Metern oder Zentimetern bestimmen. Zu

fragen wäre deshalb, ob unter einer Berührung nicht mehr zu verstehen ist als der

infinitesimale Abstand zwischen zwei Körpern und ob ›Berührung‹ auf der Ebene

derOntologiemöglicherweise etwas anderes bedeutet als absolute räumlicheNähe,

die sich auf eine eindeutig bestimmbare Kontaktzone von Haut auf Haut konzen-

triert. Barad stellt diesbezüglich die folgende Frage: »When two hands touch, how

close are they?« (ebd.) In ihrem Versuch, diese Frage zu klären, hält Barad (2012b)

als Erstes fest, dass es Berührung im klassischen physikalischen Verständnis nicht

gebe, da das Gefühl von Berührung im Prinzip auf elektromagnetischer Abstoßung

beruhe:

9 Der Artikel ist in überarbeiteter Version unter Barad (2014a) auch auf Deutsch erschienen. In

meinen Ausführungen beziehe ichmich jedoch auf die englische Originalversion des Textes,

das heißt auf Barad (2012b).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

Touch, for a physicist, is but an electromagnetic interaction. A common explana-

tion for the physics of touching is that one thing it does not involve is …well, touch-

ing. […] The reason the desk feels solid, or the cat’s coat feels soft, or we can (even)

hold coffee cups and one another’s hands, is an effect of electromagnetic repul-

sion. […] Electromagnetic repulsion: negatively charged particles communicating

at a distance push each other away. That is the tale physics usually tells about

touching. Repulsion at the core of attraction. (Ebd., S. 209)

Diese Feststellung markiert zwar den Ausgangspunkt, doch da es der Autorin dar-

um geht, die Unterschiedlichkeiten der klassischen Physik und der Quantenphysik

hinsichtlich ihres Formalismus und ihrer Ontologie zu erörtern (vgl. ebd., S. 210),

ist die Frage nach demWesen (engl. nature, vgl. ebd., S. 222) von Berührung damit

bei Weitem noch nicht geklärt. Barad (2012b) führt in der Folge aus, dass Teil-

chen, Leere und Felder im klassischen physikalischen Verständnis als drei separate

Elemente aufgefasst würden, während sie in der Quantenphysik als miteinander

intraagierend angesehen würden. Das Verhältnis von Teilchen und Leere verän-

dere sich im quantenphysikalischen Verständnis beispielsweise dahingehend, dass

Erstere nicht mehr einfach einen Platz in der Leere besetzten, sondern beide kon-

stitutiv miteinander verschränkt seien (vgl. ebd.). Präziser ausgedrückt bedeutet

dies, dass die Teilchen mit unendlich vielen virtuellen Teilchen der Leere intraagie-

ren (vgl. ebd., S. 214). Das führt zu einer grundlegenden Modifikation dessen, was

›Leere‹ bedeutet:

As for the void, it is no longer vacuous. It is a living, breathing indeterminacy of

non/being. The vacuum is a jubilant exploration of virtuality, where virtual par-

ticles […] are having a field day performing experiments in being and time. That

is, virtuality is a kind of thought experiment the world performs. Virtual particles

do not traffic in a metaphysics of presence. They do not exist in space and time.

They are ghostly non/existences that teeter on the edge of the infinitely fine blade

between being and nonbeing. (Ebd.)

Am Beispiel des Elektrons, eines »point particle (devoid of structure)« (ebd., S. 211),

geht Barad (2012b) der Frage, was ›Berührung‹ heiße, weiter nach. Sie führt aus,

dass Elektronen die Fähigkeit zur »self-interaction« (ebd., S. 212) besäßen und sich

somit selbst berühren könnten. Dies hat mit der Selbstenergie des Elektrons und

der Untrennbarkeit von den anderen Elementen, das heißt von Teilchen, Feldern

und Leere, zu tun. Diese quantenphysikalische Erkenntnis lässt sich folgenderma-

ßen etwas detaillierter erläutern: »[…] the electron’s self-energy takes the form of

an electron exchanging a virtual photon (the quantum of the electromagnetic field)

with itself« (ebd.). Allerdings gibt es nicht nur diese Form der ›Selbstinteraktion‹

bzw. ›Selbstberührung‹. Vielmehr eröffnen sich unendlich viele Möglichkeiten »of

touch touching itself « (ebd.):

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 267

[…] the electron not only exchanges a virtual photon with itself, it is possible for

that virtual photon to enjoy other intra-actions with itself […] before it is absorbed

by the electron. And so on. This ›and so on‹ is shorthand for an infinite set of pos-

sibilities involving every possible kind of interaction with every possible kind of

virtual particle it can interact with. That is, there is a virtual exploration of every pos-

sibility. And this infinite set of possibilities, or infinite sum of histories, entails a

particle touching itself, and then that touching touching itself, and so on, ad in-

finitum. Every level of touch, then, is itself touched by all possible others. (Ebd.,

S. 212f.)

Diese unendlich vielen möglichen ›Selbstberührungen‹ von Elektronen gehen nach

Barad (2012b) mit einem In-Kontakt-Treten mit der unendlichen Alterität des

›Elektronen-Selbst‹ einher. Dieses ›Elektronen-Selbst‹ ist allerdings keine Entität,

sondern es ist diese unendliche Alterität (vgl. ebd., S. 213). Vor diesem Hinter-

grund wird das Wesen des ›Selbst‹ infrage gestellt: »the very notion of ›itself,‹ of

identity, is radically queered« (ebd., S. 212). Es handle sich hierbei gleichsam um

eine grundlegende Form ›queerer Intimität‹, wie Barad festhält (vgl. ebd., S. 213).

Berührung existiert diesem quantenphysikalischen Verständnis nach somit in

unendlich potenzierter Art und Weise, was essenzialistische, reduktionistische

Vorstellungen von Identität ungewiss werden lässt: »the infinite plethora of alter-

ities given by the play of quantum in/determinacies are constitutive inclusions in

a radical un/doing of identity« (ebd., S. 214). Die Konsequenzen dieses Verständ-

nisses sind weitreichend und betreffen neben Fragen der Ontologie auch solche

der Ethik. Wenn man Barad (2012b, S. 214) folgt, dann bringt jede Berührung eine

unendliche Alterität mit sich,

so that touching the Other is touching all Others, including the ›self,‹ and touch-

ing the ›self‹ entails touching the strangers within. Even the smallest bits of mat-

ter are an unfathomable multitude. Each ›individual‹ always already includes all

possible intra-actions with ›itself‹ through all the virtual Others, including those

that are noncontemporaneous with ›itself.‹ That is, every finite being is always

already threaded through with an infinite alterity diffracted through being and

time. (Ebd.)

Wie in Kapitel 5 (Intermezzo: Ausblick auf die theoretischen Schnitte) bereits dar-

gelegt wurde, kann Ethik demnach nicht bedeuten, auf das Andere zu antworten

und diesem gegenüber verantwortlich zu sein, als wäre es außerhalb des eigenen

›Selbst‹ angesiedelt (vgl. Barad, 2007, S. 178). Es zeigt sich auch hier, dass das Ande-

re nie sehr weit von uns entfernt ist, da es mit uns ko-konstitutiv und untrennbar

verwoben ist (vgl. ebd., S. 179). In der Ethik geht es folglich um Verantwortung

und Verantwortlichkeit »for the lively relationalities of becoming of which we are a

part« (ebd., S. 393). Diese ›lebendigen Relationalitäten‹, deren Teil wir sind, an de-

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

nen wir zugleich teilhaben bzw. an die unser Werden gebunden ist, beschränken

sich nie ausschließlich auf ein eindeutig bestimmbares Hier und Jetzt. Stattdes-

sen beinhalten diese Relationalitäten immer schon die Virtualität eines/mehrerer

(räumlichen) Anderswo und eines/mehrerer (zeitlichen) ›Anderswann‹. Angesichts

dieser Überlegungen kann gesagt werden, dass nicht nur die Vorstellung von fi-

xen Identitäten, sondern auch eindeutige Bestimmungen dessen, was ›Nähe‹ und

›Ferne‹, ›Anwesenheit‹ und ›Abwesenheit‹ bedeuten, ›gequeert‹ werden.Das ›Selbst‹

und das ›Andere‹, ›hier‹ und ›dort‹, ›jetzt‹ und ›dann‹ sind miteinander verschränkt

und ebendiese Verschränkungen

bring us face to face with the fact that what seems far off in space and time may

be as close or closer than the pulse of here and now that appears to beat from a

center that lies beneath the skin. The past is never finished once and for all and

out of sight may be out of reach but not necessarily out of touch. (Barad, 2007, S. 394;

Hervorh. MS)

Nicht erreichbar/unerreichbar oder außer Reichweite zu sein, bedeutet nicht

zwangsläufig, ohne Verbindung bzw. Kontakt zum Anderen zu sein. Wenn die Er-

zählerin L. berichtet, dass ihr der Gedanke an die Unmöglichkeit von Berührungen

vor Beginn der Fernbeziehungsphase Angst bereitet habe, sich dies dann aber als

weitaus weniger schlimm herausgestellt habe, dann spielt möglicherweise diese

Barad’sche Einsicht eine Rolle: Eine intime Verbindung zumAnderen hat weiterhin

Bestand und das Andere ist nicht so fern, wie man denken könnte. Im Anschluss

an Derrida (2016b [1995]) versteht Barad (2010, S. 265) Andersheit/Alterität als eine

verschränkte Beziehung der »différance«. Es handelt sich dabei jedoch nicht um

eine Verschränkung zweier absolut voneinander getrennter Entitäten (Selbst und

Anderes), da es keine scharfe Trennlinie zwischen den beiden gibt, die ein für alle

Mal feststeht (vgl. ebd.). Selbst und Anderes fallen auch nicht in eins, da eine solche

Gleichheit bedeuten würde, der ›irreduziblen Heterogenität‹ (ebd.) des Anderen

nicht gerecht zu werden bzw. dessen »Heterogenität […] auszulöschen« und »die

Differenz zu verletzen« (Derrida, 2016b, S. 49). Das verschränkte Verbundensein

von Anderem und Selbst impliziert eine Verantwortlichkeit und Verantwortung im

Sinne eines »iterative (re)opening up to, an enabling of responsiveness« (Barad,

2010, S. 265). Es ist dies eine Ethik, die einerseits auf einer ›Gastfreundschaft‹

– ein weiterer Derrida’scher Begriff (vgl. bspw. Derrida, 2001; 2016b, S. 234) –

gegenüber dem Anderen beruht, das durch das Selbst hindurch gewoben und

daher mit diesem verschränkt ist (vgl. Barad, 2012b, S. 217). Hierbei geht es somit

gleichsam um eine Gastfreundschaft gegenüber dem Anderen in sich selbst, durch

das man selbst ist bzw. das man selbst ist. Damit einhergehend ist es andererseits

eine Ethik, die eine ›Nicht-Koinzidenz mit sich selbst‹ (Barad, 2010, S. 265) in

sich birgt und die auf ›die unendliche Alterität des Selbst‹ (Barad, 2012b, S. 213)

hinweist: Das Selbst ist »dispersed/diffracted through time and being« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 269

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Barad (2012b) davon ausgeht, dass

es Berührung gerade deshalb geben kann, weil das Selbst und das Andere ver-

schränkt miteinander ›in touch‹ seien, und dass dies eine besondere Verantwor-

tung im Sinne einer »incarnate relation that precedes the intentionality of con-

sciousness« (Barad, 2007, S. 392) mit sich führe, derer man sich nicht entziehen

könne. Das Andere und das Selbst fallen jedoch niemals in eins; sie lösen sich nicht

in einer Gleichheit auf, da sie in sich heterogen und multipel, das heißt immer

schon Mehrere bzw. Mehreres zugleich, sind und in unendlich vielfältiger Weise

intraaktiv mit sich selbst und Anderen bzw. Anderem verbunden sind. Vielleicht

lässt sich hier mit dem Sinologen François Jullien (2014a) anknüpfen, der Folgen-

des festhielt: »Das Dazwischen, welches der Abstand erzeugt, ist zugleich die Be-

dingung, aus der das Andere hervorgeht, und das Vermittelnde, das uns mit ihm

verbindet« (S. 72). Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, was es bedeuten

könnte, Berührung bzw. Berühren in den Begriffen des Abstands und des Dazwi-

schen anstatt wie üblich in denjenigen der Koinzidenz, die den Abstand eliminiert,

zu denken. In der Folge ließe sich überdies fragen, wie sich die Begriffspaare der

An-/Abwesenheit und Ferne/Nähe hierbei (noch) weiter verschieben bzw. wie de-

ren Dichotomisierung (noch) stärker ins Wanken gerät. Anhaltspunkte dafür fin-

den sich beispielsweise in den Aporien der Liebe von Steinweg (2010), die sich mit

der Möglichkeit einer Öffnungsbewegung zum Anderen hin im Kontext der Liebe

befassen:10

Die Liebe, die das Selbst im Anderen und den Anderen im Selbst verlängert, de-

finiert sich als ›Zugang zumUnzugänglichen‹, als Berührung seiner Unberührbar-

keit: der Unberührbarkeit des Anderen wie der Unberührbarkeit meiner selbst.

Berührung, in der das Denken sich berührt, ›ohne sich zu sein, ohne Sich zu sich

zu kommen‹, kurz ohne von der Stabilität eines substanzialen Selbst zu profitie-

ren.Weil die Berührung einen infinitesimalen Abstand zum Berührten wahrt, findet sie

statt, indem sie nicht stattfindet. Statt faktischer Kontakt ist sie ›Tangente ohne Kon-

takt‹. Statt als Besitzergreifung artikuliert sie sich als die Unmöglichkeit von Be-

sitz. (S. 18f., Hervorh. MS)

Berührung ist demnach paradoxerweise durch ihre Unmöglichkeit erst möglich,

und zwar nur deshalb, weil das Andere und das Selbst nicht zusammenfallen und

es einen Abstand zwischen ihnen gibt. Gäbe es dieses Dazwischen nicht, wäre auch

Berührung unmöglich. In einer Assimilation oder Einverleibung, die einer »Besitz-

ergreifung« (ebd.) gleichkäme, würden sowohl Selbst als auch Anderes gleichsam

inexistent werden und die Unberührbarkeit, in der die Bedingung der Möglichkeit

10 In der zitierten Passage verweist Steinweg (2010) aufDerridas (2007)Berühren, Jean-LucNancy

sowie auf mehrere Bücher von Jean-Luc Nancy: singulär plural sein (2016, S. 124), AmGrund der

Bilder (2006, S. 156f.), Corpus (2003, S. 101) und Noli me tangere (2019, S. 37).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

von Berührung liegt, wäre dadurch aufgehoben. Die Eröffnung des Dazwischen

durch die Wahrung des Abstands ergibt sich aus der Anerkennung der grundsätz-

lichen Nichtkoinzidenz des Selbst und des Anderen mit sich selbst (vgl. Barad,

2010, S. 265). Bei Steinweg (2010) findet vor diesem Hintergrund eine Auseinan-

dersetzung mit dem Begriff der »Gespensterliebe« (S. 19) statt. Diese nimmt ihren

Ausgangspunkt in der Annahme, dass jede Begegnung auchmit einer »Verfehlung«

(ebd.) rechnenmüsse und dass es »keine Präsenz ohne Absenz« (ebd.) gebe. Daraus

ergibt sich hinsichtlich des Begriffs der Berührung Folgendes:

Berühren bedeutet, an etwas Schwindendes rühren, das sich –wie ein Gespenst[11]

– der Berührung entzieht. Es gibt Liebe nur als Gespensterliebe. Zwei Subjekte er-

tasten ihre Grenzen, indem sie sich entgrenzen auf die Grenzenlosigkeit des An-

deren hin. Immer schwankt seine Gegenwart zwischen Präsenz und Absenz. Ein

Gespenst ist da, ohne da zu sein und umgekehrt. So der oder die Geliebte. Hier

und zugleich anderswo, flüchtig und doch präsent. (Ebd., S. 19f.)

Möglicherweise trifft die Bezeichnung ›Gespensterliebe‹ auf Fernbeziehungen in

besondererWeise zu, da diese sich ebenfalls durch das Oszillieren der Beziehungs-

partner_innen »zwischen Präsenz und Absenz« (ebd., S. 20) und die immer wie-

der aufs Neue entschwindende Anwesenheit, die sich in Abwesenheit verkehrt, um

dann erneut Anwesenheit zu werden, charakterisieren lassen.

Mit dem »[h]ier und zugleich anderswo« (ebd.) sowie dem Jullien’schen »Da-

zwischen«, die in Variation a. dieses zweiten Diffraktionsmusters zu FernNähe

und NahFerne unter dem Aspekt der Frage nach Berührung thematisch gewor-

den sind, kommt ein weiterer Topos in den Fokus, der bei der experimentellen Er-

zeugung von Diffraktionsmustern bisher keine Rolle gespielt hat, für die Untersu-

chung des Phänomens der Fernbeziehungen jedoch bedeutsam ist: der Topos der

medialen Kommunikationsräume. Dabei bleibt das ›herkömmliche‹ ontische Ver-

ständnis von Berührung – wie ich es nennen möchte – (bzw. das Problem der Un-

11 Mit diesem Begriff rekurriert Steinweg (2010) wohl auf Derrida (2016b), wenngleich die Be-

zugnahme nicht explizit gemacht wird. Für Derrida (2016b) ist ein Gespenst »immer einWie-

dergänger. Man kann sein Kommen und Gehen nicht kontrollieren, weil esmit derWiederkehr

beginnt« (S. 26). Ein Gespenst bzw. ein Wiedergänger ist jedoch nicht das Gleiche wie ein

Geist: »[…] das, was das Gespenst oder den Wiedergänger vom Geist unterscheidet, […] [ist]

die flüchtige und ungreifbare Sichtbarkeit des Unsichtbaren oder die Unsichtbarkeit eines

sichtbaren X, […]. Zweifellos ist das auch die berührbare Unberührbarkeit eines Eigenkör-

pers ohne Fleisch, aber immer die berührbare Unberührbarkeit von jemandem als jemand an-

derem« (ebd., S. 21). Zur Bezeichnung der »Logik der Heimsuchung« (ebd., S. 25), des Spuks,

hat Derrida (2016b) den Begriff der »Hantologie« (ebd., S. 25, 219f.) (aus frz. hanter und on-

tologie) geprägt. Als zentraler Bezugspunkt des Denkens findet sich dieser Begriff auch bei

Barad (2010; 2015, S. 71ff.). Aus bildungsphilosophischer Perspektive hat sich beispielsweise

Wimmer (2013) im Beitrag Das Selbst als Phantom ausführlich mit Derridas Hantologie- und

Gespenstbegriff auseinandergesetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 271

möglichkeit von Berührung aufgrund der räumlichen Distanz) weiterhin bestehen.

Dieses Verständnis von Berührung gründet wie bereits erläutert in der Vorstellung,

dass Beziehungspartner_innen sich nicht physisch berühren können, wenn sie ge-

trennt voneinander, beide in ihrem eigenen Zuhause, leben, das heißt, wenn sich

ein Zwischenraum zwischen den beiden eröffnet, der zu groß ist, um nur die Hand

ausstrecken zu müssen, um den Anderen oder die Andere berühren zu können.

Und doch: Der oder die Andere ist auch dann nicht nur anderswo, sondern gleich-

zeitig hier (vgl. Steinweg, 2010, S. 20): Wie ein Gespenst sucht der oder die Andere

das Selbst heim und auch »im Selbst spukt [es], zwischen den zweien, dem ›je‹ und

dem ›Moi‹, dem ›I‹ und dem ›me‹, dem ›ich‹ und dem ›Mich‹, dem ›Ich‹ und dem

›Ichideal‹ oderwie immerman die Instanzen imSelbst nennenmag,mit denen sich

das Selbst auf sich selbst beziehen kann« (Wimmer, 2013, S. 308). Die nachfolgend

dargelegte Variation b. des zweiten Diffraktionsmusters wird sich ebenfalls zwi-

schen unterschiedlichen Bestimmungen von Ferne undNähe,An-und Abwesenheit

hin und her bewegen, und auf dieseWeise einen (medialen) Zwischenraum skizzie-

ren, der sich eröffnen kann, wenn diese Bestimmungen nicht voreilig fixiert oder

als ›unbrauchbar‹ verworfen werden. Infolgedessen schwanken die Einsichten zwi-

schen Aussagen wie den nachstehenden. Einerseits findet sich beispielsweise bei

Porombka (2017) die folgende Feststellung: »Der Liebesbrief[12] schafft eine Wirk-

lichkeit, in der sich die Liebenden berühren können, ohne einander zu begegnen«

(S. 97). Obwohl sich nicht abschließend klären lässt, ob in dieser Aussage das von

Barad (2012b) vorgeschlagene ontologische Verständnis von Berührung zum Aus-

druck kommt oder ob das Wort ›berühren‹ in einem rein metaphorischen Sinne

aufzufassen ist, manifestiert sich darin die grundsätzliche Schwierigkeit des Ver-

suchs einer Beschreibung von etwas,was sich einer direkten Bezeichnung entzieht.

Andererseits lassen sich in diesem Zusammenhang Aussagen wie die folgende von

Valentine (2006) aufführen, auf die in Kapitel 2 (Normalisierungen: Fernbeziehun-

gen als ›Spezialform‹ von Paarbeziehungen) bereits rekurriert wurde und die sich

in einem Artikel mit dem Titel Globalizing Intimacymit der Rolle von Informations-

und Kommunikationstechnologien hinsichtlich ihrer Potenziale für die Gestaltung

von nahen sozialen Beziehungen auseinandersetzt:

Of course there are limitations to both ›doing family‹ and ›doing sexual intimacy‹

online. […] while ICT [information and communication technologies, Anm. MS]

can facilitate disembodied forms of knowing, loving, caring, and sex, this is not

always a substitute for the physical intimacy of a parental hug or a lover’s caress.

The Internet allowspeople to stay in touchor get in touchbut the absence of actual

12 AuchdasVersenden vonNachrichten oder Bildern, beispielsweise über Snapchat,WhatsApp,

Twitter oder Instagram, bezeichnet Porombka (2017) als Formen der ›Liebeskommunikation‹.

Diese Nachrichten und Bilder fungieren als Liebesbriefe der Gegenwart, die »als dynamische

Texturen« (S. 75) und »[i]n immer neuen Zirkulationen« (S. 99) geschrieben werden.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

touch can serve only to accentuate the emotional pain of missing or longing for

another body. (S. 388)

In der oben zitierten Passage aus dem ersten Gespräch mit der Erzählerin F.

(F1: 648-657), die als Beugungsgitter zur Erzeugung von Variation a. des zweiten

Diffraktionsmusters eingesetzt wurde, finden sich in erster Linie Resonanzen zur

Aussage von Valentine (2006): Videotelefonate seien »cool«, weil sie sich ihrem

Partner auf diese Weise trotz des Umstands des Sicht-nicht-Berühren-Könnens

sehr nahe fühlen könne. Nach solchen mithilfe von Bildschirmen konstituierten

medialen ›Nähemomenten‹ des Sichsehens werde die Abwesenheit ihres Part-

ners P. allerdings besonders stark spürbar und sie vermisse ihn in der Folge jeweils

sehr. Die Erzählerin F. würde daher der Aussage, dass sie und P. sich durch Video-

telefonate ›berühren‹ können – wie dies beispielsweise Porombka (2017) dargelegt

hat –, wohl eher nicht zustimmen wollen. Gleichwohl können Videotelefonate

eine gewisse Nähe entstehen lassen: Sie erzeugen »eine Wirklichkeit« (ebd., S. 97)

des Dazwischen als eines medialen Raums. In den Ausführungen zu Variation b.

des zweiten Diffraktionsmusters werden ebendiese Überlegungen noch weiter

vertieft.

Da es im Folgenden ummediale Kommunikationsräume geht, wird auch die in

Kapitel 7 (Theoretischer Schnitt II: Medialität) bereits erfolgte Auseinandersetzung

mit den sogenannten ›Berührungstechnologien‹ (engl. technologies of touch) erneut

relevant (vgl. Paterson, 2006, S. 691). Diese Apps oder auch haptischen Geräte er-

möglichenmultisensorischeWahrnehmungsräume,mit deren Hilfe sich Nähe und

Anwesenheit simulieren lassen. Sie dienen der Strukturierung und der Gestaltung

des medialen Dazwischen, indem sie ein Gefühl des HierDort bzw. DortHier her-

vorzurufen vermögen. ›Berührungstechnologien‹ in einem engeren Sinne in Form

von gewissen Apps wie beispielsweise Couple, Twyxt, Between oder Avocado spielen

im Zusammenhang mit der Erzeugung der weiteren Diffraktionsmuster zwar kei-

ne explizite Rolle mehr, da sie in keinem der narrativen Interviews thematisch

wurden. Trotzdem sind die bisherigen Ausführungen hierzu grundsätzlich auch

im Fortgang der Studie von Bedeutung, und zwar dann, wenn davon ausgegan-

gen wird, dass im Prinzip alle Technologien, die das Verhältnis des Selbst zu sich

selbst und zum Anderen vermitteln, in einem weiteren Sinne als ›Berührungstech-

nologien‹ verstanden werden können. Diese wären dann allerdings nicht mehr auf

ganz spezifische Apps oder ›teledildonische‹ Geräte (vgl. hierzu bspw. Rheingold,

1990, 1992) zu beschränken, sondern würden alles umfassen, was einen Zwischen-

raum eröffnet und ein Dazwischen generiert. Voraussetzung hierfür ist, dass nicht

ausschließlich mit einem ›herkömmlichen‹ ontischen Berührungsbegriff operiert

wird, sondern dass unter anderem auch das quantenphysikalisch-philosophisch-

ontologische Verständnis von Berührung bzw. Berühren, wie es im Kontext von

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 273

Variation a. diskutiert wurde, als ernst zu nehmende Option in Betracht gezogen

wird.

Diffraktionsmuster II. Variation b. – FernNähe (abwesende Anwesenheit)

und NahFerne (anwesende Abwesenheit)/Mediale Kommunikationsräume

als HierDort (DortHier) und JetztDann (DannJetzt)

Zur Installation des Beugungsgitters für die nachfolgend zu erzeugende Variati-

on b. des zweiten Diffraktionsmusters dient mir neben der Figur des JetztDann

(DannJetzt) auch die am Schluss des vorhergehenden Kapitels erwähnte Figur des

HierDort (DortHier), die bereits in Kapitel 7.4.2 thematisch wurde. Diese Figur be-

zieht sich auf den von Steinweg (2010) beschriebenen ›gespenstischen‹ Zustand

des Seins im »[h]ier und zugleich anderswo« (S. 20), der sich mit Serres (2005) wie

folgt illustrieren lässt: Kommunikations- und Informationstechnologien ermögli-

chen es, anderswo zu sein, »ohne einen Schritt zu tun« (S. 8), denn »[d]ie virtuelle

Welt der Kommunikation löst die alten Grenzen auf und erobert neue Räume. Sie

tritt neben das Reisen und ersetzt es vielfach sogar« (ebd.). Diese neuen Räume

können als ›MediaSpaces‹ (Couldry & McCarthy, 2004) bezeichnet werden. Den mit

deren Entstehung und Verbreitung einhergehenden Wandel bringt Serres (2013)

folgendermaßen auf den Punkt:

Durch ihrHandy sind ihnen [denKindern der vernetztenGeneration, Anm.MS] al-

le Personen zugänglich, durch GPS alle Orte, durch das Netz das gesamteWissen.

Während wir in einemmetrischen, durch Entfernungen konstituierten Raum leb-

ten, bewegen sie sich in einem topologischen Raum von Nachbarschaften[13]. (S. 14f.;

Hervorh. MS; vgl. Serres, 2005, S. 247ff.)

Für das hier einzusetzende Beugungsgitter gilt demnach, dass sich mediale Kom-

munikationsräume als topologische Räume14 konstituieren, wobei es um Umge-

bungen, um »Abstände« (Serres, 2005, S. 32) und um »Verhältnisse oder Relationen

der Nachbarschaft, der Nähe, der Entfernung, des Angrenzens oder der Häufung«

(ebd., S. 65) geht. Topologische unterscheiden sich von metrischen Räumen inso-

fern, als für die Bestimmung von Letzteren Maßstäbe vonnöten sind: Nur in me-

trischen Räumen spielen Angaben von Kilometern, Metern etc. eine Rolle, wenn es

13 Vgl. hierzu auch die Ausführungen am Ende von Kapitel 7.5 (Zwischenräume), wo der Begriff

der Nachbarschaft im Zusammenhang mit Serres’ (2005) Bezugnahmen auf Hergés (1999)

Tim in Tibet bereits thematisch wurde.

14 Zu Topologie und topologischen Räumen imAnschluss an die Texte von Serres vgl. bspw. Lat-

ham (2002) und Schweitzer (2011). Zum Begriff der Topologie im Allgemeinen vgl. Alpsancar

(2011), Burghardt (2014), Günzel (2007, 2008, 2017) und Kauppert (2010). Für eine kritische

Auseinandersetzung insbesondere zu Günzels Topologie-Begriff vgl. Denker (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

darumgeht, zu bestimmen,wie nah oderweit entfernt sich etwas von einemgewis-

sen Punkt befindet. Zur Beschreibung topologischer Räume wird demgegenüber

anstatt mit Maßstäben mit Präpositionen (zwischen, vor, hinter, bei, an, inmit-

ten etc.) operiert, um »Realitäten ohne Maß, aber mit Relationen« (ebd.) erkunden

zu können. In den nachfolgenden Ausführungen ist das Verhältnis von ›hier‹ und

›dort‹ (oder: ›dort‹ und ›hier‹) entsprechend als topologisch zu verstehen.

Mit Barad (2007, S. 393f.) wurde in der im vorhergehenden Kapitel erläuterten

Variation a. des zweiten Diffraktionsmusters darauf hingewiesen, dass die ›leben-

digen Relationalitäten‹ unserer Intraaktionen sich nie nur auf ein (vermeintlich)

eindeutig zu bestimmendes Hier und Jetzt beziehen, sondern zugleich neben dem

(räumlichen) Anderswo immer auch ein (zeitliches) ›Anderswann‹ implizieren.Dies

lässt sich im Zusammenhangmit topologischenMediaSpaces anhand der folgenden

Passage aus Avanessians (2017) Miamification veranschaulichen:

Jedes Ich/›Ich‹ ist immer schon viele andere, weil es virtuell an vielen anderen Or-

ten ist, und so ist natürlich auch dein ›Ich‹ ›heute‹ immer schon früher, später und

überhaupt zwischen verschiedenen Zeiten hin und her gerissen. Ich ist nie einfach

hier und jetzt. An den einzelnen Parametern von Raum, Zeit und Person, die dich

scheinbar fest in der Welt verorten, kannst du deine räumliche, zeitliche und per-

sönliche Nicht-Verortbarkeit festmachen. (S. 9; vgl. Serres, 2005, S. 75)

Das ›Selbst‹ und das ›Andere‹ sind nicht nur wesentlich uneindeutig und keines-

wegs ein für alle Mal fixiert, sondern sie multiplizieren sich darüber hinaus in

medialen, topologischen Kommunikationsräumen auch um ein Vielfaches, wes-

halb immer auch mehrere Anderswo und ›Anderswann‹ an der Gestaltung des Ver-

hältnisses zwischen Selbst und Anderem beteiligt sind. In Fernbeziehungen spie-

len beispielsweise mitunter Erinnerungen an vergangene (Fern-)Beziehungen eine

Rolle, wie dies etwa in der Erzählung von F. der Fall war. Aber nicht nur die Ver-

gangenheit, sondern auch die Zukunft (bzw. Vorstellungen darüber, wie diese sein

könnte oder sollte) kann wirklichkeitskonstitutive Effekte auf eine gegenwärtige

Beziehung haben.

Unter Verweis auf Variation a. des ersten Diffraktionsmusters und insbesonde-

re den Topos des Zuhauses ist an dieser Stelle zum Aspekt der MediaSpaces, durch

die und in denen sich Fernbeziehungen (auch) konstituieren, vorwegzuschicken,

dass insbesondere das Internet und die dadurch entstandenen Möglichkeiten der

Liebeskommunikation zu einem Wandel der intimen Beziehungsführung geführt

haben, die nicht nur innerhalb der vier Wände des Zuhauses stattfindet.Mit dieser

Überlegung knüpfe ich an Kapitel 7 an, wo unter anderem im Anschluss an Schroer

(2012a, S. 274), Unger (2010, S. 110), Löw (2012, S. 100f.) und Willis (2012, S. 177) die

These diskutiert wurde, dass die Grenzen zwischen sogenannten ›realen‹ und ›digi-

talen‹ Räumen verschwömmen und Intimität sich nicht ausschließlich auf den Ort

des Zuhauses beschränke, sondern gleichzeitig in unzähligen dynamischenmedia-

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 275

len Räumen (etwa auf Twitter, Snapchat und in Mailprogrammen) gelebt werde.

Valentine (2006, S. 388) spricht in diesem Zusammenhang von ›komplexen Geo-

metrien der Intimität‹, die Serres (2005) folgend vielleicht noch präziser als ›To-

pologien der Intimität‹ zu bezeichnen wären, innerhalb derer »Realitäten […] mit

Relationen« (S. 65) zwischen Fernbeziehungspartner_innen erzeugt werden.

Zur Erzeugung von Variation b. des zweiten Diffraktionsmusters lasse ich zum

einen empirisches Material aus den narrativen Interviews und zum anderen Frag-

mente insbesondere aus Porombkas (2017) Buch Es ist Liebe durch dasjenige Beu-

gungsgitter passieren, das im Vorhergehenden unter anderem auf der Grundla-

ge der Überlegungen von Serres (2005) und Avanessian (2017) installiert wurde

und unter der Figur des HierDort (DortHier)/JetztDann (DannJetzt) gefasst wer-

den kann. Auf diese Weise soll das Muster zu Begriffen wie ›Anwesenheit‹, ›Abwe-

senheit‹, ›Nähe‹ und ›Ferne‹, das in Variation a. unter dem Aspekt von Berührung

bzw. Berühren erzeugt wurde, im Folgenden unter dem Blickwinkel der Frage nach

topologischen MediaSpaces weitere Dimensionierungen erfahren.

Bei der Produktion medialer Kommunikationsräume ist das Smartphone nicht

mehrwegzudenken. Es ist,wie Porombka (2017) konstatiert, »ein Beziehungstrans-

formationsgerät« (S. 12), »ein Beziehungsding, ein Liebesding, ein Sehnsuchtsding

geworden« (S. 14), das Beziehungen fortwährend verändert und diese in Bewegung

hält. Die Erzählerin L. beispielsweise berichtet, dass ihr Partner sie zur Zeit ih-

rer früheren ›Nahbeziehung‹ jeweils von der Straßenbahnhaltestelle abgeholt habe,

wenn sie spät heimgekommen sei, und dass sie nun in solchen Situationen häufig

telefonieren würden. Die »kleine Tradition« (L1: 130) bzw. das »Ritual« (L1: 626) des

Nach-Hause-Begleitet-Werdens führt sich somit in veränderter Weise via Smart-

phone fort. Darüber hinaus gibt es auch Fixpunkte, die unter anderem darin be-

stehen, sich gegenseitig einen guten Morgen oder eine gute Nacht zu wünschen

(vgl. A: 119-120; B: 533-535; L1: 152-154).15 Das Smartphone ermöglicht es, dem Ande-

renmitzuteilen, dassman gerade an ihn oder sie denkt oder dassman es schön fän-

de, wenn er oder sie jetzt bei einemwäre. Diese Funktionenmachen es zum bereits

erwähnten »Sehnsuchtsding« (Porombka, 2017, S. 14), und zwar in einem doppelten

Sinne, denn nach dem Smartphone hat man häufig ebenfalls Sehnsucht, wenn es

nicht verfügbar ist. Man führt nicht nur eine Beziehung mit und via Smartphone,

sondernman hat gleichsam auch eine intime Beziehung zu diesemGerät:Man liebt

(und hasst) es (vgl. ebd.; Pettman, 2018, S. 14). Eine Fernbeziehung beruht auf einer

eigentümlichen Figuration aus Menschlichem und Nichtmenschlichem. Weder ist

das Menschliche/Nichtmenschliche der Beziehung vorgängig, noch ist das Umge-

kehrte der Fall. Smartphones sind Schnittstellen zwischen ›realen‹ und ›digitalen‹

Räumen (vgl. Anderson, zit.n. Avanessian, 2017, S. 30), ohne dass es jedoch eine

15 Vgl. hierzu insbesondere auch die achte Spur (Kommunikation) im ›Spurenkapitel‹ (Kap.

4.1.3).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

scharfe Trennlinie dazwischen gäbe. Als Schnittstellen haben diese Geräte sowohl

eine trennende als auch eine verbindende Funktion: Obwohl nach wie vor zwischen

dem ›Digitalen‹ und dem ›Realen‹ unterschieden wird, werden die beiden Sphären

zugleich zunehmend als ineinander übergehend und nicht absolut voneinander

separierbar aufgefasst. Ebendiesen Umstand beschreibt die folgende Passage von

Porombka (2017), die sich überdies fast schon als paradigmatische Beschreibung

von Fernbeziehungserfahrungen lesen lässt:

Wenn zwei sich treffen und lieben, ist die Frage dauernd, laufend, immer wieder,

wie all das mit den Räumen verknüpft ist, in denen sie sich sehen, sich berühren

undKaffee trinken, Botschaften auf Servietten schreiben und lieben und vielleicht

miteinander schlafen und dabei lauter neue Stücke sprechen und sich verspre-

chen und schwören und sich wieder lösen, um sich dann wieder in den Räumen

auf den kleinen Bildschirmen in dauernden Verwandlungen wiederzusehen und

neu zu entwerfen, um sich dann wiederzusehen und wieder zu berühren und im-

mer weiter hin und her zwischen dem, was früher mal die Wirklichkeit hier und

das Virtuelle dort genannt worden ist, aber sich für alle Liebenden längst ineinan-

dergeschoben und verschachtelt hat, weil sich die Liebe aus der Verbindung von

beidem zu etwas Neuem bildet und sich in der Verbindung von beidem zu etwas

Neuem weiterentwickelt. (S. 71)

In dieser Beschreibung manifestiert sich die Prozesshaftigkeit von Beziehungen,

wie sie unter anderem auch von Linke (2010, S. 40) hervorgehoben wird. Die fort-

dauernde Aktualisierung einer Beziehung findet während Zeiten der physischen

An- wie auch Abwesenheit statt. Beziehungen prozessual aufzufassen, bedeutet,

sie aus einer Vielzahl hybrider Räume konstituiert zu verstehen, wobei diese Räu-

me selbst immer imWerden, in Bewegung sind (vgl. Massey, 1999c, S. 2). Sie bilden

eine dynamische Figuration, in der Vergangenes, Gegenwärtiges und Zukünftiges

– etwa in Form von gemeinsamen Beziehungsgeschichten16, Erlebnissen, Erwar-

tungen,Wünschen etc. – zusammenwirken.Wenn die Erzählerin F. sagt, dass »je-

der […] seine eigene Realität« (F1: 1231-1232) habe, dann kann dies, wie sie zum

Ausdruck bringt, damit zusammenhängen, dass »beide an völlig anderen Punkten

sind« (F1: 1222), dass die Beziehungspartner_innen ganz unterschiedliche Lebens-

wirklichkeiten haben und dass sich ihre Alltage stark voneinander unterscheiden.

In ihrem Fall ist es zum Zeitpunkt unserer beiden Gespräche so, dass ihr Partner

16 Porombka (2017) spricht in diesem Zusammenhang von einem ›Beziehungs- und Liebes-

archiv‹, das von Paaren in ganz unterschiedlichen medialen Räumen »pausenlos weiterge-

schrieben und weitergebaut [wird]. Und Du treibst das voran. Du arbeitest zusammen mit

anderen an einem Schreibraum mit vielen Schachteln, durch den Ihr Euch gemeinsam be-

wegt« (S. 66). Liebesbriefe seien heutzutage »dynamische Texturen, die in verschachtelten

Räumen unzählige individuelle Bewegungen ergeben« (ebd., S. 75).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 277

reichlich Zeit für sich selbst hat und Reisen unternehmen kann, während sie selbst

viel arbeitet und zahlreiche Sachen »unter einen Hut bringen« (F2: 114-115) muss.

Es ist nachvollziehbar, dass diese Lebenswirklichkeiten zuweilen aufeinanderpral-

len. Dies kann zu Reibungspunkten führen, aber durchaus auch zu produktiven

Interferenzen. Auch durch dieses mehr oder weniger geordnete Aufeinanderpral-

len von Lebenswirklichkeiten konstituiert sich die Beziehung überhaupt in einer

spezifischen Art undWeise, und dies immer wieder neu. Die Lebenswirklichkeiten

der beiden fließen in die Beziehungswirklichkeit mit ein bzw. sind von dieser nicht

zu trennen. Etwas aus den disparaten Lebenswirklichkeiten wirdmit dem Anderen

geteilt, etwas kommt an: eine knappe Nachricht, ein aufmunterndes Gespräch, ein

nicht angenommener Anruf.

Der Aspekt der An-/Abwesenheit betrifft dabei nicht nur die Frage, ob sich das

Paar gerade von Angesicht zu Angesicht gegenübersteht oder nicht (vgl. Milne,

2010). In medialen Kommunikationsräumen geht es zudem darum, ob die Bezie-

hungspartner_innen füreinander erreichbar sind. Die gegenseitigen Erwartungen,

die an die Erreichbarkeit gestellt werden, sind Aushandlungsprozessen unterwor-

fen. Dies kommt beispielsweise im Gespräch mit der Erzählerin F. zum Ausdruck,

die davon berichtet, dass ihr Partner und sie einen anderen »Rhythmus« (F1: 664;

F2: 1064) des Beantwortens von Nachrichten hätten und dass sie deshalb miteinan-

der klären müssten, welcher Rhythmus im Großen und Ganzen für beide stimme.

Weil die Smartphones in der Regel aber immer zur Hand sind, sind die Erwar-

tungen bezüglich rascher Antworten prinzipiell hoch (vgl. Paldam, 2018, S. 70, 79).

Was es zu bedeuten hat, wenn der Andere nicht sofort auf Nachrichten antwortet

oder Anrufe nicht annimmt, ist eine Frage, die sich den Beziehungspartner_innen

immer wieder stellt, wobei die Antworten darauf situativ unterschiedlich ausfal-

len können: Wenn ich weiß, dass der oder die Andere gerade sehr beschäftigt oder

mit Freund_innen unterwegs ist, dann fällt meine Reaktion auf eine nicht prompt

beantwortete Nachricht wohl anders aus, als wenn ich davon ausgehe, dass er oder

sie zu Hause ist und im Prinzip erreichbar sein müsste. Dennoch kann es, wie in

unterschiedlichen Interviews thematisch wurde, mitunter frustrierend sein, wenn

eine der in eine Beziehung involvierten Personen ein stärkeres Bedürfnis nach

Austausch hat als die andere Person (vgl. A: 125-131, 143-146, 157-166; L1: 134-144).

Wie in Kapitel 7.2 (Zum Zusammenhang von Medialität und Raum: Die Produkti-

on von Kommunikations­räumen) bereits anhand des Konzepts der ›intermittent

presence‹ (Licoppe & Smoreda, 2005, S. 325ff.) diskutiert wurde, können Media-

Spaces auch im Sinne einer ›unterbrochenen Anwesenheit‹ beschrieben werden, da

diese Räume nicht in jedem Fall und jederzeit aus einem kontinuierlichen Fluss aus

ständig in rascher Folge hin und her zirkulierenden Nachrichten bestehen. Denn

es gibt auch Momente der Stille und des Wartens, die für diese Räume ebenso

konstitutiv sind.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

Das Warten17 ist in Fernbeziehungen in mehreren Hinsichten von Bedeutung.

Erstens sind es die getrennten Zeiten in ihrer Ganzheit, die als Wartezeiten ver-

standen werden können. Dies sind Zeiten des Wartens auf das nächste Treffen, die

mit Sehnsucht nach dem oder der Anderen verbunden sein können. Zweitens han-

delt es sich bei den Zeitabständen, die zwischen den Nachrichten, E-Mails oder

Anrufen der Beziehungspartner_innen liegen, um Situationen des Wartens. Hier-

bei bieten die stets griffbereiten Smartphones jedoch Ablenkung, und dies in einem

solch großen Ausmaß, dass Wartezeiten einfach überbrückt werden können oder

es gar nicht erst zu einemGefühl desWartenmüssens kommt. Gemäß Fisher (2016)

»ist es zur Normalität für Nutzer geworden, sich permanent im Inneren des kapi-

talistischen Cyberspace aufzuhalten – sie müssten sich anstrengen, wenn sie sich

einmal davon abkoppeln wollten« (S. 59f.). Der Autor beschreibt eine fragmentier-

te »Cyberspace-Zeit« (ebd., S. 60), in der es kaum mehr ertraglose, müßige Warte-

zeiten oder Langeweile geben könne: »Für jeden, der ein Smartphone besitzt, ist

diese leere Zeit effektiv beseitigt worden. In der konzentrierten Umwelt des ka-

pitalistischen Cyberspace wird dem Gehirn keine unproduktive Zeit zugestanden;

stattdessen wird es von Reizen niedriger Intensität überflutet« (ebd., S. 62f.).

Eine Wendung bekommen Aspekte des Wartens, wenn das Warten im Zusam-

menhangmit einer gewissenwiedergewonnenen Freiheit thematischwird, die sich

durch eine Fernbeziehung im Vergleich zu einer früheren Nahbeziehung ergeben

hat, wie dies bei L. der Fall ist. Die Freiheit besteht darin, spontan etwas länger

unterwegs sein zu können, weil sie weiß, dass zu Hause niemand auf sie wartet:

[…] so hat jetzt ja jeder doch nochmal ein Stück von seiner eigenen Freiheit

zurückgewonnen, weil als wir zusammengewohnt haben, war es teilweise schon

so echt so’n Pärchending, wie äh, ich hab dann und dann Schluss und bin dann

und dann daheim und dann wärs schön, wenn wir da zusammen Abendessen

können. Und da muss jetzt halt niemand mehr irgendwie auf die Uhr gucken.

War jetzt heut’ auch noch ’ne Stunde länger an der Uni, weil ich mich einfach

verquatscht hatte, und da hab ich mir dann auch überlegt, das hätte ich wahr-

scheinlich in meinem Bachelor nicht so gemacht, weil ich genau gewusst hab, da

wartet eigentlich jemand auf mich daheim und ich bin noch mit dem verabredet.

(L1: 275-285)

Spezifische Freiheiten, die mit der Fernbeziehung einhergehen, werden auch von

anderen Erzählerinnen in unterschiedlichen Weisen angesprochen (vgl. A: 29-32;

B: 241-246). Das, was L. mit der Aussage der ›zurückgewonnenen eigenen Freiheit‹

anspricht, lässt sich möglicherweise auch mit der Aussage von F., dass »jeder […]

seine eigene Realität« (F1: 1233-1234) hat, in Verbindung bringen: Wenn zu Hause

17 Vgl. hierzu auch die Ausführungen in Kapitel 1.2 (Zum Einstieg: Einige Figuren der

(Fernbeziehungs-)Liebe).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 279

– vorausgesetzt ein Paar wohnt zusammen, was jedoch auch in einer Nahbezie-

hung nicht immer der Fall sein muss – niemand auf einen wartet, dann eröffnen

sich dadurch zuweilen Freiräume in Bezug darauf, wie der eigene Alltag bzw. die

eigene Realität gestaltet werden kann. Auf diese Weise ist es auch möglich, wie die

Erzählerin L. festhält, dem »Pärchending« etwas zu entkommen, womit wohl ge-

meint ist, dass praktisch die gesamte Alltagsgestaltung sehr stark auf die andere

Person ausgerichtet wird und dass sich die Realitäten der Beziehungspartner_in-

nen in erheblichem Maße decken, weil viel Zeit gemeinsam verbracht wird.

Dieser Einschub bezüglich wiedergewonnener Freiheiten im Kontext einer

Fernbeziehung aufgrund der Tatsache, dass zu Hause niemand auf einen wartet,

markierte eine Wendung hinsichtlich des Aspekts des Wartens und bedingte

einen kurzen Exkurs, der vom eigentlich zu diskutierenden Topos der media-

len Kommunikationsräume wegführte. Der Umstand, dass auch in MediaSpaces

gemeinsame Alltagspraktiken eine Rolle spielen (wie z.B. kleine Rituale oder

Nachrichten und Anrufe, um den Anderen oder die Andere am eigenen Alltag teil-

haben zu lassen und umgekehrt etwas von dessen bzw. deren Alltag zu erfahren),

ist jedoch auch mit Blick auf Kommunikationsräume bedeutsam. Denn neben

den Nachrichten und E-Mails, die zwischen den Beziehungspartner_innen hin-

und hergehen, gibt es auch Wartezeiten, in denen nichts passiert, die jedoch für

mediale Beziehungsräume ebenso konstitutiv sind. So sind es gerade auch diese

Zeiten, die einen Zwischenraum eröffnen können, in dem (paradoxerweise) etwas

geschehen (i.S.v. ›passieren‹) kann, auch wenn nichts geschieht/passiert.18 Die

Wartezeiten lassen sich mit unterschiedlichen Tätigkeiten füllen oder sie werden

einfach ausgehalten, wobei gegebenenfalls Fragen wie die folgenden gestellt

werden: Was die andere Person in diesem Augenblick wohl gerade macht? Woran

denkt sie? Mit der Wartezeit lässt sich auch spielen, sie kann in die Länge gezogen

und gedehnt werden, indem Antworten oder Rückrufe hinausgezögert werden. In

medialen, topologischen Kommunikationsräumen kann es somit durchaus auch

einen spielerischen Umgang mit der Zeit geben. Dadurch lässt sich möglicherwei-

se eine gewisse Spannung erzeugen, die reizvoll sein kann. Es ist ein Spiel mit An-

und Abwesenheiten in den unterschiedlichen medialen Räumen, in denen sich

Fernbeziehungspaare treffen und welche die Fernbeziehung als solche überhaupt

erst hervorbringen.

»Der Liebesbrief« – wie auch neuere Formen davon, die über Social Media

funktionieren – »ist der ganz reale Raum, in dem die getrennten Räume der Lie-

benden verbunden, verschachtelt und in ihrer Verschachtelung getestet werden«

(Porombka, 2017, S. 98). Mit dem Begriff der Verschachtelung wird zum Aus-

druck gebracht, dass sich die unterschiedlichen medialen Kommunikationsräume

überlagern. Diesbezüglich könnte der Eindruck entstehen, dass Porombka damit

18 Vgl. hierzu auch die Ausführungen zum dritten Diffraktionsmuster.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

einem formalistischen, absoluten Containermodell des Raums Vorschub leistet.

Günzel (2017) beispielsweise kritisiert dieses vereinfachende Verständnis, wobei er

zu dessen Bezeichnung explizit den Begriff des »Schachtelraums« (S. 63) verwen-

det. Meine Vermutung ist allerdings, dass Porombka (2017) mit ›Verschachtelung‹

nicht meint, dass einzelne mediale Räume absolut als ›Dinge an sich‹ (Löw, 1999,

S. 53) zu verstehen sind. Die Überlegung, die mit dieser Begriffsverwendung ein-

hergeht, scheint vielmehr darin zu bestehen, dass auf das Ineinandergefügtsein

verschiedener MediaSpaces hingewiesen werden soll, wodurch die Komplexität

dieser Räume angesichts ihrer Dynamik und Prozessualität betont wird.19 In

diesem Zusammenhang lautet Porombkas (2017) Aufruf wie folgt:

Du musst mit den Verschachtelungen spielen. Du musst Dich in ihnen verirren.

Du musst in ihnen auf artistische Weise mal anwesend sein und mal nicht. Du

musstDich in ihnen versteckenund zeigen.DumusstDich verrätseln und zugleich

andeuten, wieman das Rätsel lösen könnte. Als Liebende, als Liebendermusst Du

fassbar und unfassbar zugleich sein. (S. 104)

Was hier beschrieben wird, ist das Spiel mit Anwesenheit und Abwesenheit, das

etwas entstehen lässt und durch das zwischen den Beziehungspartner_innen et-

was passieren kann; dieses ›etwas‹ ist die Beziehung selbst, die immer wieder aufs

Neue aktualisiert wird. Die Beziehung ist nichts Gegebenes, sondern wird durch

diskursiv-materielle Praktiken (etwa der Liebeskommunikation, wie Porombka sie

skizziert) erst hervorgebracht. (Fern-)Beziehungsräume und -welten werden über

diese Praktiken immer weiter ›verschachtelt‹ und dabei ›umgeschachtelt‹ und ›um-

arrangiert‹. Storey undMcDonald (2014) konstatieren in vergleichbarerWeise, dass

alltägliche soziale Welten »assembled and reassembled« (S. 221) würden und nicht

einfach so feststünden. Medien und Mediennutzung funktionieren aus ihrer Sicht

in Netzwerken, die nicht zuletzt zur materiellen Produktion von so etwas wie ro-

mantischer Liebe führen, wozu sie Folgendes festhalten: »[T]he use of media is not

a supplement to contemporary practices of romantic love; it is increasingly funda-

mental and foundational to the construction and maintenance of such relations-

hips« (ebd., S. 221f.). Es ist davon auszugehen, dass dies im Besonderen für Fern-

beziehungen gelten dürfte, weshalb sich die bisherigen Überlegungen zu diesem

Diffraktionsmustermit Linke (2010) folgendermaßen zusammenfassen lassen: Un-

terschiedliche Medien, vorausgesetzt ihre Nutzung erfolgt in aktiver und kreativer

19 Verschachtelung spielt auch in der Informatik eine Rolle: ›Verschachtelte Schleifen‹ sind

Code-Konstruktionen, bei denen »Schleifen durch übergeordnete Schleifen kontrolliert wer-

den […]. Verschachtelte Schleifen gehören zum Standard-Repertoir [sic!] des versierten C-

Programmierers; viele Problemstellungen lassen sich nur mit ihrem Einsatz lösen« (Som-

mergut, o.J.). Unter einer ›Schleife‹ wird in diesem Zusammenhang eine »[w]iederholte Aus-

führung von Programmteilen« (ebd.) verstanden.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 281

Weise (vgl. S. 170), erlauben es den Beziehungspartner_innen, »in einen fortwäh-

renden kommunikativen Austausch zu treten« (ebd.). Dadurch eröffnet sich die

Möglichkeit, »als Paar in dem Sinne zusammenzuleben, dass man sich über den

Alltag austauscht und ihn dadurch teilt« (ebd.).

Im Kontext von Social Media spielt ›teilen‹ (engl. to share) – im Sinne von ›je-

manden an etwas teilhaben zu lassen‹20 und damit in der Bedeutung des Schaf-

fens von etwas Gemeinsamem– eine zentrale Rolle. Der Instant-Messaging-Dienst

Snapchat, der in den Interviews insbesondere von der Erzählerin B. erwähnt wur-

de, stellt dabei eine besondere Art dar, den Alltag mit jemandem zu teilen:

Aber ähm, esmacht es schonmega einfacher, dasswir halt eben jeden Tag sozusa-

gen wie wissen, was macht der andere, über Social Media, Snapchat täglich mega

mega oft (lacht). Ich weiß manchmal mehr über ihn, als seine Familie über ihn

weiß (lacht), weil ich so seinen Tagesablauf halt so mitbekomme. Sachen, wo an-

dere Leute jetzt so sagen würden, ist jetzt ja nicht so interessant, aber irgendwie

teilt man sich das halt mit, weil man nicht irgendwie halt eben das Wochenende

hat, woman sich so nebenbei ein paar unwichtige Sachen erzählen kann, weil das

ist jetzt halt einfach unser … ja, Social Media, die das … die das für uns ermögli-

chen, so ja. (B: 110-118)

Die Besonderheit von Snapchat im Vergleich zu anderen medialen Formen der

Kommunikation besteht darin, dass das Gesendete, das heißt das Geteilte, auto-

matisch wieder gelöscht wird und somit nichts auf Beständigkeit ausgerichtet ist.

Vielmehr wird gleichsam die Flüchtigkeit des Alltags, der Gegenwart, hochgehal-

ten: »Nichts soll über den Moment hinaus bleiben. Alles soll weg sein. Kein Er-

innern. Was bleibt, ist immer nur das Warten auf den nächsten Clip« (Porombka,

2017, S. 18). Auch hier wird der Topos desWartens wieder thematisch: Da Snapchat

nicht auf das Fixieren von Geteiltem angelegt ist und demnach keine Archivfunk-

tion wie andere soziale Medien mit sich führt, liegt der Fokus der Nutzer_innen

stets darauf, was als nächstes eingehen wird. Diese mediale Form impliziert des-

halb immer schon das Warten auf das Kommende. Das auf Snapchat Geteilte ist

zwar nur kurz da (›anwesend‹) und sogleich wieder weg, aber es bleibt trotzdem

etwas zurück: eine Spur des Alltags des Anderen. Was Außenstehende oder »an-

dere Leute« (B: 114) an und für sich als belanglos oder banal – und vor allem: als

bedeutungslos für die Beziehung – abtun, ermöglicht es dem Paar selbst, mehr

über die andere Person zu wissen, als andere nahestehende Personen, im Fall der

20 Ebendiese Konnotation des Teilens findet sich auch bei Jullien (2014b), wobei ›teilhaben an

etwas‹ bedeutet, »nicht mehr allein [zu] sein« (S. 25): »Intim zu sein heißt, einen selben in-

neren Raum zu teilen – einen Raum der Intentionalität, des Denkens, Träumens, Fühlens –,

ohne dass man sich noch frägt [sic!], wem dieser gehöre« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

Erzählerin B. beispielsweise die Familie. Auchwenn das Geteilte aus scheinbar »un-

wichtige[n] Sachen« (B: 117) besteht, fügen sich gerade diese ›Unwichtigkeiten‹ zu

Spuren zusammen, die flüchtige Einblicke in den Alltag des Anderen ermöglichen.

Es scheinen insbesondere Bilder zu sein, die geteilt werden und die Einblicke

gewähren. Die Erzählerin L. führt in unserem ersten Gespräch beispielsweise aus,

dass ihr Partner ihr sehr viele Fotos von sich selbst schicke und dass das Smartpho-

ne für sie beide zu einem wesentlichen »Beziehungsding« (Porombka, 2017, S. 14)

geworden sei, seit sie eine Fernbeziehung führen würden: »Also es findet echt sehr

sehr viel übers Handy statt, und man schickt sich auch mehr Bilder, dass man sich

eben sieht. Also, ob das jetzt … er schickt mir ganz viele Selfies, dass er … irgend-

wie … weil er will, dass ich ihn öfters sehe (lachen) und ja, das ist irgendwie so«

(L1: 154-157). Für L. geht mit dem Teilen von Bildern die Bemühung einher, sich

aufeinander zuzubewegen, anstatt sich auseinanderzuleben. Dies bezeichnet sie

als die »größte Herausforderung« (L1: 395), die für sie darin gründet, dass

man ja eigentlich nicht mehr ein gemeinsames Leben in dem Sinn hat, sondern

nur noch einen gemeinsamen Teil davon und grad in ’ner Beziehung find ich’s da

wichtig dann schon viel zu teilen, vielleicht auch ähmmehr banale Sachen zu tei-

len, über dieman jetzt vielleicht früher keineWhatsApp geschickt hätte oder kein

Bild gemacht oder so was. Einfach umden anderen noch in seinem Lebenmit teil-

haben zu lassen. Ich glaub das ist echt sehr wichtig, weil sonst kann ich mir gut

vorstellen, dass es … dass man sich halt doch auseinanderlebt. (L1: 397-404)

Nachdem sie und ihr Partner zuvor circa zweieinhalb Jahre zusammengewohnt

haben, ist in der Fernbeziehung der Erzählerin L. insbesondere das Teilen von Fo-

tos bedeutsam, um denjenigen Teil des gemeinsamen Lebens, der bleibt, zu achten

und zuwahren.DasHin-und-her-Schicken von Fotos trägt dazu bei, die Beziehung

›amLaufen zu halten‹.Dabei ist weder das Fotografieren selbst noch das Betrachten

eines Fotos als passiver Vorgang im Sinne eines unbeteiligten Registrierens eines

Bildes zu verstehen, wie Sikora (2018, S. 203) betont. Ein Foto aufzunehmen oder

ein solches anzuschauen ist seines Erachtens »a fabrication, a bringing together of

an indeterminable number of heterogeneous elements« (ebd.).21 Hinsichtlich des

Beitrags von Sikora (2018) halten Malinowska und Gratzke (2018, S. 7) in der Einlei-

tung zum von ihnen herausgegebenen Sammelband mit dem TitelTheMateriality of

21 Zu diesen Elementen zählt Sikora (2018, S. 203) neben Körpern, Kameras und Computern

auch verschiedene chemische Reaktionen, Fotorezeptoren und verschiedene Quantenphä-

nomene wie Photonen. Diese Elemente werden im Ereignis des Aufnehmens oder Betrach-

tens eines Fotos miteinander in Verbindung gebracht: Sie wirken sich aufeinander aus bzw.

affizieren sich gegenseitig (vgl. ebd.). Im Anschluss an Barad (2007, S. 408) ließe sich sagen:

Sie sind intraaktiv miteinander verschränkt.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 283

Love fest, dass der Autor Fotografie als Medium der Liebe verstehe. In seiner Anal-

yse seien Fotos »affectionate objects themselves which are sensitive, receptive and

emotional and become a register of loving rituals, but also objects of love (directly

connected with the beloved one) approached with attention, desire and nostalgia«

(ebd.). Vor dem Hintergrund dieser Feststellung lässt sich eine Verbindung zurück

zu Variation a. des zweiten Diffraktionsmusters herstellen, wo FernNähe (abwe-

sende Anwesenheit) bzw. NahFerne (anwesende Abwesenheit) unter dem Aspekt

der Berührung bzw. des Berührens diskutiert wurde, denn unter Bezugnahme auf

Barthes’ (1982) Camera Lucida geht Sikora (2018, S. 201) auch auf die ›Taktilität von

Fotografie‹ ein:

Barthes’s emphasis on the process of touch starts with taking a photo and ends

with the viewer’s tactile experience and affection, establishes a sort of physical

entanglement between the photographed body and the body that experiences

the photograph. It thus enables ›passion at a distance,‹ [22] the latter being tem-

poral or spatial, or usually both (the body was there, I am here). (Ebd.)

Sikora (2018) weist darauf hin, dass der Begriff der Distanz sowohl eine räumliche

als auch eine zeitliche Dimension umfasse. Fotos vermitteln demnach nicht nur

zwischen zwei oder mehreren (räumlichen) Anderswo, sondern auch zwischen

zwei oder mehreren (zeitlichen) ›Anderswann‹ und schaffen ein verschränktes

HierDort (DortHier) und JetztDann (DannJetzt) zwischen den Objekten und Sub-

jekten, die in diese Fotos hineinwirken, über diese miteinander verbunden und ›in

touch‹ sind.

Porombka (2017) erachtet die geteilten gesendeten Bilder, Nachrichten, Vide-

os, Sprachmemos etc. als ›kleine Kunstwerke‹, die ein Spiel »mit Nähe und Ferne«

(S. 108) ermöglichen. Diese medialen Kunstwerke operieren im Modus des Expe-

riments, weshalb immer wieder Neubestimmungen dessen vorgenommen werden

(müssen), was ›Nähe‹ bzw. ›Ferne‹ eigentlich heißt (vgl. ebd., S. 113). Anwesenheit

(wie auch Abwesenheit) wird eigenartig und rätselhaft (vgl. ebd., S. 108, 111).

Es klickert leise auf meiner Seite, wenn Du die Tasten berührst. Der Messenger

sagt, dass Du da bist undmir gleich ein Stück Text, einen Link, ein Bild, einen Film

schicken wirst.

So nah war man sich beim Schreiben von Liebesbriefen noch nie.

22 In Sikoras (2018) Verwendung des Ausdrucks ›Leidenschaft auf Distanz‹ markiert dieser »the

way in which the world ›stays in touch‹ with itself at a level that does not involve any com-

munication. Communication requires time and space, entanglement does not« (S. 202). Der

Autor bezieht sich in seinem Beitrag zudem auf Barads ontologisches Verständnis von Be-

rührung bzw. Berühren, welches sie insbesondere im Artikel On Touching (Barad, 2012b) her-

ausgearbeitet hat.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

Wir können uns etwas zeigen. Und etwas dazu sagen. Und wir können den ande-

ren sehen, wie er schreibt und liest und zuhört.

Es ist, als könnten wir uns in diesem Spielraum tatsächlich berühren, ohne dass

die Ferne aufgelöst ist. (Ebd., S. 115)

Vor diesem Hintergrund ergibt es keinen Sinn mehr, davon zu sprechen, dass Me-

dien es ermöglichen, Raum zu überwinden. Diese Sichtweise entspricht einer ver-

kürzten Vorstellung, die davon ausgeht, dass Raum rein metrisch zu bestimmen

ist, und vernachlässigt das topologische Verständnis des Raums als »Raum von

Nachbarschaften« (Serres, 2013, S. 15). Denn topologisch verstanden ist Abwesen-

heit nicht gleichzusetzenmit Nicht-Anwesenheit; dieser Dualismus verflüssigt sich

in ›verschachtelten‹ MediaSpaces, in denen ein kreativer, experimenteller, spiele-

rischer und kunstvoller Umgang mit FernNähe/NahFerne gefunden werden kann

(vgl. Porombka, 2017).

Diffraktionsmuster III.

Ausgehend von der gegen Ende der Ausführungen zu Variation a. des zweiten Dif-

fraktionsmusters im Anschluss an die Erörterungen zu Barads (2012b) Essay On

Touching formulierten Frage, was es heißen könnte, Berührung unter den Vorzei-

chen der Bedingung eines Abstands, eines Dazwischen, zu denken, setze ich mich

bei der nachfolgenden Erzeugung des dritten und letzten Diffraktionsmusters mit

einer philosophischen Rekonzeptualisierung des Intimitätsbegriffs auseinander.

Damit verfolge ich die Absicht, Intimität über ihre heteronormative Verfasstheit

hinweg anders und neu zu denken, den Begriff von seiner psychologischen bzw.

psychologisierenden Verwendung zu lösen und ihn dadurch zu verschieben. Ich

beziehe mich zur experimentellen Erzeugung dieses dritten Diffraktionsmusters

im Wesentlichen auf Julliens (2018) Nah bei ihr. Opake Gegenwart, vertraute Präsenz.

Diffraktionsmuster III. –

Mehr als normalisierte Intimität/Das Intime im Dazwischen

Zur Installation des Beugungsgitters für das dritte Diffraktionsmuster muss zu-

nächst eine konzeptuelle Basis gelegt werden, die auf einigen zentralen Überle-

gungen von Jullien (2018), die sich auf die Entwicklung seiner Konzeption des In-

timen beziehen, beruht. In Nah bei ihr diskutiert Jullien (2018) die Frage, wie »sich

verhindern [lässt], dass Gegenwart, sobald sie eintritt, sich setzt« (S. 13). Gemäß

Julliens Verständnis bedeutet ein Nah-Sein der Gegenwart in einer Paarbeziehung,

dass die Gegenwart eingekehrt ist und sich ›niedergelassen‹ hat, das heißt, dass sie

sich im Alltag eines Paares festgesetzt hat, sodass sich die Beziehungspartner_in-

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033 - am 14.02.2026, 12:17:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

