Das Heroische und die Gewalt

Uberlegungen zur Heroisierung der Gewalttat, ihres Ertra-
gens und ihrer Vermeidung'

Einleitung

Olmo Golz und Cornelia Brink

Schnittstellen von Gewalt und Heldentum

Fur die Heroen der llias wird das Geschift mit der Gewalt zur Feuerprobe. Im
Krieg werden Helden geboren, vom Zweikampf und dem ritualisierten Duell wird
als idealen Formen agonaler Konfliktaustragung? berichtet. Kurz: Das Paradigma
der Heldentat scheint - folgt man der [/ias und spiteren Heldenerzihlungen - in
der Gewalttat verwirklicht zu sein. Wie die Agonalitit kann auch die transgressive
Leistung oder Tat als zentrales Merkmal des Heroischen gesehen werden. Welche
Tat konnte sich geeigneter in dieses Muster einfligen als die Gewalttat, die das
Alltigliche sprengt, anerkannte soziale Grenzen tiiberschreitet und durch ihre
Plotzlichkeit und Energie fasziniert?3 In der Gewalttat kulminieren Mut und Ent-
schlossenheit, Regelverachtung und Handlungsmacht, und sie erscheint als die
Bewihrungsprobe des Individuums: ,Die Bewihrung im Augenblick der Ent-
scheidung strahlt offensichtlich einen Glanz aus, dem die anhaltende Zihigkeit
einer in vielen Einzelhandlungen sich bewihrenden Person oder Institution kaum
etwas entgegenzusetzen hat.“4 Ein solcher Glanz kann jedoch nicht dariiber hin-
wegtduschen, dass auch heroische Gewalt ambivalent bleibt: Sie mag etwa neue
Ordnungen etablieren, aber stets um den Preis, Opfer zu produzieren. Dass die
Gewalttat zudem nur ez Paradigma der Heldentat ist, wenngleich in der euro-
péisch-westlichen Tradition vielleicht das bedeutendste, sei ausdriicklich betont.
Doch stehen Retter, Sportler und auch Geistes- oder Kulturhelden nicht im Fokus
unserer Uberlegungen — eben weil es uns im Folgenden darum gehen soll aufzu-
zeigen, dass und wie die Phinomene Gewalt und Heldentum eng miteinander
verschrankt sind.

Fur Nachfragen, Kommentare und ihr aufmerksames Lektorat danken wir Georg Feitscher
und Sebastian Meurer herzlich.

2 Vgl. Stefan Tilg / Ralf von den Hoff: Zweikampf, in: Compendium heroicum, 2018, DOI:
10.6094/heroicum/zweikampf.

Vgl. Hans-Georg Soeffner: Gewalt als Faszinosum, in: Wilhelm Heitmeyer / Hans-Georg
Soeffner (Hg.): Gewalt. Entwicklungen, Strukturen, Analyseprobleme, Frankfurt am Main
2004, S. 62-85, hier S. 73.

4 Ebd., S.74.

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10 DAS HEROISCHE UND DIE GEWALT

Ausgangspunkt ist unsere Beobachtung, dass die Gewalt nicht nur zahlreiche
Erzihlungen tiber Helden begleitet oder sogar motiviert, sondern dass das Heroi-
sche und die Gewalt sich dariiber hinaus in einer besonderen Weise zu tber-
schneiden scheinen. Eine Verbundenbheit, die so weit geht, dass Simone Weil an-
nehmen konnte, der eigentliche Held der Zlias sei die Gewalt.> Weil meint damit
zwar den literarischen Helden® als Hauptfigur einer Erzihlung, das dominante
Thema also - doch durch die Bezugnahme auf die [fias als das Heldenepos
schlechthin insinuiert sie: Nicht nur sind Gewalterzihlungen mit Heldengeschich-
ten verbunden, sondern Heldenerzidhlungen sind per se auch Gewaltberichte.

So kann etwa die Bewihrung in Krieg und Kampf Heroisierungsprozesse initi-
ieren, der Schutz Wehrloser vor der Gewalt anderer kann in Begriffen und Narra-
tiven des Heldentums erzahlt, der Einsatz des eigenen Korpers angesichts dro-
hender Gewalt mit dem Heldenstatus belohnt werden. Gewalthandeln ist also ein
prominenter Begleiter von Heroisierungsprozessen. Warum ist das so? Die Ant-
wort liegt, so meinen wir, in einigen theoretischen Schnittstellen von Gewalt und
Heldentum begriindet. Um diese Schnittstellen offenzulegen, arbeiten wir mit
einem Gewaltbegriff, der sich auf die Phinomene physischer Gewalt beschrinkt.”
Dieser setzt sich von den Formen struktureller Gewalt® oder des sozialen Zwangs’

5> Simone Weil: Die Ilias oder das Poem der Gewalt, in: Krieg und Gewalt. Essays und Auf-

zeichnungen, Ziirich 2011 [1940/41], S. 161-191, hier S. 161.

Die minnliche Form wurde hier bewusst gewihlt. Damit soll weder die Moglichkeit der

Konstruktion von Heldinnen verleugnet noch der minnliche Held als Ideal postuliert

werden. Vielmehr wird dem Umstand Rechnung getragen, dass gerade im Spannungsfeld

von Heldentum, Minnlichkeit und Gewalt ein empirischer Zusammenhang der genannten

Phinomene erkennbar wird, der AufschlieBungskraft fiir spezifische Mechanismen der Ge-

schlechterordnung hat und einer vertiefenden gendergerechten Problematisierung bedarf.

Teresa Koloma Beck schligt eine Erweiterung des engen Gewaltbegriffs — dem sie selbst

lange gefolgt ist — um psychische Gewalt vor. Die Einschrinkung auf den Kérper nimmt

sie als eurozentristisch wahr und spricht stattdessen von leiblichen Verletzungs- und

Schmerzerfahrungen. Leib steht hier fir den belebten Korper, d. h. schlieflt das Bewusst-

sein mit ein. Im Zusammenhang mit Heldentum konnte die Schmerzerfahrung gerade fiir

die Heroisierung jener eine Rolle spielen, die bereit sind, sich den Gefahren der Gewalt

(und hier eben diesen Schmerzen und dergleichen) auszusetzen. Vgl. Teresa Koloma Beck:

Gewalt als leibliche Erfahrung. Ein Gesprich mit Teresa Koloma Beck, in: Mittelweg 36.3,

2017, S. 52-73, hier S. 66.

Johan Galtung: Violence, Peace, and Peace Research, in: Journal of Peace Research 6.3,

1969, S.167-191, hier S. 168: ,Violence is present when human beings are being influ-

enced so that their actual somatic and mental realizations are below their potential realiza-

tions.“

9 DPeter Imbusch: Der Gewaltbegriff, in Wilhelm Heitmeyer / John Hagan (Hg.): Internatio-
nales Handbuch der Gewaltforschung, Wiesbaden 2002, S.26-57, hier S.33: ,Sozialer
Zwang zielt [...] auf gesellschaftliche Kontrolle von Menschen durch andere Menschen
und ist somit mit einer Form von Machtausiibung identisch, nicht jedoch unbedingt mit
Gewalt. Im engeren Sinne versteht man unter Zwang die Androhung physischer Eingriffe
bzw. bestimmter Erzwingungsmittel, so dass dieser eher eine Vorstufe zur Gewalt darstellt,
die mit der drohenden oder als belastend wahrgenommenen Einwirkung auskommt und
nicht selbst zur Gewalt greifen muss, um ein bestimmtes Verhalten zu erzielen. Allerdings

- am 13.01.2026, 08:49:51.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

OLMO GOLZ / CORNELIA BRINK 11

ab und stellt auf den Charakter der Gewaltanwendung als unmittelbare Machtak-
tion ab, die — hier folgen wir der Definition des Gewaltbegriffs von Heinrich
Popitz - ,zur absichtlichen korperlichen Verletzung anderer fihrt*.10

Die in diesem Sammelband zusammengetragenen Beitrige wurden auf der Ta-
gung ,Gewalt und Heldentum® im Dezember 2018 in Freiburg vorgestellt und
diskutiert. Sie beschiftigen sich aus literatur-, geschichts-, kulturwissenschaftlichen
und soziologischen Perspektiven mit dem Beziehungsgeflecht von Heroischem
und physischer Gewaltaustibung. Die Gewalt einer Handlung kann, so zeigen die
Studien, als Heldentat verschleiert werden, oder der heroische Akt der Griindung
einer neuen Gesellschaftsform von jener Gewalt begleitet werden, die Karl Marx
als ,Geburtshelfer jeder alten Gesellschaft, die mit einer neuen schwanger geht“
bezeichnet.!! Ebenso ist iitber Riume und Zeiten hinweg die Bereitschaft, sich der
Gewalt anderer bewusst auszusetzen, sie passiv zu ertragen oder sich ihr aktiv
entgegenzustellen, ein prominenter Anlass fur Konstitutionsprozesse des Heroi-
schen. So konstatiert etwa Christoph Mauntel in seinem Beitrag in Bezug auf das
Spatmittelalter: ,,Die Ausiibung, oder auch das Erdulden von Gewalt war eines
der wirkmichtigsten narrativen Mittel fur die Konstruktion eines Helden und
wurde entsprechend ausgiebig genutzt.“1> Mauntels Beobachtung liefle sich auf
zahlreiche weitere Kontexte tibertragen. Alle hier publizierten Aufsitze stellen
sich entsprechend entweder den Fragen nach der Heroisierung der Gewalttat
selbst oder der heroischen Erzihlung ihres Ertragens und auch ihrer Vermeidung,.
Die empirisch ausgerichteten Studien bestitigen eine theoretische Nihe zwischen
Gewalt und Heldentum, die sich vor allem aus zwei Denkrichtungen ergibt.

Zum einen rufen sowohl Gewalt als auch das Heroische als ,Phinomene der
Macht® (auch das Heroische ist ein solches!) nach ihren Legitimierungen. ,Alle
Macht strebt nach Legitimation®,? stellt Heinrich Popitz fest und deutet bereits
an, dass diese Legitimierungen hiufig Bezug aufeinander nehmen, denn jene der
»Gewalt wird ublicherweise tibersteigert, iiberhoht durch Glorifizierung. Als hel-
denhaft wird die Gewalttat des Einzelnen wie des Kollektivs gefeiert, die Verteidi-
gung des eigenen Landes wie der Uberfall auf ein fremdes, der Raub von Reich-
timern wie die Vernichtung der Ungliubigen.“!* Das Heroische tritt so zu den
Begriffen ,Gewalt® und ,Legitimitit" hinzu und bildet mit ihnen ein Spannungs-
feld, in welchem sich Fragen nach den wechselseitigen Abhingigkeiten der Phi-
nomene stellen. Zum anderen kann der Blick auf die an der Gewalt Beteiligten —

werden in einem weiteren Sinne auch Unterdriickung und Nétigung zu Formen des sozia-
len Zwangs, also das, was Galtung u. a. als strukturelle Gewalt bezeichnet hat.”
10" Heinrich Popitz: Phinomene der Macht, Tiibingen 1992, S. 48.
11 Karl Marx: Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie - Erster Band, in: Werke, Berlin
(DDR) 1962, S. 779.
Christoph Mauntel: Neue Helden fiir sich wandelnde Zeiten. Spatmittelalterliche Perspek-
tiven auf das Beziehungsgeflecht von Gewalt und Heldentum, in diesem Band, S. 83.
13 Popitz: Phinomene der Macht (Anm. 10), S. 66.
14 Ebd.

12

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

12 DAS HEROISCHE UND DIE GEWALT

Titer, Opfer und Publikum - gerichtet und der Frage nachgegangen werden, wel-
che Akteure aufgrund welchen Verhaltens von wem heroisiert werden bzw. tiber-
haupt heroisiert werden konnen. Weil sowohl Heroisierungsprozesse als auch
Gewalterfahrungen als historisch und kulturell kontingente Phinomene zu ver-
stehen sind, lisst sich eine Vielzahl von Konstellationen von Gewalt und Helden-
tum denken. Fir den Kontext des Heroischen ist allerdings ein Begriff von physi-
scher Gewalt besonders instruktiv, der danach fragt, wer was wem antut und somit
sowohl auf der Subjekt- als auch auf der Objektstelle Menschen einsetzt.!5

Die Konzentration auf eine spezifizierbare menschliche Tat - den kdrperlichen
Ubergriff also — bringt die Gewalt nicht nur begrifflich in die Nihe der Heldentat,
die fur Heroisierungsprozesse regelmiflig ausschlaggebend ist, sondern weist
durch ihren Charakter als ,verletzende Aktionsmacht“1¢ auch theoretische Ahn-
lichkeiten zu Heuristiken des Heroischen auf. Neben dem Beziehungsgeflecht,
das beide Phinomene mit den Aspekten der Legitimierung eingehen, verdichtet
sich die theoretische Nihe von Gewalt und Heldentum somit in besonderen
Schnittstellen: Sowohl Gewalt als auch Heldentum werden prominent tiber die
Begriffe ,Autonomie’ und ,Transgressivitit’, ,moralische und affektive Aufgela-
denheit’, ,Agonalitit oder ,starke Agency‘ verhandelt.'” Insbesondere die Grenz-
Uberschreitung, als welche sowohl die Gewalt- als auch die Heldentat qualifiziert
werden konnen, wirft dabei die Frage auf, welche Symbolisierungskraft eine Ge-
walttat fur Phinomene des Heroischen haben kann. Art und Weise, auch die
jeweiligen Umstidnde einer Gewalttat, konnen Zuschreibungen des Heroischen
eine besondere Gestalt geben.

Uber einen engen Gewaltbegriff, der auf physische Taten verweist und die Be-
deutung der Korperlichkeit als Bezugspunkt fiir Heroisierungen unterstreicht,!8
kann so ein Katalog von Fragen an das Zusammenspiel von Gewalt und Helden-
tum formuliert werden, mit dem sich unterschiedliche Schnittstellen der beiden
Phinomene priziser herausarbeiten lassen. Peter Imbusch schligt vor, zunichst
die Gewalt selbst tiber sieben Fragen zu erschlieflen: Wer iibt Gewalt aus? Was
geschieht, wenn Gewalt ausgeiibt wird? Wie wird Gewalt ausgetibt? Wem gilt die
Gewalt? Warum wird Gewalt ausgeiibt? Wozu wird Gewalt ausgeiibt? Weshalb
wird Gewalt ausgetibt?!? Spezifisch fiir die Konstitutionsprozesse des Heroischen
sind dartiber hinaus Fragen nach den Dritten, denn erst durch einen ,Beziige
schaffenden Dritten werden beide Aspekte, die Konstituierung und die Destruk-

15 Gertrud Nunner-Winkler: Uberlegungen zum Gewaltbegriff, in: Wilhelm Heitmeyer /

Hans-Georg Soeffner (Hg.): Gewalt. Entwicklungen, Strukturen, Analyseprobleme, Frank-
furt am Main 2004, S. 21-61, hier S. 21.

16 Popitz: Phinomene der Macht (Anm. 10), S. 24.

17 Vgl. Tobias Schlechtriemen: Der Held als Effekt, in: Berliner Debatte Initial 29.1, 2018,
S.106-119, hier S. 108-109.

18 Georg Feitscher: Korperlichkeit, in: Compendium heroicum, 2019, DOI: 10.6094/
heroicum/kd1.0.20190801.

19 Imbusch: Der Gewaltbegriff (Anm. 9), S. 34-36.

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

OLMO GOLZ / CORNELIA BRINK 13

tion eines sozialen Verhiltnisses, Vergesellschaftung und Entgesellschaftung, als
Einheit der Gewalttat selbst erfassbar, wie Jan Philipp Reemtsma fiir die Gewalt-
tat konstatiert.2? Uber jenen Dritten, der die Gewalttat — als Heldentat oder als
Untat, die der Entgegnung eines Helden bedarf - erzdhlt und bestitigt, wird ,die
sinn- oder vielleicht nur signalhafte Verbindung dieser Manifestation von Gewalt
zu ihrer Umwelt“?! gesellschaftlich relevant. Wer also sind die Dritten der Ge-
walt? Wie werden sie einbezogen? Wer erzihlt die Gewalt? Und vor allem: Wie
werden die von Imbusch gestellten Fragen durch die Dritten in Bezug zum Hero-
ischen gesetzt? Wird unter Beriicksichtigung der ,Beziige schaffenden Dritten®
jede der Fragen zur Gewalt mit Blick auf die Phinomene des Heroischen gestellt,
dann lassen sich — wie im Folgenden gezeigt wird - einige Themenkomplexe
identifizieren, in welchen die genannten Schnittstellen von Gewalt und Helden-
tum angesiedelt sind.

Die Gewalttat und ihre Beteiligten

Wer tibt welche Gewalt wie gegeniiber wem aus? Die gebtindelten ersten vier Fra-
gen nehmen die Gewalttat selbst und die an ihr Beteiligten in den Fokus. Heroi-
siert werden im Zusammenhang mit Gewalttaten regelmiflig zunichst die Akti-
onsmichtigen, welche Gewalt austiben. Hierbei handelt es sich es um jene Einheit
von Gewalt- und Heldentat, die sich @iber Epochen und Kulturen hinweg insbe-
sondere im zur Minnlichkeitsprobe iberhohten Kriegerethos ausdriickt und ihre
heroische Zuspitzung im Zweikampf findet. Fiir die ,,Beztige schaffenden Dritten®
- Verehrergemeinschaften und Publika in diesem Fall also — wird das Gewalthan-
deln zur Voraussetzung der Heroisierbarkeit. Beschriankt wird diese titerbezogene
Sicht durch Grenzen der Heroisierbarkeit der Gewalttat selbst. So zeigt Cornel
Zwierlein in seinem Beitrag ,Der Morder als Held?“, wie der Mord an Heinrich III.
von Frankreich 1589 zum Ausgangspunkt sowohl der Heroisierung als auch der
Dimonisierung des Titers, des Dominikanermonchs Jacques Clément, werden
konnte. Beide Moglichkeiten verwiesen nicht nur auf die jeweiligen politischen
Positionierungen der historischen Akteure, sondern richteten sich letztlich an der
Legitimitit und somit Heroisierbarkeit des Kénigsmords und damit der Gewalttat
selbst aus.?? Der Fall zeigt exemplarisch: Der moralische Referenzrahmen, in wel-

20 Jan Philipp Reemtsma: Die Natur der Gewalt als Problem der Soziologie, in: Karl-Siegbert
Rehberg (Hg.): Die Natur der Gesellschaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der Deut-
schen Gesellschaft fiir Soziologie in Kassel 2006, Frankfurt / New York 2008, S. 42-64,
hier S. 56. Dass und wie Gewalt nicht nur ein unmittelbares Ereignis, sondern aufgrund ih-
rer triadischen Struktur wesentlich eingebunden in kommunikativ-symbolische Vermitt-
lungen ist, zeigt auch Gesa Lindemann: Strukturnotwendige Kritik. Theorie der modernen
Gesellschaft, Bd. 1, Weilerswist 2018, S. 69-70.

21 Reemtsma: Die Natur der Gewalt (Anm. 20), S. 56.

22 Vgl. Cornel Zwierlein: Der Morder als Held? Jacques Clément als ligistischer Staatsgriin-
dungs-Held und Mirtyrer-Heroe des Papsttums, 1589, in diesem Band.

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

14 DAS HEROISCHE UND DIE GEWALT

chem Gewalt veriibt wird, ist kontextgebunden, d.h. verinderbar, und entspre-
chend sind auch die Heroisierungsoptionen nur im jeweils spezifischen Rahmen
denkbar, den ,Riumen der Gewalt, von denen Jorg Baberowski spricht.
Baberowski konstatiert zudem:

Zwar entscheiden Situationen und die Moglichkeiten des Raumes dariiber, wie Gewalt
vollzogen und erlitten wird. Aber kein Mensch begibt sich voraussetzungslos in eine Ge-
waltsituation. Man weifl immer schon, was zu tun ist, denn Tater und Opfer, Angreifer
wie Verteidiger greifen unwillkiirlich auf eingespielte Gewohnheiten zuriick, die in ihrem
Kosmos einen Sinn ergeben.23

Diese Sichtweise weist auf das Beziehungsgeflecht von Gewalt, Legitimitit und
Heldentum hin. Baberowski deutet an, dass es bekannte Muster gibt, die nahe-
legen, welche Gewaltformen heroisierbar sind, und er verweist auf ein Spezifikum
des Heroischen: Durch die der heroischen Figur immer auch eigene Vorbildfunk-
tion sind es moglicherweise die Diskurse des Heroischen in jeweils spezifischen
Kontexten selbst, iiber welche die ,eingespielten Gewohnheiten® nicht nur er-
kannt, sondern auch definiert werden. Das Beispiel des Helden macht bestimmte
Formen der Gewaltanwendung womdglich erst denkbar oder fordert sie gar ein,
denn auch ,Ritter hatten Angst, litten Qualen und fiirchteten sich vor dem Tod,
aber sie zogen in den Kampf, weil ihr Status sie darauf festlegte, das Schwert ge-
gen ihre Feinde zu fithren“.24

Das Interesse am ,Wie‘ und dem damit verbundenen ,An-Wem* der Gewalt
lddt dazu ein, nicht ausschliefflich nach dem Titer zu fragen, sondern nach dem
Verhiltnis von Titer und Opfer. So lisst sich auch denken, dass bestimmte For-
men der Gewalt nicht, nicht mehr oder noch nicht heroisierbar sind und die
entsprechenden Gewalttaten deswegen aus dem Raster des Heroischen herausfal-
len konnten (diese Frage ist dem Problem der Legitimitit untergeordnet). Dies
wirde sich jedoch nur auf den ,Titer® als mogliche heroische Figur beziehen und
nicht auf sein Gegeniiber, das Opfer von Gewalt. Dieses kann ebenfalls heroisiert
werden, jedenfalls dann, wenn der Begrift des ,Opfers® allgemeiner auf Menschen
verweist, die sich der Gewalt ausgesetzt gesehen oder sich ihr bewusst ausgesetzt
haben,?® sei es, weil sie darauf rechnen konnten, kiinftig mit einem heroischen
Opferstatus versehen zu werden — wie dies beim Mirtyrer der Fall sein kann -, sei
es, weil der Einsatz des eigenen Lebens und der korperlichen Unversehrtheit im
Angesicht der Gewalt der Anderen heroisiert wird. Entscheidend ist mithin nicht,
ob jemand explizit als Opfer bezeichnet wird oder ob lediglich auf die Gewalter-
fahrung verwiesen wird.

23 Jorg Baberowski: Riume der Gewalt, Frankfurt am Main 2015, S. 42.
24 Ebd., S. 66.
25 Fiir eine kritische Auseinandersetzung iiber die vermeintliche Unméglichkeit der Heroi-

sierbarkeit des Opfers vgl. Svenja Goltermann: Opfer. Die Wahrnehmung von Krieg und
Gewalt in der Moderne, Frankfurt am Main 2017.

- am 13.01.2026, 08:49:51.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

OLMO GOLZ / CORNELIA BRINK 15

Entscheidend fur die Heroisierung ist vielmehr der Einsatz des eigenen Korpers
als hochstes Gut. Damit 16st sich die Frage nach dem Antagonisten vom personi-
fizierten Gegner und wird auf die abstrakte Ebene der Gewalt selbst — hier eben
als Gefahr fiir Leib und Leben ihres Gegeniibers — gehoben. Wenn etwa Journalis-
ten heroisiert werden, weil sie ihre korperliche Unversehrtheit ,,fiir die Wahrheit®
aufs Spiel setzen, dann geschieht dies losgelost von der Identifizierbarkeit eines
moglichen Titers. Sie betreten bewusst einen ,gewaltoffenen Raum® (Baberowski),
und die Heroisierung erfolgt iiber den Verweis auf die dadurch implizierte Be-
drohung selbst. Die Gewalterfabrung riickt in diesen und in anderen Fillen, etwa
im Bereich der Fronterfahrungen, in den Mittelpunkt der Heroisierungsprozesse
und uberlagert die Gewaltzat. ,Der Sohn wird vom Vater zum Helden gepriigelt®,
schreiben Joachim Grage und Kimon Mouzakis in ihrem Beitrag tiber den schwe-
dischen Jugendroman Ondskan (1981), ein Buch tiber Gewalt gegen Kinder und
Jugendliche sowie unter Jugendlichen, und sie zeigen, dass und wie der Sohn,
dessen Gewalterfahrung ihn zunichst zum Helden werden ldsst, am Ende doch
scheitert, ,weil es ihm nicht gelingt, aus dem Kreislauf der Gewalt auszubre-
chen®.26

Legitimitdt, Gewalt und Heldentum

Das Spannungsfeld, das sich aus den Begriffen ,Legitimitit’, ,Gewalt’ und ,Hel-
dentum* ergibt, ist durch die Fragen geprigt, weshalb und warum Gewalt ausge-
bt wird. ,Weshalb® fragt ,nach den Rechtfertigungsmustern und Legitimations-
strategien von Gewalt“.?” Der Blick richtet sich in diesem Fall auf Art und Typ
der Gewalttat selbst, ihre Bewertung erfolgt in Abhingigkeit zu den Werte- und
Normvorstellungen der entsprechenden Gesellschaft. Jan Philipp Reemtsma
schldgt in seiner Phinomenologie korperlicher Gewalt vor, zwischen ,lozierender’,
,raptiver’ und ,autotelischer’ Gewalt zu differenzieren.?8 Er verweist darauf, dass
unterschiedliche Gewaltformen in unterschiedlichen Kulturen unterschiedlicher
Legitimationen bediirfen.?’ Es ist also von tbergeordneten Normvorstellungen
abgeleitet, ,,ob eine Gewaltausiibung als legal oder illegal angesehen wird, ob sie
als legitim oder illegitim erscheint“.3? Die Frage nach der Legitimitit von physi-

Joachim Grage / Sotirios Mouzakis: Die Schule des Priigelns. Gewalt und Heldentum in

Jan Guillous Jugendroman Ondskan, in diesem Band, S. 148.

27 Imbusch: Der Gewaltbegriff (Anm. 9), S. 36.

28 Jan Philipp Reemtsma: Vertrauen und Gewalt. Versuch iiber eine besondere Konstellation
der Moderne, Hamburg 2013, S. 106. Siehe auch ebd., S. 110: ,Lozierende Gewalt bedeu-
tet ein brachiales Desinteresse am Korper des Anderen, raptive und autotelische Gewalt zei-
gen ein brachiales Inferesse am Korper des Anderen, wobei raptive Gewalt nicht auf Verlet-
zung oder Zerstérung zielt (wenn sie auch damit verbunden sein kann) und autotelische
Gewalt auf die Zerstorung des Korpers.©

29 Ebd.

30 Imbusch: Der Gewaltbegriff (Anm. 9), S. 36.

- am 13.01.2026, 08:49:51.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

16 DAS HEROISCHE UND DIE GEWALT

scher Gewalt wird auch deswegen immer zu stellen sein, weil diese als Machtakti-
on wesensmiflig nach ihrer Rechtfertigung strebt. Heldenerzihlungen leisten
einen mafigeblichen Anteil, wenn es darum geht, zu bestimmen, welche Gewalt
als ehrenhaft, gerecht oder gar erforderlich und welche Gewalt regelmifig als jene
des Titers, aber nicht eines Helden erscheint. Das Heroische kann der Uberho-
hung spezifischer Taten dienen, wie dies etwa im Falle der Nothilfe zu beobach-
ten ist, die als Zivilcourage gefeiert wird (und deren Ausbleiben zur Feigheit herab-
gesetzt wird).

Das Spannungsfeld aus ,Legitimitit’, ,Gewalt’ und ,Heldentum® erschliefit sich
jedoch nicht allein im Verweis auf die Rechtfertigungen spezifischer Gewaltfor-
men als Heldentaten — Heldentum im Zusammenhang mit der Frage nach dem
,Weshalb® der Gewalt also -, die Perspektive ist auch umzukehren: Durch den
transgressiven Charakter der Gewalt stellt sich die Frage, wie der Gewaltakteur
selbst durch die Tat im sozialen Raum positioniert wird. Reemtsma stellt fest, dass
dort, wo Gewalt geboten ist, der Gewalttiter auf die ,Dividende der Pflichterful-
lung®, Ruhm und Tapferkeit also, hoffen darf, dort aber, wo Gewalt nicht erlaubt
ist, ,zum Gesetzgeber in eigener Sache wird und die Kultur herausfordert, in der
er lebt.3! Fragen von Heroisierung und Dimonisierung schlieflen sich hier unmit-
telbar an. Gewalt hat immer auch eine legitimierende oder delegitimierende Wir-
kung auf denjenigen, der sie ausiibt. In Bezug auf die Akteure wird daher immer
auch die Frage gestellt: Warum wird die Gewalt veriibt?

Die Legitimierung durch Gewalt steht also im reziproken Verhiltnis zur Legiti-
mierung von Gewalt; die Fragen nach dem ,Weshalb® und dem ,Warum® greifen
ineinander iber. Im Ergebnis mag jedenfalls die Verehrung eines Gewaltakteurs
als Held aufgrund seines Gewalthandelns stehen, ebenso, wie die Gewalttat durch
sein Vorbild erst legitimiert werden kann. Und auch Deheroisierungsprozesse
konnen entlang der Diskurse tiber das Gewalthandeln des entsprechenden Ak-
teurs gefihrt werden, sei es, weil die Gewalttaten zu einem spiteren Zeitpunkt
eine Neubewertung erfahren, sei es, weil das Gewalthandeln selbst durch den
»Beziige schaffenden Dritten® als illegitim verstanden wird. Friederike Pannewick
schildert in ihrem Beitrag, wie die Heroisierung von Selbstopfer und Gewalt in
der arabischen Kunst seit den 1990er Jahren delegitimiert wird. Kiinstler stellen
hier jene politischen Diskurse in Frage, ,die seit Mitte des 20. Jahrhunderts die
offentlichen Debatten, aber auch viele Kunstwerke und Medienproduktionen in

31 Reemtsma: Vertrauen und Gewalt (Anm. 28), S. 132: ,Jede Gewalttat ist auch eine soziale

Positionierung. In den Zonen erlaubter Gewalt gibt es Gewinner und Verlierer, und meist
wird der Gewinn primiert, sei es materiell, sei es durch Ansehensgewinne. Wo Gewalt ge-
boten ist, gewinnt der Gewalttiter die Dividende der Pflichterfillung und oft, da derlei
meist mit eigenem Risiko verbunden ist, den Ruf und Ruhm der Tapferkeit. Wer Gewalt
ausiibt, wo sie nicht erlaubt ist, ist Gesetzgeber in eigener Sache. Er bringt nicht nur den
Menschen vor ihm zum Schreien, sondern fordert die Kultur, in der er lebt, heraus.“

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

OLMO GOLZ / CORNELIA BRINK 17

der arabischen Welt dominieren“?? und den heldenhaften Mirtyrer zum Thema

haben.

Maskulinitit und Heldentum

Das Beziehungsgeflecht von Gewalt und Heldentum im Zusammenspiel mit
ihren jeweiligen Legitimierungsformen hat einen signifikanten Effekt auf die Ge-
schlechterordnungen von Gesellschaften. Uber Epochen und Riume hinweg ist
ein unmittelbarer Zusammenhang dieser Phinomene mit historisch und kulturell
variierenden Maskulinititskonfigurationen feststellbar. In einem tiberwiegenden
Teil der Gesellschaften (wenn nicht sogar in allen) ist zu beobachten, dass und
wie die Fihigkeit zur Gewaltanwendung und Vorstellungen von idealer Minn-
lichkeit einander reziprok bestitigen. Vor diesem Hintergrund kann Pannewick
aufzeigen, wie in der jiingeren irakischen Literatur die Heroisierung des Mirtyrers
infrage gestellt wird, nachdem wiahrend der Jahre des irakisch-iranischen Krieges
von 1980 bis 1988 die ,,dezidiert[e] Betonung des iibergeordneten sozialen Presti-
ges von Soldaten und deren mannlich konnotierte[m] Heldentu[m]“ leitend
war.3® Sven Reichardt formuliert hinsichtlich der Affinitit von Maskulinitit und
Heldentum fiir den Fall der Gewaltgemeinschaft der SA, gerade in der faschisti-
schen Minnlichkeitsrhetorik zeige sich, wie dominant die Gewalt bereits in der
frithen Phase der NS-Bewegung in eine faschistische Identitit als Mann eingewo-
ben war: ,Die faschistischen Kampfbiindler konstruierten Minnlichkeit [...] aus-
schliefflich in der Konstruktion des kompromisslosen Schligers, der, treu zusam-
menstehend mit seinen Kameraden, fir die ,Rettung der Nation® kimpfte.“3* Wie
dieses Minnlichkeitsideal wenige Jahre spater nahezu ungebrochen in die Hero-
ismen des Krieges tiberfiihrt werden konnte, veranschaulicht der Beitrag von Vera
Marstaller, die zeigt, dass letztlich jeder Soldat nicht nur Verehrung als Beschiit-
zer des deutschen Volkes erfuhr, sondern die Zeichen seiner Verletzung geradezu
erotisch aufgeladen werden konnten. Der in den von Marstaller untersuchten
illustrierten Zeitschriften hergestellte Konnex zwischen erotisierter Minnlichkeit
und der Heroisierung des maskulinisierten Akteurs in den Riumen der Gewalt
bestitigt die Binarisierung der Geschlechterordnung, die den Mann als sich aktiv
opfernden Gewaltakteur vorstellt, wohingegen Frauen als passives, zu schiitzendes
,Gut® vorgefiihrt werden.’® Diese auf Heldentum verweisende Zusammenfithrung

32 Friederike Pannewick: Gewalt ohne Heldentum. Zur Poetik und Politik des ent-
heroisierten Todes in der arabischen Erzihlliteratur des 21. Jahrhunderts, in diesem Band,
S.216.

33 Ebd.

34 Sven Reichardt: Gewaltgemeinschaft und Heldentum in der SA. Beobachtungen zu ihren

Zusammenhingen aus praxeologischer Perspektive, in diesem Band, S. 98.

Vgl. Vera Marstaller: Zur Erotik des Kriegsversehrten. Nationalsozialistische Maskulini-

titsdiskurse im Kontext extremer Gewalterfahrungen, in diesem Band.

35

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

18 DAS HEROISCHE UND DIE GEWALT

von Maskulinitit und Gewalt wird auch von Olmo Golz in seinem Beitrag tiber
den Heroismus der Revolutionsgarden im revolutioniren Iran diskutiert.3¢

Uber den jeweiligen Einzelfall hinaus verweisen diese Studien auf Befunde der
Geschlechterforschung, die den Zusammenhang von Gewalt und Maskulinitit
Uiberwiegend bestitigen.’” Demnach wird die minnliche Gewalt aufgrund ihres
Ausmafles und der Ubiquitit einerseits als Problem wahrgenommen und etwa
festgestellt, dass die iiberwiegende Zahl der Gewaltverbrechen weltweit von Min-
nern veriibt wird und so insbesondere ,die individuellen wie gesellschaftlichen
Folgen der Gewalt gegen Frauen politisch sichtbar gemacht werden.?® Anderer-
seits wird jedoch Gewalt in ganz unterschiedlichen historischen und kulturellen
Kontexten als eine Option zur Losung vor allem hierarchischer Konflikte - sei es
im Verhiltnis zu Frauen, anderen Minnern oder konkurrierenden Gemeinschaf-
ten — als mannliches Vorrecht konstruiert; ein Akteur, der sich auf seine Minn-
lichkeit beruft, gibt nicht nur vor, sein Gewalthandeln auf diese Weise legitimie-
ren zu dirfen, sondern setzt sich selbst in Relation zu anderen. In diesem Sinne
fragt Michael Meuser mit Bezug auf Trutz von Trothas Feststellung, Gewalt sei
eine ,Jedermanns-Ressource®:3

Ist sie auch eine Jedefrau-Ressource’? Angesichts der skizzierten Unterschiede des Stel-
lenwertes weiblicher und minnlicher Gewalt in der Geschlechterordnung muf relativie-
rend - und mit Bezug auf diese Ordnung — erginzt werden, dafl Gewalt eine ,legitime® Je-
dermanns-Ressource’, aber eine ,illegitime Jedefrau-Ressource® ist. Die Geschlechtslogik
von Gewalt hat zur Folge, daf§ das Potential der Gewalt vorwiegend von Minnern reali-
siert wird. [...] Die Geschlechterordnung macht sich in den Gewaltverhiltnissen gel-
tend. Minner und Frauen verfiigen in unterschiedlichem Mafle tiber die (Macht-)Res-
source Gewalt.4

Die soziale Konstituierung von Maskulinitit im relationalen Geflige der Ge-
schlechterordnung ist eng verbunden mit Gewaltpraxen, ihrer Regulierung und

36 Vgl. Olmo Golz: Der Heroismus der Revolutionsgarden im Iran-Irak-Krieg. Von der Ge-

waltgemeinschaft zur Avantgarde des Martyriums, in diesem Band.

Der Befund ist in der Geschlechterforschung allerdings nicht unumstritten. Sylka Scholz
kritisiert ihn als Engfithrung und zeigt an einem Beispiel, wie der Zusammenhang von
Gewalt und Minnlichkeit zu differenzieren ist, wenn man Minner als Tater und Opfer
von Gewalt in den Blick nimmt und danach fragt, welche Rolle Emotionen im Kontext
von Minnlichkeit und Gewalt spielen. Sylka Scholz: Gewaltgefiihle. Uberlegungen zum
Zusammenhang von Minnlichkeit, Gewalt und Emotionen, in: Feministische Studien 1,
2008, S. 106-121.

38 Regina-Maria Dackweiler / Reinhild Schifer: Gewalt, Macht, Geschlecht. Eine Einfiih-
rung, in: dies. (Hg.): Gewalt-Verhiltnisse. Feministische Perspektiven auf Geschlecht und
Gewalt. Frankfurt am Main 2002, S. 9-26, hier S. 9.

Trutz von Trotha: Zur Soziologie der Gewalt, in: Trutz von Trotha (Hg.): Soziologie der
Gewalt, Opladen 1997, S. 9-56, hier S. 18.

Michael Meuser: ,Doing Masculinity‘. Zur Geschlechtslogik minnlichen Gewalthandelns,
in: Regina-Maria Dackweiler / Reinhild Schifer (Hg.): Gewalt-Verhiltnisse. Feministische
Perspektiven auf Geschlecht und Gewalt, Frankfurt am Main 2002, S. 53-79, hier S. 73
(Kursivierung im Original).

37

39

40

- am 13.01.2026, 08:49:51.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

OLMO GOLZ / CORNELIA BRINK 19

Bewertung.*! Durch den Verweis auf die Mannlichkeit des Akteurs wird Gewalt
nicht nur legitimiert, sondern zugleich die Mannlichkeit des Akteurs im Verhilt-
nis zu seinen Opfern sowie zu den ,Beziige schaffenden Dritten demonstriert
und bestitigt. Im Spannungsfeld von Legitimitit, Gewalt und Heldentum, in dem
Heldentum durch Gewaltformen einerseits legitimiert wird und andererseits iiber
als legitim wahrgenommene Gewaltformen Heroisierungen stattfinden, wird das
Gewalthandeln regelmifig minnlich konnotiert. Uber die Zusammenfiithrung der
Gewalt als Handlungsoption mit hegemonialen Formen von Minnlichkeit, die
diese Option affirmieren, 6ffnet sich somit explizit ein Bezug zum Heroischen.

Am Ende bleibt indes die kritische Frage, ob tiber das Zusammendenken von
Gewalt und Heldentum - und die in dieser Zusammenfiihrung mitgedachte Fo-
kussierung auf Minner - ein vermeintlich natiirlicher Zusammenhang von Hel-
dentum und Minnlichkeit konstruiert wird. Frauen wiirde so iber den Ausschluss
als legitim verstandener Gewaltoptionen von vornherein der Zugriff auf eine zen-
trale Ressource fiir Heroisierungsprozesse verwehrt oder zumindest erschwert —
nicht, weil sie nicht gewaltsam handeln konnten, sondern weil sie es nach dieser
Logik nicht diirfen bzw. es von ihnen nicht erwartet wird. Danach bliebe Frauen
zwar die Rolle des Opfers oder der ,Bezlige schaffenden Dritten’, nicht jedoch
jene des Helden — zumindest nicht tiber den Weg des Gewalthandelns. Das Be-
ziehungsgeflecht aus Legitimitit, Gewalt und Heldentum zeigt Giber diesen Weg
seine hierarchisierenden Effekte auf die Geschlechterordnung von Gesellschaften.
Zugespitzt formuliert: Wenn vornehmlich Mannern zugestanden wird, gewaltsam
handeln zu diirfen, zugleich Gewalt entscheidend durch die Uberhéhungen des
Heroischen Legitimierung erfahren kann, kann es kaum Frauen geben, deren
Gewalthandeln ungebrochen als legitim erscheint. Nicht ausgeschlossen sind
Frauen indes, wenn es um das Ertragen von Gewalt geht. Aber auch dies hat ei-
nen Effekt fur die Geschlechterordnung, da das passive Erleiden regelmiflig weib-
lich konnotiert wird, wohingegen die heroische Agency zunichst Minnern vor-
behalten bleibt.

In ihrer organisierten Form findet die Gewalt im Krieg ihren Ort, in jenen his-
torischen Momenten also, die bis heute nicht nur als mannliche Angelegenheiten
erscheinen und grofitenteils auch praktiziert werden, sondern auch signifikant zur
Herausbildung spezifischer Maskulinititen beigetragen haben.*? Leo Braudy kon-

41 Ann-Dorte Christensen / Palle Rasmussen: War, Violence and Masculinities. Introduction

and Perspectives, in: NORMA. International Journal for Masculinity Studies 10.3/4, 2015,
S. 189-202, hier S. 189: ,,The social constitution and historical development of masculin-
ity are closely linked to violent practices in human relations and to the ,civilising* regula-
tion of such practices. Warfare constitutes an important arena for organised violence and
as a type of practice almost exclusively undertaken by men it has contributed significantly
to the shaping of masculinities embodied with the soldier as the main representation. This
means that warfare and military institutions have been important in the making of mascu-
linities and in many contexts militarised masculinity has been a crucial element in hege-
monic forms of masculinity.”
42 Ebd.

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

20 DAS HEROISCHE UND DIE GEWALT

statiert: ,,Both war and masculinity are ideas shaped by a long interwoven his-
tory.“s Hier, in der organisierten politischen Gewalt, bieten sich fur das Indivi-
duum ebenso wie fur das Kollektiv die Chancen, iiber Transgression, agonalen
Erfolg, Zurschaustellung starker Agency - die bereits identifizierten theoretischen
Schnittstellen von Gewalt und Heldentum also —, sowie durch die Uberwindung
innerer Widerstinde, die Begegnung mit der Gefahr und die Moglichkeit, sich ihr
zu stellen, auf Diskurse des Heroischen zuzugreifen. Aus der Perspektive der
kriegfithrenden Gesellschaften haben im (von Minnern gefithrten) Krieg die He-
roismen ihren Ort, auf dem Schlachtfeld werden Helden geboren. Der Zusam-
menhang zwischen heroischen Idealvorstellungen und militarisierten Maskulinita-
ten scheint dabei Giber alle Gesellschaften und Zeiten hinweg auffindbar, so dass
etwa Ritter und Glaubenskrieger, Revolutionir und Freiheitskimpfer, Elitekimp-
fer oder treuer Soldat — Akteure der Gewalt also - in ihrem historischen Kontext
nicht nur hegemoniale Maskulinititen prigten, sondern ihre Beispiele im selben
Mafle die Heroismen ihrer Zeit definierten.** Aus dem Zusammendenken von
Gewalt und Heldentum folgt somit, auch Maskulinitit und Heldentum zusam-
menzudenken. Oder um es mit Jan Philipp Reemtsma zu formulieren: ,Helden-
geschichten sind Jungsgeschichten.“4?

Ordnungszerstorung und -begriindung

Offen ist noch Imbuschs Frage nach dem ,Wozu‘ der Gewalt. Sie richtet den
Blick auf die intendierten oder nicht intendierten Folgen der Gewalt. Uber Ge-
walt als Element des ,hierarchisch und personalistisch geprigten Bewegungsfa-
schismus® und damit als entscheidender Bezugsrahmen im Prozess der inneren
Kohisionsbildung von Gewaltgemeinschaften schreibt Sven Reichardt in Bezug
auf die SA.# Dieser Aspekt scheint fiir Gewaltgemeinschaften wie die SA oder
auch die iranischen Revolutionsgarden?’ in ihrer Frithphase evident und typisch
zu sein.*8 Konzeptionell riickt der Gewaltbegriff jedoch auch dann in die Nihe
der Phinomene des Heroischen, wenn ordnungsbegriindende Prozesse der Ge-
meinschaftsbildung auflerhalb solcher spezifischen Phinomene betrachtet wer-
den. Reemtsma berichtet in seinem Beitrag ,,Dietrichs mifflungene Brautwerbung®

4 Leo Braudy: From Chivalry to Terrorism. War and the Changing Nature of Masculinity,

New York 2005, S. xvii.

Vgl. ebd., S. xx: ,,The fortunes of Western epic heroism are [...] particularly tied to war,

sometimes in a grand defeat and sometimes in victory, but always triumphs that are inevit-

ably connected to the way war destroys men but makes their memories last.”

Jan Philipp Reemtsma: Dietrichs mifflungene Brautwerbung. Uber Heldengeschichten, in

diesem Band, S. 46.

46 Reichardt: Gewaltgemeinschaft und Heldentum in der SA, in diesem Band, S. 89.

47 Vgl. Golz: Der Heroismus der Revolutionsgarden, in diesem Band.

4 Vgl. Winfried Speitkamp (Hg.): Gewaltgemeinschaften in der Geschichte. Entstehung,
Kohisionskraft und Zerfall, Gottingen 2017.

44

45

- am 13.01.2026, 08:49:51.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

OLMO GOLZ / CORNELIA BRINK 21

von den Zivilisationshelden, die den Weg fiir das Zusammenleben in jenen Ge-
meinschaften bereiten, die dann eigentlich keine Helden mehr brauchen. ,Wilde
Tiere, Monstren, Wegelagerer, Raubritter und kriegerische Horden von irgend-
woher — das muss besiegt, das muss ab- und aus der Welt geschafft werden, damit
die Zivilisation der Dorfer und Stidte herrsche [...].“4° In einer dhnlichen Weise
versteht auch Hegel Helden, wenn er schreibt, Platz fir Helden gibe es nur im
sungebildeten Zustande®“.’" In einem Staat dagegen konne es keine Heroen mehr
geben, weil das hohere Recht der Idee gegen die Natiirlichkeit (eben die Gewalt)
des Helden stehe,® ihr Zweck in der Stiftung von Staaten, Ordnungen und aner-
kanntem Recht verwirklicht sei. Sobald der Held eine neue Ordnung gestiftet hat,
ist er uiberfluissig geworden.

In Erzihlungen substituieren Helden folglich, bei Hegel und auch bei
Reemtsma, die Phinomene der Gewalt und deren ambivalentes Verhiltnis zwi-
schen Ordnungszerstérung und -begriindung.’? Gewalt ist, so Popitz, nicht blof§
als ,Betriebsunfall sozialer Beziehungen zu verstehen, sondern als einer der ,Be-
stimmungsgriinde der Struktur sozialen Zusammenlebens“.>® Auch Imbusch ver-
steht Gewalt als ein komplexes Phinomen, dem ,eine bedeutende Ambiguitit
zwischen Ordnungszerstorung und Ordnungsbegriindung zukommt“. Gewalt
wire danach nicht nur ein Problem sozialer Beziehungen, sondern sogar konstitu-
tiv fur die Herausbildung von Gemeinschaften, wenn sie beispielsweise in Folge
revolutiondrer Bewegungen neue Ordnungen implementiert — eine Position, die
insbesondere auch Frantz Fanon fiir den Kampf um die Dekolonisierung vertre-
ten hat.>* Es gibt ein ,Charisma der Gewalt', ldsst sich mit Hans-Georg Soeffner

49 Reemtsma: Dietrichs mifflungene Brautwerbung, in diesem Band, S. 36.

50 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht
und Staatswissenschaft im Grundrisse (Werke 7), Frankfurt am Main 152017, S. 180.

51 Vgl ebd.

52 Zur Ambivalenz vgl. Imbusch: Der Gewaltbegriff (Anm. 9), S. 26.

53 Popitz: Phinomene der Macht (Anm. 10), S. 57.

54 Frantz Fanon: The Wretched of the Earth, New York 2004, S. 51-52: At the individual
level, violence is a cleansing force. It rids the colonized of their inferiority complex, of
their passive and despairing attitude. It emboldens them, and restores their self-
confidence. Even if the armed struggle has been symbolic, and even if they have been de-
mobilized by rapid decolonization, the people have time to realize that liberation was the
achievement of each and every one and no special merit should go to the leader. Violence
hoists the people up to the level of the leader. Hence their aggressive tendency to distrust
the system of protocol that young governments are quick to establish. When they have
used violence to achieve national liberation, the masses allow nobody to come forward as
Jiberator. They prove themselves to be jealous of their achievements and take care not to
place their future, their destiny, and the fate of their homeland into the hands of a living
god. Totally irresponsible yesterday, today they are bent on understanding everything and
determining everything. Enlightened by violence, the people’s consciousness rebels against
any pacification. The demagogues, the opportunists and the magicians now have a diffi-
cult task. The praxis which pitched them into a desperate man-to-man struggle has given
the masses a ravenous taste for the tangible. Any attempt at mystification in the long term
becomes virtually impossible.”

- am 13.01.2026, 08:49:51.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

22 DAS HEROISCHE UND DIE GEWALT

erginzen, das auf eine Suggestion von Freiheit verweist und einen revolutioniren
Impetus in sich trigt.>®

Dies bringt die Gewalt, auf der sich neue Ordnungen begriinden, in die Nihe
des Heroischen. Einerseits manifestiert sich die Gewalt selbst als aufleralltdglich;
ihr exzeptioneller Charakter als Faszinosum dhnelt dem Heroischen oder ist gar
nicht von ithm zu trennen. Soeffner fuhrt entsprechend aus: ,Gegeniiber der
Normalitit (des Alltags) betont Gewalt das Aufleralltigliche, in diesem Sinne
Abnormale. Thre Irrationalitit beschwort die extremen Emotionen.“5¢ Fiir Aufer-
alltdglichkeit steht nicht allein die Giber das Charisma der Gewalt zum Ausdruck
gebrachte Bewihrung des Individuums, Auflerordentlichkeit deutet dartiber hi-
naus auf das transgressive Wesen der beiden Phinomene Gewalt und Heldentum,
das zwar einen ordnungsbegriindenden Charakter in sich trigt, zugleich aber den
Helden ebenso wie die Gewalt in den neu geschaffenen Ordnungen selbst als
Problem prisentiert. In diesem Sinne erinnern Helden an die Auflerordentlichkeit
von Grundungszeiten, die so nun natiirlich nicht mehr wiederholt werden sollen,
sondern auf die Ebene eines fortlaufenden Kampfes gegen das vermeintlich besei-
tigte Ubel iiberfiihrt werden miissen.5’

Erinnerung und Darstellung berotscher Gewalt

Heldengeschichten sind daher auch, aber nicht nur ,Geschichten, in denen sich
Gesellschaften ihre Vergangenheiten ausmalen®.® Sie sind zudem Antworten auf
die affektive Kraft der Gewalt. Diese Kraft zwingt nicht nur im Moment der Ge-
walttat selbst, sondern auch spiter, wenn diese erinnert wird, sich zu ihr zu ver-
halten und zu positionieren — Tater wie Opfer, Beteiligte wie Beistehende, Zeit-
genossen wie Nachkommende. Das gilt auch dann, wenn Gewalt und Heldentum
zusammengehen. Es gibt wohl in gesellschaftlichen Prozessen der Konstruktion
von und der Erinnerung an Helden keine Gleichgiltigkeit gegeniiber der Gewalt,
die diese als Kimpfer fiir eine Sache anderen Menschen angetan oder als Gewalt
Erleidende selbst erfahren haben. In ihrem Beitrag ,,Gewalt ohne Heldentum®
arbeitet Friederike Pannewick die Herausforderungen heraus, die sich im Zusam-
menspiel von Gewalterfahrungen und Erinnerung an Helden, Mirtyrer und Op-
fer stellen, wenn sie an einem Beispiel der modernen irakischen Literatur aufzeigt,
wie der Autor versucht, ,die Wiirde von irakischen Frauen und Minnern wieder-
her[zu]stellen, deren Korper und Seelen im Zuge der barbarischen Exzesse der

55 Soeffner: Gewalt als Faszinosum (Anm. 2), S. 72.

36 Ebd., S.73.

57 Vgl. zur Ubertragung revolutionirer Gewalt in einen Diskurs der ewigen Auseinanderset-
zung zwischen Gut und Bose Golz: Der Heroismus der Revolutionsgarden im Iran-Irak-
Krieg, in diesem Band.

58 Reemtsma: Dietrichs mifflungene Brautwerbung, in diesem Band, S. 41.

- am 13.01.2026, 08:49:51.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

OLMO GOLZ / CORNELIA BRINK 23

Gewalt gefoltert, zerbrochen und entmenschlicht wurden“.> In diesem Fall bie-
ten Helden keine Antwort mehr auf die Herausforderungen des Gewaltgedicht-
nisses von Gemeinschaften, im Gegenteil: Den Martyriumserzihlungen der arabi-
schen Welt und den ,Heldengesinge[n] der ideologischen Massenbewegungen
des 20. Jahrhunderts“ wird der Riicken gekehrt, der Blick richtet sich jetzt auf die
Opfer der Gewalt.®0

In den in der modernen irakischen Literatur kritisierten Heroisierungen von
Mirtyrern wird deren Tod - wie zur Bestitigung des leidvollen Martyriums selbst —
bisweilen detailliert beschrieben. Dies ist aber nicht die Regel und impliziert
nicht, dass die gewaltsame Tat, dass Kampf oder Opferbereitschaft, fir welche die
heroischen Akteure von spiteren Erinnerungsgemeinschaften gepriesen oder eben
ddmonisiert werden, explizit zur Darstellung kommen miissen: ,,Korper werden
angeschossen, verletzt, aufgeschlitzt, abgeschossen, vergewaltigt, verstimmelt,
zerstiickelt; Korper werden hingerichtet, gehingt, gekopft.“°! Von all dem ist in
Reprisentationen des Helden und seiner Heldentat nicht zwangslaufig etwas zu
horen, zu lesen oder zu sehen; Sag- und Zeigbarkeitsregeln der Darstellung ge-
waltformiger Heldentaten variieren je nach Zeit und Ort. In der llias, der Ge-
schichte des Helden Achill, erzihlt Homer kenntnisreich von grausamen Gemet-
zeln aus dem Trojanischen Krieg, und im antiken Griechenland des spiteren
8.Jahrhunderts v. Chr. sind auf Grabgefiflen Schlachtszenen mit Leichenbergen
zu sehen. Solche Schilderungen von Griueltaten in antiken Texten und Bildern
konnen als Aushandlungen der Grenzen ,guter” und ,schlechter’ Gewalt verstan-
den werden, sie dienen vornehmlich der Dimonisierung des auszugrenzenden
Anderen: ,In den Affekten des Lesers oder Zuhorers, in der Uberschreitung der
individuellen Reizschwelle wurden die Regeln vermittelt, die gesellschaftlich fest-
gelegt waren und die der Autor teilte und vermitteln wollte. Ziel und Ergebnis
war zugleich die Ausgrenzung der Akteure aus der eigenen Gemeinschaft.“6? Der
Zusammenhang von Gewalt und Heldentum findet sich in diesem Fall im Para-
digma des Ertragens und Erleidens ungerechter Gewalt, wodurch ein Spannungs-
verhiltnis zum Opfer aufgebaut wird. In diesem Sinne ersparen etwa die Darstel-
lungen der Kreuzigung Christi den Glidubigen im christianisierten Westeuropa
nicht detailreiche Hinweise auf die Martern, die der Gottessohn fiir ihr Seelenheil
erlitt, und auch Gemilde und Skulpturen aus dem Mittelalter und der Renais-
sance zeigen anschaulich, wie christliche Mirtyrer gefoltert, gerddert, mit Pfeilen
durchbohrt werden. Im 14. Jahrhundert finden sich aber ebenso Schriften, welche
die bis dahin ibliche Darstellung von physischen Kampffihigkeiten und erlitte-

59 Pannewick: Gewalt ohne Heldentum, in diesem Band, S. 226.

60 Ebd.

61 Urs Stahel: Kérper, Bilder, Macht und Gewalt. Einleitung, in: ders.: Dark Side II. Fotogra-
fische Macht und fotografierte Gewalt, Krankheit und Tod, Gottingen 2009, S. 8-15, hier
S.9.

62 Martin Zimmermann: Gewalt. Die dunkle Seite der Antike, Miinchen 2013, S. 39.

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

24 DAS HEROISCHE UND DIE GEWALT

nen Verwundungen des Helden ausblenden. Als Held gepriesen wird stattdessen
der Ritter, der sich gegentiber seinen Verletzungen gleichgiiltig zeigt und weiter-
kimpft.63

Im sdkularen 20.Jahrhundert beschrinken sich Kriegerdenkmaler, die an die
im Ersten und Zweiten Weltkrieg gefallenen soldatischen Helden erinnern, eben-
so wie Soldatenfriedhofe, ganz iberwiegend auf schlichte Grabkreuze, Namenslis-
ten mit Geburts- und Todesdaten, knappe Inschriften (,Es starben den Helden-
tod...“), oder sie greifen auf iltere Symbolsysteme zuriick wie die Figur des HIL
Georg, des Drachentoters.* Viele Heldendenkmailer kommen ganz ohne die Na-
men der Gefallenen aus; sie sind dem ,Unbekannten Soldaten“ gewidmet. Je
mehr in Erinnerungsgemeinschaften sikularer Gesellschaften von den (Kriegs-)
Helden die Rede ist, so scheint es, desto weniger Konkretes ist im Gedenken iiber
die zugefiigte oder erlittene Gewalt zu erfahren; allenfalls finden sich Spuren in
symbolischen Hinweisen. Im NS-Heldenkult etwa trug die Entscheidung fiir die
Farbe Rot fiir Plakate und Fahnen die Konnotationen vom, wie Sabine Behren-
beck schreibt, ,,Opfer der toten Helden, aber auch [fuir] den feurigen Mut der
Kidmpfer“.%> Der im Bild dargestellte Held scheint korperlos in dem Sinn, dass er
als Wesen aus Blut und Knochen unsichtbar bleibt. Das gilt bis heute: Die eige-
nen getoteten Helden, die ihr Leben fiir die Nation, in jedem Fall fiir eine hohere
Sache, aufs Spiel gesetzt haben, als zerfetzte Leiche im Bild zu zeigen, wird von
allen kriegfiihrenden Parteien moglichst vermieden.®® Umgekehrt, so ist zu ver-
muten, ldsst sich die explizite Darstellung von Gewalttaten und ihren Folgen -
ein Totungsakt, verletzte, zerstiickelte Korper — nicht mit der Heroisierung des
Titers oder des tapfer fiir seine Uberzeugungen kimpfenden heroischen Opfers
verbinden.®” Auch wenn eine Gewalttat zur Voraussetzung der spiteren Heroisie-
rung werden kann, ist damit nicht zwingend verbunden, dass die Verehrergemein-
schaft die Heldentat als Akt der Gewalt selbst allzu konkret imaginieren will; ihre
Bewunderung gilt dem Mut und der Selbstiiberwindung des Helden, seinem Ein-
satz gegen Ungerechtigkeit und Unterdriickung, nicht dagegen seiner blutigen Tat
oder der heroischen Duldung grausamer Qualen. Indem sich die Publika in Ge-
denkfeiern oder mit Gedenkzeichen ausdriicklich zu den Werten bekennen, fiir

63
64

Vgl. Mauntel: Neue Helden fiir sich wandelnde Zeiten, in diesem Band.

Reinhart Koselleck / M. Jeismann: Der politische Totenkult. Kriegerdenkmailer in der
Moderne, Miinchen 1994.

65 Sabine Behrenbeck: Der Kult um die toten Helden. Nationalsozialistische Mythen, Ritua-
le und Symbole, Vierow bei Greifswald 1996, S. 420.

Vgl. dazu die Beitrige in Cornelia Brink u. a. (Hg.): Helden miissen sterben. Von Sinn
und Fragwiirdigkeit des heroischen Todes (Helden - Heroisierungen — Heroismen 10), Ba-
den-Baden 2019. Das gilt v. a. fur die offizielle, politische Bildpropaganda; der Kunst wa-
ren und sind dagegen oft explizitere Darstellungen der Getdteten moglich.

Dass in den Asthetisierungsformen des islamischen Mrtyrers die Grenzen des Zeigbaren
verschoben werden konnen, zeigt Friederike Pannewick: Opfer, Tod und Liebe, Visionen
des Martyriums in der arabischen Literatur, Miinchen 2012; vgl. dies.: Gewalt ohne Hel-
dentum, in diesem Band.

66

67

- am 13.01.2026, 08:49:51.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

OLMO GOLZ / CORNELIA BRINK 25

die ihr Held sich eingesetzt hat, muss die Gewalttat, die ihm diesen Status ver-
schafft hat (und mit der Verehrung durch Dritte bestitigt wird, auch wenn sie
deren Werten widerspricht), unsichtbar bleiben.

Orte, an denen der toten Helden vergangener Kriege gedacht wird, sind nicht
erst in der Gegenwart auch zu touristischen Zielen geworden, wie das Beispiel
Verdun zeigt, wo seit den 1920er Jahren an eine der verlustreichsten Schlachten
des Ersten Weltkriegs erinnert wird:

Durch mediale Inszenierungen, spektakulidre Angebote und Anekdoten werden aus Ge-
denkorten Erlebnisorte, deren Verweispotential auf historische Ereignisse iiberlagert wird
von Aktualisierungsbestrebungen, welche auf das emotionale Miterleben heutiger Besu-
cher_innen setzen.b8

Die konkrete Gewalttat, die am historischen Ort ausgetibt und erlitten wurde,
erscheint allenfalls in sublimierter Form: Das Fort de Vaux etwa, Teil der Ge-
denkstitte in Verdun, ,bemiuht sich, seinen Besucher_innen ein literarisches
Empfinden der vom ,Blut der Helden® zeugenden Stitte zu ermdglichen®.¢® Die
Ambivalenz der Gewaltaffinitit kriegerischer Helden, so scheint es, ist nach den
Gewaltexzessen des 20. Jahrhunderts nicht mehr auszuhalten;”® die Art und Wei-
se, an sie in Denkmailern, Friedhofen und Gedichten, auch an ehemaligen
Schlachtorten zu erinnern, bestitigt, dass die gewaltbereiten oder Gewalt erdul-
denden Helden in eine Welt, die sich als zivilisiert versteht, nicht mehr inte-
grierbar sind.”!

Gewalt und Heldentum in einer intertemporalen Perspektive

Fir den Zusammenhang zwischen Heroisierungen und Gewalterfahrungen sind
iberzeitliche Muster und kontextspezifische Differenzen zu unterscheiden. Ver-
schiedene bereits angesprochene Aspekte dieses Zusammenhangs finden sich iiber
Epochen und Kulturen hinweg. Dazu zihlt beispielsweise die Rolle der Gewalt im
Blick auf die Konstitution von militirischen Herrscherhelden in der Spitantike
und von nationalen Held(inn)en in Kriegen oder die Aktualisierung von ilteren
Ehrkonzepten in der Frithen Neuzeit. In solchen Fillen kommt zur Tat eine
symbolische Dimension hinzu, die tiber den konkreten Gewaltakt hinausweist.
Auch die Spannung zwischen der historischen Wiederholung von Gewaltkonstel-
lationen einerseits und der Einzigartigkeit von jeweils aktuellen Gewalterfahrun-

68 Benjamin Glockler u. a.: Helden und Gedenktourismus. Eine Reise nach Verdun im Sep-

tember 2017, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 6.2, 2018,
S.17-21, hier S. 17. DOI: 10.6094/helden.heroes.heros./2018/02/02.

69 Ebd., S.19.

70 Ronald G. Asch: Das ,morderische Zwielicht® des Heroischen. Gewalt und Heldentum, in
diesem Band.

71" Vgl. Reemtsma: Dietrichs mifllungene Brautwerbung.

- am 13.01.2026, 08:49:51.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

26 DAS HEROISCHE UND DIE GEWALT

gen andererseits gehort zu diesen Kennzeichen, die sich nicht auf das 20. Jahrhun-
dert und die Gegenwart beschrinken.

Heroische Gewalt wird in den politischen Theorien wie auch in literarischen
und kiinstlerischen Zeugnissen der Antike, des Mittelalters und der Frithen Neu-
zeit als ethisches Kernproblem verhandelt, Homers Achill-Figur gehort sicher zu
den eindriicklichsten Beispielen. Aufschlussreich sind indes auch historische
Ubergangsphasen, in denen das Ideal des Herrschers als gewalttitiger Held, der
sich im Feld bewihrt, abgelost wird vom Kaiser, der vom Palast aus regiert, das
Kidmpfen aber seinen Generilen tiberlasst. Fir die nun wegfallende Legitimation
als militarischer Heros muss hier eine Kompensation etabliert werden, die den
Kaiser — dennoch - weiter als Held erscheinen lasst.”? Im wiederum anders gelager-
ten Fall des Herrschermords kann sowohl dem Attentiter als auch dem ermorde-
ten Firsten heroische Qualitdt zugeschrieben werden, je nachdem, ob die Tat als
Aufbegehren gegen einen Tyrannen oder als Angriff auf den legitimen Souverin
verstanden wird.” In solchen kontriren Bewertungen von Gewalthandlungen zeigt
sich das Heroisierungspotenzial politischer Ideologien und Weltdeutungen, die
sich in ihrer Affinitit zum Heroischen und in ihren Deutungsvorgaben fiir eine
heroische Tat indes unterscheiden. So fithren Prozesse der Verstaatlichung von
Gewalt und Sozialdisziplinierung im Laufe der Frithen Neuzeit einerseits zu einer
schrittweisen Zuriickdringung der Gewalt aus dem Alltag. Dynamiken der Ent-
grenzung von Gewalt treffen vom 17. bis zum 19. Jahrhundert immer wieder auf
Versuche ihrer Einhegung. Die Anwendung von Gewalt wird zunehmend an Mili-
tir und Polizei als staatlich rekrutierte Expertengruppen delegiert und allein fiir
diese legitimiert; fir den Rest der Gesellschaft ist ein heroisches Selbstbild nicht
mehr unmittelbar relevant. Gleichzeitig etablieren sich seit der Franzosischen Re-
volution bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts zunehmend Ideologien der Gewaltver-
herrlichung - erkennbar etwa in der Heroisierung des kimpfenden Soldaten und
der Achtung des Gegners als Feind, dessen Vernichtung in einem totalisierten
Krieg jegliche Gewalt legitimiert. Um dies jedoch als Heldentat rechtfertigen zu
konnen, muss die Bedrohung durch den Gegner als besonders grof dargestellt
werden. Das geschieht auch mit den Mitteln der Propaganda, die Appelle zu hero-
ischem Handeln verallgemeinert und radikalisiert.”* Die Ideologien des Nationa-
lismus, spiter des Faschismus und Kommunismus oder auch des politischen Islam
nach der Islamischen Revolution in Iran entfesseln mit ihren Programmen totaler
Mobilmachung heroische Semantiken eines allgegenwirtigen Uberlebenskampfs,
der jedermann die Bereitschaft zur Selbstaufopferung abnotigt. Zugleich wird der
Krieg seit dem spiten 18.Jahrhundert, vor allem aber seit der Mitte des 19. Jahr-

72 Vgl. Felix Maier: Hohere Gewalt — neue Heldenideale fiir die Palastrevolution des Kaisers

Theodosius (379-395), in diesem Band.

73 Zwierlein: Der Mérder als Held?

74 Cornelia Brink u.a.: Propaganda, in: Compendium heroicum, 2018, DOI: 10.6094/
heroicum/propaganda.

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

OLMO GOLZ / CORNELIA BRINK 27

hunderts bis zum Zweiten Weltkrieg als Ort der Selbsterfahrung und Selbstfin-
dung sakralisiert. Heroische Gewalt spielt eine Rolle in den Beschworungen des
Krieger-Arbeiters im Faschismus und Stalinismus nach dem Ersten Weltkrieg, die
zwischen futuristischer Modernitit und mythischer Archaik changieren, und nicht
zuletzt im Nationalsozialismus. Die extremen Gewalterfahrungen und die totalita-
ren Ideologien produzieren einen neuen ,Held*innenbedarf*. Im Nationalsozia-
lismus gilt jeder Mann, der als Soldat kimpft und bereit ist, fir ,Fiihrer, Volk und
Vaterland® zu sterben, als potenzieller Held.”> Nicht mehr nur ausgewihlte gesell-
schaftliche Gruppen wie Soldaten, sondern letztlich die gesamte Bevolkerung wird
zum heldenhaften Opfer im Namen von ,Volksgemeinschaft® oder ,Weltrevoluti-
on‘ verpflichtet.

Mit dem Formwandel der Gewalt im Zeitalter totalisierter und schliellich tota-
ler Kriege und radikaler Ideologien zwischen 1914 und 1945 geht ein Umbruch
ilterer Heroisierungskonzepte einher. Uberkommene Vorstellungen von Kriegs-
helden verlieren angesichts der Allgegenwart von Kriegsopfern und Invaliditit,
aber auch vor dem Hintergrund erodierender Ordnungsmodelle wie Monarchie
und Diktatur oder im Kontext der biirgerlichen Gesellschaft an Glaubwiirdigkeit
und Uberzeugungskraft — selbst wenn auch ,unserer Epoche das Verstindnis fiir
das ,morderische Zwielicht” des Helden und des Heroischen® noch nicht voll-
staindig abhandengekommen ist, wie Ronald G. Asch in seinem Epilog zu diesem
Band feststellt.”® Gleichwohl, nach dem Ende der Weltkriegsepoche sind zumin-
dest Rekurse auf das heldenhafte Opfer fur Volk, Ideologie oder Vaterland wie
auch die ihnen zugrundeliegenden totalitiren Ideologien delegitimiert. Affektivi-
tit, Attraktion und Appellwirkung des Helden werden in den Gewaltregimen des
20. Jahrhunderts zunichst noch gesteigert — nach dem Zweiten Weltkrieg kann
ihre Instrumentalisierung in die weitgehende Entwertung der Modelle fiihren, wie
das etwa in Deutschland der Fall war.

Verschwunden sind die Helden (und vermehrt auch Heldinnen) darum aber
nicht. Seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs werden die Opfer der Kriege medial
zu Held(inn)en umgedeutet, das Heroische geger die entfesselte Gewalt einer ano-
nym gewordenen Kriegsmaschinerie in Stellung gebracht — die postheroische
Verweigerung des Kriegsdienstes im 20. und 21.]Jahrhundert, deren Geschichte
Ulrich Brockling in seinem Beitrag ,Pazifismus und Heroismus® rekonstruiert,
zeugt davon. Allerdings gilt auch hier, dass die Heroisierung der Leidensbereit-
schaft der Kriegsdienstverweigerer nicht nur auf eine Glorifizierung des Pazifis-
mus verweist, sondern letztlich erneut auf Gewalterfahrungen rekurriert.”” Erfah-
rungen kollektiver Gewalt in ,heroischen Gesellschaften® wie dem Faschismus,
aber auch unter kolonialer Herrschaft rufen in der zweiten Halfte des 20. Jahrhun-

75 Vgl. Marstaller: Zur Erotik des Kriegsversehrten.
76 Asch: Das ,morderische Zwielicht des Heroischen, S. 237.

77 Vgl. Ulrich Brockling: Pazifismus und Heroismus. Kriegsdienstverweigerung im 20. und
21.Jahrhundert, in diesem Band.

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

28 DAS HEROISCHE UND DIE GEWALT

derts neben den von Brockling angesprochenen personlichen Haltungen Pro-
gramme der Gewaltlosigkeit und pazifistische Bewegungen auf den Plan, die den
gewaltlosen Kampf ihrer charismatischen Fuhrungsfiguren heroisieren (bspw.
Mahatma Gandhi, Martin Luther King oder Nelson Mandela). Solche Modelle
eines heroischen Gewaltverzichts, die an Traditionen des religiosen Martyrertums
ankniipfen, gewinnen dessen scheinbarer Passivitit eine aktive, heroische Dimen-
sion ab. Sie ersetzen nicht Ideen heroischen Gewalthandelns, vielmehr treten sie
als eine (Heroisierungs-)Option neben sie. Die Prozesse der Dekolonisierung, die
Implementierungen neuer Ordnungen oder die Hoffnung auf neue Gesellschafts-
formen werden schlieffllich auch in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts von
der Heroisierung revolutiondrer Gewalt oder des Freiheitskampfes bis hin zum
Terrorismus aller politischen und ideologischen Schattierungen begleitet. Gerade
das 20. und das 21.Jahrhundert kennen daher eine enorme Bandbreite von heroi-
schen Gewaltkonzepten, die gegenwirtig neu aktiviert werden. Dies zeigt Olmo
Golz” Untersuchung des Heroismus der iranischen Revolutionsgarden im Iran-
Irak-Krieg, in welchem der Konflikt zwischen den beiden Nationen auch in den
1980er Jahren weiter unter Ruckgriff auf religiose Beziige als ewige Auseinander-
setzung zwischen Gut und Bose vorgefithrt wird, sodass im Ergebnis Gewalt-
aktionen als heroisch legitimiert werden konnen.”®

Grundlegend fiir die Reaktivierung oder Perpetuierung der Verbindung von He-
roischem und Gewalt sind jetzt Medien wie Massenpresse, Fotografien und Film
oder die Belletristik. Auch in publikumswirksamen Blockbustern, Fernsehserien
und Computerspielen sind Gewalthelden virtuell allgegenwirtig: Heroische Gewalt
in den Massenmedien bt offensichtlich eine isthetische Faszination aus - und
stellt so die oft behauptete (tatsichlich aber nie faktische) Fundamentalpazifizie-
rung zeitgenOssischer westlicher Gesellschaften infrage. Dietmar Dath schreibt
dazu:

Superheldinnen und Superhelden sind Nichtmenschen, die wir ,wider die Natur’, gegen
Vernunft und Lebenserfahrung lieben, und die diese Liebe so riickhaltlos erwidern, dass
in ithrem Namen gewaltige Taten getan, ungeheuerliche Leiden erlitten und ganze Ge-
sellschaften zur Uberpriifung ihrer obersten sittlichen Grundsitze gezwungen werden.”’

Mogen die Helden alten Schlages inzwischen auch keinen Platz in den (westli-
chen) Gesellschaften mehr haben, so bleiben sie in der kiinstlerischen Auseinan-
dersetzung mit deren Realitit weiterhin prisent. Offenbar, so liele sich dies im
Anschluss an Joachim Grage und Sotirios Mouzakis auch erkldren, braucht es, um
die Widerspriiche und Unentschlossenheiten einer postheroischen Gesellschaft
zu zeigen, Identifikationsfiguren, die als Sonde fiir die Leserschaft fungieren und

78 Golz: Der Heroismus der Revolutionsgarden.
79 Diethmar Dath: Superhelden, Stuttgart 2016, S. 17.

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

OLMO GOLZ / CORNELIA BRINK 29

aus deren Perspektive dargestellt wird, wie es wire, wenn man angesichts der ja
nach wie vor praktizierten Gewalt stirker, mutiger und entschlossener wire.%0

Nicht zuletzt wird der Zusammenhang von Heldentum und Gewalt, dem
Minnlichkeit inhirent zu sein scheint, inzwischen neu verhandelt. Frauen kimp-
fen (nachdem sie schon in der frithen Sowjetunion, im Spanischen Biirgerkrieg, in
Befreiungsbewegungen kolonialisierter Linder zur Waffe gegriffen hatten) zu-
nehmend in reguliren Armeen als Soldatinnen; sie treiben Kampfsportarten und
unterlaufen auch so konventionelle Kopplungen von gewaltaffinem Heldentum
und Maskulinitit. Mediale Darstellungen perpetuieren einerseits geschlechtsspezi-
fische Zuordnungen von Titer- und Opferrollen, von ,minnlicher Stirke und
,weiblicher Duldung, unterlaufen diese andererseits gerade in Genres der populi-
ren Kultur immer wieder auch subversiv. Schon seit den 1940er Jahren stilisieren
Comics wie Wonder Woman, spiter Amazons Attack!,3! Catwoman oder auch Filme
wie Kill Bill die Gewaltkriegerin als tiberlegene Heldin; einige reaktualisieren be-
kannte Geschlechtsstereotype wie die heroisch kimpfenden Amazonen, die Wal-
kiiren oder die Nationalheldin Jeanne d’Arc.82 Ob es, wie Jan Philipp Reemtsma
schreibt, auch weiterhin eigentlich keine weiblichen Helden geben kann - zu-
mindest nicht in dem von ihm besprochenen Sinne -, lohnt sicher die weitere
Diskussion: ,Jeanne d’Arc mag man ,Heldin‘ nennen, aber sie ist keine. Sie ist
eine religids verwirrte Kriegerin, dann eine Mirtyrerin (oder Hexe, je nachdem).
Sie gehort nicht dem Personal an, aus dem die Helden gemacht sind.“83

Nachsatz

Das Paradigma der Heldentat scheint in der Gewalttat verwirklicht zu sein. Unse-
re Beobachtung, gestiitzt auf die Vortrige und Diskussionen wihrend der Tagung
,Gewalt und Heldentum*, mit der wir unsere grundsitzlicheren Uberlegungen zu
diesem Zusammenhang eingeleitet haben, hat trotz des Umbruchs ilterer Heroi-
sierungskonzepte seit der zweiten Hailfte des 20. Jahrhunderts ihre Giiltigkeit bis
heute nicht verloren. Zugleich wird sie auf vielfiltige Weise auch irritiert: durch
Ungleichzeitigkeiten, die sichtbar werden, wenn man die eurozentrisch perspekti-
vierte Suche nach Heldenerzihlungen tiberschreitet und nach Heldenerzihlun-
gen in nicht-westlichen Kulturen fragt oder auch, wenn die Verkniipfung von
Gewalt, Heldentum und Minnlichkeit thematisiert wird, die so selbstverstindlich
scheint, dass sie bisher kaum kritisch reflektiert wird. In diesem Sinn laden die
hier versammelten Beitrige dazu ein, den Zusammenhang von Gewalt und Hel-
dentum weiterzudenken.

80 Vgl. Grage / Mouzakis: Die Schule des Priigelns.

81 Dath: Superhelden (Anm. 79), S. 62-71.

82 Helen Watanabe-O’Kelly: Beauty or Beast? The Woman Warrior in the German Imagina-
tion from the Renaissance to the Present, Oxford 2010.

83 Reemtsma: Dietrichs mifilungene Brautwerbung, S. 45.

- am 13.01.2026, 08:49:51. per


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 08:49:51.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

