62

Religdse Pluralitaten

Der Dialog als Lernort spielt hier ebenfalls eine Rolle, aber nur untergeordnet.
Die Anlage der Systematisierung macht weiterhin im Vergleich zur indivi-
dualpsychologischen Perspektive Rottings deutlicher, dass hier Motive unter-
schiedlicher Rahmungen miteinander einhergehen kénnen. Ahnliches haben
auch schon Nagel und Kalender (2014) festgestellt, indem sie in ihrer qua-
litativen Untersuchung ihr Augenmerk auf die Frage nach den »treibenden
Kriften« fiir den Dialog legten und dafiir sowohl exogene Faktoren, wie z.B.
gesellschaftliche Strukturen, soziale Erwartungen, politische Interessen und
historische Einzelereignisse, als auch endogene Faktoren, wie zum Beispiel
die Anliegen der Dialoggruppen in Bezug auf politische, symbolische, dialog-
orientierte und gemeinschaftsfordernde Ziele, fokussierten. Ergebnis ihrer
Befragung von insbesondere den professionellen-religiésen VertreterInnen
im Dialog ist ebenfalls, dass unterschiedliche Faktoren ineinandergreifen.
Dabei betonen Nagel und Kalender, dass die endogenen und exogenen Fakto-
ren nicht bewusst gewdhlt und miteinander verkniipft wiirden, so dass eine
weitere Untersuchung notwendig wire, um letztlich die »treibenden Krifte«
fiir eine grundlegende Theorie der Motivationen interreligioser Aktivititen zu
erstellen (vgl. ebd.: 97). Ohrt und Kalender (2018) haben mit ihrer vorgenom-
menen Rahmung genau diese Frage beantworten wollen.

Das folgende Kapitel blickt nun auf unsere InterviewpartnerInnen und die
Bedeutung, die die Teilnahme an Formaten des interreligiésen Dialogs fiir sie
hat. Dafiir werden zunichst Motive, Herausforderungen und Anliegen an den
interreligiésen Dialog beleuchtet und an den eben skizzierten Forschungs-
stand zuriickgebunden. Ein weiterfithrender Blick richtet sich schliefilich auf
die biografische Bedeutung des interreligiésen Dialogs fiir die TeilnehmerIn-
nen, und soll den speziellen Fokus auf den interreligiésen Dialog damit auch
anschlussfihig machen fir die tibergeordnete Fragestellung unserer Unter-
suchung nach den individuellen Erfahrungen religioser Pluralitit und ihren
Konsequenzen.

3.3 Teilnahme an interreligiosen Aktivitaten als Wahrnehmung
und Umgang mit religioser Vielfalt

Die Erfahrungen unserer InterviewpartnerInnen mit religioser Vielfalt sind
im Einzelnen sehr unterschiedlich und darin unter anderem abhingig von der
Zeit, in der sie aufwuchsen, und den dann jeweils prigenden zeitgeschicht-

- am 14.02.2026, 19:24:51,


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

lichen Diskursen. Alle GesprachspartnerInnen haben aber eines gemeinsam,
und zwar ihre Beteiligung an Formaten des interreligiésen Dialogs. Die Dauer
und Intensitit ihrer Beteiligung wiederum sind sehr unterschiedlich: Manche
der Interviewten haben gerade erst begonnen, eine interreligiése Gesprachs-
gruppe zu besuchen oder sind gedanklich eigentlich schon wieder im Aus-
stieg, wihrend andere seit Jahrzehnten dabei sind. Manche Gesprachspart-
nerlnnen nehmen nur ganz sporadisch oder selten an Treffen teil, wihrend
es fiir andere fester und/oder hiufiger Bestandteil ihrer Freizeit ist. Und auch
unterscheiden sich die Interviewten darin, ob sie selbst nur BesucherInnen
oder ZuhorerInnen bei interreligiosen Veranstaltungen sind oder selbst aktiv
mitwirken, gar in der Vorbereitung der Veranstaltungen aktiv sind oder die
Formate sogar selbst initiiert haben.

Eine Bandbreite findet sich auch bei den konkreten Formaten, an de-
nen sie teilnehmen, die sich eingangs grob in austausch- und aktionszen-
trierte Formate unterscheiden lassen. Zu ersteren zihlen verschiedene Ge-
spriachsgruppen und Diskussionsreihen, die meist aus regelmifigen Treffen
bestehen, die sich jeweils einem religionsbezogenen Thema widmen. Wih-
rend Gesprichsgruppen oft aus einem mehr oder weniger festen Kreis be-
stehen, der sich etwa aus Mitgliedern von Religionsgemeinschaften aus dem
gleichen Stadtviertel zusammensetzt, werden Diskussionsreihen in der Re-
gel von einem festen Vorbereitungsteam bestritten, richten sich dann aber an
die Offentlichkeit, auch wenn sie durchaus StammzuhérerInnen haben kén-
nen. In Gesprichsgruppen herrscht meist ein egalitireres Austauschverhilt-
nis, auch wenn kleine Inputs von einzelnen Mitgliedern nicht uniiblich sind,
wihrend sich Diskussionsreihen oft in der Form von Podiumsdiskussionen
mit anschlieflender Moglichkeit zu Fragen und Anmerkungen organisieren.
In beiden Fillen kénnen sowohl alltagsnahe Themen (wie in den Religionen
anstehende Feiertage und zugehérige Briauche und Riten) als auch theologi-
sche Fragen und/oder solche mit gesellschaftspolitischem Bezug (etwa zu um-
strittenen religiosen Praktiken wie den Dauerbrennern Frauenrechte, Kopf-
tuch, Beschneidung) thematisiert werden. Insbesondere die Gesprachsgrup-
pen kénnen bei lingerem Bestehen einen flieRenden Ubergang zu freund-
schaftlichen Gruppen aufweisen, in denen Religion weniger als explizites The-
ma auf der Tagesordnung steht, sondern das Charakteristikum der Gruppe
darin besteht, dass sich Mitglieder unterschiedlicher Religionsgemeinschaf-
ten zum allgemeinen Beisammensein und alltiglichen Freizeitbeschiftigun-
gen — etwa Ausfliigen, Kochen oder Spielen — treffen. Diese austauschorien-
tierten Formate konnen sich also unterteilen lassen in solche, in denen Religi-

- am 14.02.2026, 19:24:51,

63


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Religdse Pluralitaten

on Hauptbezugspunkt ist, und solche, in denen die interreligiése Zusammen-
setzung der TeilnehmerInnen zwar grundsitzlich den Anlass der Initiative,
nicht aber den Inhalt der Treffen bestimmt.

Eine dhnliche Unterscheidung lisst sich zweitens bei den aktionsorien-
tierten Formaten treffen: Hier sind einerseits Formate zu nennen, bei denen
ein gemeinsamer religidser Ritus im Vordergrund steht (etwa Friedensgebe-
te), und andererseits solche, bei denen eine interreligiése Gruppe von Teilneh-
menden sich die gemeinsame Arbeit an einem nicht primir religionsbezo-
genen Projekt vornimmt - in unserem Sample waren dies etwa gemeinsame
Musikauffithrungen oder Kunstprojekte. Grundsitzlich muss natiirlich ange-
merkt werden, dass auf der einen Seite die Uberginge zwischen den einzel-
nen Formaten fliefend sind und es Mischformen gibt, sowie auf der anderen
Seite TeilnehmerInnen an mehreren und verschiedenen Formaten teilnehmen
konnen.

Im Fall der vorliegenden Untersuchung verteilten sich die Befragten etwa glei-
chermaflen auf die beschriebenen Bereiche. Fiinf von ihnen nahmen an der
gleichen Diskussionsreihe teil, davon manche als OrganisatorInnen, andere
als Giste; finf andere an einer Gesprichsgruppe, und hier ebenso manche
intensiver, andere zuriickhaltender oder erst seit kurzem. Wiederum vier lei-
teten bzw. besuchen eine interreligidse Midchengruppe, die von der loka-
len Kirche organisiert wird, und vor allem in Form von Spieleabenden, Aus-
fligen und anderen gemeinsamen Projekten (teilweise durchaus mit Religi-
onsbezug) stattfindet. Zwei leiten bzw. nehmen teil an einem interreligiésen
Musikprojekt, eine an einem religionsbezogenen Kunstprojekt, einer besucht
ausschliefilich einmal pro Jahr ein interreligioses Friedensgebet. Alle anderen
sind in weiteren, einzelnen interreligiésen Zusammenhingen aktiv, darunter
auch Gesprichskreise, Podiumsreihen, Kochgruppen, Frauentreffs; oder sie
sind als ehrenamtliche oder hauptamtliche VertreterInnen ihrer Gemeinde
immer wieder in verschiedenen Kontexten auch leitend aktiv. Gerade die letz-
teren InterviewpartnerInnen sind hiufig auch in mehrere Veranstaltungsfor-
men und -reihen eingebunden, und damit zum Teil auch Bindeglied zwischen
verschiedenen der genannten einzelnen Gruppen und Interviewten.

Mit diesem unterschiedlichen Engagement gehen nun verschiedene An-
liegen und Motive einher, die die TeilnehmerInnen an ihre jeweiligen Gruppen
herantragen, auflerdem moglicherweise Kritik und Wiinsche, die im interre-
ligiésen Austausch bisher offengeblieben sind. Diesen widmet sich das nichs-
te Unterkapitel, bevor schlieflich im Hauptteil dieses Kapitels die grundle-

- am 14.02.2026, 19:24:51,


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

gendere biografische Bedeutung interreligiésen Dialogs in den Mittelpunkt
gertickt wird.

3.3.1 Motive und Kritik zur Teilnahme am interreligiosen Dialog

Motivlagen: Ausldser, Griinde und Vorziige der Beteiligung

Wenn man Beteiligte am interreligiosen Dialog zu den Griinden ihrer Teilnah-
me befragt, lassen sich in den Antworten letztlich verschiedene Kategorien
ausmachen, die sich unterscheiden lassen in Ausléser fir den Einstieg, fort-
folgende Griinde fiir die Teilnahme, und zuletzt weitere Vorziige, die dem En-
gagement im interreligiosen Dialog gewissermafien als positive Nebeneffekte
zugerechnet werden. Diese Kategorien konnen sich empfindlich unterschei-
den. So sind einerseits die Ausloser oft vergleichsweise banal — die Betreffen-
den sind itber Bekannte oder Flyer im Briefkasten auf den Dialog aufmerksam
geworden — im Vergleich zu den Griinden, die letztlich zu einer Verstetigung
des Engagements fithren. Andererseits konnen sich Anliegen auf den inter-
religiésen Dialog richten, die nicht oder noch nicht realisiert werden, Ziele
damit verfolgt werden, die itber das Dialogformat selbst hinausreichen oder
sich unerwartete positive Nebeneffekte der Dialog-Aktivititen entscheidend
von all dem unterscheiden. Nichtsdestotrotz sind Ausléser, Griinde, Anliegen
und Ziele hiufig eng miteinander verbunden oder schlagen zumindest eine
dhnliche Richtung ein. Dem soll die folgende, iiberblicksartige Darstellung
Rechnung tragen.

Zunichst zu den Auslésern fiir den Einstieg in den interreligiésen Dia-
log. Hier konnen zentral drei Gruppen von Befragten unterschieden werden,
nimlich a) InitiatorInnen fir Formate des interreligiosen Dialogs, b) jene,
die — zumindest anfinglich - als einfache BesucherInnen am interreligiésen
Dialog teilnehmen und c) solche, fiir die in ihrer Funktion als hauptamtliche
MitarbeiterInnen in christlichen Gemeinden der interreligise Dialog ein Ar-
beitsfeld ist. Befragte der ersten Gruppe initiieren selbststindig Formate des
interreligiosen Dialogs und fir sie sind es hiufig lokale oder globale Auslé-
ser, die den Eindruck erwecken, dass es eines solchen Austausches bediirfe:
Genannt werden von den Betreffenden einerseits lokale Entwicklungen wie
Konflikte um Moscheebauprozesse (wie bei Renate), vor allem aber Ereignis-
se von weitergreifender gesellschaftlicher Bedeutung mit Religionsbezug, et-
wa die Brandanschlige von Mélln und Solingen (diese nennen etwa Bilgiin
und Yusuf), Irak- und Golfkriege (genannt von Yusuf und Lorena) sowie die
Terroranschlige vom 11. September 2001 (etwa bei Monika). Diejenigen, die

- am 14.02.2026, 19:24:51,

65


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Religdse Pluralitaten

zunichst als einfache BesucherInnen am interreligiésen Dialog teilnehmen,
werden meist recht zufillig auf Formate dessen aufmerksam, sie haben Einla-
dungsflyer im Briefkasten (wie Damir), lesen Veranstaltungsankiindigungen
in der Zeitung (wie Heidrun), oder haben Bekannte, die am Dialog teilneh-
men oder als Haupt- oder Ehrenamitliche dort aktiv sind und sie als Besu-
cherInnen oder HelferInnen dorthin eingeladen haben (wie Manfred, Marcel,
Jessica und Adem). Gerade bei den hiufig langjihrig aktiven Befragten zeigt
sich aber auch der Weg manch stetiger BesucherInnen in die Ubernahme eh-
renamtlicher Funktionen im interreligiosen Dialog, etwa, weil ein Vorginger
aussteigt und nun Ersatz gesucht wird (das gilt etwa fiir Manfred und Re-
nate). Fiir die dritte Gruppe der hauptamtlichen Kirchenangestellten (unter
unseren Befragten etwa Angelika, Barbara und Andrea) hingegen stellt der
interreligiose Dialog oft ein Arbeitsfeld dar, das ihnen als Aufgabenbereich
zugewiesen wird. Wenn auch vorstellbar ist, dass sich auch kirchliches Perso-
nal proaktiv einen solchen Arbeitsbereich erschafft oder erkimpft, ist das im
vorliegenden Sample doch nur die Ausnahme — hiufiger sind Umstrukturie-
rungen oder personelle Verinderungen Ausloser dafiir, dass der/die Befragte
sich der jeweiligen Aufgabe annimmt. Insgesamt ist dennoch zu beachten,
dass sich auch mit eher zufilligen oder nicht proaktiven Einstiegen letztlich
tiefergehende Griinde fiir das Engagement oder Anliegen an den interreli-
givsen Dialog verbinden oder zumindest aus ihm erwachsen koénnen. Diese
sollen nun beleuchtet werden.

Fiir ihre weitergehende Beteiligung am interreligiosen Dialog benennen die
InterviewpartnerInnen dann verschiedenste Hauptgriinde sowie positive Ne-
beneffekte, die sich mit der Teilnahme eingestellt haben. Aus dem Material
heraus lassen sich hier jeweils Aspekte unterscheiden, die sich auf die eige-
ne Person richten, Aspekte, die sich auf die Dialogaktivitit selbst richten, und
Aspekte, die den Dialog letztlich in einen weiterreichenden gesellschaftlichen
Zusammenhang stellen; wobei die konkreten empirischen Motivlagen in der
Regel mehrere Aspekte verbinden.

Direkt auf die Dialogveranstaltung selbst beziehen sich all jene Griinde,
die das personliche Interesse an anderen Religionen in den Mittelpunkt stel-
len. Dieses Anliegen wird vor allem von christlichen TeilnehmerInnen am in-
terreligiésen Dialog benannt, und ergibt sich aus der Einsicht, keinen konkre-
ten Kontakt zu MuslimInnen zu haben - entweder ganz grundsitzlich nicht,
oder trotz des Umstandes, dass man mit ihnen im gleichen Viertel wohnt oder
berufliche Berithrungspunkte hat (wie etwa Manfred, Birgit und Heidrun).

- am 14.02.2026, 19:24:51,


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Diese Betreffenden wiinschen sich dann, mehr iiber den Islam zu erfahren
oder in Austausch mit MuslimInnen zu treten, wiederum andere beziehen
ihr Interesse auf spezifische andere religiose Traditionen oder religiose Viel-
falt im Ganzen (etwa Lorena, Christine und Namika). Weiterhin werden hier
als Grinde fiir die Teilnahme in Bezug auf die konkreten Dialogveranstal-
tungen der dort erfolgende Kontaktaufbau und die durch den langjihrigen
Austausch entstehenden Freundschaften benannt (etwa von Manfred, Hasan
und Melina), auch der Spaf} angefiihrt, den es auch macht, Freundschaften
zu schlieflen, andere Kulturen kennenzulernen, oder gemeinsam zu feiern
(so bei Jessica und Christine). Insbesondere diese letzteren Aspekte des Kon-
taktaufbaus und Vergniigens werden aber als positive Nebeneffekte erzihlt:
Sie, so skizzieren es die Befragten, entstehen aus dem interreligiésen Dialog,
stellen aber nicht die Hauptmotivation fiir die Teilnahme dar. Sie sind zu-
dem nicht spezifisch fiir dieses religionsbezogene Format, sondern kénnten
auch auf Hobbies, Vereinsmitgliedschaften und Freizeitbeschiftigungen im
Allgemeinen zutreffen.

Deutlich wird auch in dem hier vorliegenden Material, vergleichbar dem
ausgefithrten Forschungsstand, dass der Dialog aber vor allem als Werkzeug
verstanden wird, deutlich grofRere Anliegen jenseits des konkreten Dialogfor-
mates zu erreichen: Die Gesellschaft zu verbessern, indem ein Miteinander
verschiedener religidser Traditionen und ihrer Mitglieder herbeigefithrt wird,
ein lebenswertes gemeinsames Leben zu ermdglichen (so Renate), Konflikte
zu verringern (so Andrea und Renate), nach Gemeinsamkeiten zu suchen und
so Unterschiede in ihrer Bedeutsamkeit mindern (bei Christine und Birgit),
die Welt zu verbessern bzw. den eigenen Kindern eine bessere Welt zu hin-
terlassen (so bei Yusuf und Christine). Diese deutlich weiterreichenden Ziele
sind prozesshaft und wohl nie vollkommen zu erreichen, der interreligiose
Dialog erscheint hier als ein - fir viele TeilnehmerInnen besonders wichtiger
— Baustein auf dem Weg zum Ziel. In Verbindung damit wird dann oft auch
die allgemeine Produktivitit des interreligiésen Dialogs thematisiert, die sich
mit dem Ziel verbindet, dass die Arbeit erstens wahrgenommen wird - von
den BesucherInnen, aber eben auch tiberregional — sowie zweitens tatsich-
lich an konkreten Problemen ansetzt und Losungen dafiir erarbeitet werden.
Auch diese Ziele verbinden in der Regel Anliegen an den Dialog mit Anlie-
gen an die eigene Person: Einerseits sollen gesellschaftliche Verbesserungen
erreicht werden, insbesondere in Bezug auf das interreligiése oder interkul-
turelle Zusammenleben, andererseits wiinschen sich auch die TeilnehmerIn-
nen, im Zuge ihres Engagements zu besseren Menschen zu werden, die an-

- am 14.02.2026, 19:24:51,

67


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Religdse Pluralitaten

dere respektieren und ihnen auf Augenhéhe begegnen (so etwa bei Manfred
und Birgit).

Mit diesen iibergeordneten Zielen verbunden, aber etwas spezifischer ist
das vielfach genannte Anliegen, Vorurteile gegeniiber dem Islam abzubauen
und gegen negative (vor allem mediale) Diskurse anzuarbeiten:

»ich MUSS, ICH muss das Gute zeigen//mhh//. ICH MUSS den Men-den Nachbarn...
zeigen, dass es auch andere Menschen gibt//mhh//. Dass es nicht nur diese bosen,
o0oh, Muslime da nur diesen Hass, was weifS ich nur schiiven- ICH muss zeigen, war-
te mal, das gibts auch noch andere, damit die ein ANDERES Bild haben//mhhh/].
Indem ich in den Dia- Dialog auch gehe, so warte mal, SO sind wir eigentlich.« (Da-
mir)

Dies soll dabei auf verschiedene Weisen erreicht werden - itber das Erkennen
von Gemeinsamkeiten (das benennen Yvonne und Melina), aber auch, indem
der Austausch im interreligiésen Dialog selbst schon sinnbildlich verdeut-
licht, dass ein friedliches Miteinander méglich ist (so argumentiert Yvonne).
An dieser Stelle zeigt sich zudem, wie sich bei den muslimischen Teilneh-
merlnnen gesellschaftliche Ziele und personliche Betroffenheit noch auf ei-
ne andere Weise verbinden, denn gerade ihnen liegt naheliegenderweise das
gerade genannte Anliegen, iiber den Islam zu informieren, noch dringender
am Herzen: damit Angste abgebaut werden, um ein Zeichen zu setzen gegen
Fremden- und Islamfeindlichkeit oder weil sie ohnehin hiufig als MuslimIn-
nen zu ihrer Religion befragt werden und sich das dann auch zum Ehrenamt
machen (so etwa bei Yusuf, Hamid und Niliifer). Ein letztes Biindel von Griin-
den ist bereits so eng mit praktisch-biografischen Bedeutungen verkniipft,
dass es weiter unten in Kapitel 3.3.2 eingehender betrachtet wird.

Herausforderungen der Arbeit im interreligiésen Dialog und Kritik an
den Gegebenheiten

Im Zuge ihres Engagements im interreligidsen Dialog sammeln sich verschie-
dene Unzufriedenheiten bei den Aktiven an. Diese betreffen einerseits die an-
deren Teilnehmenden sowie im Dialog eingeschliffene Arbeitsweisen selbst
und den Mangel an gruppeneigenen Ressourcen, andererseits dem Dialog
externe Aspekte, darunter insbesondere religiése Institutionen sowie die sie
umgebende Gesellschaft und ihre Diskurse. Theologische Herausforderungen
hingegen nehmen nur einen ausgesprochen kleinen Raum in den Erzihlun-
gen ein.

- am 14.02.2026, 19:24:51,


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Die Kritik an den anderen Teilnehmenden am interreligiésen Dialog the-
matisiert dabei einerseits herausfordernde Konflikte unter Teilnehmergrup-
pen, namlich all jene Konstellationen, bei denen verschiedene, meist religis-
se Gruppierungen Vorbehalte gegeniiber anderen Gruppen haben. Vorrangig
genannt werden hier einerseits Schwierigkeiten zwischen Subgruppen einer
iibergreifenden religiésen Stromung (etwa die Konflikte zwischen sunniti-
schen MuslimInnen und AlevitInnen) oder zwischen verschiedenen religiésen
Gruppen (etwa Muslimen und Juden, vgl. etwa die Erzihlungen von Christi-
ne, Angelika und Renate), andererseits wird verschiedentlich Kritik an einzel-
nen teilnehmenden Gruppen gedufiert. Seitens christlicher OrganisatorInnen
werden hier kulturelle Unterschiede angefiihrt, die die Zusammenarbeit er-
schwerten (etwa Unpiinktlichkeit oder die Untblichkeit von klaren Worten
und offener Kritik, benannt von Angelika und Manfred). Manchen teilneh-
menden Institutionen wird zudem allzu strategisches Vorgehen unterstellt:
Ihnen gehe es immer auch um institutionelle Interessen und individuelle
oder institutionelle Pfriinde (so argumentieren Niliifer und Bilgiin). Gerade
innerislamisch wird von einigen AkteurInnen auflerdem die Zusammenar-
beit mit der muslimischen Community als zunehmend schwierig empfun-
den, da diese Verbidnde »eine bestimmte Vorstellung von Islam fiir sich gepachtet
haben und meinen, dass das auch die ist, die wir dann umsetzen wollen« (Niliifer).
Auch von Nicht-MuslimInnen wird manchmal ein zunehmender Konservati-
vismus der muslimischen Beteiligten kritisiert. Vermisst werden von einigen
Beteiligten und OrganisatorInnen zuletzt bestimmte religiose Gruppierun-
gen als Teilnehmergruppen (hier werden insbesondere VertreterInnen jidi-
scher Gemeinden genannt) oder allgemein eine grofere religiose Bandbreite,
die auch kleinere Gemeinschaften einschlieflen wiirde (so etwa von Andrea,
Jessica und Christine).

Mit den Anmerkungen zu einzelnen Teilnehmergruppen verbunden ist
die Kritik an bestimmten Arbeitsweisen und Umgangsformen innerhalb des
interreligiosen Dialog-Zirkels. Diese ist allerdings sehr disparat und lasst sich
kaum zu grofieren Einheiten zusammenfassen: Mal wird beklagt, dass man
sich zu lange gegenseitig misstraue, mal, dass manche Religionen zu sehr
verehrt wiirden (so von Manfred), manchmal die mangelnde Tatkraft der ei-
genen Gruppe (von Angelika) oder die mangelnde Einbindung von Fachwissen
oder dialogerfahrenen Teilnehmenden (auch von Manfred). Zum Teil wird der
Ball auch an die BesucherInnen und Giste weitergereicht: Diese 6ffneten sich
aus verschiedenen Griinden nicht geniigend dem Austausch (das beklagt etwa
Nilitfer) oder stellten, im Falle von Veranstaltungen, die eher frontal organi-

- am 14.02.2026, 19:24:51,

69


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Religdse Pluralitaten

siert sind, immer die Fragen, die sie interessieren wiirden, auch wenn sie
nicht zum Thema des Abends passen (das benennt Barbara).

Stirker hingegen wiegt die Kritik an den gruppeneigenen Ressourcen.
Diese geht dabei flieRend in die Kritik an die Unterstiitzung durch andere In-
stitutionen und Organisationen iiber, insbesondere, wenn die Befragten von
diesen entsendet wurden oder sich als ReprisentantInnen einer Religions-
gemeinschaft verstehen: Gerade innerchristlich wiinschen sich viele Befragte
eine grofere Unterstiitzung durch die christlichen Kirchen und weniger Kri-
tik an ihrer Titigkeit bzw. dem Dialog im Allgemeinen:

»Also, weil ich erlebe//mhm//, also das, die ganze Dialogarbeit ist ja nun das gedul-
dige Bohren dicker Bretter//mhm//. Und die meisten Bretter sind nicht die Bretter
beim Anderen//mhm//, sondern vor den Kopfen der eigenen Kollegen und Kollegin-
nen oder, oder, oder, oder lieben Mitbriidern und Mitschwestern« (Manfred).

Diese Kritik richtet sich dabei vor allem auf die Legitimitit des Dialogs insge-
samt, die zumindest als innerkirchlich umstritten gilt, was auch von musli-
mischen TeilnehmerInnen als Beeintrichtigung wahrgenommen wird (so bei
Manfred, Angelika, Renate und Yusuf). Ein weiterer zentraler Punkt ist die
fehlende finanzielle Unterstiitzung. Gleichwohl die christlichen Kirchen zum
Teil hauptamtliche MitarbeiterInnen in den interreligiosen Dialog entsenden,
erscheint das den TeilnehmerInnen als unzureichend, bei den muslimischen
Teilnehmenden fehlt in der Regel gar jede finanzielle Unterstiitzung.

Fir die gruppeneigenen finanziellen und personellen Ressourcen hat das
mehrere Konsequenzen: Den Gruppen selbst fehlt in der Regel das Geld fiir
hauptamtliche OrganisatorInnen, so dass sowohl InitiatorInnen als auch Be-
sucherInnen - sofern die Formate diese Trennung itberhaupt vorsehen - ihr
Engagement ehrenamtlich bzw. in ihrer Freizeit ausiiben. Zeit ist daher wohl
die Ressource, die in der Folge am meisten vermisst wird (u.a. von Rena-
te, Birgit, Melina, Bilgiin, Niliifer und Adem). Dies erschwert wiederum, das
Engagement im interreligiésen Dialog so fundiert zu vollziehen, wie die Teil-
nehmenden es sich selbst wiinschen wiirden (so Birgit), und fiir diejenigen,
die die Teilnahme aus verschiedenen Griinden (auch) als Verpflichtung emp-
finden, werden die Veranstaltungen zur Belastung:

»Wir waren total kaputt! Wir kamen ja direkt von der Arbeit, also wir sind noch
nicht mal zu Hause gewesen, ne./[ja//Direkt von der Arbeit gekommen und, und
noch zweieinhalb Stunden, fast, fast drei Stunden dort//ja//ausgehalten« (Hasan).

- am 14.02.2026, 19:24:51,


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Diese Konstellation verschirft sich fiir die muslimischen Gemeinden, die ja
in der Regel viel mehr gemeindliche Titigkeitsfelder als ihre christlichen Pen-
dants in ehrenamtlicher Arbeit stemmen miissen, so dass das Engagement im
interreligiésen Dialog auch unter den Ehrendmtern hinter anderen, als dring-
licher empfundenen Themen zuriicksteht. Schlieflich ist mangelndes Inter-
esse insbesondere der jiingeren Generationen ein Thema, das zwar auch eine
positive Deutung zuldsst — »die jetzige Generation, die sind alle hier geboren//ja//,
die wissen zu viel. Und die haben kein Interesse da dran« (Hasan) — resultiert aber
doch in der Aussicht, dass es in der interreligiésen Dialog-Arbeit kaum oder
keine NachfolgerInnen geben wird. Ein zweiter Aspekt in dieser Hinsicht ist
der beklagte Mangel an geeigneten Aktiven, die die komplexen Strukturen
dieses Dialogs durchdringen miissen (das fithrt Birgit aus). Insbesondere mit
Blick auf die muslimischen TeilnehmerInnen fithrt das fehlende Interesse und
die z.B. aus der Tiirkei nur fiir jeweils wenige Jahre entsendeten Imame dazu,
dass auch zu geringe Sprachkenntnisse der Imame (etwa von Renate) bzw.
fehlende theologische Expertise der anderen Teilnehmenden (von Barbara)
beklagt werden:

»Wenn man jetzt sagen wiirde, wir nehmen nen Ortspfarrer und wir nehmen nen
Ortsrabbiner und wir nehmen noch nen Orts... Muslim und dann lassen- und dann
sind sie wenigstens ausgebildet und kinnen miteinander reden- das funktioniert
hier eben nicht/fja//. Der eine ist tiirkisch und//ja//... der briuchte dann Uberset-
zung und... ja.//ja//Das sind so die//mh//, die Ungleichzeitigkeiten, mit denen wir
leider//mh/[- ich glaube nicht nur hier, sondern mit denen dieser Dialog behaftet
ist« (Barbara).

Neben der fehlenden Unterstiitzung durch religiose und andere gesellschaft-
liche Institutionen, die sich in mangelnden Ressourcen manifestiert, wiirden
sich viele Engagierte aufierdem eine ausgeprigtere gesellschaftliche Anerken-
nung bzw. Offentlichkeitswirksamkeit wiinschen (so etwa Adem und Chris-
tine). Im Gegenteil aber erleiden sie vielmehr die in Kapitel 4.1 ausfihrlicher
thematisierten negativen Mediendiskurse, die dem interreligiosen Dialog aus
Sicht der Beteiligten immer wieder Riickschlige erteilen. Hinzu kommen eine
als wachsend wahrgenommene feindliche Haltung gegeniiber interreligiésem
Engagement und auch innerhalb des Dialogs sinkende Hemmschwellen. Ge-
rade unter den langjihrig Aktiven resultiert diese Situation in einer gewissen
Dialogmiidigkeit:

- am 14.02.2026, 19:24:51,


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Religdse Pluralitaten

»manchmal habe ich so das Gefiihl, es wird schérfer diskutiert. [...] mittlerweile eh
merke ich auch, auch nicht nur bei mir, so eine Miidigkeit.//hm//Ja, wo man immer
denkt, das hast du doch schon vor zwanzig Jahren erzihlt, oder, das sind doch immer
die gleichen Themen [...] und eh, ich meine heute ist doch gerade mit den Terroran-
schldgen und so weiter auch fiir Dialogakteure sehr schwierig geworden//hm//sich
eben nicht dem Verdacht der Gutgldubigkeit oder Blaudugigkeit//ja//oder wie auch
immer auszusetzen« (Bilgln).

Theologische Herausforderungen hingegen werden nur von wenigen Befrag-
ten benannt, und dann in eher allgemeiner Weise, namlich, dass es bestimm-
te heikle Themen gebe — etwa Homosexualitit — die im Dialog schwierig zu
behandeln sind und eher ausgespart werden.

3.3.2 Biografische Bedeutung der Teilnahme

Jenseits der von den Interviewten selbst explizierten Griinden fiir die Teil-
nahme an Formaten des interreligiosen Dialogs war ein Schwerpunkt unse-
rer Analysen die biografische Bedeutung des interreligiésen Engagements.
Damit sind im Kontext dieses Kapitels so vielfiltige Aktivititen in Formaten
des interreligiosen Dialogs gemeint, wie sie eingangs beschrieben wurden.
Im konkreten Fall der einzelnen Befragten konnen die Aktivititen dann auch
verschiedene Formate betreffen, an denen sie in verschiedenen Rollen teilneh-
men. Unsere Annahme ist, dass die Befragten durch ihre Interpretation oder
ihr konkretes Handeln ihrem Engagement im interreligiosen Dialog unter-
schiedliche biografische Bedeutungen zuweisen. Diese Verortung des inter-
religiésen Dialogs in der Biografie entsteht dabei nicht aus dem Nichts, son-
dern ist abhingig auch von anderen bedeutungsvollen biografischen Konstel-
lationen, die sich u.a. (wie im folgenden Kapitel 4 im Mittelpunkt steht) aus
der Aufschichtung zeithistorischer Diskurse mitspeisen. Hinweise auf diese
biografischen Bedeutungen finden sich in den Interviews, explizierter etwa
in Ausfithrungen iiber die Motive fiir oder Anliegen an die Teilnahme, aber
auch impliziter in Erzdhlungen, die nicht so sehr durch Argumentationen
und Begriindungen charakterisiert sind, etwa in verstreuteren Ausfithrungen
zu den biografischen Zusammenhingen, aus denen heraus das Engagement
im interreligiésen Dialog angesteuert wird, in Erziahlungen tiber den eigenen
Glauben oder den Wandel von Religiositit oder im Kontext von Migrations-
und Familiengeschichte.

- am 14.02.2026, 19:24:51,



https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Die biografischen Bedeutungen der Teilnahme am interreligiésen Dialog,
wie sie sich aus unserem Material herausarbeiten lassen, konnen systema-
tisierend unterschieden werden in ideelle Deutungen und subjektive Strate-
gien. Beide sind dabei auf je ihre Weise prigend fiir die Biografie. Fiir un-
sere Forschung konnen diese Befunde zudem als ein Teil der Vorarbeiten zu
den folgenden Analysen zur Wahrnehmung von religigser Pluralitit und ihren
Konsequenzen fiir die eigenen religiésen Identifikationen gelesen werden.

Ideelle Deutungen des interreligiosen Dialogs
Die ideelle Deutung der Teilnahme am interreligiésen Dialog versteht die-
sen als eine auferlegte Verpflichtung des Einzelnen, und die Pflichterfiillung
durch die Teilnahme geht dann einher mit einer positiven Konsequenz fiir
den Erfiillenden, manchmal auch fiir sein Umfeld. Noch konkreter kénnen
dann zwei Formen der Deutung als Pflicht angelegt werden: Teilnahme am
Dialog als gesellschaftliche Pflicht oder als religiose Pflicht. Dabei ist zu be-
achten, dass manche Interviewte ihr Engagement im Sinne einer der beiden
Pflichten deuten, andere im Sinne beider Pflichten, und wieder andere iiber-
haupt keine solche Deutung an ihre Teilnahme anlegen.

Zunichst zur Deutung der Dialogteilnahme als gesellschaftliche Pflicht.
Heidrun beschreibt dies wie folgt:

»Und insofern war das irgendwie- der Zeitpunkt war reif, ich kann’s lhnen gar nich
sagen//ja//wieso. Musli-, sie sind so VIELE hier auch und, dh, wenn man sacht der
Islam gehdrt zu Deutschland, dann muss man ihn ja auch irgendwie kennenlernen,
s0...« (Heidrun)

Einige Minuten vorher hatte Heidrun auf die gegenwirtigen politischen
Veranderungen der »Situation hier in Deutschland« verwiesen, und danach ein
Spannungsfeld zwischen muslimischen Intellektuellen wie Navid Kermani
einerseits und den »typischen Migranten«, denen sie in ihrer alltiglichen
Arbeit in einer Sozialberatungsstelle begegnet sowie der wahrgenommenen
»Entwicklung zu Fundamentalismus beim Islam« andererseits er6ffnet. Zusam-
mengenommen mit dem Interviewzitat zeigt sich damit, dass sie weniger
ihr personliches Interesse an anderen Religionen zum interreligiésen Dia-
log gefiihrt hat als vielmehr der Eindruck, sich aufgrund gesellschaftlicher
Veranderungen in ihrem Land mit dem Islam befassen zu miissen. Man
spirt dabei die widerstreitenden Eindriicke und Emotionen, die sich fir
sie damit verbinden - einerseits der Eindruck, es seien iiber die Mafie viele
Muslime im Land, der sich vermutlich aus einschligigen Diskursen gerade

- am 14.02.2026, 19:24:51,

73


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Th

Religdse Pluralitaten

aus der Zeit um den Hohepunkt der deutschen Aufnahme von Gefliichteten
im Sommer 2015 speist, andererseits scheint sie sich zumindest mittelbar
dem Bekenntnis, dass der Islam zu Deutschland gehére, zuzuordnen. Zwar
formuliert sie dies zunachst unpersonlich, doch die Konsequenz daraus, den
Islam aber, wenn man so etwas sage, auch kennenlernen zu miissen, nimmt
sie durchaus persénlich fir sich an. Sie ist fir Heidrun mithin Ausléser,
einen interreligiésen Dialogkreis zu besuchen. Die Aussage, dass der Islam
zu Deutschland gehére, ist dabei zu einem politischen Symbol geworden:
Prominent geworden im Jahr 2010 in einer Rede des damaligen Bundesprisi-
denten Christian Wulff in einer Rede zum Jahrestag der Deutschen Einheit,
widersprochen u.a. von Bundesinnenminister Hans Christian Friedrich
sowie aufgegriffen und umformuliert von Kanzlerin Angela Merkel und dem
spateren Bundesprisidenten Joachim Gauck stellte sie gewissermafien ein
Bekenntnis zu einem bestimmten Gesellschafts- und Demokratieverstindnis
angesichts medialer Diskurse rund um Islam, Migration und Terrorismus
dar. In ihrer Zuordnung deutet sich Heidrun primir als politisch engagierten
und miindigen Menschen, der aus dieser Position eine Verpflichtung ableitet,
sich tber zentrale gesellschaftliche Zusammenhinge soweit zu informieren,
dass man als miindige Biirgerin auch weiterhin zu diesen widerstreitenden
Positionen und Diskursen sicher Stellung ergreifen kann.
Auch Yusuf deutet sein Engagement als gesellschaftliche Pflicht:

»ich muss auch, dh, fiir diese Gesellschaft was tun, die-, diese Gesellschaft hat mir
gebo-, ah, dh, auch etwas geboten, die hat mich aufgenommen, fiinfundvierzig Jah-
re alt, konnt ich da arbeiten, leben, wohnen, gesundheitlich gesichert bin, ich ha-
be acht Kinder, diese acht Kinder haben, sind alle zur Ausbildung gegangen, die
sind jetzt, manche arbeiten schon jetzt... Und, hm, diese Gesellschaft hat fiir mich
auch was getan und ich kann auch dafiir, tue ich gerne! [...] als Dankeschon teilwei-
se//jal/. So spiire ich, dass ich doch meinen Anteil, Gh, dh, geben muss//mhm//, ja?«
(Yusuf)

Im Gegensatz zu Heidrun zeigt sich bei Yusuf ein Verpflichtungsgefiihl, das
aus seiner individuellen Konstellation erwachst: Die deutsche Gesellschaft ha-
be ihn sowie seine Familie unterstiitzt und er will ihr daher etwas zuriickge-
ben. Dabei verweist er vor allem auf die Aufnahme seiner Person sowie die
Finanzierung der Ausbildung seiner Kinder. Angesichts des Umstandes, dass
Yusuf selbst stets berufstitig war und seine Kinder, soweit die Ausbildung
bereits abgeschlossen, in angesehenen Berufen arbeiten, ist sein Argument
letztlich wohl nicht als 6konomisch prazise Aufrechnung zu verstehen, son-

- am 14.02.2026, 19:24:51,


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

dern vielmehr als Ausdruck eines generellen Dankes dem deutschen Staat
gegeniiber, ihn und seine Familie aufgenommen zu haben. Das Engagement
ist ein personliches Dankeschén, und nicht wie im Falle Heidruns eine Ver-
pflichtung, die eigentlich alle in Deutschland Lebenden zu ihren allgemeinen
Staatsbiirgerpflichten zihlen sollten, um angesichts aktueller politischer Ent-
wicklungen dennoch miindige Biirger zu bleiben.

Yusuf illustriert damit besonders deutlich, wie eine solche individuelle
Dankbarkeit naheliegenderweise aus spezifischen biografischen Konstellatio-
nen erwichst, die in diesem Fall eben Anlass zu dem Gefiihl geben, etwas
schuldig zu sein. Gerade bei Yusuf zeigt sich aber auch, wie eng die Deutung
als gesellschaftliche Verpflichtung verkniipft sein kann mit einer dhnlich ge-
lagerten Deutung, die die Teilnahme am interreligiésen Dialog als religise
Pflicht versteht. Etwas frither im Interview ebenso wie nahtlos vor dem be-
reits zitierten Ausschnitt fithrt Yusuf ndmlich aus:

»und deswegen ist das eigentlich auch religios gesehen-, man fiihlt sich in die Pflicht
eine heiligere Welt zu verlassen und nicht ein Welt-, also ich méchte das Leben ver-
lassen eine bessere Welt vor-, wie heute [..] Ich seh’s eigentlich//mhm//als meine
islamische Arbeit, oder von meinem Religion, meine — Arbeit fiir diese Gesellschaft
eigentlich und ich mach es aber natiirlich fiir Gott... aber tu ich auch, ich muss auch,
dh, fiir diese Gesellschaft was tun.« (Yusuf)

Fiir Yusuf gibt es eine weitere Begriindung fiir sein interreligiéses Engage-
ment, und diese ist eindeutig religios: Es ist seine muslimische Pflicht, eine
»heiligere«, das heif3t hier, eine bessere Welt zu verlassen, die er »fiir Gott« er-
fitlle. Es bleibt dabei letztlich offen, ob fiir ihn gesellschaftliche und religicse
Verpflichtung nebeneinanderstehen und ihn zufillig in die gleiche Richtung
weisen, oder ob, wie sich an anderen Stellen andeutet, die religise Pflicht
eigentlich die Letztbegriindung ist. In jedem Fall ist die Verbesserung der Ge-
sellschaft das geteilte Ziel, das sich aus verschiedenen Begriindungszusam-
menhingen ergibt.

Die Deutung des Engagements im interreligisen Dialog als Erfillung ei-
ner religios begriindeten Pflicht findet sich in einer ganzen Reihe von Er-
zihlungen, darunter auffilligerweise ausschlieflich unter den muslimischen
Interviewten. Neben Yusuf betrifft das u.a. Hasan, Damir, Hamid und Adem:

»Und das Beste was man im Leben machen kann, natiirlich ein guter Mensch
sein, a-, dh, Armen helfen und, ih, viele andere gute Taten machen, aber eine
Raum, eine Begegnungsstitte zu schaffen wo Gottes Name genannt wird, das

- am 14.02.2026, 19:24:51,

75


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Religdse Pluralitaten

ist//mhm//das Schonste was man im Leben machen kann. Das heif3t wenn man
da mitwirkt, hat man einen sehr hohen LOHN. Das ist der einzige Beweggrund
warum es dies gibt//mhm//und warum ich dann [riuspert sich] auch in diese, ih,
Veranstaltungen dann, dh, angefangen habe mich einzubringen, aber nicht, dass
ich mich eingebracht habe, sondern die Anfrage war von unserem Imam der kein
Deutsch spricht//mhm//, dass ich fiir ihn iibersetzen soll. [...] Das heifSt man hat
sich gedffnet, indem es eine Tiir dafiir gab. Es hat sich eine Tiir entwickelt, ich SOLL
das, ich KONNTE das tun, das ist//mhm//, das ist eine Priifung in meinem Leben,
das ist eine Maglichkeit in meinem Leben, mach ich, mach ich nicht. Ich hab’ mich
bewusst dafiiv entschieden, ich machte fiir mein-, dh, mich einbringen und mein
Schipfer und seine Botschaft den Menschen soweit wie maglich erkldren.« (Adem)

In Adems Ausfithrungen wird auch deutlich, wie sich die fritheren Ausfithrun-
gen zu den Anlissen des interreligiosen Engagements zu ihrer Deutung ver-
halten: Die pragmatische Anfrage, sich als Ubersetzer zu beteiligen ist letzt-
lich nur eine Tiir, die sich 6ffnet fiir ein Engagement, das im Grunde eine
vollig andere Bedeutung hat, nimlich eine Lebenspriifung zu sein, die eine
Entscheidung abfordert. Entscheidet man sich dafiir, sich dieser Priifung zu
stellen, so winkt dafiir auch ein Lohn - und zumindest Adem gibt an, dass
dies tatsichlich der einzige Grund fir das Bestehen des interreligiésen Dia-
logs sei. Dabei wird auch deutlich, dass es fiir ihn vor allem darum geht, einen
Raum zu schaffen, in dem »Gottes Name genannt wird«. Fiir ihn rangiert dies
noch iiber anderen Taten, die iiblicherweise als vorbildliches muslimisches
Verhalten genannt werden. Er verbindet dies schlieflich mit einem weite-
ren Aspekt, der bei vielen anderen GesprichspartnerInnen noch eine grofere
Rolle spielt, nimlich dem hiufig explizit genannten Motiv, den Islam erkli-
ren und damit sein Image verbessern zu wollen — mithin eine Priifung, die
den Betreffenden gewissermafen von der Gesellschaft auferlegt wird. Ande-
re Befragte nennen in diesem Feld zuletzt das religios begriindete Anliegen,
Verstindnis zwischen den Religionen herzustellen:

»Das ist ganz minimal, das ganz klein//hmm//, was aber natiirlich der Teufel hoch-
spielt, damit wir uns nicht mogen, damit wir uns HASSEN//hmm//, damit wir im-
mer das SCHLECHTE von irgendnem Menschen sehen//hmm//. Und das ist, das ist n
Wort, wo Cott sagt, hier, bitteschon, MACHT Dialoge//hmm//, REDET mit den Men-
schen. Und... wir miissen das VERSUCHEN, auf der besten Art und Weise... hmm, zu
kommunizieren.« (Damir)

- am 14.02.2026, 19:24:51,


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Wie sich in Damirs Ausfithrungen zeigt, kann diese Deutung des interreli-
giosen Austausches als Dialog, als Mittel zur gegenseitigen Akzeptanz und
wechselseitigem Wohlwollen durchaus eindeutig religios begriindet sein: Der
Hass aufeinander oder die Abneigung sind Werke des Teufels, die im Auftrag
Gottes von MuslimInnen zu unterbinden sind.

Exemplarisch zeigen die Deutungen von Yusuf, Adem und Damir einer-
seits die starke Deutung interreligidsen Engagements als religiose Pflicht,
andererseits aber auch die Bandbreite dieses Begriindungszusammenhanges
im Detail: Die religiose Pflicht kann sich entweder darauf richten, vom Islam
zu sprechen, oder ein groferes Verstindnis fir den Islam herbeizufithren
oder darauf, insgesamt eine Verstindigung zwischen Religionen anzuregen
und/oder damit ein friedlicheres gesellschaftliches Zusammenleben zu befor-
dern. Des Weiteren kann die Teilnahme auch innerhalb dieser Deutung ent-
weder als punktuelle Priifung verstanden werden, die man annehmen kann
oder nicht, aber auch als selbstverstindliche Aufgabe, die die Betreffenden als
Grundhaltung ihr Leben lang begleitet; und zuletzt kann auch eine in Aussicht
gestellte jenseitige Belohnung Bestandteil der Deutung sein (so argumentiert
etwa Hasan). Gerade im jeweils letzteren Fall — die religiése Pflicht besteht
darin, sich grundsitzlich um eine bessere Gesellschaft zu bemithen - ist die
gesellschaftliche Pflicht gewissermaflen in der religiosen Pflicht mitenthal-
ten.

Die beschriebenen Deutungsformen der Teilnahme an Formaten des
interreligiosen Dialogs stehen naheliegenderweise in unterschiedlichen
Zusammenhingen mit dem religidsen Selbstverstindnis der Beteiligten:
Wihrend die zuerst genannte Deutung als gesellschaftliche Pflicht fir sich
genommen keine Beziige zum religiésen Selbstverstindnis der Betreffenden
aufweist, beriihrt die Deutung als religiose Pflicht sie in jedem Falle. Seine
Pflicht zu erfiillen, wie es bei den hier Befragten der Fall ist, bedeutet damit
in ihrem Verstindnis auch, seiner Religion ganz gerecht zu werden, wichtige
religiose Anforderungen an den Einzelnen zu erfiillen und damit sich in
seiner Religiositit anhaltend fest zu versichern.

Teilnahme am interreligidsen Dialog als subjektive Strategie

Neben der aufgezeigten ideellen Deutung des interreligiosen Dialogs als ge-
sellschaftliche oder religiése Pflicht kann das Engagement in diesem Zusam-
menhang auch eine sehr praktische biografische Bedeutung annehmen, zum
Teil sogar direkt lebenslaufbezogene Bereiche wie Beruf oder Ehrenamt be-

- am 14.02.2026, 19:24:51,

71


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Religdse Pluralitaten

treffen. Dies muss nicht alternativ zu den bisher beschriebenen Deutungen
stehen, Biografien sind vielmehr hinreichend komplex, um verschiedene (Be-)
Deutungen interreligiésen Dialogs in sich zu verbinden oder auch nur va-
ge verniht zuzulassen. Genauer betrachtet aber lisst sich zunichst die er-
staunlich grofie Gruppe derjenigen Interviewpartnerlnnen ausmachen, fir
die die Beteiligung am interreligiosen Dialog letztlich ein Job ist, oder von ih-
nen zumindest dazu gemacht wird. Fiir Befragte wie Angelika, Barbara, An-
drea, alle drei angestellt bei einer der christlichen Kirchen, ist es tatsichlich
Teil ihrer hauptsichlichen Beschiftigung. Unter den Jiingeren ist es Jessica,
die dieses Feld als moglichen Beruf schon jetzt, wihrend ihrer Ausbildung,
im Blick hat. Dass es sich dabei hier ausschliefdlich um christliche Befragte
handelt, erklirt sich schnell mit einem Blick auf die Anstellungsméglichkei-
ten in christlichen Kirchen im Vergleich zu ihren muslimischen Aquivalenten.
Dass es sich in unserem Sample ausschliefdlich um weibliche Befragte han-
delt, kommt wohl ebenso nicht von ungefihr: Es lisst sich vermutlich zumin-
dest teilweise iiber weibliche Lebensliufe nach dem Theologiestudium und im
Kirchendienst erkliren, die eher in den »sozialen Zweigen« kirchlicher Felder
zu arbeiten scheinen (etwa auf ReferentInnenstellen und in Arbeitsbereichen
fiir Jugendarbeit, interkulturelle Arbeit, Okumene und »Dritte Welt«), in de-
nen der interreligiése Dialog dann oft angesiedelt ist.

Mit dieser Subsumierung des Arbeitsfeldes »interreligioser Dialog« in
groRere kirchliche Felder kann gewissermaflen eine Usurpation des Themas
einhergehen. Dies kann strukturelle Griinde haben, etwa, wenn der interre-
ligiose Dialog arbeitsorganisatorisch klar mit der integrativ ausgerichteten
interkulturellen Arbeit verbunden ist. Es kann aber auch persénliche Griin-
de haben, wenn die Betreffenden diesen Arbeitsbereich gleichsam ohne
grofle intrinsische Motivation beispielsweise in der Umstrukturierung
von Aufgabenbereichen mit zugeschlagen bekommen haben. Dann in der
Pflicht, interreligiésen Dialog zu organisieren oder interreligiése Dialog-
Veranstaltungen zu leiten, miissen sie sich dieses Feld auf irgendeine Weise
aneignen, was das Risiko birgt, dass der Schwerpunkt im Austausch manch-
mal eher von persénlichen Interessen auf recht religionsferne Themen gelegt
wird.

Eine variierte Situation ist Ausgangspunkt fiir diejenigen, fiir die der in-
terreligiose Dialog Teil ihres eigentlich ganz anders gelagerten Jobs wird. Ei-
ne solche Entwicklung ldsst sich an Niliifer verdeutlichen, die eigentlich Ab-
solventin eines technischen Faches ist und als solche im Bereich 6ffentlicher
Bildung arbeitet, aber erklart:

- am 14.02.2026, 19:24:51,


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

»auch im Berufsalltag auch wenn es nichts damit zu tun hatte dhm hats immer
einen begleitet wenn man//hmhm//die einzige Muslima ist, ist man halt die An-
sprechpartnerin/fja//und ich merk jetzt halt an Sch- an der Schule, an der ich td-
tig bin, bin ich auch die einzige Muslima und [..] bin ich da auch Ansprechpart-
nerin//hmhm//ne, dass auch die Kolleginnen und Kollegen zu mir kommen [...] zu-
sammen iiberlegen, was an welche- was fiir Projekte konnen wir machen, wie kon-
nen wir die Sache vorantreiben, dass auch dhm//hmhm//ja d- Dialog untereinander
auch weitergefiihrt wird.« (Nilifer)

Auch hier wird Niliifer der interreligiése Dialog gewissermafien zugeschla-
gen, allerdings nicht im Rahmen einer ohnehin kirchlichen Anstellung, son-
dern qua muslimischen Glaubens. Dies verdeutlicht einerseits noch einmal
eine gewisse Schieflage, was die theologische Ausbildung und dementspre-
chend die Augenhéhe in der Interaktion mit andersreligisen Gegeniibern
betrifft. Die Konsequenzen konnen aber dhnlich sein, wenn daraus resultie-
rende interreligiose Dialog-Formate letztlich individuell durch spezifische In-
teressen und Bediirfnisse gefiillt werden (miissen).

Diese eigenen Interessen, die an die Formate des interreligiosen Dialogs
herangetragen werden, zeigen sich noch stirker in Zusammenhingen, die
unabhingig von kirchlichen oder 6ffentlichen Strukturen initiativ durch Ein-
zelpersonen ins Leben gerufen werden: Kunst- oder Musikprojekte, die in-
terreligiése Verstindigung zum Thema haben und von KiinstlerInnen oder
MusikerInnen initiiert werden. Hier verbindet sich das ideelle Anliegen ei-
ner besseren und toleranteren Welt und eines friedlicheren Miteinanders mit
einer besonderen beruflichen Qualifikation, die das kulturelle Interesse ei-
ner potenziell zahlreichen Umgebung beriithrt. Die Betreffenden giefien mit-
hin ihr interreligiéses Anliegen in die Form ihrer kiinstlerischen Ausrichtung,
und fiir sie ergeben sich so meist biografische Synergieeffekte (wie etwa die
Musikerin, die bei einer interreligidsen Musikveranstaltung mit Leuten zu-
sammenarbeitet, die sie schon lange bewundert, oder der Kiinstler, der fiir
seine Arbeiten fir das interreligiose Zusammenleben gleichzeitig finanzielle
Unterstittzung fir sich bei Sponsoren einwirbt).

Schliefilich gibt es noch eine ganze Reihe von strategischen und biografi-
schen Ankniipfungspunkten, die sich aus dezidiert ehrenamtlichem interre-
ligidsem Engagement ergeben. Dies umfasst dabei eine gewisse Bandbreite,
von einem Ehrenamt, das als solches biografische Relevanz erlangt, iiber ei-
nes, das von den Betreffenden dquivalent zu einer Berufstitigkeit gedeutet

- am 14.02.2026, 19:24:51,

79


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Religdse Pluralitaten

wird bis hin zu tatsichlichen Karrierepfaden, die sich durch die ehrenamtli-
che Titigkeit ergeben.

Fiir den ersten Fall kann beispielhaft Renate gelten. Interreligiéser Dialog
ist ihr derzeitiger Ort fiir gesellschaftsbezogenes Engagement und steht als
solcher in einer Abfolge von verschiedenen ehrenamtlichen Titigkeiten, die
jeweils ihre Zeit oder Dekade hatten. Immer, wenn das jeweilige Themenfeld
nicht mehr dringlich erscheint oder Ziele verwirklicht werden konnten, l6sen
sich die zugehorigen Gruppen auf und Renate wendet sich neuen Gruppen zu
oder initiiert sie selbst. Zum Zeitpunkt des Interviews ist es eben die interre-
ligiése Arbeit, die fiir sie ansteht. Renate hat selbst studiert, in der Phase der
Familiengriindung wird aber klar, dass die berufliche Laufbahn ihres Mannes
vorgeht, wihrend sie sich um die gemeinsamen Kinder kiitmmert. Ihr eh-
renamtliches Engagement, zundchst in der sogenannten »Dritte-Welt«- und
Friedensarbeit, spiter im interreligiésen Dialog, ist dabei dann nicht nur ihr
Bestitigungsfeld, sie unterstiitzt damit zudem die Arbeit des Mannes, der
im lokalen sozialen Sektor titig ist. An Renate zeigt sich zudem eine beson-
ders hohe Diskrepanz zum personlichen Interesse an interreligiésen Kontak-
ten, die sie nimlich jenseits des institutionalisierten Dialogs itberhaupt nicht
pflegt und ihnen nicht einmal mit besonderem Interesse begegnet, wenn sie
sich ihr aufdringen. Vergleichbar ist die Lage bei Lorena, wie Renate eine der
ilteren InterviewpartnerInnen, die urspriinglich sehr ambitioniert studiert
und gearbeitet hat, bis die Karriere des Mannes, die gemeinsamen Kinder
und schlieflich auch die Pflege von Eltern und Schwiegereltern vorgehen.
Das Engagement im interreligiésen Dialog ist bei ihr einerseits als Teil einer
familidr erlernten Engagement-Kultur zu verstehen, in der Religion nur eine
untergeordnete Rolle spielt, nimlich als Thema des Ehrenamts oder im Sinne
der Nichstenliebe als Grundmotivation fiir ehrenamtliches Handeln. Es lasst
sich in seiner Realisierung dann zudem als Ausgleich fiir den Abbruch ihrer
beruflichen Laufbahn zugunsten der Karriere ihres Mannes deuten, das des-
halb auch mit einem feministischen Interesse und hoher Bildungsaspiration
verfolgt wird.

Dieses Grundmuster des relevanten Ehrenamtes findet sich noch gestei-
gert bei Birgit und Manfred. Anders als bei Renate und Lorena ist es bei ihnen
aber kein Ausgleich fiir eine abgebrochene bzw. nie angetretene berufliche
Laufbahn, sondern vielmehr die héherwertige Erganzung zu einer prekiren
Berufslaufbahn. Birgits und Manfreds Bildungsginge sind durch Abbriiche,
Neuanfinge und/oder enttiuschte Erwartungen gekennzeichnet, zumindest
in Birgits Fall wird zudem ein erlebter Autonomieverlust deutlich. Das En-

- am 14.02.2026, 19:24:51,



https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

gagement im interreligiésen Dialog, das in ihrem Kontext auch sehr profes-
sionalisiert erfolgt, ermoglicht ihr, hier gegenzusteuern. Sie verweist auf die
Komplexitit der Tatigkeit, die man ohne bestimmte Kompetenzen nicht aus-
iiben konne und die darin einem reguliren Beruf vergleichbar sei. Es wird
dabei sehr deutlich, welch hohen Stellenwert das Engagement als professio-
nelle Titigkeit im Rahmen ihrer Biografie einnimmt.

All dies trifft so oder so dhnlich auch auf Manfred zu, allerdings mit dem
Unterschied, dass sich fiir ihn durch das langjahrige Engagement im interreli-
giosen Dialog auch einschligige neue berufliche Optionen erschliefien, etwa
als freiberuflicher Referent zu religionsvergleichenden Themen. Auch wenn
diese Titigkeiten nicht in feste Anstellungsverhiltnisse oder hohe Einkom-
men miinden, er6ffnen sie dem Betreffenden doch berufliche Méglichkeiten,
die sinnstiftender sind als bisherige Titigkeiten und moglicherweise auch mit
einem hoheren Prestige einhergehen. Diese Verbindung aus der besonderen
Bedeutung, die er dem interreligiésen Dialog als »Lebensthema« zumisst, und
der Bedeutung fiir seine berufliche Ausrichtung verleihen dem interreligis-
sen Dialog fiir seine Lebensfithrung und sein Selbstbild also einen besonders
zentralen Stellenwert, so dass dieses Engagement im Grunde alle anderen
Lebensbereiche tiberstrahlt. Fiir Manfred erschlief3t der interreligiése Dialog
neue Status und Betitigungsfelder, und leitet damit sogar ganz neue Lebens-
abschnitte ein. Der in anderen Kontexten genannte gesellschaftliche Benefit
erscheint logisch und zeitlich hingegen nachgelagert.

Fiir viele der interviewten MuslimInnen verbindet sich mit dem Ehren-
amt hingegen eine andere Rationalitit. Dass der interreligiése Dialog An-
kniipfungspunkte zu ihrem jeweiligen Beruf hat, trifft nur auf wenige (wie
Nilitfer und Bilgiin) zu. Verbreiteter hingegen ist die Konstellation, dass das
Ehrenamt — neben vielen anderen, oben schon ausgefithrten Griinden fir das
Engagement — als offentlich sichtbarer Ausweis der Integrationsfihigkeit in
die deutsche Gesellschaft dient, fiir dessen Nachweis sich die Betreffenden
verpflichtet fithlen. Besonders deutlich wird dies bei Melina, die verschiede-
ne Ehrendmter nicht nur im innerislamischen Feld, sondern beispielsweise
auch im Seniorenheim sehr gezielt mit Blick auf ihren Lebenslauf hin ausiibt:

»Ahm... ich bin generell so ein Typ, der gerne- sag ich mal jetzt- AKTIV in Deutsch-
land ist als Jugendliche//mhh//. Ah.. mach auch gerne sehr viel Enrenamtliches, so
damit man sieht, dass... ein Mddchen mit Migrationshintergrund und muslimisch,
dh, sowohl die deutsche Sprache beherr- dh, beherrscht, als auch, dhm, sich hier in-
tegrieren kann, weil das ja so ein RIESENthema in Deutschland war//mhh//. Das

- am 14.02.2026, 19:24:51,

81


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Religdse Pluralitaten

war ja eine Debatte, ja, konnen die sich jetzt integrieren, konnen die sich nicht inte-
grieren//mhh//und genau das wollte ich vielen Menschen hier in Deutschland ver-
mitteln.« (Melina)

Sie reagiert damit also gezielt auf vorurteilsbeladene 6ffentliche Diskurse,
denkt aber auch noch weiter, an ihren Lebenslauf und ihre Zukunft, in der
sie dieses Engagement sowie etwa die Erfahrung in der Ubernahme von
(Leitungs-)Funktionen von MitbewerberInnen abheben kénnte.

3.4  Zwischenfazit

Das Sample der Befragten umfasst TeilnehmerInnen an einer Bandbreite von
Veranstaltungen des interreligiésen Dialogs, die auch vom bisherigen For-
schungsstand beschrieben wird: von lokalen Dialoggruppen, 6ffentlichen Po-
diumsdiskussionen iiber gegenseitige Besuche und geteilte Riten hin zu Mu-
sikveranstaltungen, Kunstprojekten, gemeinsamem Kochen und Spielenach-
mittagen. Mit diesen Formaten, an denen wir im Rahmen der Forschung er-
ginzend auch teilnahmen, gehen mithin auch die verschiedenen Riten und
Techniken einher, die Nagel (2015) beschreibt. Die jeweiligen Konstellationen
sind in ihrer Zielgruppenorientierung entweder ganz offen, richten sich de-
zidiert an die sogenannten abrahamitischen Traditionen oder verstehen sich
als spezifisch muslimisch-christlicher Austausch. In der Praxis der Arbeit in
den Dialoginitiativen ist es dann sowohl der Fall, dass sie bestimmte Teilneh-
mergruppen inkludieren sollen, aber vermissen (etwa jidische TeilnehmerIn-
nen am abrahamitischen Dialog), als auch, dass sich religiése Gemeinschaf-
ten fir die Teilnahme interessieren, deren Inklusion aufgrund verschiedener
Konstellationen aber innerhalb der Gruppe problematisch erscheint (etwa ale-
vitische oder evangelisch-freikirchliche Teilnehmende). Auch die Initiativen,
die unsere InterviewpartnerInnen mitgestalten, kimpfen mit den Herausfor-
derungen mangelnder zeitlicher und personeller Ressourcen, die Klinkham-
mer et al. (2011) beschreiben, benennen aber fir die praktische Zusammen-
arbeit noch weitere Punkte, etwa verschiedene Problemlagen in der Zusam-
mensetzung der interreligidsen Gruppe und die mangelnde gesellschaftliche
Anerkennung bei gleichzeitig tibermichtigen und kontraproduktiven media-
len Diskursen. Die daraus jeweils erwachsende ungleiche Augenhéhe der Be-
teiligten, insbesondere im Vergleich zwischen christlichen und nicht-christ-

- am 14.02.2026, 19:24:51,


https://doi.org/10.14361/9783839451908-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

