
In
di

ge
ni

tä
t u

nd
 d

ek
ol

on
ia

le
s 

S
eh

en
 in

 d
er

 z
ei

tg
en

ös
si

sc
he

n 
K

un
st

 G
ua

te
m

al
as

1
K

en
cy

 C
or

ne
jo

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C
or

ne
jo

Einleitung

In der modernen Kunst Lateinamerikas im frühen 20. 
Jahrhundert wurde Indigenität ein beliebtes Motiv  
zur Stärkung des nationalistischen Diskurses, welcher  
das indigene Dasein zu einer romantischen 
Vergangenheit zurückstufte. Mit der Entstehung des 
lateinamerikanischen Modernismus führten  
Künstler_innen, die erst kurz zuvor von ihrem Studium in 
Europa zurückgekehrt waren, Avantgarde-Entwicklungen 
ein, die an jahrhundertalte indigene Ästhetik  
und Stile erinnerten: flache Räume, die Dezentrierung 
der linearen Perspektive, der Gebrauch von  
gesättigten, kräftigen Farben, anatomisch abstrahierte 
Körper und überlappende räumliche Darstellungen. 
Obwohl diese stilistischen Entscheidungen präkoloniale 
Darstellungsweisen wieder aufgriffen, die während der 
Kolonisierung gewaltsam verboten worden waren, wurden 
sie nun europäischen Künstler_innen zugute geschrieben 
und als Kubismus, Expressionismus, Fauvismus, 
Surrealismus und andere europäische modernistische 
Stile bezeichnet, die vermeintlich von nicht-europäischen 
Kulturen inspiriert wurden.

Während diese Künstler_innen eine vorgestellte 
indigene Identität feierten und besonders hervorhoben, 
wurden die indigenen Völker in Zentralamerika im 
Rahmen verschiedener von der Regierung beauftragter 
Militärkampagnen brutal unterdrückt. In Darstellungen 
dieser brutalen Ereignisse – wie z. B. ‚La Matanza‘, das 

Abb. 1: Fernando Poyón: Contra la Pared, 2006, digitales Videostandbild.  
Mit freundlicher Genehmigung des Künstlers.

1 
E

ng
lis

ch
e 

E
rs

tv
er

öff
en

tli
ch

un
g:

 „
In

di
ge

ne
ity

 a
nd

 D
ec

ol
on

ia
l 

S
ee

in
g 

in
 C

on
te

m
po

ra
ry

 A
rt

 o
f 

G
ua

te
m

al
a,

“ 
in

 F
us

e 
M

ag
az

in
e,

 V
ol

. 3
6,

 N
o.

 4
, 

20
13

, 
S

. 
24

–3
1.

 D
eu

ts
ch

e 
Ü

be
rs

et
zu

ng
 m

it 
fr

eu
nd

lic
he

r 
G

en
eh

m
ig

un
g 

de
r A

ut
or

in
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

von General Maximilano Hernández 
Martínez verantwortete Massaker im Jahr 
1932, bei dem 30.000 Salvadorianer_innen 
ums Leben kamen, oder der jüngste 
Völkermord in Guatemala unter Führung  
des Ex-Diktators Efraín Ríos Montt,  
bei dem über 1.771 Angehörige des Maya-
Ixil-Volkes starben und 29.000 während 
seiner 17-monatigen Herrschaft 1982/83 
vertrieben wurden – bleibt der  
indigene Körper Gegenstand von Gewalt, 
historischem Diskurs und 
gesellschaftspolitischer Analyse und wird 
selten als Stimme oder Ausdruck von 
visuellen Erkenntnistheorien gewürdigt.
In manchen Fällen befassten sich in 
Zentralamerika angesehene Künstler_innen 
mit guten Absichten mit der Notlage 
indigener Bevölkerungsgruppen, aber der 
indigene Körper blieb in zeitgenössischen 
Kunstwerken das Objekt einer Darstellung 
aus dem Blickwinkel anderer. Indigene 
Künstler_innen werden anscheinend,  
außer wenn ein Kunstwerk dörfliches Leben, 
Bräuche oder Landschaften darstellt  
(ein innerhalb eines bereits akzeptierten 
folkloristischen Stils passender Gegenstand), 
in Kunsterzählungen nicht als 
Produzent_innen zeitgenössischer oder 
experimenteller Kunst, geschweige denn als 
Beitragende zu einer intellektuellen oder 
philosophischen Kunstdebatte anerkannt.

Warum wird Indigenität in eine 
romantische Vergangenheit verbannt,  
die bildlich dargestellt werden,  
Künstler_innen inspirieren und einfach  
nur gesehen werden soll, während indigene 
Völker in der Region konstant rassistischer 
und kolonialistischer Behandlung, 
Entmenschlichung und Mord ausgesetzt sind?

Heute besteht im Nachbürgerkriegs-
Guatemala die lebendige zeitgenössische 
Kunstszene aus einigen Künstler_innen, die 
sich experimenteller Kunstpraktiken 
bedienen, um den gegenwärtigen Zustand 
und die Gewalt innerhalb eines größeren 
Kolonialsystems zu thematisieren. Ich beziehe 
mich hier auf den Begriff der Kolonialität, 
den der peruanische Soziologe Aníbal 
Quijano eingeführt hat, um ein Herrschafts
system zu beschreiben, in dem die 
europäische/westliche Kolonisierung der 
politischen und wirtschaftlichen Sphären 
weiterhin auf komplexe Weise mit der 
Kolonisierung von Wissenssystemen auf 
globaler Ebene verbunden ist: Kolonialität 
ist nicht synonym mit Kolonialismus, auch 

Abb. 2: Fernando Poyón: 
Contra la Pared, 2006, 
digitales Videostandbild. 
Mit freundlicher Geneh-
migung des Künstlers.

Abb. 3: Sandra Monter-
roso: Rakoc Atin, 2008, 
Performance. Mit freund-
licher Genehmigung der 
Künstlerin.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C
or

ne
jo

wenn die jeweiligen historischen  
Zusammenhänge dieselben sind. Vielmehr reicht 
Kolonialität über die Abschaffung früherer 
Kolonialregierungen und -verwaltungen hinaus 
und bleibt als ideologisches und epistemisches 
Herrschaftsinstrument bestehen, eingebettet in 
Machtsysteme, welche durch die Geschichte der 
Kolonisierung herbeigeführt wurden.2

Seit Jahren stellen die Künstler_innen 
Benvenuto Chavajay, Sandra Monterroso, Ángel 
Poyón, Fernando Poyón und Antonio Pichillá 
kolonialistische Vorstellungen von indigenen 
Völkern als bloß stumme Inspirationsquellen in 
Frage. Ähnlich dem, was Walter Mignolo einen 
„Ort der Artikulation“ genannt hat, kreieren und 
äußern diese Künstler_innen Wissen von einem 
bestimmten Ort – einer kolonialen Wunde – aus, 
visuell und durch den Körper.3

Ausgehend von einer indigenen Verkörperung 
von Wissen und Kosmologien kritisieren sie  
die Kolonialität, die sie im heutigen Guatemala 
beobachten und leben. Welche Themen rücken 
diese Künstler_innen in den Mittelpunkt 
dekolonialen visuellen Denkens und von Kritiken 
der Kolonialität? Und wie bringen diese  
Künstler_innen zeitgenössische Kunstpraktiken mit 
einem kolonialen Vermächtnis indigener 
Unterdrückung in Einklang, während sie kreative 
dekoloniale Strategien praktizieren?  
Wie entkoppeln (delink) ihre Arbeiten sich von 
eurozentrischen Vorstellungen des indigenen 
Körpers als eines Körpers, der gesehen werden soll 
und selbst nicht sieht?

Körperliche Kritiken der Kolonialität

Erst in diesem Jahr [2013, Anm. der Hg.] wurde, 
beispiellos auf dem amerikanischen Kontinent,  
der guatemaltekische Ex-Diktator Efraín Ríos 
Montt vor ein nationales Gericht gestellt und 
wegen seiner vorsätzlichen Angriffe auf die  
Maya-Ixil-Bevölkerung des Völkermords für 
schuldig befunden.4

Die Wahrheits- und Versöhnungskommission 
berichtete, dass über 80 Prozent der Toten 
während des Bürgerkriegs Angehörige der 
indigenen Maya waren, die ebenfalls vergewaltigt 
und gefoltert wurden und verschwanden. Durch 
das Verbrennen der Erde wurden heiliges  
Land und Rohstoffe zerstört, um sicherzustellen, 
dass diejenigen, die den direkt vom Militär 
begangenen Morden entkamen, nur noch sehr 
geringe Überlebenschancen hatten. Und während 
das Militär das Töten von Maya-Kindern 
während des Konflikts wegdiskutierte, indem es 
sie als „unvermeidbare Opfer“ bezeichnete, weiß 2

 
Q

ui
ja

no
, A

ní
ba

l: 
„C

ol
on

ia
lit

y 
of

 P
ow

er
 a

nd
 it

s 
In

st
itu

tio
ns

“,
  V

or
tr

ag
 a

uf
 d

er
 K

on
fe

re
nz

 C
ol

on
ia

lit
y 

an
d 

It
s 

D
is

ci
pl

in
ar

y 
S

it
es

, B
in

gh
am

to
n 

U
ni

ve
rs

ity
 (

N
Y

),
 A

pr
il 

19
99

. 3
 

S
ie

he
 M

ig
no

lo
, W

al
te

r: 
„T

he
 G

eo
po

lit
ic

s o
f K

no
w

le
dg

e 
an

d 
th

e 
C

ol
on

ia
l D

iff
er

en
ce

“,
 in

: S
ou

th
 A

tl
an

ti
c 

Q
ua

rt
er

ly
, 

B
d.

 1
01

, N
r. 

1,
 2

00
2,

 S
. 5

6–
96

; u
nd

 d
er

s.
: L

oc
al

 H
is

to
ri

es
/G

lo
ba

l D
es

ig
ns

. C
ol

on
ia

lit
y,

 S
ub

al
te

rn
 K

no
w

le
dg

es
, a

nd
 B

or
de

r T
hi

nk
in

g,
 P

ri
nc

e-
to

n 
20

00
.   


4

 
F

ür
 I

nf
or

m
at

io
ne

n 
zu

 d
en

 E
nt

w
ic

kl
un

ge
n 

de
s 

P
ro

ze
ss

es
 u

nd
 L

in
ks

 z
u 

an
de

re
n 

S
ei

te
n 

vg
l. 

ht
tp

s:
//w

w
w

.ij
m

on
ito

r.
or

g/
ca

te
go

ry
/

ef
ra

in
-r

io
s-

m
on

tt-
an

d-
m

au
ri

ci
o-

ro
dr

ig
ue

z-
sa

nc
he

z/
 (

18
.5

.2
02

0)
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

man heute, dass Regierungstruppen indigene Kinder als 
„böse Saat“ ansahen und deren Hinrichtung explizit 
anordneten.5 Aber was passiert, wenn diese „böse Saat“ 
trotzdem wächst? 

Im Jahr 2002 intervenierte ein indigener Mann, 
gekleidet wie ein Ältester der Maya-Tz’utujil-Community, in 
das Chaos des Stadtraums in Guatemala-Stadt und brachte 
alle um ihn herum dazu, anzuhalten und seine Performance, 
El Grito (dt. „Der Schrei“), zu bemerken. Der Künstler, 
Benvenuto Chavajay, lief auf dem belebten Gehweg hin und 
her und schwang eine Matraca umher und über seinen 
Kopf. Mit der Matraca, ein religiöses Instrument und für 
den Künstler ein Symbol guatemaltekischer Identität, 
wiederholte Chavajay den Klang von Schüssen – während 
des bewaffneten Konflikts ein sehr vertrautes Geräusch 
in seiner Community. Die Übertragung dieses 
Geräuschs auf die Stadt und ihre Fußgänger_innen rief 
eine Erinnerung hervor, die den Bürger_innen den 
36-jährigen Bürgerkrieg und all seine unaufgelösten 
Ungerechtigkeiten ins Gedächtnis rief. Chavajay umging  
die Grenzen eines mit Unterdrückung verbundenen  
Klangs und verwandelte diesen Klang durch seine physische 
Präsenz in einen visuellen und körperlichen Aufschrei  
des Widerstands, der Verurteilung – einen Aufschrei, der 
nicht auf dieselbe Weise mit einem Wort oder durch  
Text ausgedrückt oder erlebt werden kann, da er  
die vollständige Verkörperung und Präsenz des Künstlers 
wie der Betrachter_innen benötigt. Seine Geste  
rief den Klang hervor; seine traditionelle Kleidung und 
sein indigener Körper bestimmten seine Bedeutung. 

Chavajays Handeln in El Grito basiert auf einer alten 
Tradition von Performance als einer grundlegenden Form 
kultureller, spiritueller und sozialer Darstellung 
und Wissensvermittlung. Aus westlicher geopolitischer 
Perspektive ordnen große Kunstgeschichten Aktionskunst 
(performance art) jedoch in eine europäische und  
US-amerikanische Tradition experimenteller Kunst in 
den 1960er Jahren ein. Diese historischen Erzählungen 
einer linearen und (vermeintlich) nur im Westen 
ablaufenden Entwicklung schätzen Konzepte  
wie Originalität und identifizieren westliche Kunst  
als authentisch und jede andere Kunst als davon abgeleitet 
(sekundär). Als eine dekoloniale Strategie erfordert 
das Entkoppeln (delinking) aus dieser eurozentrischen 
Perspektive eine Verschiebung der Geografien  
der Vernunft und ein Umschreiben der kolonisierten, 
ausradierten Geschichten und Wissensformen, um 
andere mögliche Ausgangspunkte hervorzubringen.

Indem Chavajay Aktionskunst als soziopolitische Kritik 
praktiziert, schöpft er auch aus einer indigenen Tradition, 
die europäisch-amerikanischen Kunstbewegungen  
des 20. Jahrhunderts vorausgeht und in der der Körper, 
die Raumnutzung und das Ephemere ein System  
der Wissensproduktion und -übertragung beinhalten. Diana 
Taylor, Forscherin der Performance Studies, prägte 
das Begriffspaar Archiv und Repertoire, um zu bestimmen, 
wie Performance in den Amerikas einschließlich ihrer 5

 
W

ie
 M

ar
tín

ez
 S

al
az

ar
 b

em
er

kt
, w

ar
 d

er
 T

od
 u

nd
 d

ie
 T

öt
un

g 
vo

n 
M

ay
a-

K
in

de
rn

 „
no

t a
 s

ec
on

da
ry

 c
as

ua
lty

 o
f s

ta
te

 te
rr

or
, b

ut
 a

 c
le

ar
 o

bj
ec

t o
f 

de
st

ru
ct

io
n 

w
ith

in
 th

e 
co

nt
ex

t o
f g

en
oc

id
e“

. B
ab

ys
, K

le
in

ki
nd

er
 u

nd
 K

in
de

r 
de

r 
M

ay
a 

w
ur

de
n 

vo
m

 S
ta

at
 a

ls 
„b

ad
 s

ee
ds

“ 
de

fin
ie

rt
, a

uf
gr

un
d 

ih
re

s 
S

ta
tu

s 
al

s 
K

in
de

r 
de

r 
„i

nt
er

na
l 

en
em

ie
s“

 –
 e

in
 B

eg
ri

ff,
 d

er
 i

n 
de

m
 v

om
 Z

en
tr

um
 f

ür
 M

ili
tä

rw
is

se
ns

ch
af

t 
de

r 
gu

at
em

al
te

ki
sc

he
n 

A
rm

ee
 h

er
au

s-
ge

ge
be

ne
n 

M
an

ua
l o

f 
C

ou
nt

er
-S

ub
ve

rs
iv

e 
W

ar
 1

98
3 

fe
st

ge
le

gt
 w

ur
de

. V
gl

. M
ar

tín
ez

 S
al

az
ar

, E
gl

a:
 G

lo
ba

l C
ol

on
ia

lit
y 

of
 P

ow
er

 in
 G

ua
te

m
al

a.
 

R
ac

is
m

, G
en

oc
id

e,
 C

it
iz

en
sh

ip
, L

an
ha

m
 2

01
2,

 S
. 1

03
. 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C
or

ne
jo

ästhetischen und politischen Aspekte als Wissenssystem 
verstanden werden kann. Im Unterschied zum Archiv  
(also Erinnerung und Wissen, das unveränderlich in 
Dokumenten, Karten, Knochen, Videos, Filmen und allem 
anderen existiert) stellt das Repertoire verkörperte 
Erinnerungen dar (Gesten, Performances, Mündlichkeit, 
Bewegung, Tanz) und beinhaltet auch vergängliche Handlungen, 
die als nicht reproduzierbares Wissen angesehen werden.6  
Das nicht wiederholbare körperliche Zeugnis von Chavajays 
protestierendem Schrei (das Repertoire) mitsamt seiner 
visuellen Dokumentation (dem Archiv) fordert die westliche 
Form des Wissens als überwiegend textbasiert heraus und 
verwurzelt die Performance in einem erkenntnistheoretischen 
System, das aus alten mittelamerikanischen Zivilisationen 
überliefert ist. Von dieser Vernunftlandschaft aus ruft Chavajay 
Tausende visueller und körperlicher Schreie hervor, die den 
früheren Völkermorden seit der Kolonisierung widerstanden 
und diese verurteilt haben. El Grito zeigt daher, dass Völkermord 
in einem neoliberalen Kontext lediglich eine zeitgenössische 
Manifestation der Kolonialität ist.

In ähnlicher Weise besetzte 2008 die Künstlerin Sandra 
Monterroso in einer Performance mit dem Titel Rakoc Atin 
den öffentlichen Platz vor dem Obersten Gerichtshof 
Guatemalas, um ein Zeichen der Verurteilung, aber auch des 
Heilungsprozesses zu setzen. Während der Performance schrieb 
sie die Wörter „rakoc atin“ mit Meersalz großflächig auf den 
Boden, was in Maya-Q’eqchi „Gerechtigkeit schaffen“ bedeutet 
(„hacer justicia“, „to make justice“). Während der Herrschaft 
von Ríos Montt wurden Indigene vom Militär unverhohlen 
‚entsorgt‘, indem sie aus Hubschraubern in den Pazifik geworfen 
wurden.7 Einige Leichen wurden mit der Flut wieder an Land 
gespült, aber die meisten wurden nie gefunden, wodurch 
sowohl eine ordentliche Bestattungszeremonie als auch 
Trauerrituale verunmöglicht wurden. Durch die Verwendung 
von Meersalz verurteilte Monterroso die unmenschliche 
Militärpraxis und bezog sich gleichzeitig auf die Bedeutung 
von Salz für zahlreiche indigene Rituale sowie Heil- und 
Reinigungspraktiken. Im weiteren Verlauf der Performance 
tropften verschiedene intravenöse Geräte, die normalerweise  
im Rahmen medizinischer Behandlungen zur Übertragung von 
Blut, Arzneimitteln oder Medikamenten in eine Arterie 
eingesetzt werden, langsam eine Flüssigkeit auf die Wörter, 
sodass sie verdünnt wurden. Dieses subtile Auswaschen  
des Ausdrucks „rakoc atin“ hob die Tatsache hervor, dass, wenn 
Opfer oder ihre Familien den Polizeibehörden 
Gewaltverbrechen in ihren Muttersprachen meldeten, diese 
Meldungen oft aufgrund fehlender Übersetzer_innen 
undokumentiert blieben – ganz zu schweigen von all jenen, die 
nie gemeldet wurden. Dasselbe geschah während eines 
Friedensprozesses, für den Zeug_innen gesucht wurden,  
um Heilungs- und Versöhnungsprozesse einzuleiten. Durch die 
Simulation einer Auflösung von Wörtern durch eine Maschine, 
mit der Menschen am Leben gehalten und geheilt werden sollen, 
verortete Monterroso Sprache nicht nur innerhalb der Macht 
der Kolonialität, sondern verband sie auch mit dem Scheitern 
eines symbolischen Heilungsprozesses, der darauf ausgelegt war, 
ein Volk und eine Kultur nur oberflächlich am Leben zu halten.6

 
 T

ay
lo

r, 
D

ia
na

: T
he

 A
rc

hi
ve

 a
nd

 t
he

 R
ep

er
to

ir
e:

 P
er

fo
rm

in
g 

C
ul

tu
ra

l M
em

or
y 

in
 t

he
 A

m
er

ic
as

, D
ur

ha
m

 2
00

3.
   


7 

V
gl

. G
ua

te
m

al
a 

M
em

or
y 

of
 S

ile
nc

e 
–T

z’
in

il 
N

a’
ta

b’
al

. R
ep

or
t 

of
 t

he
 C

om
m

is
si

on
 f

or
 H

is
to

ri
ca

l C
la

ri
fic

at
io

ns
. C

on
cl

us
io

ns
 a

nd
 R

ec
om

m
en

da
tio

ns
, G

ua
te

m
al

a 
20

00
, e

in
se

hb
ar

 a
uf

 d
er

 W
eb

si
te

 d
er

 H
um

an
 R

ig
ht

s 
D

at
a 

A
na

ly
si

s 
G

ro
up

, h
ttp

s:
//h

rd
ag

.o
rg

/w
p-

co
nt

en
t/u

pl
oa

ds
/2

01
3/

01
/C

E
H

re
po

rt
-e

ng
lis

h.
pd

f.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Dieser von Monterroso aufgezeigte 
Zusammenhang wird umso wichtiger, wenn 
man bedenkt, dass das guatemaltekische 
Verfassungsgericht zehn Tage nach  
dem historischen Schuldspruch des durch 
die USA unterstützten Militärdiktators 
Ríos Montt, mit dem er für Völkermord  
und Verbrechen gegen die Menschheit  
zu 80 Jahren Haft verurteilt worden war, das 
Urteil des Strafgerichtshofs für nichtig 
erklärte.8 Chavajay und Monterroso, die 
indigene Identitäten verkörpern und  
ihre Handlungen als dekoloniale Strategien 
ansehen, rücken das Thema ‚Rasse‘ in den 
Vordergrund des indigenen Völkermords in 
Guatemala. Mit ihren Performances 
erkennen sie an, dass Klang und Sprache 
weiterhin mit Kolonialität verbunden sind, 
und intervenieren physisch in die 
Öffentlichkeit, um visuelle und körperliche 
Schreie der Anklage darzustellen. Ihre 
Eingriffe können als körperliche Kritiken an 
zeitgenössischen Systemen verstanden 
werden, die weiterhin Ansichten von ‚Rasse‘, 
Über- und Unterlegenheit aufrechterhalten, 
um eine Gruppe von Personen als 
nichtmenschlich abzuwerten. Es gibt in 
ihnen keine Darstellungen indigener Körper; 
vielmehr ist die aktive Präsenz der  
Körper der Künstler_innen eine dekoloniale 
Geste der Verkörperung und des Wissens, 
die nicht durch den Blick Dritter 
repräsentiert, sondern im öffentlichen Raum 
artikuliert und ausgesprochen wird.

Objekte und die Kehrseite der Moderne

Abseits der Stadt, in abgelegeneren 
Gegenden Guatemalas, machen 
Künstler_innen objektbasierte Kunst,  
um die Gewalt der Moderne gegen 
 indigene Gemeinschaften zu adressieren, 
die mit Kolonialität als Kehrseite  
der Moderne verbunden ist. San Pedro  
La Laguna ist eine von mehreren indigenen 
Städten am Rande des Atitlán-Sees  
im Bezirk Sololá.9 Es ist die Heimat der 
Tz’utujil-Gemeinschaft, einer  
von 21 ethnischen Gruppen des Landes,  
die die Maya-Zivilisation ausmachen. 
Heutzutage hat ein Zustrom von 
ausländischen Reisenden die Stadt zu einer 
Touristenattraktion mit einem  
Überfluss an Backpacker_innen, Hostels 
und Restaurants, die von ausländischen  
Rentner_innen betrieben werden, 

Abb. 4: Antonio Pichillá: 
Ku’kul’kan, 2011, In
stallation. Mit freund-
licher Genehmigung von 
Maria Victoria Véliz und 
dem Künstler.

8
 

 D
a 

di
es

e 
E

nt
w

ic
kl

un
g 

no
ch

 n
ic

ht
 a

bg
es

ch
lo

ss
en

 i
st

, b
le

ib
t 

ab
zu

w
ar

te
n,

 w
as

 d
ie

 F
ol

ge
n 

di
es

-
er

 A
nn

ul
lie

ru
ng

 s
ei

n 
w

er
de

n 
[S

ta
nd

 2
01

3]
.   


9

 
F

ür
 w

ei
te

re
 I

nf
or

m
at

io
ne

n 
zu

 i
nd

ig
en

en
 

C
om

m
un

ity
s 

ru
nd

 u
m

 d
en

 A
tit

lá
n-

S
ee

 v
gl

. 
M

ac
le

od
, 

M
or

na
: 

S
an

ti
ag

o 
A

ti
tl

án
, 

O
m

bl
ig

o 
de

l 
U

ni
ve

rs
o 

T
z’

ut
uj

il:
 C

os
m

ov
is

ió
n 

Y
 C

iu
da

da
ní

a,
 G

ua
te

m
al

a 
20

00
. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C
or

ne
jo

gemacht.10 Während die Stadt für ihre starke 
künstlerische Community bekannt ist (es werden 
insbesondere Gemälde für den touristischen 
Konsum angefertigt, die das alltägliche Leben in einem 
traditionellen folkloristischen Stil darstellen),  
weicht eine neue Generation von dieser künstlerischen 
Tradition ab, um sich auf Praktiken einzulassen, die 
noch immer in indigenen Sichtweisen verwurzelt sind.11

Chavajay, der sowohl in der Stadt als auch in  
San Pedro La Laguna lebt, verbindet die Zerstörung 
der Umwelt um den See mit der Ankunft einer 
fremden Moderne. In seiner Suave-Chapina-Reihe 
aus dem Jahr 2007 verändert der Künstler Felsen, 
Steine und andere Objekte des Atitlán-Sees, indem er 
an ihnen Plastikriemen der berühmten Sandalen  
der Marke Suave Chapina anbringt. Der Markenname 
verbindet „suave“ (weich) und „chapina“,  
den umgangssprachlichen Begriff für eine 
guatemaltekische Frau. Wie Chavajay in Bezug auf 
Plastik bemerkt hat: „Dieses Material prägte die 
Gesellschaft Guatemalas, vor allem die indigene 
Welt. Mit dessen Ankunft veränderte sich alles.  
Die Moderne plastifizierte unsere Kultur.“12 Die 
Suave-Chapina-Sandalen wurden eine günstige  
und begehrte Ware und bedeuteten eine Alternative 
zum Barfußgehen. Während das leichte Material der 
Sandale Komfort und Bequemlichkeit bieten sollte, 
ersetzte Chavajay die „Sohle“ der Sandale mit  
den natürlichen Steinen aus San Pedro La Laguna, 
die das Gewicht, die Schwere und die Notlage  
der Tz’utujil-Gemeinschaft versinnbildlichen. Diese 
Gegenüberstellung und Beziehung zwischen  
den Materialien, von denen Kunststoff eine fremde 
Moderne darstellt und die Steine den See und die 
Tz’utujil verkörpern, geht über eine Kritik an der 
Umweltzerstörung hinaus, die durch die touristische 
Invasion von San Pedro verursacht wurde. Moderne 
als Plastifizierung indigener Kultur ruft in den 
eigenen Begriffen des Künstlers das hervor, was 
Gelehrte als Kehrseite der Moderne bezeichnet 
haben.13 Das heißt, die Eroberung des 
amerikanischen Kontinents war das wesentliche 
Element der Moderne und Kolonialität  
ihr Gegenstück – zwei wechselseitig voneinander 
abhängige Phänomene. Die Serie ist jedoch  
keine Ablehnung der Moderne, sondern eher eine 
Wiederbehauptung von Widerstand und Überleben. 
Wie in vielen seiner Werke erkennt Chavajay den für 
die Amerikas so relevanten Prozess des 
Kulturwandels an, erhält jedoch eine epistemische 
Verbindung zu den Tz’utujil durch die Basis und eine 
Sohle des Kunstwerks – Erdstücke, die seit 
Jahrhunderten Zeugen für die Reisen der Tz’utujil  
sind – aufrecht.

Des Weiteren sind die Steine mit einer 
Definition von Kunst und dem Heiligen durchzogen, 
die von westlichen Definitionen von Kunst  10

 
A

bs
ei

ts
 d

er
 K

üs
te

 o
de

r 
de

ss
en

, 
w

as
 K

un
st

hi
st

or
ik

er
in

 M
ar

ia
 V

ic
to

ri
a 

V
él

iz
 a

ls 
„I

nn
en

st
ad

t“
 v

on
 S

an
 P

ed
ro

 b
ez

ei
ch

ne
t, 

un
d 

de
n 

st
ei

le
n 

H
an

g 
de

s V
ul

ka
ns

 h
in

au
f w

er
de

n 
di

e T
ou

ri
st

_i
nn

en
 w

en
ig

er
 u

nd
 d

ie
 T

z’
ut

uj
il-

C
om

m
un

ity
 w

ir
d 

pr
äs

en
te

r. 
V

gl
. V

él
iz

, M
ar

ia
 V

ic
to

ri
a:

 „
S

eg
ui

r 
H

a-
ci

a 
D

el
an

te
, V

ol
ve

r 
la

 M
ir

ad
a 

ha
ci

a 
A

tr
ás

“,
 i

n:
 S

ua
ve

 C
ha

pi
na

: 
B

en
ve

nu
to

 C
ha

va
ja

y,
 A

us
st

el
lu

ng
sb

ro
sc

hü
re

, G
ua

te
m

al
a 

20
07

.  


11
 

V
gl

. 
C

ab
re

ra
 P

ad
ill

a,
 R

ob
er

to
: „

A
rt

is
ta

s 
G

ua
te

m
al

te
co

s 
K

aq
ch

ik
el

es
 y

 T
z’

tu
jil

es
: U

na
 N

ue
va

 V
is

ió
n“

, i
n:

 O
tr

a 
M

ir
ad

a:
 A

ti
tl

án
 +

 C
om

al
ap

a,
 A

us
st

el
-

lu
ng

sb
ro

sc
hü

re
, G

ua
te

m
al

a 
20

07
.  


12

 
C

ha
va

ja
y,

 B
en

ve
nu

to
: „

A
 lo

s 
ch

un
ch

es
 n

o 
lo

s 
tr

an
sf

or
m

o.
 L

os
 tr

an
sfi

gu
ro

. N
o 

ha
y 

na
da

 q
ue

 h
ac

er
le

s“
 

(I
nt

er
vi

ew
 v

on
 B

ea
tr

iz
 C

ol
m

en
ar

es
),

 in
: E

l P
er

ió
di

co
, 1

2.
5.

20
13

.  


13
 

V
gl

. Q
ui

ja
no

, A
ní

ba
l: 

„C
ol

on
ia

lit
y 

of
 P

ow
er

, E
ur

oc
en

tr
is

m
, a

nd
 L

at
in

 
A

m
er

ic
a“

, i
n:

 N
ep

an
tl

a:
  V

ie
w

s 
fr

om
 S

ou
th

, B
d.

 1
, N

r. 
3,

 2
00

0,
 S

. 5
33

–5
80

. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

entkoppelt ist. In der Tz’utujil-Gemeinschaft tauchte 
das Wort „Kunst“ beziehungsweise „arte“ in  
der kolonisierenden spanischen Sprache erst vor 50 
Jahren auf.14 Für Künstler_innen wie Chavajay  
ist „das Heilige“ das, was der Kunst in Tz’utujil 
am Nächsten kommt und eine Vorstellung von 
Wertschätzung und Bedeutung impliziert, besonders 
gegenüber der Natur, von den höchsten Bäumen  
zu den kleinsten Steinen.15 Diese Wahrnehmung reicht 
über den bloßen Glauben hinaus in eine tägliche 
Praxis und Beziehung mit Mutter Erde, die auf 
Respekt, Versorgung und Gegenseitigkeit beruht. Die 
indigene Beziehung zur Natur steht im Widerspruch 
zur dominanten Misshandlung und gewaltsamen 
Missachtung der Natur und fordert diesen Umgang 
mit der Natur, der in der Kolonialität der Macht,  
im Kapitalismus und in den westlichen Lebensweisen 
vorherrscht, heraus – vor allem, weil er die  
Zerstörung von indigenem Land, heiligen Pflanzen und 
selbstverständlich Körpern zur Folge hat. Die 
Heiligkeit des Lebens in den Objekten der Natur, als 
die genaueste Definition von Kunst, fordert die 
Wahrnehmung von Kunst als Ware heraus, während 
sie eine grundlegende spirituelle Verbindung zu 
visueller Kultur und zum Leben aufrechterhält, das 
seit mehr als 500 Jahren überlebt hat.

Im Gegensatz dazu ist der Kaqchikel-Künstler 
Ángel Poyón, der ebenfalls objektbasierte 
Kunstwerke kreiert, eher daran interessiert, das 
Versagen der Moderne für Guatemala zu vermitteln. 
Poyón stammt aus San Juan Comalapa, einer  
Stadt im Bezirk Chimaltenango, die von der indigenen 
Maya-Kaqchikel-Community bewohnt wird und 
weithin bekannt ist für ihre Tradition der 
folkloristischen Malerei, die bis in die 1940er Jahre 
und zum Meister Andrés Curruchich zurückreicht.16 
In der 2008 erstellten Arbeit Estudios del fracaso 
medidos en tiempo y espacio (dt. „Studien  
des Scheiterns gemessen in Zeit und Raum“) stellt 
Poyón altmodische Doppelglockenwecker  
wieder her, indem er die Ziffernblätter (Referenzen 
westlicher Zeitkonzepte) entfernt und diese durch 
Muster der Bewegung, Migration und Verschiebung 
ersetzt. Die Linien, die an Piet Mondrian, einen  
der bekanntesten modernistischen Künstler_innen 
des Westens erinnern, zeigen eine widersprüchliche 
Reise mit Überschneidungen, Wiederholungen und 
einer unklaren Richtung, die einen 
widersprüchlichen Rahmen von Zeit und Raum 
vorschlägt, dessen Widersprüchlichkeit sich aus den 
Fehlern der Moderne speist. Wie die 
guatemaltekische Kuratorin Rosina Cazali 
argumentiert, „these studies suggest a useless 
pathway, as was the project of modernity“.17  
Die altmodischen Wecker schlagen ein Element der 
Nostalgie für die Darstellung des Vergehens der 
Zeit und der Bewegungen im Raum vor, aber im 14

 
S

o 
B

en
ve

nu
to

 C
ha

va
ja

y 
in

 ei
ne

m
 In

te
rv

ie
w

-G
es

pr
äc

h 
m

it 
de

r A
ut

or
in

,  S
an

 S
al

va
do

r, 
 E

l  S
al

va
do

r, 
29

.5
.2

01
1.

 
 

15
 

E
bd

.  


16
 

S
ch

on
 

in
 se

in
er

 fr
üh

en
 K

in
dh

ei
t, 

in
 d

er
 C

ur
ru

ch
ic

h 
al

s B
au

er
 a

rb
ei

te
te

, e
nt

w
ic

ke
lte

 e
r e

in
 I

nt
er

es
se

 d
af

ür
, G

eg
en

st
än

de
 u

nd
 lo

ka
le

 S
ze

ne
n 

au
f F

ed
er

n,
 H

ol
z,

 
Jí

ca
ra

s 
(K

ür
bi

ss
en

) 
un

d 
sp

ät
er

 S
to

ffb
ah

ne
n 

zu
 m

al
en

. N
ac

hd
em

 e
r 

vo
n 

ei
ne

m
 ö

rt
lic

he
n 

P
ri

es
te

r 
‚e

nt
de

ck
t‘

 w
or

de
n 

w
ar

, e
rl

an
gt

e 
er

 in
te

rn
at

io
na

le
 

A
ne

rk
en

nu
ng

 u
nd

 s
te

llt
e 

sc
hl

ie
ßl

ic
h 

in
 d

en
 U

S
A

 a
us

. E
r 

fü
hr

te
 d

ie
 T

ra
di

tio
n 

in
 C

om
al

ap
a 

ei
n,

 w
o 

er
 a

nd
er

en
 s

ei
ne

n 
M

al
st

il 
be

ib
ra

ch
te

. H
eu

tz
u-

ta
ge

 g
ib

t 
es

 in
 C

om
al

ap
a 

H
un

de
rt

e 
vo

n 
K

ün
st

le
r_

in
ne

n,
 u

nt
er

 a
nd

er
em

 s
ei

ne
 T

oc
ht

er
 M

ar
ía

 C
ur

ru
ch

ic
h,

 d
ie

 d
ie

 T
ra

di
tio

n,
 a

llt
äg

lic
he

 S
ze

ne
n 

in
 

Ö
lg

em
äl

de
n 

da
rz

us
te

lle
n,

 fo
rt

fü
hr

en
. 

 
17

 
C

ru
z 

R
iv

er
a,

 S
an

dr
a 

A
m

el
ia

 / 
V

ill
an

ue
va

 O
rt

iz
, M

ar
ya

na
 (

H
g.

):
 M

ig
ra

ci
on

es
: M

ir
an

do
 A

l S
ur

, 
A

us
st

el
lu

ng
sk

at
al

og
 (

C
en

tr
o 

C
ul

tu
ra

l d
e 

E
sp

añ
a 

en
 M

ex
ik

o,
 M

ex
ik

o-
S

ta
dt

),
 M

ex
ik

o-
S

ta
dt

 2
00

9.
   



https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C
or

ne
jo

Kontext Guatemalas wird die Nostalgie durch  
die jüngsten Erinnerungen an Zwangsmigration, 
vom Land in die Stadt oder über nationale 
Grenzen hinweg, als eine Konsequenz  
des guatemaltekischen Bürgerkriegs aufgehoben.

Wie die Suave-Chapina-Serie zeigen  
auch Ángel Poyóns Estudios del fracaso medidos 
en tiempo y espacio die Beziehung zwischen 
einer auferlegten Moderne und ihrer Kehrseite, 
der Kolonialität. Diese nichtfigurativen, 
objektbasierten Werke adressieren aktuelle 
Umwelt-, Raum- und Migrationsfragen, aber 
anders als im traditionellen Malstil der  
lokalen Künstler_innen in ihren Heimatstädten 
vermeiden Chavajay und Poyón die 
Repräsentation indigener Körper und erlauben 
es so den Ideen und Diskursen in ihren  
Arbeiten, das Verständnis der Tz’utujil und der 
Kaqchikel von Moderne/Kolonialität zu 
vermitteln. Diese Sichtweise wird durch eine 
Resignifizierung von Objekten dargestellt,  
die im Falle von Chavajay die Tz’utujil-Weise, 
das Heilige in der Erde zu sehen, aktualisiert.

Spiritualität und das Verborgene

Studien haben gezeigt, dass indigene  
Künstler_innen, die während der Kolonialzeit in 
westlichen Kunstinstitutionen ausgebildet  
wurden, unauffällig Symbole und Bilder mit 
indigener Bedeutung integrierten, die 
den spanischen Kolonialherren und Priestern, 
die die Arbeiten überwachten, unbekannt waren. 
Während christliche Praktiken übernommen 
wurden, wurden sie auch untergraben,  
um indigene Kosmologien und Spiritualität 
einzubeziehen und zu erhalten.18

Heute sind Künstler wie Fernando Poyón und 
Antonio Pichillá weniger von figurativen 
Assoziationen abhängig, um das Spirituelle zu 
thematisieren und nutzen stattdessen 
Installationen und Videos, um die Konsequenzen 
der Christianisierung für indigene Völker in 
Guatemala kritisch zu reflektieren und 
Vorstellungen einer indigenen Spiritualität in der 
heutigen Zeit zu stärken. 

In dem 15-sekündigen Video Contra la  
Pared (dt. „Gegen die Wand“) von 2006 präsentiert  
der Kaqchikel-Künstler Fernando Poyón  
eine Nahaufnahme von drei Maya-Frauen in ihrer 
traditionellen Kleidung. Poyón rahmt die  
untere Hälfte der Gesichter der Frauen, während  
siefür die Zuschauer_innen unhörbare Worte 
aussprechen. Zu hören ist einzig eine klassische 
katholische Hymne, die während der gesamten 
Dauer des Videos abgespielt wird. Sobald die 

18
 

 B
ei

sp
ie

lsw
ei

se
 w

ur
de

 d
ie

 p
rä

ko
lu

m
bi

an
is

ch
e 

G
öt

tin
 C

oa
tli

cu
e 

he
im

lic
h 

du
rc

h 
di

e 
ge

bi
lli

gt
e 

F
ig

ur
 d

er
 J

un
gf

ra
u 

vo
n 

G
ua

da
lu

pe
 h

in
du

rc
h 

ve
re

hr
t. 

D
ie

se
s 

B
ild

 w
ar

 b
es

on
de

rs
 f

ür
 d

ie
 C

hi
ca

na
/o

-K
ün

st
le

r_
in

ne
n 

in
 d

en
 V

er
ei

ni
gt

en
 S

ta
at

en
 

w
ic

ht
ig

, 
di

e 
ih

re
 S

pi
ri

tu
al

itä
t 

du
rc

h 
di

e 
E

in
be

zi
eh

un
g 

pr
äk

ol
um

bi
an

is
ch

er
 B

il-
de

r 
in

 i
hr

en
 K

un
st

w
er

ke
n 

ve
ra

nk
er

te
n.

 F
ür

 e
in

e 
U

nt
er

su
ch

un
g 

di
es

er
 B

ez
ie

hu
ng

 
zw

is
ch

en
 S

pi
ri

tu
al

itä
t u

nd
 I

nd
ig

en
itä

t i
n 

C
hi

ca
na

/o
-K

un
st

 v
gl

. P
ér

ez
, L

au
ra

 E
.: 

C
hi

ca
na

 A
rt

. T
he

 P
ol

it
ic

s 
of

 S
pi

ri
tu

al
 a

nd
 A

es
th

et
ic

 A
lt

ar
it

ie
s,

 D
ur

ha
m

/L
on

-
do

n 
20

07
 so

w
ie

 L
at

or
re

, G
ui

se
la

: W
al

ls
 o

f E
m

po
w

er
m

en
t.

 C
hi

ca
na

/o
 I

nd
ig

en
is

t 
M

ur
al

s 
of

 C
al

if
or

ni
a,

 A
us

tin
 2

00
8.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

Kamera herauszoomt, wobei jedoch niemals die obere Gesichtshälfte der 
Frauen gezeigt wird, sondern der Bildausschnitt stattdessen auf  
ihre Oberkörper ausgedehnt wird, sieht man, dass die Frauen eine Geste 
wiederholen, die typisch für das katholische Beichtgebet ist. In der spanischen 
Version dieses Gebets bringt man wiederholt die rechte Faust zum  
Herzen als eine Geste der Schuld und Reue, um den Satz „por mi culpa, por 
mi culpa, por mi gran culpa“ (dt. „es ist meine Schuld, meine Schuld,  
meine große Schuld“) zu unterstreichen. Poyón assoziiert diese Handlung mit 
einem Mit-dem-Rücken-zur-Wand-Stehen, wie der Titel schon  
andeutet. Indem der Künstler jeglichen Kontext entfernt und die Handlung 
der Selbstbeschuldigung als Mittelpunkt des Videos isoliert,  
betont er durch die Darstellung der roboterartigen Geste der Schuld als eine 
verinnerlichte kolonialistische Handlung, dass es keine Rechtfertigung  
für das Geständnis gibt. Zurückgehend auf das Aufzwingen des Christentums 
als Methode der Kolonialisierung und besonders das Abschlachten derjenigen, 
die die Bekehrung verweigerten, stellt Poyón diese Selbstbeschuldigung  
als erzwungene, aber verinnerlichte Art des Überlebens der Kolonialität heraus. 
Das Fehlen eines Gesichtsausdrucks, die absichtlich verborgenen  
Augen und die mechanische Art, wie die Frauen die Geste wiederholen, 
vermitteln eine Abkopplung von der Bedeutung des Gebets, die den 
Unterschied zwischen dem Eingehen eines Kompromisses, um dem Tod zu 
entgehen, und der vollständigen Unterwerfung betont. Auf diese Weise zeigt 
der Künstler die Rolle des Christentums auf, die sich von der anfänglichen 
Kolonialisierung bis hin zur zeitgenössischen Kolonialität erstreckt und sich in 
Selbstbeschuldigung manifestiert. Die Konzepte von Schuld und 
Selbstbeschuldigung bleiben ein vorherrschendes Anliegen für indigene 
Gemeinschaften in Anbetracht dessen, dass weiterhin von außen keine 
Verantwortung für die Unterdrückung und Ungerechtigkeiten übernommen 
wird, die indigene Völker, insbesondere indigene Frauen als die Hauptopfer 
physischer und psychischer Gewalt, erfahren mussten.

Abb. 5: Antonio Pichillá: Lo Oculto, 2005, Installation. Mit freundlicher 	
Genehmigung des Künstlers.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C
or

ne
jo

Im Unterschied zu Fernando Poyón weicht der Tz’utujil-
Künstler Antonio Pichillá in seinen Installationen und Videos von 
seiner Maya-Tz’utujil-Spiritualität ab. In der großflächigen 
Installation mit dem Titel Ku’kul’kan aus dem Jahr 2011 benutzt 
Pichillá riesige Mengen an rotem Stoff für die skulpturale 
Darstellung des alten Feuerschlangengottes Quetzalcoatl. Die 
Schlangenform entsteht durch eine Reihe von großen Knoten und 
durch die Art der Befestigung an der Wand wird auch die 
Bewegung einer Schlange simuliert. Visuell arbeitet Pichillá mit dem 
Konzept der Knoten oder bultos (dt. Bündel) in Bezug auf eine 
strenge Spiritualität und Energie der Tz’utujil. In der Tz’utujil-
Gemeinschaft von San Pedro La Laguna ist der Künstler auch  
als spiritueller Führer (von einigen auch als Schamane bezeichnet) 
anerkannt, der von der Gemeinschaft zu Rate gezogen wird, um 
Individuen in Angelegenheiten des Geistes zu heilen. Aus diesem 
Grund weicht seine künstlerische Praxis explizit von der Auffassung 
„Erfahrung aus dem Leben“ ab und folgt der Vorstellung, dass  
das Leben spirituell sei.19 Durch die Einbeziehung von Knoten in 
seine Installation integriert Pichillá Vorstellungen von Körper, Geist, 
Verstand und Energie in das Heilige.

Pichillás bultos verweisen auf den privaten, häuslichen Raum als 
Schutz des Wertvollen und des Heiligen. Diese Idee ist in der 
Installation Lo Oculto (dt. „Das Verborgene“) von 2005 präsent, die 
aus zwei bultos in einem dreieckigen Regal besteht. Wie bei den 
Tz’utujil üblich werden Wertgegenstände in geschnürten Bündeln 
aufbewahrt und, um sie zu schützen, an verschiedenen Stellen  
im Haus versteckt oder manchmal auch am Körper verborgen  
mit sich geführt. Neben Zeichen des Heiligen und des Häuslichen  
sind Knoten für Pichillá Symbole der Ästhetik und der 
Schönheitskonzepte der Tz’utujil und erinnern an das geflochtene 
Haar einer indigenen Frau, das mit Stoff und Knoten als  
sichtbares Zeichen der Attraktivität zusammengebunden ist.20 
Gestik wird genauso wichtig für den Künstler, weil er den 
Prozess der Herstellung und des Auflösens eines Knotens (wie das 
Verdecken und Auflösen eines Bündels) mit dem kontinuierlichen 
Lebenszyklus vergleicht. In dem Prozess führt ein Knoten zum 
nächsten wie ein zeitlicher Zyklus, bei dem sich die Zustände des 
Wissens, des Seins und des Heiligen überschneiden und in dem  
ein Ende tatsächlich ein Anfang ist. Mit dieser Idee greift Pichillá 
den Maya-Kalender und das Baktun 13 auf – während  
viele dieses fälschlicherweise als die Vorhersage der Maya auf  
die Apokalypse interpretierten, zeigt der Kalender in Wirklichkeit  
das Ende einer Maya-Ära und den Anfang einer anderen,  
die in den zyklischen Zeitkonzepten der Maya verwurzelt ist und 
im Gegensatz zu der linearen Zeitvorstellung im westlichen 
Denken steht.

Poyóns Video Contra la Pared wirft die Frage nach  
einer verinnerlichten kolonialen Mentalität auf, die durch religiöse 
Eroberungen und das Fortbestehen der Kolonialität ermöglicht 
wurde. Von extremer Armut über den Mangel an Bildungs
ressourcen bis hin zu Vergewaltigung, Folter und Völkermord 
entzieht sich die guatemaltekische Regierung ständig der 
Verantwortung für die Notlage der indigenen Völker und führt diese, 
um sich schadlos zu halten, im Rückgriff auf den kolonialistischen 
Rassediskurs auf die vermeintliche Ignoranz, Unreinheit und 
Promiskuität der Maya-Communities zurück. Von einer direkten 
Tz’utujil-Spiritualität ausgehend betont Pichillá mit  19

 
  A

nt
on

io
 P

ic
hi

llá
 in

 e
in

em
 I

nt
er

vi
ew

-G
es

pr
äc

h 
m

it 
de

r A
ut

or
in

, 2
9.

11
.2

01
2.

  


2
0

 
E

bd
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

kritischem Bewusstsein, dass Disziplinen des westlichen Wissens, ebenso 
wie Christentum und Moderne, den Eintritt in die indigene Kosmologie 
unter dem Deckmantel objektiver Forschung gesucht haben. Das 
Verborgene und das Heilige waren Ausgangspunkt für den Widerstand 
und das Überleben indigenen Wissens. Zentral für das Konzept 
des Verborgenen ist das, was geschützt wird: Indigene Kosmologien und 
Wissensweisen, die historisch zu Objekten der Begierde westlicher  
Studien geworden sind. In Bezug zueinander gesetzt, verdeutlichen Poyóns 
Video und Pichillás Installationen den Unterschied zwischen der Rolle  
der Religion in der Kolonialität und dem Schutz von Spiritualität als einer 
dekolonialen Strategie.

Fazit

Noch bevor die Kolonialität/Moderne zum globalen Modell der Macht 
wurde, war Visualität in Mittelamerika Überbringerin und Vermittlerin von 
Geschichten, Identitäten, Gedanken, wissenschaftlichen Entdeckungen 
und Konzepten von Zeit und Raum. Es ist daher nicht verwunderlich, dass 
im Bestreben, die Seinsweisen einer Bevölkerung zu eliminieren, die 
Kolonisierung der Sehweisen eine weitere Strategie für die Unterdrückung 
anderer Körper und Kosmologien wurde. Dies legt nahe, dass ein dekolonialer 
Zugang zu Visualität, Kunst und visuellem Denken die Enthüllung und 
Dezentrierung westlicher Perspektiven und ihres Monopols auf Bedeutung, 
Schönheit und Kunst und eine visuelle Umschreibung aus einer 
Position kolonialer Differenz erfordert. Es ist entscheidend, indigene visuelle 
Theoretisierung als Teil anhaltender politischer und künstlerischer  
Debatten anzuerkennen. Sie unterscheidet sich von der Adressierung als 
Gegenstand, wie es seitens westlicher Kunst üblich ist, wo der indigene 
Körper als bloße Quelle künstlerischer Inspiration behandelt wird.

Abb. 6: Angel Poyón: Estudios del fracaso medidos en tiempo y espacio, 2008, 
Objekt, eingewobene Uhr. Mit freundlicher Genehmigung von Andrés Asturias/
RARA und dem Künstler.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C
or

ne
jo

Als Angehörige einer Generation, die die Militärregierung als „böse Saat“ 
bezeichnete, und jetzt einer sogenannten Nachbürgerkriegsgeneration 
vollziehen die vorgestellten Künstler_innen dekoloniale Gesten und schaffen 
Objekte, um dekoloniale Sichtweisen in der zeitgenössischen Kunst 
Guatemalas zu vermitteln. Von visuellen/körperlichen Schreien und 
objektbasierten Kritiken der Moderne und ihrer Kehrseite bis hin zu der 
Macht, das Heilige zu erhalten, basieren diese ausgewählten Arbeiten  
auf präzisen Untersuchungen, auf Vorstellungen des Spirituellen und auf 
aktuellen politischen Fragen. Sie verstärken den epistemischen  
Aspekt von Kunst, der über den des Ausdrucks hinausgeht und Reflexion 
und Wissensproduktion fokussiert. Als solche wiederholen sie unermüdlich, 
dass intellektuell inspirierte kreative Arbeiten sich nicht auf eine 
romantisierte indigene Vergangenheit begrenzen lässt, sondern dass sie 
heute stets anwesend sind, genauso wie die kolonialistischen Strukturen 
innerhalb der gegenwärtigen Machtsysteme intakt bleiben, was die 
Notwendigkeit von Dekolonisierung als permanentes Projekt beweist.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

