olaui0r) Couady
LSOIDULDIDNL) ISUILY] UDYISISSQUISIIOZ AFP UL UIYDS SIIDIUOJ0YIP PUN IDIUISIPUT

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

62


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 1: Fernando Poyon: Contra la Pared, 2006, digitales Videostandbild.
Mir freundlicher Genehmigung des Kiinstlers.

Einleitung

In der modernen Kunst Lateinamerikas im frithen 20.
Jahrhundert wurde Indigenitét ein beliebtes Motiv

zur Stirkung des nationalistischen Diskurses, welcher
das indigene Dasein zu einer romantischen
Vergangenheit zuriickstufte. Mit der Entstehung des
lateinamerikanischen Modernismus fiihrten
Kinstler_innen, die erst kurz zuvor von ihrem Studium in
Europa zuriickgekehrt waren, Avantgarde-Entwicklungen
ein, die an jahrhundertalte indigene Asthetik

und Stile erinnerten: flache Rdume, die Dezentrierung
der linearen Perspektive, der Gebrauch von
geséttigten, kriftigen Farben, anatomisch abstrahierte
Korper und iiberlappende rdumliche Darstellungen.
Obwohl diese stilistischen Entscheidungen préikoloniale
Darstellungsweisen wieder aufgriffen, die wihrend der
Kolonisierung gewaltsam verboten worden waren, wurden
sie nun europédischen Kiinstler_innen zugute geschrieben
und als Kubismus, Expressionismus, Fauvismus,
Surrealismus und andere européische modernistische
Stile bezeichnet, die vermeintlich von nicht-européischen
Kulturen inspiriert wurden.

Waéhrend diese Kiinstler_innen eine vorgestellte
indigene Identitét feierten und besonders hervorhoben,
wurden die indigenen Volker in Zentralamerika im
Rahmen verschiedener von der Regierung beauftragter
Militdrkampagnen brutal unterdriickt. In Darstellungen
dieser brutalen Ereignisse — wie z. B. ,]La Matanza‘, das

2013, S. 24-31. Deutsche Ubersetzung mit freundlicher Genehmigung

in Contemporary Art of Guatemala, “ in Fuse Magazine, 10l. 36, No. 4,
der Autorin.

1 Englische Erstverdffentlichung: ,,Indigeneity and Decolonial Seeing

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

Cornejo


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 2: Fernando Poyon:
Contra la Pared, 2006,
digitales Videostandbild.
Mit freundlicher Geneh-
migung des Kiinstlers.

Abb. 3: Sandra Monter-
roso: Rakoc Atin, 2008,
Performance. Mit freund-
licher Genehmigung der
Kiinstlerin.

von General Maximilano Hernandez
Martinez verantwortete Massaker im Jahr
1932, bei dem 30.000 Salvadorianer_innen
ums Leben kamen, oder der jlingste
Volkermord in Guatemala unter Fiihrung
des Ex-Diktators Efrain Rios Montt,
bei dem tber 1.771 Angehorige des Maya-
Ixil-Volkes starben und 29.000 wéhrend
seiner 17-monatigen Herrschaft 1982/83
vertrieben wurden — bleibt der
indigene Korper Gegenstand von Gewalt,
historischem Diskurs und
gesellschaftspolitischer Analyse und wird
selten als Stimme oder Ausdruck von
visuellen Erkenntnistheorien gewtrdigt.
In manchen Fillen befassten sich in
Zentralamerika angesehene Kiinstler_innen
mit guten Absichten mit der Notlage
indigener Bevolkerungsgruppen, aber der
indigene Korper blieb in zeitgendssischen
Kunstwerken das Objekt einer Darstellung
aus dem Blickwinkel anderer. Indigene
Kinstler_innen werden anscheinend,
aufler wenn ein Kunstwerk doérfliches Leben,
Briuche oder Landschaften darstellt
(ein innerhalb eines bereits akzeptierten
folkloristischen Stils passender Gegenstand),
in Kunsterzdhlungen nicht als
Produzent_innen zeitgendssischer oder
experimenteller Kunst, geschweige denn als
Beitragende zu einer intellektuellen oder
philosophischen Kunstdebatte anerkannt.
Warum wird Indigenitét in eine
romantische Vergangenheit verbannt,
die bildlich dargestellt werden,
Kinstler_innen inspirieren und einfach
nur gesehen werden soll, wihrend indigene
Volker in der Region konstant rassistischer
und kolonialistischer Behandlung,
Entmenschlichung und Mord ausgesetzt sind?
Heute besteht im Nachbiirgerkriegs-
Guatemala die lebendige zeitgendssische
Kunstszene aus einigen Kiinstler_innen, die
sich experimenteller Kunstpraktiken
bedienen, um den gegenwartigen Zustand
und die Gewalt innerhalb eines grofieren
Kolonialsystems zu thematisieren. Ich beziehe
mich hier auf den Begriff der Kolonialitat,
den der peruanische Soziologe Anibal
Quijano eingefiihrt hat, um ein Herrschafts-
system zu beschreiben, in dem die
européische/westliche Kolonisierung der
politischen und wirtschaftlichen Sphéiren
weiterhin auf komplexe Weise mit der
Kolonisierung von Wissenssystemen auf
globaler Ebene verbunden ist: Kolonialitét
ist nicht synonym mit Kolonialismus, auch

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

64


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vortrag auf der Konferenz Coloniality and Its Disciplinary Sites, Binghamton

University (NY),April 1999.3  Siehe Mignolo,Walter: ,, The Geopolitics of Knowledge and the Colonial Difference “, in: South Atlantic Quarterly,

(13
B

4 Fiir Informationen zu den Enrwicklungen des Prozesses und Links zu anderen Seiten vgl. hitps:/[www.iymonitor. org/category/

Bd. 101, Nr. 1, 2002, S. 56-96; und ders.: Local Histories/Global Designs. Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border Thinking, Prince-
efrain-rios-montt-and-mauricio-rodriguez-sanchez/ (18.5.2020).

2 Quijano, Anibal: ,,Coloniality of Power and its Institutions

ton 2000.

wenn die jeweiligen historischen
Zusammenhénge dieselben sind. Vielmehr reicht
Kolonialitét tiber die Abschaffung fritherer
Kolonialregierungen und -verwaltungen hinaus
und bleibt als ideologisches und epistemisches
Herrschaftsinstrument bestehen, eingebettet in
Machtsysteme, welche durch die Geschichte der
Kolonisierung herbeigefithrt wurden.2

Seit Jahren stellen die Kiinstler_innen
Benvenuto Chavajay, Sandra Monterroso, Angel
Poyon, Fernando Poyon und Antonio Pichilla
kolonialistische Vorstellungen von indigenen
Vélkern als blofl stumme Inspirationsquellen in
Frage. Ahnlich dem, was Walter Mignolo einen
,»Ort der Artikulation“ genannt hat, kreieren und
duflern diese Kunstler_innen Wissen von einem
bestimmten Ort — einer kolonialen Wunde — aus,
visuell und durch den Kérper.3

Ausgehend von einer indigenen Verkérperung
von Wissen und Kosmologien kritisieren sie
die Kolonialitit, die sie im heutigen Guatemala
beobachten und leben. Welche Themen riicken
diese Kiinstler_innen in den Mittelpunkt
dekolonialen visuellen Denkens und von Kritiken
der Kolonialitdt? Und wie bringen diese
Kinstler_innen zeitgendssische Kunstpraktiken mit
einem kolonialen Verméchtnis indigener
Unterdriickung in Einklang, wihrend sie kreative
dekoloniale Strategien praktizieren?
Wie entkoppeln (delink) ihre Arbeiten sich von
eurozentrischen Vorstellungen des indigenen
Korpers als eines Korpers, der gesehen werden soll
und selbst nicht sieht?

Korperliche Kritiken der Kolonialitdt

Erst in diesem Jahr [2013, Anm. der Hg.] wurde,
beispiellos auf dem amerikanischen Kontinent,
der guatemaltekische Ex-Diktator Efrain Rios
Montt vor ein nationales Gericht gestellt und
wegen seiner vorsitzlichen Angriffe auf die
Maya-Ixil-Bevolkerung des Volkermords fiir
schuldig befunden.4

Die Wahrheits- und Versohnungskommission
berichtete, dass uber 80 Prozent der Toten
wihrend des Blrgerkriegs Angehorige der
indigenen Maya waren, die ebenfalls vergewaltigt
und gefoltert wurden und verschwanden. Durch
das Verbrennen der Erde wurden heiliges
Land und Rohstoffe zerstort, um sicherzustellen,
dass diejenigen, die den direkt vom Militdr
begangenen Morden entkamen, nur noch sehr
geringe Uberlebenschancen hatten. Und wéhrend
das Militdr das Toten von Maya-Kindern
wihrend des Konflikts wegdiskutierte, indem es
sie als ,,unvermeidbare Opfer®“ bezeichnete, weify

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

Cornejo


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Status als Kinder der ,,internal enemies“ — ein Begriff, der in dem vom Zentrum fiir Militdrwissenschaft der guatemaltekischen Armee heraus-

gegebenen Manual of Counter-Subversive War 1983 festgelegr wurde. Vgl. Martinez Salazar, Egla: Global Coloniality of Power in Guatemala.

destruction within the context of genocide . Babys, Kleinkinder und Kinder der Maya wurden vom Staat als ,,bad seeds “ definiert, aufgrund thres
Racism, Genocide, Citizenship, Lanham 2012, S. 103.

5 Wie Martinez Salazar bemerkt, war der Tod und die Totung von Maya-Kindern ,,not a secondary casualty of state terror, but a clear object of

man heute, dass Regierungstruppen indigene Kinder als
»bOse Saat” ansahen und deren Hinrichtung explizit
anordneten.5 Aber was passiert, wenn diese ,,bOse Saat*
trotzdem wéchst?

Im Jahr 2002 intervenierte ein indigener Mann,
gekleidet wie ein Altester der Maya-Tz’ utujil-Community, in
das Chaos des Stadtraums in Guatemala-Stadt und brachte
alle um ihn herum dazu, anzuhalten und seine Performance,
El Griro (dt. ,,Der Schrei®), zu bemerken. Der Kiinstler,
Benvenuto Chavajay, lief auf dem belebten Gehweg hin und
her und schwang eine Matraca umher und tiber seinen
Kopf. Mit der Matraca, ein religioses Instrument und fir
den Kiinstler ein Symbol guatemaltekischer Identitit,
wiederholte Chavajay den Klang von Schiissen — wihrend
des bewaffneten Konflikts ein sehr vertrautes Gerdusch
in seiner Community. Die Ubertragung dieses
Gerauschs auf die Stadt und ihre Fufiginger_innen rief
eine Erinnerung hervor, die den Buirger_innen den
36-jahrigen Burgerkrieg und all seine unaufgelosten
Ungerechtigkeiten ins Gedéchtnis rief. Chavajay umging
die Grenzen eines mit Unterdriickung verbundenen
Klangs und verwandelte diesen Klang durch seine physische
Prisenz in einen visuellen und korperlichen Aufschrei
des Widerstands, der Verurteilung — einen Aufschrei, der
nicht auf dieselbe Weise mit einem Wort oder durch
Text ausgedriickt oder erlebt werden kann, da er
die vollstindige Verkoérperung und Priasenz des Kiinstlers
wie der Betrachter_innen bendtigt. Seine Geste
rief den Klang hervor; seine traditionelle Kleidung und
sein indigener Korper bestimmten seine Bedeutung.

Chavajays Handeln in E! Grito basiert auf einer alten
Tradition von Performance als einer grundlegenden Form
kultureller, spiritueller und sozialer Darstellung
und Wissensvermittlung. Aus westlicher geopolitischer
Perspektive ordnen grofle Kunstgeschichten Aktionskunst
(performance art) jedoch in eine européische und
US-amerikanische Tradition experimenteller Kunst in
den 1960er Jahren ein. Diese historischen Erzdhlungen
einer linearen und (vermeintlich) nur im Westen
ablaufenden Entwicklung schitzen Konzepte
wie Originalitit und identifizieren westliche Kunst
als authentisch und jede andere Kunst als davon abgeleitet
(sekundir). Als eine dekoloniale Strategie erfordert
das Entkoppeln (delinking) aus dieser eurozentrischen
Perspektive eine Verschiebung der Geografien
der Vernunft und ein Umschreiben der kolonisierten,
ausradierten Geschichten und Wissensformen, um
andere mogliche Ausgangspunkte hervorzubringen.

Indem Chavajay Aktionskunst als soziopolitische Kritik
praktiziert, schopft er auch aus einer indigenen Tradition,
die europédisch-amerikanischen Kunstbewegungen
des 20. Jahrhunderts vorausgeht und in der der Koérper,
die Raumnutzung und das Ephemere ein System
der Wissensproduktion und -tibertragung beinhalten. Diana
Taylor, Forscherin der Performance Studies, priagte
das Begriffspaar Archiv und Repertoire, um zu bestimmen,
wie Performance in den Amerikas einschlief3lich ihrer

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

66


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Vgl Guatemala

Memory of Silence —Tz’inil Na’tab’al. Report of the Commission for Historical Clarifications. Conclusions and Recommendations, Guatemala
2000, einsehbar auf der Website der Human Rights Data Analysis Group, hteps://hrdag. orglwp-content/uploads/2013/01/CEHreport-english. pdf.

6 Taylor, Diana: The Archive and the Repertoire: Performing Cultural Memory in the Americas, Durham 2003.

dsthetischen und politischen Aspekte als Wissenssystem
verstanden werden kann. Im Unterschied zum Archiv

(also Erinnerung und Wissen, das unverinderlich in
Dokumenten, Karten, Knochen, Videos, Filmen und allem
anderen existiert) stellt das Repertoire verkorperte
Erinnerungen dar (Gesten, Performances, Mindlichkeit,
Bewegung, Tanz) und beinhaltet auch vergingliche Handlungen,
die als nicht reproduzierbares Wissen angesehen werden.€

Das nicht wiederholbare korperliche Zeugnis von Chavajays
protestierendem Schrei (das Repertoire) mitsamt seiner
visuellen Dokumentation (dem Archiv) fordert die westliche
Form des Wissens als iiberwiegend textbasiert heraus und
verwurzelt die Performance in einem erkenntnistheoretischen
System, das aus alten mittelamerikanischen Zivilisationen
uberliefert ist. Von dieser Vernunftlandschaft aus ruft Chavajay
Tausende visueller und korperlicher Schreie hervor, die den
friheren Volkermorden seit der Kolonisierung widerstanden
und diese verurteilt haben. El Grito zeigt daher, dass Vélkermord
in einem neoliberalen Kontext lediglich eine zeitgendssische
Manifestation der Kolonialitét ist.

In dhnlicher Weise besetzte 2008 die Kiinstlerin Sandra
Monterroso in einer Performance mit dem Titel Rakoc Atin
den 6ffentlichen Platz vor dem Obersten Gerichtshof
Guatemalas, um ein Zeichen der Verurteilung, aber auch des
Heilungsprozesses zu setzen. Wahrend der Performance schrieb
sie die Worter ,,rakoc atin“ mit Meersalz grof3flichig auf den
Boden, was in Maya-Q’eqchi ,,Gerechtigkeit schaffen® bedeutet
(yhacer justicia“, ,,to make justice”). Wahrend der Herrschaft
von Rios Montt wurden Indigene vom Militdr unverhohlen
,entsorgt’, indem sie aus Hubschraubern in den Pazifik geworfen
wurden.? Einige Leichen wurden mit der Flut wieder an Land
gespiilt, aber die meisten wurden nie gefunden, wodurch
sowohl eine ordentliche Bestattungszeremonie als auch
Trauerrituale verunméglicht wurden. Durch die Verwendung
von Meersalz verurteilte Monterroso die unmenschliche
Militarpraxis und bezog sich gleichzeitig auf die Bedeutung
von Salz fiir zahlreiche indigene Rituale sowie Heil- und
Reinigungspraktiken. Im weiteren Verlauf der Performance
tropften verschiedene intravendse Gerite, die normalerweise
im Rahmen medizinischer Behandlungen zur Ubertragung von
Blut, Arzneimitteln oder Medikamenten in eine Arterie
eingesetzt werden, langsam eine Flissigkeit auf die Worter,
sodass sie verdiinnt wurden. Dieses subtile Auswaschen
des Ausdrucks ,,rakoc atin“ hob die Tatsache hervor, dass, wenn
Opfer oder ihre Familien den Polizeibehdérden
Gewaltverbrechen in ihren Muttersprachen meldeten, diese
Meldungen oft aufgrund fehlender Ubersetzer_innen
undokumentiert blieben — ganz zu schweigen von all jenen, die
nie gemeldet wurden. Dasselbe geschah wihrend eines
Friedensprozesses, fiir den Zeug_innen gesucht wurden,
um Heilungs- und Vers6hnungsprozesse einzuleiten. Durch die
Simulation einer Auflésung von Wortern durch eine Maschine,
mit der Menschen am Leben gehalten und geheilt werden sollen,
verortete Monterroso Sprache nicht nur innerhalb der Macht
der Kolonialitidt, sondern verband sie auch mit dem Scheitern
eines symbolischen Heilungsprozesses, der darauf ausgelegt war,
ein Volk und eine Kultur nur oberflichlich am Leben zu halten.

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

Cornejo


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 4: Antonio Pichilla:
Kuwkul’kan, 2011, In-
stallation. Mit freund-
licher Genehmigung von
Maria Victoria Veliz und
dem Kiinstler.

9 Fiir weitere Informationen zu indigenen

Communitys rund um den Antlan-See vgl. Macleod, Morna: Santiago Atitlan, Ombligo del

8 Da diese Entwicklung noch nicht abgeschlossen ist, bleibt abzuwarten, was die Folgen dies-
Universo Tz utujil: CosmovisionY Ciudadania, Guatemala 2000.

er Annullierung sein werden [Stand 2013].

Dieser von Monterroso aufgezeigte
Zusammenhang wird umso wichtiger, wenn
man bedenkt, dass das guatemaltekische
Verfassungsgericht zehn Tage nach
dem historischen Schuldspruch des durch
die USA unterstiitzten Militdrdiktators
Rios Montt, mit dem er fiir Volkermord
und Verbrechen gegen die Menschheit
zu 80 Jahren Haft verurteilt worden war, das
Urteil des Strafgerichtshofs fiir nichtig
erkldrte.®8 Chavajay und Monterroso, die
indigene Identititen verkérpern und
ihre Handlungen als dekoloniale Strategien
ansehen, riicken das Thema ,Rasse‘ in den
Vordergrund des indigenen Volkermords in
Guatemala. Mit ihren Performances
erkennen sie an, dass Klang und Sprache
weiterhin mit Kolonialitdt verbunden sind,
und intervenieren physisch in die
Offentlichkeit, um visuelle und korperliche
Schreie der Anklage darzustellen. Ihre
Eingriffe konnen als korperliche Kritiken an
zeitgenossischen Systemen verstanden
werden, die weiterhin Ansichten von ,Rasse’,
Uber- und Unterlegenheit aufrechterhalten,
um eine Gruppe von Personen als
nichtmenschlich abzuwerten. Es gibt in
ihnen keine Darstellungen indigener Korper;
vielmehr ist die aktive Prisenz der
Korper der Kiinstler_innen eine dekoloniale
Geste der Verkorperung und des Wissens,
die nicht durch den Blick Dritter
reprasentiert, sondern im 6ffentlichen Raum
artikuliert und ausgesprochen wird.

Objekte und die Kehrseite der Moderne

Abseits der Stadt, in abgelegeneren
Gegenden Guatemalas, machen
Kinstler_innen objektbasierte Kunst,

um die Gewalt der Moderne gegen
indigene Gemeinschaften zu adressieren,
die mit Kolonialitit als Kehrseite

der Moderne verbunden ist. San Pedro

La Laguna ist eine von mehreren indigenen
Stddten am Rande des Atitlan-Sees

im Bezirk Solola.® Es ist die Heimat der

Tz utyjil-Gemeinschaft, einer

von 21 ethnischen Gruppen des Landes,
die die Maya-Zivilisation ausmachen.
Heutzutage hat ein Zustrom von
ausldndischen Reisenden die Stadt zu einer

Touristenattraktion mit einem

Uberfluss an Backpacker_innen, Hostels
und Restaurants, die von ausldndischen
Rentner_innen betrieben werden,

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

68


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gemacht.1® Wihrend die Stadt fiir ihre starke
kiinstlerische Community bekannt ist (es werden
insbesondere Gemailde fiir den touristischen
Konsum angefertigt, die das alltigliche Leben in einem
traditionellen folkloristischen Stil darstellen),
weicht eine neue Generation von dieser kiinstlerischen
Tradition ab, um sich auf Praktiken einzulassen, die
noch immer in indigenen Sichtweisen verwurzelt sind.1
Chavajay, der sowohl in der Stadt als auch in
San Pedro La Laguna lebt, verbindet die Zerstérung
der Umwelt um den See mit der Ankunft einer
fremden Moderne. In seiner Suave-Chapina-Reihe
aus dem Jahr 2007 verdndert der Kunstler Felsen,
Steine und andere Objekte des Atitlan-Sees, indem er
an ihnen Plastikriemen der beriithmten Sandalen
der Marke Suave Chapina anbringt. Der Markenname
verbindet ,,suave® (weich) und ,,chapina®,
den umgangssprachlichen Begriff fiir eine
guatemaltekische Frau. Wie Chavajay in Bezug auf
Plastik bemerkt hat: ,,Dieses Material priagte die
Gesellschaft Guatemalas, vor allem die indigene
Welt. Mit dessen Ankunft verdnderte sich alles.
Die Moderne plastifizierte unsere Kultur.“12 Die
Suave-Chapina-Sandalen wurden eine giinstige
und begehrte Ware und bedeuteten eine Alternative
zum Barfufigehen. Wéhrend das leichte Material der
Sandale Komfort und Bequemlichkeit bieten sollte,
ersetzte Chavajay die ,,Sohle*“ der Sandale mit
den natiirlichen Steinen aus San Pedro La Laguna,
die das Gewicht, die Schwere und die Notlage
der Tz utujil-Gemeinschaft versinnbildlichen. Diese
Gegeniiberstellung und Beziehung zwischen
den Materialien, von denen Kunststoff eine fremde
Moderne darstellt und die Steine den See und die
TZ’utujil verkdrpern, geht tiber eine Kritik an der
Umweltzerstérung hinaus, die durch die touristische
Invasion von San Pedro verursacht wurde. Moderne
als Plastifizierung indigener Kultur ruft in den
eigenen Begriffen des Kiinstlers das hervor, was
Gelehrte als Kehrseite der Moderne bezeichnet
haben.1® Das heif3t, die Eroberung des
amerikanischen Kontinents war das wesentliche
Element der Moderne und Kolonialitét
ihr Gegenstiick — zwei wechselseitig voneinander
abhingige Phianomene. Die Serie ist jedoch
keine Ablehnung der Moderne, sondern eher eine
Wiederbehauptung von Widerstand und Uberleben.
Wie in vielen seiner Werke erkennt Chavajay den fiir
die Amerikas so relevanten Prozess des
Kulturwandels an, erhilt jedoch eine epistemische
Verbindung zu den Tz utujil durch die Basis und eine
Sohle des Kunstwerks — Erdstiicke, die seit
Jahrhunderten Zeugen fir die Reisen der Tz utujil
sind — aufrecht.
Des Weiteren sind die Steine mit einer
Definition von Kunst und dem Heiligen durchzogen,
die von westlichen Definitionen von Kunst

Vgl.

1
+ Comalapa, Ausstel-

,

an

wm: Otra Mirada: Atitl

12 Chavajay, Benvenuto: ,,A los chunches no los transformo. Los transfiguro. No hay nada que hacerles <

({3
3

13 Vgl Quijano, Anibal: ,,Coloniality of Power, Eurocentrism, and Latin

in: Nepantla: Views from South, Bd. 1, Nr. 3, 2000, S. 533-580.

(13
b

10 Abseits der Kiiste oder dessen, was Kunsthistorikerin Maria Victoria Véliz als ,,Innenstadt von San Pedro bezeichnet, und den steilen
Hang des Vulkans hinauf werden die Tourist_innen weniger und die Tz utujil-Community wird prdsenter. Vgl. Véliz, Maria Vicroria: ,,Seguir Ha-

cta Delante, Volver la Mirada hacia Atras*, in: Suave Chapina: Benvenuto Chavajay, Ausstellungsbroschiire, Guatemala 2007.

Cabrera Padilla, Roberto: ,,Artistas Guatemaltecos Kaqchikeles y Tz tujiles: Una Nueva Vision

lungsbroschiire, Guatemala 2007.
(Interview von Beatriz Colmenares), in: El Periddico, 12.5.2013.

America

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

Cornejo


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Schon

15 Ebd.

n sewner frithen Kindheit, in der Curruchich als Bauer arbeitete, entwickelte er ein Interesse dafiir, Gegenstinde und lokale Szenen auf Federn, Holz,

Ficaras (Kiirbissen) und spdter Stoffbahnen zu malen. Nachdem er von einem ortlichen Priester ,entdeckt‘ worden war, erlangte er internationale
17 Cruz Rivera, Sandra Amelia | Villanueva Oruz, Maryana (Hg.): Migraciones: Mirando Al Sur,

tage gibt es in Comalapa Hunderte von Kiinstler_innen, unter anderem seine Tochter Maria Curruchich, die die Tradition, alltdagliche Szenen in

Olgemdlden darzustellen, fortfiihren.
Ausstellungskatalog (Centro Cultural de Espaiia en Mexiko, Mexiko-Stadt), Mexiko-Stadr 2009.

14 So Benvenuto Chavajay in einem Interview-Gesprdach mat der Autorin, San Salvador, El Salvador, 29.5.2011.
Anerkennung und stellte schlieflich in den USA aus. Er fiihrte die Tradition in Comalapa ein, wo er anderen seinen Malstil beibrachte. Heutzu-

entkoppelt ist. In der Tz utujil-Gemeinschaft tauchte
das Wort ,,Kunst®“ beziehungsweise ,,arte” in

der kolonisierenden spanischen Sprache erst vor 50
Jahren auf.14 Fur Kinstler_innen wie Chavajay

ist ,das Heilige® das, was der Kunst in Tz utujil

am Néchsten kommt und eine Vorstellung von
Wertschitzung und Bedeutung impliziert, besonders
gegeniiber der Natur, von den hdchsten Baumen

zu den kleinsten Steinen.15 Diese Wahrnehmung reicht
uber den blofien Glauben hinaus in eine tédgliche
Praxis und Beziehung mit Mutter Erde, die auf
Respekt, Versorgung und Gegenseitigkeit beruht. Die
indigene Beziehung zur Natur steht im Widerspruch
zur dominanten Misshandlung und gewaltsamen
Missachtung der Natur und fordert diesen Umgang
mit der Natur, der in der Kolonialitdt der Macht,

im Kapitalismus und in den westlichen Lebensweisen
vorherrscht, heraus — vor allem, weil er die
Zerstorung von indigenem Land, heiligen Pflanzen und
selbstverstindlich Kérpern zur Folge hat. Die
Heiligkeit des Lebens in den Objekten der Natur, als
die genaueste Definition von Kunst, fordert die
Wahrnehmung von Kunst als Ware heraus, wahrend
sie eine grundlegende spirituelle Verbindung zu
visueller Kultur und zum Leben aufrechterhilt, das
seit mehr als 500 Jahren tberlebt hat.

~ Im Gegensatz dazu ist der Kaqchikel-Kiinstler
Angel Poyon, der ebenfalls objektbasierte
Kunstwerke kreiert, eher daran interessiert, das
Versagen der Moderne fir Guatemala zu vermitteln.
Poyon stammt aus San Juan Comalapa, einer

Stadt im Bezirk Chimaltenango, die von der indigenen
Maya-Kagchikel-Community bewohnt wird und
weithin bekannt ist fiir ihre Tradition der
folkloristischen Malerei, die bis in die 1940er Jahre
und zum Meister Andrés Curruchich zuriickreicht.16
In der 2008 erstellten Arbeit Estudios del fracaso
medidos en tiempo y espacto (dt. ,,Studien

des Scheiterns gemessen in Zeit und Raum®) stellt
Poyoén altmodische Doppelglockenwecker

wieder her, indem er die Ziffernblitter (Referenzen
westlicher Zeitkonzepte) entfernt und diese durch
Muster der Bewegung, Migration und Verschiebung
ersetzt. Die Linien, die an Piet Mondrian, einen
der bekanntesten modernistischen Kunstler_innen
des Westens erinnern, zeigen eine widerspriichliche
Reise mit Uberschneidungen, Wiederholungen und
einer unklaren Richtung, die einen
widerspriichlichen Rahmen von Zeit und Raum
vorschligt, dessen Widerspriichlichkeit sich aus den
Fehlern der Moderne speist. Wie die
guatemaltekische Kuratorin Rosina Cazali
argumentiert, ,,these studies suggest a useless
pathway, as was the project of modernity“.17

Die altmodischen Wecker schlagen ein Element der
Nostalgie fiir die Darstellung des Vergehens der

Zeit und der Bewegungen im Raum vor, aber im

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

70


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beispielsweise wurde die prakolumbianische Gottin Coatlicue heimlich
durch die gebilligte Figur der Jungfrau von Guadalupe hindurch verehrt. Dieses
wichtig, die thre Spiritualitdt durch die Einbeziehung prakolumbianischer Bil-

der in thren Kunstwerken verankerten. Fiir eine Untersuchung dieser Beziehung

zwischen Spiritualitdt und Indigenitdt in Chicanalo-Kunst vgl. Pérez, Laura E.:
Chicana Art. The Politics of Spiritual and Aesthetic Altarities, Durham/Lon-

don 2007 sowie Latorre, Guisela: Walls of Empowerment. Chicana/o Indigenist

Bild war besonders fiir die Chicanalo-Kiinstler_innen in den Vereinigten Staaten
Murals of California, Austin 2008.

18

Kontext Guatemalas wird die Nostalgie durch
die jingsten Erinnerungen an Zwangsmigration,
vom Land in die Stadt oder iiber nationale
Grenzen hinweg, als eine Konsequenz
des guatemaltekischen Biirgerkriegs aufgehoben.
Wie die Suave-Chapina-Serie zeigen
auch Angel Poyons Estudios del fracaso medidos
en tiempo y espacio die Beziehung zwischen
einer auferlegten Moderne und ihrer Kehrseite,
der Kolonialitédt. Diese nichtfigurativen,
objektbasierten Werke adressieren aktuelle
Umwelt-, Raum- und Migrationsfragen, aber
anders als im traditionellen Malstil der
lokalen Kunstler_innen in ihren Heimatstddten
vermeiden Chavajay und Poyon die
Reprisentation indigener Koérper und erlauben
es so den Ideen und Diskursen in ihren
Arbeiten, das Verstdndnis der Tz utujil und der
Kagqchikel von Moderne/Kolonialitét zu
vermitteln. Diese Sichtweise wird durch eine
Resignifizierung von Objekten dargestellt,
die im Falle von Chavajay die Tz utujil-Weise,
das Heilige in der Erde zu sehen, aktualisiert.

Spiritualitit und das Verborgene

Studien haben gezeigt, dass indigene
Kunstler_innen, die wihrend der Kolonialzeit in
westlichen Kunstinstitutionen ausgebildet
wurden, unauffillig Symbole und Bilder mit
indigener Bedeutung integrierten, die
den spanischen Kolonialherren und Priestern,
die die Arbeiten tiberwachten, unbekannt waren.
Waihrend christliche Praktiken iibernommen
wurden, wurden sie auch untergraben,
um indigene Kosmologien und Spiritualitét
einzubeziehen und zu erhalten.18

Heute sind Kiinstler wie Fernando Poyon und
Antonio Pichilla weniger von figurativen
Assoziationen abhingig, um das Spirituelle zu
thematisieren und nutzen stattdessen
Installationen und Videos, um die Konsequenzen
der Christianisierung fiir indigene Volker in
Guatemala kritisch zu reflektieren und
Vorstellungen einer indigenen Spiritualitdt in der
heutigen Zeit zu stirken.

In dem 15-sekiindigen Video Contra la
Pared (dt. ,,Gegen die Wand“) von 2006 prisentiert
der Kaqchikel-Kiinstler Fernando Poyon
eine Nahaufnahme von drei Maya-Frauen in ihrer
traditionellen Kleidung. Poyon rahmt die
untere Hilfte der Gesichter der Frauen, wihrend
siefur die Zuschauer_innen unhorbare Worte
aussprechen. Zu horen ist einzig eine klassische
katholische Hymne, die wahrend der gesamten
Dauer des Videos abgespielt wird. Sobald die

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

Cornejo


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 5: Antonio Pichilla: Lo Oculto, 2005, Installation. Mit freundlicher
Genehmigung des Kiinstlers.

Kamera herauszoomt, wobei jedoch niemals die obere Gesichtshilfte der
Frauen gezeigt wird, sondern der Bildausschnitt stattdessen auf

ihre Oberkorper ausgedehnt wird, sieht man, dass die Frauen eine Geste
wiederholen, die typisch fiir das katholische Beichtgebet ist. In der spanischen
Version dieses Gebets bringt man wiederholt die rechte Faust zum

Herzen als eine Geste der Schuld und Reue, um den Satz ,,por mi culpa, por
mi culpa, por mi gran culpa“ (dt. ,,es ist meine Schuld, meine Schuld,
meine grof3e Schuld®) zu unterstreichen. Poyon assoziiert diese Handlung mit
einem Mit-dem-Riicken-zur-Wand-Stehen, wie der Titel schon

andeutet. Indem der Kiinstler jeglichen Kontext entfernt und die Handlung
der Selbstbeschuldigung als Mittelpunkt des Videos isoliert,

betont er durch die Darstellung der roboterartigen Geste der Schuld als eine
verinnerlichte kolonialistische Handlung, dass es keine Rechtfertigung

fir das Gesténdnis gibt. Zuriickgehend auf das Aufzwingen des Christentums
als Methode der Kolonialisierung und besonders das Abschlachten derjenigen,
die die Bekehrung verweigerten, stellt Poyon diese Selbstbeschuldigung

als erzwungene, aber verinnerlichte Art des Uberlebens der Kolonialitét heraus.

Das Fehlen eines Gesichtsausdrucks, die absichtlich verborgenen

Augen und die mechanische Art, wie die Frauen die Geste wiederholen,
vermitteln eine Abkopplung von der Bedeutung des Gebets, die den
Unterschied zwischen dem Eingehen eines Kompromisses, um dem Tod zu
entgehen, und der vollstindigen Unterwerfung betont. Auf diese Weise zeigt
der Kiinstler die Rolle des Christentums auf, die sich von der anfinglichen
Kolonialisierung bis hin zur zeitgendssischen Kolonialitét erstreckt und sich in
Selbstbeschuldigung manifestiert. Die Konzepte von Schuld und
Selbstbeschuldigung bleiben ein vorherrschendes Anliegen fiir indigene
Gemeinschaften in Anbetracht dessen, dass weiterhin von auf3en keine
Verantwortung fiir die Unterdriickung und Ungerechtigkeiten tibernommen
wird, die indigene Volker, insbesondere indigene Frauen als die Hauptopfer
physischer und psychischer Gewalt, erfahren mussten.

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

72


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 Ebd.

19  Antonio Pichilld in einem Interview-Gesprdch mit der Autorin, 29.11.2012.

Im Unterschied zu Fernando Poyon weicht der Tz utujil-
Kiinstler Antonio Pichill4 in seinen Installationen und Videos von
seiner Maya-Tz’utujil-Spiritualitdt ab. In der grof3flichigen
Installation mit dem Titel Ku’kul’kan aus dem Jahr 2011 benutzt
Pichilla riesige Mengen an rotem Stoff fiir die skulpturale
Darstellung des alten Feuerschlangengottes Quetzalcoatl. Die
Schlangenform entsteht durch eine Reihe von grofien Knoten und
durch die Art der Befestigung an der Wand wird auch die
Bewegung einer Schlange simuliert. Visuell arbeitet Pichilla mit dem
Konzept der Knoten oder bultos (dt. Biindel) in Bezug auf eine
strenge Spiritualitidt und Energie der TZ’utujil. In der Tz utujil-
Gemeinschaft von San Pedro La Laguna ist der Kiinstler auch
als spiritueller Fuhrer (von einigen auch als Schamane bezeichnet)
anerkannt, der von der Gemeinschaft zu Rate gezogen wird, um
Individuen in Angelegenheiten des Geistes zu heilen. Aus diesem
Grund weicht seine kiinstlerische Praxis explizit von der Auffassung
»Erfahrung aus dem Leben® ab und folgt der Vorstellung, dass
das Leben spirituell sei.?® Durch die Einbeziehung von Knoten in
seine Installation integriert Pichilla Vorstellungen von Korper, Geist,
Verstand und Energie in das Heilige.

Pichillas bultos verweisen auf den privaten, hduslichen Raum als
Schutz des Wertvollen und des Heiligen. Diese Idee ist in der
Installation Lo Oculro (dt. ,,Das Verborgene*) von 2005 prisent, die
aus zwei bultos in einem dreieckigen Regal besteht. Wie bei den
TZz’utuyjil Gblich werden Wertgegenstinde in geschniirten Blindeln
aufbewahrt und, um sie zu schiitzen, an verschiedenen Stellen
im Haus versteckt oder manchmal auch am Korper verborgen
mit sich gefiihrt. Neben Zeichen des Heiligen und des Héuslichen
sind Knoten fiir Pichilla Symbole der Asthetik und der
Schonheitskonzepte der Tz utujil und erinnern an das geflochtene
Haar einer indigenen Frau, das mit Stoff und Knoten als
sichtbares Zeichen der Attraktivitit zusammengebunden ist.20
Gestik wird genauso wichtig fiir den Kinstler, weil er den
Prozess der Herstellung und des Auflosens eines Knotens (wie das
Verdecken und Auflésen eines Biindels) mit dem kontinuierlichen
Lebenszyklus vergleicht. In dem Prozess fithrt ein Knoten zum
néichsten wie ein zeitlicher Zyklus, bei dem sich die Zustdnde des
Wissens, des Seins und des Heiligen tiberschneiden und in dem
ein Ende tatsdchlich ein Anfang ist. Mit dieser Idee greift Pichilla
den Maya-Kalender und das Baktun 13 auf — wihrend
viele dieses félschlicherweise als die Vorhersage der Maya auf
die Apokalypse interpretierten, zeigt der Kalender in Wirklichkeit
das Ende einer Maya-Ara und den Anfang einer anderen,
die in den zyklischen Zeitkonzepten der Maya verwurzelt ist und
im Gegensatz zu der linearen Zeitvorstellung im westlichen
Denken steht.

Poyons Video Contra la Pared wirft die Frage nach
einer verinnerlichten kolonialen Mentalitit auf, die durch religiose
Eroberungen und das Fortbestehen der Kolonialitdt ermoglicht
wurde. Von extremer Armut tiber den Mangel an Bildungs-
ressourcen bis hin zu Vergewaltigung, Folter und Volkermord
entzieht sich die guatemaltekische Regierung stindig der
Verantwortung fir die Notlage der indigenen Volker und fiithrt diese,
um sich schadlos zu halten, im Rickgriff auf den kolonialistischen
Rassediskurs auf die vermeintliche Ignoranz, Unreinheit und
Promiskuitdt der Maya-Communities zuriick. Von einer direkten
Tz utujil-Spiritualitdt ausgehend betont Pichilla mit

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

Cornejo


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 6: Angel Poyon: Estudios del fracaso medidos en tiempo y espacio, 2008,
Objekt, eingewobene Uhr. Mit freundlicher Genehmigung von Andrés Asturias/
RARA und dem Kiinstler.

kritischem Bewusstsein, dass Disziplinen des westlichen Wissens, ebenso
wie Christentum und Moderne, den Eintritt in die indigene Kosmologie
unter dem Deckmantel objektiver Forschung gesucht haben. Das
Verborgene und das Heilige waren Ausgangspunkt fiir den Widerstand
und das Uberleben indigenen Wissens. Zentral fiir das Konzept

des Verborgenen ist das, was geschiitzt wird: Indigene Kosmologien und
Waissensweisen, die historisch zu Objekten der Begierde westlicher
Studien geworden sind. In Bezug zueinander gesetzt, verdeutlichen Poyons
Video und Pichillas Installationen den Unterschied zwischen der Rolle

der Religion in der Kolonialitit und dem Schutz von Spiritualitit als einer
dekolonialen Strategie.

Fazit

Noch bevor die Kolonialitit/Moderne zum globalen Modell der Macht
wurde, war Visualitdt in Mittelamerika Uberbringerin und Vermittlerin von
Geschichten, Identititen, Gedanken, wissenschaftlichen Entdeckungen
und Konzepten von Zeit und Raum. Es ist daher nicht verwunderlich, dass
im Bestreben, die Seinsweisen einer Bevolkerung zu eliminieren, die
Kolonisierung der Sehweisen eine weitere Strategie fiir die Unterdriickung
anderer Korper und Kosmologien wurde. Dies legt nahe, dass ein dekolonialer
Zugang zu Visualitidt, Kunst und visuellem Denken die Enthiillung und
Dezentrierung westlicher Perspektiven und ihres Monopols auf Bedeutung,
Schonheit und Kunst und eine visuelle Umschreibung aus einer

Position kolonialer Differenz erfordert. Es ist entscheidend, indigene visuelle
Theoretisierung als Teil anhaltender politischer und kiinstlerischer

Debatten anzuerkennen. Sie unterscheidet sich von der Adressierung als
Gegenstand, wie es seitens westlicher Kunst tiblich ist, wo der indigene
Korper als blofie Quelle kiinstlerischer Inspiration behandelt wird.

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

74


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Angehorige einer Generation, die die Militdrregierung als ,,bose Saat®
bezeichnete, und jetzt einer sogenannten Nachbiirgerkriegsgeneration
vollziehen die vorgestellten Kiinstler_innen dekoloniale Gesten und schaffen
Objekte, um dekoloniale Sichtweisen in der zeitgendssischen Kunst
Guatemalas zu vermitteln. Von visuellen/kérperlichen Schreien und
objektbasierten Kritiken der Moderne und ihrer Kehrseite bis hin zu der
Macht, das Heilige zu erhalten, basieren diese ausgewihlten Arbeiten
auf prizisen Untersuchungen, auf Vorstellungen des Spirituellen und auf
aktuellen politischen Fragen. Sie verstirken den epistemischen
Aspekt von Kunst, der tiber den des Ausdrucks hinausgeht und Reflexion
und Wissensproduktion fokussiert. Als solche wiederholen sie unermiidlich,
dass intellektuell inspirierte kreative Arbeiten sich nicht auf eine
romantisierte indigene Vergangenheit begrenzen ldsst, sondern dass sie
heute stets anwesend sind, genauso wie die kolonialistischen Strukturen
innerhalb der gegenwéirtigen Machtsysteme intakt bleiben, was die
Notwendigkeit von Dekolonisierung als permanentes Projekt beweist.

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—

Cornejo


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839457726-008 - am 14.02.2026, 10:37:03. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm—


https://doi.org/10.14361/9783839457726-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

