
2 Ein theoretischer Rahmen

für die Erforschung von Moscheen

In meiner Arbeit beschäftige ich mich mit der Frage, was eine Moschee ist, wie

und als was sie als soziale Wirklichkeit »Moschee« konstruiert wird. Die Frage

»wie« eine Moschee konstruiert wird, beinhaltet Einflussfaktoren wie gesellschaft-

liche und politische Rahmenbedingungen sowie die Erwartungen der Zielgruppe

der Moscheen. Ich gehe davon aus, dass diese Erwartungen von den Moscheen

aufgegriffen und verhandelt werden. Als zentrale Aktivitäten untersuche ich das

Gebet, Bildungsangebote sowie öffentlichkeitswirksame Veranstaltungen und fra-

ge, wie sich die unterschiedlichen Erwartungen dort widerspiegeln.

Die Frage, der diese Arbeit nachgehen möchte, ist deshalb kurz gefasst: Wie

konstituiert das Handeln in Moscheen die Moscheen als soziale Wirklichkeit und welche ge-

teilten Sinnstrukturen liegen diesem Handeln zugrunde, respektive welche Faktoren beein-

flussen das Handeln?

Für die Bearbeitung dieser Forschungsfrage bedarf es eines theoretischen

Rahmens, der das Handeln in Moscheen unter Berücksichtigung der verschie-

denen Rahmenbedingungen erfasst, ohne den Fokus ausschließlich auf Fragen

der gesellschaftlichen Integration oder Inkorporation zu legen. Ich schlage ei-

nen organisationssoziologischen, genauer neo-institutionalistischen Zugang vor

und verbinde ihn auf der erkenntnistheoretischen Seite mit einem wissenssozio-

logischen Ansatz, der einen qualitativ-methodischen Zugang eröffnet und einen

detaillierten Blick auf die Prozesse und Entwicklungen in den Moscheen ermög-

licht. Diese theoretischen Grundlagen führe ich im Folgenden aus, wobei ich

zunächst erörtere wie ich die Konstruktion der sozialen Wirklichkeit »Moschee«

verstehen möchte. Daran anschließend gehe ich darauf ein, wie mit den Konzep-

ten des Neo-Institutionalismus die Wechselverhältnisse zwischen Handeln und

Einflussfaktoren analytisch erfasst werden können. Dieser Ansatz fokussiert die

Mesoebene von Organisationen, um die es auch hier im Falle von Moscheen gehen

soll.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008 - am 13.02.2026, 15:49:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Alltag in der Moschee

2.1 Ethnomethodologie und Wissenssoziologie: Zur menschlichen
Produktion sozialer Wirklichkeit

Im folgenden Abschnitt soll es zunächst darum gehen, die Grundlage dafür zu

legen, als was ich Moscheen methodologisch sehe und wie ich mir eine Erfor-

schung dieses Phänomens vorstelle. Die Grundlage hierfür stellen Theorien zur

menschlichen Produktion sozialer Tatsachen dar. Berger & Luckmann gelten mit

ihrem Werk »Die gesellschaftliche Konstruktion von Wirklichkeit«, welches erst-

mals 1980 erschien, als die Begründer des Sozialkonstruktivismus (Berger & Luck-

mann 2013). In ihrer Tradition arbeiten Forschende an Fragen der Erzeugung ge-

sellschaftlicher Phänomene, Institutionalisierungprozessen und der Weitergabe

von Traditionen an neue Generationen.

Ich möchte jedoch geschichtlich noch ein wenig weiter zurückgehen und mich

erstens der Ethnomethodologie Garfinkels (Garfinkel 1967) und zweitens der Wis-

senssoziologie Mannheims (Mannheim 1980) widmen, welche sich beide für die

latenten Sinnstrukturen in alltäglichem Handeln interessieren und in der sozial-

konstruktivistischen Tradition zu verorten sind (vgl. Bohnsack 1997; Keller 2011).

Später komme ich dann noch einmal auf Berger & Luckmann zurück.

Ethnomethodologie

Garfinkel, der Vater der Ethnomethodologie, beschäftigt sich mit der Wechselwir-

kung zwischen praktischem, alltäglichem Handeln und Wahrnehmung. Entspre-

chend fasst er gleich zu Beginn seines Buches »Studies in Ethnomethodology«

die Ausrichtung seines Forschungsprogramms zusammen:

The following studies seek to treat practical activities, practical circumstances,

and practical sociological reasoning as topics of empirical study, and by paying

to themost commonplace activities of daily life the attention usually accorded

extraordinary events, seek to learn about them as phenomena in their own

right. Their central recommendation is that the activities whereby members

produce and manage settings of organized everyday affairs are identical with

members’ procedures formaking those settings ‘accountable’. (Garfinkel 1967:

1)

Damit wird soziale Wirklichkeit als etwas verstanden, das erst durch Handeln

und Wahrnehmung produziert und wahrnehmbar gemacht wird. Die Ethnome-

thodologie fragt deshalb, wie Menschen ihre soziale Welt selbst wahrnehmen und

sinnhaft aufbauen und will offenlegen, wie Menschen bestimmte Verfahren an-

wenden, um die Strukturen, die sie selbst fortlaufend schaffen, wahrnehmbar zu

machen. Dabei spielen Interaktionen eine entscheidende Rolle, denn nur über

sie erhalten gesellschaftliche Tatbestände ihren Wirklichkeitscharakter, »erst in

der sozialen Interaktion stellt sich die Objektivität von als ›objektiv‹ wahrgenom-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008 - am 13.02.2026, 15:49:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 21

menen Ereignissen, die Faktizität von als ›faktisch‹ geltenden Sachverhalten her«

(Bergmann 2012: 122). Soziale Tatsachen werden also in Handlungen hervorge-

bracht und in Interaktionen objektiviert1. Diese durch soziale Interaktion2 her-

gestellte Wirklichkeit muss immer wieder reproduziert werden, um sie dauerhaft

aufrechtzuerhalten. Sie ist damit nie abgeschlossen.

Das Beispiel, an welchem Garfinkel den Ablauf dieses Prozesses abarbeitet, ist

der Fall der Transfrau »Agnes«. Er zeigt, dass Geschlecht keineswegs eine naturge-

gebene Tatsache ist, sondern durch Handeln erst wahrnehmbar gemacht werden

muss (Garfinkel 1967: 118ff.). Agnes, als Junge geboren, unterzog sich mit 19 Jahren

einer Geschlechtsumwandlung. Agnes versuchte mittels verschiedener Strategien,

sich als »Frau« wahrnehmbar zu machen (ebd.: 165). Garfinkel kam durch diesen

Fall zu der Erkenntnis, dass Frau-Sein bedeutet, auch von anderen als »Frau«

wahrgenommen und behandelt zu werden. Dadurch wird deutlich, dass aus der

scheinbar selbstverständlichen Tatsache der Geschlechtszugehörigkeit »eine sich

fortwährend vollziehende, eine fortwährend präsentative, interaktive perzeptive

Leistung« (Bergmann 2012: 124f.) wird. Garfinkel resümiert seine Studie:

Agnes' methodological practices are our authority for the finding, and rec-

ommended study policy, that normally sexed persons are cultural events in

societies whose character as visible orders of practical activities consist of

members' recognition and production practices.We learned fromAgnes, who

treated sexed persons as cultural events that members make happen, that

members' practices alone produce the observable-tellable normal sexuality

of persons, and do so only, entirely, exclusively in actual, singular, particular

occasions through actual witnessed displays of common talk and conduct.

(Garfinkel 1967: 181)

Soziale Tatsachen werden demnach in Interaktionen reproduziert, denen ein »Er-

kennen« vorausgeht. Das Erkennen erfolgt jedoch nur, wenn einer Erwartung ent-

sprochen wird, in diesem Fall die Vorstellung, wie eine Frau sich zu kleiden und

zu verhalten hat, um als Frau erkennbar zu sein. Um daher als »Frau« überhaupt

wahrgenommen werden zu können, muss eine gesellschaftliche Vorstellung dar-

über bestehen, was eine Frau ist, und eine Frau muss sich entsprechend dieser

Erwartungen verhalten. Das heißt, es muss eine bestimmte Erwartung von Seiten

1 Dies hat Folgen für die qualitative Sozialforschung, denn folgt man Garfinkel, so muss man

davon ausgehen, dass auch in Interviewsituationen und damit Interaktionen zwischen For-

scherin und Beforschten soziale Wirklichkeit erst hergestellt wird (siehe Kap. 4.1).

2 Goffman hat sich ausführlich der sozialen Interaktion gewidmet und ihm zufolge kann ei-

ne soziale Interaktion »als der wechselseitige Einfluß von Individuen untereinander auf ihre

Handlungenwährend ihrer unmittelbaren physischen Anwesenheit definiert werden« (Goff-

man 1969: 18).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008 - am 13.02.2026, 15:49:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Alltag in der Moschee

Agnes bezüglich der gesellschaftlichen Erwartungen bestehen, um wiederum mit

Strategien reagieren zu können (Erwartungserwartung). Durch die Reaktion auf

Erwartungen werden die Erwartungen reproduziert: Die gesellschaftliche Vorstel-

lung von Frauen wird reproduziert, indem sich Frauen »wie Frauen« verhalten.

Diese Reproduktion erfolgt in der sozialen Interaktion durch Sprache (talk) und

Handeln (conduct). Die Wirklichkeit ist in diesem Verständnis eine »Vollzugswirk-

lichkeit« (Bergmann 1994: 6f.), in der sich Interagierende in sozialen Interaktionen

nicht einfach an einer vorgegebenen sozialen Ordnung orientieren, sondern eben

diese soziale Ordnung als geordnete Struktur erzeugen. Diese erzeugte Ordnung

wirkt dann wiederum reflexiv auf die Situation. An den hier ablaufenden Pro-

zessen ist die Ethnomethodologie interessiert, nämlich »den im Handeln selbst

sich dokumentierenden Prozess des Verstehens-und-sich-verständlich-Machens

zu beobachten und im Hinblick auf seine Strukturprinzipien zu beschreiben«

(Bergmann 2012: 125).

Diese analytische Brille lässt sich denn auch auf andere alltagsweltliche Phä-

nomene übertragen und zeigt, dass soziale Wirklichkeit, auch wenn dies nicht

bewusst so wahrgenommen wird, immer wieder neu produziert wird. Wenn die

Mitglieder einer bestimmten Gruppe diese Phänomene Wirklichkeit werden las-

sen, so muss ein gewisser Konsens darüber bestehen, was dieses Phänomen aus-

macht. Dieser Konsens ist jedoch den Beteiligten oft nicht bewusst und kann nur

in von der Norm abweichenden Fällen wie bei Agnes oder in Garfinkels »Kri-

senexperimenten« (Garfinkel 1967: 35ff.) bewusst gemacht werden. Garfinkel ließ

seine Studierenden in Experimenten testen, inwiefern die Abweichung von einem

bestimmten gesellschaftlichen Konsens Irritationen hervorruft. Dabei ging es um

ganz alltagsweltliche Situationen. Z.B. sollten sich die Studierenden ohne Ankün-

digung während eines ganz normalen Gesprächs so nah an den Gesprächspartner

oder die -partnerin annähern, dass sich die Nasen beinahe berührten. Dies führ-

te beim Gegenüber zu Irritationen und Garfinkel wollte dadurch deutlich werden

lassen, wie unbewusst bestimmte Verhaltensweisen für die Beteiligten sind –

hier der Abstand zweier sprechender Personen. Trifft man also auf Personen, mit

denen es eine Übereinstimmung in den Verhaltensweisen gibt, dann stiftet dies

Sicherheit und Vertrauen, bei Nicht-Übereinstimmung tritt jedoch Verwirrung

auf (Garfinkel 1973: 280ff.).

Als methodisches Programm verweist Garfinkel auf das erkenntnistheoreti-

sche Programm der Wissenssoziologie Mannheims. Garfinkel beschreibt dessen

dokumentarische Methode als geeignet, um die unbewussten Sinn- und Erwar-

tungsstrukturen aufzudecken (Garfinkel 1976: 199f.)3.

3 Mannheim hat allerdings selbst kein methodisches Vorgehen entwickelt, diese Strukturen

empirisch zu erforschen. Methodiker wie Bohnsack oder Kruse bauen jedoch auf seine Kon-

zepte auf (siehe Kap. 4).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008 - am 13.02.2026, 15:49:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 23

Wissenssoziologie

Mannheims Werke zur Wissenssoziologie haben innerhalb der qualitativen So-

zialforschung große Bedeutung gewonnen; insbesondere bei Bohnsack, der sei-

ne »dokumentarische Methode« auf Mannheim aufgebaut und den Ansatz für

die Methode der Gruppendiskussion fruchtbar gemacht hat (vgl. Bohnsack 1997;

Bohnsack et al. 2006; 2007; Bohnsack 2010)4.

Auch Mannheim ist an den alltäglichen Phänomenen zugrundeliegenden kol-

lektiven Sinnstrukturen interessiert. Seine Perspektive ist deshalb interessant, da

bei der Erforschung von Phänomenen auf der Mesoebene eben gerade kollektive

vor individuellen Vorstellungen in den Vordergrund rücken.

Mannheim entwickelte seine Wissenssoziologie Anfang des 20. Jahrhunderts

als Gegenmodell zur naturwissenschaftlichen Forschungslogik. Sie schließt an

die spätere praxeologische Positionierung Bourdieus an und nimmt eine Posi-

tion zwischen einer subjektivistischen Herangehensweise wie beispielsweise bei

Schütz (1974) oder Oevermann (2001) und einem objektivistischen Zugang, der den

quantitativen Methoden zugesprochen wird, ein (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr

2009: 274). Als objektivistisch können solche Zugänge verstanden werden, die sich

auf das »Was« der sozialen Welt beziehen, subjektivistische Zugänge sind an Mo-

tiven, Intentionen, Einstellungen, an dem im Subjekt verorteten »Wozu und War-

um« interessiert (vgl. ebd.: 275). Mannheim setzt jedoch dazwischen an, nämlich

»zwischen der im Erleben verankerten Herstellung von Wirklichkeit, dem hand-

lungspraktischen Wissen einerseits, und kommunikativ generalisiertem Wissen,

das uns in der Regel in begrifflich explizierter Form zu Verfügung steht, ande-

rerseits« (ebd.: 275). Ihm geht es um die Frage, »wie« Phänomene oder kulturelle

Tatsachen hergestellt werden, nicht »was« sie sind (vgl. Bohnsack 2003: 556). Sein

und auch Garfinkels Interesse gilt dem Prozess, in dem soziale Wirklichkeit in der

Praxis angeeignet wird, und der diese Praxis seinerseits hervorbringt. Die doku-

mentarische Methode verlagert damit »Ursprung und Wirkung sozialer Struktur

in das Handeln selbst. Das Wissen, das in Handlungs- und Wahrnehmungspra-

xen eingelassen ist, wird in dieser Perspektive als strukturbildend betrachtet«

(Przyborski & Wohlrab-Sahr 2009: 275). Dieses Wissen können bzw. müssen die

Untersuchten nicht begrifflich explizieren, da es ein geteiltes, also »konjunktives«

Wissen ist. Es spiegelt sich im Handeln bzw. in der Praxis wider. Der »Dokument-

sinn« (Mannheim 1980) einer Handlung, einer »Erscheinung«, wie Mannheim es

4 Jedoch sind Gruppendiskussionen nicht das einzige Erhebungsverfahren, welches kollekti-

ve Orientierungen offenlegen kann. Gerade wenn es um Handlungspraxen geht, sind narra-

tiv orientierte Interviews geeigneter, da einer milieufremden Interviewerin eher alltägliches

Handeln expliziert wird als innerhalb einer Gruppe, wo das Handeln allgemein bekannt und

akzeptiert ist (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr 2009: 272f.). Auf diese und andere methodi-

sche Fragen wird im Kapitel 4 näher eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008 - am 13.02.2026, 15:49:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Alltag in der Moschee

nennt, verweist in diesem Sinne auf das konjunktive Wissen. Zeichen, Wörter,

Begriffe deuten in dem Sinne auf etwas hin, was sie selbst nicht sind, sie sind ein

»Dokument für« etwas, was dahinter steht. Dieses konjunktive, kollektiv geteil-

te Wissen konstituiert bei Mannheim den »konjunktiven Erfahrungsraum«. Im

Bezug auf Mannheim benutzt Garfinkel deshalb den Begriff »dokumentarische

Methode«, da der konjunktive Erfahrungsraum aufgezeigt werden soll, auf den

Phänomene hindeuten.

Dieses Interesse an Prozessen und Handlungen ist es, das für die vorlie-

gende Arbeit von Interesse ist. Zwar bin ich an dem Objektsinn von Moscheen

interessiert – ich frage ja, was eine Moschee ist. Allerdings sind die Ansätze von

Mannheim und Garfinkel grundlegend für eine kontextuelle und prozessorien-

tierte Betrachtung eines Phänomens.

Neben dieser praxis- und prozessorientierten Perspektive lässt sich mit Mann-

heim ein weiteres methodologisches Problem lösen, nämlich die Frage, wie ein

Phänomen auf der Mesoebene untersucht werden kann, ohne mit ihm jedoch

sprechen zu können. Wie bereits dargelegt, gehen Mannheim und Garfinkel da-

von aus, dass die Sinnebene auf der sozialen, kollektiven Ebene zu verorten ist.

Wie aber kann aus Individualmeinungen und -aussagen ein Bild einer Organi-

sation, Gemeinschaft oder Gruppe rekonstruiert werden? Das zentrale Stichwort

ist erneut der »konjunktive Erfahrungsraum« (Mannheim 1980: 105). Mannheim

überwindet mit ihm die Subjekt-Objekt-Dichotomisierung, da in seiner Konzep-

tion des Sozialen »das Teil (Subjekt) aus dem Ganzen (Kollektiv/Gesellschaft) her-

aus verständlich gemacht werden« (Kruse 2014: 38) muss. Mannheim macht dies

deutlich am Beispiel des »Stils« im Zusammenhang mit Kunstwerken:

Unter demAspekt des »Stiles« einen Formzusammenhang und einen dazuge-

hörigen Erlebniszusammenhang zu erfassen bedeutet soviel, wie die betref-

fendenMomente desWerkes und die dazugehörigen Erlebniszusammenhän-

ge nicht dem schöpferischen Individuum, sondern dem dazugehörigen Grup-

penerlebnis zuzurechnen. »Stil« ist eben ein Phänomen, das darauf hinweist,

daß gewisse Sinnschichten im Kunstwerk fortsetzbar sind. Nur weil die dazu-

gehörigen Erlebniszusammenhänge gemeinsam sind, ist es möglich, daß in

dieser Richtung ein Wachsen, ein Lernen, ein Weiterentwickeln in verschie-

denen Individuen zustande kommt. (Mannheim 1980: 97f.)

Die Erlebniszusammenhänge sind somit nicht einem Individuum, sondern einem

»gemeinschaftlichen Erlebnisstrom« (ebd.: 142) zuzuordnen. Die Interpretation

eines Phänomens ist damit dem Kontext immer immanent und kann nur un-

ter Berücksichtigung des Erlebniszusammenhangs erfolgen. Mannheim versteht

unter »dem Sozialen« aber mehr als die Ansammlung von mehreren Personen:

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008 - am 13.02.2026, 15:49:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 25

(…) denn 1. es bedeutet die bloße Existenz, auch die räumliche und zeitliche

Koexistenz von Individuen, nicht unbedingt stets Sozietät, und 2. es nimmt

nicht jedes Beisammensein derselben Mehrzahl von Personen dieselbe Form

von Sozietät an. Das Soziale ist also ein Novum gegenüber dem Substrat und

ist nicht aus den einzeln vorhandenen Qualitäten und Quantitäten der Indivi-

duen ohne Sprung ableitbar. (Ebd.: 113)

Mit dem Begriff des »konjunktiven Erfahrungsraums« erfasst Mannheim daher

eine von der konkreten Gruppe gelöste Kollektivität, nämlich eine, die Handlungs-

praxen und damit Wissens- und Bedeutungsstrukturen teilt, welche eben in ei-

nem bestimmten Erfahrungsraum gegeben sind (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr

2009: 282). Auf diese Art und Weise kann vom Subjekt ausgehend das Kollektive,

der Erlebniszusammenhang einer Gruppe rekonstruiert werden. Die, wie Mann-

heim es auch nennt, »Kollektivvorstellungen« sind der »Niederschlag der perspek-

tivischen, jedoch stereotypisierten, d.h. auf einen bestimmten Erfahrungsraum

bezogenen konjunktiven Erfahrung« (Mannheim 1980: 231). Kollektivvorstellun-

gen über einen Sinnzusammenhang ergeben sich aus den Ausschnitten, die die

Individuen liefern, gehen jedoch darüber hinaus. Denn es gibt bei Mannheim

Kollektivvorstellungen, die ihrem Wesen nach nicht durch ein Individuum

realisiert werden können. Ein jeder Kult, eine jede Zeremonie, ein jeder

Dialog ist ein Sinnzusammenhang, eine Totalität in der der einzelne seine

Funktion und Rolle hat, das Ganze aber etwas ist, das in seiner Aktualisierbar-

keit auf eine Mehrzahl der Individuen angewiesen ist und in diesem Sinne

über die Einzelpsyche hinausragt. (Ebd.: 232)

Eine Kollektivvorstellung braucht also Individuen, die sie reproduzieren, wie wir

schon bei Garfinkel erfahren haben. Andersherum aber kann kein Individuum

die Kollektivvorstellungen in seiner Gänze erfassen, sondern nur in Ausschnit-

ten (ebd.: 232). In diesem gemeinsamen Erfahrungsraum werden gemeinsame

Erfahrungs- und Wissensstrukturen geteilt, welche wiederum mit einer gemein-

samen Sprache einhergehen. Die Begriffe haben eine spezielle konjunktive Be-

deutung, denn in ihnen wird der kollektive Erfahrungszusammenhang gespei-

chert sowie die geteilte Bedeutung der Begriffe in Kollektivvorstellungen ver-

festigt. Durch diese Kollektivität wird Handeln im Alltag erst möglich und für

die Forschende werden über Sprache damit Handlungsvollzüge beschreibbar ge-

macht. Damit ist das Problem gelöst, wie Phänomene auf der Mesoebene durch

Interviews mit Individuen rekonstruiert werden können.

Institutionen

An den Begriff des konjunktiven Erfahrungsraums ist das Konzept der »Instituti-

on« unmittelbar anschlussfähig, welches auf gefestigte kollektive Vorstellungen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008 - am 13.02.2026, 15:49:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Alltag in der Moschee

verweist. Die Wissenssoziologen Berger & Luckmann stellen sich die »gesell-

schaftliche Konstruktion der Wirklichkeit« so vor, dass Gesellschaft eine objektive

Faktizität besitzt und diese Wirklichkeit durch Tätigkeiten konstruiert wird, die

subjektiv gemeinten Sinn zum Ausdruck bringen (Berger & Luckmann 2013: 20).

Hier wird der Anschluss an Mannheim und Garfinkel deutlich – sie alle verstehen

Wirklichkeit als durch Sprache und Handeln konstruiert.

Diese Wirklichkeit ist eine intersubjektive Welt, da sie mit anderen geteilt

wird, und in Interaktionen findet durch Sprache und Handeln eine ständige re-

ziproke Typisierung statt. Der andere nimmt mich als typisch wahr und ich wer-

de wiederum als typisch wahrgenommen (ebd.: 36). Daneben ist die Wirklichkeit

der Alltagswelt voll von Objektivationen und wird nur durch diese erst wirklich.

Objektivationen werden als menschliche Tätigkeiten verstanden »welche sowohl

dem Erzeuger als auch anderen Menschen als Elemente ihrer gemeinsamen Welt

›begreiflich‹ sind« (ebd.: 36f.). Hierzu gehören auch sprachliche Objektivationen.

Sprache stellt semantische Felder her oder »Sinnzonen«, welche zum Beispiel im

Beruf die tägliche Arbeit sinnhaft ordnet (ebd.: 43).

Nun kommen Institutionalisierungen ins Spiel; sie entstehen für Berger &

Luckmann aus Habitualisierungen:

Institutionalisierung findet statt, sobald habitualisierte Handlungen durch

Typen von Handelnden reziprok typisiert werden. Jede Typisierung, die auf

diese Weise vorgenommen wird, ist eine Institution. (Ebd.: 58)

Wenn diese Typisierungen zum Allgemeingut werden und damit für alle Mitglie-

der einer gesellschaftlichen Gruppe »erreichbar« sind, dann sind sie institutiona-

lisiert (ebd.: 58). Institutionalisierung geht immer mit sozialer Kontrolle einher,

welche Priorität hat vor Zwangsmaßnahmen. Ein weiterer Effekt von Institutio-

nen ist die Routinegewissheit: Man weiß, wie man sich zu verhalten hat und kann

die Handlungen der anderen voraussehen. Zwei weitere Eigenschaften von Insti-

tutionen sind Historizität und Objektivität, d.h. sie sind historisch gewachsen

und können als soziale Gebilde an eine neue Generation weitergegeben werden

(vgl. ebd.: 62f.).

Besonders gut werden diese Institutionen von Rollen reproduziert: So re-

präsentiert die Rolle des Imams beispielsweise einen ganzen Verhaltenskomplex.

Darüber hinaus werden Institutionen von Objekten und sprachlichen Objektiva-

tionen repräsentiert (vgl. ebd.: 80). Nimmt man z.B. die Objektivation »Kirche«

und meint damit das Gebäude, so sind auch hiermit Verhaltensweisen verbun-

den, z.B. dass man sich ruhig verhält oder an den Ritualen teilnimmt. Hier wird

bereits deutlich, dass »Kirche« ganz Unterschiedliches bedeuten kann. Zum einen

kann damit die Organisation gemeint sein mit ihren Hierarchien und Ämtern, die

globale Gemeinschaft der Gläubigen, die lokale Orts-Kirche und Gemeinde oder

das Gebäude. Dann kann auch die lokale Kirche je nach Kontext (Messe, stilles

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008 - am 13.02.2026, 15:49:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 27

Gebet, Jugendgottesdienst) ganz Unterschiedliches bedeuten oder auch positive

oder negative Assoziationen hervorrufen5. Institutionen lassen sich deshalb auch

als Erwartungen umschreiben, die implizit und ein Desiderat eines kollektiv ge-

teilten Erfahrungsraums und Wissensbestandes sind. Diese Erwartungen werden

durch Sprache und Handeln reproduziert und sind in dieser Form für die For-

schende beobachtbar. Handeln verstehe ich im Sinne Webers als »menschliches

Verhalten (...), wenn und insofern als der oder die Handelnden mit ihm einen

subjektiven Sinn verstehen.« Handeln ist immer sinnhaft, wenn auch der Sinn ein

subjektiver ist. In Folge der vorangegangenen Ausführungen hat dieses Handeln

auch immer einen kollektiven Sinn und ihm ist eine konstruktive Leistung zu

eigen.

Zusammenfassend lassen sich diese theoretischen Ausführungen wie folgt auf

Moscheen beziehen:

1. Das was wir als Moschee wahrnehmen, wird durch Handeln und Sprache

(Interaktionen) produziert und reproduziert, welche auf einem kollektiven

Erfahrungsraum basieren. Menschen gehen in Moscheen und verhalten sich

entsprechend und der Situation angemessen. Sie ziehen ihre Schuhe aus, voll-

ziehen Rituale, Lernen über ihre Religion und treffen sich mit anderen Gläu-

bigen. Das heißt, Moscheen werden vom Handeln der Menschen produziert

und reproduziert, die in ihr ein und aus gehen, von den Repräsentantinnen

und Repräsentanten, den Mitgliedern und von den Nutzerinnen und Nutzern

der Angebote.

2. Durch Beobachtung und Interviews kann erschlossen werden, was eine Mo-

schee für die Mitglieder und Konsumenten der Angebote bedeutet, indem der

gemeinsame Erfahrungsraum rekonstruiert wird.

3. Wenn sich Menschen nicht entsprechend der Erwartungen verhalten, entste-

hen Irritationen, die entsprechend der Krisenexperimente Garfinkels zu Ex-

plikation impliziter Erwartungen und geteilter Sinnstrukturen führen. Denk-

bar sind dabei Situationen, in denen Gläubige mit unterschiedlichen kultu-

rellen Prägungen, also unterschiedlichen Erfahrungsräumen, aufeinandertref-

fen.

4. Die Vorstellung von einer Moschee wird als Institution tradiert und dabei

verändert. Dies rückt Fragen nach dem Wandel von Moscheen in den Blick,

besonders vor dem Hintergrund des Generationenwechsels. Der Wandel der

Institution Moschee drückt sich in den sich ändernden (sprachlichen) Objek-

tivationen, Rollen und den damit verbundenen Tätigkeiten aus. Diese sind für

die Forscherin beobachtbar.

5 Mit der sogenannten »Indexikalität von Sprache« setzt sich Garfinkel auseinander. Hierauf

wird im Methodikteil dieser Arbeit genauer eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008 - am 13.02.2026, 15:49:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

