2 Ein theoretischer Rahmen
fiir die Erforschung von Moscheen

In meiner Arbeit beschiftige ich mich mit der Frage, was eine Moschee ist, wie
und als was sie als soziale Wirklichkeit »Moschee« konstruiert wird. Die Frage
»wie« eine Moschee konstruiert wird, beinhaltet Einflussfaktoren wie gesellschaft-
liche und politische Rahmenbedingungen sowie die Erwartungen der Zielgruppe
der Moscheen. Ich gehe davon aus, dass diese Erwartungen von den Moscheen
aufgegriffen und verhandelt werden. Als zentrale Aktivititen untersuche ich das
Gebet, Bildungsangebote sowie offentlichkeitswirksame Veranstaltungen und fra-
ge, wie sich die unterschiedlichen Erwartungen dort widerspiegeln.

Die Frage, der diese Arbeit nachgehen méchte, ist deshalb kurz gefasst: Wie
konstituiert das Handeln in Moscheen die Moscheen als soziale Wirklichkeit und welche ge-
teilten Sinnstrukturen liegen diesem Handeln zugrunde, respektive welche Faktoren beein-
flussen das Handeln?

Fur die Bearbeitung dieser Forschungsfrage bedarf es eines theoretischen
Rahmens, der das Handeln in Moscheen unter Beriicksichtigung der verschie-
denen Rahmenbedingungen erfasst, ohne den Fokus ausschlieflich auf Fragen
der gesellschaftlichen Integration oder Inkorporation zu legen. Ich schlage ei-
nen organisationssoziologischen, genauer neo-institutionalistischen Zugang vor
und verbinde ihn auf der erkenntnistheoretischen Seite mit einem wissenssozio-
logischen Ansatz, der einen qualitativ-methodischen Zugang erdffnet und einen
detaillierten Blick auf die Prozesse und Entwicklungen in den Moscheen ermog-
licht. Diese theoretischen Grundlagen fithre ich im Folgenden aus, wobei ich
zunichst erdrtere wie ich die Konstruktion der sozialen Wirklichkeit »Moschee«
verstehen mochte. Daran anschliefiend gehe ich darauf ein, wie mit den Konzep-
ten des Neo-Institutionalismus die Wechselverhiltnisse zwischen Handeln und
Einflussfaktoren analytisch erfasst werden kénnen. Dieser Ansatz fokussiert die
Mesoebene von Organisationen, um die es auch hier im Falle von Moscheen gehen
soll.

- am 13.02.2026, 15:49:20.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Alltag in der Moschee

2.1 Ethnomethodologie und Wissenssoziologie: Zur menschlichen
Produktion sozialer Wirklichkeit

Im folgenden Abschnitt soll es zunichst darum gehen, die Grundlage dafiir zu
legen, als was ich Moscheen methodologisch sehe und wie ich mir eine Erfor-
schung dieses Phinomens vorstelle. Die Grundlage hierfir stellen Theorien zur
menschlichen Produktion sozialer Tatsachen dar. Berger & Luckmann gelten mit
ihrem Werk »Die gesellschaftliche Konstruktion von Wirklichkeit«, welches erst-
mals 1980 erschien, als die Begriinder des Sozialkonstruktivismus (Berger & Luck-
mann 2013). In ihrer Tradition arbeiten Forschende an Fragen der Erzeugung ge-
sellschaftlicher Phinomene, Institutionalisierungprozessen und der Weitergabe
von Traditionen an neue Generationen.

Ich méchte jedoch geschichtlich noch ein wenig weiter zuriickgehen und mich
erstens der Ethnomethodologie Garfinkels (Garfinkel 1967) und zweitens der Wis-
senssoziologie Mannheims (Mannheim 1980) widmen, welche sich beide fiir die
latenten Sinnstrukturen in alltiglichem Handeln interessieren und in der sozial-
konstruktivistischen Tradition zu verorten sind (vgl. Bohnsack 1997; Keller 2011).
Spater komme ich dann noch einmal auf Berger & Luckmann zuriick.

Ethnomethodologie

Garfinkel, der Vater der Ethnomethodologie, beschiftigt sich mit der Wechselwir-
kung zwischen praktischem, alltiglichem Handeln und Wahrnehmung. Entspre-
chend fasst er gleich zu Beginn seines Buches »Studies in Ethnomethodology«
die Ausrichtung seines Forschungsprogramms zusammen:

The following studies seek to treat practical activities, practical circumstances,
and practical sociological reasoning as topics of empirical study, and by paying
to the most commonplace activities of daily life the attention usually accorded
extraordinary events, seek to learn about them as phenomena in their own
right. Their central recommendation is that the activities whereby members
produce and manage settings of organized everyday affairs are identical with
members’ procedures for making those settings ‘accountable’. (Garfinkel 1967:

1)

Damit wird soziale Wirklichkeit als etwas verstanden, das erst durch Handeln
und Wahrnehmung produziert und wahrnehmbar gemacht wird. Die Ethnome-
thodologie fragt deshalb, wie Menschen ihre soziale Welt selbst wahrnehmen und
sinnhaft aufbauen und will offenlegen, wie Menschen bestimmte Verfahren an-
wenden, um die Strukturen, die sie selbst fortlaufend schaffen, wahrnehmbar zu
machen. Dabei spielen Interaktionen eine entscheidende Rolle, denn nur iiber
sie erhalten gesellschaftliche Tatbestinde ihren Wirklichkeitscharakter, »erst in
der sozialen Interaktion stellt sich die Objektivitit von als >objektiv< wahrgenom-

- am 13.02.2026, 15:49:20.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

menen Ereignissen, die Faktizitit von als >faktisch« geltenden Sachverhalten her«
(Bergmann 2012: 122). Soziale Tatsachen werden also in Handlungen hervorge-
bracht und in Interaktionen objektiviert'. Diese durch soziale Interaktion® her-
gestellte Wirklichkeit muss immer wieder reproduziert werden, um sie dauerhaft
aufrechtzuerhalten. Sie ist damit nie abgeschlossen.

Das Beispiel, an welchem Garfinkel den Ablauf dieses Prozesses abarbeitet, ist
der Fall der Transfrau »Agnes«. Er zeigt, dass Geschlecht keineswegs eine naturge-
gebene Tatsache ist, sondern durch Handeln erst wahrnehmbar gemacht werden
muss (Garfinkel 1967: 118ff.). Agnes, als Junge geboren, unterzog sich mit 19 Jahren
einer Geschlechtsumwandlung. Agnes versuchte mittels verschiedener Strategien,
sich als »Frau« wahrnehmbar zu machen (ebd.: 165). Garfinkel kam durch diesen
Fall zu der Erkenntnis, dass Frau-Sein bedeutet, auch von anderen als »Frau«
wahrgenommen und behandelt zu werden. Dadurch wird deutlich, dass aus der
scheinbar selbstverstindlichen Tatsache der Geschlechtszugehorigkeit »eine sich
fortwihrend vollziehende, eine fortwihrend prisentative, interaktive perzeptive
Leistung« (Bergmann 2012: 124f.) wird. Garfinkel resiimiert seine Studie:

Agnes' methodological practices are our authority for the finding, and rec-
ommended study policy, that normally sexed persons are cultural events in
societies whose character as visible orders of practical activities consist of
members' recognition and production practices. We learned from Agnes, who
treated sexed persons as cultural events that members make happen, that
members' practices alone produce the observable-tellable normal sexuality
of persons, and do so only, entirely, exclusively in actual, singular, particular
occasions through actual witnessed displays of common talk and conduct.
(Garfinkel 1967:181)

Soziale Tatsachen werden demnach in Interaktionen reproduziert, denen ein »Er-
kennen« vorausgeht. Das Erkennen erfolgt jedoch nur, wenn einer Erwartung ent-
sprochen wird, in diesem Fall die Vorstellung, wie eine Frau sich zu kleiden und
zu verhalten hat, um als Frau erkennbar zu sein. Um daher als »Frau« iitberhaupt
wahrgenommen werden zu kénnen, muss eine gesellschaftliche Vorstellung dar-
iiber bestehen, was eine Frau ist, und eine Frau muss sich entsprechend dieser
Erwartungen verhalten. Das heifit, es muss eine bestimmte Erwartung von Seiten

1 Dies hat Folgen fiir die qualitative Sozialforschung, denn folgt man Garfinkel, so muss man
davon ausgehen, dass auch in Interviewsituationen und damit Interaktionen zwischen For-
scherin und Beforschten soziale Wirklichkeit erst hergestellt wird (siehe Kap. 4.1).

2 Goffman hat sich ausfiihrlich der sozialen Interaktion gewidmet und ihm zufolge kann ei-
ne soziale Interaktion »als der wechselseitige Einflufd von Individuen untereinander auf ihre
Handlungen wéahrend ihrer unmittelbaren physischen Anwesenheit definiert werden« (Goff-
man 1969: 18).

- am 13.02.2026, 15:49:20.

2


https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Alltag in der Moschee

Agnes beziiglich der gesellschaftlichen Erwartungen bestehen, um wiederum mit
Strategien reagieren zu konnen (Erwartungserwartung). Durch die Reaktion auf
Erwartungen werden die Erwartungen reproduziert: Die gesellschaftliche Vorstel-
lung von Frauen wird reproduziert, indem sich Frauen »wie Frauen« verhalten.
Diese Reproduktion erfolgt in der sozialen Interaktion durch Sprache (talk) und
Handeln (conduct). Die Wirklichkeit ist in diesem Verstindnis eine »Vollzugswirk-
lichkeit« (Bergmann 1994: 6f.), in der sich Interagierende in sozialen Interaktionen
nicht einfach an einer vorgegebenen sozialen Ordnung orientieren, sondern eben
diese soziale Ordnung als geordnete Struktur erzeugen. Diese erzeugte Ordnung
wirkt dann wiederum reflexiv auf die Situation. An den hier ablaufenden Pro-
zessen ist die Ethnomethodologie interessiert, nimlich »den im Handeln selbst
sich dokumentierenden Prozess des Verstehens-und-sich-verstindlich-Machens
zu beobachten und im Hinblick auf seine Strukturprinzipien zu beschreiben«
(Bergmann 2012: 125).

Diese analytische Brille lisst sich denn auch auf andere alltagsweltliche Phi-
nomene iibertragen und zeigt, dass soziale Wirklichkeit, auch wenn dies nicht
bewusst so wahrgenommen wird, immer wieder neu produziert wird. Wenn die
Mitglieder einer bestimmten Gruppe diese Phinomene Wirklichkeit werden las-
sen, so muss ein gewisser Konsens dariiber bestehen, was dieses Phinomen aus-
macht. Dieser Konsens ist jedoch den Beteiligten oft nicht bewusst und kann nur
in von der Norm abweichenden Fillen wie bei Agnes oder in Garfinkels »Kri-
senexperimenten« (Garfinkel 1967: 35ff.) bewusst gemacht werden. Garfinkel liefd
seine Studierenden in Experimenten testen, inwiefern die Abweichung von einem
bestimmten gesellschaftlichen Konsens Irritationen hervorruft. Dabei ging es um
ganz alltagsweltliche Situationen. Z.B. sollten sich die Studierenden ohne Ankiin-
digung wihrend eines ganz normalen Gesprichs so nah an den Gesprachspartner
oder die -partnerin annihern, dass sich die Nasen beinahe berithrten. Dies fithr-
te beim Gegeniiber zu Irritationen und Garfinkel wollte dadurch deutlich werden
lassen, wie unbewusst bestimmte Verhaltensweisen fiir die Beteiligten sind -
hier der Abstand zweier sprechender Personen. Trifft man also auf Personen, mit
denen es eine Ubereinstimmung in den Verhaltensweisen gibt, dann stiftet dies
Sicherheit und Vertrauen, bei Nicht-Ubereinstimmung tritt jedoch Verwirrung
auf (Garfinkel 1973: 280ff.).

Als methodisches Programm verweist Garfinkel auf das erkenntnistheoreti-
sche Programm der Wissenssoziologie Mannheims. Garfinkel beschreibt dessen
dokumentarische Methode als geeignet, um die unbewussten Sinn- und Erwar-
tungsstrukturen aufzudecken (Garfinkel 1976: 199f.)%.

3 Mannheim hat allerdings selbst kein methodisches Vorgehen entwickelt, diese Strukturen
empirisch zu erforschen. Methodiker wie Bohnsack oder Kruse bauen jedoch auf seine Kon-
zepte auf (siehe Kap. 4).

- am 13.02.2026, 15:49:20.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

Wissenssoziologie

Mannheims Werke zur Wissenssoziologie haben innerhalb der qualitativen So-
zialforschung grofe Bedeutung gewonnen; insbesondere bei Bohnsack, der sei-
ne »dokumentarische Methode« auf Mannheim aufgebaut und den Ansatz fir
die Methode der Gruppendiskussion fruchtbar gemacht hat (vgl. Bohnsack 1997;
Bohnsack etal. 2006; 2007; Bohnsack 2010)*.

Auch Mannheim ist an den alltiglichen Phinomenen zugrundeliegenden kol-
lektiven Sinnstrukturen interessiert. Seine Perspektive ist deshalb interessant, da
bei der Erforschung von Phinomenen auf der Mesoebene eben gerade kollektive
vor individuellen Vorstellungen in den Vordergrund riicken.

Mannheim entwickelte seine Wissenssoziologie Anfang des 20. Jahrhunderts
als Gegenmodell zur naturwissenschaftlichen Forschungslogik. Sie schliefit an
die spitere praxeologische Positionierung Bourdieus an und nimmt eine Posi-
tion zwischen einer subjektivistischen Herangehensweise wie beispielsweise bei
Schiitz (1974) oder Oevermann (2001) und einem objektivistischen Zugang, der den
quantitativen Methoden zugesprochen wird, ein (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr
2009: 274). Als objektivistisch konnen solche Zuginge verstanden werden, die sich
auf das »Was« der sozialen Welt beziehen, subjektivistische Zuginge sind an Mo-
tiven, Intentionen, Einstellungen, an dem im Subjekt verorteten »Wozu und War-
umc interessiert (vgl. ebd.: 275). Mannheim setzt jedoch dazwischen an, nimlich
»zwischen der im Erleben verankerten Herstellung von Wirklichkeit, dem hand-
lungspraktischen Wissen einerseits, und kommunikativ generalisiertem Wissen,
das uns in der Regel in begrifflich explizierter Form zu Verfiigung steht, ande-
rerseits« (ebd.: 275). Ihm geht es um die Frage, »wie« Phinomene oder kulturelle
Tatsachen hergestellt werden, nicht »was« sie sind (vgl. Bohnsack 2003: 556). Sein
und auch Garfinkels Interesse gilt dem Prozess, in dem soziale Wirklichkeit in der
Praxis angeeignet wird, und der diese Praxis seinerseits hervorbringt. Die doku-
mentarische Methode verlagert damit »Ursprung und Wirkung sozialer Struktur
in das Handeln selbst. Das Wissen, das in Handlungs- und Wahrnehmungspra-
xen eingelassen ist, wird in dieser Perspektive als strukturbildend betrachtet«
(Przyborski & Wohlrab-Sahr 2009: 275). Dieses Wissen koénnen bzw. miissen die
Untersuchten nicht begrifflich explizieren, da es ein geteiltes, also »konjunktives«
Wissen ist. Es spiegelt sich im Handeln bzw. in der Praxis wider. Der »Dokument-
sinn« (Mannheim 1980) einer Handlung, einer »Erscheinung«, wie Mannheim es

4 Jedoch sind Gruppendiskussionen nicht das einzige Erhebungsverfahren, welches kollekti-
ve Orientierungen offenlegen kann. Gerade wenn es um Handlungspraxen geht, sind narra-
tiv orientierte Interviews geeigneter, da einer milieufremden Interviewerin eher alltigliches
Handeln expliziert wird als innerhalb einer Gruppe, wo das Handeln allgemein bekannt und
akzeptiert ist (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr 2009: 272f.). Auf diese und andere methodi-
sche Fragen wird im Kapitel 4 ndher eingegangen.

- am 13.02.2026, 15:49:20.

23


https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Alltag in der Moschee

nennt, verweist in diesem Sinne auf das konjunktive Wissen. Zeichen, Worter,
Begriffe deuten in dem Sinne auf etwas hin, was sie selbst nicht sind, sie sind ein
»Dokument fir« etwas, was dahinter steht. Dieses konjunktive, kollektiv geteil-
te Wissen konstituiert bei Mannheim den »konjunktiven Erfahrungsraum«. Im
Bezug auf Mannheim benutzt Garfinkel deshalb den Begriff »dokumentarische
Methodex, da der konjunktive Erfahrungsraum aufgezeigt werden soll, auf den
Phinomene hindeuten.

Dieses Interesse an Prozessen und Handlungen ist es, das fur die vorlie-
gende Arbeit von Interesse ist. Zwar bin ich an dem Objektsinn von Moscheen
interessiert — ich frage ja, was eine Moschee ist. Allerdings sind die Ansitze von
Mannheim und Garfinkel grundlegend fiir eine kontextuelle und prozessorien-
tierte Betrachtung eines Phinomens.

Neben dieser praxis- und prozessorientierten Perspektive lisst sich mit Mann-
heim ein weiteres methodologisches Problem losen, nimlich die Frage, wie ein
Phinomen auf der Mesoebene untersucht werden kann, ohne mit ihm jedoch
sprechen zu kénnen. Wie bereits dargelegt, gehen Mannheim und Garfinkel da-
von aus, dass die Sinnebene auf der sozialen, kollektiven Ebene zu verorten ist.
Wie aber kann aus Individualmeinungen und -aussagen ein Bild einer Organi-
sation, Gemeinschaft oder Gruppe rekonstruiert werden? Das zentrale Stichwort
ist erneut der »konjunktive Erfahrungsraum« (Mannheim 1980: 105). Mannheim
tiberwindet mit ihm die Subjekt-Objekt-Dichotomisierung, da in seiner Konzep-
tion des Sozialen »das Teil (Subjekt) aus dem Ganzen (Kollektiv/Gesellschaft) her-
aus verstindlich gemacht werden« (Kruse 2014: 38) muss. Mannheim macht dies
deutlich am Beispiel des »Stils« im Zusammenhang mit Kunstwerken:

Unter dem Aspekt des »Stiles« einen Formzusammenhang und einen dazuge-
hérigen Erlebniszusammenhang zu erfassen bedeutet soviel, wie die betref-
fenden Momente des Werkes und die dazugehérigen Erlebniszusammenhin-
ge nicht dem schopferischen Individuum, sondern dem dazugehérigen Grup-
penerlebnis zuzurechnen. »Stil« ist eben ein Phanomen, das darauf hinweist,
daf$ gewisse Sinnschichten im Kunstwerk fortsetzbar sind. Nur weil die dazu-
gehorigen Erlebniszusammenhange gemeinsam sind, ist es moglich, dafd in
dieser Richtung ein Wachsen, ein Lernen, ein Weiterentwickeln in verschie-
denen Individuen zustande kommt. (Mannheim 1980: 97f.)

Die Erlebniszusammenhinge sind somit nicht einem Individuum, sondern einem
»gemeinschaftlichen Erlebnisstrom« (ebd.: 142) zuzuordnen. Die Interpretation
eines Phinomens ist damit dem Kontext immer immanent und kann nur un-
ter Beriicksichtigung des Erlebniszusammenhangs erfolgen. Mannheim versteht
unter »dem Sozialen« aber mehr als die Ansammlung von mehreren Personen:

- am 13.02.2026, 15:49:20.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

(..) denn 1. es bedeutet die blofRe Existenz, auch die raumliche und zeitliche
Koexistenz von Individuen, nicht unbedingt stets Sozietit, und 2. es nimmt
nicht jedes Beisammensein derselben Mehrzahl von Personen dieselbe Form
von Sozietdt an. Das Soziale ist also ein Novum gegeniiber dem Substrat und
ist nicht aus den einzeln vorhandenen Qualitdten und Quantitdten der Indivi-
duen ohne Sprung ableitbar. (Ebd.: 113)

Mit dem Begrift des »konjunktiven Erfahrungsraums« erfasst Mannheim daher
eine von der konkreten Gruppe geldste Kollektivitit, nimlich eine, die Handlungs-
praxen und damit Wissens- und Bedeutungsstrukturen teilt, welche eben in ei-
nem bestimmten Erfahrungsraum gegeben sind (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr
2009: 282). Auf diese Art und Weise kann vom Subjekt ausgehend das Kollektive,
der Erlebniszusammenhang einer Gruppe rekonstruiert werden. Die, wie Mann-
heim es auch nennt, »Kollektivvorstellungen« sind der »Niederschlag der perspek-
tivischen, jedoch stereotypisierten, d.h. auf einen bestimmten Erfahrungsraum
bezogenen konjunktiven Erfahrung« (Mannheim 1980: 231). Kollektivvorstellun-
gen tber einen Sinnzusammenhang ergeben sich aus den Ausschnitten, die die
Individuen liefern, gehen jedoch dariiber hinaus. Denn es gibt bei Mannheim

Kollektivvorstellungen, die ihrem Wesen nach nicht durch ein Individuum
realisiert werden konnen. Ein jeder Kult, eine jede Zeremonie, ein jeder
Dialog ist ein Sinnzusammenhang, eine Totalitdt in der der einzelne seine
Funktion und Rolle hat, das Ganze aber etwas ist, das in seiner Aktualisierbar-
keit auf eine Mehrzahl der Individuen angewiesen ist und in diesem Sinne
Uber die Einzelpsyche hinausragt. (Ebd.: 232)

Eine Kollektivvorstellung braucht also Individuen, die sie reproduzieren, wie wir
schon bei Garfinkel erfahren haben. Andersherum aber kann kein Individuum
die Kollektivvorstellungen in seiner Ginze erfassen, sondern nur in Ausschnit-
ten (ebd.: 232). In diesem gemeinsamen Erfahrungsraum werden gemeinsame
Erfahrungs- und Wissensstrukturen geteilt, welche wiederum mit einer gemein-
samen Sprache einhergehen. Die Begriffe haben eine spezielle konjunktive Be-
deutung, denn in ihnen wird der kollektive Erfahrungszusammenhang gespei-
chert sowie die geteilte Bedeutung der Begriffe in Kollektivvorstellungen ver-
festigt. Durch diese Kollektivitit wird Handeln im Alltag erst moglich und fir
die Forschende werden tiber Sprache damit Handlungsvollziige beschreibbar ge-
macht. Damit ist das Problem geldst, wie Phinomene auf der Mesoebene durch
Interviews mit Individuen rekonstruiert werden konnen.

Institutionen
An den Begriff des konjunktiven Erfahrungsraums ist das Konzept der »Instituti-
on« unmittelbar anschlussfihig, welches auf gefestigte kollektive Vorstellungen

- am 13.02.2026, 15:49:20.

25


https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Alltag in der Moschee

verweist. Die Wissenssoziologen Berger & Luckmann stellen sich die »gesell-
schaftliche Konstruktion der Wirklichkeit« so vor, dass Gesellschaft eine objektive
Faktizitat besitzt und diese Wirklichkeit durch Titigkeiten konstruiert wird, die
subjektiv gemeinten Sinn zum Ausdruck bringen (Berger & Luckmann 2013: 20).
Hier wird der Anschluss an Mannheim und Garfinkel deutlich - sie alle verstehen
Wirklichkeit als durch Sprache und Handeln konstruiert.

Diese Wirklichkeit ist eine intersubjektive Welt, da sie mit anderen geteilt
wird, und in Interaktionen findet durch Sprache und Handeln eine stindige re-
ziproke Typisierung statt. Der andere nimmt mich als typisch wahr und ich wer-
de wiederum als typisch wahrgenommen (ebd.: 36). Daneben ist die Wirklichkeit
der Alltagswelt voll von Objektivationen und wird nur durch diese erst wirklich.
Objektivationen werden als menschliche Titigkeiten verstanden »welche sowohl
dem Erzeuger als auch anderen Menschen als Elemente ihrer gemeinsamen Welt
sbegreiflich« sind« (ebd.: 36f.). Hierzu gehoren auch sprachliche Objektivationen.
Sprache stellt semantische Felder her oder »Sinnzonen«, welche zum Beispiel im
Beruf die tigliche Arbeit sinnhaft ordnet (ebd.: 43).

Nun kommen Institutionalisierungen ins Spiel; sie entstehen fiir Berger &
Luckmann aus Habitualisierungen:

Institutionalisierung findet statt, sobald habitualisierte Handlungen durch
Typen von Handelnden reziprok typisiert werden. Jede Typisierung, die auf
diese Weise vorgenommen wird, ist eine Institution. (Ebd.: 58)

Wenn diese Typisierungen zum Allgemeingut werden und damit fiir alle Mitglie-
der einer gesellschaftlichen Gruppe »erreichbar« sind, dann sind sie institutiona-
lisiert (ebd.: 58). Institutionalisierung geht immer mit sozialer Kontrolle einher,
welche Prioritit hat vor Zwangsmafinahmen. Ein weiterer Effekt von Institutio-
nen ist die Routinegewissheit: Man weif3, wie man sich zu verhalten hat und kann
die Handlungen der anderen voraussehen. Zwei weitere Eigenschaften von Insti-
tutionen sind Historizitit und Objektivitit, d.h. sie sind historisch gewachsen
und konnen als soziale Gebilde an eine neue Generation weitergegeben werden
(vgl. ebd.: 62f.).

Besonders gut werden diese Institutionen von Rollen reproduziert: So re-
prasentiert die Rolle des Imams beispielsweise einen ganzen Verhaltenskomplex.
Dariiber hinaus werden Institutionen von Objekten und sprachlichen Objektiva-
tionen reprisentiert (vgl. ebd.: 80). Nimmt man z.B. die Objektivation »Kirche«
und meint damit das Gebiude, so sind auch hiermit Verhaltensweisen verbun-
den, z.B. dass man sich ruhig verhilt oder an den Ritualen teilnimmt. Hier wird
bereits deutlich, dass »Kirche« ganz Unterschiedliches bedeuten kann. Zum einen
kann damit die Organisation gemeint sein mit ihren Hierarchien und Amtern, die
globale Gemeinschaft der Gliubigen, die lokale Orts-Kirche und Gemeinde oder
das Gebdude. Dann kann auch die lokale Kirche je nach Kontext (Messe, stilles

- am 13.02.2026, 15:49:20.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

Gebet, Jugendgottesdienst) ganz Unterschiedliches bedeuten oder auch positive
oder negative Assoziationen hervorrufen®. Institutionen lassen sich deshalb auch
als Erwartungen umschreiben, die implizit und ein Desiderat eines kollektiv ge-
teilten Erfahrungsraums und Wissensbestandes sind. Diese Erwartungen werden
durch Sprache und Handeln reproduziert und sind in dieser Form fiir die For-
schende beobachtbar. Handeln verstehe ich im Sinne Webers als »menschliches
Verhalten (...), wenn und insofern als der oder die Handelnden mit ihm einen
subjektiven Sinn verstehen.« Handeln ist immer sinnhaft, wenn auch der Sinn ein
subjektiver ist. In Folge der vorangegangenen Ausfithrungen hat dieses Handeln
auch immer einen kollektiven Sinn und ihm ist eine konstruktive Leistung zu
eigen.

Zusammenfassend lassen sich diese theoretischen Ausfithrungen wie folgt auf
Moscheen beziehen:

1. Das was wir als Moschee wahrnehmen, wird durch Handeln und Sprache
(Interaktionen) produziert und reproduziert, welche auf einem kollektiven
Erfahrungsraum basieren. Menschen gehen in Moscheen und verhalten sich
entsprechend und der Situation angemessen. Sie ziehen ihre Schuhe aus, voll-
ziehen Rituale, Lernen iiber ihre Religion und treffen sich mit anderen Gliu-
bigen. Das heifst, Moscheen werden vom Handeln der Menschen produziert
und reproduziert, die in ihr ein und aus gehen, von den Reprisentantinnen
und Reprisentanten, den Mitgliedern und von den Nutzerinnen und Nutzern
der Angebote.

2. Durch Beobachtung und Interviews kann erschlossen werden, was eine Mo-
schee fiir die Mitglieder und Konsumenten der Angebote bedeutet, indem der
gemeinsame Erfahrungsraum rekonstruiert wird.

3. Wenn sich Menschen nicht entsprechend der Erwartungen verhalten, entste-
hen Irritationen, die entsprechend der Krisenexperimente Garfinkels zu Ex-
plikation impliziter Erwartungen und geteilter Sinnstrukturen fithren. Denk-
bar sind dabei Situationen, in denen Gliubige mit unterschiedlichen kultu-
rellen Prigungen, also unterschiedlichen Erfahrungsriumen, aufeinandertref-
fen.

4. Die Vorstellung von einer Moschee wird als Institution tradiert und dabei
verandert. Dies riickt Fragen nach dem Wandel von Moscheen in den Blick,
besonders vor dem Hintergrund des Generationenwechsels. Der Wandel der
Institution Moschee driickt sich in den sich dndernden (sprachlichen) Objek-
tivationen, Rollen und den damit verbundenen Titigkeiten aus. Diese sind fiir
die Forscherin beobachtbar.

5 Mit der sogenannten »Indexikalitit von Sprache« setzt sich Garfinkel auseinander. Hierauf
wird im Methodikteil dieser Arbeit genauer eingegangen.

- am 13.02.2026, 15:49:20.

27


https://doi.org/10.14361/9783839456330-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

