se zum notwendigen Bestandteil ihres Gehalts erkldrt und sie nicht als
analytische Tautologien, sondern als «aus der Erfahrung gewonnene
und daher inhaltlich bestimmte Sitze» ausgibt.”” Doch damit werden
sie zu Wertliberzeugungen neben anderen, bei denen nicht klar ist,
warum gerade sie und nicht andere kriteriologische Funktion haben
sollten, und die diese auch nur so lange erfiillen konnen, als die zum
Ausgang genommenen Erfahrungen der «Wirkweise der Menschenna-
tury tatsdchlich gemacht werden und es die «eigene/...] Einsicht des
einzelnen Menschen in diese Wirkweise» gibt.”’ Da die Belege fiir
diese «<Wirkweise der Menschennatury vor allem in der Lebensgenos-
senschaft der Kleinfamilie gefunden werden,*' die sich gesellschaft-
lich im Aufldsungszustand befindet, bietet dieser Zugang aber schon
lange keine hinreichende Sicherung naturrechtlicher Uberzeugungen
mehr.

3. Soziologische Kritik

Auch die schon zitierte soziologische Kritik Max Webers, das Natur-
recht sei eine »spezifische Legitimititsform der revolutionir geschaf-
fenen Ordnungen«,*” die ein hoheres Recht beanspruchten als die
abgelosten alten Ordnungen, geht nicht auf den normativen Kern des
Problems ein, sondern beschreibt nur die Verschiebung und Ablosung
positiver Rechtsordnungen durch andere und neue Rechtsordnungen,
die nicht weniger positiv sind als die alten. Radikaler noch ist der von
E. Topitsch vehement vorgetragene Einwand, der Naturrechtsgedanke
sei eine bloBe Ideologie, die weder selbst zu begriinden sei noch zur
Rechtsbegriindung tauge.® «Die Naturrechtslehren stellen ... im we-
sentlichen Systeme von Zirkelschliissen und Leerformeln dar, die zur

79  Vgl. Messner, Sind die Naturrechtsprinzipien inhaltsleere Formeln? (Fn. 75), 51 f.

80  AaO. 64.

81  AaO. 68.

82 M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (Fn. 11), 496.

83  E. Topitsch, Das Problem des Naturrechts, in: W. Maihofer (Hrsg.), Naturrecht
oder Rechtspositivismus?, Bad Homburg 21996, 159-177.

32

am 17.01.2026, 11:01:02.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-32
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verteidigung oder Bekdmpfung jeder nur denkbaren, bestehenden
oder erwiinschten Rechts- und Sozialordnung gebraucht werden kon-
nen und dieser ihrer uneingeschrinkten Manipulierbarkeit ihren unbe-
streitbaren geschichtlichen Erfolg verdanken.»™

4. Historische Kritik

Zu einem negativen Resultat kommt auch die historische Kritik von
Ernst Troeltsch, der die Geschichte des Naturrechtsdenkens zum zen-
tralen Argument gegen seine universalen Geltungsanspriiche macht.*
So entsteht Troeltsch zufolge das Problem aus der Ubernahme des
stoischen Naturrechtsverstédndnisses in das christliche Denken und
prégt sich in einer Folge distinkter Typen aus: im ontologischen Stu-
fenkompromiss von Natur und Gnade im Thomismus; in der Verin-
nerlichung dieses Kompromisses in der Unterscheidung von Person
und Amtsmoral im Luthertum; in der Ubernahme des Naturrechts in
den christokratischen Reformaktivismus des Calvinismus; im kompro-
misslosen Naturrechtsdenken in der radikalen Frommigkeit des Sek-
tentypus; und in der Auflosung des Naturrechtsdenkens in plurale For-
men in der Neuzeit.*® Was Troeltsch damit skizziert, ist eine bloB hi-
storische Typologie ohne Prognosekraft, die zwar vorgibt, nur de-
skriptiv zu sein, faktisch aber ein legitimatorisches Interesse verfolgt.
Die ganze Geschichte des Naturrechtsdenkens im Christentum wird
als Problem der Ubernahme von nichtchristlichem Gedankengut in das
christliche Denken dargestellt, ohne dass das damit gestellte Kern-
problem der Rechtsgeltung als solches erdrtert wird. Doch wie immer
man Troeltschs historische Typologie beurteilen mag, die Problematik

84  E. Topitsch, Sozialphilosophie zwischen Ideologie und Wissenschaft, Neuwied
1971, 36 f.

85  E. Troeltsch, Das christliche Naturrecht, in: Ders., Aufsitze zur Geistesgeschichte
und Religionssoziologie, hrsg. v. H. Baron, Tiibingen 1925, 156-166; ders., Das
stoisch-christliche Naturrecht und das moderne profane Naturrecht, in: Ders.,
Aufsitze zur Geistesgeschichte und Religionssoziologie, hrsg. v. H. Baron, Tii-
bingen 1925, 166-199.

86  Vgl. Tanner, Der lange Schatten (Fn. 43), 59-163.

33

am 17.01.2026, 11:01:02.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-32
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

