
47

2.	 Freimaurerei

2.1	 Ritual, Religion und Ethik

2.1.1	 Gottesdienst und freimaurerisches Ritual – Überschneidungen, 
Unterschiede, Gegensätze1

2.1.1.1	 Ausgangslage

»Das maurerische Ritual stellt ein im Verhältnis Kirche-Loge ungeklärtes 
Problem dar.«2 Zu dieser Auffassung kam vor über 30 Jahren der damals 
in Heidelberg lehrende evangelische Konfessionskundler Friedrich Heyer 
(1908–2005). Er begründete dies mit dem Hinweis auf das Freimaurer-Ritual 
der sogenannten Meistererhebung, in dem er einen unüberbrückbaren Dif-
ferenzpunkt zum kirchlichen Sakrament der Taufe erblickte: »Eine Kir-
che, in der der Mensch mit der Taufe in sakramentalem Realismus in den 
Tod Christi hineingegeben wird und an seinem Auferstehungsleben teilge-
winnt, hat keinen Platz für das spielerische Teilhaben an Tod und Leben im 
Hiram-Drama.«3 Vier Jahre zuvor war die gemeinsame Gesprächsgruppe 
von Vertretern der Vereinigten Großlogen von Deutschland (VGLvD) und 
Repräsentanten der Evangelischen Kirche in Deutschland zu einem ande-
ren Ergebnis gekommen:

»Es war für die kirchlichen Gesprächspartner nicht möglich, sich über 
das Ritual in seiner Bedeutung und in seiner Erlebnisqualität eine 
abschließende Meinung zu bilden. Dabei bewegte sie die Frage, ob 
das Ritualerlebnis und die Arbeit des Maurers nicht die Rechtferti-

1	 Dieser Teil basiert auf einem Vortrag auf der 36. Arbeitstagung der Freimaurerischen 
Forschungsgesellschaft Quatuor Coronati am 10. Oktober 2009 in Kassel.

2	 Friedrich Heyer, Konfessionskunde, Berlin/New York 1977, 727.
3	 Heyer, Konfessionskunde, 727.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

Freimaurerei

gung aus Gnaden in ihrer Bedeutung für den evangelischen Christen 
mindern könnte. Sie haben es den freimaurerischen Gesprächspart-
nern abgenommen, dass das Ritual nach seiner Intension und seiner 
Gewichtigkeit weder Ersatz für den Gottesdienst und das Sakrament 
ist, noch dem evangelischen Glauben entgegensteht.«4

Zu einer anderen Auffassung gelangte die römisch-katholische Kirche, als 
1980 die Deutsche Bischofskonferenz nach jahrelangen gemeinsamen Gesprä-
chen mit den Freimaurern auf verschiedene Differenzpunkte (Gottesbild, 
Relativismus) hinwies und abschließend feststellte:

»In ausführlichen Gesprächen und Erklärungen wurden die drei 
Ritualien des Lehrlings-, des Gesellen- und des Meistergrades erör-
tert. Diese Ritualhandlungen zeigen in Wort und Symbol einen sakra-
mentsähnlichen Charakter. Sie erwecken den Anschein, als würde hier 
unter Symbolhandlungen objektiv etwas den Menschen Verwandeln-
des bewirkt. Inhalt ist eine symbolhafte Initiation des Menschen, die 
ihrem ganzen Charakter nach in einer deutlichen Konkurrenz zu seiner 
sakramentalen Umwandlung steht. […] Die aufgezeigten Gegensätze 
rühren an die Grundlagen der christlichen Existenz. Die eingehen-
den Untersuchungen der freimaurerischen Ritualien und Geistigkeit 
machen deutlich: Die gleichzeitige Zugehörigkeit zur Katholischen 
Kirche und zur Freimaurerei ist ausgeschlossen.«5

In der Bewertung des freimaurerischen Rituals zeigen sich konfessionelle 
Differenzen. Aber auch für die evangelischen Teilnehmer an der gemeinsa-
men Gesprächsgruppe blieb 1973 die Bedeutung der freimaurerischen Ritu-
ale im Erleben des Freimaurers unklar. Offensichtlich befürchteten sie, das 
freimaurerische Streben nach individueller Selbstveredelung könne mit der 
evangelischen Rechtfertigungsbotschaft in Konkurrenz treten, wonach der 

4	 Ergebnisse des Gesprächs zwischen Freimaurern und Evangelischer Kirche von 1973, zit. 
nach Matthias Pöhlmann, Verschwiegene Männer. Freimaurer in Deutschland (EZW-
Texte 182), Berlin 42008, 187–188, hier 188.

5	 Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz zur Frage der Mitgliedschaft von Katholiken 
in der Freimaurerei (12.05.1980), in: Kirchliches Amtsblatt für die Diözese Osnabrück 43 
(1980), 64–68.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Ritual, Religion und Ethik

Mensch allein durch Glauben, d. h. allein aus Gnade – also ohne eigenes 
Verdienst –, vor Gott gerecht gemacht werde. Wird in den freimaurerischen 
Ritualen möglicherweise die Sündhaftigkeit und Gebrochenheit menschli-
cher Existenz negiert?

Vor diesem Hintergrund soll das Verhältnis von freimaurerischem Ritual 
und christlichem Gottesdienst neu geklärt werden. Dabei ist der Frage nach-
zugehen, inwieweit es Berührungspunkte und Unterschiede zwischen dem 
Gottesdienst der Kirche und der freimaurerischen Ritualpraxis gibt. Hier-
zu einige Vorbemerkungen:

(1)	 Die folgenden Überlegungen sind aus der Perspektive eines evangelischen 
Theologen und Nicht-Freimaurers formuliert. Sie stützen sich nicht auf 
eigene Erfahrungen mit der freimaurerischen Praxis, sondern ausschließ-
lich auf Quellen und Veröffentlichungen masonischer Provenienz.

(2)	 In Deutschland gibt es unterschiedliche Lehrarten und damit unter-
schiedliche Ritualtexte. Jede Großloge hat ihr eigenes Ritual. Die »Gro-
ße National-Mutterloge Zu den Drei Weltkugeln« und die »Große Lan-
desloge der Freimaurer von Deutschland« greifen auf sehr alte, etwa 
200 Jahre alte Ritualtexte zurück. Die »Großloge der Alten Freien und 
Angenommenen Maurer von Deutschland« gab sich nach dem Zweiten 
Weltkrieg ein neues Ritual, da viele Logen mit ihren Ritualtraditionen 
in dieser Obödienz aufgegangen waren. In neuerer Zeit hat es immer 
wieder behutsame Erneuerungen bzw. Modifikationen einzelner Ritu-
altexte gegeben. Verantwortlich zeichnet dafür in den Großlogen die 
jeweilige Ritualkommission bzw. das Ritualkollegium, das über Ritual-
änderungen berät und Vorschläge unterbreitet. Der Fokus der nachfol-
genden Überlegungen richtet sich auf die Johannisloge, also die »klas-
sischen« drei Grade der Freimaurerei.

(3)	 Von Relevanz für eine Einschätzung ist die Frage, ob und inwieweit 
man in der Ritualistik der Freimaurer eine Mysterienform erkennen 
möchte.6 So erblickte der Freimaurer August Horneffer (1875–1955) 

6	 Bereits in den 1920er-Jahren hatte der evangelische Theologe Gotthilf Schenkel eine posi-
tive Verhältnisbestimmung zur Freimaurerei vorgenommen. Für eine Beurteilung unter-
schied er zwischen Form und Inhalt. Mit Blick auf ihre Formen sah er in der Freimaurerei 
einen Mysterienbund, hinsichtlich ihres Inhalts einen Humanitätsbund; vgl. Gotthilf Schen-
kel, Die Freimaurerei im Lichte der Religions- und Kirchengeschichte, Gotha 1926, 63. An 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Freimaurerei

im Logenwesen den einzig noch echten lebenden Mysterienbund, da 
er folgende dafür charakteristischen Aspekte aufweise: die Bedeutung 
der Initiation, das Wandern des Suchenden von Stufe zu Stufe, die Ver-
brüderungsidee, das Sehnen nach dem Licht, der Glaube an den Tod 
als höhere Form des Lebens und das Bekenntnis zur geistigen Aufer-
stehung im Sinne des Goethe’schen Stirb und Werde.7 Leitend für die 
heutige Freimaurerei ist im Unterschied zu den alten Mysterienbünden 
indes ihr Humanitätsideal. Ihr geht es nach eigenem Verständnis nicht 
um Vermittlung von Offenbarung, Erlösung und Unsterblichkeit.

Unter der Ausgangsfrage »Was ist ein Ritual?« werden zunächst das Wesen 
des Gottesdienstes und die freimaurerische Praxis in den Blick genommen 
und dabei Analogien und Unterschiede herausgearbeitet.

2.1.1.2	 Was ist ein Ritual?

Ganz allgemein kann man unter einem Ritual (von lateinisch ritualis = »den 
Ritus betreffend« bzw. lat. ritus = »Sitte, Brauch«) eine nach vorgegebenen 
Regeln verlaufende feierlich-festliche Handlung von hohem Symbolgehalt 
verstehen. Häufig spielen darin bestimmte Wortformeln und festgelegte Ges-
ten eine Rolle. Rituale können einen religiösen (Gottesdienst) oder weltlichen 

späterer Stelle konstatiert Schenkel: »Die religionsgeschichtliche Bedeutung sehe ich darin, 
dass mitten in der gebildeten Männerwelt des Protestantismus ein Bund besteht, der nicht 
nur in den Formen der Werkmaurersymbolik, sondern auch in den Formen, die den alten 
Mysterien verwandt sind, eine Kultur der Humanität ausübt und ein hohes Maß von persön-
licher Freiheit seiner Mitglieder in Weltanschauungsfragen mit einem hohen Maß brüder-
lichen Gemeinschaftssinnes verbindet. […] Endlich aber ist der Bund die Verwirklichung 
einer Männerkirche ohne Dogma, ohne Priester, und doch mit fester Prägung, stark ge-
fügter Organisation, sicherer Tradition und reichem, gegenwärtigem Geistesleben« (ebd., 
165ff.). Und wenige Seiten später konstatiert Schenkel: »Endlich aber ist kirchengeschichtlich 
bedeutsam, dass in diesem festgefügten Bund freier und gebildeter Männer das Erbe der 
klassischen deutschen Geistesepoche weiterlebt, dass hier der klassische deutsche Idealis-
mus die Stätte seiner praktischen Auswirkung hat, und dass hier der Ertrag der Geistes-
arbeit des protestantischen Liberalismus fruchtbar gemacht wird. […] So wird man es 
nicht als die kleinste kirchengeschichtliche Bedeutung des deutschen Logentums be-
zeichnen dürfen, dass hier ein starkes, festgefügtes Eigengebilde ist, dessen Geistesrichtung 
in der allgemeinen Richtung der liberalen protestantischen Religionsauffassung und vor 
allem in der Richtung der protestantischen Ethik liegt, die einzige wirkliche große und 
dauerhafte Gemeinschaftsbildung des idealistischen Liberalismus« (ebd., 175).

7	 Vgl. besonders August Horneffer, Symbolik der Mysterienbünde, München 1916.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Ritual, Religion und Ethik

Charakter (Aufnahmefeier) haben. Als Ritus bezeichnet man herkömmlich 
das festgelegte Zeremoniell bzw. die Ordnung von Ritualen oder rituellen 
Handlungen. Rituale entfalten ihren tieferen Sinn nur in einer Gemeinschaft 
von Menschen. Insofern sind christlicher Gottesdienst und die freimaureri-
sche Tempelarbeit Rituale. Folgt man einer religionswissenschaftlichen Defi-
nition von Ritual/Ritus, so ist »Ritual« der

»Oberbegriff für religiöse Handlungen, die zu bestimmten Gelegen-
heiten in gleicher Weise vollzogen werden, deren Ablauf durch Tradi-
tion oder Vorschrift festgelegt ist. Sie können aus Gesten, Worten und 
dem Gebrauch von Gegenständen bestehen. In diesem Sinne sind die 
katholische Messe, der evangelische Predigtgottesdienst, die christ-
liche Taufe, die jüdische Beschneidung […] Beispiele für Ritual. Als 
Ritual bezeichnet man sowohl die wirklich stattfindende Handlung 
als auch die für sie maßgebenden Regeln.«8

Oft ist das Ritual auch mit einem Mythus verbunden, wobei beide Aspekte 
in einem lockeren oder engeren Zusammenhang stehen können. Das Ritu-
al kann dramatisierte Formen annehmen, wenn es den Mythus dramatisch 
nachspielt oder inszeniert, um ihn zu vergegenwärtigen und auf diese Wei-
se wirksam werden zu lassen (z. B. Eucharistie als Vergegenwärtigung des 
Abendmahls Jesu). Davon unterscheiden lässt sich ein ätiologisches Verhält-
nis zwischen Mythus und Ritual: »Dabei erklärt der Mythus, warum ein Ritu-
al (oder eine bestimmte Teilhandlung innerhalb des Rituals) stattfindet.«9

Rituale besitzen einen symbolischen Mehrwert. Doch sie bedürfen – wie 
das Symbol – immer wieder des die Situation eindeutig machenden Wortes. 
Das Ritual ist ein wiederholbares Verhaltensmuster, es trägt einen »Über-
schuß an Bedeutung« in sich:

»Es entlastet einzelne wie Gruppen und Gesellschaften von der Nöti-
gung, in gegebenen Situationen immer wieder neu über das richtige 
Verhalten entscheiden zu müssen; es setzt damit Kräfte frei, die dem 
im Ritual implizierten Sinn zugute kommen kann. In diesem Sinne 

8	 Bernhard Lang, Art. Ritual/Ritus, in: Hubert Cancik u. a. (Hg.), Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe, Bd. IV, Stuttgart/Berlin/Köln 1998, 442–458, hier 442f.

9	 Lang, Ritual/Ritus, 452.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Freimaurerei

kann Gottesdienst als geregelter Handlungsablauf insgesamt als Ritu-
al angesehen werden. Er entlastet ›von der Entwicklung jeweils neu-
er Formen, zugleich auch von der Notwendigkeit einer diskursiven 
Entfaltung der religiösen Thematik‹. […] Er steht […] für den darin 
intendierten Gottes- und Weltbezug im Ganzen. Anders als die lebens-
zyklischen Rituale orientiert er sich an der ›religiösen Zentralthema-
tik einer Gruppe‹, an ihrem ›Konstitutionsbedürfnis‹«.10

Solche kommunikativen Handlungen lassen sich in Initiationsrituale (Auf-
nahmehandlungen in eine Gruppe) und Partizipationsrituale unterteilen.11 
Letztere bezeichnen Handlungen, in denen die Beteiligten ihre Zugehörig-
keit immer neu realisieren und so die Gruppe insgesamt stabilisieren.

2.1.1.3	 Der evangelische Gottesdienst

Aus kirchlicher Sicht ist der Gottesdienst »der Pulsschlag des christlichen 
Lebens«.12 In der evangelischen Kirche ist der Begriff »Gottesdienst« gebräuch-
lich, römisch-katholische Christen sprechen hingegen von »Messe« bzw. 
»Heiliger Messe«, die orthodoxen Christen von der »Göttlichen Liturgie«. 
Gottesdienst soll zum Ausdruck bringen, dass Gott dem Menschen dient: 
»Nach konfessionsübergreifender Überzeugung wird der Gottesdienst als 
Ausdruck eines doppelten, sich vielfältig berührenden Dienens aufgefasst: 
Gott dient den Menschen, die den Gottesdienst feiern, und die den Gottes-
dienst feiernden Menschen dienen Gott.«13

2.1.2	 Gottesdienst als Begegnungs- und Erfahrungsraum  
des dreieinigen Gottes

Allgemein kann der evangelische Gottesdienst als kommunikatives Ritu-
al bezeichnet werden. Er hat gegenüber den kultischen oder ritualisierten 

10	 Karl-Heinrich Bieritz, Anthropologische Grundlegung, in: Hans-Christoph Schmidt-
Lauber/Karl-Heinrich Bieritz (Hg.), Handbuch der Liturgik. Liturgiewissenschaft in Theo-
logie und Praxis der Kirche, Leipzig/Göttingen, 96–127, hier 122.

11	 Vgl. Bieritz, Anthropologische Grundlegung, 123.
12	 Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Der Gottesdienst. Eine Orientierungs-

hilfe zu Verständnis und Praxis des Gottesdienstes in der evangelischen Kirche, Güters-
loh 2009, 12.

13	 EKD, Der Gottesdienst, 13.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

Ritual, Religion und Ethik

Verhaltensformen des Alltags einen explizit religiösen Charakter: Gottes-
dienst ist Kommunikation des Evangeliums – auch in rituellen Vollzügen. 
Der christliche Gottesdienst ist keine Neuschöpfung. Er hat in Widerspruch 
und Anknüpfung seine Form aus dem jüdischen Gottesdienst entwickelt. Im 
Gottesdienst versammelt sich die christliche Gemeinde, um Gottes Wort zu 
hören und um Gott mit Lobpreis und Dank zu antworten. Christlicher Gottes-
dienst geschieht unter den Bedingungen des Menschseins, er ist ein in Raum 
und Zeit wahrnehmbares Ereignis. Daher braucht es einen Raum, in dem 
sich Menschen versammeln können. In der Regel ist das der Kirchenraum.

Am 5. Oktober 1544 weihte der Reformator Martin Luther die Schloss-
kirche zu Torgau ein. Dabei handelte es sich um das erste protestantische 
Kirchengebäude, das in Kunst und Architektur dem reformatorischen 
Anliegen Rechnung tragen sollte. Luther rief in seiner Predigt dazu auf, »dass 
dies neue Haus dahin gerichtet werde, dass nichts anders darinne geschehe, 
denn dass unser lieber Herr selbst mit uns rede durch sein heiliges Wort, und 
wir wiederum mit ihm reden durch Gebet und Lobgesang.«14 Der Sinn des 
Gottesdienstes besteht nach Luther darin, uns zu Christen zu machen. Der 
Gottesdienst soll das Bewusstsein der Gottesbeziehung begründen, stärken 
und fördern: »Der evangelische Gottesdienst ist Ausdruck und Darstellung 
unserer Beziehung auf den Grund unseres Lebens und also auf das, worü-
ber wir selbst nicht verfügen.«15

Der Gottesdienst ist untrennbar mit dem trinitarischen Gottesverständ-
nis verbunden:

»Das Ziel des christlichen Gottesdienstes ist der eine Gott, Vater, Sohn 
und Heiliger Geist. Dieser selbe Gott ist der Ursprung des christlichen 
Gottesdienstes und befähigt zu seiner Feier: Gott ruft seine mensch-
lichen Geschöpfe zum Gottesdienst und ermöglicht es ihnen, diese 
ihre Berufung zu erfüllen – die ihre Glückseligkeit ist – durch das 
erlösende Werk des Sohnes und in der erneuernden Kraft des Geis-
tes. Gott redet so die Menschen inmitten der Schöpfung durch Wort 
und Tat an, und die Menschen, die ihn in ihrer Zeit und an ihrem 
konkreten Ort verehren, antworten ebenso in Sprache und Handlung. 

14	 Predigt Dr. Martin Luthers, gehalten am 5. Oktober 1544 zur Einweihung der Schloss-
kirche Torgau, hg. v. der Evangelischen Kirchengemeinde, Torgau 2006, o. S.

15	 Dietrich Rößler, Grundriß der Praktischen Theologie, Berlin/New York 1986, 391.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

Freimaurerei

Außerdem hat dieser Dialog der Gemeinschaft auf dem Weg zu Got-
tes Reich und zur vollendeten Erlösung des Menschen nicht nur eine 
rituelle, sondern auch eine ethische Komponente.«16

Damit verbunden ist nach evangelischem Verständnis, dass Liturgie, Leh-
ren und Leben zusammengehören. Die Teilnahme am evangelischen Gottes-
dienst ist »nicht nur Hinnahme ritueller Kommunikation, sondern produktive 
Beteiligung daran zum Gewinn religiöser Selbständigkeit und Individuali-
tät«.17 Mit anderen Worten: Es geht um aktive Beteiligung des Einzelnen, um 
ihm seine Gottesbeziehung bewusst zu machen.

2.1.3	 Theologische Grundlagen
Das Selbstverständnis und die Praxis des evangelischen Gottesdienstes ori-
entieren sich an Aussagen der Heiligen Schrift (norma normans) bzw. an den 
daraus gewonnenen Aussagen des Bekenntnisses (Confessio Augustana).18 In 
reformatorischer Perspektive ist der Gottesdienst von der Rechtfertigungsbot-
schaft als »opus dei« (Werk Gottes) zu verstehen, als Dienst Gottes am Men-
schen, der wiederum nur mit Lob und Dank antworten kann. Gottesdienst ist 
ein Wortgeschehen, das sich in Verkündigung des Evangeliums und im Sak-
rament entfaltet. Er ist dialogisches Geschehen, das immer von Gott ausgeht.

Im Gottesdienst stimmt die christliche Gemeinde in das Gotteslob des 
Volkes Israel ein. Es handelt sich um die Gemeinschaft der Menschen, die 
Gott durch Jesus Christus am jeweiligen Ort und als Teil der weltweiten 
Gemeinschaft zusammengerufen hat. Es handelt sich um eine Gemein-
schaft von Glaubenden, in der Jesus Christus in der Kraft des Heiligen Geis-
tes direkt gegenwärtig ist. Die christliche Gemeinde lebt davon, dass sie sich 
regelmäßig versammelt, um Gottes Wort zu hören, ihn in Lobpreis, Dank 
und Gebet anzurufen und die Sakramente (Taufe und Abendmahl) zu feiern 

16	 Geoffrey Wainwright, Grundlagen des christlichen Gottesdienstes: Systematisch-theo-
logische Grundlegung, in: Hans-Christoph Schmidt-Lauber/Karl-Heinrich Bieritz (Hg.), 
Handbuch der Liturgik. Liturgiewissenschaft in Theologie und Praxis der Kirche, Leip-
zig/Göttingen 1995, 72–95, hier 72.

17	 Rößler, Grundriß der Praktischen Theologie, 363.
18	 Im Folgenden stütze ich mich auf: Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutsch-

lands (VELKD), Leitlinien kirchlichen Lebens. Handreichung für eine kirchliche Lebens-
ordnung, Gütersloh 2003, 26–34.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

Ritual, Religion und Ethik

(Apg 2,42; 1 Tim 2,1). Der Gottesdienst wird zum Ort der Freude, der Trauer 
und der Klage, aber auch der Vergewisserung der heilschaffenden Nähe Got-
tes. In der Predigt als verkündigtem Wort Gottes erfährt die Gemeinde das 
Erlösungshandeln Christi als ihren Lebensgrund. Die Taufe wird zum Ort, 
in dem die Annahme und Aufnahme ihrer Glieder gefeiert wird (1 Kor 12,12). 
Im Abendmahl wird sie immer wieder neu als Gemeinde Christi konstitu-
iert (1 Kor 10,1). Im Segen Gottes erfährt sie den Zuspruch der Nähe Got-
tes im Alltag und weiß sich zum Glaubenszeugnis und zum Dienst in die 
Welt gesandt. Darin erweist sich der Gottesdienst als Mitte des christlichen 
Lebens. Das einzelne Gemeindeglied erfährt hier Zuspruch wie auch den 
Anspruch, sich im Leben nach Gottes Willen zu richten. Der Gottesdienst 
hat einen öffentlichen Charakter, weil Gottes Heilswillen allen Menschen gilt 
(1 Tim 2,4–6; Tit 2,11). Damit sind auch Nichtglaubende und Nichtgetaufte 
eingeladen, von Gottes Anspruch auf den Menschen zu hören und von sei-
ner Annahme in Liebe und Vergebung zu erfahren.

Der Sonntag ist der Tag des Gottesdienstes. Es ist der erste Tag der jüdi-
schen Woche, der Tag der Auferstehung Jesu Christi. Der Sonntag verweist 
somit einerseits auf den Tag der Schöpfung der Welt (Gen 1,3–5), anderer-
seits auf den Anbruch der neuen Schöpfung, die in der Auferstehung Jesu 
Christi ihren Anfang genommen hat (2 Kor 5,17), aber noch ihrer Voll-
endung entgegensieht. Nach der Praxis der urchristlichen Gemeinde, die 
am Tag der Auferstehung Jesu sich versammelte und ihren Herrn an der 
Auslegung der Schrift und am Teilen des Brotes erkannte, versammelt sich 
die heutige Gemeinde unter Wort und Sakrament. Im Gottesdienst wird 
die Gemeinde aber auch an Gottes heilvolles Handeln in der Geschichte 
erinnert. Die großen Feste des Kirchenjahres orientieren sich in besonderer 
Weise an der Christusgeschichte. Sie rufen in Erinnerung, was Gott durch 
seinen Sohn Jesus Christus für die Menschen getan hat und auch jetzt noch 
für uns tun will.

Zusammenfassend lässt sich festhalten:

•	 An jedem Sonntag feiert die christliche Gemeinde Gottesdienst. Hinzu 
kommen die Gottesdienste an Feiertagen oder zu besonderen Anlässen.

•	 Der Gottesdienst findet im Kirchengebäude oder an anderen geeigneten 
Orten statt.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

Freimaurerei

•	 Der Gottesdienst ist öffentlich und sollte entsprechend bekannt 
gemacht werden. Dieser öffentliche Charakter des Gottesdienstes 
wird auch durch das Kirchengeläut zum Ausdruck gebracht: Die 
Kirchenglocken rufen die Gemeinde zum Gottesdienst und laden 
zum Gebet ein (während des Vaterunsers).

•	 Er wird vom Geistlichen bzw. von dem dazu kirchlich Beauftragten 
(Prädikant, Lektor) mit entsprechender liturgischer Kleidung geleitet.

•	 Die liturgischen Texte des Gottesdienstes sind öffentlich zugänglich 
bzw. im jeweiligen Gesangbuch öffentlich einsehbar.

Der Ablauf des Gottesdienstes umfasst dabei mehrere Teile bzw. Elemente:

•	 Sünden- und Schuldbekenntnis sowie Gnadenzuspruch
•	 Lobpreis (in Form von Gebet, Glaubensbekenntnis und Gesang)
•	 Schriftlesungen
•	 Predigt als Auslegung eines biblischen Textes
•	 Ankündigungen (Gemeindeveranstaltungen, Freud und Leid aus der 

Gemeinde, Fürbitte(n); Hinweis zur Gemeindekollekte)
•	 Fürbitte(n)
•	 Abendmahl
•	 Taufe mit Tauferinnerung, nach Möglichkeit im sonntäglichen Haupt-

gottesdienst

2.1.4	 Taufe und Abendmahl
Sakramente sind sichtbare Zeichen der Nähe Gottes. Nach evangelischem 
Verständnis sind dies Taufe und Abendmahl, weil sie nach biblischem Befund 
von Christus selbst eingesetzt wurden. Die Sakramente werden von den 
Ordinierten oder den mit diesem Dienst Beauftragten verwaltet – nach der 
jeweils dafür gültigen Form.

Die Taufe ist der Initiationsritus der christlichen Gemeinde. Die Kirche 
stützt sich dabei auf das Wort des auferstandenen Christus, den sogenannten 
Taufbefehl (Mt 28,19f.). Die Taufe wird im Namen Gottes des Vaters, des 
Sohnes und Heiligen Geistes vollzogen. Dabei wird der Kopf des Täuflings 
dreimal mit Wasser begossen. Taufe ist Wiedergeburt, in ihr wird die Ent-
fremdung des Menschen von Gott aufgehoben – durch Gott selbst.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

Ritual, Religion und Ethik

»Das Sakrament der Taufe wirkt nicht magisch, sondern in ihr ver-
bindet sich Gottes Wort mit einer anschaulichen Handlung: Martin 
Luther hat darum im Kleinen Katechismus betont: ›Wasser tut’s frei-
lich nicht, sondern das Wort Gottes, das mit und bei dem Wasser ist, 
und der Glaube, der solchem Worte Gottes im Wasser traut.‹ […] Die 
Säuglingstaufe bringt auf anschauliche Weise zum Ausdruck, dass 
Gott die Menschen ohne Vorbedingungen annimmt.«19

Mit der Taufe wird der Getaufte zum Glied am Leib Christi und zum Mit-
glied der Gemeinde vor Ort. Die Taufe ist nicht wiederholbar.

Nach dem Zeugnis der Schrift hat Jesus am Vorabend seiner Kreuzigung 
mit seinen Jüngern ein Abschiedsmahl gefeiert. Im Abendmahl ist Christus 
mit und unter den Elementen Brot und Wein gegenwärtig. Damit wird die 
Gemeinde an das Leiden und Sterben Jesu erinnert. Sie verkündet damit: 
Gott hat durch den Tod Christi die Welt mit sich versöhnt und einen neuen 
Bund mit ihr begründet: »So ist das Abendmahl Sakrament: Es ist Gottes 
freie Handlung, in der der Heilige Geist an uns Menschen wirkt. Zur Hand-
lung gehört das Wort, mit dem Jesus Christus das Brot und den Kelch an 
seine Jünger reichte. Die darin enthaltene Verheißung gilt auch uns heute.« 
Das Abendmahl kann und soll auch Kranken und Sterbenden gereicht wer-
den, wann immer sie dies wünschen. Von der Abendmahlsfeier ist das Aga-
pemahl (Sättigungsfeier nach dem Gottesdienst) deutlich zu unterscheiden.

Der Gottesdienst in reformatorischer Perspektive orientiert sich an dem 
Rechtfertigungsgeschehen. Er ist ein Dienst Gottes am Menschen. Zentral ist 
der Aspekt der Verkündigung, der Schriftlesungen, des Gebets und des Lob-
preises in Gebet und Gesang und des Segens. Als »verbum visibile« (sicht-
bares Wort) haben die Sakramente Taufe und Abendmahl eine besondere 
Bedeutung: Die Taufe ist der Initiationsritus in die christliche Gemeinde, 
im Abendmahl lädt Christus die Seinen an seinen Tisch und ist unter ihnen.

19	 VELKD, Leitlinien kirchlichen Lebens, 38.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

Freimaurerei

2.1.5	 Was ist ein freimaurerisches Ritual?
2.1.5.1	 Freimaurerische Liturgie?

Im Internationalen Freimaurerlexikon findet man zum Stichwort »Gottes-
dienste, Freimaurerische« den erstaunlichen Hinweis: »Gottesdienste, Frei-
maurerische, in Kirchen sind in England und in den übrigen angelsächsi-
schen Staaten häufig. Der freimaurerische Charakter kommt, abgesehen vom 
Predigttext, darin zum Ausdruck, dass meist drei Logenmitglieder Winkel-
maß, Zirkel und Senkblei tragen.«20 Näheres wird dazu nicht ausgeführt. Im 
Artikel zum »Gebrauchtum« wird erläutert:

»Ritual heißt die besondere Form der freimaurerischen Arbeit, die sich 
in ihren Entstehungsformen an alte Gebräuche der Steinmetzbruderschaften 
anlehnt. Das in den altenglischen Bauhütten übliche Ritual war wahrschein-
lich von ganz einfacher Form: der Bürge führt den Lehrling ein, die Zeremo-
nie beginnt mit einer Anrufung Gottes (Invokation), der Vorsitzende bringt 
die Zunftgeschichte zu Gehör, hierauf eine Ermahnung an die Anwesenden, 
die jetzt zur Verlesung gelangenden Satzungen treu zu halten; die Pflichten 
werden verlesen, der Neuling leistet auf sie das Gelöbnis, indem er die Bibel 
in die Hände nimmt, er erhält darauf Erkennungszeichen und die Symbo-
le, zum Schluß erhält er die Bekleidung, oder er bekleidet die Loge, indem 
er Schurzfelle oder Handschuhe überreicht. Zumeist anschließend ein ein-
faches Mahl. Da die Gebrauchtümer mündlich weitergegeben worden sind, 
fehlen Einzelheiten.«21

Aus freimaurerischer Sicht bezeichnet der Begriff »Ritual« den feierlichen, 
genau festgelegten Ablauf des Geschehens im Tempel. Das Ritual »vermittelt 
die freimaurerische Lehre in besonderer Form, vor allem in Symbolen und 
symbolischen Handlungen sowie in Wechselgesprächen zwischen dem Meister 
vom Stuhl und den beiden Aufsehern.«22 Welche Bedeutung hat das Ritual? Es 
soll, wie es allgemein heißt, die Individualität des Freimaurers stärken, seine 
Persönlichkeit entfalten und ihn zum besseren Verständnis seines Lebens 
führen.23 Das Ritual enthalte, so das von der freimaurerischen Forschungs-
loge Quatuor Coronati finanziell unterstützte Deutsche Freimaurer-Lexikon,

20	 Eugen Lennhoff/Oskar Posner/Dieter A. Binder (Hg.), Internationales Freimaurerlexikon, 
München 52006, 358.

21	 Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 325.
22	 Reinhold Dosch, Deutsches Freimaurer-Lexikon, Bonn 1999, 239.
23	 Vgl. Dosch, Deutsches Freimaurer-Lexikon, 239.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

Ritual, Religion und Ethik

»Erkenntnisse und Erfahrungen der Menschheitsgeschichte, die zeit-
los sind und durch diese gebundene Form an die Nachwelt weitergege-
ben werden. Dabei wird nicht nur auf das Brauchtum der Werkmaurer 
und Steinmetzbruderschaften des Mittelalters zurückgegriffen, son-
dern auch auf die Weisheiten der Mysterienbünde, Lichtkulte und phi-
losophischen Schulen. Unter Ritual wird allgemein der rechte Ablauf 
einer kultischen Handlung verstanden, wie er vielfach bei religiösen 
Kultabläufen angewandt wird. Auch im freimaurerischen Ritual wird 
versucht, den Menschen mit seinen unbewussten Bereichen aufzu-
schließen für das Transzendente, Numinose, Göttliche. Das Ritual 
vermittelt das freimaurerische Lehrgut nicht allein intellektuell durch 
verstandesmäßiges Erfassen, sondern der tiefere Gehalt der in Riten 
gekleideten Lehren wird unmittelbar erlebt und über dieses Erlebnis 
unbewusst verankert. Warum das Ritual gerade so und nicht anders 
zelebriert und gesprochen wird, hat seinen Sinn in den psychologi-
schen Grundlagen und Archetypen der Menschheit.«24

2.1.5.2	 Das freimaurerische Selbstverständnis

In Selbstdarstellungen findet sich der apologetische Hinweis, dass Freimau-
rerei keine Religion oder Ersatzkirche darstelle und keine religiösen Ziele 
verfolge. Grundlage der sogenannten Tempelarbeit sind die Ritualtexte, die 
von den Akteuren im Wechselgespräch verlesen oder auswendig vorgetra-
gen werden. Die Verfasserschaft der einzelnen Texte ist in den meisten Fäl-
len nicht mehr zu ermitteln.25 Eine Beschreibung oder Erläuterung, wie die 
Rituale in den Logen tatsächlich erlebt werden, wird mit dem Hinweis auf 
Verschwiegenheit nicht gegeben. Nimmt man etwa den neuen freimaure-
rischen Beststeller Freimaurer in 60 Minuten zur Hand, erhält man hierzu 
folgende Erklärung:

»Bei der Freimaurerei geht es […] darum, durch die (rituelle) Arbeit 
an sich selbst seinen Teil zu einer besseren Welt beizutragen. Durch 

24	 Dosch, Deutsches Freimaurer-Lexikon, 239.
25	 Vgl. Christian Braun, Zur Sprache der Freimaurerei. Eine textsortenspezifische und lexi-

kalisch-semantische Untersuchung (Berliner Sprachwissenschaftliche Studien, Bd. 5), Ber-
lin 2004, 290.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

Freimaurerei

die Vervollkommnung der eigenen Persönlichkeit (in vielerlei Hin-
sicht) lernen wir, ein aufrechtes Leben zu führen. […] Der entschei-
dende Unterschied [zu humanitären und karitativen Initiativen; MP] 
ist das, was viele Freimaurer schon immer dazu bewegt hat, über sich 
selbst hinauszuwachsen und Großes zu bewegen, quasi Grundstein für 
dieses erfolgreichste Persönlichkeitstraining bzw. -seminar der Welt-
geschichte: das Ritual, gewissermaßen ein jahrhundertealtes Brauch-
tum, welches in den Logen gepflegt wird. Eigentlich ist ja auch ein 
Ritual nichts Besonderes – jede Gemeinschaft hat ihre Rituale. Aber 
unser Ritual – vereinfacht: Wechselgespräche in feierlicher Atmosphä-
re – spiegelt Einflüsse aus mehreren Jahrtausenden Kulturgeschich-
te wider, ohne an Aktualität eingebüßt zu haben.«26

Doch gerade an der Stelle, wo es spannend werden könnte, kommt die Ver-
schwiegenheit ins Spiel. Beim Leser bleibt lediglich hängen: erfolgreiches 
Persönlichkeitstraining und Aktualisierung tradierten Menschheitswissen 
in Form von Wechselgesprächen. Es scheint ein Dilemma freimaurerischer 
Publikationen zu sein, dass die Rituale nicht mehr Gegenstand von Darstel-
lungen oder Erläuterungen sind. Die Begründung lautet wie so oft: »Man-
che Dinge kann man nicht erklären, man muss sie selbst erleben.«27 Damit 
ist der Spekulation jedoch wieder Tür und Tor geöffnet.

Erläuterungen zu dieser Frage werden von freimaurerischer Seite auch 
im Internet veröffentlicht. Auf der Website der Großloge AFAM findet sich 
etwa der Hinweis von Hans-Hermann Höhmann, dass es sich beim Bund 
der Freimaurer um eine Initiationsgemeinschaft und um einen symboli-
schen Werkbund handle:

»Zur Festigung der zwischenmenschlichen Beziehungen, zur gefühls-
mäßigen Vertiefung ethischer Überzeugungen und als Anleitung zur 
Selbsterkenntnis bedienen sich die Logen alter, aus der Tradition der 
europäischen Dombauhütten stammender Symbole und symbolhaf-
ter Handlungen (Rituale), in deren Mittelpunkt die feierliche Aufnah-
me (Initiation) des neuen Mitglieds in die brüderliche Gemeinschaft 

26	 Philip Militz, Freimaurer in 60 Minuten, München/Wien 2009, 35–37.
27	 Militz, Freimaurer in 60 Minuten, 38.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

Ritual, Religion und Ethik

steht. […] Um Missverständnissen, Fehleinschätzungen und Vorurtei-
len gegenüber der Freimaurerei entgegenzuwirken, sollen die gleich-
zeitig erforderlichen Abgrenzungen (›Freimaurerei ist nicht…‹) wie 
folgt bestimmt werden: […] Freimaurerei ist weder Nebenkirche noch 
Ersatzreligion: Als diesseitsorientierte Freundschaftsbünde mit primär 
ethischer Zielsetzung sind Logen und Großloge keine Religionsge-
meinschaften und bieten folglich auch keinen Ersatz für Religion an. 
Die Freimaurerei entwickelt keine Theologie und kennt keine Dog-
men und Sakramente. Allerdings verwenden die Freimaurer Symbole, 
die dem religiösen Bereich entlehnt sind, wie z. B. das Symbol ›Gro-
ßer Baumeister aller Welten‹. Dieses Symbol verkörpert jedoch keinen 
eigenen freimaurerischen Gottesbegriff, den es nicht gibt. Es begrün-
det – wie gelegentlich missverstanden wird – auch keine relativieren-
de religiöse Minimalanforderung an den Freimaurer. Es ist vielmehr 
Ausdruck der Überzeugung, dass moralisches Handeln die Anerken-
nung eines übergeordneten sinngebenden Prinzips voraussetzt, eines 
höheren Seins, das Verantwortung begründet und auf das die Ethik 
des Freimaurers letztlich rückbezogen ist. Als umfassendes Symbol 
für Lebenssinn und transzendenten Bezug des Menschen ist es vom 
einzelnen Freimaurer gemäß seiner eigenen weltanschaulich-religi-
ösen Überzeugung ohne kritische Befragung und frei von Rechtfer-
tigungszwängen zu deuten und zu leben. Der Freimaurer hat sich als 
Freimaurer moralisch und nicht religiös zu verpflichten.«28

Die Freimaurerei betrachtet ihre Rituale also nicht als »Gottesdienst«, wenn-
gleich von der Arbeit im »Tempel« und somit von einem besonderen Raum 
die Rede ist, der im freimaurerischen Empfinden durchaus einen sakralen 
Charakter aufweist. Darüber hinaus gibt es – je nach Lehrart – auch impli-
zite religiöse Aussagen wie »Großer bzw. Allmächtiger Baumeister aller Wel-
ten« oder Begriffe wie z. B. beim »Altar« bzw. »Tisch des Meisters«. Aus Sicht 
der Großen National-Mutterloge »Zu den drei Weltkugeln« bedeutet dies:

»Im Weltenbau, in allem Lebendigen und im sittlichen Bewusstsein 
des Menschen erkennt der Freimaurer ein göttliches Wirken voll 

28	 www.freimaurerei.de/index.php?id=forum. (aufgerufen am 08.01.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.freimaurerei.de/index.php?id=forum
https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.freimaurerei.de/index.php?id=forum


62

Freimaurerei

Weisheit, Schönheit und Stärke, das er im Symbol des ›Allmächtigen 
Baumeisters aller Welten‹ verehrt. Dieses Symbol kann jeder einzel-
ne Bruder mit seiner individuellen Religion oder Denkweise erfüllen, 
denn sein Glaube wird in keiner Weise angetastet. Er kann es Gott 
nennen oder das große Licht oder die unendliche Liebe oder die all-
umfassende Schöpferkraft, die große Erkenntnis oder das allumfas-
sende Universum. Selbst ein philosophisches Prinzip der höchsten 
Weltordnung kann unter diesem Symbol begriffen werden.«29

Im Ritual gibt es religiöse Anklänge, so etwa im Schröder’schen Aufnah-
meritual in Form eines Gebets bzw. in einer direkten Anrufung des »All-
mächtigen« bei Öffnen und Schließen der Loge, in Gestalt einer Fürbitte an 
den »Großen Baumeister der Welt« bei der unmittelbaren Aufnahme des 
Suchenden oder am Ende des Rituals im Lehrlingsgrad. Hier sind die festen 
Bestandteile des freimaurerischen Rituals zu erkennen: Öffnung und Schlie-
ßung der Loge, Anrede oder Vorbemerkung sowie eine Aufnahmehandlung 
bzw. ein Katechismus. Christian Braun kommt in seiner Studie Zur Sprache 
der Freimaurerei zu dem Ergebnis, dass die Überhöhung der Freimaurerei 
als »Lichtkult« und die »Rückführung ihrer Ursprünge auf antike Initiati-
ons- und Mysterienkulte« zu relativieren seien.30 Und dem Deutschen Frei-
maurer-Lexikon lassen sich folgende grundlegenden Merkmale entnehmen:

•	 Das Ritual wirkt auf das Unbewusste des Menschen.
•	 Es hat einen psychologischen Effekt, und in ihrer Gesamtheit wir-

ken die Rituale nicht auf den konfessionellen Glauben des Einzelnen.
•	 Ein magisch-mystischer wie auch ein religiös-sakraler Charakter des 

freimaurerischen Rituals wird abgestritten.

2.1.5.3	 Initiationsrituale

In der Johannesmaurerei, der sogenannten blauen Freimaurerei, die im 
Unterschied zum Hochgradsystem der roten Freimaurerei, nur Lehrlings-, 
Gesellen- und Meistergrad bearbeitet, lassen sich neben der Aufnahme eines 

29	 www.3wk.org/antworten/religion-glauben (aufgerufen am 08.01.2025).
30	 Braun, Zur Sprache der Freimaurerei, 557.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.3wk.org/antworten/religion-glauben
https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.3wk.org/antworten/religion-glauben


63

Ritual, Religion und Ethik

Suchenden verschiedene Initiationsrituale feststellen. Für den einzelnen Kan-
didaten sind im zweiten und dritten Grad folgende Momente eines solchen 
Rituals zu beobachten: die Beförderung in den Gesellengrad sowie die Meis-
tererhebung, in deren Zentrum die sogenannte Hiramslegende steht. Damit 
wird der Einzelne in einen neuen Status in einer Loge gehoben und hat damit 
Zugang zu Ritualen des jeweiligen Grades. Im engeren Sinne geht es um eine 
inszenierte Tragödie bzw. um ein »freimaurerisches Psychodrama«, in dem 
der Geselle eine Verwandlung erlebt, den Übergang vom Tod in ein höhe-
res Leben, wobei die Auferstehung Hirams symbolisch-rituell nachvollzo-
gen wird. Es handelt sich eigentlich um eine Wiedererweckungszeremonie. 
Damit soll offensichtlich das Fortleben dieses Baumeisters Hiram in jedem 
Freimaurermeister herbeigeführt werden.

Für den Außenstehenden bleibt bei diesem Ritual unklar, durch wen und 
wodurch die Verwandlung des Einzelnen bewirkt wird. Aus christlicher Sicht 
stellt sich die Frage, inwieweit dabei eine zu große Identifikation mit einer 
mythischen Gestalt vollzogen wird. Im Internationalen Freimaurerlexikon 
heißt es: »Wie immer aber die Deutung des M.[eistergrades] vollzogen wer-
den mag, immer ist er ein Abschluß, über den hinaus nicht gedacht wer-
den kann, weil er die Eschatologie der Freimaurer, die Lehre von den letzten 
Dingen, in sich einschließt.«31 Hier wird die Frage eines Lebens nach dem 
Tod bzw. der Unvergänglichkeit des Menschen berührt. Die Freimaurerei 
nimmt dazu keine einheitliche Stellung ein. Das Spektrum masonischer 
Auffassungen reicht vom Glauben an die persönliche Fortexistenz bis hin 
zum kollektiven Glauben von der Fortdauer des Werkes: »Die Freimaurerei 
vertritt die Forderungen des Sittengesetzes und der Gewissensfreiheit. Sitt-
liches Handeln ist auch ohne den Glauben an die U.[nsterblichkeit] mög-
lich, das beweist das Leben täglich zur Genüge.«32 Der rituelle Nachvollzug 
der Hiramslegende im sogenannten Meistergrad33 wirft jedoch gerade aus 
christlicher Sicht Fragen auf. Für die christlichen Kirchen ist es die Person 
Jesu Christi, in dessen Tod der einzelne Gläubige hineingetauft ist. Im Evan-
gelischen Gesangbuch heißt es in einem Gemeindelied: »Einer ist’s, an dem 
wir hangen, der für uns in den Tod gegangen und uns erkauft mit Seinem 
Blut. Unser Leben, unsre Herzen gehören Dir, dem Mann der Schmerzen; 

31	 Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 558.
32	 Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 863.
33	 Vgl. hierzu die nähere Beschreibung in Pöhlmann, Verschwiegene Männer, 107–112.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

Freimaurerei

in Deiner Liebe ruht sich’s gut. Nimm uns zum Eigentum, bereite Dir zum 
Ruhm Deine Kinder! Verbirg uns nicht das Gnadenlicht von Deinem heilgen 
Angesicht« (EG 256,1). In dieser Christusorientierung zeigt sich im gottes-
dienstlichen Geschehen ein wesentlicher Unterschied zur freimaurerischen 
Meistererhebung.

2.1.6	 Zusammenfassung
Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen Gottesdienst und freimau-
rerischem Ritual in der sogenannten Johannismaurerei sind bei der Gegen-
überstellung deutlich geworden. In beiden Fällen handelt es sich rein äußer-
lich betrachtet um Rituale. Deutliche Unterschiede zeigen sich jedoch beim 
Inhalt und bei der Ausgestaltung des Gottesdienstes.

Öffentlichkeitscharakter: Der evangelische Gottesdienst ist »Kommunika-
tion des Evangeliums«. Er ist öffentlich. Daher gibt es keine »Arkandiszip-
lin« und kein Schweigegelübde. Demgegenüber können in Logen nur Initi-
ierte teilnehmen. Eine bloße teilnehmende Beobachtung ist von vornherein 
ausgeschlossen.

Transzendenzbezug: Der Gottesdienst ist ein Dienst Gottes am Menschen. Er 
dient der Kommunikation Gottes mit dem Menschen, der ihm lobend und 
dankend antwortet. Demgegenüber fehlt dem freimaurerischen ein spezifisch 
religiöser Charakter. Er ist mehr oder weniger implizit gegeben, etwa durch 
die Rede vom Großen Baumeister aller Welten, wenngleich Aussagen über 
sein aktuelles Wirken fehlen. Damit soll Toleranz gegenüber allen Religio-
nen zum Ausdruck gebracht und keine religiöse Vorgabe gemacht werden.

Vertikalität und Horizontalität: Ausgangspunkt des christlichen Gottes-
dienstes ist das Offenbarungsgeschehen, also die Menschwerdung Gottes 
in Jesus Christus, sowie die Präsenz Gottes im Heiligen Geist. In der christ-
lichen Theologie ist vom dreieinen Gott die Rede, während in der Freimau-
rerei die Anthropologie bzw. die Ethik zum Fixpunkt genommen wird: Es 
geht um Arbeit an der Persönlichkeit des Menschen. Damit wird eine anth-
ropozentrische Sichtweise eingenommen. Beim christlichen Gottesdienst 
gibt es einen vertikalen und horizontalen Bezug, in der Freimaurerei wird 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Ritual, Religion und Ethik

die horizontale Ebene hervorgehoben: Humanität, Brüderlichkeit, Toleranz 
und Gemeinschaft.

Wort und Sakrament bzw. Wort und Symbol: Gottesdienst ist Wortgesche-
hen, die Sakramente wiederum sind anschauliches worthaftes Geschehen, 
wobei jeweils das konkrete Element hinzutritt: Wasser bzw. Brot und Wein. 
Im freimaurerischen Ritual geht es verstärkt um ein symbolhaftes Geschehen 
bzw. um Handlungen, die durch Worte erläutert und erklärt werden. In den 
christlichen Kirchen wird immer wieder daran gearbeitet, Gottesdienstfor-
men zu erneuern und neue Gestaltungsmöglichkeiten zu entwickeln. Dabei 
stehen unterschiedliche Zielgruppen im Blick: Frauen und Männer, Alte und 
Junge. Die freimaurerische Praxis ist demgegenüber ausschließlich an Män-
ner gerichtet, und der Wortlaut des freimaurerischen Rituals wird kaum bzw. 
nur behutsam modifiziert.

Zur geschichtlichen Dimension: Der Gottesdienst erinnert und vergegenwär-
tigt das Handeln Gottes in der Geschichte, als Schöpfer, Erlöser und Vollen-
der. Er hat die Welt geschaffen, sein Volk Israel erwählt und aus der Knecht-
schaft befreit. In Jesus Christus ist Gott Mensch geworden. Im relationalen 
Sinne: wahrer Mensch – wahrer Gott. Durch den Heiligen Geist weckt Gott 
im Menschen Glauben. Demgegenüber spielt im freimaurerischen Ritual die 
Vergegenwärtigung des heilvollen göttlichen Handelns am Menschen keine 
Rolle. Vielmehr geht es um ein Gegengewicht zu einer rein rationalistisch 
geprägten Weltauffassung:

»Im Ritual wird diese andere Seite so vermittelt, dass sie auch den 
Menschen von heute anspricht. Er findet dadurch vielleicht den Aus-
gleich zwischen der rationalen Denkweise und den im Unterbewusst-
sein schlummernden Kräften […]. Die Logengemeinschaft kann dann 
eine hilfreiche Gruppe sein, die durch das gemeinsame Erleben des 
Rituals den Menschen innerlich aufschließt, ihn stärkt und aufbaut 
und die Frustrationen des Alltags ausgleicht.«34

34	 Dosch, Deutsches Freimaurer-Lexikon, 240.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Freimaurerei

Aus theologischer Sicht lässt sich feststellen: Im freimaurerischen Ritual wird 
sich der Mensch seiner Geschöpflichkeit, seiner Verantwortlichkeit in die-
ser Welt bewusst. Das ist auch ein Ziel des Gottesdienstes. Aber dieser geht 
einen entscheidenden Schritt weiter: Er sieht den Menschen »coram deo«, 
d. h. als Geschöpf und Sünder, als Individuum, das dem Willen Gottes in kei-
ner Weise zu entsprechen vermag und deshalb auf Gottes gnädige Zuwen-
dung und Vergebung angewiesen ist. Damit handelt es sich um einen gläu-
bigen Realismus, während die Freimaurerei im Blick auf das Menschenbild 
optimistischer gestimmt ist.

Insofern überwiegen nach meinem Eindruck mit Blick auf das Verhält-
nis von Gottesdienst und freimaurerischem Ritual – trotz mancher äuße-
rer Gemeinsamkeiten – die Unterschiede. Sie betreffen vor allem den Inhalt 
der Ritualpraxis. Letztlich spielt das jeweilige Selbstverständnis eine wichti-
ge Rolle: Versteht sich der Freimaurerbund als humanitären bzw. ethischen 
Diesseitsbund, der die Frage nach der Transzendenz des Menschen offenhält 
und sich dadurch vom alten und neuen Atheismus deutlich unterscheidet, 
so begreift sich die Kirche Jesu Christi als weltumspannende Gemeinschaft, 
die sich zum dreieinigen Gott und zur Weltverantwortung bekennt. Christ-
licher Glaube und Weltbezug, Gottes- und Nächstenliebe gehören untrenn-
bar zusammen.

Literatur

Bieritz, Karl-Heinrich, Anthropologische Grundlegung, in: Schmidt-Lauber, Hans-
Christoph/Bieritz, Karl-Heinrich (Hg.), Handbuch der Liturgik. Liturgiewissen-
schaft in Theologie und Praxis der Kirche, Leipzig/Göttingen 1995, 96–127.

Braun, Christian, Zur Sprache der Freimaurerei. Eine textsortenspezifische und 
lexikalisch-semantische Untersuchung (Berliner Sprachwissenschaftliche Stu-
dien, Bd. 5), Berlin 2004.

Dosch, Reinhold, Deutsches Freimaurer-Lexikon, Bonn 1999.
Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz zur Frage der Mitgliedschaft von Katho-

liken in der Freimaurerei (12.5.1980), in: Kirchliches Amtsblatt für die Diözese 
Osnabrück 43 (1980), 64–68.

Heyer, Friedrich, Konfessionskunde, Berlin/New York 1977.
Horneffer, August, Symbolik der Mysterienbünde, München 1916.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Ritual, Religion und Ethik

Lang, Bernhard, Art. Ritual/Ritus, in: Cancik, Hubert u. a. (Hg.), Handbuch religions-
wissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. IV, Stuttgart/Berlin/Köln 1998, 442–458.

Lennhoff, Eugen/Posner, Oskar/Binder, Dieter A. (Hg.), Internationales Freimaurer-
lexikon, München 52006.

Militz, Philip, Freimaurer in 60 Minuten, München/Wien 2009.
Predigt Dr. Martin Luthers, gehalten am 5. Oktober 1544 zur Einweihung der Schloss-

kirche Torgau, hg. v. der Evangelischen Kirchengemeinde, Torgau 2006.
Pöhlmann, Matthias, Verschwiegene Männer. Freimaurer in Deutschland (EZW-

Texte 182), Berlin 42008, 107–112.
Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Der Gottesdienst. Eine 

Orientierungshilfe zu Verständnis und Praxis des Gottesdienstes in der evan-
gelischen Kirche, Gütersloh 2009.

Rößler, Dietrich, Grundriß der Praktischen Theologie, Berlin/New York 1986.
Schenkel, Gotthilf, Die Freimaurerei im Lichte der Religions- und Kirchengeschichte, 

Gotha 1926.
Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands (VELKD), Leitlinien kirch-

lichen Lebens. Handreichung für eine kirchliche Lebensordnung, Gütersloh 2003.
Wainwright, Geoffrey, Grundlagen des christlichen Gottesdienstes: Systematisch-

theologische Grundlegung, in: Schmidt-Lauber, Hans-Christoph/Bieritz, Karl-
Heinrich (Hg.), Handbuch der Liturgik. Liturgiewissenschaft in Theologie und 
Praxis der Kirche, Leipzig/Göttingen 1995, 72–95.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Freimaurerei

2.2	 Populärkultur

2.2.1	 Die Pyramide und das Allsehende Auge – Die Freimaurerei  
in Dan Browns Bestseller Das verlorene Symbol

Begleitet von großem Medienrummel kam am 14. Oktober 2009 Das verlo-
rene Symbol1 in deutscher Übersetzung mit einer Startauflage von 1,2 Milli-
onen gebundenen Exemplaren in den Buchhandel. Nur einen Monat zuvor 
war die US-amerikanische Originalausgabe The Lost Symbol mit einer Auf-
lage von fünf Millionen erschienen; bereits in der ersten Woche hatten zwei 
Millionen Exemplare ihre Käufer gefunden. Das deutsche Übersetzerteam, 
bestehend aus sieben Personen, hatte Presseberichten zufolge für die Über-
setzung nur zehn Tage Zeit, damit der Thriller rechtzeitig zur Frankfurter 
Buchmesse präsentiert werden konnte. In der deutschen Ausgabe heißt es 
auf der dritten Seite etwas süffisant: »Aus dem amerikanischen Englisch 
übersetzt und entschlüsselt vom Bonner Kreis«. Für 2012 ist eine Verfil-
mung geplant. Die Hauptrolle soll wieder der amerikanische Schauspie-
ler Tom Hanks übernehmen. Taschenbuchverlage haben auf den neuesten 
Bestseller Das verlorene Symbol schnell reagiert. Kurz nach der Veröffent-
lichung des neuen 765-Seiten-Thrillers sind – wie schon zu Illuminati und 
Sakrileg2 – gleich mehrere »Entschlüsselungsbücher« erschienen.3 Sie erhe-
ben den Anspruch, den Leser über Fakten und Hintergründe aufzuklären. 
Einige verlassen bewusst die fiktionale Ebene. So bietet etwa ein »offiziel-
les Sachbuch« auf knapp 20 Seiten einen »alchemistisch-freimaurerischen 
Reiseführer« zu dem Thriller mit Hinweisen zu den Originalschauplätzen 
in den USA, aber auch zu Großlogen im deutschsprachigen Raum und in 
Frankreich.4 Selbst die Touristikbranche erhofft sich im Anschluss an das 

1	 Vgl. Dan Brown, Das verlorene Symbol, Bergisch Gladbach 2009.
2	 Vgl. Dan Burstein (Hg.), Die Wahrheit über den Da-Vinci-Code. Das Sakrileg entschlüsselt. 

Aus dem amerikanischen Englisch, München 62004; Marc Hillefeld, Ein Code wird ge-
knackt. Dan Browns Roman »Sakrileg« entschlüsselt, Köln 2004; Henry Lincoln/Michael 
Baigent/Richard Leigh, Der Heilige Gral und seine Erben. Ursprung und Gegenwart eines 
geheimen Ordens. Sein Wissen und seine Macht, Bergisch Gladbach 52004.

3	 Simon Cox, Das verlorene Symbol entschlüsselt. Dan Browns Bestseller von A bis Z, Mün-
chen 2010; Alain Bauer/Roger Dachez, Das Geheimnis um das verlorene Symbol. Die 
Wahrheit über Dan Browns neuen Bestseller, Güllesheim 2010.

4	 Henrik Eberle, Das verlorene Symbol. Der Schlüssel zu Dan Browns Bestseller, Köln 2010, 
257–274.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

Populärkultur

neu entfachte Dan-Brown-Fieber wieder buchungsfreudige Fans, die sich 
mit dem neuen Roman im Reisegepäck in Washington D. C. auf eine litera-
rische Spurensuche begeben möchten.

Nach Rom und Paris in Illuminati und Sakrileg wird nun die US-Haupt-
stadt zum Schauplatz der dramatischen Ereignisse. Der Zeitrahmen der 
Handlung erstreckt sich nicht über mehrere Tage, sondern konzentriert sich 
auf wenige Stunden. So wird der Leser in eine rasante Schnitzeljagd auf der 
Suche nach dem Geheimnis der Freimaurer hineingezogen. Für fesselnde 
Spannung und »suchtähnliches« Leseverhalten sorgen nicht zuletzt die eben-
so häufigen wie schnellen Szenenwechsel, parallel verlaufende Handlungs-
strängen und der ein oder andere »Cliffhanger«5, mit denen Brown zusätz-
liche Dramatik zu erzeugen versteht. Es geht um Mordfälle, merkwürdige 
Symbole und Verschwörungen rund um die verschwiegene Bruderschaft. In 
Dan Browns Büchern vermischen sich Fakten und Fiktion. Für den Leser ist 
es nicht einfach, zwischen beiden zu unterscheiden. In Das verlorene Symbol 
weist Brown in einer Art Präambel auf die angebliche Faktenlage hin: »Die 
Organisationen, die in diesem Roman eine Rolle spielen, existieren tatsäch-
lich, einschließlich der Freimaurer, des Unsichtbaren Collegiums, des Office 
of Security, des SMSC und des Instituts für Noetische Wissenschaften. Sämt-
liche Rituale, die geschildert werden, sind authentisch, und die aufgeführten 
wissenschaftlichen Fakten entsprechen den Tatsachen.«6 Diese Präambel ist 
freilich selbst Teil des Brown’schen literarischen Spiels, das den Leser rat-
los und wissensdurstig zurücklässt. Aber wie verhält es sich wirklich? Soll 
und kann man das in dem Roman Geschilderte für bare Münze nehmen?

2.2.2	 Schnitzeljagd in Washington
Die US-amerikanische Hauptstadt Washington D. C. birgt in dem neuen 
Thriller ein streng gehütetes Geheimnis. Der Harvard-Professor Robert Lang-
don, seines Zeichens »Symbolologe«, wird von seinem Freund, dem Frei-

5	 Dieser Anglizismus wird meist im Zusammenhang mit sogenannten TV-Seifenopern ver-
wendet. Er bezeichnet einen »hängenden Ausgang« einer Handlung auf ihrem Höhepunkt 
am Ende einer Episode oder Szene. Dabei sollen bewusst Fragen nach dem Fortgang einer 
Handlung offengelassen werden, der jedoch erst in der nächsten Episode geschildert wird. 
Damit wird die »Zuschauerbindung« noch einmal erhöht.

6	 Brown, Das verlorene Symbol, 9.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

Freimaurerei

maurer Peter Salomon, kurzfristig zu einem Vortrag in die National Sanc-
tuary Hall des Kapitols gerufen. Doch als er am geplanten Veranstaltungsort 
eintrifft, muss er feststellen, dass er in eine Falle gelockt wurde. Ein gewis-
ser Mal’akh hat Peter Salomon in seine Gewalt gebracht. Er ist der finste-
re Widersacher, der sich durch Washington mordet, Menschen verstüm-
melt und am eigenen tätowierten Körper ein höchst esoterisches Streben 
nach Vollendung zelebriert. Sein Wissen bezieht er aus unterschiedlichen 
Zeiten und Epochen. Da ist die symbolträchtige Welt der Freimaurer, da ist 
die ebenso gnostische wie streng entsagende Weltsicht der Katharer. Über 
die Tätowierkunst hat sich Mal’akh immer mehr »in eine Welt der Symbo-
le, des Mystizismus, der Mythologie und der magischen Künste«7 begeben. 
Er hat Werke des Okkultisten Aleister Crowley gelesen und ist immer mehr 
in den Sog okkult-magischer Rituale zur eigenen Selbstvergottung geraten: 
»Mein Körper ist nur ein Gefäß für meinen machtvollsten Schutz … mei-
nen Geist.«8 Gedanklich und körperlich lebt er nur noch in dieser Gegen-
welt, in der Okkultes, Freimaurerisches und Gnostisches immer mehr mitei-
nander verschmilzt. Sein Körper wird zum freimaurerischen, ja mehr noch: 
zum okkult-magischen Sinnbild: »Seine Füße waren die Klauen eines Fal-
ken. Seine Beine – Boas und Jachin – die Säulen der Weisheit. Seine Hüften 
und sein Unterleib waren der Torbogen zu mythischer Macht.«9 Ihm fehlt 
nur noch der letzte Baustein.

Mal’akh braucht Langdon, damit dieser für ihn das Portal der alten Mys-
terien öffnet und ihm damit den Zugang zur höchsten Bewusstseinsstufe, 
zur Apotheose, zur Gottwerdung verschafft. Der Harvard-Professor findet 
zunächst im Kapitol die abgetrennte Hand seines Freundes Peter vor. Das 
ruft auch die CIA auf den Plan. Langdon gerät nun seinerseits in den Ver-
dacht, an dem mysteriösen Vorfall schuld zu sein. Da sich auf den Fingern 
der abgetrennten Hand geheimnisvolle Tätowierungen befinden, wird dem 
Symbolologen schnell klar, dass es sich dabei um eine Mysterienhand han-
delt, die als Einladung dienen soll. Damit beginnt eine rasante Verfolgungs-
jagd. Auf der Suche nach der Lösung des geheimnisvollen Rätsels kommt ein 
Mosaikstein zum anderen in einer Welt voller Symbole und Geheimnisse. 
Ins Zentrum rückt eine Pyramide mit einem goldenen Deckstein, die altes 

7	 Brown, Das verlorene Symbol, 437.
8	 Brown, Das verlorene Symbol, 440.
9	 Brown, Das verlorene Symbol, 411.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Populärkultur

Wissen bergen soll. Mal’akh befiehlt Langdon auf telefonischem Wege, die 
Karte der Pyramide bis Mitternacht zu entschlüsseln. Doch der Jäger wird 
selbst zum Gejagten.

Unterstützung erfährt Langdon von Peters Schwester, Katherine Salomon, 
die in einem großen Geheimlaboratorium arbeitet. Sie hat sich den Noeti-
schen Wissenschaften verschrieben, nicht im Sinne einer philosophischen 
Erkenntnistheorie (Noetik), sondern vielmehr als Grenz- bzw. Parawissen-
schaft. Katherine stößt zu Langdon. Beiden gelingt es immer wieder, sich 
ihren Verfolgern durch Flucht zu entziehen.

Langdon erinnert sich an einen alten Talisman, den ihm einst sein Freund 
Peter anvertraut hat. Dieser Talisman soll Ordnung aus dem Chaos schaffen 
(»Ordo ab Chao«). Gemeinsam mit Katherine Salomon macht sich Langdon 
daran, das Geheimnis der Pyramide zu entschlüsseln. Es wird schnell deut-
lich, dass Peter Salomon ihn zum Hüter des Talismans, des Decksteins der 
Pyramide ausersehen hat. Nach einer dramatischen Verfolgungsjagd geraten 
Langdon und Katherine in die Fänge Mal’akhs. Die eigentliche Lösung bie-
tet das Washington Monument. Es befindet sich an einem Kreuzungspunkt 
der US-Hauptstadt. Bei diesem Monument handelt sich um einen 169 Meter 
hohen weißen Marmorobelisk, der zu Ehren des ersten US-Präsidenten, 
George Washington (1732–1799), errichtet, aber erst nachträglich – im Jahr 
1884 – fertiggestellt wurde. Der Grundstein war bereits 1848 von einer Frei-
maurerloge gestiftet worden, der George Washington selbst angehört hatte.10

Langdon scheint bei dieser atemberaubenden Verfolgungsjagd über 
nahezu übermenschliche Fähigkeiten zu verfügen. Und immer wieder hat 

10	 Washington wurde 1752 in die »Fredericksborg Lodge No. 1« in Virginia aufgenommen. 
1788 versah er das Amt des Stuhlmeisters der Loge »Alexandria« (Virginien), das er auch 
noch in der Zeit seiner Präsidentschaft fortführte: »Den Eid bei der Übernahme des 
Präsidentenamtes der USA 1789 leistet Washington auf die Bibel der ›St. John’s Lodge 
No. 1‹, New York. Der Kanzler Robert R. Livingston (Großmeister der Großloge von New 
York) nahm den Eid ab, als Marschall fungierte General Jakob Morton (Großsekretär und 
Stuhlmeister der St. John’s Lodge), Geleitsmann war ein weiterer prominenter Freimaurer, 
der spätere New Yorker Großmeister General Morgan Lewis. Die Grundsteinlegung zum 
Kapitol in Washington, die nach freimaurerischem Ritus vor sich ging, vollzog Washing-
ton bekleidet mit einem von der Marquise Lafayette für ihn angefertigten Freimaurer-
schurz mit dem Schlegel, den ihm der Großmeister der Großloge von Maryland zu die-
sem Zweck in feierlicher Weise überreichte« (Eugen Lennhoff/Oskar Posner/Dieter A. 
Binder, Internationales Freimaurerlexikon, München 52006, 889; die Abkürzungen im 
Zitat wurden aufgelöst).

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

Freimaurerei

er großes Glück bei seinem Versuch, das angeblich letzte große Welträtsel in 
der US-amerikanischen Hauptstadt zu lösen. Schließlich führt die rasante 
Schnitzeljagd ans Ziel: Im Grundstein des Washington Monuments befindet 
sich das für die freimaurerische Erkenntnis so wichtige »verlorene Wort«. Es 
handelt sich um eine Bibel, in der die letzten Mysterien enthalten sein sollen. 
Die neue gewonnene Erkenntnis lautet »Erkenne dich selbst«, was dahin-
gehend gedeutet wird, Gott sei in jedem Menschen zu finden.

2.2.3	 Freimaurerei als literarische Projektionsfläche
Brown »spielt« in seinem Werk mit verschiedenen Freimaurer-Bildern. Der 
Thriller setzt mit der Schilderung einer unheimlichen nächtlichen Szene im 
»Haus des Tempels« ein, in dem sich ein düsteres Aufnahmeritual vollzieht: 
Inmitten der Bruderschaft steht ein 34-jähriger Bewerber mit einem mensch-
lichen Totenschädel in Händen, der mit blutrotem Wein gefüllt ist. Der Meis-
ter vom Stuhl fordert ihn auf, den Eid zu sprechen. Der Kandidat trinkt aus 
dem Schädel. Damit ist die Aufnahme »in die allergeheimsten Ränge der 
Bruderschaft« vollzogen. Und an späterer Stelle heißt es über den Bruder-
bund: »Das Bild der modernen Freimaurer reichte von Gruppen harmloser 
alter Herren, die sich gerne verkleideten, bis hin zu den Intrigen abgefeim-
ter Spitzenmanager, die heimlich aus dem Untergrund die Welt regierten. 
Die Wahrheit lag ohne Zweifel – wie immer – irgendwo in der Mitte.«11 Mit 
diesen Worten wird in dem Thriller das Spektrum gängiger Klischees über 
den Freimaurerbund präsentiert.

Nach knapp 60 Seiten rückt Dan Brown den geheimnisvollen Bund ins 
Blickfeld der handelnden Akteure und lässt damit genügend Spielraum, um 
weitere Spannungsmomente aufzubauen. Immerhin vermag die Haupt-
figur Robert Langdon dem Bruderbund grundsätzlich einige positive Sei-
ten abzugewinnen: »In einem Zeitalter, in dem sich die unterschiedlichsten 
Völker gegenseitig umbringen, weil sie darüber streiten, wessen Definition 
von Gott die bessere ist, könnte man sagen, dass die Tradition der Toleranz 
und Aufgeschlossenheit, wie sie von den Freimaurern propagiert wird, eher 
empfehlenswert ist.«12

11	 Brown, Das verlorene Symbol, 56.
12	 Brown, Das verlorene Symbol, 55.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

Populärkultur

In weiteren Verlauf kommen Spekulationen und Verschwörungsmythen 
ins Spiel, die auch Eingang in den Kopf des Lesers finden. Und die Frage wird 
zunächst offengelassen, wie es um den tatsächlichen Einfluss der Freimaurer 
bestellt ist. Schon im Vorgängerbuch Illuminati taucht der verschwiegene 
Männerbund auf. Die Logenmitglieder treten darin eher als »ahnungslose 
Helfer« für die Illuminaten auf, die sich ihrer schließlich bemächtigen:

»Die Freimaurer fielen ihrer eigenen Wohltätigkeit zum Opfer. Nach-
dem sie im achtzehnten Jahrhundert die flüchtigen Wissenschaftler 
bei sich aufgenommen hatten, wurden sie unwissentlich zu Stroh-
männern für die Illuminati. Die Illuminati stiegen in ihren Rängen 
auf und übernahmen nach und nach die einflussreichen Positionen 
in den Logen. Unauffällig errichteten sie verborgen unter dem Deck-
mantel der Freimaurer ihre alte wissenschaftliche Bruderschaft – eine 
Geheimgesellschaft innerhalb einer Geheimgesellschaft.«13

Der Freimaurer Gerd Scherm spricht angesichts der fiktionalen Darstellung 
von einem »Dan-Brown-Syndrom«, bei dem sich ein altbekanntes Strick-
muster zu erkennen gebe:

»Uralte Geheimnisse werden von einer ebenso alten Verschwörer-
gruppe mit allen Mitteln bewahrt und verteidigt. Dabei zeigen bru-
tale Morde in der Gegenwart, dass diese Gruppe immer noch exis-
tiert, immensen politischen und wirtschaftlichen Einfluss hat und 
äußerst gewalttätig ihre Interessen verteidigt. Jeder, der ihnen und 
ihrem Geheimnis zu nahe kommt, wird beseitigt. Natürlich passen 
die Vorurteile gegenüber den Freimaurern zu hundert Prozent in 
dieses Muster.«14

Für viele verschwörungsmythische literarische Stoffe scheinen dabei die 
Bücher des US-amerikanischen Schriftstellers, Philosophen und Anarchis-

13	 Dan Brown, Illuminati, Bergisch Gladbach 182004, 60.
14	 Gerd Scherm, Das »Dan-Brown-Syndrom«: Freimaurerei im Umfeld postmoderner 

Fantasy-Welten und Verschwörungsvorstellungen, in: Quatuor Coronati. Jahrbuch für 
Freimaurerforschung 44 (2007), 253–263, hier 255.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Freimaurerei

ten Robert A. Wilson (1932–2007) Pate gestanden zu haben.15 Von jeher 
hat die Freimaurerei mit ihren geheimnisvollen Symbolen und für Außen-
stehende geheimen Ritualen den Stoff für packende Unterhaltungsstoffe in 
Krimis oder Filmen geliefert.16 Der neueste Thriller Dan Browns knüpft an 
dieses Genre an und greift populäre Mythen und stereotype Verschwörungs-
legenden auf.17 Hierzu zählt etwa die Behauptung, »die Gründungsväter aus 
den Freimaurern hätten in ganz Washington machtvolle Geheimnisse ver-
steckt, zusammen mit verschlüsselten Botschaften, die sich im Straßenplan 
der Stadt verbargen«18. Weitere Gerüchte beziehen sich auf die geheimnis-
vollen Rituale der Freimaurer. Gleich auf den ersten Seiten wird, wie oben 
bereits gezeigt, ein so eigenwilliges wie düsteres Aufnahmeritual in eine Loge 
geschildert, und später meldet sich – in einer Rückblende – während einer 
Vorlesung Robert Langdons ein Student zu Wort, der über die Logen Fol-
gendes kolportiert: »Ich habe gehört, was sie an diesen geheimen Versamm-
lungsorten so alles treiben! Merkwürdige Rituale bei Kerzenschein mit Sär-
gen und Schlingen. Und sie trinken Wein aus Totenschädeln.«19 Langdon 
steht solchen Verschwörungstheorien einerseits kritisch gegenüber, ande-
rerseits ist er sich im Blick auf den tatsächlichen Einfluss der Freimaurer auf 
das öffentliche Leben unsicher.

An mehreren Stellen wird der Leser in sonst für Außenstehende unbekannte 
und daher geheimnisvolle freimaurerische Ritualwelten geführt. Zudem 
erweist sich der Freund Peter Salomons, der – offensichtlich anglikanische – 
Dompropst der Washington National Cathedral, Reverend Dr. Colin Gal-
loway, als Freimaurer. Er trägt einen Ring mit freimaurerischer Symbolik. 

15	 So konstatiert etwa Joachim Körber, Die Wissenschaft bei Dan Brown, Weinheim 2009, 
242: »Dan Brown verfährt jedenfalls so, dass er seinen Lesern immer wieder eine Schein-
realität vorgaukelt und diese dann im Lauf der Romanhandlung gänzlich kippen lässt, 
womit er dann wieder alle bis dahin erlangten Gewissheiten vernichtet, nur um zu zei-
gen, dass in Wahrheit alles ganz anders ist. Darin hat er, bei allen offenkundigen Unter-
schieden, einiges mit […] Robert A. Wilson gemein.«

16	 Zu erwähnen ist hier besonders der US-amerikanische Abenteuerfilm Das Vermächtnis 
der Tempelritter (National treasure, Jon Turteltaub, USA 2004) mit Nicholas Cage in der 
Hauptrolle.

17	 Vgl. Vanessa Hirsch, Von Heldengeschichten und Verschwörungstheorien. Freimaurer in 
Literatur und Film, in: Susanne B. Keller (Hg.), Königliche Kunst. Freimaurerei in Ham-
burg seit 1737, Hamburg 2009, 166–175.

18	 Brown, Das verlorene Symbol, 47f.
19	 Brown, Das verlorene Symbol, 56.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

Populärkultur

Langdon »wusste, dass viele Freimaurer, besonders Geistliche, es vorzogen, 
ihre Mitgliedschaft nicht öffentlich zur Schau zu stellen«.20 Galloway wird 
als amtsmüder und eher skeptischer Theologe dargestellt. Er steht der bibli-
schen Überlieferung ebenso kritisch gegenüber wie der Kirchengeschichte, 
die er infolge von Machtkämpfen und Intoleranz als Geschichte des Abfalls 
von Jesus Christus empfindet.

Das zu Beginn geschilderte freimaurerische Aufnahmeritual findet im 
»Haus des Tempels« um »20.33 Uhr« statt. Mit solchen präzisen Orts- und 
Zeitangaben soll Realität erzeugt werden. Die magische Zahl 33 ist dabei 
wiederum kein Zufall, sondern der freimaurerischen Symbolik geschuldet 
(dazu weiter unten). Insgesamt handelt es sich jedoch keineswegs um die 
Schilderung eines »echten« Aufnahmerituals. Tatsächlich versieht Brown es 
mit eigenen Deutungen und Ausschmückungen:

»Wie die Tradition es verlangte, hatte der Anwärter seine Reise im 
rituellen Gewand eines mittelalterlichen Ketzers angetreten, der zum 
Galgen geführt wird, mit weit aufklaffendem Hemd, sodass die blas-
se Brust zu sehen war; das linke Hosenbein bis zum Knie aufgerollt, 
den rechten Ärmel bis zum Ellenbogen. Um seinen Hals hatte eine 
schwere geknüpfte Schlinge gelegen – ein ›Kabeltau‹, wie die Brüder 
es nannten. Heute trug der Anwärter – ebenso wie die Bruderschaft, 
die das Geschehen bezeugte – die Kleidung eines Meisters.«21

Das Geschehen erinnert allenfalls an das Ritual des vierten Grades (»Der 
Geheime Meister«) im Alten und Angenommenen Schottischen Ritus, auf 
den noch zurückzukommen sein wird. Manche sprechen von einer zweiten 
Initiation, da verschiedene Momente an das Aufnahmeritual für den Lehr-
lingsgrad erinnert. Mit dem vierten Grad soll im Schottischen Ritus der Neo-
phyt die Suche nach dem Verlorenen Meisterwort antreten. Er wird dabei 
an das höchste Gebot der Verschwiegenheit erinnert und zum »Geheimen 
Meister« erhoben.

20	 Brown, Das verlorene Symbol, 466.
21	 Brown, Das verlorene Symbol, 11.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

Freimaurerei

2.2.4	 Was ist Freimaurerei wirklich?
Der initiatorische Charakter, die geheimnisvolle Symbolwelt und Ritualis-
tik und nicht zuletzt die Geheimhaltung der Freimaurerei gegenüber der 
Öffentlichkeit haben Verschwörungstheorien immer neue Nahrung gege-
ben. Wer sich heute auf dem Buchmarkt über die Freimaurer informie-
ren will, findet derzeit unterschiedliche Publikationen, die sich in folgende 
Arten unterteilen lassen:

•	 Freimaurerische Selbstdarstellungen: Freimaurer haben in den letzten 
Jahren durch Publikationen dazu beigetragen, ihre eigenen Ziele bes-
ser zu vertreten und die Öffentlichkeit aufzuklären. Hierzu sind zum 
Teil flott geschriebene Bücher wie Freimaurer in 60 Minuten22 oder 
Freimaurer für Dummies23 erschienen.

•	 Sozial- und kulturwissenschaftliche Beiträge: Seit Ende der 1990er-Jahre 
regt sich in der akademischen Wissenschaft ein neues Interesse an der 
Erforschung der Freimaurerei. Es gibt inzwischen mehrere wissen-
schaftshistorische, kulturwissenschaftliche und politiktheoretische 
Beiträge. Eine neuere Dissertation, die im Fach Theaterwissenschaft 
an der FU Berlin angenommen wurde, widmet sich den Ritualen der 
Freimaurer.24

•	 Historische Untersuchungen: Hierbei handelt sich um neuere Publi-
kationen zur Erforschung der Regionalgeschichte, die in Verbindung 
mit Ausstellungen in städtischen Museen erarbeitet wurden.25

•	 Katholische und evangelische Einschätzungen: Theologen der beiden 
großen christlichen Konfessionen haben seit Jahrzehnten immer wie-
der Artikel, Schriften und Bücher zur Freimaurerei vorgelegt.26

22	 Philip Militz, Freimaurer in 60 Minuten, Wien 2009.
23	 Christoph Hodapp, Freimaurer für Dummies. Ihr Schlüssel zu der Geschichte, den Ideen 

und Ritualen der Freimaurer, Weinheim 2006.
24	 Vgl. Kristiane Hasselmann, Die Rituale der Freimaurer. Zur Konstitution eines bürger-

lichen Habitus im England des 18. Jahrhunderts, Bielefeld 2009.
25	 Vgl. Marcus Mayer/Heinz-Gerd Hofschen, Licht ins Dunkel. Die Freimaurer und Bre-

men (Veröffentlichungen des Bremer Landesmuseums für Kunst- und Kulturgeschichte 
Focke Museum), Bremen 2006; Susanne B. Keller (Hg.), Königliche Kunst. Freimaurerei 
in Hamburg seit 1737, Hamburg 2009.

26	 Von katholischer Seite vgl. die kirchenrechtliche Dissertation von Klaus Kothmann, Die 
Freimaurer und die Katholische Kirche, Frankfurt am Main/Berlin/Bern/Brüssel/New 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Populärkultur

•	 Aussteigerliteratur: Ein Beispiel für dieses Genre ist der 2009 erschienene 
Aussteigerbericht des früheren Großredners der Großloge der Alten 
Freien und Angenommenen Maurer von Deutschland (AFAM), Burk-
hardt Gorissen. Er war bis April 2008 Freimaurer.27

•	 Antifreimaurerische Literatur: Das Spektrum reicht von meist ver-
schwörungstheoretischer bis hin zu katholisch-traditionalistischer (z. B. 
Pius-Bruderschaft) oder christlich-fundamentalistischer Provenienz. 
Zu erwähnen sind schließlich antifreimaurerische Kleinschriften, wie 
sie zum Teil in islamischen Moscheen verbreitet werden.28

Auch wenn es andere, allerdings wenig überzeugende Herleitungen von 
rosenkreuzerischen, kabbalistischen, ritterlegendarischen Ursprüngen gibt, 
so lässt sich die Freimaurerei auf die mittelalterliche Bauhüttentradition 
zurückführen.29 Dieses Erbe der Steinmetzbruderschaften zeigt sich auch 
im Begriff des »Maurers«, in der Stufung der Mitglieder in Lehrling, Gesel-
le und Meister sowie in bestimmten Symbolen wie Tempel, Loge (= Bauhüt-
te), Maurerschurz, Winkelmaß, Zirkel, Senkblei. Somit ist die Freimaurerei 
ein symbolischer Werkbund. Es geht um die ethische Vervollkommnung des 
Einzelnen. Freimaurer verstehen sich nicht als religiöse Vereinigung, nicht 
als Kirche oder Religion. Allerdings spielt der Brauch eine Rolle, auf einem 
Minimalbekenntnis zu Gott als dem »Allmächtigen Baumeister aller Wel-

York/Oxford/Wien 2009; von evangelischer Seite: Friedrich-Wilhelm Haack, Freimaurer, 
München 91993; Matthias Pöhlmann, Verschwiegene Männer. Freimaurer in Deutsch-
land, EZW-Texte 182, Berlin 42008.

27	 Vgl. Burkhardt Gorissen, Ich war Freimaurer, Augsburg 2009.
28	 So z. B. das Werk von Muhammad Safwat al-Saqqa Amini und Sa’di Abu Habib, Frei-

maurerei, Publikation des Bundes der Islamischen Welt Makkah al-Mukarramah, o. O. 
1983. Im Vorwort (o. S.) heißt es: »Mit Gottes Hilfe und Erfolg werden wir in diesem Buch 
versuchen, einige freimaurerische Geheimnisse aufzudecken, so dass sie dem muslimi-
schen Leser in ihrer wahren Gestalt erscheint, so dass er gut informiert ist und Einsicht 
in das Böse, in die Verschwörungen, den Verrat und die Heimtücke gewinnt, die gegen 
ihn ersonnen werden.« An anderer Stelle behaupten die schlecht informierten Autoren, 
der Reformator Martin Luther sei Freimaurer gewesen: »Zum Zeitpunkt seiner Lossagung 
von der Kirche war Martin Luther Gründer des Protestantismus, sowohl ein heraus-
ragender Katholik als auch ein tiefverwurzelter Freimaurer.« Luther sei für »das Eindringen 
jüdischer und besonders talmudischer Interpretationen in das Evangelium« und damit 
für die »Unterordnung des Christentums« unter das Judentum verantwortlich (ebd., 65).

29	 Vgl. Matthias Pöhlmann, Freimaurer. Wissen was stimmt, Freiburg im Breisgau 22010.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

Freimaurerei

ten« zu bestehen. Die ersten Freimaurer übernahmen die deistische Auffas-
sung aus den Glaubensüberzeugungen der bestehenden Religionsgemein-
schaften, wonach Gott als Vater aller seiner Kinder gelten soll. Aussagen über 
sein aktuelles Wirken gibt es von freimaurerischer Seite nicht. Zur Begrün-
dung heißt es, die Symbole und Rituale sollten dem Einzelnen einen Frei-
raum wie auch eine Projektionsfläche für seine eigenen religiösen Vorstel-
lungen bieten. Als das organisatorische Geburtsjahr der Freimaurerei gilt 
das Jahr 1717, als sich in London die erste Großloge bildete. Zwanzig Jahre 
später entstand in Hamburg die erste deutsche Loge.

Beim Bund der Freimaurer handelt es sich um eine international ver-
breitete, in den einzelnen Ländern in Logen organisierte Bewegung. Eine 
weltweite Zentrale gibt es nicht. In seiner klassischen – »regulären« – Form 
ist der Bund der Freimaurer ein ethischer Männerbund, der sich dem Huma-
nitäts- und Toleranzgedanken verpflichtet weiß; Gespräche über Religion 
wie auch über Politik sind in den Logen hingegen verpönt. Erkennungs-
zeichen und Passwörter in der Freimaurerei gehen auf die Gebräuche der 
damals vom städtischen Zunftzwang befreiten Gilden der umherziehenden 
Bauhandwerker zurück. Aus den ehemals operativen Maurern sind geistige 
Maurer geworden. So muss heute ein Freimaurer, um Zutritt zu einer Loge 
zu erhalten, sich seinen »Brüdern« mit Erkennungszeichen und Passwort 
zu erkennen geben. Außenstehenden sind die Rituale nicht zugänglich. Die 
Freimaurer begründen dies damit, dass die Logen einen geschützten Raum 
darstellen, in dem gegenseitiges Vertrauen und Verschwiegenheit eingeübt 
werden sollen. In ihnen werden drei Grade verliehen: Lehrling, Geselle und 
Meister. Der »Meister vom Stuhl« ist der Vorsitzende einer örtlichen Loge.

Die »Königliche Kunst«, wie die Freimaurerei auch bezeichnet wird, 
kann auf eine lange Tradition zurückblicken. Die »Alten Pflichten«, die bis 
heute gültigen Grundregeln der Freimaurerei, wurden von dem schottischen 
Geistlichen James Anderson verfasst. Ihnen zufolge kann nur ein »Mann von 
gutem Ruf« in den Bund aufgenommen werden. Er sollte weder ein »Frei-
geist« noch ein radikaler Gottesleugner sein. In Preußen und Sachsen konn-
te sich die Freimaurerei, durch königliches Protektorat gefördert, rasch aus-
breiten. Neben bedeutenden Künstlern, Dichtern und Komponisten (z. B. 
Mozart) gehörten von Anfang an auch viele Monarchen dem Freimaurer-
bund an, so z. B. Friedrich II. (1712–1786), der sich ihm bereits als Kron-
prinz anschloss. Der Nationalsozialismus verbot 1935 die Freimaurerlogen, 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

Populärkultur

beschlagnahmte ihren Besitz und richtete antifreimaurerische Museen ein, 
um über die angeblich gefährlichen Umtriebe der Logen aufzuklären. Die 
Entwicklung der Freimaurerei nach 1945 verlief in beiden deutschen Staaten 
unterschiedlich. Im Westen konnten die »Brüder« ihre Aktivitäten rasch wie-
der aufnehmen, in der DDR blieb den Logen ihre Wiederzulassung versagt.

Derzeit gibt es in Deutschland fünf Großlogen, die unter dem Dach der 
Vereinigten Großlogen von Deutschland von einem Großmeister nach außen 
hin vertreten werden. Nach aktuellen Schätzungen gibt es weltweit rund 
vier Millionen Freimaurer; in Deutschland beläuft sich ihre Zahl auf etwa 
14 000. Neben dem klassischen Drei-Grade-System, das in einigen deutschen 
Großlogen durch weiterführende »Erkenntnisstufen« ergänzt wird, gibt es 
ein sogenanntes Hochgradsystem, den Schottischen Ritus. Er bearbeitet die 
freimaurerische Idee von Grad IV bis XXXIII.

2.2.5	 Freimaurerische Hochgrade: Der Alte und Angenommene 
Schottische Ritus

In Das verlorene Symbol konzentriert sich die Decodierung der geheimnisvol-
len Freimaurerrituale auf Elemente des freimaurerischen Hochgradsystems, 
des Schottischen Ritus. Die lateinische Wendung »Ordo ab Chao« (»Ord-
nung aus der Unordnung«) taucht in Browns Roman mehrfach auf. Es han-
delt sich dabei um die Devise des Obersten Rates des Alten und Angenom-
menen Schottischen Ritus (AASR), dem weltweit am meisten verbreiteten 
freimaurerischen Hochgradsystem. Die masonische Idee wird in 33 Graden 
bearbeitet.30 Die Bedeutung von »Ordo ab Chao« wird in der Symbolik und 
im Ritual des höchsten Grades erschlossen:

»Ein mächtiger doppelköpfiger Adler mit ausgebreiteten Schwingen 
und einem blanken Schwert in den Krallen dominiert den Orient. Das 
erhabene Tier trägt eine Krone. Das Schwert weist auf die unzertrenn-
liche Einheit von Ehre und Macht hin. Das Schildchen an der Brust 
des Adlers mit der Zahl dreiunddreißig deutet auf das Alter Christi 
und des ihm nachfolgenden Kandidaten hin. Unterhalb des Vogels 

30	 Vgl. Gabor Kiszely, Freimaurer-Hochgrade. Der Alte und Angenommene Schottische 
Ritus, Innsbruck 2008; Pöhlmann, Verschwiegene Männer, 129–133.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Freimaurerei

steht die Devise des Ritus: ›Ordo ab Chao‹. Der Gradinhaber soll sich 
stets dessen bewusst sein, dass die Menschheit trotz aller ihrer Tragö-
dien imstande ist, Gott nachfolgend sich an dem ewigen Schöpfungs-
prozess zu beteiligen, d. h. aus dem Chaos Ordnung zu schaffen.«31

Das Gründungsjahr des Schottischen Ritus ist bis heute umstritten. Sein heu-
tiger Aufbau stammt vermutlich aus den USA, wo sich Anfang des 19. Jahr-
hunderts neue freimaurerische Systeme entwickelten, die wiederum auf 
einzelne europäische Gradelemente zurückgriffen. Der Schottische Ritus 
wurde wohl um 1802 in Charleston (South Carolina) entwickelt. Wie Frei-
maurer heute betonen, sollen die Hochgrade »zusätzliche Erlebnisformen 
der in der fundamentalen Maurerei vorgezeichneten geistigen und morali-
schen Werte anbieten«:

»Es geht darum, den tieferen Gehalt der Masonerie auszuschöpfen […]. 
Das Hochgradsystem kommt den metaphysischen Bedürfnissen des 
Individuums entgegen, indem es mit zusätzlichen Anregungen auf-
wartet. Deshalb stehen esoterische Grundzüge im Vordergrund und 
werden Lehren dieser Art besonders ausgearbeitet. Die Auswahl und 
die Berufung von Brüdern soll Personen zusammenfassen, die ein stär-
keres Bedürfnis nach der Bereicherung ihrer diesbezüglichen Kennt-
nisse empfinden und eine besondere Aktivität in Bezug auf Selbstver-
edelung zu entfalten bereit sind.«32

Der AASR in Deutschland gewinnt seine Mitglieder aus Freimaurern, die 
den Meistergrad erlangt haben. In seine Reihen werden ausschließlich Mit-
glieder von Logen berufen, die der Großloge der Alten und Freien Angenom-
menen Maurer von Deutschland angehören. Eine Bewerbung gibt es nicht. 
Der AASR wird vom sogenannten Obersten Rat in Deutschland repräsen-
tiert. Oberste Räte bestehen in mehr als 60 Staaten.33

Kernpunkt des Hochgradwesens ist die Suche nach dem verlorenen 
Meisterwort. Im Hintergrund steht dabei die Hiramlegende. Sie bezieht 
sich auf den in 1 Kön 7,13–51 erwähnten Erzschmied Hiram Abif. Doch die 

31	 Kiszely, Freimaurer-Hochgrade. Der Alte und Angenommene Schottische Ritus, 122.
32	 Kiszely, Freimaurer-Hochgrade. Der Alte und Angenommene Schottische Ritus, 21f.
33	 Vgl. www.aasr.net (aufgerufen am 08.01.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.aasr.net
https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.aasr.net


81

Populärkultur

inhaltliche Ausgestaltung der Hiramlegende ist außerbiblischen Ursprungs. 
In der freimaurerischen Legende gilt Hiram als Baumeister des Salomoni-
schen Tempels, der dazu von König Salomo beauftragt wurde. Ihm obliegt 
die Bauleitung und Aufsicht über die drei Klassen, bestehend aus Meistern, 
Gesellen und Lehrlingen. Sie gehören zur Baumannschaft und weisen sich 
bei der Lohnauszahlung durch Passwörter und spezielle Erkennungszeichen 
als Vertreter ihres Berufsstandes aus.

Die Freimaurerlegende erzählt, dass drei habgierige Gesellen Meister 
Hiram das auf Jahwe lautende Meisterwort gewaltsam abpressen wollten. 
Da dieser sich weigert, wird er von den dreien erschlagen. Die drei Mörder 
verscharren den Leichnam in der Nähe der Baustelle und flüchten. Hier fin-
det sich der legendarische Hintergrund für den sogenannten Meistergrad, 
den dritten Grad. In den Hochgraden erfährt die Hiramlegende eine weite-
re rituelle Ausschmückung. König Salomo lässt die drei Mörder aufspüren 
und ihrer Strafe zuführen. Die sterblichen Überreste des ermordeten Meis-
ters Hiram werden im bereits fertiggestellten Teil des Tempels würdevoll 
bestattet. Mit Hirams Tod geriet das Meisterwort in Vergessenheit. Es muss 
aufgespürt werden. Das ist das Thema des rituellen Geschehens in den Hoch-
graden. Im freimaurerischen Selbstverständnis heißt es dazu:

»Das Verlorene Wort, der Name Gottes, des Großen Baumeisters 
aller Welten, und seine richtige Aussprache gelten als das höchste 
Geheimnis der Masonerie. Es handelt sich dabei um das Mysterium 
der Transzendenz. […] Der Schottische Hochgrad soll stufenweise auf 
die Suche nach dem Verlorenen Wort vorbereitet werden. Dabei wid-
met er sich vorrangig dem Selbstvervollkommnungsprozess, in dessen 
Zuge er sein maurerisches Gewissen ausarbeitet und neue Erkennt-
nisse in Bezug auf das Transzendente bzw. sich selbst gewinnt. Jeder 
Bruder ist in den symbolischen Graden gefordert, einen solchen Pro-
zess in die Wege zu leiten.«34

Letztlich lässt sich ein Streben nach Vollkommenheit erkennen, wobei von 
freimaurerischer Seite betont wird, dass eine Vollendung der Selbstvervoll-
kommnung nicht erreicht werden könne, handle es sich doch

34	 Kiszely, Freimaurer-Hochgrade. Der Alte und Angenommene Schottische Ritus, 23f.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Freimaurerei

»um eine in Prozess begriffene Bestrebung, d. h. um die schritt- und stu-
fenweise Annäherung an ein Ziel, zu welchem zu gelangen den Men-
schen zur Bejahung seiner ihn innewohnenden Sehnsucht nach dem 
göttlichen Lichte anspornt. Es gilt, von dem angestrebten Guten so viel zu 
erreichen, wie das Individuum in sich aufzunehmen fähig ist. Die Gott-
bezogenheit des Schottischen Ritus wirft die nach wie vor nicht geklär-
te Frage auf, ob es sich dabei um eine Religion handelt oder nicht.«35

Religiöse Implikationen lassen sich – wie insgesamt in der Freimaurerei – 
nicht abstreiten. Insofern werden beim einzelnen Freimaurer auch religiö-
se Kenntnisse, insbesondere der Glaube an einen nicht näher bestimmten 
»Baumeister aller Welten«, einen Schöpfergott vorausgesetzt. Letztlich geht 
es darum, dass der Einzelne selbst zu seiner eigenen Religion findet. Das 
Internationale Freimaurerlexikon hält fest: »Neue oder ›letzte‹ freimaureri-
sche Grundwahrheiten werden weder versprochen noch enthüllt; was an 
solchen existiert, ist in den drei Johannisgraden enthalten.«36

2.2.6	 Weitere Freimaurer-Vereinigungen
In Dan Browns Buch werden zwei weitere freimaurerische Vereinigungen 
erwähnt, die an dieser Stelle kurz vorgestellt werden sollen.

Order of the Eastern Star
Zu Beginn des Buches und später kommt kurz ein Orden, »genannt Stern 
des Ostens«, in den Blick.37 Er soll »mehr als eine Million Mitgliederinnen« 
(sic!) haben und bereits im Jahr 1703 gegründet worden sein.38 In Wirk-
lichkeit ist der noch heute bestehende Orden »Der Stern des Ostens« eine 
Freimaurervereinigung, die Frauen und Männer in ihre Reihen aufnimmt. 
Die Ursprünge dieser Freimaurervereinigung reichen bis in die 1850er-Jah-
re zurück. Im Blick auf das offizielle Gründungsdatum des Ordens gibt es 
unterschiedliche Angaben. Im Internet findet sich in der Selbstdarstellung 
der Vereinigung der Hinweis, der Orden sei 1876 entstanden. In der maso-

35	 Kiszely, Freimaurer-Hochgrade. Der Alte und Angenommene Schottische Ritus, 24.
36	 Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 753.
37	 Brown, Das verlorene Symbol, 456.
38	 Brown, Das verlorene Symbol, 56.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

Populärkultur

nischen Literatur heißt es jedoch, er sei 1870 von Rob Morris in La Grange 
(Kentucky) gegründet worden:

»Er umfasst unter der Führung von Freimaurern des Meistergrades 
deren Frauen, Töchter (über 18 Jahre), Mütter, Witwen und Schwes-
tern […]. Die Logen heißen Chapter, werden von einer Grand Matron 
und einem Patron geleitet. Der Orden rechnet sich zur ›Adoptions-
maurerei‹, indem die weiblichen Mitglieder in die weitere freimau-
rerische Gemeinschaft ›adoptiert‹ werden. Seine Lehren sind auf die 
Heilige Schrift gegründet. Jede Stufe handelt von einer edlen Frau-
engestalt, deren jede eine weibliche Kardinaltugend verkörpert.«39

Ancient Arabic Order of the Nobles of the Mystic Shrine – »The Shriners«
In Kapitel 99 des Buches werden die Verfolger Langdons, die CIA-Agenten, 
auf einen besonderen Bau aufmerksam. Wie sich herausstellt, ist es »Almas 
Shrine Temple«, die Zentrale bzw. der Tempel des Ancient Arabic Order of 
the Nobles of the Mystic Shrine (dt. Alter arabischer Orden der Edlen vom 
mystischen Schrein). Seine Anhänger werden bei Brown als »Ableger der 
Freimaurer, eher bekannt als ›Shriners‹«,40 bezeichnet. Ruft man die Internet-
seite www.almasshriners.org des Ordens in Washington auf, so ist zu lesen, 
dass dieser seit dem 14. Juni 1886 dort residiert.

Beim Ancient Arabic Order of the Nobles of the Mystic Shrine 
(A.A.O.N.M.S.) handelt es sich um eine 1870 gegründete US-amerikanische 
Vereinigung von Hochgradfreimaurern. Ihr Schwerpunkt liegt auf der hei-
teren Seite des Lebens. »Die alljährlichen Konvente, zu denen ›Karawanen‹ 
von Shriners mit Fez und vielfach sehr bunter orientalischer Bekleidung 
und ihren Familien ›Pilgerfahrten‹ unternehmen, vereinigen oft mehre-
re hunderttausend Menschen zu phantastischen öffentlichen Paraden.«41 
In die Logen werden nur Freimaurer aufgenommen, die den 32. Grad des 
Alten und Angenommenen Schottischen Ritus innehaben. Der Hauptsitz der 
Organisation befindet sich in Tampa/Florida.42 Hauptverbreitungsgebiete 

39	 Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 240.
40	 Brown, Das verlorene Symbol, 557.
41	 Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 781.
42	 Vgl. die offizielle Homepage unter https://www.shrinersinternational.org/de (aufgerufen 

am 05.02.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.almasshriners.org
https://www.shrinersinternational.org/de
https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.almasshriners.org
https://www.shrinersinternational.org/de


84

Freimaurerei

sind die USA, Kanada, Mexiko und Panama. Dem A.A.O.N.M.S. gehören 
rund 350.000 Freimaurer in 191 Tempeln an. Bekannt ist diese Freimaurer-
vereinigung nicht zuletzt durch die Einrichtung der Shriner-Kinderkranken-
häuser, die von der Loge verwaltet werden. Bei Brown heißt es etwas flapsig: 
»Die Shriners? Die Jungs, die Kinderkrankenhäuser bauen?«43

2.2.7	 Freimaurerische Symbolwelten
Immer wieder tauchen in Browns Buch Symbole und Ritualbeschreibungen 
aus der Freimaurerei auf. Die wichtigsten sind dabei die folgenden:

Die geheimnisvolle Zahl 33
Im Thriller spielt immer wieder die Zahl 33 eine Rolle. Dahinter vermuten 
die beiden Hauptfiguren, der rationale Wissenschaftler Langdon und die 
esoterisch-parawissenschaftlich arbeitende Katherine, einen historischen 
wie symbolischen Grund: Die 33 gelte »in vielen mythischen Traditionen«44 
und in der Numerologie als heilige Zahl, als Meisterzahl. Kurz darauf erin-
nert sich Langdon an den geheimnisvollen Freimaurerring seines Freundes 
Peter Salomon: »Alles wird enthüllt mit dem 33. Grad«45. Gemeint ist damit 
der höchste Grad im freimaurerischen Hochgradsystem des Schottischen 
Ritus. Auf diesen 33. Grad nimmt der Roman mehrfach Bezug.46 Brown legt 
dieser Zahl folgende Deutung zugrunde:

»Sie war Symbol der göttlichen Wahrheit und die heiligste aller Zahlen. 
Diese Tradition lebte bei den Freimaurern weiter, aber auch anders-
wo. Es war kein Zufall, dass man Christen lehrte, Jesus sei mit 33 Jah-
ren gekreuzigt worden, obwohl es keinen dahingehenden histori-
schen Beweis gab. Ebenso wenig war es ein Zufall, dass es hieß, Josef 
sei 33 Jahre alt gewesen, als er die Jungfrau Maria geheiratet hat, oder 
dass Jesus 33 Wunder gewirkt habe, dass Gottes Name 33 Mal in der 

43	 Brown, Das verlorene Symbol, 557.
44	 Brown, Das verlorene Symbol, 505.
45	 Brown, Das verlorene Symbol, 495.
46	 Vgl. Brown, Das verlorene Symbol, 150.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Populärkultur

Genesis erwähnt wurde oder dass im Islam alle Bewohner des Him-
mels auf ewig 33 Jahre alt blieben.«47

In der heutigen Esoterik wird die 33 als Zahl der Vollendung und der Univer-
salität gedeutet. Sie steht angeblich für Wahrnehmung und Intuition, Vorah-
nung und Hellsehen sowie Heilen und Vergeben. So verschmelzen an dieser 
Stelle im Roman historische und mythologische Herleitungen. Dan Brown 
betreibt an dieser Stelle offensichtlich ein bewusstes »spirituelles Zahlenspiel« 
und greift auf sehr unterschiedliche Stoffe und Vorlagen zurück. So verbin-
det er mit literarischer Leichtigkeit disparate Überlieferungsstränge und prä-
sentiert auf diese Weise eine Patchwork-Interpretation, die hinter allen Deu-
tungen offensichtlich eine »Ur-Weisheit« vermuten lässt. Damit erweisen sich 
für den Leser alle Interpretationen als schlüssig und logisch nachvollziehbar.

In der freimaurerischen Zahlensymbolik und Ritualistik ist die Zahl 3 
von grundlegender Bedeutung. Es gibt drei Grade (Lehrling, Geselle, Meis-
ter), drei große Lichter (Bibel, Zirkel, Winkelmaß) sowie drei Lichter in der 
Loge, die durch die drei Säulen im Tempel (Weisheit, Stärke, Schönheit) 
repräsentiert werden. Die symbolische Deutung der drei Grade wird in der 
Johannismaurerei oft auf die drei Lebensalter oder die drei Erfahrungsstu-
fen bezogen. Diese wiederum werden von den Hochgraden mit einem Viel-
fachen (Multiplum) der Drei überbaut. Daher umfasst der Alte und Ange-
nommene Schottische Ritus 33, der Memphis-Ritus 90 Grade.48

Geheimnisse rund um das Staatssiegel auf der US-Dollar-Note
In Browns neuestem Werk gilt die Pyramide als zentrales freimaurerisches 
Symbol: »Eine kleine, abgeflachte Pyramide entpuppt sich als wichtiger 
visueller Fingerzeig, zusammen mit dem zugehörigen winzigen Pyramidi-
on, dem Schlussstein.«49 Dieses geheimnisvolle Zeichen hat von jeher Ver-
schwörungstheoretiker auf den Plan gerufen.50 Bei Brown heißt die Devise: 

47	 Brown, Das verlorene Symbol, 505.
48	 Vgl. Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 922.
49	 Cox, Das verlorene Symbol entschlüsselt, 233.
50	 Der Journalist Michael Grandt, der 2008 ein skandalheischendes Schwarzbuch Freimaurer 

vorgelegt hat, schreibt auf den Internetseiten des umstrittenen Kopp-Verlages, dessen 
Buchsortiment auf die Verbreitung von Verschwörungstheorien und Esoterika ausgerichtet 
ist, über die mögliche Interpretationsvielfalt: Michael Grandt, Dan Brown und die »Frei-

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

Freimaurerei

Wer die Pyramide in Besitz nimmt, hat damit Zugang zum freimaurerischen 
Geheimnis. Die Pyramide, die auch als Großes Staatssiegel der Vereinigten 
Staaten die Rückseite der US-amerikanischen Ein-Dollar-Note ziert, wird 
in modernen Verschwörungsmythen mit dem geheimnisvollen Einfluss der 
Freimaurer auf die USA in Verbindung gebracht.51 Darauf wird in einer Epi-
sode des Thrillers direkt angespielt: Katherine Salomon ruft Robert Lang-
don den Davidstern, das Siegel Salomos, in Erinnerung. Auf die Rückseite 
der Ein-Dollar-Note, die neben der bekannten Pyramide den lateinischen 
Schriftzug »Annuit Cœptis« bzw. »Novus Ordo Seclorum« zeigt, zeichnet sie 
den Davidstern exakt über der abgebildeten Pyramide. Die Auflösung folgt 
erst kurze Zeit später – durch einen verblüfften Taxifahrer: »die Spitzen des 
Sterns deuteten genau auf die Buchstaben M – A – S – O – N – ›Freimau-
rer‹.«52 Hierbei handelt es sich um eine weitere beliebte Variante der Ver-
schwörungstheorie, bei welcher der geheimnisvolle Einfluss der Freimaurer 
auf die US-Politik sichtbar gemacht werden soll. Im vorliegenden Fall wird 
sich dies nachträglich als gezieltes Ablenkungsmanöver der beiden flüchtigen 
Hauptpersonen Katherine und Langdon herausstellen, mit dem nicht nur der 
Taxifahrer, der die beiden ihren Verfolgern zuführen will, sondern auch der 
Leser – wie so oft bei Dan Brown – auf eine falsche Spur geführt werden soll.

Sieht man sich die auf der US-Dollarnote abgebildete Pyramide genau-
er an, so fällt auf, dass sie nach oben hin unvollendet ist – die versinnbild-
lichte Hoffnung, dass sich die USA weiterhin positiv, zum Guten hin ent-
wickeln möge. Beim lateinischen Schriftzug »Annuit Cœptis« handelt es sich 
um eine Abwandlung eines Satzes aus dem ca. 40 v. Chr. entstandenen Epos 
Aeneis des lateinischen Dichters Vergil: »Er hat das Begonnene gesegnet«. Die 
sichtbaren 13 Steinreihen in der Pyramide stellen die 13 nordamerikanischen 
Kolonien zur Zeit der Gründung der Vereinigten Staaten dar, die hier unter 
göttlichen Schutz gestellt werden. Die lateinische Wendung »Novus Ordo 
Seclorum« wird in Verschwörungstheorien häufig falsch wiedergegeben, 
wenn es heißt, in den Worten werde eine »neue Weltregierung« angekündigt. 
Wörtlich übersetzt heißt der Schriftzug: »Neue Abfolge der Zeitalter«. Damit 

maurer-Pyramide«, 21.09.2009, http://info.kopp-verlag.de/news/dan-brown-und-die-frei 
maurer-pyramide.html (aufgerufen am 09.03.2010).

51	 Zu den Hintergründen Marie-France Etchegoin/Frédéric Lenoir, Der Code zu Dan Browns 
Das Verlorene Symbol, München/Zürich 2010, 116–119.

52	 Brown, Das verlorene Symbol, 429.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://info.kopp-verlag.de/news/dan-brown-und-die-freimaurer-pyramide.html
http://info.kopp-verlag.de/news/dan-brown-und-die-freimaurer-pyramide.html
https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://info.kopp-verlag.de/news/dan-brown-und-die-freimaurer-pyramide.html
http://info.kopp-verlag.de/news/dan-brown-und-die-freimaurer-pyramide.html


87

Populärkultur

soll zum Ausdruck gebracht werden, dass in der Abfolge der Jahrhunderte 
mit der demokratischen Staatengründung der USA eine Zäsur eingetreten ist.

Dieser Schriftzug korrespondiert mit dem Symbol des Allsehenden Auges 
Gottes, das den dreieinigen Gott im Christentum versinnbildlicht. Das Sym-
bol des Allsehenden Auges bzw. des Auges der Vorsehung entstammt der 
christlichen Kunst, die aber auf ältere Vorbilder zurückgreift. Im Lauf der 
Menschheitsgeschichte hat es unterschiedliche Ausgestaltungen erfahren. In 
alten Kulturen, z. B. in Ägypten und Assyrien, ist das Auge ein Symbol des 
Sonnengottes.53 Es steht als Medium für die im tiefsten und umfassendsten 
Sinne umfassende Schau. In der biblischen Tradition wird das Auge zum 
Bild der Gegenwart Gottes und seiner alles durchschauenden Allwissenheit 
(z. B. Hiob 34,21f.; Ps 11,4; Hebr 4,13). Die Form des Dreiecks erinnert an die 
Trinität Gottes. In der christlichen Symbolik taucht das Allsehende Auge erst-
mals in der Zeit des Barock auf. Es findet sich auch in der freimaurerischen 
Symbolik. Dort hat es zum Teil eine fantastische und legendarische Aus-
schmückung erfahren. Eine wesentliche Rolle spielte dabei die Ägypten-
faszination in der Epoche des Bruderbundes. Besonders im 18. Jahrhundert 
tauchen Strömungen auf, die in den ägyptischen Priesterbünden und ihren 
Mysterien einen Vorläufer des Logenwesens erblicken. Ägypten wird in die-
ser Perspektive als Hort höheren Wissens begriffen. Von daher erklären sich 
auch oftmals Anklänge in angeblich authentischen Gebräuchen und archi-
tektonischen Besonderheiten in der Geschichte der Freimaurerei. Das Inter-
nationale Freimaurerlexikon konstatiert:

»Wie sehr man manchenorts in diesem ägyptischen Sagenkreis leb-
te, zeigt nichts deutlicher als Text und Szenenbild der ›Zauberflöte‹. 
Die Vorliebe für ägyptische Vorbilder kommt auch noch in der heu-
tigen Freimaurerei zum Ausdruck: in Logennamen (Isis, Harpocra-
tes zur Pyramide, Horus, Sphinx u. a.) sowie in der Ausstattung vieler 
Tempel. Daß die von England ausgehende Freimaurerei ihre Wurzeln 
nicht am Nil zu suchen hat, steht heute geschichtlich fest. Trotzdem 
suchen noch immer zahlreiche Freimaurer ihren Sitz an der freimau-
rerischen Deutung der Cheopspyramide. Die Verwendung der ägyp-

53	 Vgl. zum Folgenden Gerd-Heinz Mohr, Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der 
christlichen Kunst, Freiburg im Breisgau/Basel/Wien, 1991, 42.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

Freimaurerei

tischen Baumotive in Freimaurertempeln führte zu manchen Stilwid-
rigkeiten, mit denen von der modernen Maurerei endlich aufgeräumt 
werden sollte.«54

In der Geschichte der Freimaurerei traten immer wieder Betrüger und Hoch-
stapler auf, womit ihre ursprüngliche Idee zunehmend in Misskredit geriet. 
Maßgeblichen Anteil daran hatten verschiedene ägyptische Pseudosysteme. 
In Deutschland kam die Ägyptische Maurerei im 18. Jahrhundert auf und 
feierte besonders in Frankreich fröhliche Urständ. In diesen Hochgradsys-
temen mischen sich altägyptische Mysterien, christlich-gnostische und kab-
balistische Gedanken mit esoterisch-rosenkreuzerischen, astrologischen und 
okkult-magischen Ideen.55

2.2.8	 Das verbogene Symbol – Zwischen Fakt, Fiktion und Illusion
Browns Bücher provozieren. Besonders das Werk Sakrileg hat zu kontrover-
sen Diskussionen geführt und auch katholische und evangelische Theologen 
zu Klarstellungen veranlasst.56 Der lang erwartete neueste Roman von Dan 
Brown, der vor Jahren zunächst mit dem Titel »The Salomon Key« angekün-
digt worden war, ließ nun für Freimaurer Schlimmes befürchten. Würde es 
sich wieder um einen Aufguss altbekannter Verschwörungstheorien um den 
Bruderbund handeln? Doch es kam ganz anders: Die Freimaurer scheinen 
vom Ergebnis positiv überrascht worden zu sein. Mancher von ihnen ließ 
sich gar zu der Bemerkung hinreißen, Brown habe möglicherweise eine Wer-
bebroschüre für die Logen geschrieben.57 Im Folgenden sollen noch einmal 
die wichtigsten Aspekte zur Unterscheidung von Fakt, Fiktion und Illusion 
in den Blick genommen werden.

54	 Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 56.
55	 Vgl. Gabor Kiszely, Freimaurer-Hochgrade. Lehrarten und Pseudoriten, Innsbruck 2009, 

84f.
56	 Vgl. aus katholischer Perspektive: Joachim Valentin (Hg.), Sakrileg: eine Blasphemie? Das 

Werk Dan Browns kritisch gelesen, Münster 2007.
57	 So lässt sich Hannah de Keijzer, Die Kritiker melden sich zu Wort, in: Dan Burstein/Arne 

de Keijzer (Hg.), Die Wahrheit über »Das verlorene Symbol«. Dan Browns neuer Roman 
entschlüsselt, München 2010, 427 zu der Bemerkung hinreißen: »Für die Freimaurer war 
Das verlorene Symbol ein unverhoffter Segen.«

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Populärkultur

Dan Brown und die Freimaurerei
Der Schriftsteller lässt an seiner positiven Haltung gegenüber der Freimau-
rerei keinen Zweifel. In einem Schreiben an die »Southern Jurisdiction« des 
Schottischen Ritus in Washington D. C. vom 6. Oktober 2009 zollt er dem 
freimaurerischen Anliegen hohen Respekt. Er unterstreicht, wie sehr er die 
Ziele und Anliegen der »freimaurerischen Philosophie« schätze und ihr Anlie-
gen angesichts von religiöser Intoleranz teile.58 Gleichwohl sehen deutsche 
Freimaurer die Sache etwas nüchterner – und selbstkritischer. Der amtie-
rende Großsekretär der Vereinigten Großlogen von Deutschland, Harald E. 
Mayer, räumt ein:

»Im Gegensatz zum neuen Roman von Dan Brown ›Das verlorene 
Symbol‹ geht der Einfluss weniger über die Gruppe und mehr über 
das einzelne Vorbild. Allerdings stellt Dan Brown die amerikanischen 
Freimaurer so dar, wie wir eigentlich gerne alle selber wären: weise, 
gut, reich und einflussreich. Doch leider muss ich gestehen, dass uns 
im Alltag schon die erste Eigenschaft, die Weisheit, Probleme berei-
tet. Sie stellt eher ein Ziel dar als die alltägliche Realität – und dabei 
ist sie doch die Basis für all das andere, einschließlich für einen nach-
haltigen Einfluss. Aber wir behaupten ja auch nicht, ideale Menschen 
zu sein, wir haben nur den ethisch-moralischen Imperativ, aus guten 
Menschen bessere zu machen.«59

Die Erwartung, auf dem freimaurerischen Weg ein Überwissen, übermensch-
liche Macht oder gar die Selbstvergottung erlangen zu können, muss sich 
nach dem Selbstverständnis der Freimaurer als Trugschluss erweisen: Der 

58	 Schreiben Dan Browns vom 9. Oktober 2009 an den Schottischen Ritus, im Internet zu-
gänglich unter www.freemasons-freemasonry.com/phpnews/show_news.php?uid=149 
(aufgerufen am 17.03.2010).

59	 Harald E. Mayer, Freimaurerei – von 1717 bis Dan Brown. Ansprache im Schauspielhaus 
Düsseldorf am 17. Oktober 2009, im Internet abrufbar unter www.freimaurer.org/down 
loads/091017%20Duesseldorf.pdf (aufgerufen am 08.01.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.freemasons-freemasonry.com/phpnews/show_news.php?uid=149
http://www.freimaurer.org/downloads/091017%20Duesseldorf.pdf
http://www.freimaurer.org/downloads/091017%20Duesseldorf.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.freemasons-freemasonry.com/phpnews/show_news.php?uid=149
http://www.freimaurer.org/downloads/091017%20Duesseldorf.pdf
http://www.freimaurer.org/downloads/091017%20Duesseldorf.pdf


90

Freimaurerei

Freimaurer bleibt nicht nur – trotz seines steten Bemühens um Selbstver-
edelung – ein lebenslang »Suchender«, sondern er muss es auch bleiben.

Das literarische Spiel auf der Grenze
Der durchaus als kreativ zu bezeichnende Schriftsteller Brown erweist sich 
auch in seinem neuen Thriller als geschickter Eklektiker: Er greift auf einen 
großen Fundus vielfältiger, teils zutreffender Interpretationen, teils vager 
Spekulationen und Verschwörungsmythen zurück. Dadurch gelingt ihm 
ein äußerst spannendes und unterhaltsames Spiel. Sein Roman gleicht einer 
spannungsgeladenen literarischen Patchwork-Arbeit, deren einzelne Ver-
satzstücke aus Wissenschaft, Religion, Esoterik und reiner Spekulation zu 
einem Ganzen miteinander verwoben und in den Rahmen einer spannen-
den Verfolgungsjagd in der US-Metropole eingebettet werden. Durch den 
Hinweis auf die verschiedenen Gebäude und ihrer Geschichte soll ein Rea-
litätsbezug hergestellt werden. Das Spiel auf der Grenze zwischen Fakt, Fik-
tion und Illusion scheint beim Publikum anzukommen.

Irritationen
Dan Browns Das verlorene Symbol erweist sich in Wahrheit als verbogenes 
Symbol. Die geheimnisvollen Zeichen werden in ihrer Bedeutung oftmals 
überstrapaziert und bewusst verzerrt. Irritationen sind vorprogrammiert. 
Besonders deutlich wird dies in Kapitel 131 des Buches. Dort kommt es zu 
einem abschließenden Dialog zwischen Langdon und seinem Freund, dem 
Freimaurer Peter Salomon. Dieser vermutet in der Bibel einen verschlüs-
selten Code, ein Geheimwissen, das sich nur Auserwählten erschließe. Die-
ses Wissen sei auch in anderen heiligen Texten der Religionen zu finden. 
Der Kernsatz lautet: »Wisst Ihr nicht, dass Ihr Götter seid?« Der Mensch, 
so erläutert Salomon seinem eher skeptischen Freund, habe nur vergessen, 
dass er göttlich sei. Das sei das verlorene Wort, das er an seinen skeptischen 
Freund Langdon weitergeben möchte. Die Wahl des Nachnamens Salomon 
kann kein Zufall sein: Er weckt Assoziationen an König Salomo (engl. Salo-
mon), der in Jerusalem den Tempel errichten ließ. In der freimaurerischen 
Mythologie gilt Salomo als größter Bauherr. Auf ihn bezieht sich die Frei-
maurerei, wenn sie von der Errichtung des Tempels der Humanität spricht. 
In den Hochgraden tritt Salomo vor dem Hintergrund der Hiramlegende als 
Ritualperson auf: »Er führt die Mörder seines Baumeisters der verdienten 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

Populärkultur

Strafe zu, er sichert die Weiterleitung des Baus, er kennt den unaussprech-
lichen Namen Gottes und gibt ihn weiter.«60 Diese Rolle scheint nun bei 
Brown auf Peter Salomon mit der Preisgabe des verlorenen Wissens über-
tragen worden zu sein.

Eine Liebeserklärung an die Freimaurerei?
Am Beispiel der freimaurerischen Symbolik und Ritualistik zeigt sich, wie 
schmal der Grat zwischen Fantasie und Realität in Das verlorene Symbol 
beschaffen ist. Brown mischt Gebräuche und Riten der Johannismaurerei mit 
denen der Hochgradmaurerei und deren Pseudo-Ausformungen. Anderer-
seits ergibt sich im Blick auf die Freimaurerei kein einheitliches Bild. Vieles 
wird nur angedeutet. Die freimaurerische Ritualistik und ihre Symbolwelt 
dient bei Brown als geheimnisvolle Hintergrundfolie für einen spannenden 
Plot. Zugleich lässt er Langdon mit verschiedenen Verschwörungsmythen 
um den Bruderbund aufräumen. Er zeichnet so ein Bild von der Freimau-
rerei, das von Sympathie geprägt ist. Nicht ohne Grund haben die Verei-
nigten Großlogen von Deutschland, der Dachverband der fünf deutschen 
Freimaurer-Großlogen, den neuen Thriller kurz nach dessen Erscheinen in 
einer Presseerklärung als »Eine Liebeserklärung an die Freimaurerei – mit 
kleinen Schönheitsfehlern!« gewürdigt, also positiv, aber doch mit gewissen 
Einschränkungen: »Es scheint fast, als habe Dan Brown eine Wette ange-
nommen, dass er es nicht schaffen werde, den kompletten Text einer Frei-
maurer-Infobroschüre in seinen Roman einzuarbeiten. Er dürfte die Wet-
te gewonnen haben.«61

Zeitsymptom einer individualisierten und säkularisierten Religionskultur?
Dan Browns neues Werk, eine Mischung aus Kriminalroman, Wissenschafts- 
und Okkultthriller, in dem ganz heterogene, zum Teil aktuelle esoterische62 

60	 Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 738.
61	 Die Presserklärung zu »Dan Brown The Lost Symbol« findet sich im Pressearchiv auf der 

Internetseite der Vereinigten Großlogen von Deutschland, www.freimaurer.org (auf-
gerufen am 08.01.2025).

62	 Hier ist insbesondere an den 2012-Maya-Mythos zu erinnern, wonach in Teilen der 
Esoterikbewegung für den 21.12.2012 ein spiritueller Transformationsprozess erwartet 
wird; vgl. dazu Matthias Pöhlmann, Schicksalsjahr 2012? Hoffnungen und Befürchtungen 
in der Esoterik-Szene zu Beginn des 21. Jahrhunderts, in: Materialdienst der EZW 5/2009, 
163–176.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.freimaurer.org
https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.freimaurer.org


92

Freimaurerei

und parawissenschaftliche63 Themen eingebaut werden, kommt vorrangig 
einem grundlegenden Unterhaltungsbedürfnis von Erwachsenen entgegen. 
Das Buch liefert im Grunde nur wenige Informationen über vergangene 
Mythen und Symbole und sagt mehr über die heutige Bedürfnis- und Inter-
essenlage von Menschen aus. So zielt es auf eine Klientel, die an Gralsmythos, 
Verschwörungstheorien, Geheimgesellschaften und Astrologie interessiert ist.

Brown tritt mit dem Werk Das verlorene Symbol wieder als geschickter 
Kompilator verschiedener Stoffe in Erscheinung. Physik, Philosophie, Bibel-
verse, Geheimwissen und Zahlensymbolik – ein derart ausgewogenes Misch-
verhältnis aus Wissenschaft, Religion und esoterischer Spekulation in einer 
literarisch äußerst spannenden Inszenierung trifft den Nerv einer Zeit, die 
von gegensätzlichen Tendenzen geprägt zu sein scheint: So lässt sich einer-
seits eine virulente Technikfaszination bis hin zu fortschrittsoptimistischen, 
wissenschaftsreligionsartigen Hoffnungen beobachten, die bis ins Paranor-
male (»das ungeheure Potenzial des menschlichen Geistes«) ausgeweitet 
werden. Andererseits kommt in dem Buch bei verschiedenen Akteuren der 
Handlung eine in der Religionskultur westlicher Gesellschaften signifikan-
te, stark individualisierte Sinndeutung zwischen Säkularität und Sehnsucht 
nach neuer Spiritualität zum Ausdruck, in der sich Unbehagen und Distanz 

63	 Zu nennen ist z. B. die sog. »Noetik« bzw. die »Noetische Wissenschaft«, die Katherine 
Salomo in Das verlorene Symbol betreibt. Noetik wird hier als eine Art »Missing Link zwi-
schen moderner Wissenschaft und antikem Mystizismus« (93) bezeichnet. Nach der An-
nahme, dass der menschliche Geist angeblich über ungenutztes Potenzial verfüge und die 
stoffliche Welt zu verändern in der Lage sei, sollen die von Katherine durchgeführten 
Experimente den Nachweis erbringen, dass der Geist über die Materie triumphieren könne, 
»dass man mit ›konzentriertem Denken‹ im wahrsten Sinne des Wortes alles beeinflussen 
konnte – die Wachstumsrate von Pflanzen; die Geschwindigkeit und Richtung der Be-
wegung von Tieren; den Vorgang der Zellteilung in einer Petrischale; die Synchronisa-
tion autonomer Systeme und die chemischen Reaktionen im eigenen Körper« (92). In 
Wirklichkeit entpuppt sich hier ein für »New Age« grundlegendes Denkmuster, dem zu-
folge sich die Menschheit an der Schwelle zu einer neuen Epoche befindet und ihren 
hoffnungsvollen Blick auf die »alten Wege« richtet: »Der Tag wird kommen, da die mo-
derne Wissenschaft ernsthaft damit beginnen wird, die Weisheit der Alten zu studieren – 
und das wird der Tag sein, da die Menschheit Antworten auf jene Fragen findet, die sich 
ihr noch immer entziehen« (99). Der erwartete Epochenwechsel soll mit einer Rück-
wendung zu einem in den Religionen und antiken Traditionen aufzuspürendes Ur-Wis-
sen einhergehen: »Die heutige Wissenschaft machte weniger ›Entdeckungen‹ als vielmehr 
›Wiederentdeckungen‹« (99).

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Populärkultur

gegenüber jedweden organisierten Formen von Religion bis hin zu antikirch-
lichen Affekten artikulieren können.

Inszenierte Verschwörungen und ihr realer Hintergrund
Die von Brown literarisch inszenierten Verschwörungstheorien haben heute 
oft einen realen Anhaltspunkt: Ihre unkritische Akzeptanz kann als Reflex 
auf wirtschaftlich und gesellschaftspolitisch unsichere Zeiten gedeutet oder 
mit Rudolf Jaworski als »in Regie genommene Ängste innerhalb einer Gesell-
schaft oder einer bestimmten Bezugsgruppe«64 betrachtet werden. Ver-
schwörungstheorien kommen nicht ohne eine Sündenbockkonstruktion 
aus. Warum aber erleben Verschwörungstheorien in der jüngsten Zeit eine 
neue Renaissance?

Die 1990er-Jahre, die durch gewaltige politische Umbrüche geprägt waren 
(Ende des Kommunismus, die veränderte weltpolitische Stellung der USA), 
ließen neue Verschwörungstheorien aufkeimen und beförderten Ängste 
vor einer drohenden Welteinheitsregierung durch die Vereinten Nationen. 
Damit konnte sich nicht nur in den USA, sondern auch hierzulande eine 
regelrechte Verschwörungskultur etablieren:

»Verschwörungstheorien gedeihen immer dann besonders gut, wenn 
die Menschen sich vom politischen Prozess ausgeschlossen fühlen. 
Die weltweite Zunahme von Über-Regierungen, der Aufstieg der 
politischen Klasse und die immer tiefer werdende Kluft zwischen 
den Eliten und der Wählerschaft arbeiten dem Verschwörungsglau-
ben zu. Die neue amerikanische Mode der Verschwörungstheorien 
fand eine große Anhängerschaft in Europa, was der wachsenden 
Macht der Europäischen Union und ihren Regierungsinstitutionen 
seit den 1990er-Jahren zuzuschreiben ist. Insbesondere die Bewegung 
der ›Alternativen‹ mit ihrem Misstrauen gegen mächtige Regierun-
gen, Großkonzerne und Schulmedizin hat sich als sehr empfänglich 
für Verschwörungstheorien erwiesen.«65

64	 Rudolf Jaworski, Verschwörungstheorien aus psychologischer und aus historischer Sicht, 
in: Matthias Pöhlmann (Hg.), »Traue niemandem!« Verschwörungstheorien – Geheim-
wissen – Neomythen (EZW-Texte 177), Berlin 2004, 33–51, hier 48f.

65	 Nicholas Goodrick-Clarke, Im Schatten der Schwarzen Sonne. Arische Kulte, Esoterischer 
Nationalsozialismus und die Politik der Abgrenzung, Wiesbaden 2009, 550.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

Freimaurerei

Unterhaltungsvergnügen erfordert Unterscheidungsvermögen
Das neue Werk Dan Browns stößt, was den literarischen Anspruch betrifft, 
auf Kritik. Kritik regt sich aber auch vereinzelt von christlicher Seite. Man 
vermutet Blasphemie. So wird das von Brown entworfene Freimaurerbild als 
zutreffende Gegenwartsbeschreibung verstanden. Das Problem liegt offen-
sichtlich darin, dass diese Kritiker nicht zwischen Fakt und Fiktion zu unter-
scheiden vermögen. Mit Browns neuestem Werk geraten nun die Freimau-
rer in den Verdacht, den Menschen an die Stelle Gottes setzen zu wollen:

»Die Freimaurer haben sich offiziell dem Ziel verschrieben, die Welt 
und vor allem sich selbst besser zu machen. Sie sollen an sich arbeiten 
wie an einem unbehauenen Stein. Der Mensch ist wie ein Tempel, an 
dem gebaut werden soll. Er soll als Heiligtum begriffen werden. Das ist 
gefährlich. Nietzsche sagte schon, dass wenn ein Heiligtum errichtet 
werden soll, ein anderes gestürzt werden muss. Dieses Heiligtum ist 
bei Nietzsche wie bei den Freimaurern Gott. Gott soll gestürzt werden, 
damit der Mensch aufsteigt. Er soll an die Stelle des Schöpfers treten. 
Dieser Wunsch ist für Christen eine unerträgliche Blasphemie.«66

Doch bei dieser Auffassung handelt es sich um einen Irrtum. Im Unterschied 
zum Nihilismus proklamieren die Freimaurer ein transzendentes höheres 
göttliches Wesen, das sie im »Allmächtigen Großen Baumeister aller Welten« 
erblicken, verzichten dabei aber auf Aussagen zu dessen aktuellem Wirken. 
Allenfalls könnte man die freimaurerische Haltung als Deismus bezeichnen, 
wonach von einem Schöpfer, jedoch nicht von einem Erlöser und Vollen-
der gesprochen wird. Das Symbol des Baumeisters aller Welten soll den 
Freimaurerbund für alle Religionen offenhalten und dem einzelnen Logen-
mitglied darin eine Projektionsfläche für seine eigenen religiösen Vorstel-
lungen bieten. Es wäre sicherlich zu einfach, Dan Brown antireligiöse oder 
antikirchliche Motive zu unterstellen. Er will auf spannende Weise Men-
schen unterhalten. Dazu bedient er sich religiöser wie esoterischer Motive, 
greift auf geheimnisvolle Stoffe, Mythen, Fakten, Spekulationen und Illusio-
nen zurück. Viele der Millionen Leser werden die Bücher nach der Lektüre 

66	 Simon Biallowons, Das verlogene Symbol, www.liborius.de/specials/dan-browns-verlogenes-
symbol.html (aufgerufen am 20.03.2010).

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.liborius.de/specials/dan-browns-verlogenes-symbol.html
http://www.liborius.de/specials/dan-browns-verlogenes-symbol.html
https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.liborius.de/specials/dan-browns-verlogenes-symbol.html
http://www.liborius.de/specials/dan-browns-verlogenes-symbol.html


95

Populärkultur

beiseitelegen, ohne (hoffentlich) alles für bare Münze zu nehmen. Oftmals 
ist der Leser mündiger, als dies von Kulturpessimisten weithin angenom-
men wird. Es kann sein, dass individuelle Vorurteile Einzelner über Religion 
und Sinndeutungen verstärkt werden. Gerade deshalb ist literarische Medi-
enkompetenz nötig und gefragt, um zwischen Fakt und Fiktion unterschei-
den zu können. Denn spätestens nach der Lektüre von Dan Browns neu-
estem Thriller sollte klar sein: Man kann sich leicht in die Irre führen lassen.

Literatur

Amini, Muhammad Safwat al-Saqqa/Habib, Sa’di Abu, Freimaurerei, Publikation des 
Bundes der Islamischen Welt Makkah al-Mukarramah, o. O. 1983.

Bauer, Alain/Dachez, Roger, Das Geheimnis um das verlorene Symbol. Die Wahr-
heit über Dan Browns neuen Bestseller, Güllesheim 2010.

Binder, Dieter A., Die Freimaurer. Geschichte, Mythos und Symbole, Wiesbaden 2009.
Brown, Dan, Das verlorene Symbol. Bergisch Gladbach 2009.
Brown, Dan, Illuminati, Bergisch Gladbach 182004.
Burstein, Dan (Hg.), Die Wahrheit über den Da-Vinci-Code. Das Sakrileg ent-

schlüsselt. Aus dem amerikanischen Englisch, München 62004.
Cox, Simon, Das verlorene Symbol entschlüsselt. Dan Browns Bestseller von A bis 

Z, München 2010.
Eberle, Henrik, Das verlorene Symbol. Der Schlüssel zu Dan Browns Bestseller, 

Köln 2010.
Etchegoin, Marie-France/Lenoir, Frédéric, Der Code zu Dan Browns Das Verlorene 

Symbol, München/Zürich 2010.
Goeller, Tom, Freimaurer. Aufklärung eines Mythos, Berlin 2006.
Goodrick-Clarke, Nicholas, Im Schatten der Schwarzen Sonne. Arische Kulte, Eso-

terischer Nationalsozialismus und die Politik der Abgrenzung, Wiesbaden 2009.
Gorissen, Burkhardt, Ich war Freimaurer, Augsburg 2009.
Haack, Friedrich-Wilhelm, Freimaurer, München 91993.
Hasselmann, Kristiane, Die Rituale der Freimaurer. Zur Konstitution eines bürger-

lichen Habitus im England des 18. Jahrhunderts, Bielefeld 2009.
Hillefeld, Marc, Ein Code wird geknackt. Dan Browns Roman »Sakrileg« entschlüsselt, 

Köln 2004.
Hirsch, Vanessa, Von Heldengeschichten und Verschwörungstheorien. Freimaurer in 

Literatur und Film, in: Keller, Susanne B. (Hg.), Königliche Kunst. Freimaurerei 
in Hamburg seit 1737, Hamburg 2009, 166–175.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Freimaurerei

Hodapp, Christoph, Freimaurer für Dummies. Ihr Schlüssel zu der Geschichte, den 
Ideen und Ritualen der Freimaurer, Weinheim 2006.

Jaworski, Rudolf, Verschwörungstheorien aus psychologischer und aus historischer 
Sicht, in: Pöhlmann, Matthias, (Hg.), »Traue niemandem!« Verschwörungs-
theorien – Geheimwissen – Neomythen (EZW-Texte 177), Berlin 2004, 33–51.

Keijzer, Hannah de, Die Kritiker melden sich zu Wort, in: Burstein, Dan/Keijzer, 
Arne de (Hg.), Die Wahrheit über »Das verlorene Symbol«. Dan Browns neuer 
Roman entschlüsselt, München 2010.

Keller, Susanne B. (Hg.), Königliche Kunst. Freimaurerei in Hamburg seit 1737, 
Hamburg 2009.

Kiszely, Gabor, Freimaurer-Hochgrade. Der Alte und Angenommene Schottische 
Ritus, Innsbruck 2008.

Kiszely, Gabor, Freimaurer-Hochgrade. Lehrarten und Pseudoriten, Innsbruck 2009.
Körber, Joachim, Die Wissenschaft bei Dan Brown, Weinheim 2009.
Kothmann, Klaus, Die Freimaurer und die Katholische Kirche, Frankfurt am Main/

Berlin/Bern/Brüssel/New York/Oxford/Wien 2009.
Lennhoff, Eugen/Posner, Oskar/Binder, Dieter A., Internationales Freimaurerlexikon, 

München 52006.
Lincoln, Henry/Baigent, Michael/Leigh, Richard, Der Heilige Gral und seine Erben. 

Ursprung und Gegenwart eines geheimen Ordens. Sein Wissen und seine Macht, 
Bergisch Gladbach 52004.

Mayer, Marcus/Hofschen, Heinz-Gerd, Licht ins Dunkel. Die Freimaurer und Bre-
men (Veröffentlichungen des Bremer Landesmuseums für Kunst- und Kultur-
geschichte Focke Museum), Bremen 2006.

Militz, Philip, Freimaurer in 60 Minuten, Wien 2009.
Mohr, Gerd-Heinz, Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen Kunst, 

Freiburg im Breisgau/Basel/Wien 1991.
Pöhlmann, Matthias, Freimaurer. Wissen was stimmt, Freiburg im Breisgau 22010.
Pöhlmann, Matthias, Schicksalsjahr 2012? Hoffnungen und Befürchtungen in der Eso-

terik-Szene zu Beginn des 21. Jahrhunderts, in: Materialdienst der EZW 5/2009, 
163–176.

Pöhlmann, Matthias, Verschwiegene Männer. Freimaurer in Deutschland (EZW-
Texte 182), Berlin 42008.

Scherm, Gerd, Das »Dan-Brown-Syndrom«: Freimaurerei im Umfeld postmoderner 
Fantasy-Welten und Verschwörungsvorstellungen, in: Quatuor Coronati. Jahr-
buch für Freimaurerforschung 44 (2007), 253–263.

Shugarts, David A., Die Wahrheit über das verlorene Symbol. Dan Browns neuer 
Bestseller entschlüsselt, Berlin 2009.

Valentin, Joachim (Hg.), Sakrileg: eine Blasphemie? Das Werk Dan Browns kritisch 
gelesen, Münster 2007.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

Freimaurerei und Esoterik

2.3	 Freimaurerei und Esoterik

2.3.1	 Dem Wahren, Schönen – und Geheimen? Zur Verhältnis
bestimmung von Freimaurerei und Esoterik

»Die Beziehungen zwischen Freimaurerei und Esoterik sind proble-
matisch. Sie hängen essenziell von der Vorstellung ab, die Freimau-
rer im Allgemeinen über ihre eigene Institution haben: Ist die Frei-
maurerei überhaupt eine esoterische Gesellschaft, ein initiatorischer 
Bund – oder ist das nicht dasselbe? –, ein intellektueller Zirkel oder 
ganz einfach ein Bruderbund? Die Freimaurerei hat zu verschiedenen 
Zeiten und Orten unterschiedliche Antworten auf diese Frage gege-
ben. Und die Experten, die von außen die Geschichte und Soziolo-
gie dieser Einrichtung untersuchen, stimmen nicht notwendigerwei-
se miteinander überein.«1

So heißt es in dem im Jahr 2005 erschienenen zweibändigen wissenschaftli-
chen Werk zu Gnosis und westlicher Esoterik unter dem Stichwort »Freimau-
rerei«. Im Kern ist damit gleich ein ganzes Bündel an Problemen benannt, 
die das Thema Freimaurerei und Esoterik mit sich bringt. Wie sehen die 
Freimaurer sich selbst, und wie hat sich die masonische Gründergenerati-
on selbst verstanden? Zu welchen Ergebnissen kommen Experten, seien es 
nun Soziologen, Historiker, Religionswissenschaftler und Theologen? Von 
welchen Denkvoraussetzungen gehen sie aus? Es scheint, dass sich am The-
ma Freimaurerei und Esoterik die Geister scheiden – nicht nur außerhalb 
der Logen, sondern auch innerhalb der Freimaurerei selbst, gibt es doch 
durchaus unterschiedliche Einschätzungen von Freimaurern. Damit ist die 
Verwirrung nahezu perfekt.

Im Folgenden soll der Frage nachgegangen werden, ob es überhaupt eine 
direkte Beziehung zwischen Esoterik und Freimaurerei gibt. Oder handelt es 
sich um zwei völlig grundverschiedene Bereiche? Was meinen Freimaurer, 
wenn sie ihre Praxis, ihr Erleben im Umgang mit Ritualen und Symbolen 
als Esoterik bezeichnen? Ist der Begriff in der heutigen Zeit angesichts von 

1	 Roger Dachez, Art. Freemasonry, in: Wouter J. Hanegraaff (Hg.), Dictionary of Gnosis 
and Western Esotericism, Bd. 1, Leiden/Boston 2005, 382–388, 382 (eigene Übersetzung).

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

Freimaurerei

Esoterikwelle(n) und den damit verbundenen, oft schillernden Offerten dieses 
Marktes nicht missverständlich, so dass Irritationen vorprogrammiert sind?

Bei den folgenden Überlegungen handelt es sich um die Außenperspektive 
eines Nicht-Freimaurers, eines sogenannten Profanen, der noch kein Ritual 
erlebt hat und sich lediglich auf die Literatur und Gespräche mit Freimaurern 
stützen kann. Sie gehen zum einen in historischer Perspektive den vermeint-
lichen esoterischen Wurzeln der Freimaurerei hinsichtlich ihrer Organisations-
struktur und ihres Wesens nach. Zum anderen wird vor dem Hintergrund 
heutiger Positionsbestimmungen unter Freimaurern danach gefragt, wel-
che Schlussfolgerungen sich für das Verhältnis von Freimaurerei und Eso-
terik in der Gegenwart ergeben. Schließlich sollen aus evangelischer Sicht 
Impulse für ein Gespräch mit der Freimaurerei gegeben und dabei – wie es 
sich für den fairen, aber distanzierten Blick von außen gehört – dialogisch-
kritische Akzente gesetzt werden.

2.3.2	 Esoterik – ein unklarer Sammelbegriff
Der Berliner Religionswissenschaftler Hartmut Zinser subsumiert in dem 
einschlägigen Artikel der vierten Auflage des Lexikons Religion in Geschich-
te und Gegenwart unter Esoterik

»alle jene Schriften, Lehren und Praktiken […], die 1. entweder, soweit 
es sich um Religiöses handelt, mit den erklärten Lehren der Kirchen 
in Widerspruch stehen, oder 2., soweit sie sich als Wissen verstehen, 
mit den Erkenntnissen und Methoden der Wissenschaften nicht zu 
vereinbaren sind und deshalb als ›höheres Wissen‹ ausgegeben wer-
den, oder 3., was auf dem Markt der Esoterik schlicht als esoterisch 
verkauft werden kann.«2

Damit sind jedoch nur äußere Aspekte benannt. Nähere inhaltliche Bestim-
mungen sind notwendig. Das Substantiv »Esoterik« leitet sich ab von dem 
griechischen Adjektiv ἐσωτερικός, was so viel bedeutet wie »zum inneren 
Kreis gehörig«. Substantiv und Adjektiv haben jedoch eine unterschiedli-
che Begriffsgeschichte: Die Verwendung des Adjektivs ist bereits in antiken 

2	 Hartmut Zinser, Esoterik, in: RGG4 II, Tübingen 2000, 1580f.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

Freimaurerei und Esoterik

Texten nachweisbar als Bezeichnung des »inneren« Teils der Lehren griechi-
scher Philosophenschulen. Allerdings waren damit nicht Lehren der »Esote-
rik« im heutigen Sinn gemeint, sondern z. B. die nicht für die Öffentlichkeit 
bestimmten Schriften der peripatetischen Schule. Etwas willkürlich leiten 
heutige Interpreten, die vom Wortsinn des Adjektivs (»innen«, »innerlich«) 
ausgehen, daraus oft ein Verständnis von Esoterik im Sinne von »inneren 
Wegen« spiritueller Erfahrung ab; das Adjektiv verweist jedoch ursprüng-
lich keineswegs auf »Innerlichkeit«, sondern auf die Geheimhaltung philo-
sophischer Lehren.

Im Unterschied zu dem Adjektiv »esoterisch« (zuerst im 2. Jh. n. Chr. bei 
Lucian von Samosata [ca. 120–180]) ist das Substantiv »Esoterik« relativ jun-
ger Herkunft und bezeichnet ursprünglich dasselbe wie das zur gleichen Zeit 

– Ende des 19. Jahrhunderts – aufkommende Wort »Okkultismus«.3 Er ist ein 
Sammelbegriff für die verschiedenen überlieferten okkulten und magischen 
Praktiken und Anschauungen – von Astrologie und Alchemie über Magie und 
Mantik bis zu neuem Hexenkult, Rosenkreuzertum und Theosophie. Mit der 
Begrifflichkeit von Esoterik und Okkultismus setzte auch eine gewisse Ideo-
logisierung ein (-ismus!), insbesondere im Zusammenhang mit der »Mut-
ter der modernen Esoterik«, der Theosophie. Esoterik wird zur Alternative 
bzw. zum dritten Weg gegenüber der modernen Wissenschaft und gegen-
über der traditionellen christlichen Religion. Bei ihr bzw. beim Okkultis-
mus handelt es sich neben der Romantik um die große Gegenströmung zur 
Aufklärung. Aus der Okkultwelle am Ende des 19. Jahrhunderts und ihren 
Nachwirkungen Anfang des 20. Jahrhunderts gingen verschiedene, bis heute 
noch existierende esoterische Weltanschauungsgemeinschaften hervor, die 
sich als Logen, Orden, esoterische Schulen und Gesellschaften bezeichneten. 
Erwähnt werden müssen an dieser Stelle Theosophen-, Anthroposophen- 
sowie Rosenkreuzer- und Templergruppen, die sich nach innen nicht nur 
elitär abschließen, sondern auch exoterisch vielfältige publizistische Aktivi-
täten entwickeln.

3	 Die nachfolgenden Ausführungen stützen sich auf Hans-Jürgen Ruppert, Suche nach Er-
kenntnis und Erleuchtung – moderne esoterische Religiosität, in: Hempelmann, Rein-
hard/Dehn, Ulrich/Fincke, Andreas/Nüchtern, Michael/Pöhlmann, Matthias/Ruppert, 
Hans-Jürgen/Utsch, Michael (Hg.), Panorama der neuen Religiosität. Sinnsuche und Heils-
versprechen zu Beginn des 21. Jahrhunderts, Gütersloh 2005, 201–303, hier 201f.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

Freimaurerei

Heute wird unter dem Begriff »Esoterik« auf dem Markt der Religionen 
ein entsprechendes marktförmiges Angebot verstanden. Deshalb kann man 
seit den 1980er-Jahren von einer Popularisierung der Esoterik sprechen: Ver-
schiedene esoterische Angebote haben sich in kommerzieller Hinsicht stark 
ausgebreitet und einen eigenen Markt ausgebildet. Ein elitäres Wissen um 
nicht allgemein zugängliche Welthintergründe wird so öffentlich gemacht. 
Es steht damit (in einem gewissen Selbstwiderspruch) der breiten Masse 
zur Verfügung und ist damit marktförmig. Esoterik ist Teil der modernen 
Erlebnisgesellschaft: Jeder wählt frei aus und geht seinen eigenen spirituell-
religiösen Weg. »Esoterik« wird damit zur reinen Worthülse für den eige-
nen Individualismus, der sich nicht kümmert um das, was andere sagen 
oder was die Kirche sagt, sondern nur noch fragt: »Was hilft mir?« Wich-
tige Schlagworte sind: Individualisierung, Subjektivismus, Eklektizismus. 
Die Zielgruppe moderner Esoterik ist besonders die gehobene Bildungs-
schicht, Menschen, die finanziell und hinsichtlich ihres Freizeitverhaltens 
in der Lage sind, esoterische Bücher zu lesen oder entsprechende Vorträge, 
Kurse und Seminare zu besuchen.

Esoterik wird heute eng mit den Stichworten »Spiritualität« und »Inner-
lichkeit« in Verbindung gebracht: Der Innenbereich des Menschen, seine 
vielfältigen intuitiven und spirituellen Möglichkeiten rücken in den Mittel-
punkt des Interesses. Moderner Esoterik geht es um die Neuentdeckung 
verschütteter Quellen einer unterstellten authentischen Spiritualität. Dabei 
wird an ein »Urwissen« vergangener Kulturen bzw. archaischer Religions-
formen angeknüpft. Magische und schamanistische Traditionen werden ent-
sprechend wiederbelebt.

Die moderne Esoterik in ihrer heutigen Form ist so ein Produkt des 19. und 
20. Jahrhunderts. Sie ist gekennzeichnet durch individuelle Erleuchtungs-
erfahrungen, Religionsvermischung und einen deutlichen Individualismus. 
Damit kann die Freimaurerei als ethischer Bund keinesfalls in Verbindung 
gebracht werden. Daher stellt sich die Frage: Von welchem Esoterikbegriff 
gehen Forscher und Freimaurer heute aus? Hierzu ist ein Blick auf die Anfänge 
der Freimaurerei notwendig.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Freimaurerei und Esoterik

2.3.3	 Esoterische Denkvoraussetzungen in der frühen Freimaurerei
»Die Freimaurerei ist ein Esoterischer Bund, und ihr Verhältnis zu der sie 
umgebenden Gesamtgesellschaft muß im Kontext dieser Tatsache gesehen 
werden. Esoterik ist die Sammelbezeichnung für Geheimlehren, die nur den 
Eingeweihten einer Gemeinschaft zugänglich sind.«4 Mit dieser Definition 
weist die Hallesche Historikerin Monika Neugebauer-Wölk auf die für die 
Freimaurerei des 18. Jahrhunderts charakteristischen esoterischen Züge hin. 
Damit ist Zweierlei ausgesagt: Erstens handelt es sich bei der Freimaurerei 
um einen initiatorischen Bund, dessen Kern nur Eingeweihten zugänglich 
ist. Damit ist das Arkanum Außenstehenden verschlossen. Das aber ist nur 
ein äußerer, formaler Gesichtspunkt. Zweitens bezieht sich diese Feststellung 
zudem auf die große inhaltliche Nähe zwischen Esoterik und Freimaurerei, 
die sich auch bei der anzutreffenden Ritualpraxis abzeichne. Neugebauer-
Wölk erblickt grundlegende esoterische Züge der masonischen Bewegung 
in der »Initiation in das freimaurerische Arkanum in Gradstufen« und im 
Ritual der Meistererhebung, das sich auf den Baumeister des Salomoni-
schen Tempels, Hiram Abif, bezieht, bei der es sich um eine »Wiedergeburts
zeremonie« handele.

Für die frühe Neuzeit, in der die Freimaurerei entstanden ist, legt Neu-
gebauer-Wölk einen anderen Esoterik-Begriff zugrunde. Sie geht damit von 
der adjektivischen Bedeutung im Sinne von ἐσωτερικός, also von einem 
Geheimwissen für »Eingeweihte« aus. Damit verbunden sind folgende eso-
terische Denkvoraussetzungen:

»Esoterik erstrebt die Rückkehr des Menschen zu seinem göttlichen 
Ursprung durch die Wiedergewinnung des Schöpfungswissens. Nicht 
die Rettung durch Jesus Christus steht hier im Mittelpunkt des Erlö-
sungsdenkens, sondern der Versuch, das Gedächtnis der Gattung 
Mensch soweit zurückzuverfolgen, dass der Schöpfungsplan Got-
tes wieder erkennbar wird – damit das Wesen der Dinge –, dass der 
Mensch also sein Wissen um die wahre Natur seiner selbst und des 
Kosmos aus eigener Kraft erlangen kann. Die Realisierung dieses Ziels 
wurde als möglich angesehen, denn der Mensch hatte ja in der Zeit 

4	 Monika Neugebauer-Wölk, Esoterische Bünde und Bürgerliche Gesellschaft. Entwicklungs-
linien zur modernen Welt im Geheimbundwesen des 18. Jahrhunderts, Göttingen 1995, 9.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

Freimaurerei

seiner paradiesischen Existenz über dieses Wissen verfügt. Es konn-
te auch durch die Vertreibung aus der Nähe Gottes nicht ganz verlo-
ren gegangen sein. Die Aufgabe lautete also, alle erreichbaren Quellen 
des ältesten Wissens aufzuspüren. Diejenigen Texte mussten gefun-
den werden, die eine lange Tradition, einer Kette der Überlieferung, 
zumindest Restformen göttlicher Weisheit bewahrt hatten. Die Zeit-
genossen bezeichneten diese Weisheitstradition seit dem Standard-
werk des Agostino Steucho von 1540 als philosophia perennis, als ewi-
ge Philosophie.«5

Mit anderen Worten: Es geht darum, sich Zugang zu einem Wissen zu ver-
schaffen, das als paradiesische Weisheit vor dem Sündenfall (in statu integri-
tatis) dem Menschen von Gott offenbar gemacht wurde. Selbst wenn es nur 
bruchstückhaft vorhanden ist, muss es doch seit dem paradiesischen Zustand 
in irgendeiner Form überliefert worden sein. Das ist die philosophia peren-
nis: Die zeitlose göttliche Weisheit wurde durch den Lauf der Jahrhunder-
te identisch weitergegeben und ist dem Menschen durch Erkenntnis prinzi-
piell zugänglich. Hierin besteht die esoterische Hoffnung, die sich seit dem 
15. Jahrhundert verbreitet hat. Vor diesem Hintergrund haben sich eigene 
Traditionsketten entwickelt, im Zentrum des Interesses steht aber stets das 
Geheimnis des Anfangs. Fünf Themenkreise des esoterischen Sinnsystems 
sind zu nennen:6

•	 Neue Offenbarungsquellen neben der Bibel: Die frühneuzeitliche Eso-
terik nutzt hierzu die Überschreitung des biblischen Kanons, indem 
hermetische Schriften der Heiligen Schrift gleichgestellt werden. Oder 
die Bibel wird mit Blick auf das Buch der Natur als defizitär angesehen.

•	 Suche nach höherem Wissen: Vermittelt wird dieses Wissen durch die 
Lektüre esoterischer Texte, durch das Lesen im Buch der Natur und 
im Dechiffrieren des Okkulten, des verborgenen wahren Wissens 
hinter den äußeren Zeichen und Symbolen (Kabbalistik, Hermetik).

5	 Monika Neugebauer-Wölk, Esoterik als Element freimaurerischer Geschichte und 
Geschichtsforschung, in: Quatuor Coronati. Jahrbuch für Freimaurerforschung 41 (2003), 
9–32, 10.

6	 Vgl. zum Folgenden Monika Neugebauer-Wölk, Esoterik und Christentum vor 1800: Pro-
legomena zu einer Bestimmung ihrer Differenz, in: Aries 3,2 (2003), 127–165, 137f.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Freimaurerei und Esoterik

•	 Wissen als Macht: »Die höhere Erkenntnis und esoterische Herme-
neutik, das Entziffern des Buches der Natur und das Wissen um das 
wahre Wesen der Dinge, ermöglicht nach dem Selbstverständnis 
des Esoterikers das Einsetzen dieser Kräfte als Herrschaft über die 
Dinge, Macht über die Menschen und Realisierung göttlicher Ord-
nung in der Welt.«7

•	 Mitwirkung des Menschen am Erlösungswerk: Der Mensch wirkt nun 
effektiv an seiner Erlösung mit:

»Fluchtpunkt esoterischer Religiosität ist nicht die historisch 
individuell fassbare, einzigartige Erlöserfigur, sondern das 
›Geheimnis des Anfangs‹ – der Schöpfungsplan Gottes vor der 
Erschaffung der Welt und die ›Sprache Adams‹, in der Gott vor 
dem Sündenfall mit dem Menschen kommunizierte. Das Ein-
dringen in beide Sphären durch esoterische Offenbarung und 
innere Erleuchtung führt auf den wahren Namen der Dinge 
und damit auf das Erlösungswissen – Grundlage für das Ent-
ziffern aller Geheimnisse der Schöpfung.«8

•	 Unsichtbare Kirche und geheime Gesellschaft: Die esoterische Grund-
haltung ist von antidogmatischen Ressentiments gegenüber der Kir-
che bestimmt. Die Kritik richtete sich gegen nutzlose Zeremonien 
der damaligen Zeit. Ziel war es vielmehr, eine unsichtbare Gemein-
schaft von Wissenden zu bilden. So konstatiert Neugebauer-Wölk:

»Die masonische Bewegung unternimmt es, das esoterische 
Erlebnis in einem arkanen Binnenraum für jeweils kleine 
Gemeinschaften zur organisieren. Hier entstehen zum christ-
lichen Gottesdienst alternative Riten und Symbole; des Mythos 
des Christentums – die Lebensgeschichte von Jesus Chris-
tus – wird durch die Lebensgeschichte von Hiram, dem Bau-
meister des Salomonischen Tempels, in ihrer Zentralstellung 
abgelöst. Es wird ein Gradsystem eingeführt, das der stufen-

7	 Neugebauer-Wölk, Esoterik und Christentum vor 1800, 139.
8	 Neugebauer-Wölk, Esoterik und Christentum vor 1800, 141.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

Freimaurerei

weisen Enthüllung esoterischer Erkenntnis eine organisierte 
Form verleiht. Eine solche Hierarchie des religiösen Wissens 
ist im christlichen Rahmen undenkbar; christliches Heilwissen 
steht allen Menschen auf gleicher Stufe und im freien Zugang 
zur Verfügung.«9

Damit sind die äußeren Erscheinungsformen benannt, die auf einen inneren 
Zusammenhang zwischen Freimaurerei und Esoterik hindeuten. In diesem 
Sinn geht es, folgt man der adjektivischen Bedeutung von esoterikos, um ein 
Wissen von Eingeweihten, Initiierten, das der Allgemeinheit, den Außenste-
henden, nicht zugänglich bzw. verschlossen ist. Der Zutritt ist dem Bewer-
ber nur durch Initiation möglich. Der esoterische Charakter der Freimau-
rer ist damit zunächst ein äußeres, formales Merkmal. Über die inhaltliche 
esoterische Ausrichtung freimaurerischer Überzeugungen ist damit noch 
nichts ausgesagt.

2.3.4	 Freimaurerischer Entstehungsmythos
In der Freimaurerei geht es um ein spezifisches Wissen, das durch Initiati-
on, Einweihung oder über die einzelnen Grade zugänglich ist bzw. erfahr-
bar gemacht wird. Bereits in den Logen des frühen 18. Jahrhunderts spielte 
der Glaube an die Existenz esoterischer Traditionen eine Rolle, vorwiegend 
jedoch in den Hochgradsystemen jener Zeit.10 Hier kam es zur Ausbildung 
ausgeklügelter hierarchischer Ordensstrukturen, zur fantastischen Ausschmü-
ckung der legendären Ursprungs- und Herkunftslegende und zur Heraus-
bildung eines freimaurerischen Entstehungsmythos. Dabei stellten das eso-
terische Gradsystem und die Form des Rituals einen wichtigen Faktor für 
die kulturelle und kommunikative Praxis dar.11 Mit der biblischen und heils
geschichtlichen Entstehungsgeschichte, wie sie die – historisch freilich unzu-

  9	 Neugebauer-Wölk, Esoterik und Christentum vor 1800, 143.
10	 Vgl. Florian Maurice, Die Mysterien der Aufklärung. Esoterische Traditionen in der Frei-

maurerei?, in: Monika Neugebauer-Wölk (Hg.), Aufklärung und Esoterik (Studien zum 
achtzehnten Jahrhundert 24), Hamburg 1999, 274–287.

11	 So hält Linda Simonis, Die Kunst des Geheimen. Esoterische Kommunikation und ästhe-
tische Darstellung im 18. Jahrhundert (Beiträge zur neueren Literaturgeschichte, Bd. 185), 
Heidelberg 2002, 127 fest: »Das vielfältige esoterische Gradwesen der Freimaurer und pa-
ramasonischen Bünde sowie die verschiedenartigen Aufnahme-, Einweihungs- und Be-

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

Freimaurerei und Esoterik

treffende12 – Chronik im Konstitutionenbuch von Reverend James Ander-
son entwickelt hatte, wollte man sich als Grundlage nicht zufriedengeben. 
So leitete man die Herkunft von Tempelrittern ab, was vor allem im Hoch-
gradsystem der Strikten Observanz auf die Spitze getrieben wurde – bis der 
Karlsbader Konvent von 1782 diesen Auswüchsen ein Ende setzte.

Die Suche nach dem verlorenen Meisterwort bzw. nach alter Weisheit 
brachte die Freimaurerei in ihrer Anfangszeit in die Nähe des damaligen 
Rosenkreuzertums und der Alchemie. War im 18. Jahrhundert die Loge ein 
Hort der Aufklärung, so gab es auch die gegensätzliche Tendenz in dem 
Versuch, die Freimaurerei als Deckmantel für okkultistische Zielsetzungen 
und Experimente zu nutzen. Die Abschottung von der Außenwelt und die 
Bewahrung eines Arkanums begünstigten dieses Vorhaben. So übernahmen 
die Gold- und Rosenkreuzer die freimaurerische Symbolik, verbanden sie aber 
mit ihren eigenen Ideen und Vorstellungen. Ihren eigentlichen Ursprung 
hatten sie im Hochgradsystem der deutschen Freimaurerei. Erstmals akten-
kundig wurde der Orden im Jahr 1764, als ein Prager Zirkel aufgehoben und 
seine drei Leiter zu jeweils sechs Jahren Gefängnis verurteilt wurden. Das 
Gründungsjahr der Gold- und Rosenkreuzer wird herkömmlich auf 1757 
datiert. Zwischen 1767 und 1777 erreichte der Orden sein stärkstes Wachstum.

Der »Orden des Gülden- und Rosenkreuzes« – die sogenannten »Mittle-
ren Rosenkreuzer«13 – begann schon bald, die Freimaurerei zu unterwandern, 
die der Rosenkreuzerorden lediglich als Vorstufe für sein eigenes System 
betrachtete.14 Er legte den Schwerpunkt in seiner auf neun zusätzlich ein-

förderungsrituale der Logen müssen im Zusammenhang gesehen werden mit der Form 
des Rituals als kultureller und kommunikativer Praxis.«

12	 Vgl. hierzu die Einschätzung von Eugen Lennhoff/Oswald Posner/Dieter A. Binder, Inter-
nationales Freimaurerlexikon, München 52006, 39: »Ihre [d. i. der Chronik Andersons] 
Unverlässlichkeit […] ist wiederholt nachgewiesen worden. Sie enthält in der für ihn er-
reichbaren Zeit – alle Teilnehmer des Gründungsereignisses lebten noch – facts und fic-
tions, Dichtung und Wahrheit. Es ist Chronik, nicht Geschichte, was uns Anderson über-
liefert hat. Wer den braven Reverend ganz verwirft, tut ihm unrecht. Und wer ihn 
vollkommen ernst nimmt, geht irre. Auch dieses ist Kennzeichen der chronistischen 
Geschichtsschreibung.«

13	 So Hans-Jürgen Ruppert, Der Mythos der Rosenkreuzer (EZW-Texte 160), Berlin 2001, 
14.

14	 Eine direkte Verbindungslinie zu dem tatsächlichen oder vermeintlichen Rosenkreuzer-
orden Johann Valentin Andreaes aus dem 17. Jahrhundert hat nie bestanden; vgl. im 
Einzelnen hierzu Horst Möller, Die Bruderschaft der Gold- und Rosenkreuzer. Struktur, 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Freimaurerei

geführte Grade ausgerichteten Arbeit auf Alchemie, christliche Theosophie 
(Jakob Böhme) und Kabbalistik. Die Freimaurerei galt für diesen »Orden«, 
der sich im Besitz der untrüglichen Wahrheit wähnte, als bloße Pflanzschule, 
als Vorhof des echten Tempels. Er ging davon aus, dass er mit seiner nun-
mehr höheren esoterischen Arbeitsform den in seiner ersten Würde herab-
gesunkenen Menschen wieder emporheben und das verunstaltete Eben-
bild Gottes wiederherstellen könne. Damit sei es auch möglich, Krankheit 
und Armut zu bannen. Zentrum der Gold- und Rosenkreuzer war zunächst 
Wien. Von dort konnte sich der Orden nach Schlesien, Preußen, Sachsen, 
Ungarn, Russland und Polen ausbreiten. Bald machte er sich auch in Berlin 
bemerkbar: »Bekannt ist der große Einfluß, den die Rosenkreuzer Johann 
Christoph von Woellner und General Johann Rudolf von Bischoffwerder 
auf den Thronfolger und späteren König Friedrich Wilhelm II. von Preu-
ßen zeit seines Lebens ausgeübt haben, wie denn überhaupt Berlin und hier 
besonders die Große Mutterloge zu den 3 Weltkugeln eine Hochburg der 
Rosenkreuzer war, denen sich aber auch andernorts viele Logen öffneten.«15 
Ende des 18. Jahrhunderts schwand der Einfluss der Gold- und Rosenkreuzer, 
die in Deutschland 5.658 Mitglieder16 hatten, zusehends. 1787 oder spätes-
tens in den ersten Jahren des 19. Jahrhunderts stellte der Orden sein Wir-
ken schließlich ganz ein.17

Gleichwohl gibt es auch heute unter Freimaurern das Bedürfnis nach Ent-
faltung eines freimaurerischen Entstehungsmythos, der kulturwissenschaft-
lich verankert wird. So geht der Freimaurer Tom Goeller davon aus, dass 
das esoterische Brauchtum der Freimaurer sich bis in die hellenistische Ära 

Zielsetzung und Wirkung einer anti-aufklärerischen Geheimgesellschaft, in: Helmut Rein-
alter (Hg.), Freimaurer und Geheimbünde im 18. Jahrhundert in Mitteleuropa, Frankfurt 
am Main 21986, 199–239. Zum Verhältnis von Freimaurerei und Rosenkreuzern und zu 
weiteren Einzelheiten vgl. insgesamt Harald Lamprecht, Neue Rosenkreuzer. Ein Hand-
buch (KKR 45), Göttingen 2004, 45f. 47–59.

15	 Renate Endler, Die Freimaurerbestände im Geheimen Staatsarchiv Preußischer Kultur-
besitz, Bd. 1: Großlogen und Protektor. Freimaurerische Stiftungen und Vereinigungen, 
Frankfurt am Main/Berlin/Bern/New York/Paris/Wien 1994, 16f.

16	 Vgl. Winfried Dotzauer, Zur Sozialstruktur der Freimaurerei in Deutschland, in: Helmut 
Reinalter (Hg.), Aufklärung und Geheimgesellschaften. Zur politischen Funktion und 
Sozialstruktur der Freimaurerlogen im 18. Jahrhundert, München 1989, 109–150, hier 
113.

17	 Vgl. Helmut Reinalter, Die Freimaurer, München 2000, 80, der dabei auf die unsichere 
Quellenlage hinweist.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

Freimaurerei und Esoterik

Ägyptens (ca. 300 v. Chr. bis 300 n. Chr.) zurückverfolgen lasse. Er erwähnt 
zudem ein altes orientalisches Wissen, das über die Templer nach Europa, 
besonders nach England und Schottland – dem historischen Entstehungs-
ort der spekulativen Maurerei – gelangt sein könnte. Mit dieser Auffassung 
sieht sich Goeller jedoch allein:

»Warum dennoch von Geschichtswissenschaftlern und den meisten 
europäischen Freimaurern gleichermaßen die These vertreten wird, 
Freimaurer seien erst und am wahrscheinlichsten aus den mittelalter-
lichen Dombauhütten und ihren Steinmetzen hervorgegangen, lässt 
sich nur so erklären, dass das orientalische Erbe der Templer und 
Freimaurer sowie die orientalischen Geheimbünde des Mittelalters 
ungenügend oder gar nicht bekannt sind.«18

Die Haltung der Geschichtswissenschaft nimmt sich hingegen viel nüchter-
ner aus. Ein Forscher kommt zu der Einschätzung:

»Die Freimaurerei hat […] keinen eigentlichen Ursprung, bei dem all 
das, was später als wesentlich galt, schon enthalten gewesen wäre, sie 
hat sich in Abhängigkeit von ihrer Umgebung in recht vielfältiger Wei-
se entwickelt. Jeder große Fluß entspringt einer kleinen Quelle; manch 
unbedeutendes Rinnsal wird in seinem weiteren Lauf durch Zuflüsse 
so gespeist, daß es schließlich zum breiten Strom anschwillt. Ähnlich 
verhält es sich mit Ursprung und Entwicklung der Freimaurerei.«19

2.3.5	 Okkultistische Freimaurerei zu Beginn des 20. Jahrhunderts
Mancher Freimaurer verließ den vorgegebenen Weg und beschritt okkul-
tistische Pfade, wobei die äußere Gestalt, das Ritual und die Organisations-
struktur der Logen übernommen und mit höchst eigenwilligen Inhalten 
gefüllt wurden. So entwickelte sich als eigener Typ die okkultistische Frei-
maurerei. Der Enzyklopädie der Geheimlehren, einem Werk aus der Okkult-
Szene, gilt die Freimaurerei als

18	 Tom Goeller, Freimaurer. Aufklärung eines Mythos, Berlin 2006, 36.
19	 Maurice, Die Mysterien der Aufklärung, 275.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

Freimaurerei

»eine internationale Bruderschaft mit zahlreichen historischen Ver-
bindungen zum Okkultismus. Wenngleich die Freimaurerei selbst 
keine okkulte Organisation im eigentlichen Sinne ist, ist sie doch die 
wichtigste der Bruderschaften innerhalb der westlichen Welt und die 
Urquelle eines großen Teils okkultistischer Vorstellungen von Logen, 
Graden, Einweihungen, Symbolik und Ähnlichem. In ihrer grundle-
genden und essenziellen Form besteht die Freimaurerei aus drei Ein-
weihungsgraden, die ihre Symbolik und Lehren aus dem Steinmetz-
handwerk und dem biblischen Bericht vom Tempelbau des Königs 
Salomon ableitet. Auf diesem vergleichsweise schlichten Fundament 
wurde ein gewaltiges Gebäude aus Ritualen, Symbolen, Philosophie, 
Magie, Philanthropie, Spiritualität, Spekulation und blankem Unfug 
errichtet.«20

So okkupierten etliche Okkultgruppen die Loge als eigene Organisations-
form, aus der sie kurzerhand eine magisch arbeitende Loge machten. In 
diesem Zusammenhang ist etwa der Opernsänger und Freimaurer Theodor 
Reuss (1855–1923) zu nennen, der mit Carl Kellner das magische Gradsys-
tem des Ordo Templi Orientis (O.T.O.) entwickelte. Diese Okkultloge nahm 
auch Frauen auf und etablierte verschiedene Hochgrade, die konsequent 
okkult-magischem Denken verpflichtet waren. Damit verbanden sich reli-
giös aufgeladene Unsterblichkeits- und Selbsterlösungshoffnungen. Im 1904 
veröffentlichten Manifest des Groß-Orients Berlin mit dem Titel Von den 
Geheimnissen der okkulten Hochgrade unseres Ordens heißt es:

»Unsere Hochgrade geben daher dem Br.[uder] die Möglichkeit, einen 
sicheren Beweis für die Unsterblichkeit des Menschen zu erlangen, 
das ist und war die grosse Sehnsucht, seitdem denkende Menschen 
existieren. Der Mensch bedarf dieser Ueberzeugung von seinem 
Fortleben nach dem Tode, um in diesem Leben wahrhaft glücklich 
sein zu können. Es haben daher auch die Mysterien aller Religio-
nen und Weisheitsschulen sich mit dieser Frage als ihrer höchsten 
und vornehmsten Aufgabe beschäftigt. Das Kirchentum beschäftigt 
sich naturgemäss auch mit der Lösung dieser Frage ›vom verlorenen 

20	 John Michael Greer, Enzyklopädie der Geheimlehren, München 2005, 245f.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

Freimaurerei und Esoterik

Wort‹, i. e. dem ›verlorenen ewigen Leben‹, sie verweist den Suchen-
den aber immer auf den Weg der Gnade und stellt es stets als ein 
Geschenk und nicht als etwas Selbstzuerwerbendes oder Erworbe-
nes hin. Unser Orden stellt es jedoch in die Möglichkeit eines jeden 
einzelnen Suchenden, mittelst praktischer Mittel sich mit dem Welt-
bewusstsein, der Ur-Schöpferkraft, bewusst und selbst gewollt schon 
in diesem Leben zu vereinen.«21

Die Organisationsform der Freimaurerei hat – wenngleich unfreiwillig – ver-
schiedene Okkultsysteme des 20. Jahrhunderts geprägt. Hierzu zwei weite-
re Beispiele:

Es finden sich auffällige Bezüge und Parallelen der Freimaurerei zum 
initiatorischen bzw. esoterischen Rosenkreuzertum des Antiquus Mysticus 
Ordo Rosae Crucis (AMORC). Er gilt als eine der weltweit größten aktiven 
Rosenkreuzerorganisationen. Die Gründung dieser esoterischen Richtung 
geht zurück auf den US-Amerikaner Harvey Spencer Lewis (1883–1939), der 
die ersten Studiengruppen des Ordens sammelte. 1915 erschien die erste offi-
zielle Publikation mit dem Gründungsmanifest, doch schon ab 1909 war die 
Gründung intern vorbereitet worden. Seit den 1950er-Jahren ist der Orden 
auch in Deutschland aktiv. Er betrachtet sich als »Nachfolgeorganisation der 
Rosenkreuzer des 17. Jahrhunderts«.

Der AMORC, der sich als überkonfessionelle Gemeinschaft begreift, beruft 
sich auf altes esoterisches Wissen, das angeblich einer 1350 v. Chr. gegründeten 
antiken Mysterienschule Ägyptens entstammt. Der Schulungsweg, der mit 
einer Selbsteinweihung des Schülers im »Heim-Sanctuarium« beginnt, ver-
läuft über ein gestuftes Gradsystem (einführende Grade, obere Grade, Hoch-
grade), wobei der Schüler auf der höchsten Stufe »Zugang zum geheimen 
Wissen der Rosenkreuzer« erhält. Darin werden unter anderem folgende 
Themen behandelt: »Die höhere Astrologie«, »Der esoterische Tarot« und 
Ritualistik. Nach eigenen Angaben gibt es im deutschen Sprachraum 3.000 
Mitglieder. Weltweit dürfte sich die Zahl auf 100.000 bis 150.000 belaufen. 
Die »deutschsprachige Jurisdiktion« hat ihren Sitz in Baden-Baden. Der-
zeit gibt es nach eigenen Angaben in über 50 deutschen Städten Gesprächs-

21	 www.hermetik-international.com/mediathek/freimaurer/carl-kellner-und-theodor-reuss/ 
(aufgerufen am 25.06.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hermetik-international.com/mediathek/freimaurer/carl-kellner-und-theodor-reuss/
https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.hermetik-international.com/mediathek/freimaurer/carl-kellner-und-theodor-reuss/


110

Freimaurerei

runden, gemeinsame Meditationen und Informationsveranstaltungen. Die 
vierteljährlich erscheinende Zeitschrift der Gruppe heißt AMORC-Forum, 
ausschließlich für Mitglieder ist das monatliche Mitteilungsblatt Tempel-
Echo bestimmt. Der AMORC erweist sich weniger als christliche denn als 
esoterische Weltanschauung.

Eine Dissertation zu den modernen Rosenkreuzern listet äußere Aspek-
te auf: »die Struktur des Logensystems, die Erhebung in verschiedene Grade, 
vielfältig ausgeprägte Symbolik, die Geheimhaltung als äußeres Prinzip ohne 
Not, bestimmte markante Parallelen in der Begrifflichkeit wie die Rede vom 
›Verlorenen Wort‹ oder ›Vom Architekten des Universums‹, die Ritualarbeit, 
bestimmte Kleidung (Schurz) usw.«22 Der Begründer des AMORC, Harvey 
Spencer Lewis, betrachtete die Freimaurerei als einen Ableger des Rosen-
kreuzertums, das wesentlich älter sei. Der heutige AMORC vertritt diese 
Auffassung nicht mehr und sieht beide als voneinander unabhängig arbei-
tende Bewegungen.23

Auch der in den 1950er-Jahren in Großbritannien entwickelte neue Hexen-
kult übernahm äußere Aspekte des Freimaurertums. So soll Gerald Brosseau 
Gardner (1884–1964), der Begründer der sogenannten Wicca-Bewegung, 
nach Auffassung von Anhängern »das Gradesystem ganz offenkundig dem 
Freimaurertum entlehnt (haben), und zwar bis in die Einzelheiten der ritu-
ellen Praxis hinein.«24 Dabei habe er sich jedoch stärker auf Elemente einer 
Rosenkreuzer-Gemeinschaft bezogen, deren Praktiken wiederum angeb-
lich einer französischen Freimaurerloge, der Grand Loge Symbolique Ecos-
saisse Mixte de France, entstammten: »Dieser Zweig unterschied sich in 
hohem Maße vom englischen Freimaurertum, er ließ weibliche Mitglieder 
zu und pflegte einen gnostischeren (!) Ansatz, der zum Beispiel in der Ein-
beziehung kabbalistischer Elemente in die rituellen Praktiken zum Ausdruck 
kam.«25 Daraus ziehen die Wicca-Autoren die freilich völlig abwegige Schluss-
folgerung: »So betrachtet könnte man sogar die aus Frauen und Männern 
bestehenden Logen der Freimaurer als einen echten Überrest der Hexen-

22	 Lamprecht, Neue Rosenkreuzer, 142.
23	 Vgl. Lamprecht, Neue Rosenkreuzer, 143.
24	 Janet Farrar/Gavin Bone, Progressive Witchcraft. Neue Ideen für den Hexenkult, Enger-

da 2005, 25.
25	 Farrar/Bone, Progressive Witchcraft, 25.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

Freimaurerei und Esoterik

kunst bezeichnen.«26 Es ist jedoch vielmehr davon auszugehen, dass Gard-
ner sich ausschließlich auf rosenkreuzerisch-esoterische Einflüsse bezogen 
hatte. Gleichwohl ist nicht zu übersehen, dass das Organisationssystem der 
Freimaurer vielen magisch arbeitenden Gruppen eine Struktur bereitstellte, 
die sie nun mit neuen esoterischen bzw. okkultistischen Inhalten füllen und 
letztlich überformen konnten.27

2.3.6	 Freimaurer: eine Geheimgesellschaft, ein Geheimbund – 
oder was sonst?

Die Freimaurer umgibt noch immer eine eigentümliche Spannung zwischen 
Geheimnis und Öffentlichkeit. So plädiert ein Logenmitglied in einer inter-
nen Zeitschrift für eine »offensive Öffentlichkeitsarbeit«, räumt aber gleich-
zeitig selbstkritisch ein:

»Vielmehr scheint es so zu sein, dass wir, die Freimaurer, nicht in der 
Lage sind, das Interesse der uns umgebenden Gesellschaft zu befrie-
digen. Wer kennt nicht den Eiertanz, den auch wohlmeinende Brü-
der gegenüber profanen Teilnehmern unserer Gästeabende aufführen, 
wenn nach der Substanz des Bundes gefragt wird. Fragen nach Sinn, 
Inhalt und Vorgehensweise der Freimaurerei werden nur allzu schnell 
mit dem Verweis auf unsere vermeintlichen Geheimnisse abgeblockt. 
Und dies nicht aus Böswilligkeit, vielmehr aus der Unfähigkeit des 
Einzelnen heraus, sich und sein Tun als Freimaurer zu positionieren. 
Eine sich aus dieser Misere entwickelnde Öffentlichkeitsarbeit bleibt 
dann tatsächlich stecken in der Aufzählung berühmter Freimaurer der 
Vergangenheit, im Brüsten mit unserer vermeintlichen Wohltätigkeit 
und dem öffentlichen Begehen diverser Logenjubiläen. Eine solcher-
art desinformierte Öffentlichkeit hat allen Grund, uns als verstaubt, 
eigentümlich, ewiggestrig und etwas suspekt anzusehen.«28

26	 Farrar/Bone, Progressive Witchcraft, 25.
27	 Vgl. Ronald Hutton, The Triumph of the Moon. A History of Modern Pagan Witchcraft, 

New York 1999, 52–65.
28	 Roland Hoede, Appell für eine offensive Öffentlichkeitsarbeit, in: Humanität 3/2004, 17.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Freimaurerei

Offene Worte, die unter Freimaurern auf Widerspruch und auf Zustim-
mung stoßen. Im Kern geht es um das heutige Erscheinungsbild der Frei-
maurer in Deutschland. In der Literatur hat es sich eingebürgert, mit Blick 
auf die Freimaurer von einer Geheimgesellschaft oder einem Geheimbund 
zu sprechen. Auch in der neuesten Publikation von freimaurerischer Seite, 
dem Buch Freimaurer – Aufklärung eines Mythos von Tom Goeller, wird der 
Bund als »älteste Geheimgesellschaft der Welt« bezeichnet. Goeller verweist 
in diesem Zusammenhang auf die keltischen Druiden, einen »der ältesten 
bekannten Geheimbünde Europas«, sowie auf Priester- und Mysterienbün-
de der Antike. Aus der Tatsache, dass die Druiden »ihre Lehren nur münd-
lich und im Laufe mühseliger, langwieriger und umständlicher Lehrgänge 
an auserwählte Schüler weitergaben«29, folgert Goeller:

»Diese Tradition findet sich auch bei den Freimaurern wieder, wenn-
gleich weltweit sehr unterschiedlich gehandhabt. Zum Beispiel ist es 
den Logen der amerikanischen Hauptstadt Washington streng unter-
sagt, das Logenwissen und den Wortlaut der Rituale schriftlich wei-
terzugeben. Nur ›from mouth to ear‹ ist es gestattet, die Neumitglie-
der einzuweihen, was oft ein langwieriger und mühseliger Prozess 
sowohl für den Tutor als auch für den Neuling sein kann, da der Text 
rein vom Hören her auswendig gelernt werden muss.«30

Historiker wie Florian Maurice kommen hingegen zu der nüchternen Ein-
schätzung:

»Die mehr oder minder ausgeprägte Vorstellung von einem bedeutsa-
men, tradierten, ihr eigentümlichen esoterischen Wissen gehört not-
wendig zur Freimaurerei, aber mit dieser Vorstellung korrespondieren 
nicht notwendig auch bedeutsame esoterische Traditionen. Aus der 
Bedeutung, die gewisse Lehren innerhalb von Gruppen haben, kann 
man nicht unbedingt auch eine geistesgeschichtliche Bedeutung, Ori-
ginalität, Authentizität, Schlüssigkeit usw. folgern.«31

29	 Goeller, Freimaurer, 18.
30	 Goeller, Freimaurer, 18f.
31	 Maurice, Die Mysterien der Aufklärung, 276.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

Freimaurerei und Esoterik

Den Ruf, eine Geheimgesellschaft zu sein, sind die Freimaurer nie ganz los 
geworden. Heutige Freimaurer lehnen es in der Regel jedoch ab, als eine sol-
che bezeichnet zu werden, um Angriffen, Vorwürfen oder Verschwörungs-
theorien entgegenzutreten. Der Heidelberger Forscher Jan Snoek bezeichnet 
den masonischen Bund dennoch als Geheimgesellschaft, da er ein Geheim-
nis bewahren wolle:

»Das Geheimnis, das sie [diese Geheimgesellschaft] hütet, ist aber 
nur die Erfahrung, das Ritual der Aufnahme des ersten Grades zu 
erleben, wodurch man ein Lehrling der Freimaurerei wird. Wie jede 
andere Erfahrung kann auch diese nicht an jemanden vermittelt wer-
den, ohne dass sie ihm selbst dadurch zuteil wird, dass er selbst Frei-
maurer wird. Es handelt sich also um ein Geheimnis, das nicht verra-
ten werden kann. Abgesehen von diesem Geheimnis, das das einzige 
wirkliche Geheimnis der Freimaurerei ist, werden auch einige ande-
re Dinge geheimgehalten, nämlich die Rituale im allgemeinen und 
namentlich die sogenannten ›traditionellen Geheimnisse‹, welche 
im Verlauf der Praktizierung der Rituale mitgeteilt werden. Die ›tra-
ditionellen Geheimnisse‹ der unterschiedlichen Grade umfassen die 
Wörter, Zeichen und Handgriffe, so wie einige standardisierte Fragen 
und Antworten, wodurch sich Freimaurer unter einander als solche 
erkennen und feststellen können, welche Grade jemand erworben 
hat. Diese Geheimnisse haben keinen intrinsischen Wert. Ihre Ver-
wendung sowie ihre Geheimhaltung sind Teil eines eleganten Spiels, 
das die Freimaurerei ja auch ist.«32

Die Geheimhaltung der Ritualtexte wird von freimaurerischer Seite damit 
begründet, dass der Kandidat die Rituale eindrucksvoller erlebe, wenn er 
nicht vorher schon von ihnen Kenntnis habe. »Das Geheimhalten der Ritu-
ale ist wiederum selbst Teil dieses Spiels geworden.«33 Doch in der Zeit des 
Kommunikationsmediums Internet ist es heutzutage ein Leichtes, solche 
Text im World Wide Web aufzuspüren und einzusehen.

32	 Jan M. Snoek, Die historische Entwicklung der Auffassungen über Geheimhaltung in der 
Freimaurerei, in: Quatuor Coronati. Jahrbuch für Freimaurerforschung 40 (2003), 51.

33	 Snoek, Die historische Entwicklung der Auffassungen über Geheimhaltung in der Frei-
maurerei, 51.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

Freimaurerei

2.3.7		  Sind Freimaurer Esoteriker?
Eine Frage, die von Außenstehenden, »Profanen«, immer wieder an die Frei-
maurerei gerichtet wird, lautet: Was suchen Männer in der Freimaurerei – und 
was finden sie? Einen interessanten Einblick in die persönlichen freimaure-
rischen Sinndimensionen gibt eine Mitgliederbefragung, die im letzten Jahr 
innerhalb der österreichischen Logen durchgeführt wurde. An erster Stelle 
nannten die Befragten die soziale Nähe, wie sie in Form von Freundschaft 
und menschlichen Beziehungen erfahren wird. An zweiter Stelle rangiert der 
Lebenssinn, den die »Königliche Kunst« dem Einzelnen vermittelt. Folgen-
de Aspekte wurden dabei genannt: die Bearbeitung individueller Sinnfragen, 
Optimismus und positive Weltsicht. An dritter Stelle nannten die Befragten 
das Thema Esoterik. Darunter sei jedoch nicht der moderne Esoterikmarkt 
zu verstehen, sondern vielmehr eine Form der »Innerlichkeit«. Im Rahmen 
dieses weit gefassten Esoterikbegriffs geht es den Befragten um die »gene-
relle Identifikation mit rituellen und symbolischen Werten«, aber auch um 
Entspannung und Beruhigung. An vierter und fünfter Stelle wurden die 
Möglichkeit der Selbstentfaltung in Form von Kreativität und der Vermitt-
lung eines Selbstwertgefühls sowie der Aspekt Bildung genannt, die inner-
halb der Logen durch Vortrag und gegenseitigen Austausch vermittelt werde.

In einzelnen Veröffentlichungen von Freimaurern lässt sich ein 
unbefangener Umgang mit dem Begriff Esoterik erkennen. Die neueste Auf-
lage des Internationalen Freimaurerlexikons merkt hierzu an: »In gewissen 
Freimaurerkreisen besteht die Neigung, unter Esoterik eine Art von mysti-
schem Versenken in das eigene Ich zu verstehen, wobei eine Übertragung 
jener Gedankengänge deutlich wird, die sich in den der Erforschung des 
sogenannten Astralleibes des Menschen, der Geisterwelt usw. gewidmeten 
(buddhistischen) Esoterischen Gesellschaften bemerkbar macht.«34 An ande-
rer Stelle wird betont: »Daher ist […] festzuhalten, dass die Wirkung frei-
maurerischer Rituale und Symbole keinen magischen oder okkulten Charak-
ter besitzt. Sie wirken im gruppendynamischen Prozeß auf psychologischer 
Ebene.«35

34	 Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 270.
35	 Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 537.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

Freimaurerei und Esoterik

Auf den gegenwärtigen Stellenwert der Esoterik in der »Königlichen 
Kunst« weist das Deutsche Freimaurerlexikon hin. Dort ist die Rede vom 
»esoterischen Freimaurer«:

»Als esoterischen Freimaurer bezeichnet man einen Bruder, der sich 
bemüht, besonders tief in die Symbolik einzudringen, die wahre 
Erkenntnis des freimaurerischen Gedankengutes zu erschließen, und 
dabei auch Mysterienbünde, Gnosis, Kabbala, Alchimie usw. auf 
Zusammenhänge mit dem Freimaurerbund untersucht. Das wird 
von ›konkreteren‹ und ›modernen‹ Maurern oft nicht anerkannt, die 
mehr auf die äußere Hülle der Lehre Wert legen. Sie möchten den 
Schwerpunkt vor allem auf aktuelle Probleme von heute legen, wie 
Umweltschutz, Geburtenregelung, Gleichstellung der Frau, Friedens-
sicherung usw., also auf humanitäre, soziale, soziologische und kari-
tative Aspekte. Die Freimaurerei hat jedoch einen esoterischen Kern, 
der den Bruder zum Verständnis seines Daseins und zum Erkennen 
seines Lebenssinns führen will. Nicht zustimmen kann man folgen-
der Auffassung: Die den unteren Graden der Freimaurerei vermittel-
ten Kenntnisse seien als exoterisch zu bezeichnen, jedoch die wah-
re Erkenntnis, den tiefen Sinn der Freimaurerei erschlössen nur die 
Hochgrade. Und nur sie seien als esoterisch zu bezeichnen. Auch 
mystische Spekulationen sind keine Esoterik.«36

In einer neuen Publikation des Alten und Angenommenen Schottischen 
Ritus von Deutschland zum 75-jährigen Bestehen heißt es, man betrachte die 
humanitäre Freimaurerei als »ein geistiges Angebot, um durch die ihr eigene 
rituelle Arbeit einen Beitrag zu einer ethisch-moralischen Entwicklung des 
Menschen [zu] leisten«: »Sie beruht auf einer konfessions- und ideologie-
freien Esoterik. Diese setzt die Erkenntnis eines ›Höheren Seins‹ voraus, was 
immer der einzelne darunter verstehen mag. Ohne dieses Bewusstsein von 
einem Höheren Selbst wären die von uns praktizierten Rituale inhaltslos.«37

36	 Reinhold Dosch, Deutsches Freimaurer-Lexikon, Bonn 1999, 88f.
37	 Friedrich Wilhelm Schmidt (Hg.), 75 Jahre Oberster Rat für Deutschland der Freimaurer 

des Alten und Angenommenen Schottischen Ritus (10. Februar 1930–2005), Berlin 2005, 
42f.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

Freimaurerei

Auch an anderen Stellen weisen Freimaurer darauf hin, dass der »König-
lichen Kunst« Esoterik im Sinne einer Geheimlehre wesensfremd sei. Statt-
dessen wird auf das innere Erleben hingewiesen, was sich ganz auf der 
Linie der ursprünglichen Bedeutung des griechischen Adjektivs »esoteri-
kos« (nach innen gewandt) bewege: Ein Freimaurer könne allenfalls Esote-
riker in dem Sinne sein, dass er auf sein Inneres höre und sich selbst auslote. 
Freimaurerei gehe es nicht um Vermittlung eines Geheimwissens, sondern 
um Selbsterkenntnis, Brüderlichkeit und individuelles ethisches Wachstum 
im geschützten Raum.

2.3.8	 Freimaurerei und Esoterik – Mischverhältnis, Missverhältnis 
oder Nichtverhältnis?

In der heutigen Freimaurerei gibt es meines Erachtens zwei gegensätzliche 
Strömungen: einerseits eine Richtung, die das Erbe der Aufklärung, die Ver-
nunft hochhält, andererseits eine Traditionslinie, die im Logenwesen einen 
initiatorischen Mysterienbund erblickt, womit sich auch innere »esoteri-
sche« Erfahrungen verbinden.

Für die Frühzeit der Geschichte der Freimaurerei lassen sich neben Ein-
flüssen aus der Aufklärung nach Neugebauer-Wölk auch esoterische Impulse 
nachweisen.38 Der dabei zugrunde gelegte Esoterikbegriff unterscheidet sich 
jedoch vom heute verwendeten Sammelbegriff für die postmoderne Esoterik-
bewegung, in der sich ganz unterschiedliche neureligiöse, okkult-magische 
und gnostische Traditionen miteinander vermischen.39 Mit der unbefangenen 
Verwendung des Esoterikbegriffs in der Freimaurerei40 sind nach außen hin 
auch Missverständnisse vorprogrammiert. Teilweise kommt es in Selbstdar-
stellungen von Freimaurern zwar zur Rezeption moderner esoterischer Lite-
ratur. Das Esoterik-Verständnis innerhalb der Freimaurerei orientiert sich 

38	 Vgl. hierzu Neugebauer-Wölk, Esoterische Bünde und Bürgerliche Gesellschaft; dies., Eso-
terik als Element freimaurerischer Geschichte und Geschichtsforschung.

39	 Zur Esoterikbewegung heute vgl. Ruppert, Suche nach Erkenntnis und Erleuchtung.
40	 So z. B. Alfried Lehner, Die Esoterik der Freimaurer, Gerabronn/Crailsheim 1990, 37, der 

die freimaurerische Praxis auf Mysterienwissen beziehen möchte. In einem anderen Werk 
von Lehner, Das wunderbare Wissen vom Wesen der Welt. Eine Ritualkunde für Frei-
maurer-Meister, Bonn 1993, 19, bezieht sich der Autor zur Erklärung des christlichen 
Sündenverständnisses völlig unreflektiert auf den umstrittenen Esoteriker Thorwald  
Dethlefsen.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

Freimaurerei und Esoterik

jedoch eher am griechischen Adjektiv »esoterisch«. Demnach hat die Frei-
maurerei einen »esoterischen Kern, der den Bruder zum Verständnis sei-
nes Daseins und zum Erkennen seines Lebenssinns führen will.«41 Letztlich 
gehe es um das Innere der freimaurerischen Lehre, um ein Wissen von »Ein-
geweihten«: »Auf die Freimaurerei bezogen versteht man unter exoterisch die 
äußere Hülle der freimaurerischen Lehre, während unter Esoterik sowohl die 
wahre Erkenntnis des freimaurerischen Gedankens als auch die auf das Ich 
gerichtete freimaurerische Selbstbeschau zum Zweck der Selbstveredelung 
verstanden wird. Daher auch beide Begriffe oft zur Bezeichnung von Innen- 
und Außenarbeit.«42 Andere hingegen bestreiten religiöse und letztlich auch 
esoterische Züge in der Freimaurerei grundsätzlich.43 Ihre »Esoterik« sei viel-
mehr der Aufklärung und Wissenschaftlichkeit verpflichtet. Zur Begründung 
wird darauf hingewiesen, dass die Freimaurerei diesseitig und nicht religiös 
orientiert sei. Sie betreibe keine Magie, keine Geheimwissenschaft und sei 
darüber hinaus nicht in der Lage, die Welträtsel zu lösen.

Bereits in den 1980er-Jahren, in der Phase der esoterischen Welle, kam 
es innerhalb des Freimaurerbundes zu einer interessanten Diskussion über 
den Stellenwert der Esoterik in der Freimaurerei. Dabei wurden die grund-
legenden Differenzen und nicht zuletzt die Bandbreite an Einstellungen im 
Bund der Freimaurer deutlich. Während der führende Hochgradmaurer 
Herbert Kessler für ein aufgeklärtes Vernunftwissen plädierte44, trat Karl 
Frick vehement für die esoterische Richtung ein: »Wenn die Freimaurerei 
einen der wesentlichen Bestandteile, die Esoterik, aufgibt, so verleugnet 
sie ihre eigene Entstehungsgeschichte. Ohne den fundamentalen esoteri-
schen Anteil an Lehre und Ritual verliert die Freimaurerei ihre geistigen 
Wurzeln und muß zu einem der vielen schon vorhandenen Humanitätsver-
eine verkümmern.«45 Für eine präzise Esoterikdefinition spricht sich hin-

41	 Dosch, Deutsches Freimaurer-Lexikon, 89.
42	 Lennhoff/Posner/Binder, Internationales Freimaurerlexikon, 270.
43	 Vgl. hierzu insgesamt Herbert Kessler, Esoterik, in: Helmut Reinalter (Hg.), Handbuch 

der freimaurerischen Grundbegriffe, Innsbruck 2002, 89.
44	 Vgl. hierzu insgesamt Herbert Kessler, Grundzüge der freimaurerischen Esoterik, in: Eleu-

sis 33,5 (1978), 282–292, sowie ders., Bedarf die »moderne« Freimaurerei noch der Eso-
terik? Eine Erwiderung, in: Quatuor Coronati. Jahrbuch für Freimaurerforschung 19 
(1982), 199–213.

45	 Karl Frick, Bedarf die moderne Freimaurerei noch der Esoterik?, in: Quatuor Coronati. 
Jahrbuch für Freimaurerforschung 18 (1981), 119–124, hier 124.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

Freimaurerei

gegen Alois Kehl aus. Er räumt ein, dass in der Geschichte der Freimaurerei 
zumindest zeitweilig auch Elemente im Sinne einer Geheimlehre zu finden 
gewesen seien. Heute jedoch sei im Freimaurerbund die Überzeugung lei-
tend, dass diese okkult-esoterischen Vorstellungen mit dem Gedanken der 
Aufklärung nicht in Einklang zu bringen seien. Kehl spricht sich für einen 
Esoterikbegriff in der Freimaurerei aus, der nicht dem Erbe der Aufklärung 
zuwiderlaufe und auch nicht als Geheimwissen in den Bereich von Magie 
und Okkultismus abgleiten dürfe: »Freimaurerische Esoterik besteht in den 
der Freimaurerei eigentümlichen Lehren und in der Art und Weise, diese 
dem Initianden stufenweise im Symbol und Ritual zu veranschaulichen und 
zum Erlebnis zu machen.«46 Die Diskussion zeigt, dass es innerhalb des Frei-
maurerbundes unterschiedliche Auffassungen zum Verständnis von Esote-
rik und zu ihrem Stellenwert in der »Königlichen Kunst« gibt. Leitend ist in 
dieser Frage jedoch der Gedanke der Toleranz und der bewusste Verzicht 
auf eine offiziell vorgeschriebene »dogmatisierte« Position. Konsens besteht 
zudem in der Ablehnung einer okkult-magischen Verengung bzw. Verein-
nahmung der freimaurerischen Esoterik.

Innerhalb der Freimaurerei gibt es unterschiedliche Richtungen, Traditio-
nen und Auffassungen. Diese freimaurerische Pluralität erschwert eine end-
gültige Bewertung. Hinzu kommt eine Bandbreite unterschiedlicher Haltun-
gen einzelner Freimaurer. Eine einheitliche und abschließende Position in 
dieser Frage wird man bei den Freimaurern nicht finden. Vielleicht wäre es 
sinnvoll, innerhalb der Freimaurerei behutsam, nicht nur abgrenzend, son-
dern noch stärker reflektierend mit dem Begriff Esoterik umzugehen. Geht 
es nur um inneres Erleben des Einzelnen oder um mehr? Damit könnten 
Missverständnisse in der Kommunikation mit der Außenwelt vermieden 
werden. Zum anderen impliziert der Begriff Esoterik eine gewisse religiöse 
oder spirituelle Note, die der Freimaurerei nach ihrem Selbstverständnis als 
Diesseitsbund fremd sein sollte. Die gemeinsamen Gespräche zwischen Evan-
gelischer Kirche und Freimaurerei von 1973 haben zu einer Verständigung 
geführt. Gleichwohl bleiben Fragen im Blick auf das Ritualerleben in der 
Freimaurerei bestehen. Manche Äußerungen von Freimaurern räumen ihm 
quasireligiöse Bedeutung bei, insbesondere dann, wenn von der Freimaurerei 

46	 Alois Kehl, Zur Esoterik in der Freimaurerei, in: Quatuor Coronati. Jahrbuch für Frei-
maurerforschung 18 (1981), 125–133, hier 131.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

Freimaurerei und Esoterik

als Mysterienbund und von Selbstverwirklichung oder persönlicher Vervoll-
kommnung die Rede ist. Das provoziert einen kritischen Blick auf das viel-
leicht zu optimistische Menschenbild in der Freimaurerei. Aus evangelischer 
Sicht ist daher die Frage zu stellen, ob das Ritualerleben des Freimaurers die 
evangelische Botschaft von der Rechtfertigung nicht zu schmälern droht.

Geheimgesellschaften und Geheimbünde lassen sich in verschiedenen 
Epochen in religiösen wie nichtreligiösen Zusammenhängen beobachten.47 
Damit gerieten sie bisweilen mit ihrer Umwelt in Konflikt. Das abend-
ländische Christentum hatte sich in seiner Geschichte immer wieder mit 
Gruppenbildungen und Vorstellungen auseinanderzusetzen, die ihre Leh-
ren, Praktiken und Initiationen nach außen hin gegenüber Nichtmitgliedern 
streng abschirmten. Besonders zu erwähnen sind in diesem Zusammen-
hang Gnostiker, Manichäer, Katharer, Rosenkreuzergruppen, Freimaurer 
und Illuminaten. Die Hauptkritikpunkte aus kirchlicher Sicht richten sich 
besonders auf die Einweihungshierarchie mit verschiedenen Initiations-
stufen sowie auf die Beanspruchung esoterischen Wissens, das auf Männer 
beschränkt ist. Demgegenüber hebt die Kirche den Öffentlichkeitscharakter 
des Evangeliums sowie das missionarische Selbstverständnis von Christen-
tum und Kirche hervor, das nicht auf eine beschränkte Zahl Erwählter oder 
Erleuchteter beschränkt bleiben könne. Darüber hinaus wird am Gnaden-
charakter des dem Menschen von Gott geschenkten Heils und an der egali-
sierenden Wirkung der christlichen Initiation, der Taufe, festgehalten. Sich 
daraus ergebende Vorwürfe gegenüber einer »esoterischen« Freimaurerei wer-
den heute jedoch nicht mehr erhoben. Durch die gemeinsamen Gespräche 
konnten vielerlei Missverständnisse ausgeräumt werden, wenngleich die 
Römisch-Katholische und die Evangelische Kirche zu jeweils unterschied-
lichen Einschätzungen und Folgerungen für den praktischen Umgang mit 
der Freimaurerei gelangt sind.

Der »esoterische« Charakter, die eigentümliche Spannung zwischen 
Geheimnis und Öffentlichkeit bleibt in der Freimaurerei nach wie vor bestehen. 
Freimaurer sind weiterhin verschwiegene Männer in diskreter Gesellschaft. 
Sie schätzen die Tugend der Verschwiegenheit, die nicht mit Geheimnis-
krämerei verwechselt werden darf. Die Freimaurerei wird nicht zuletzt wegen 

47	 Vgl. zum Folgenden Reinhard Hempelmann, Art. Geheimbünde/Geheimgesellschaften, 
in: RGG4 III, Tübingen 2000, 546–548, hier 547f.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Freimaurerei

ihres großen Traditionsbewusstseins und ihrer hohen Verbindlichkeit in Zei-
ten von Individualisierung, Unverbindlichkeit und Traditionsverlust weiter-
hin sperrig sein – und es wohl auch bleiben. Vielleicht ist gerade das eines 
ihrer Geheimnisse.

Literatur

Dachez, Roger, Art. Freemasonry, in: Hanegraaff, Wouter J. (Hg.), Dictionary of Gno-
sis and Western Esotericism, Bd. 1, Leiden/Boston 2005, 382–388.

Dosch, Reinhold, Deutsches Freimaurer-Lexikon, Bonn 1999.
Dotzauer, Winfried, Zur Sozialstruktur der Freimaurerei in Deutschland, in: Rein-

alter, Helmut (Hg.), Aufklärung und Geheimgesellschaften. Zur politischen 
Funktion und Sozialstruktur der Freimaurerlogen im 18. Jahrhundert, Mün-
chen 1989, 109–150.

Endler, Renate, Die Freimaurerbestände im Geheimen Staatsarchiv Preußischer 
Kulturbesitz, Bd. 1: Großlogen und Protektor. Freimaurerische Stiftungen und 
Vereinigungen, Frankfurt am Main/Berlin/Bern/New York/Paris/Wien 1994.

Farrar, Janet/Bone, Gavin, Progressive Witchcraft. Neue Ideen für den Hexenkult, 
Engerda 2005.

Frick, Karl, Bedarf die moderne Freimaurerei noch der Esoterik?, in: Quatuor Coro-
nati. Jahrbuch für Freimaurerforschung 18 (1981), 119–124.

Goeller, Tom, Freimaurer. Aufklärung eines Mythos, Berlin 2006.
Greer, John Michael, Enzyklopädie der Geheimlehren, München 2005.
Hempelmann, Reinhard, Art. Geheimbünde/Geheimgesellschaften, in: RGG4 III, 

Tübingen 2000, 546–548.
Hoede, Roland, Appell für eine offensive Öffentlichkeitsarbeit, in: Humanität 3/2004, 

17.
Hutton, Ronald, The Triumph of the Moon. A History of Modern Pagan Witch-

craft, New York 1999.
Kehl, Alois, Zur Esoterik in der Freimaurerei, in: Quatuor Coronati. Jahrbuch für 

Freimaurerforschung 18 (1981), 125–133.
Kessler, Herbert, Bedarf die »moderne« Freimaurerei noch der Esoterik? Eine 

Erwiderung, in: Quatuor Coronati. Jahrbuch für Freimaurerforschung 19 (1982), 
199–213.

Kessler, Herbert, Esoterik, in: Reinalter, Helmut (Hg.), Handbuch der freimaurerischen 
Grundbegriffe, Innsbruck 2002.

Kessler, Herbert, Grundzüge der freimaurerischen Esoterik, in: Eleusis 33,5 (1978), 
282–292.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Freimaurerei und Esoterik

Lamprecht, Harald, Neue Rosenkreuzer. Ein Handbuch (KKR 45), Göttingen 2004.
Lehner, Alfried, Die Esoterik der Freimaurer, Gerabronn/Crailsheim 1990.
Lehner, Alfried, Das wunderbare Wissen vom Wesen der Welt. Eine Ritualkunde 

für Freimaurer-Meister, Bonn 1993.
Lennhoff, Eugen/Posner, Oswald/Binder, Dieter A., Internationales Freimaurer-

lexikon, München 52006.
Maurice, Florian, Die Mysterien der Aufklärung. Esoterische Traditionen in der Frei-

maurerei?, in: Neugebauer-Wölk, Monika (Hg.), Aufklärung und Esoterik (Stu-
dien zum achtzehnten Jahrhundert 24), Hamburg 1999, 274–287.

Möller, Horst, Die Bruderschaft der Gold- und Rosenkreuzer. Struktur, Zielsetzung 
und Wirkung einer anti-aufklärerischen Geheimgesellschaft, in: Reinalter, Hel-
mut (Hg.), Freimaurer und Geheimbünde im 18. Jahrhundert in Mitteleuropa, 
Frankfurt am Main 21986, 199–239.

Neugebauer-Wölk, Monika, Esoterik als Element freimaurerischer Geschichte und 
Geschichtsforschung, in: Quatuor Coronati. Jahrbuch für Freimaurerforschung 41 
(2003), 9–32.

Neugebauer-Wölk, Monika, Esoterik und Christentum vor 1800: Prolegomena zu 
einer Bestimmung ihrer Differenz, in: Aries 3,2 (2003), 127–165.

Neugebauer-Wölk, Monika, Esoterische Bünde und Bürgerliche Gesellschaft. Ent-
wicklungslinien zur modernen Welt im Geheimbundwesen des 18. Jahrhunderts, 
Göttingen 1995.

Reinalter, Helmut, Die Freimaurer, München 2000.
Ruppert, Hans-Jürgen, Der Mythos der Rosenkreuzer (EZW-Texte 160), Berlin 2001.
Ruppert, Hans-Jürgen, Suche nach Erkenntnis und Erleuchtung – moderne esote-

rische Religiosität, in: Hempelmann, Reinhard/Dehn, Ulrich/Fincke, Andreas/
Nüchtern, Michael/Pöhlmann, Matthias/Ruppert, Hans-Jürgen/Utsch, Michael 
(Hg.), Panorama der neuen Religiosität. Sinnsuche und Heilsversprechen zu 
Beginn des 21. Jahrhunderts, Gütersloh 2005, 201–303.

Schmidt, Friedrich Wilhelm (Hg.), 75 Jahre Oberster Rat für Deutschland der Frei-
maurer des Alten und Angenommenen Schottischen Ritus (10. Februar 1930–
2005), Berlin 2005.

Simonis, Linda, Die Kunst des Geheimen. Esoterische Kommunikation und ästheti-
sche Darstellung im 18. Jahrhundert (Beiträge zur neueren Literaturgeschichte, 
Bd. 185), Heidelberg 2002.

Snoek, Jan M., Die historische Entwicklung der Auffassungen über Geheimhaltung 
in der Freimaurerei, in: Quatuor Coronati. Jahrbuch für Freimaurerforschung 40 
(2003), 51–60.

Zinser, Hartmut, Esoterik, in: RGG4 II, Tübingen 2000, 1580–1581.

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748955245-47 - am 18.01.2026, 02:13:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955245-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2. Freimaurerei
	2.1 Ritual, Religion und Ethik
	2.1.1 Gottesdienst und freimaurerisches Ritual – Überschneidungen, Unterschiede, Gegensätze
	2.1.1.1 Ausgangslage
	2.1.1.2 Was ist ein Ritual?
	2.1.1.3 Der evangelische Gottesdienst

	2.1.2 Gottesdienst als Begegnungs- und Erfahrungsraum des dreieinigen Gottes
	2.1.3 Theologische Grundlagen
	2.1.4 Taufe und Abendmahl
	2.1.5 Was ist ein freimaurerisches Ritual?
	2.1.5.1 Freimaurerische Liturgie?
	2.1.5.2 Das freimaurerische Selbstverständnis
	2.1.5.3 Initiationsrituale

	2.1.6 Zusammenfassung

	2.2 Populärkultur
	2.2.1 Die Pyramide und das Allsehende Auge – Die Freimaurerei in Dan Browns Bestseller Das verlorene Symbol
	2.2.2 Schnitzeljagd in Washington
	2.2.3 Freimaurerei als literarische Projektionsfläche
	2.2.4 Was ist Freimaurerei wirklich?
	2.2.5 Freimaurerische Hochgrade: Der Alte und Angenommene Schottische Ritus
	2.2.6 Weitere Freimaurer-Vereinigungen
	2.2.7 Freimaurerische Symbolwelten
	2.2.8 Das verbogene Symbol – Zwischen Fakt, Fiktion und Illusion

	2.3 Freimaurerei und Esoterik
	2.3.1 Dem Wahren, Schönen – und Geheimen? Zur Verhältnisbestimmung von Freimaurerei und Esoterik
	2.3.2 Esoterik – ein unklarer Sammelbegriff
	2.3.3 Esoterische Denkvoraussetzungen in der frühen Freimaurerei
	2.3.4 Freimaurerischer Entstehungsmythos
	2.3.5 Okkultistische Freimaurerei zu Beginn des 20. Jahrhunderts
	2.3.6 Freimaurer: eine Geheimgesellschaft, ein Geheimbund –oder was sonst?
	2.3.7 Sind Freimaurer Esoteriker?
	2.3.8 Freimaurerei und Esoterik – Mischverhältnis, Missverhältnisoder Nichtverhältnis?



