
17RdJB 1/2010 Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterrich

den Medien – da bleibt die Gesellschaft nicht bei der notwendigen Problembeschreibung stehen, 
sondern sucht nach Lösungen, die dann nach Möglichkeit auch umgesetzt werden.

Das größte Lob, das der Deutschen Islam Konferenz anlässlich der vorläufi gen Beendigung 
ihrer Arbeiten ausgesprochen wurde, ist wohl der von allen Seiten geäußerte Wunsch nach einer 
Fortsetzung. 

Verf.: Cornelia Rogall-Grothe, Staatssekretärin im Bundesministerium des Innern, Alt Moa-
bit 101 D, 10559 Berlin, E-Mail: Cornelia.RogallGrothe@bmi.bund.de

Bülent Ucar

Islamische Religionspädagogik 
und Islamischer Religionsunterricht in Deutschland: 
Organisatorische Rahmenbedingungen 
und didaktische Perspektiven

1  Einführung und Status quo

In diesem Beitrag wird nicht aus juristischer Sicht, sondern vornehmlich aus islamwissenschaft-
licher und religionspädagogischer Perspektive die aktuelle Diskussion und Entwicklung rund um 
den Islamischen Religionsunterricht mit dem Blick eines muslimischen Wissenschaftlers nach-
gezeichnet. Seit einigen Jahren wollen die Bundesländer einen ordentlichen, dem katholischen 
und evangelischen Religionsunterricht gleichgestellten Islamischen Religionsunterricht nach den 
Vorgaben des Grundgesetzes einführen. Bereits 1984 hatte dieses die Kultusministerkonferenz 
einstimmig beschlossen, vor einigen Jahren wurde dieser Wunsch durch den sog. Weimarer Auf-
ruf 20011 nochmal wiederholt und schließlich hat die Deutsche Islamkonferenz die Forderung 
erneut hervorgehoben.2 Dieses Projekt steckt bis dato noch in den Kinderschuhen, schon wollen 
die Politiker wohl zu Recht auch islamische Theologen in Deutschland ausbilden.3 Grundsätzlich 
ist diese Forderung zu begrüßen, zumal mit Importimamen weder die religiösen Bedürfnisse der 
deutschen und deutschsprachigen Muslime noch ihre Integration ernsthaft vorangebracht werden 

1 Bundesministerium des Innern (Hg.), Drei Jahre Deutsche Islam Konferenz, S. 53.
2 http://www.deutsche-islam-konferenz.de/nn_1635720/SubSites/DIK/DE/DieDIK/Plenum/Presseerklaerung/pres-

seerklaerung-node.html?__nnn=true.
3 http://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/DIK/Downloads/Plenum/DIK-viertes-Plenum-

Zwischen-Resuemee,templateId=raw,property=publicationFile.pdf/DIK-viertes-Plenum-Zwischen-Resuemee.pdf 
s.2./ Interview: „Predigten auf Deutsch müssen unser Ziel sein“, in: DEWEZET 27.4.2009 und http://www.dewezet.
de/portal/startseite_-_arid,106906.html/ „Islamischer Religionspädagoge unterstützt Pläne für Imam-Ausbildung“, 
in: http://www.evlka.de/content.php?contentTypeID=4&id=10280/ „Niedersachsen will Imame ausbilden“, in: 
http://www.focus.de/politik/deutschland/studiengang-niedersachsen-will-imame-ausbilden_aid_320163.html./ „Nie-
dersachsen will Imam-Ausbildung an Uni“, in: http://www.abendblatt.de/nachrichten/nachrichten-des-tages/artic-
le918566/Niedersachsen-will-Imam-Ausbildung-an-Uni.html.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


18 RdJB 1/2010Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterricht 

können. Allerdings wird auch hier das Kleingedruckte zu lesen und zwischen den Zeilen zu gu-
cken sein. Dazu jedoch nachher mehr. 

Heute schauen wir auf eine rund zehn Jahre andauernde Modellversuchsphase zur Einführung 
von Islamischem Religionsunterricht zurück. Dem gegenüber steht die Tatsache, dass dieser Un-
terricht lediglich 3 % der in Frage kommenden muslimischen Schülerinnen und Schüler wirklich 
erreicht.4 Die meisten in den Schulversuchen tätigen Religionslehrerinnen und Religionslehrer 
sind Muttersprachlehrer, die in aller Regel über keine theologische Ausbildung verfügen. Sie 
wurden – als die billigere Lösung in einer Zeit, wo man ohnehin den muttersprachlichen Unter-
richt abbauen wollte – durch Fortbildungen weitergebildet und als „Lehrkräfte“ für den Islami-
schen Religionsunterricht eingesetzt. Seit einigen Jahren gibt es jedoch Aufbaustudiengänge, um 
Religionslehrer auch universitär auszubilden. Allerdings sind diese bislang sehr mager ausge-
stattet und können nur als drittes Fach parallel im Status eines Ergänzungs-, Aufbaustudiengangs 
studiert werden.5

2  Fall Kalisch in Münster

Bislang haben drei Bundesländer entsprechende Studiengänge und Lehrstühle eingerichtet. Ne-
ben Bayern und Niedersachsen hat sich als erstes Bundesland Nordrhein-Westfalen in diesen 
Bereich vorgewagt. Der erste Lehrstuhlinhaber war der deutsche Konvertit Muhammad Sven 
Kalisch (C 4). Als er 2003 an den dortigen Lehrstuhl berufen wurde, war die Entwicklung um 
seine Person noch nicht abzusehen. Als Schiit und Zaidit sowie Anhänger der mehr oder weni-
ger ausgestorbenen Mu´tazila hatte er ohnehin eine Sonderposition unter den Muslimen. Seine 
Herkunft als Konvertit erleichterte ihm nicht die Akzeptanz auf muslimischer Seite, zumal 99 % 
der Muslime eine Zuwanderungsgeschichte haben und rund 90 % von ihnen Sunniten sind. 2008 
haben sich nun alle Verbände in Deutschland einstimmig von seiner Lehre und seinen Überzeu-
gungen distanziert.6 Es ist hier nicht der Platz, um auf Kalischs Positionen näher einzugehen, aber 
in aller Kürze seien seine wesentlichen „wissenschaftlichen“7 Thesen skizziert. Der Grund für die 
Irritationen auf muslimischer Seite lag in Veröffentlichungen von Kalisch, wonach er die Exis-
tenz diverser Propheten leugnete, die gesamte Frühgeschichte des Islam als erdichtet ansah, den 
Koran als christlichen Text einordnete und schließlich die Existenz des Propheten Muhammad 
grundsätzlich anzweifelte. Er ging jedoch noch weiter: Religion sei für ihn eine Krücke, erst in 

4 Ucar, B., „Was kann und sollte Islamische Religionspädagogik in der staatlichen Schule leisten?“, in: CIBEDO-
Beiträge zum Gespräch zwischen Christen und Muslimen 4/2008 S. 24–30.

5 Interview mit Ucar, B., „Rückkopplung an die Religionsgemeinschaft“, in: Islamische Zeitung 28.7.2008 und http://
www.islamische-zeitung.de/?id=10577/ Interview mit Ucar, „Furcht vor einem verordneten Staatsislam“, in: http://
de.qantara.de/webcom/show_article.php?wc_c=469&wc_id=1025&printmode=1/ „Professor Uçar bildet Lehrer für 
islamischen Religionsunterricht aus“, in: http://www.deutsche-islam-konferenz.de/nn_1362664/SubSites/DIK/DE/
Themen/Religionsunterricht/Ucar/ucar-interview-node.html?__nnn=true.

6 Ferda Ataman, „Islamverbände beenden Zusammenarbeit mit einzigem Institut“, in: http://www.spiegel.de/unispie-
gel/studium/0,1518,577774,00.html.

 Sulaiman Wilms, „Vom Ende einer Personaldebatte“, in: Islamische Zeitung 25.9.2008 und http://www.islamische-
zeitung.de/?id=10829.

7 „‚Der Koran fi el nicht vom Himmel‘: Islamwissenschaftlerin Neuwirth wirft Kalisch Provokation vor“, in: http://
www.domradio.de/aktuell/artikel_45799.html./ „Kalisch-Thesen zurückgewiesen: Islamwissenschaftler Tilman Na-
gel gegen Zweifel an historischer Existenz des Propheten“, in: Islamische Zeitung 22.06.2009 und http://www.islami-
sche-zeitung.de/iz3.cgi?id=12059.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


19RdJB 1/2010 Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterricht 

der Philosophie sehe er eine reale Alternative für den modernen Menschen.8 Ob er mit diesen 
Überzeugungen noch als Muslim einzuordnen ist, bleibt unklar – mag er sich auch selbst weiter-
hin als Muslim bezeichnen. Offensichtlich wird jedoch, dass Kalisch hiermit an einen anderen 
Islam glaubt, als es die Muslime von Marokko bis nach Indonesien tun.9 Inwiefern man mit 
diesen Überzeugungen und dieser Lehre Islamische Theologen – dort gibt es einen entsprechen-
den Master-Studiengang mit allerdings nur zwei eingetragenen Studenten – und Religionslehrer 
für einen bekenntnisorientierten Islamischen Religionsunterricht ausbilden kann, scheint faktisch 
klar zu sein, da mit Ausnahme von marginalen Gruppen kaum ein Muslim diese Thesen verin-
nerlichen kann. Die weitere rechtliche und politische Entwicklung bleibt jedoch abzuwarten. Das 
zuständige Ministerium hat – trotz entgegenstehender politischer Verlautbarungen – mit entspre-
chender Sensibilität reagiert und einen neuen Lehrstuhl für Islamische Religionspädagogik (W 2) 
eingerichtet, der wahrscheinlich Anfang des Jahres 2010 besetzt werden wird. Die strikte Reakti-
on der Verbände stellt nicht nur eine Minderheitenposition von stockkonservativen Funktionären, 
sondern die Sicht der allermeisten Muslime dar. Ein Indiz hierfür ist etwa die Haltung der dorti-
gen Studentinnen und Studenten. Seit diesen Entwicklungen boykottieren nicht ohne Grund 22 
von rund 30 Studenten die Veranstaltungen des dortigen Kollegen.10 Da der Islam in Nordrhein-
Westfalen jedoch nicht als Religionsgemeinschaft anerkannt ist, pocht die Universitätsleitung mit 
säkular(istisch)em Tenor und Bezug auf die Wissenschaftsfreiheit darauf, Kalisch nicht aus die-
sem Bereich abzuziehen.11 Bemerkenswert ist allerdings, dass einige Monate nach diesem Vorfall 
in Münster der evangelische Theologe Lüdemann mit dem Segen des Bundesverfassungsgerichts 
von seiner Tätigkeit in der Lehre für Evangelische Theologie suspendiert wurde.12 Wenn vor 
diesem Hintergrund von „doppelten Standards“ und einer „mangelnden Akzeptanz des Islam“ 
gesprochen wird, bezieht sich dies nicht nur auf diese rechtlichen Diskrepanzen, was schlimm ge-
nug wäre, sondern auch darauf, dass über die seit Jahren laufenden Schulversuche im besten Fall 
nur 3 % der muslimischen Schülerinnen und Schüler erreicht werden.13 Auch wenn meines Erach-
tens der Koordinierungsrat der Muslime in dieser Konstellation nicht als Religionsgemeinschaft 

8 „Religionen brauchen keine Gründungsfi guren“ von Kalisch, M.S., in: http://www.cicero.de/97.php?item=3021/ 
„Umstrittener Islam-Kritiker: »Ich wusste, es würde Spannungen geben«“, in: Aachener Nachrichten 22.10.2008 und 
http://www.an-online.de/sixcms/detail.php?template=an_druckversion&id=693988&_wo=Dossier./ „Ich bin ein Hä-
retiker“, in: Rheinischer Merkur 16.10.2008./ »Religionen sind wie Krücken«, in: Zeit 1.10.2008 und http://www.zeit.
de/2008/41/P-Kalisch. Müfi t Daknili, „Das Centrum für Religiöse Studien an der Westfälischen Wilhelms-Universität 
Münster“, in: Weiße,W., Theologie im Plural. Eine akademische Herausforderung, Münster 2009, S.108–109.

9 Siehe auch Khallouk, M., „Islam ohne Prophet?“, in: http://islam.de/11077.php.
10 Völker, K., „Islam Studenten wollen gehen“, in: IVZ 6.3.2009 http://www.ivz-online.de/lokales/muenster/hoch-

schule/990019_Islam_Studenten_wollen_gehen.html/ Heiman, R., „Münster: Streit um Islamprofessor droht zu 
eskalieren“, in: Münstersche Zeitung 5.3.2009 und http://www.muensterschezeitung.de/lokales/muenster/top/
Muenster%3Bart993,500585./ „Studium unter Kalisch ‚katastrophal‘“, in: Münstersche Zeitung 24.10.2008 und 
http://www.muensterschezeitung.de/lokales/muenster/startseite/mslo/Muenster;art993,391165. „Studenten fordern 
Kalischs Rücktritt“, in: Halterner Zeitung 22.10.2008 und http://www.halternerzeitung.de/lokales/muenster/startseite/
mslo/Muenster;art993,388539. Es ist bemerkenswert, dass diese Position der Studenten – um die es ja letztlich geht – 
konsequent verschwiegen wurde und nicht den Weg in die großen Tageszeitungen in Deutschland gefunden hat. 

11 Heiman, R., „Münster: Streit um Islamprofessor droht zu eskalieren“, in: Münstersche Zeitung 5.3.2009 und http://
www.muensterschezeitung.de/lokales/muenster/top/Muenster%3Bart993,500585/ Nitschmann, J., „Streit um Is-
lamwissenschaftler: ‚Kein Kotau vor den Verbänden‘“ in: SZ 5.1.2009 und http://www.sueddeutsche.de/poli-
tik/694/453385/text./ „Muhammad Kalisch: Ein Mann der Aufklärung“, in: Humanistischer Pressedienst 7.11.2008 
und http://hpd.de/node/5700.

12 Kul, I. „Lüdemann haksız, ya Kalisch?“, in: Eurozaman 22.2.2009 und http://www.eurozaman.com/euro/yazarDetay.
do?haberno=47976./ Kamann, M., „Der Theologe Lüdemann scheitert in Karlsruhe“, in: http://www.welt.de/welt_
print/article3232382/Der-Theologe-Luedemann-scheitert-in-Karlsruhe.html.

13 „Islamwissenschaftler kritisiert mangelnde Akzeptanz des Islam“, in: http://www.epd.de/niedersachsen_bremen/
niedersachsen_bremen_index_60342.html/ Spiewak, M., „Zweierlei Maß“, in: Zeit 4.12.2008 und http://www.zeit.
de/2008/50/Glosse-1.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


20 RdJB 1/2010Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterricht 

klassifi ziert werden kann, würde etwas mehr staatliche (universitäre) Sensibilität im Umgang mit 
dem Thema in dieser Übergangszeit zur weiteren Entwicklung auf dem Weg zur Gleichstellung 
des Islam positiv beitragen. Ansonsten besteht Gefahr, dass sich viele Muslime in eine Opferrolle 
hinein manövrieren und folgendermaßen argumentieren: „Erst werden wir jahrzehntelang nicht 
als Religionsgemeinschaft anerkannt und von zahlreichen damit verbundenen Rechten ausge-
nommen und dann setzt man uns als einzige größere religiöse Gruppierung in Deutschland ein-
seitig staatlicherseits Lehrkräfte vor die Nase, die noch dazu elementare Grundsätze des Islam 
leugnen.“ Solche Maßnahmen fördern in letzter Instanz diverse Verschwörungstheorien und sind 
nicht unbedingt integrationsfördernd und vertrauensbildend.

3  Frankfurt und die Internationalen Studiengänge in Ankara und Istanbul

An der Goethe Universität in Frankfurt hat die türkische Religionsbehörde (Diyanet) zwei Lehr-
stühle (W 2) gestiftet, die muslimische Theologen in Deutschland ausbilden sollen. Bis vor kur-
zem wurde jedoch statt Theologie im Fachbereich für Evangelische Theologie das Fach Religi-
onswissenschaft mit dem Schwerpunkt Islam angeboten. Mittlerweile hat sich der Studiengang 
jedoch in den Fachbereich für Kulturwissenschaften verlagert und ein Institut für Kultur und 
Religion des Islam gegründet. Nach den Professoren Tahsin Görgün und Mehmet Emin Köktasch 
bildet seit einigen Jahren das Tandem Abdullah Takim und Ömer Özsoy das wissenschaftliche 
Team dort. Die Besonderheit in Frankfurt ist, dass an diesem Standort keine Religionslehrer 
ausgebildet werden; da der Islam als Religionsgemeinschaft nicht anerkannt ist, können sie auch 
keine Theologen ausbilden, sodass als einzige Alternative die Religionswissenschaft verbleibt. 
Allerdings zeigt sich ein Vorzug in Frankfurt, dass dort im Gegensatz zu den Standorten Münster, 
Erlangen und Osnabrück auch ein ordentliches Bachelor- und Masterstudium möglich sind.

Weiterhin versucht die türkische Religionsbehörde Studentinnen und Studenten aus ganz Eu-
ropa nach Istanbul an die Marmara Universität und nach Ankara einzuladen. Diese werden mit 
Stipendien und einer Sonderbetreuung in einem eigenständigen internationalen Studiengang be-
treut. Der Vorteil bei dieser Lösung liegt sicherlich darin, dass zum einen authentische Theologen 
ausgebildet werden; die in Deutschland heimisch sind und sich in zwei Kulturen auskennen. 
Allerdings wird die Türkei hierdurch ihren Einfl uss auf die Theologen zumindest mittelbar bei-
behalten. Ob das im Sinne der Integration der europäischen Muslime ist, muss auf politischer 
Ebene entschieden werden.

4  Erlangen, Baden-Württemberg, Berlin, Wien und Hamburg

In Erlangen wird seit 2002 das Fach Islamische Religionslehre angeboten. Nachdem dort die Pro-
fessoren Halit Ünal, Cemal Tosun und Fuad Kandil tätig gewesen sind, lehrt und forscht seit 2006 
an diesem Standort Harry Harun Behr (W 2). An der Universität Erlangen studieren gegenwärtig 
rund 20 Studenten auf Lehramt. Der Studiengang wurde von Anfang an in Kooperation – jedoch 
rechtlich unverbindlich – mit der Erlangener Islamischen Religionsgemeinschaft konzipiert.14 

14 Behr, H.H. et al., „Das Modell ‚Erlangen‘“, in: Weiße, W., Theologie im Plural. Eine akademische Herausforderung, 
Münster 2009 S.137–138.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


21RdJB 1/2010 Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterricht 

Die Baden-Württemberger haben sich für die billigere Lösung entschieden und bieten in Wein-
garten, Karlsruhe und Ludwigsburg an Pädagogischen Fachhochschulen Studiengänge an, die 
jedoch lediglich 12 SWS15 umfassen und damit nicht einmal dem Niveau und dem Umfang eines 
Aufbaustudiengangs gerecht werden, zumal dort diese Studiengänge durchgehend von christli-
chen Theologen geleitet werden. Einen Lehrstuhl für Islamische Theologie bzw. Religionspäda-
gogik aufzubauen beabsichtigt für das kommende Jahr weiterhin die Universität in Hamburg (sie-
he Koalitionspapier CDU-GAL),16 auch Berlin und Tübingen werden in diesem Zusammenhang 
erwähnt, ebenso soll in Wien ein weiterer Lehrstuhl eingerichtet werden.

5  Zum Standort Osnabrück

Unter der Regie von Prof. Dr. Peter Graf wurde ein BLK-Projekt initiiert, womit bereits 2002 in 
Kooperation mit verschiedenen Standorten17 ein Weiterbildungsstudiengang eingeleitet werden 
konnte. Dr. Mizrap Polat hat bis 2007 als Koordinator des Projekts gearbeitet. Schließlich wurde 
im selben Jahr mit meiner Berufung erstmalig dauerhaft ein Hochschullehrer mit Zuwanderungs-
geschichte an einem ausschließlich staatlich konzipierten Lehrstuhl (W 3) in diesem Bereich 
verwirklicht. Der Lehrstuhl hat vornehmlich die Aufgabe, den neuen Studiengang Islamische 
Religionspädagogik im Rahmen des Zentrums für Interkulturelle Islamstudien zu organisieren. 
Über dieses Zentrum wird eine interreligiöse und interdisziplinäre Ausrichtung gewährleistet. 
Zugleich hat der „Runde Tisch“ am Kultusministerium – in erster Linie SCHURA und DITIB – 
bei meiner Berufung ihre grundsätzliche Einwilligung gegeben.

Der Lehrstuhl soll auf dieser Grundlage ein internationales Netzwerk mit europäischen und au-
ßer-europäischen einschlägigen wissenschaftlichen Institutionen aufbauen und diese mit dem sich 
in Gründung befi ndendem Zentrum für interkulturelle Islamstudien vernetzen. Durch dieses Netz-
werk wird es ermöglicht, gemeinsame Forschungsprojekte zu realisieren, Dozenten- und Studen-
tenaustausch durchzuführen sowie gemeinsame Sommerakademien und Tagungen zu organisieren. 
Weiterhin ist der Islam in allen gesellschaftlichen Diskursen in Deutschland präsent. Häufi g wird 
durch die Mehrheitsgesellschaft das breite Schweigen der Muslime zu gesellschafts- und religi-
onspolitisch relevanten Fragen im Zusammenhang mit dem Islam als Indiz für die Billigung von 
grundgesetzwidrigen Phänomenen durch Muslime wahrgenommen. Die interessierte Öffentlichkeit 
hat jedoch ein Anrecht auf wissenschaftlich und islamisch-theologisch fundierte Antworten auf ihre 
Fragen und wünscht entsprechende Lösungsansätze für aktuelle Problemstellungen. Hierbei sind 
die Mitarbeiter des Lehrstuhls gefordert, eine entsprechende qualitative Medienarbeit zu leisten.

6  Auf dem Weg zu einer Islamischen Theologie

In Niedersachsen möchte die Landesregierung einen Studiengang für Islamische Theologie, ein ent-
sprechendes Institut an der Universität Osnabrück einrichten und damit letztlich mittelfristig Imame 

15 http://www.ph-ludwigsburg.de/6029.html./ http://www.ph-karlsruhe.de/cms/index.php?id=2255./ http://www.ph-
weingarten.de/theologie/studium_und_lehre_islamische_religionspaedagogik.php?navanchor=1010024.

16 Weiße, W., „Das interdisziplinäre Zentrum Weltreligionen im Dialog an der Universität Hamburg, Ansätze und Ziele“, 
in: ders., Theologie im Plural. Eine akademische Herausforderung, Münster 2009 S. 141–154.

17 „Weiterbildung von Lehrerinnen und Lehrern“, in: http://www.islamische-religionspaedagogik.uni-osnabrueck.de/
fi les/BLK_INfo_1.pdf.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


22 RdJB 1/2010Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterricht 

in Deutschland ausbilden.18 Es ist richtig, dass bislang auch in Niedersachsen keine islamische Religi-
onsgemeinschaft durch die Landesregierung als solche anerkannt wurde und dies ggf. ein rechtlicher 
Hinderungsgrund für diese Forderung sein könnte. Trotz gleicher Ausgangslage in Nordrhein-West-
falen besteht jedoch an der Universität Münster ein Master-Studiengang für Islamische Theologie, 
allerdings mit mäßigem Erfolg, was zweifellos mit den besonderen Umständen vor Ort um den Fall 
Kalisch zusammenhängen dürfte.19 Hervorzuheben ist in diesem Zusammenhang, dass Theologie die 
wissenschaftlich refl ektierte, freie, mehrperspektivische Erforschung des Islam in seiner gesamten 
Vielfalt im historischen wie auch gesellschaftlichen Kontext in Europa meint. Gleichzeitig erscheint 
islamische Theologie nicht bloß soziologisch-deskriptiv, sondern forscht und lehrt aus einem prä-
skriptiv-normativen Standpunkt heraus. Theologie lässt sich also nicht durch eine vermeintlich neu-
trale Religionswissenschaft bevormunden und folgt anderen Prämissen. Theologie nimmt eine ande-
re, sich aus den Glaubensüberzeugungen speisende Perspektive ein, als eine Religionskunde, welche 
die Spiritualität, jegliche Wahrheitsansprüche und Glaubensüberzeugungen bewusst ausklammert. 
Sie bindet sich damit an den theologischen Diskurs einer bestimmten Glaubenstradition. Zugleich 
sollen diese Lehren systematisch refl ektiert, hermeneutisch, kontextuell und dialogisch ausgerichtet 
werden. Nur wenn es gelingt diese tradierten Lehren und Inhalte „mit historisch-kritischen Methoden 
zu vergegenwärtigen und mit hermeneutischen-kritischen Ansätzen in ihrer Ursprungsbedeutung zu 
rekonstruieren […], um das Gesagte und Geschriebene für die heutige Zeit aufzuschlüsseln,“20 wird 
uns die Etablierung einer modernen und akzeptierten Islamischen Theologie gelingen.

7  Auf dem Weg zum Islamischen Religionsunterricht

Obwohl Muslime nun seit einem halben Jahrhundert dauerhaft in Deutschland leben, hat sich im 
Bereich der religiösen Unterweisung an staatlichen Schulen faktisch wenig getan. Der säkulare 
Staat beansprucht für sich die Gleichbehandlung aller Bürger und Konfessionen. Tatsächlich ge-
währt das deutsche Modell einen bekenntnisorientierten Religionsunterricht, dessen Inhalte zwar 
mit dem Grundgesetz kompatibel sein müssen, inhaltlich jedoch durch die jeweilige Religionsge-
meinschaft bestimmt werden. Ebenso haben die Religionsgemeinschaften ein Veto-Recht (missio 
oder vocatio) bei der Bestimmung der Lehrkräfte. Dies erscheint folgerichtig, da es hierbei nicht 
um einen religionskundlichen Unterricht geht, in der über Religion, sondern aus der Binnenpers-
pektive der Religion selbst unterrichtet wird. Der weltanschaulich neutrale Staat darf sich deshalb 
nicht mit einer Religion identifi zieren und dessen Inhalte bestimmen.21 

Neben fl ächendeckendem katholischen, evangelischen, orthodoxen und jüdischen Religions-
unterricht wird Ethik für Konfessionslose angeboten. Einzig für die muslimischen Kinder gibt 

18 „Universität Osnabrück: Imam-Ausbildung geplant“, in: Kölner Rundschau 26.6.2009 und http://www.rundschau-
online.de/html/artikel/1245669579895.shtml./ „Universität Osnabrück soll Imame ausbilden“, in: Welt 27.6.2009 und 
http://www.welt.de/die-welt/article4010148/Universitaet-Osnabrueck-soll-Imame-ausbilden.html.

19 Vgl. auch Daknili, M. „Das Centrum für Religiöse Studien an der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster“, in: 
Weiße, W., Theologie im Plural. Eine akademische Herausforderung, Münster 2009, S. 108–109.

20 Weiße, W., „Einleitung“, in: ders., Theologie im Plural. Eine akademische Herausforderung, Münster 2009, S. 7.
21 Ucar, B., „Religion in der Schule: Eine muslimische Perspektive“ (Forum Religion an öffentlichen Schulen, Berlin 

4.12.2008), in: Evangelische Kirche in Deutschland, Deutsche Bischofskonferenz u.a. (Hrsg.), epd-Dokumentation 
2/2009 S. 39–41./ Siehe zum Gegenmodell in der Türkei mit Kritik Ucar, B./Sarikaya, Y., „Einleitung“, in: dies., Ent-
wicklung der modernen Islamischen Religionspädagogik in der Türkei im 20. Jahrhundert, Hamburg 2009, S. 7–12./ 
Ucar, B., „Religionsunterricht in der Türkei von 1923 bis in die Gegenwart: Vom Verbot zur Öffnung und Regulie-
rung“, in: ebd. S. 83–96. Ders., ‚Gegen „türkische Verhältnisse‘“, in: KNA 16.1.2009 und http://www.oecumene.
radiovaticana.org/ted/Articolo.asp?c=259070.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


23RdJB 1/2010 Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterricht 

es lediglich einige Modellversuche, die maximal zwei bis drei Prozent der Schüler erreichen. 
Es fehlt in diesem Zusammenhang nicht an der Nachfrage, sondern an dem Angebot. Muslimi-
sche Kinder und Jugendliche können in der Zeit, wo ihre Mitschüler Religionsunterricht haben, 
entweder eine Freistunde nehmen oder in den muttersprachlichen Unterricht gehen. In manchen 
Bundesländern und an manchen Schulformen ist auch für sie gemeinsam mit den Konfessions-
losen die Teilnahme am Ethikunterricht verpfl ichtend. Ebenso werden die Inhalte faktisch durch 
die Kultusministerien bestimmt, Muslime haben bei der Erstellung dieser Lehrpläne nur eine 
beratende Funktion. Damit behält sich der Staat vor, in letzter Instanz zu entscheiden. 

Staatliche Stellen behandeln Muslime nicht nur ungleich, sondern gehen in diesem Bereich 
nun seit Jahrzehnten auch halbherzig und abwehrend vor. Es wird immer wieder damit argu-
mentiert, dass es an fehlenden Ansprechpartnern scheitern würde. Dabei hätten dieselben Be-
hörden rechtlich die Möglichkeit, einen islamkundlichen Unterricht auszubauen (die laufenden 
Modellversuche sind momentan ohnehin rechtlich kein Religionsunterricht nach den Vorgaben 
des Grundgesetzes!) und in diesem Bereich entsprechend zu investieren. Dies alles geschieht 
jedoch nicht. In diesem Zusammenhang ist eine strukturelle Benachteiligung der Muslime zu 
konstatieren.22 In den letzten Jahren hat man jedoch einige Lehrstühle für die Ausbildung isla-
mischer Religionslehrer aufgebaut, was grundsätzlich zu begrüßen ist. Aber auch hier gibt es 
wie bereits dargelegt enorme Probleme, da sich die Besetzung dieser Lehrstühle nicht nur an 
der wissenschaftlichen Eignung der Bewerber orientiert. Diese Lehrstühle haben jedoch eine 
wichtige Aufgabe: die Entwicklung einer modernen, authentischen Islamischen Religionspäda-
gogik für muslimische Kinder und Jugendliche in der säkularen Gesellschaft. Im folgenden Teil 
sollen die Leitgedanken und Hauptziele einer solchen Religionspädagogik diskutiert werden. Ge-
genwärtig gibt es kaum universitäre Erfahrungen mit dem Fach Islamische Religionspädagogik 
im deutschsprachigen Raum. Will sich das Fach mittelfristig etablieren und allgemeine sowie 
akademische Anerkennung fi nden, sind in diesem Zusammenhang einerseits wissenschaftliche, 
also didaktisch-pädagogische, sprachliche, theologisch-islamwissenschaftliche und andererseits 
gesellschaftspolitische, soziologische und rechtliche Sensibilitäten auf Seiten der unterschiedlich 
geprägten Muslime wie auch der Mehrheitsgesellschaft gleichermaßen zu beachten.

8  Leitgedanken einer Islamischen Religionspädagogik

Unabhängig von der bislang dargestellten leidigen Thematik hat sich eine moderne islamische 
Religionspädagogik in einer säkular geprägten Gesellschaft und staatlichen Schule an bestimmten 
Leitprinzipien, Grundideen und religionspädagogisch refl ektierten Zielen zu orientieren.23 Diese 
müssen in ihrer Gesamtheit wiederum sich selbst mindestens theologisch und pädagogisch legi-
timieren. Bisher liegt ein fertiges didaktisches Konzept für die Islamische Religionspädagogik 
im deutschsprachigen Raum nicht vor, da vor allem die empirische und religionspädagogische 
Grundlagenforschung im genannten Bereich noch in ihren Kinderschuhen steckt.24 Die religions-

22 Selbst Ex-Bundesinnenminister Schäuble hat das Problem erkannt! „Schäuble – Islam-Gemeinden Kirchen gleich-
stellen“, in: Welt 22.6.2009 und http://www.welt.de/politik/article3970742/Schaeuble-Islam-Gemeinden-Kirchen-
gleichstellen.html.

23 Weibel, W., „Bildungsziele an staatlichen Schulen. Problematik des Begriffs“, in: Müller, W.W./Santini-Amgarten, B., 
Minimalia christlicher Bildungspraxis. Das christliche Verständnis von Bildung in einem konfessionsneutralen Staat, 
Zürich 2006 S. 159–165.

24 Rickers, F., „Islam eine religionspädagogische Herausforderung“, in: Bukow-Erol Yildiz, W.D., Islam und Bildung, 
Opladen 2003 S. 49–80, 54.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


24 RdJB 1/2010Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterricht 

pädagogische und didaktische Literatur in Bezug auf den Islamischen Religionsunterricht und 
die Religionspädagogik ist momentan sehr spärlich. Ähnlich verhält es sich mit Schulbüchern 
und Unterrichtsmaterialien. Die Tendenz ist jedoch dahingehend, dass in den letzten Jahren erste 
Schulbücher, wie „Mein Islambuch“ beim Oldenbourg Verlag, dessen Mitautor ich bin, und „Sa-
phir“ beim Kösel Verlag als Lernmittel durch diverse Bundesländer zugelassen wurden. Weite-
re Unterrichtsmaterialien und Schulbücher sind bei unterschiedlichen Verlagen in Vorbereitung, 
ähnlich wird es sich vermutlich mit der wissenschaftlichen Literatur in diesem Bereich entwi-
ckeln. Abschlussarbeiten, Dissertationen aber auch zahlreiche Verschriftlichungen von Tagungen 
werden dieses Forschungsdesiderat schrittweise schließen.

9  Didaktische Perspektiven

Unumstritten zu sein scheint, dass wir gegenwärtig eine auf die Besonderheiten in Deutschland 
abgestimmte Form einer Islamischen Religionspädagogik brauchen und die Tradierung der her-
kömmlichen Bildungs- und Erziehungsvorstellungen allein genommen hier nicht weiterführend 
sind. Gleichzeitig muss diese Islamische Religionspädagogik einerseits islamische Quellen, die 
herkömmliche Literatur der Islamischen Religionspädagogik und islamisches Gemeindeleben in 
Deutschland wie auch in den Herkunftsländern gut kennen und sich andererseits auf die Erkennt-
nisse der modernen Pädagogik, der Entwicklungspsychologie und insbesondere der christlichen 
Fachdidaktiken einlassen. Erst in diesem Spannungsverhältnis sind nachvollziehbare Impulse für 
eine ausgewogene und verantwortbare Religionspädagogik zu erwarten.

10 Interreligiöse Ausrichtung

Hier können muslimische Religionspädagogen viel von christlichen bzw. jüdischen Kollegen und 
ihren Erfahrungen lernen, ohne deren Vorgehensweise kopieren zu wollen, wobei Unterschiede 
aufgrund elementarer Differenzen in Bezug auf Glaube und Praxis in jedem Fall bleiben werden! 
Im Umgang mit Christen bzw. Juden und der theologischen Positionierung zu ihren religiösen 
Überzeugungen darf es schließlich nicht um nivellierende Gleichmacherei gehen, sondern viel-
mehr muss der dialogische Religionsunterricht sich auf den Anderen und seine Wahrheit einlas-
sen, versuchen diesen zu verstehen – auch wenn es nie ganz gelingen wird – und sich um Empa-
thie bemühen. Der interreligiöse Ansatz ist vor diesem Hintergrund von größter Bedeutung und 
verpfl ichtet Muslime zu einer grundsätzlichen Offenheit im Umgang mit den beiden anderen mo-
notheistischen Geschwisterreligionen. Damit hat der Religionsunterricht auch die Möglichkeit, 
Vorurteile im Umgang miteinander abzubauen und zu Verständnis und Toleranz beizutragen. Die 
Migrationsgeschichte der meisten Muslime in Deutschland macht es geradezu prioritär, diesen 
von christlichen Religionspädagogen in den letzten Jahrzehnten entwickelten Ansatz weiterzu-
verfolgen und mit Inhalt zu füllen.

11 Reflektieren statt Memorieren

Der Religionsunterricht soll hier die Jugendlichen dazu anleiten, die im Unterricht und davor 
oder dazu parallel in den Moscheen gelernten Kenntnisse kritisch zu refl ektieren, sie neu zu ord-
nen und zu hierarchisieren. Nicht die einfache Implementierung religiöser Überlieferungen bildet 
die Grundlage des staatlichen Religionsunterrichts, sondern eine analytische Auseinandersetzung 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


25RdJB 1/2010 Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterricht 

mit religiösen Themen durch einen refl exiven Diskurs. Die Inhalte des Religionsunterrichts kön-
nen sich zugleich nicht auf die Vermittlung von Kenntnissen reduzieren, das Lernen und Lehren 
folgt im Religionsunterricht keinem Selbstzweck. Die Koranrezitation, das Memorieren kurzer 
Suren und das beispielhafte exemplarische Einüben bestimmter Gebetshaltungen vollständig aus 
dem Unterricht mit Bezug auf aufklärerische Ideale verbannen zu wollen, zeigt keine wirkliche 
Sinnhaftigheit, belegt nur die fehlende Empathie für das religiöse Leben der Muslime. Gerade 
über diese praktischen Bezüge wird spirituelles Lernen ermöglicht, eine komplementäre Rück-
kopplung an bestehendes Vorwissen aktiviert und eine Anerkennung traditioneller islamischer 
Bildungstradition demonstriert.25

12 Ganzheitliche Ausrichtung im Spannungsverhältnis von Erziehung 
und Bildung

Die „stupide Paukerei“26, welche in den meisten anderen Fächern am Lernort Schule immer noch 
oft genug betrieben wird, darf trotzdem im islamischen Religionsunterricht nicht Maxime des 
Unterrichts sein. Gerade der Religionsunterricht hat sich zu bemühen, den religiösen Geist bei 
den Schülern zu aktivieren bzw. wachzuhalten und ein besonderes Verhältnis zwischen dem/
der einzelnen Lernenden und dem Lehrer/der Lehrerin aufzubauen. Lehrkräfte, die selbst die-
se Glaubenserfahrung nicht teilen und kein enges Verhältnis zu den Schülern haben, werden 
ein Glaubwürdigkeitsproblem im konfessionell gebundenen Religionsunterricht bekommen. Die 
fehlende religiöse Autorisierung erscheint nicht unbedingt zielführend in diesem Rahmen. Kinder 
und Jugendliche haben ein Gespür dafür, wer hinter dem, was er lehrt, wirklich und wahrhaf-
tig steht und wer nicht. Anders stellt sich die Konstellation im religionsneutralen, distanzier-
ten Religionskundeunterricht dar. Da es im bekenntnisgebundenen Religionsunterricht jedoch 
um mehr geht als bloße Wissensvermittlung, können sich die Lehrkräfte nicht mit Anfüllung 
des Gedächtnisses oder der Bereicherung des Verstandes begnügen. Die scheinbar fortschritt-
lich wirkende These, dass sich der Religionsunterricht ausschließlich auf die Vermittlung von 
Kenntnissen zu reduzieren habe und den Handlungs- und Glaubensbezug weitgehend ausblenden 
solle, widerspricht dem ganzheitlichen Ansatz, den Erwartungen von Eltern und Schülern und der 
rechtlichen Konstellation des Religionsunterrichts in Deutschland. „Die [islamischen] Curricula 
verfolgen als Grundintention u.a. eine lernende Einführung in den Islam, die die Eigenart des 
Lernorts Schule in Deutschland hervorhebt, d.h. auf einsichtiges Lernen statt naiv-ungebrochene 
Teilnahme am Glaubensleben der Gemeinschaft abzielt […].“27 Die hier aufgebaute künstliche 
Diskrepanz zwischen Glaubens- und Handlungsbezug sowie der kritischen Refl exion der Inhalte 
eines Religionsunterrichts wäre anzuzweifeln. Die Befähigung zu selbständigem Denken, Han-
deln und Urteilen widerspricht nicht der Darstellung und Vermittlung von sich widersprechen-
den Wahrheitsansprüchen. Eine „Islamerziehung im Zeichen refl ektierter Aneignung“28 auf der 

25 Rabeya Müller hat selbstverständlich recht, wenn sie darauf hinweist, dass dies alles zeitlich im schulischen Religi-
onsunterricht nicht umsetzbar ist. In diesem Zusammenhang wird hier lediglich auf das exemplarische Lernen Bezug 
genommen. Dies., „Gedanken zur religiösen Unterweisung in den Moscheen“, in: Bukow-Erol Yildiz, W.D., Islam 
und Bildung, Opladen 2003, S.164–168, 165.

26 Heimbrock, H.G., „Jenseits der Koranschulen – Auf dem Wege zur Islamischen Erziehung im westlichen Kontext“, in: 
Zeitschrift für Pädagogik und Theologie 59 (2007), S.170–179, 171.

27 Heimbrock, „Jenseits der Koranschulen“ (Anm. 26), S. 170, siehe jedoch eine hervorragende mittelbare Selbstkritik 
ebd. S. 176. Ähnlich Zilleßen, D., „Religion, Bildung, Politik. Positionen in der multireligiösen Zivilgesellschaft“, in: 
Bukow-Erol Yildiz, W.D., Islam und Bildung, Opladen 2003, S. 168–171.

28 Heimbrock, „Jenseits der Koranschulen“, (Anm. 26), S. 174.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


26 RdJB 1/2010Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterricht 

Grundlage als selbstverständlich wahrgenommener Texte bildet also keinen Widerspruch zu die-
sen Thesen. In der tatsächlichen Schulwirklichkeit werden beide Komponenten ohnehin auch 
pädagogisch sinnvoll miteinander einhergehen. Selbstverortung, Identitätsfi ndung bzw. -siche-
rung und Dialogbereitschaft, interreligiöse Kompetenzen und innerislamische Verständigung bil-
den einander ergänzende Prinzipien.29 Das zugegebenermaßen in einem anderen Zusammenhang 
stehende Zitat eines deutschen Spitzenpolitikers kann in diesem Zusammenhang weiterhelfen: 
„Der Bildungsbegriff muss sich wandeln, er muss immer mehr erzieherische Funktionen in sich 
aufnehmen. Künftige schulische Bildung muss von einem kleiner werdenden allgemeinbildenden 
Fundament ausgehen, damit Zeit gewonnen wird für den notwendigen erzieherischen Rahmen 
von Bildung […].“30 

13 Lernen und Lehren zu Mündigkeit und in Freiheit

Die Transparenz der Inhalte im Religionsunterricht und argumentative Nachvollziehbarkeit er-
leichtern die Bestimmung von Lernzielen und ihre Überprüfung anhand vorgegebener Größen. 
Die Lehrkräfte haben Kindern und Jugendlichen im Religionsunterricht vor diesem Hintergrund 
ein Angebot zu machen, sich dem Geist des Glaubens zu öffnen und von allen äußeren Zwängen 
zu befreien. Der Religionsunterricht hat einen Prozess einzuleiten und die Schülerschaft so zu 
bilden und zu erziehen, dass sie sich frei von jeder äußeren Autorität allein aufgrund ihrer per-
sönlichen Überzeugung letztlich vom Glauben packen lassen und dazu stehen können. Falls sie 
dies nicht tun, verdient dies gleichermaßen Respekt. „Es gibt keinen Zwang in der Religion!“31 
Diese Autoritätskritik wird den Islamischen Religionsunterricht ideologiekritisch ausrichten und 
Jugendliche lehren bestehende Strukturen kritisch zu hinterfragen, sodass diese sich immer wie-
der legitimieren müssen.

Ob dieses religiöse Angebot von den Schülern angenommen wird, ist und bleibt allein Sache 
der Jugendlichen selbst. Hier zeigt sich die absolute Unumstößlichkeit des Überwältigungsver-
bots; Islamischer Religionsunterricht bedarf einer diskurshermeneutischen Positionierung, um 
Jugendliche nicht gegen ihren Willen oder den Willen ihrer Eltern zu Glaubensüberzeugungen zu 
drängen und so letztendlich Doppelmoral und Heuchelei zu fördern. Negative Zuschreibungen 
und Unterstellungen – von welcher Seite auch immer – haben in diesem Zusammenhang strengs-
tens zu unterbleiben. Die Glaubensdimension bildet das versteckte Endziel bzw. die Grundlage im 
bekenntnisgebundenen Religionsunterricht, in den meisten Fällen kann aufgrund von Tradierung 
religiöser Überzeugungen jedoch davon ausgegangen werden, dass dies bereits eine – wenn auch 
unrefl ektierte – mitgebrachte Größe bei muslimischen Schülerinnen und Schülern darstellt, die in 
diesem Falle im Islamischen Religionsunterricht aktiviert, hinterfragt und vertieft wird. Lernen 
und Lehren – auch in religiösen Angelegenheiten – sind höchst individuelle Prozesse, die weder 
erzwingbar noch per order de mufti durchsetzbar sein können. Bereits das Vorbild des größten 
Lehrers aus islamischer Sicht verdeutlicht dies: „Und hätte dein Herr es gewollt, so hätten alle, 
die insgesamt auf der Erde sind, geglaubt. Willst du also die Menschen dazu zwingen, Gläubi-
ge zu werden?“32 Lehrende sind daher gefordert ihre Sprache immer wieder an die bestehende 
Klassenstruktur anzupassen, Inhalte und Prinzipien gemeinsam auszuhandeln, glaubwürdig zu 

29 Rickers, F., „Islam eine religionspädagogische Herausforderung“, (Anm. 24), S. 54.
30 Struck, P., „Man muss nicht alles wissen …“, in: Deutsches Allgemeines Sonntagsblatt 1999, Nr. 47, www.sonntags-

blatt.de/artikel/1999/47/47-deb.htm.
31 Koran 2/256.
32 Koran 10/99.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


27RdJB 1/2010 Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterricht 

begründen, neue Zugänge mit bestehendem Wissen zu verknüpfen, Vorwissen der Jugendlichen 
zu aktivieren und nach neuen Verbindungen Ausschau zu halten. Die inhaltliche Gestaltung und 
Themenwahl im Religionsunterricht hat sich folglich kindgerecht zu orientieren und den Ent-
wicklungsstand der Kinder und Jugendlichen zu berücksichtigen. Zu Recht verweist Heimbrock 
darauf, dass nicht ausschließlich auf religiöse Texte zu rekurrieren ist bei der Entwicklung einer 
modernen islamischen Religionspädagogik, sondern auch auf die konkrete Lebenswirklichkeit im 
Umgang mit der Schülerschaft, den Eltern und den Erwartungen der Moscheegemeinden sowie 
religiöser Autoritäten. Vor allem besteht auf der Basis empirischer Bildungsforschung Klärungs-
bedarf, welche Erwartungen und Vorstellungen diese in Bezug auf den Schulalltag, die Lehrkräf-
te, die Unterrichtsinhalte, -methoden und -stile haben.33 

14 Einbindung der bzw. in die Lebenswirklichkeit

Andererseits wird ein Islamischer Religionsunterricht einen evidenten Lebensbezug haben müs-
sen und ganzheitlich ausgerichtet sein. Das Korrelationsprinzip,34 die Elementarisierung35 aber 
auch die asbab an-nuzul36 Literatur und die Abrogation37 in der Koranexegese liefern uns hin-
reichende Indizien und Vorgaben für diese Verschränkung. Der Islamische Religionsunterricht 
hat die Schülerschaft so zu erziehen, dass er nicht nur auf die Herausforderungen der Zeit, in 
der Gewalt als Mittel religiöser Selbstbestätigung genutzt wird, reagiert, sondern auch eine be-
wusste friedensstiftende Rolle übernimmt und an der humanen und gerechten Gestaltung der 
Gesellschaft insgesamt aktiv partizipiert.38 Religion kann nämlich, wie es gläubige Menschen am 
Besten wissen, viel mehr leisten als Kenntnisse und Riten zu vermitteln, sie kann auch Menschen 
im Alltag helfen, ihnen Orientierung geben, sinnstiftend wirken und Kriminalität vorbeugen.39

Benötigt wird eine dialogorientierte, offene, kooperative und handlungsorientierte Islamische 
Religionspädagogik. Eine ganzheitliche Ausrichtung, die Berücksichtigung der intellektuellen 
Sensoren wie auch der emotionalen und spirituellen Kompetenzen wird unabdingbar sein für 
eine moderne Islamische Religionspädagogik. Es kann im Religionsunterricht nicht nur um das 
Erlernen von Fähigkeiten und Fertigkeiten, von Kompetenzen und Faktenwissen gehen. Dieser 
muss – wie bereits mehrfach betont – einen weiteren Anspruch haben, der sich ebenso auf die 
Glaubensdimension und die Sinnsuche erstreckt. Gleichzeitig darf sich der Religionsunterricht 

33 Heimbrock, „Jenseits der Koranschulen“, (Anm. 26), S. 176–178.
34 Hiermit ist die Verschränkung von Lebenswirklichkeit mit religiösen Ansprüchen gemeint. Glaube soll aus dem Leben 

erschlossen werden, wobei die religiöse Überlieferung mit den konkreten Erfahrungen der Menschen abzustimmen 
ist. Seit den 1980er Jahren gilt dieser Ansatz als vorherrschend in der katholischen Religionspädagogik.

35 Die primär von Nipkow entwickelte Theorie besagt, dass Inhalte im Sinne einer Konzentration auf das Wesentliche 
mit Blick auf den Schülerhorizont zu vereinfachen sind. Dieser Ansatz ist vor allem unter evangelischen Religionspä-
dagogen verbreitet. 

36 Damit sind die Offenbarungsanlässe (asbab an-nuzul) diverser Koranverse gemeint. Der Koran reagiert in diesem 
Kontext auf bestimmte Ereignisse im Leben der Menschen und gibt ihnen situationsbezogene Antworten, die jedoch 
nicht unbedingt zeitgebunden sein müssen.

37 Mit Abrogation (nash) ist die Überzeugung der Muslime gemeint, dass religiöse Vorschriften im Koran und der Sunna 
auf die besondere Situation der Menschen in Mekka und Medina blickend schrittweise offenbart wurden und einander 
primär normativ aufheben können. Insbesondere sollen die späteren Offenbarungen die früheren Texte, sofern sie 
inhaltlich nicht miteinander kompatibel sind, wirkungslos machen.

38 Rickers, „Islam eine religionspädagogische Herausforderung“ (Anm. 24), S. 54.
39 Vgl. Roth, H.-J., „Religiöse Orientierungen von Jugendlichen und ihre Bedeutung für den institutionellen Umgang im 

Bildungswesen: die Frage des islamischen Religionsunterrichts – zur Einführung in die Diskussion“, in: Bukow-Erol 
Yildiz, W.D., Islam und Bildung, Opladen 2003 S. 135–156, 138–139. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


28 RdJB 1/2010Ucar, Islamische Religionspädagogik und Islamischer Religionsunterricht 

nicht in konfessioneller Selbstabschottung üben, sondern sollte sich vielmehr unter Wahrung der 
eigenen Identität um die Öffnung zu anderen Menschen bemühen. 

15 Unterschiedliche und doch kompatible Erwartungshaltungen

Die Vertreter der Mehrheitsgesellschaft erwarten, dass Islamischer Religionsunterricht religiö-
sen Extremismen vorbeugt, Transparenz schafft, mehr Integration, Beheimatung und Identifi ka-
tion mit Land und Schule bewirkt und schließlich Sprachkompetenzen ausbaut. Diese Wünsche 
sind alle berechtigt, ob sie jedoch in einem Fach mit zwei Stunden in der Woche und noch dazu 
in der Entstehungsphase in dieser Form umsetzbar sind, möchte ich anzweifeln. Hier darf der 
Einfl uss des Religionsunterrichts nicht überstrapaziert und die Möglichkeiten der Lehrkräfte 
nicht überfordert werden. Die ersten Rückmeldungen aus den Bundesländern sind jedenfalls 
in diesem Bereich alle rundweg positiv. Religionspädagogische Konzepte und Fragestellun-
gen sind auf der Grundlage islamischer Primärquellen, Bildungstradition, religiöser Sozialisie-
rungsprozesse und empirischer Bildungsforschung so zu entwickeln, dass sie wissenschaftlich 
nachvollziehbar, zielgruppengerecht und refl ektierbar sind. Hierbei darf der Unterricht weder 
ausschließlich adaptiv noch refl exiv sein. Vielmehr ist eine komplementäre Grundausrichtung 
gefragt, die auf die Komplexität der Thematik geeignet reagiert. Die Berücksichtigung der sä-
kularen und multireligiösen Gesellschaft wird hierbei ebenso von Bedeutung sein wie die Fra-
ge nach der vielschichtigen Zusammensetzung der Muslime in Deutschland, insbesondere der 
Bezug zu den Herkunftsländern darf nicht mit einer falsch verstandenen, einseitigen Form von 
Integration verdeckt und ausgeblendet werden.

Die Muslime hingegen erwarten von einem Islamischen Religionsunterricht mehrheitlich vor 
allem die Vermittlung religiöser Grundkenntnisse und Praktiken, die Rezitation des Korans, das 
Memorieren elementarer Koransuren und die Einweisung in ethische Kernbotschaften des Islam.

Hier wird die Lösung im Mittelweg zwischen diesen verschiedenen Erwartungshaltungen lie-
gen. Die unterschiedlichen Standpunkte und Forderungen stellen keine einander diametral entge-
gengesetzten Größen dar, sondern haben durchaus gemeinsame Schnittmengen, die daher unter 
einen Hut gebracht werden können. Neben elementaren Grundkenntnissen, der Hinführung zum 
Glauben und der Erziehung zu religiösen Werten muss ein solcher Unterricht sich auch die Frage 
stellen lassen, warum der Staat mit Steuergeldern islamischen Religionsunterricht fi nanzieren 
soll. An diesem Punkt erweisen sich die Themen und Ziele: Integration, Sprachförderung, Auf-
klärung, Transparenz usw. als von größter Bedeutung für die gesellschaftliche Akzeptanz. 

16 Religionspädagogische Herausforderungen und Aufgaben 
für die nahe Zukunft 

Nach dem Dargelegten ist festzuhalten, dass die islamische Religionspädagogik sich im deutsch-
sprachigen Raum noch in der Entstehung und Entwicklung befi ndet. Daher wird vieles auch für 
uns learning by doing sein. Benötigt wird eine sorgfältige Grundlagenforschung in allen Gebie-
ten, vor allem im Bereich der empirischen Bildungsforschung. Die Refl exion von Faktoren, die 
das religiöse Leben prägen, die Erschließung der religiösen Alltagserfahrungen, die Planung von 
Lernprozessen, die Auswahl von didaktischen Kriterien für die Bestimmung der Inhalte, die al-
ters- und schultypgerechte Bewertung von Unterrichtsmaterialien usw. bilden nur einige wenige 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17


29RdJB 1/2010 Özsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

Beispiele aus dem anstehenden Aufgabenfeld. Nach welchen Maßstäben die Klärung der wesent-
lichen Inhalte des Religionsunterrichts geschieht, die Fragen nach Kern und Rand, nach Kons-
tanz und Wandel sind elementar hierfür. Die pädagogische und/oder theologische Begründung 
des Kerns eines islamischen Religionsunterrichts ist ebenso interessant wie die Frage nach den 
Zielen und ihrer Begründung. Mögliche Diskrepanzen und Spannungen zwischen unterschied-
lichen Zielvorgaben werden auf der Grundlage des Grundgesetzes konstruktiv und refl exiv zu 
lösen sein. Pädagogische, religiöse und politische Ziele müssen in diesem Gefüge so ausgerichtet 
sein, dass sie einander ausgleichen. Nicht nur die Frage der Akzeptanzkriterien durch Politik, 
Rechtsordnung und Mehrheitsgesellschaft, nicht nur die Forderungen muslimischer Eltern und 
Verbandsvertreter, sondern auch die konkrete Entwicklung in der Klasse und die Erwartungen der 
Schülerschaft selbst werden von größter Bedeutung sein für die Etablierung einer modernen, sich 
auf Augenhöhe mit den etablierten christlichen Fachdidaktiken befi ndenden Islamischen Religi-
onspädagogik. Ebenso müssen selbstverständlich hermeneutische Ableitungen und kontextuelle 
Schlussfolgerungen aus islamischen Primärquellen und Erkenntnisse der modernen Pädagogik in 
diese Überlegungen einfl ießen.

Verf.: Prof. Dr. Bülent Ucar, Universität Osnabrück, FB 3 Erziehungs- und Kulturwissenschaften, 
Lehrstuhl für Islamische Religionspädagogik, Geschäftsführender Leiter des Zentrums für 
Interkulturelle Islamstudien, 49069 Osnabrück, E-Mail: bucar@uni-osnabrueck.de

Ömer Özsoy/Ertugrul Sahin

Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik und 
soziale Komponenten ihrer Etablierung in Deutschland

1  Einführung: Das Verortungsproblem der innerislamischen Debatte 
über die Koranhermeneutik

Der Koran ist in eine gelebte gesellschaftliche Realität offenbart worden, in der die Suche der Gläu-
bigen nach der göttlichen Anleitung unverkennbar war. Das Bedürfnis der ersten Muslime nach 
Wegweisungen beinhaltete Sachlagen aus der Lebenswelt, die die Offenbarung nicht unberücksich-
tigt ließ. Aus diesem Grund etablierte der Koran eine intensive Beziehung zu seinen muslimischen 
Adressaten in der Offenbarungszeit, indem er in alle Lebensbereiche ohne Ausnahme eingriff. Da-
gegen beschäftigte er sich mit Anhängern anderer Religionen insofern, als von diesen keine Gefahr 
für die Verwurzelung und den Fortbestand der neuen religiös-politischen Bewegung ausging. Aus 
diesem Grund können wir im Korantext sowohl Anweisungen bzw. Bestimmungen in vielen Le-
bensbereichen als auch Spuren von zahlreichen Ereignissen der damaligen Zeit fi nden. Von daher 
gilt das im Koran enthaltene Gesetz als die authentischste Verkörperung islamischer Weltanschau-
ung. Die darauf basierende Vorbildfunktion der ersten Generation der Muslime erklärt nicht nur die 
Etablierung der Sunna als unverzichtbare Quelle des Islam bei allen Nachfolgegenerationen jenseits 
ihrer theologischen Auseinandersetzungen, sondern macht darüber hinaus auch die essentialisti-
schen Bestrebungen im ganzen Verlauf der islamischen Geistesgeschichte verständlich.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:34:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-17

