Einleitung

Marinos, Proklos’ Nachfolger und Schiiler, berichtet tiber Proklos’ Leben in
seinem Werk Vita Procli.' Marinos’ Biographie? zufolge wurde Proklos in
eine wohlhabende Familie in Byzanz geboren® und wuchs im lykischen Xant-
hos auf. Er studierte in Alexandria Rhetorik und romisches Recht,* um spiter,
dhnlich wie sein Vater, Rechtsverwalter zu werden. Einmal, als er Schiiler des
Sophisten Leonas war, begleitete er diesen auf einer Reise nach Byzanz. Prok-
los habe einen Traum gehabt, in dem ihn die Géttin Athene® dazu antrieb, in
Athen Philosophie zu studieren.® IThrem Rat folgte er teilweise: Er wechselte
zwar sein Studium, blieb aber in Alexandria und studierte dort Aristoteles’
Philosophie und Mathematik. Nachdem er alles erlernt hatte, was er lernen
konnte, erinnerte er sich seines Traumes und segelte, Athenes Hinweis fol-
gend, nach Athen. Als Proklos in Athen ankam und zur Akropolis hinaufstieg,
begegnete ihm der Torhiiter und sprach zu ihm: ,,Wahrhaftig, wenn du nicht
gekommen wirest, hitte ich geschlossen.*” Diese Worte versteht Marinos als
ein Zeichen® dafiir, dass Proklos der letzte Retter der platonischen Philosophie
wie liberhaupt der antiken Kultur ist.

1 Siehe I. Minnlein-Robert, (Hrsg./Ubers.) Uber das Gliick: Marinos, Das Leben des
Proklos, Tiibingen 2019 (nachfolgend zitiert als: Vita Procli, §).

2 In der spatantiken Philosophie gehorte es zu einer alten Tradition, einen hagiographi-
schen Text iiber diejenigen Philosophen als Zeitgenossen zu verfassen, die aulerge-
wohnlich begabt waren und géttliche Tugenden besallen. Als Beispiele nennen wir:
Porphyrios’ Vita Plotini und die Vita Isidori des Damaskios. Siche dazu 1. Ménnlein-
Robert, 2019, S. 10-12.

3 Marinos scheint in der ganzen Vita auf die christliche Benennung ,,Konstantinopel*
absichtlich zu verzichten und sich stattdessen fiir den vorchristlichen Namen ,,Byzanz*
zu entscheiden. Siehe dazu Vita Procli, § 6, Anm. 61.

4 Zum juristischen Studium gehdrte es damals auch, sich in Rhetorik zu iiben. Siehe
P. Collinet, Histoire de [’école de droit de Beyrouth, Paris 1925.

5 Proklos sieht Athene als Schutzgéttin auf seinem Lebensweg. Siehe C. Wildberg,
,Proclus of Athens: A life”, in: P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), A/l from One: A
Guide to Proclus, New York/Oxford 2017, S. 1-26.

6 Vgl. Vita Procli, §9, 11-12: 10te yap avtov éM0Ovta mpoltpeyev 11 0e0g €ig
@uocopiov 10l kai Tag ABnynot dwutpPac.

7 Vita Procli, § 10, 41: édn0@dc, &i ui MA0ec, &xhetov. Ubersetzung von I. Ménnlein-Ro-
bert, 2019, S. 69.

8 Vgl. I. Ménnlein-Robert, ,,Platonismus als ,Philosophie des Gliicks‘. Programm, Sym-
bolik und Form in der Vita Procli des Marinos®, in: F. Karfik/E. Song (Hrsgg.), Plato

11

https://dol.org/10.5771/8783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

In Athen angekommen, machte Proklos sich mit Plutarch von Athen be-
kannt, der damals die Platon-Schule leitete.® Plutarch fand Gefallen an Prok-
los’ Streben nach Philosophie und begleitete ihn nicht nur als seinen Studen-
ten, sondern lie ihn bei sich wohnen. Plutarch starb zwei Jahre nachdem
Proklos dort ankam, und Plutarchs Schiiler Syrianos wurde sein Nachfolger
und der Leiter der Platon-Schule. Wie schon Plutarch, so nahm auch Syrianos
Proklos bei sich auf und fiihrte ihn nicht nur in die Philosophie ein, sondern
teilte sein Haus mit ihm. Syrianos sah in Proklos seinen Nachfolger und
bereitete ihn fiir diese Aufgabe vor. Nach dem Tod Syrianos’ nahm Proklos
diese Aufgabe wahr und leitete die Platon-Schule bis zu seinem Tod. Marinos
fasst nicht nur Proklos’ biographische Details zusammen, sondern berichtet
zudem tiiber dessen tugendhaftes Leben:

Als nidchste besaBl er die diese Tugenden ,bedingende‘ Besonnenheit:
Diese ist ,die Hinwendung der Seele nach innen zum Intellekt’, eine
mit Blick auf alles andere unberiihrte und unbehelligte Haltung. In voll-
kommener Weise zeigte er mithelfende Gerechtigkeit, und dabei eiferte
er der ,Leidenschaftslosigkeit dessen nach, worauf er blickte — jenes ist
seiner Natur nach ohne Leidenschaft —, und {iberhaupt lebte er®, wie
Plotin sagt, ,nicht das Leben des guten Menschen, welches die politische
Tugend® zu leben fordert, sondern, da er dieses schon hinter sich gelassen
und ein anderes dafiir eingewechselt hatte, das Leben der Gétter; denn auf
diese bezog sich seine Angleichung, nicht auf gute Menschen. !0

Proklos’ Lebensweg kann gewissermaflen mit dem in seiner Philosophie dar-
gelegten Weg zum Einen verglichen werden. Der Grund fiir diese Interpre-

Revived. Essays on Ancient Platonism in Honour of Dominic J. O’Meara, Ber-
lin/Boston 2013, S. 241-257.

9 Plutarch von Athen eroffnete eine Platon-Schule in seinem Haus am Sitidhang der
Akropolis, die er aus seinem Privatvermdgen finanzierte. Siehe 1. Méinnlein-Robert,
2019, S. 9; L. Brisson, ,,Famille, pouvoir politique et argent dans I’Ecole néoplatoni-
cienne d’Athénes®, in: H. Hugonnard-Roche (Hrsg.), L ‘enseignement supérieur dans
les mondes antiques et médiévaux: Aspects institutionnels, juridiques et pédagogi-
ques, Paris 2008, S. 29-41.

10 Vita Procli, §25, 2-13: Toepochviy 8& Ty tavtouc avtokoiovfodoav &lyev
Emopévnv-adtn 0¢ €otv 1 glow mPOg vodv oTpoen THS Wuyils, Tpog 8¢ Ta GAAM
mavto, Avémapog kol amepionactog dabecic. avdpiav 6& v Euvépov TteEleimg
TpovPaAleTo, TV amdBeiay Tod Tpog O EPAene nkdoag, dmabods dvtog Ekeivov TV
evow, kol dhwg (v, kata [MAwotivov, ovyi Tov avBpdmov Biov tov tod dyadod, dv
a&ol M mohtikny apetn| Saliiv, GAAA TODTOV PEV KATUATAV, ETEPOV 0& AAAAEANEVOG
OV TV 0edV-TPOG Yap TOHTOLG AVTY, 0V TPOG AvOpm®TOLS dyofovg 1 OMOIWOIS.
Ubersetzung von I. Minnlein-Robert, 2019, S. 91.

12

https://dol.org/10.5771/6783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

tation!! liegt darin, dass Proklos seine Philosophie — dhnlich wie er sich
Schritt fiir Schritt Platons Erbe anndherte — als einen Aufstiegsweg zum Einen
darstellt.'? Um zu verstehen, warum der Weg von Proklos’ Leben und Philo-
sophie auf das Eine gerichtet ist, ist zundchst zu fragen, was das Eine ist. Das
Eine wird bei den spétantiken Denkern als eine jenseits stehende Einheit und
als etwas Gutes verstanden, aus dem alles hervorgeht. Die Jenseitigkeit des
Einen bedeutet, dass das Eine zu beschreiben, zu benennen und zu erkennen
nicht moglich ist.!> Wie aber, so fragt sich, kommt es dann, dass alles aus
dem Einen hervorgeht? Wie ist die Jenseitigkeit des Einen mit dessen Urséch-
lichkeit zu vereinbaren? Proklos’ Antworten auf diese Fragen lassen sich auf
die Grundthese zuriickfiihren, dass das Eine mit dem Guten identisch ist.!4
Dem Einen als dem iiberseienden Guten entspringt das All als der Uberfluss
seiner Uberfiille. Die allgegenwirtige Anwesenheit des Einen und Guten ist
der Grund dafiir, dass alles sich zum Guten und zum Einen zuriickwendet.
Proklos’ zentrales Anliegen ist es, zum Einen mithilfe der Philosophie zu stre-

11 Proklos verwendet selbst die allegorische Interpretation als eine Methode des phi-
losophischen Aufstiegs. Vgl. C. Steel (Hrsg.), Procli in Platonis Parmenidem com-
mentaria, 3 vols, Oxford 2007-2009 (nachfolgend zitiert als: /n Parm.), hier: In
Parm. 626, 27-630, 10; W. Kroll (Hrsg.), Procli Diadochi in Platonis rem publicam
commentarii, 2 vols, Leipzig 1899-1901 (nachfolgend zitiert als: /n Remp.), hier: In
Remp. 117, 3-25. Fiir die englische Ubersetzung siehe D. Baltzly/J. F. Finamore/G.
Miles (Ubers.), Proclus Commentary on Plato’s Republic, 2 vols, Essays 1-15,
Cambridge 2018-2022; C. Helmig, ,,Hilfe der Gotter flir das gute Leben — Die Rolle
der Religiositét in der Ethik des antiken Platonismus®, in: C. Pietsch (Hrsg.), Ethik
des antiken Platonismus: Der platonische Weg zum Gliick in Systematik, Entstehung
und historischem Kontext. Akten der 12. Tagung der Karl-und-Gertrud-Abel-Stifiung
vom 15. bis 18. Oktober 2009 in Miinster, Stuttgart 2013, S. 237-258; M. Edwards,
Neoplatonic Saints. The Lives of Plotinus and Proclus by their Students, Liverpool
2000, S. 58-117.

12 Vgl. W. Beierwaltes, Proklos: Grundziige seiner Metaphysik, Frankfurt am Main
1979 [1965], S.15-19; R. Chlup, Proclus. An Introduction, Cambridge 2012, S.
48-62; P. Remes, Neoplatonism, Stocksfield 2008, S.35-37; L. Siorvanes, Proclus.
Neo-Platonic Philosophy and Science, New Haven 1996, S. 1-48.

13 Vgl. H. D. Saffrey/L. G. Westerink (Hrsgg. und Ubers. ins Franzédsische), Pro-
clus: Théologie platonicienne, Vols. I-VI, Paris 1968—1997 (nachfolgend zitiert als:
Theol. Plat.), hier: Theol. Plat. 11 6, 40-43; In Parm. 505, 4-513, 14 (C. Steel); J.
Trouillard, L 'un et [’ame selon Proclos, Paris 1972, S. 86-87.

14 Vgl. E. R. Dodds (Hrsg. und Ubers. ins Englische), Proclus: The Elements of
Theology, Oxford 1963 [1933] (nachfolgend zitiert als: EL theol.), hier: El theol.
Prop. 13, Dodds 14, 25: kol tayafov 1@ évi tavtdv. Siehe dazu R. Chlup, 2012,
S.48-62; G. Van Riel, ,,The One, the Henads, and the Principles®, in: P. d’Hoine/M.
Martijn (Hrsgg.), All from One, 2017, S. 73-97, hier: S. 74-82.

13

https://dol.org/10.5771/8783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

ben. Dieser philosophische Weg basiert auf der Selbsterkenntnis.!> Proklos
schreibt dariiber in seinem Alkibiades-Kommentar: ,,Aller Philosophie und
auch fiir das System Platons eigentlichster Anfang ist das reine und unver-
falschte Wissen seiner selbst, umschrieben in wissenschaftlicher Abgrenzung
und fest gebunden durch die Erwdgung des Grundes.“!® Die Selbsterkenntnis
besteht darin, auf dem Weg zu sein, mit sich selbst identisch zu werden und
so dem Einen in uns ndherzukommen. Deshalb ist die Selbsterkenntnis ein
Mittel zum Ziel, aber nicht das Ziel selbst. Denn das Ziel ist es, sich bis zum
Einen in uns zuriickzuwenden, also aus dem Selbst hinaus das Beste in uns zu
schauen.

Proklos’ philosophische Anabasis fithrt zum Einen und basiert auf einem
strukturierten Denksystem, dessen maBgebliche Quelle Platons Werke sind.!”
Er bezieht sich aber auch auf Aristoteles und die Orphische Dichtung, auf
die Chalddischen Orakel sowie auf den Neuplatonismus und Neupythagoreis-
mus.'® Die dabei alles leitende Frage ist: Wie gelingt der Aufstieg zum Einen?
Die Moglichkeit und die Schrittfolge des Aufstiegs der Seele hin zum Einen
legt Proklos dar, indem er ein hierarchisches System entwickelt, in dem alles
aus dem Einen hervorgeht und sich in die Vielheit des Seienden entfaltet.
Proklos stellt in der Elementatio theologica eine hierarchische Ordnung dar.
Die Spitze dieser Ordnung bildet das Eine als erste Ursache fiir alles und zu-
gleich als jenseits von allem stehende Einheit. Damit sich die Seele zum Einen
in ihr zuriickwendet, ist es wichtig, dass sie sich gemall der strukturierten
Hierarchie, die sich in intelligible, intellektuelle, seelische und sinnlich wahr-
nehmbare Bereiche aufteilt, Schritt fiir Schritt zuriickwendet. Der Aufstieg
zum Einen vollzieht sich folgendermaflen: Alle verursachten Dinge kehren

15 Vgl. C. Steel, ,,Proklos iiber Selbstreflexion und Selbstbegriindung®, in: M. Per-
kams/R. M. Piccione (Hrsgg.), Proklos. Methode, Seelenlehre, Metaphysik. Akten
der Konferenz in Jena am 18.—20. September 2003, Leiden/Boston 2006, S.230—
259; A. C. Lloyd, The Anatomy of Neoplatonism, Oxford 1990, S. 98-123.

16 L. G. Westerink (Hrsg.), Proclus Diadochus. Commentary on the first Alcibiades of
Plato, Amsterdam 1954 (nachfolgend zitiert als: In Alc.), hier: In Alc. 4, 19-5, 1:
“Qote kol PrAocoeiog amdong kai tig tod [Thdtwvog Tpaypateiog Tadtny av apynv
Kupwtdtny vopilowev, Omep eimopev, v NMUOV avT®V Kobapav kol dkifoniov
gdnowv &v Opolg EMOTNHOVIKOIG TEPLYEYPOUUEVV Kol TOIG TRG aitiog AOYIGHOIG
BeBaing kotadedsicay. Ubersetzung von W. Beierwaltes, 1979, S. 15, leicht modifi-
ziert. Fiir die englische Ubersetzung siehe W. O’Neill (Ubers.), Proclus: Alcibiades
I, 2" edition, The Hague 1971 [1964].

17 Vgl. H. Tarrant, ,,Proclus’ Place in the Platonic Tradition, in: P. d’Hoine/M. Martijn
(Hrsgg.), All from One, 2017, S.27-44.

18 Vgl. L. Brisson, ,,Proclus’ Theology®, in: P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from
One, 2017, S.207-222.

14

https://dol.org/10.5771/6783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

0.1. Das ,Eine in uns “ als Weg zum Einen

zurlick zur Ursache durch die Angleichung des Verursachten zur Ursache.!®
Die Riickwendung zur Ursache fiihrt auf den Weg zum Einen.20

Gemail Proklos besteht die Aufgabe des Lebens darin, sich in der Schau
der Wahrheit einzuiiben.?! Die Schau der Wahrheit ist ein Prozess der Selbst-
erkenntnis, der mit dem Aufstieg der Seele zum Einen verbunden ist. Warum
aber entscheidet sich die Seele flir den Aufstieg und damit fiir die Selbster-
kenntnis? Der Hauptgrund fiir den Seelenaufstieg liegt im Einen selbst, wel-
ches die Seele dazu motiviert, sich selbst zu erkennen. Es handelt sich um eine
Motivation, die die Seele dazu bringt, iiber sich selbst hinaus aufzusteigen.
Die augenblickliche Einswerdung der Seele mit dem Einen ermoglicht ihr, die
Schau des Einen selbst zu genief3en.

0.1. Das ,Eine in uns ‘ als Weg zum Einen

»Das Eine in uns“ erweckt in der Seele den Drang, zu sich selbst zuriick-
zustreben. Der Begriff des Einen in der Seele ist auch deshalb in entschei-
dendem Mafle wichtig fiir Proklos’ Philosophie, weil im letzten Kapitel der
Elementatio theologica zu lesen ist, dass die Einzelseele in den Korper voll-
stindig absteigt und nicht ,oben® bei den Ursachen bleibt.22 Das heifit, die in
den Korper abgestiegene Seele vergisst, wer bzw. was sie ist. Mit dem Einen
in der Seele als Antrieb zum Aufstieg verortet Proklos somit gewissermal3en
eine der Seele eigene Mdglichkeit, wie sie sich vor dieser Korperlichkeit
retten und zu der Spitze ihres Wesens, zum Einen in ihr, aufsteigen kann.
Proklos’ Auffassung des Abstiegs und somit der Natur bzw. des Wesens
der Seele steht zu Plotins Ansicht dariiber im Widerspruch. Denn im Unter-
schied zu Proklos behauptet Plotin, dass ein Teil der Seele immer ,oben‘ beim
Intellekt bleibt und die Seele daher nicht ginzlich in den Korper absteigt.2?

19 Vgl. El. theol. Prop. 32, Dodds 36, 3—4: [1dca £motpoen St Opo1dTNTOG Gmotelelton
TV émotpepopévev mpog O €motpépetor; E. Diehl (Hrsg.), Procli Diadochi In
Platonis Timaeum commentaria, 3 vols, Leipzig 1903—1906 (nachfolgend zitiert als:
In Tim.), hier: In Tim. 111 2, 7, 21-27.

20 Vgl. C. Steel, 2006; A. C. Lloyd, 1990.

21 In Parm. 1015, 32-33: ndoa toivov nudv 1 {on youvaoctov €ott mpdg Ekeivny v
0éav.

22 Vgl. El theol. Prop. 211, Dodds 184, 10-11: Tldco pepikn yoyn katodoo &ig
Yéveotv OAN KATELSL, Kol 00 TO HEV avTiig Gve HEVEL TO OE KATELSLY.

23 P. Henry/H. R. Schwyzer (Hrsgg.), Plotini Opera, Tomus I-11I, Oxford 1964-1982
(nachfolgend zitiert als: Plotin, Enn.), hier: Plotin, Enn. IV 8, 8, 2: o0 ndoca ovd™ 1
NUETEPOL Yoy ESV, GAL EoTL TL awTiig &v T Vot del. Fiir die deutsche Ubersetzung
siehe R. Harder (Ubers.), Plotins Schriften, Neubearbeitung mit griechischem Lese-

15

https://dol.org/10.5771/8783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Warum ist dieser Unterschied wichtig fiir das Verstdndnis der Seelenlehre bei
Proklos? Der Unterschied der Ansichten iiber den Abstieg der Seele ist wich-
tig fiir die Bestimmung der Natur der Seele und, damit zusammenhéngend,
fiir das Verstindnis des seelischen Aufstiegsprozesses. Proklos’ und Plotins
Auffassungen zufolge steht es der abgestiegenen Seele frei, ob sie sich selbst
erkennt oder nicht. Plotins und Proklos’ Thesen besagen jedoch nicht genau
dasselbe. Laut Plotin kehrt die Seele, wenn sie sich entscheidet, sich selbst zu
erkennen, zuriick zu ihrem hochsten Teil, welcher im Intellekt ruht. Die Seele,
mit ihrem intellektuellen Teil vereint, ist nicht nur dem Intellekt dhnlich,
sondern wird selbst Intellekt.2* Proklos’ These besagt dagegen, dass die Seele
im Laufe des Aufstiegs einheitlicher und ihren Ursachen dhnlicher wird. Sie
kann jedoch nicht mit ihren Ursachen identisch werden.

Proklos zufolge vergisst die abgestiegene Seele, wer bzw. was sie ist.
Sobald die Seele ndmlich im Korper aufwacht, geht sie von der falschen
Annahme aus, dass sie mit ihrem zugehorigen Korper identisch ist.2> Um zu
erkennen, dass dem nicht so ist, sondern dass sie vom Korper wesenhaft ver-
schieden ist, muss sich die Seele an sich selbst erinnern. Die Selbsterkenntnis
der Seele entspricht daher der Erinnerung der Seele an sich selbst. In der
Erinnerung schaut die Seele schweigend das Eine in ihr.2° Das Eine in der
Seele ist wie das Licht der Sonne, das sie erwdrmt und sie motiviert, sich
auf sich selbst zuriickzuwenden. Im Unterschied zum K&rper kann die Seele
zu sich selbst zuriickkehren, denn sie besitzt ein ewiges Wesen und kann
sich ihrer Natur gemdl von der Verginglichkeit ab- und auf die Ewigkeit
hinwenden.?’

Das Eine in der Seele (bzw. das Eine in uns) ist also wie ein Impuls,
welcher die Seele dazu animiert, sich an sich selbst zu erinnern. Als ein

text und Anmerkungen, fortgefiihrt von R. Beutler und W. Theiler, 6 Binde in 12
Teilbdnden, Hamburg 1956-1971. Siehe dazu R. M. van den Berg, ,,Proclus, In
Platonis Timaeum commentarii 3.333.28 ff.: The Myth of the Winged Charioteer
according to lamblichus and Proclus®, in: H. J. Blumenthal/J. F. Finamore (Hrsgg.),
lamblichus: The Philosopher, Syllecta Classica, Vol. 8, lowa 1997, S.149-163;
R. Sorabji, The Philosophy of the Commentators, 200-600 AD, Vol. 1, London
2004, hier: S.93-99; C. Steel, The Changing Self: A Study on the Soul in Later
Neoplatonism: lamblichus, Damascius and Priscianus, Brussels 1978, S. 116-117.

24 Plotin, Enn. V 3, 4, 29-32: €611 81 VoG TIG 0OTOG YEYOVAGS, OTE TO dALA APElS EavTod
100t Kai TodTov PAETEL, AT 8& EavTdV. MC &) ovY voic EavTdv OpdL.

25 Vgl. In Tim. 111 329, 9-331, 1.

26 Vgl. Theol. Plat. 111 7, 30, 7-10: abt pev Mpiv owifi Koi T 7po o1yfg EvHoeL
TIacHm Kol To0 PVoTIKOD TEAOVG THV TPOCHKOLCAV TOIG MUETEPULG YVYOIG Holpay
EMAGLIYELE.

27 Vgl. El. theol. Prop. 191, Dodds 166—-168.

16

https://dol.org/10.5771/6783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

0.2. loane Petrizi

solcher Impuls ist das Eine in der Seele nichts Denkbares, dennoch motiviert
es sie zur Selbsterkenntnis. Das Eine in der Seele flihrt diese nicht nur zur
Selbsterkenntnis, sondern auch zum Einen in ihr selbst. Das heifit, das Eine in
der Seele ist sowohl ein erster Impuls fiir die Selbsterkenntnis als auch das
Ziel, damit sich die Seele mit dem Einen in ihr vereinen und dadurch auf das
absolute Eine blicken kann.

Im Vollzug der Erinnerung bzw. der Selbsterkenntnis dhnelt sich die Seele
Schritt fiir Schritt ihrem Selbst an, und damit mehr und mehr dem Einen in
ihr. Einerseits ist ,,das Eine in der Seele” das Eine selbst und als solches we-
senhaft anders als die Seele, andererseits ist es auch die Spitze des seelischen
Wesens, also der beste Teil der Seele. Deshalb strebt die Seele, wenn sie
sich fiir den Aufstieg entscheidet, zu sich selbst und zugleich zum anderen:
dem Einen in ihr. Auf der Spitze ihres Riickwegs wird die Seele eins mit
sich selbst, d. h., alle ihre unterschiedlichen Krifte werden in ihr vereint.
Indem die Seele die Vereinheitlichung vollzieht, bildet sie eine Einheit mit
dem Einen in ihr und blickt dadurch auf das Eine selbst.

Proklos’ Denksystem versteht sich als eine Anleitung und ein Vollzug der
Selbsterkenntnis der Seele zum Zwecke des Aufstiegs zum Einen. Sobald die
Seele sich selbst als Einheit erfasst, gibt es keinen Unterschied mehr zwischen
der Seele und dem Einen in ihr. In diesem Endstadium genieBt die Seele das
augenblickliche Einssein mit dem Einen selbst.

0.2. loane Petrizi

Proklos’ Philosophie hat unter anderem bei dem georgischen Philosophen
loane Petrizi grofles Interesse erweckt. Petrizi libersetzte und kommentierte
Proklos’ Elementatio theologica. Petrizis Philosophie wurde von zahlreichen
georgischen und internationalen Forschern untersucht und interpretiert. Ni-
ko Marr war der erste Wissenschaftler, der Anfang des 20. Jahrhunderts
Petrizis Philosophie erforschte.?® Petrizis Kommentar wurde allerdings erst
im Jahr 1937 von Simon Kaukchishvili und Shalva Nutsubidze verdffent-
licht, und 1940 erschien Petrizis Ubersetzung der Elementatio theologica, die
von Mose Gogiberidze herausgegeben wurde. Zu den wichtigsten Denkern
und Philosophen, die sich mit Petrizis Philosophie auseinandersetzten, gehort
Guram Tewsadze, welcher Petrizis Werk im Hinblick auf die Geschichte
der Philosophie analysierte und mehrere Artikel zu Petrizis Denkmethode

28 Siehe N. Marr, Johannes Petrizi, georgischer Neuplatoniker des 11.—12. Jh.s, St.
Petersburg 1909 (auf Russisch).

17

https://dol.org/10.5771/6783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

schrieb.?? Unter anderem veroffentlichte er zusammen mit anderen Autoren
eine russische Ubersetzung von Petrizis Kommentar.3? Eine Ubersetzung des
Petrizi-Textes ins moderne Georgisch?' wurde von Damana Melikischvili vor-
genommen. Zu den georgischen Philosophen, die sich mit kritischer Analyse
von Petrizis Denken befassen, gehdren Magda Mtchedlidze, die zahlreiche
wissenschaftliche Artikel zur Analyse der Sprache Petrizis widmete,3? Levan
Gigineishvili, welcher eine Monographie iiber Petrizis Philosophie in engli-
scher Sprache verdffentlichte,3® und Lela Alexidze, die eine der bedeutends-
ten Petrizi-Forscherinnen ist. Sie hat mehrere Monographien {iber Petrizis
Kommentar verfasst, in denen sie unter anderem Petrizis mogliche Quellen
und Besonderheiten untersucht.3* Sie tibersetzte Petrizis Kommentar mit Lutz
Bergemann vom Altgeorgischen ins Deutsche.

Uber Petrizis Kommentar lesen wir auch in der Einleitung von E. R. Dodds
englischer Ausgabe der Elementatio theologica des Proklos. Zu den deutschen
Publikationen iiber Petrizis Philosophie gehort H.-C. Giinthers Werk: Die

29 Siehe G. Tewsadze, ,,Aristoteles in loane Petrizis Kommentaren®, in: Wissenschafi-
liche Zeitschrift Friedrich-Schiller-Universitdt Jena, Bd. 1, 1977, S.51-60; ders.,
»Aristoteles in den Kommentaren von loane Petrizi®, in: L. Benakis (Hrsg.), Pro-
ceedings of the world congress on Aristotle, Thessaloniki August 7-14, 1978, 11,
Athen 1981, S.103-106; ders., ,,Die Kategorie der Subjektivitdt in Joane Petrizis
Kommentar zu Proklos®, in: T. Kobusch/B. Mojsisch/O. F. Summerell (Hrsgg.),
Selbst — Singularitit — Subjektivitit. Vom Neuplatonismus zum Deutschen Idealis-
mus, Amsterdam/Philadelphia 2002, S. 131-154.

30 Siehe N. Natadze/G. Tewsadze (Hrsgg.), loane Petrizi, Kommentar zur Platonischen
Philosophie und zum Proklos Diadochos, aus dem Altgeorgischen iibersetzt von 1.
Panzchava, Moskau 1984 (auf Russisch).

31 D. Melikischvili, loane Petrizi, Kommentar zur , Elementatio theologica* des Proklos
Diadochos, Thilisi 1999 (auf Georgisch).

32 Siche M. Mtchedlidze, ,,L’explication de la théorie platonicienne de 1’amour par
Toané Petritsi®, in: PHASIS. Greek and Roman Studies, 2-3, 2002, S. 295-299; dies.,
A propos de I’explication du platonisme chez Ioané Petritsi“, in: XXe Congreés
International des Etudes Byzantines. Pré-actes, 111, Communications libres, Paris
2001, S. 83.

33 L. Gigineishvili, The Platonic Theology of loane Petritsi, New Jersey 2007. Sieche
dazu L. Gigineishvili, ,,The Henadology of loane Petritsi, in: Bulletin of Kutaisi
University, Vol. 4, 1995, S.297-307; ders., ,,Soul in loane Petritsi’s Ontology®, in:
Orientalia Christiana Periodica, Vol. 66, No. 1, 2000, S. 119-145.

34 L. Alexidze, loane Petrizi und die antike Philosophie, Tbilisi 2008 (auf Georgisch,
Zusammenfassung auf Deutsch); dies., Neoplatonism in Search of Freedom and of
True Self, Thilisi 2019 (auf Georgisch, Zusammenfassung auf Englisch).

18

https://dol.org/10.5771/8783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

0.2. loane Petrizi

Ubersetzung der Elementatio theologica des Proklos und ihre Bedeutung fiir
den Proklostext.>

Unser Anliegen ist es, Petrizis Ubersetzung der Elementatio theologica,
welche als eine der wichtigsten Uberlieferungen des Proklostextes gilt, zu
analysieren. Dabei werden wir uns mit den Fragen beschédftigen, warum Pe-
trizi ausgerechnet die Elementatio theologica tibersetzt und wie er die Bedeu-
tung des ,,Einen in uns* verstanden hat.

Was wissen wir tiber Petrizi und tiber seine Motivation, Proklos’ Elementa-
tio theologica zu Uibersetzen3® und einen ausfiihrlichen Kommentar dazu zu
schreiben? Uber seine Biographie ist nicht viel bekannt. Sogar iiber seinen
Namen ,,Petrizi“ kursieren unterschiedliche Meinungen. Sie betreffen die
Fragen, woher er diesen Namen erhalten haben kann und wie dieser Name
etymologisch zu bestimmen ist.3”

Petrizi-Forscher3® vermuten, dass Petrizi gegen Ende des 11. und Anfang
des 12. Jahrhunderts gelebt hat. Der géngigen Auffassung zufolge habe er in
Konstantinopel eine Ausbildung in der philosophischen Schule erhalten, wel-

35 H.-C. Giinther, Die Ubersetzung der Elementatio theologica des Proklos und ihre
Bedeutung fiir den Proklostext, Leiden 2007, S. 1-18.

36 Siehe S. Kauchtschischvili (Hrsg.), loannis Petritzii Opera, Tomus 1, Procli Diado-
chi XTOIXEIQXIY OEOAT'IKH, versio Hiberica, Thilisiis 1940 (nachfolgend zitiert
als: Petrizi, I).

37 Die erste Version fiir die Etymologie von Petrizis Namen lautet folgendermaf3en:
Er soll eine Zeitlang im Petrizoni-Kloster gelebt und daher den Namen ,,Petrizi®
erhalten haben. Eine andere Version besagt, dass er den Namen ,,Petrizi erhalten
habe, weil ,,petra® auf Griechisch ,,Stein bedeutet, und da Petrizi viel geschrieben
habe, erhielt er als ,,Steinkratzer* den Namen ,,Petrizi®. Siche dazu D. Melikischvili,
1999, S. XIII-XVII. Siehe dazu L. Alexidze/L. Bergemann (Hrsgg. und Ubers.
ins Deutsche), loane Petrizi, Kommentar zur ,Elementatio theologica® des Prok-
los: Ubersetzung aus dem Altgeorgischen, Anmerkungen, Indices und Einleitung,
Amsterdam/Philadelphia 2009 (nachfolgend zitiert als: L. Alexidze/L. Bergemann,
2009), hier: S. 1, Anm. 1; L. Gigineishvili, 2007, S. 13—14.

38 Zu dieser Gruppe von Forschern gehdren N. Marr, 1909 (auf Russisch); Sh.
Nutzubidze, ,Joane Petrizi und seine Kommentare®, Einleitung zu loane Petrizii,
Opera. Tomus II, Commentaria in Procli Diadochi ETOIXEIQX]Y OFEOAI'IKH,
(Hrsgg.), Sh. Nutsubidze/S. Kaukchischvili, Tbilisi 1937; S. Kauchtschischvili, ,,Ein-
leitung®, in: loane Petrizii, Tomus I, Procli Diadochi XTOIXEIQXIY @EOAI'IKH,
Versio Hiberica, Thilisi 1940; M. Gogiberidze, ,,Joane Petrizi und seine Philosophie
(Weltanschauung)“, in: loane Petrizii, Tomus I, Procli Diadochi XTOIXEIQXIX
OFEOAI'IKH, Versio Hiberica, Thilisi 1940; G. Tewzadze, ,,Die Philosophie von Io-
ane Petrizi®, in: S. Khidasheli (Hrsg.), Geschichte des georgischen philosophischen
Denkens I, Thilisi 1996, S. 181-249 (auf Georgisch); S. Khidasheli, loane Petritsi,
Tbilisi 1956 u. a. Siehe zudem E. Chelidze, ,,Uber das Leben und die Wirkung von
Petrizi, in: Religion 3—4-5, S. 113-126, Tbilisi 1994.

19

https://dol.org/10.5771/8783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

che von Konstantin IX. im Jahre 1045 eréffnet worden war. Petrizis Lehrer
sollen Michael Psellos und/oder Johannes Italos? gewesen sein. Italos schrieb
einen Brief an einen Grammatiker, den er einen Abazg*® nennt. Dieser konnte
auch loane Petrizi sein. Nach seiner Ausbildung in Konstantinopel hielt er
sich im Petrizoni-Kloster (dem heutigen Batschkovokloster in Bulgarien) auf.
An seinem Lebensabend kehrte er wieder zuriick nach Georgien in die Akade-
mie von Gelati, die von dem georgischen Konig David IV. (dem Erbauer)
gegriindet wurde.*!

Petrizi gibt uns in seinem Kommentar einige wichtige Informationen iiber
sich selbst. Zunichst erfahren wir, dass er sowohl von Griechen als auch
von Georgiern ungerecht behandelt worden sei: ,,Ich wurde gleichzeitig von
zwei und [noch] mehr [Seiten] vom Feuer der Leiden sowie von Krankheit,
Fremdheit, Neid und Verrat verfolgt. In dieser Zeit lebte ich zwischen Georgi-
ern und Griechen.“*? Er verrit uns zwar nicht, wo er mit Griechen Kontakt
aufnahm, seine umfangreichen Kenntnisse der griechischen Sprache und der
Philosophie Proklos’ sind jedoch daran zu erkennen, dass er den Unterschied
in der Bedeutung zwischen der seelischen (Dianoia) und der geisthaften
(Noema) Erkenntnis veranschaulicht. In diesem Zusammenhang teilt er mit,
dass die entsprechenden Begriffe fiir Erkenntnis in der georgischen Sprache
nicht zu finden sind. Das Fehlen entsprechender Begriffe zur Klarstellung
der Differenz zwischen den Erkenntnisebenen ist der Anlass fiir Petrizis Be-
miihen, die griechischen Begriffe in die georgische Sprache zu transkribieren
und zu erldutern. Er bringt Beispiele aus Mathematik, Physik, Logik und
anderen Disziplinen, um Proklos’ Lehre iiber die Unterschiede zwischen den
verschiedenen Erkenntnisebenen, die triadische Lehre und iiber das absolute
Eine starker zu akzentuieren.

39 Siehe dazu N. Ketchagmadze, John Italus’ Werke, Thbilisi 1970, S.59 (auf Geor-
gisch).

40 ,,Abkhazeti“, auf Neugeorgisch, ist ein Ort im Westen Georgiens, und ,,Abazg"
meint eine Person aus diesem Ort.

41 Vgl. Petrizi, I, S. XXV-XXXIV.

42 S. Nutsubidze/S. Kauchtschischvili (Hrsgg.), loannis Petritzii Opera, Tomus II,
Commentaria in Procli Diadochi XTOIXEIQXIN OEOAOI'IKHN, Thbilisiis 1937
(nachfolgend zitiert als: Petrizi II., Kap., S., Zeile), hier: Petrizi, II, Epilog,
222, 1-4: gobsa 899MBMdWgms @5 IM535¢IOBMBIWMS @S  JOHMNZONMS
@IMBmoob  B0Im  300bgm©o, Ugboms, MEbmgdsms, ©s FMOMS, ©o
390530500 Ld3Borolsgsb 8978y off s8ol godols JsOMZgEms s dYMIYBoS
960b. Ubersetzung von L. Alexidze/L. Bergemann, 2009, S. 368. Hinzufiigung der
Verfasserin.

20

https://dol.org/10.5771/6783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

0.3. Die Bedeutung des ,Einen in uns * fiir Petrizis Kommentar

Petrizi konnte zudem der Autor mehrerer philosophischer Werke gewesen
sein. Es wurden jedoch nur zwei Schriften iiberliefert: die Ubersetzungen
von ,,Peri physeos anthropou“ des Nemesios von Emesa und jene von
»Stoicheiosis theologike® des Proklos. Zum zweiten Werk schreibt Petrizi
auch einen ausfiihrlichen Kommentar.

0.3. Die Bedeutung des ,Einen in uns " fiir Petrizis Kommentar

Auf die Frage, warum Petrizi ausgerechnet Proklos’ Werk fiir die Ubersetzung
ausgewahlt hat, kann entgegnet werden, dass Petrizi sich mit den gleichen phi-
losophisch-theologischen Themen auseinandersetzt wie Proklos. Er versteht
das Eine als erste Ursache, als das, woraus alles hervorgeht und wohin alles
wieder zuriickkehrt.** Den Riickweg der Seele zum Einen stellt Petrizi mittels
eines logischen Regelwerks dar. Die Seele erkennt als Erstes dasjenige, was
ihr am dhnlichsten ist, und dadurch wiederum das Néchstidhnliche.

Wie schon fiir Proklos, so gilt auch fiir Petrizi, dass das Eine in der Seele
diese dazu animiert, sich sowohl auf sich selbst als auch auf ihre Ursache zu-
riickzuwenden.*> Petrizi schreibt bereits im Prolog seines Kommentars, dass

43 Petrizi erwdhnt im Kommentar zur , Elementatio theologica‘ des Proklos Werke, die
von ihm iibersetzt worden sind. Es ist davon auszugehen, dass manche der von ihm
iibersetzten und wahrscheinlich auch kommentierten Texte nicht erhalten geblieben
sind. Er konnte der Ubersetzer von Aristoteles’ Ta topika und Peri hermeneias sein.
Sein Name kénnte zudem mit einer Bibel-Ubersetzung und zahlreichen exegetischen
und hagiographischen Ubersetzungen in Verbindung stehen. Siche dazu K. Kekelid-
ze, Geschichte der georgischen Literatur, Bd. 1, Tbilisi 1960, S. 284 (auf Georgisch);
L. Alexidze/L. Bergemann, 2009, S. 2; L. Gigineishvili, 2007, S. X VII.

44 Vgl Petrizi, II, 37, 90, 23-26: gm9dYzL oo, 300000390 Losaom ofjym
300390sb  [o@Bmmds3ob  abogbolsdsh, 3wswo 3163y s  dobisdo
30M39@oid M36d393se. baee gig Lsgbsr® ) Lasao ofjge. ofjgem »30g
B9l LEHMOLE s Bglior gHMOlysh. Ubersetzung von L. Alexidze/L. Berge-
mann, 2009, S. 191: ,Hier sagt er [Proklos], dafl genau dorthin, wo der erste Vollzug
des Hervorgangs angefangen hat, die erste Riickkehr [stattfindet]. Man muf} also
wissen, von wo [der Hervorgang] anféngt. Er fingt vom erhabensten Vollkommenen
und erhabensten Einen an.*

45 Vgl. Petrizi, II, 186, 194, 21-26: bmwwm 0¥y Goa oL 936939352 Mzlsw39?
9L 030 5OL 36Mdsa MZM MFLOLS SOLYOOLS S MFMYOOLsQ: Modgm+) gdogdl
Lo ozl smdsly s 33mgdl me bobg, 9699 dobgbls dmeols cmzblss.
bown 3m3bse dobgbls Tm@ol MAxmdgl ™300 M3L-AMGOOLOLY; MGodgovy)
g4m39wo  3bmdsa  50dmbohgbmoam JoBgbms oMl 3bmdse s @oLvdsTMS
306039mQ. Ubersetzung von L. Alexidze/L. Bergemann, 2009, S. 330: ,,Was aber
ist die Riickkehr zu sich selbst? Das ist das Erkennen des eigenen Wesens und der

21

https://dol.org/10.5771/8783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

das Hauptziel seines Schreibens die Auseinandersetzung mit dem ersten Einen
ist.#¢ Damit ein philosophischer Weg hin zum Einen offenbar werden kann,
ist es notig, das Streben zuriick zum Einen vermittels des Einen in der Seele
darzustellen. Die Seele wird stufenweise mit dem Einen in ihr als mit ihrem
wahren Selbst identisch. Die mit sich selbst vereinte Seele gelangt wiederum
zum Einen selbst.

Petrizi bleibt in den meisten Teilen seines Kommentars Proklos’ Philoso-
phie treu. Es gibt jedoch gewisse Unterschiede, die den sogenannten ,produk-
tiven‘ Teil des Einen betreffen. Diese und andere Besonderheiten in Petrizis
Kommentar versuchen wir im Hinblick auf den Riickweg der Seele zum Einen
herauszuarbeiten.

0.4. Die Struktur des Vorhabens

Das Ziel dieser Arbeit ist es, den Weg zum Einen in uns bzw. in der Seele bei
Proklos und Petrizi darzustellen.

Nachdem die Seele sich entscheidet, sich selbst zu erkennen, muss sie
einen langen Weg gehen, bis sie zur Spitze ihres Wesens aufsteigt und als
eine Einheit fiir einen Augenblick im Einen schaut. Um zu verstehen, wie
die Riickwendung der Seele funktioniert, ist es zuerst wichtig herauszufinden,
wie alles aus dem Einen hervorgeht und wie sich wieder alles zum Einen
zurlickwendet. Die Hinwendung und Riickkehr zum Einen, d. h. der Abstieg
und Aufstieg der Seele, ist Teil eines teleologischen Systems, in dem alles
in einer hierarchischen Ordnung miteinander kausal verbunden ist. Um dieses
System genauer herauszuarbeiten, setzen wir uns mit Proklos’ Elementatio
theologica auseinander.

eigenen Eigentiimlichkeit. Denn die Seele sucht nach ihrem blofien Sein und findet
es zweifach, d. h. [auch] in ihrer Ursache. [Es] in der Ursache zu finden ist besser,
als [es] in sich selbst zu finden. Denn jedes Erkennen der Beweise ist das Erkennen
der Ursachen und der ersten Prinzipien.*

46 Vgl. Petrizi, II, Prolog, 3, 5-9: bmm 35BM0 530L fogabols sdsc dobo
d99mo330L:  30M39s© Msems gOHmo [o®ImoBobmlb, mwy sOL 9O™mO, ©s
0099g0sms d096 Mobgbo@gwgomaals 50dmobobml glg 3Msg5e Lodoopmea
9000, Geams 6> 0gdbgb ©s Fgodmbzmb, Gs0msdzs M JOMLS JOMOE
35BOHMdILES o 0¢Ygm©gb. Ubersetzung von L. Alexidze/L. Bergemann, 2009,
S.61-62: ,,Der Zweck dieses Buches besteht in Folgendem: Zuerst muf3 das Eine
erkldrt werden: ob es das Eine gibt; durch zwingende Aussagenzusammensetzungen
muf dieses sehr preswiirdige Eine aufgezeigt werden, damit es nicht dazu komme
und geschehe, dal man iiber das Nicht-Eine als iiber das Eine nachdenkt und
spricht.*

22

https://dol.org/10.5771/6783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

0.4. Die Struktur des Vorhabens

Proklos ist nicht nur ein strikt strukturierter Denker, wie es in der Abhand-
lung der Elementatio theologica zu sein scheint. Er diirfte sich dariiber hinaus
sowohl mit den theurgischen Lehren und Praktiken beschiftigt als auch mit
den Chalddischen Orakeln gut ausgekannt haben. Denn Proklos verwendet
oft chalddische Ausdriicke, um die intelligiblen und iiberintelligiblen Teile der
Seelen denkbar zu machen sowie die seelische Einung mit dem Einen in ihr zu
beschreiben.

Bevor sich die Seele aber mit dem Einen in ihr vereint, ist zu erldutern,
wobher die Seele selbst stammt und wie sie es schafft, sich von allem Korperli-
chen zu trennen. Die Antworten auf diese Fragen versuchen wir anhand von
Proklos” Kommentar zu Platons Timaios zu erarbeiten.

Im Parmenides-Kommentar, dem wir ein weiteres Kapitel widmen, befasst
sich Proklos mit den unterschiedlichen Denkprinzipien, die den Weg zum
Einen enthalten.

Das Denken fiihrt allerdings nicht direkt zum Einen, sondern bis zum
intellektuellen Bereich. Uber dem Intellekt steht der gottliche Bereich, der als
Vorhof des Einen zu verstehen ist. In der Theologia Platonica behandelt Prok-
los unter Anwendung unterschiedlicher Lehrmethoden sowohl den géttlichen
Bereich als auch den Aufstieg der Seele in diese Ebene. Der Aufstieg der
Seele vollendet sich aber erst dann, wenn sich die Seele mit dem Einen in ihr
vereint hat, also dann, wenn es keine Verschiedenheit zwischen der Seele und
dem Einen mehr gibt.

Im letzten Teil der Arbeit setzen wir uns erneut mit der Leitfrage auseinan-
der, wie die Seele zum Einen in ihr selbst aufsteigt. Innerhalb von Petrizis
Kommentar zur Elementatio theologica mochten wir sowohl die Gemeinsam-
keiten mit Proklos’ Philosophie als auch die Besonderheiten in Bezug auf die
Relation mit dem Einen und der Seele bei Petrizi darstellen.

23

https://dol.org/10.5771/6783085720545-11 - am 14.01.2026, 04:17:04. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	0.1. Das ‚Eine in uns‘ als Weg zum Einen
	0.2. Ioane Petrizi
	0.3. Die Bedeutung des ‚Einen in uns‘ für Petrizis Kommentar
	0.4. Die Struktur des Vorhabens

