84 | Matrixiale Philosophie

Mutter wird ein innenwelticher Raum fiir den Gast, da das Besorgen wesenhaft
den Innencharakter der Welt in sich birgt.

Die parasitire Beziehung zwischen Wirtin und Gast etabliert auf der existen-
zial-ontologischen Ebene eine innerweltliche Ontologie: Das Mitdasein sowohl
des Korpers der Mutter als auch das Bei-sein des Besorgens (Gast) bilden ein
existenzielles In-der-Welt-Sein, denn nur, wenn der Gast im Korper der Mutter
unterkommt, bildet ihr Korper die umweltlich besorgte Mitweltm, da die Mutter
nur in der Welt schon mit ist und bei Anderen.'*®

Die Mutter verweist auf ein Endomilieu, auf ein In-Sein, eine Innerlichkeit,
deren korrelativer existenziell-ontologischer Ausdruck ein Dort ist, in dem die
Ankommenden empfangen werden, da die Mutter ein In-Sein und eine Mitwelt
mit den Gésten zusammenfasst: Das Besorgen bezeichnet das innenweltliche Da-
Sein der Mutter.

3. Demonstratio II: Fiir eine Ontologie der Innenweltlichkeit:
Der Korper der Mutter als Endomilieu

3.1 Der Korper der Mutter als Milieu fiir den Gast

Der Gast findet Unterkunft im Korper der Mutter. Ihr Kérper hat die Kompetenz,
einen Raum fiir den Fremden zu schaffen, in dem sie denjenigen, die bei ihr
unterkommen, als Umgebung fiir ontogenetische Entwicklungen dient. Bei ihr
sind die Umweltbedingung zur Entwicklung des Organismus gegeben, zum Bei-
spiel, bei den Sdugetieren, das innerkdrperliche Milieu der Mutter und die Nahr-
stoffe im Protoplasma, mit denen sie ihre Eizelle versorgt, oder, bei den Honig-
bienen, das Futter, das von anderen Mitgliedern des Volkes bereitgestellt wird."*’
Der Korper der Mutter vermag in sich die Entwicklung der Nachkommenschaft
zu fordern, wobei er die Umwelt der in ihm behausten Géste darstellt. Diese ana-
tomische Tatsache 10st die Frage der ontologischen Bedingungen der Innenrela-
tion zwischen Gast und Wirtin, wie Sloterdijk feststellt:

Es geht dabei um nicht weniger als die Frage, ob der Korper des Weibchens selber das

Endomilieu fiir die eigene Brut bilden kann [...] Es entsteht hier das integrale Mutterge-

137 Heidegger: ,,Das Mitsein ist ein existenziales Konstituens des In-der-Welt-seins. Das
Mitdasein erweist sich als eigene Seinsart von innerweltlich begegnendem Seien-
dem. Sofern Dasein iiberhaupt ist, hat es die Seinsart des Miteinanderseins.” Ebd., S.
125.

138 Vgl. ebd., S. 125.

139 Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 80.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 85

schopf, die Sdugertiermutter, die mit ihrem Korper zum einschlieBenden Milieu ihrer

Nachkommen wird.'*

Doch nicht alle miitterlichen Korper verfiigen iiber denselben Unterkunfisgrad.
So beherbergt bei den Sdugetieren im Gegensatz zu anderen Lebewesen (deren
Entwicklung als Einzelwesen in miitterlichen Korper nur partiell gbetrieben
wird) der miitterliche Kérper den Embryo fiir eine bestimmte Zeit, und nach dem
Abgang des Fotus sorgt die Mutter fiir die Erweiterung des Bildungstriebes der
Gebarmutter duflerlich und in der Welt innerlich. In dem Moment, in dem der
Gast das intrauterine Nestprivileg verldsst und eintritt in die Welt, setzt das Neu-
geborene einen ,In-Umwelt-Treibhaus-zu-Sein*'*'-Trieb in Gang, durch den es
im (symbolischen) miitterlichen ,,Schof8* beherbergt wird und eine dyadische
Umwelt bildet, in der das Einzelwesen auf sein Ganzwerden und seine Selbst-
verwirklichung zielt.'* Fiir solche Lebewesen bedeutet die Mutter ihre Um-
welt'*
lungsprozesse, dass die Anpassung der Géste an neue Bedingungen die Unter-
kunft im miitterlichen Kérper voraussetzt '*, da die miitterliche Behausung alle
ersten Anpassungsbedingungen beinhaltet.

, das heit nach Blaffers-Hrdys Studie iiber embryologische Entwick-

140 P. Sloterdijk: Negative Gynékologie, S. 40.

141 Vgl. dazu ausfiihrlich: Die Lichtung denken oder: Die Welterzeugung ist die Bot-
schaft in: P. Sloterdijk: Das Menschentreibhaus, S. 25-57.

142 ,Das traditionelle soziale Feld baut sich konzentrisch um den primédren Inkubator,
die naturwiichsige Mutter-Kind-Zone, herum auf [...] Sprechende Gemeinschaften
sind jedenfalls dazu verurteilt, ein kollektives exouterines Immunkonstrukt hervor-
zubringen.” P. Sloterdijk: Negative Gynidkologie, S. 43.

143 Vgl. Blaffer-Hrdy: ,,Fiir die Lebewesen wie Primaten ist die Mutter die Umwelt —
zumindest ist sie wihrend der am meisten gefdhrdeten Phase im Leben eines jeden
Individuums der wichtigste Bezugspunkt.“ S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 95.

144 Vgl. zur miitterlichen Einwirkung auf die Umwelt des Neugeborenen Blaffer-Hrdy:
,»Was Miitter sind und was sie tun, kann Anpassungen an neue Bedingungen erleich-
tern oder erschweren, es kann ihre Jungen (iiber die Laktation) mit den eigenen Im-
munabwehrkriften ausstatten oder ihnen auf andere Weise Wettbewerbsvorteile mit
auf den Weg geben. Derartige ,Forderprogramme‘ konnen sogar schon vor der Be-

fruchtung einsetzen.* Ebd.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | Matrixiale Philosophie

3.1.1 Zusammenwirken parasitologischer Beziehungen:
Anpassungsrelation zwischen Wirtin und Gast

Die Anpassung der Wirtin an das Umfeld des Gastes und die Anpassung des

Gastes an die Umwelt der Mutter erfolgt in der Erschaffung einer Miz-Welt, her-

vorgebracht in einem koevolutiven Anpassungsprozess des Gastes an die Wirtin

und der Wirtin an den Gast.

Zwischen Gast und Wirtin vollzieht sich eine wechselseitige Bedingtheit,
denn ,,s0 ist nicht blo} der Parasit auf den Wirt, sondern auch der Wirt auf den
Parasiten angepasst.“'* Gast und Kérper der Mutter verschrinken ihre Systeme
untereinander und errichten eine Ko-Immunitétsstruktur unter der Bedingung,

146

,fur das Seinkénnen des Anderen® zu werden. — Diese weist auf eine Bezie-

hungsstruktur zwischen Wirtin und Gast hin, in welcher ,,der Parasit ein Rela-
tionselement ist.“'*” Er lebt geschiitzt im Korper seines Wirtes, und der Korper
der Wirtin gibt ihm Unterkunft. Parasit und Wirtin, Untergebrachter und Unter-
bringende, wachsen und bilden sich gemédll einer Anpassungsrelation, woraus
sich eine Umwelt ergibt, in der Wirtin und Gast zusammenwohnen. Die Auflen-
welt der Wirtin verwandelt sich durch die parasitire Bezichungsstruktur in die
Innenwelt des Gastes.'*® Das AuBen des Korpers der Mutter ist das Innen des
Gastes. Infolgedessen sollte es die relative Qualitdt des Auflens ausdriicken, das

sich in unmittelbarem Bezug mit einer Innerlichkeit des Anderen in der symbio-

145 Vgl. zum Umweltbegriff des Tierreichs Jakob von Uexkiill: ,,Es kann nicht wunder-
nehmen, dafl die Umwelt eines Tieres auch andere Lebewesen mit umschliefit. Dann
findet diese wechselseitige Bedingtheit auch zwischen den Tieren selbst statt und
zeigt das merkwiirdige Phidnomen, daf3 der Verfolger ebenso gut zum Verfolgten
paBt, wie der Verfolgte zum Verfolger. So ist nicht bloB der Parasit auf den Wirt,
sondern auch der Wirt auf den Parasiten angepasst.© Uexkiill, Jakob von: Umwelt
und Innenwelt der Tiere, S. 6.

146 Vgl. Sloterdijk: ,,Damit ist gesagt, dass zwei oder mehr Organismen ihre physischen
und psychologischen Immunsysteme ineinander verschranken und hierdurch gegen-
seitig zur Bedingung fiir das Seinkdénnen des Anderen werden.* P. Sloterdijk: Nega-
tive Gynédkologie, S. 41.

147 M. Serres: Der Parasit, S. 283. Vgl. weiterhin: ,,Wir bleiben fiir den Augenblick bei
den Elementen der Relation. Denn das Parasitentum ist eine elementare Beziehung,
ja das Bezichungselement.* Ebd., S. 279.

148 ,,Er lebt geschiitzt im Korper seines Wirts (in ihm oder auf ihm), der ihm als Umwelt
dient. Die Aullenwelt fiir ihn ist die Innenwelt eines anderen. Sein Auf3en ist ein In-
nen. Und damit zéhlt der Parasit nur wenige Feinde, und zwar aus dem einfachen
Grunde, weil er selten welche trifft.” Ebd., S. 300.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 87

tischen Anpassungsrelation des Mit-Seins darstellen ldsst, was beinhaltet, dass
sich das Aufen des Einen gegen das Innen des Anderen tauschen ldsst.

Er verwandelt das Aufere in Inneres. Das ist das Netz des minimalen Diskurses. Es ist
stabil genug. Sklerotisch [...] Er minimiert also sein Risiko, indem er diese Feindseligkeit
in Gastfreiheit verwandelt, den eigenen Korper leicht verdndert und AuBlen gegen Innen

tiuscht.'*

In der Abhandlung des Bindungsforschers John Bowlbys iiber die enge Mutter-
Kind-Beziehung wird der relative Wert des Auflens und der absolute Wert des
Innens, das fiir die Anpassungsbedingungen des Neugeborenen entscheidend ist,
deutlich. Bowlby bezeichnet den gegenseitig bedingten Zusammenhang zwi-

schen Gast und Wirtin als ,,Umwelt der evolutiondren Angepasstheit 150

, um die
evolutiondre Relevanz der unmittelbaren Umwelt der Mutter fiir das Kind darzu-
stellen. Nach dieser These stellt die Mutter die 6kologische Nische des Kindes
dar. Auch wenn Bowlbys Idee, dass die Bindung des menschlichen Kindes an
die Mutter eine Umwelt bildet, die sich seit dem Pleistozdn kaum gewandelt hat,
cher skeptisch betrachtet werden kann,"' soll hier doch seine These iibernom-
men werden, dass die Bindung Mutter/Kind eine gegenseitige Bedingtheit dar-
stellt, aus der sich eine Umwelt bilden ldsst.

149 Ebd., S. 300f.

150 Vgl. Blaffer-Hrdy iiber den Begriff ,,Umwelt der evolutiondren Angepasstheit* von
John Bowlby: ,,.Bowlby bediente sich eines Konzeptes, das in den spéten dreifiger
Jahren von einem deutschen Psychologen entwickelt worden war: der ,normalerwei-
se zu erwartenden Umwelt des Menschen®. Er verdnderte dieses Konzept jedoch so,
dass er es ,strikter im Sinne der Evolutionslehre® definieren konnte, wobei der neue
Begriff [...] noch ausdriicklicher (fest)stellt, dal Organismen spezifischen Umwelt-
formen angepasst sind‘. Bowlbys neuer Begriff hiel ,die Umwelt der evolutionéren
Angepasstheit und meinte jene Jahrmillionen, in denen ,unser existierender Verhal-
tensapparat sich wahrscheinlich entwickelte.* S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 127.

151 Im Laufe der Entwicklung der evolutiondren Psychologie und der Fortsetzung von
Bowlbys EEA-These wurde ernsthaft um die Periodizitéit solcher Angepasstheit ge-
stritten. Vgl. ebd., S. 129-131.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | Matrixiale Philosophie

3.2 Wechselseitige Bedingtheit zwischen Um- und Innen-Welt

3.2.1 Innenrelationen und Bedeutung der GroRe: Parasitologische
Relationen setzen eine Mutter erster Ordnung voraus, die sich
in sich beinhaltet

Die Mutter stellt eine Relation der Innerlichkeit mit dem in ihr beherbergten

Gast dar. Sobald sie das Kind in threm SchoB3 unterbringt, entsteht ein Relations-

feld Gast/Wirtin, durch das ein intersubjektiver Raum gebildet wird, entspre-

chend der gegenseitigen Anpassungseignung.

In dieser Weise bedeutet die Mutter eine Behausung fiir das Kind, und das
Kind befindet sich im Inneren des miitterlichen Korpers. Mutter und Kind fligen
sich zusammen zu einer Umwelt, in der beide nicht nur dieselbe Lebenssphire
teilen, sondern miteinander als Einheit ihre Entwicklung vorantreiben. Die An-
passung im Korper des ,,grofen Behiltnisses ist eine ontologische Relation des
inneren Raums, in dem Wirt und Gast zusammenfallen, und der Korper der Mut-
ter etabliert eine Innerlichkeitsrelation mit dem Gast. An dieser Stelle muss das
evolutionsbiologische Theorem Hugh Millers ,,Insulation gegen selektive Pres-

152 . . . . . .
“* erwdhnt werden, wonach der extrauterine Bildungstrieb von einer Bil-

sion
dung der zu behausenden parasitidren Feldrelationen handelt, dessen Ziel es ist,
bessere Sicherungsbedingungen zur Aufzucht des Nachwuchses zu schaffen. Die
Gast-Wirtin-Beziehung bildet eine dkologische Nische, durch die der Bezug der
Welt zum Gast garantiert wird — aber nur unter der Voraussetzung, dass die Mut-
ter als zweite biosoziologische Institution mit der Distanzierung zur alten Natur
,mit der stabilen Entwicklung eines Sicherheitsgefiihls im Vertrauen auf den an-
deren wirkt.«'>?

Der Gast beherbergt sich in der von der Wirtin besorgten Stabilisierung, und
die Wirtin bildet einen Insulationsmechanismus zum Gast, der wiederum im
Korper einer Mutter hoherer Ordnung unterbracht ist: Mutter-Erde, Mutter-Natur
etc. In dieser Weise ist der Gast ein Haustreiber in der Wirtin, und die Wirtin gilt

als Treibhaus des Gastes und ist zugleich ein Haustreiber der Welt."™*

152 Vgl. Miller, Hugh: Progress and Decline. The Group in Evolution, Oxford: Per-
gamonn Press 1964.

153 Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 67.

154 Vgl. Sloterdijk: ,,Was Heidegger als das ,Ge-stell* benennen und als fatales Seinsge-
schick verstehen wird, ist zunachst nichts anderes als das Gehduse, das Menschen,
die Lebe-Wesen sind, die nicht zur Welt, sondern ins Treibhaus kommen —freilich
ein Treibhaus, das die Welt bedeutet.” Sloterdijk, P.: Nicht gerettet, S. 189.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 89

Bei der Bildung der Innenrelationen spielt die Ordnung der GroB3e eine zent-
rale Rolle vor dem morphologischen Hintergrund, dass der Gast sich in einem
groBeren Korper beherbergt. Die Sonderstellung des Gastes besteht in einer In-
nerlichkeitsstellung, woraus folgt, dass er von einem Groferen umfasst werden
soll. Die Wirtin ihrerseits kann aufgrund ihrer gréBeren GroBe nicht vom Gast
beinhaltet werden.

Wihrend sich der Gast im Innen der Wirtin niederldsst und die Mutter die
Behausung des Kindes darstellt, kann die Umwelt der Mutter nicht vom Gast
umfasst werden. Der Unterschied zwischen der Innerlichkeit der Mutter dem
Nachwuchs gegeniiber besteht darin, dass die groBe Wirtin sich dem niederen
Gast zusammen mit ihrer Umwelt als geschlossene Einheit darstellt, wéhrend
ihre Totalitdt mit ihrer Umwelt vom Gast nie erfasst werden kann — es sei denn,
das grofte Behiltnis wiirde sich dafiir eignen, sich selbst zu beobachten, was je-
doch nur bei einer metaphysischen Bedeutung (,,Grof8e Mutter*) der Fall wire.
Die Umwelt der Mutter umfasst die Umgebung des Gastes, sein in sich Seiendes,
das von der Behilterin, nimlich die Mutter, beobachtet wird.'>

So wichst jede hohere Umwelt mit der steigenden Zahl von Wirkungen, die
sie enthalt und ndhert sich immer mehr der Umgebung an, die sie umschlief3t.
Dabei ist gleichgiiltig, ob wir uns diese Umgebung wiederum als Umwelt eines
héheren Wesens denken wollen oder nicht."*® Entsprechend ist die Beobachtung
zweiter Ordnung der Anfangspunkt symbiotischer Mit-Relationen entsprechend
der Innerlichkeit Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Pflanze etc. Das Innen der
Mutter ist die Umwelt des Gastes, wahrend die Umwelt der Mutter nicht vom
Gast erfassbar ist, jedoch von einer grofleren Mutter, und so ad infinitum, es sei
denn, man setzte eine Mutter erster Ordnung voraus, die allen anderen Miitter
und auch sich selbst in sich beinhaltet. Diese Mutter erster Ordnung wird hier
definiert (bzw. postuliert) als eine Mutter, die alle Miitter in sich beinhaltet, be-
herbergt und beheimatet. Sie ist die Mutter-Matrix, die sich durch autooperative
Techniken selbst beherbergt. Sie ist die absolute Innerlichkeit oder das Endomi-
lieu, das nicht im Auflen widerspiegelbar ist, da es sich selbst beobachtet.

155 Dazu von Uexkiill, J: ,,Je mehr sich die Innenwelt durch den Ausbau solcher Struk-
turen bereichert, umso groBer und reicher wird auch die Umwelt der Tiere. Daher
umfasst die Umwelt des ndchst hheren immer wieder die Umwelt des nédchst niede-
ren. Und wenn man sich die Tiere als Beobachter denkt, so wird jedes Mal die Um-
welt des hoheren Tieres als die Umgebung des niederen Tieres gelten konnen, in der
es von diesem beobachtet wird.”“ J.Uexkiill: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S.
252.

156 Vgl. ebd., S. 252.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | Matrixiale Philosophie

3.2.2 Innenweltlichkeit in Rickkopplung mit Umweltlichkeit
Wie jedes Element ist jedes Lebewesen von allen Seiten von Faktoren umgeben,
die auf es einwirken. Das Tier etwa umgibt eine Gesamtheit von Elementen, die
seine Umgebung bilden. Ein Tier, eine Pflanze oder ein Stein kdnnen von den-
selben Faktoren und Elementen umgeben sein, haben jedoch nicht dieselbe Um-
welt.

Die Umgebung stellt die Basis dar fiir die allgemeinen Bedingungen zur Be-
trachtung der Umwelt eines Organismus."’ In einem Akt eidetischer Abstraktion
"*¥ _ nicht jedoch die Um-

welt. Sie kann keineswegs als nicht Vorhandenes vorgestellt werden, weil sie
160

konnte man sich ein Element ohne Umgebung denken

Teil der inneren Organisation des Tieres ist'’, Projektion seiner Gegenwelt.

In diesem Sinne grenzt der Okologe und Biologe Jakob von Uexkiill die aus
objektiven physischen Elementen (Qualititen) bestehenden du3eren Faktoren der
Umgebung ab von der Gesamtheit der Aspekte in der unmittelbar erfahrenen
Umgebung, mit der ein Element in wechselwirkendem Verhéltnis steht: die Um-
welt. Die Umgebung ist immer da und gleich. Sie héngt aber davon ab, was von
der Gesamtheit, die einen Korper umgibt, auf ihn wirkt und wie es sich in sei-
nem Innen widerspiegelt.'®' Die Umwelt steht in engerer Wechselwirkung mit
der inneren Organisation des Organismus, etwa durch Rezeptoren (beim Tier:
Nerven), die die Aufgabe haben, dulere Impulse und Reize aufzunehmen und zu
erfassen. Im Gegensatz zur Umgebung, die fiir zwei verschiedene Lebewesen
gleich sein kann, bilden Organismus und Umwelt immer eine zusammenhéngen-
de, in sich geschlossene Einheit. Die Umwelt umfasst demnach die vom Tier
aufgebaute und verarbeitete Gesamtheit oder Totalitdt des Feldes, das mit dem

157 Vgl. Uexkiill: ,,Werfen wir erst einen Blick zuriick auf die Umwelten der verschie-
denen Tiere, die wir betrachtet haben so erkennen wir, daf iiberall unsere eigene
Umgebung die gemeinsame Basis fiir alle Betrachtungen abgegeben hat.“ Ebd., S.
248.

158 Vgl. Uexkiill: ,,Man kann sich wohl die von uns gesehene Umgebung des Tieres
wegdenken und sich ein Tier isoliert vorstellen.” Ebd., S. 196.

159 Vgl. Uexkiill: ,,Man kann sich aber nicht ein Tier isoliert von seiner Umwelt denken,
denn diese ist nur als eine Projektion seiner Gegenwelt richtig zu verstehen. Und die
Gegenwelt ist ein Teil seiner eigensten Organisation.” Ebd.

160 Ebd.

161 Uexkiill: ,,Wéhrend die Umwelt sich dndert, bleibt die Umgebung im wesentlichen
unverdndert, weil sie eben die Umwelt des Beobachters und des Tieres darstellt.
Ebd., S. 249.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | 91

Tier ein unaufldsliches Ganzes bildet.'® Das, was auf das Tier einwirkt, wird be-
stimmt durch eine selektive Programmierung und den Aufbau der Rezeptoren,
sodass seine Umwelt nur einen Teil der Umgebung umfasst — ndmlich nur das,
was auf die erregbare Substanz des Tierkdrpers zu wirken scheint.'®
und Umgebung aber nédhern sich an in dem Male, in dem sich die Umwelt (im

Gegensatz zur Umgebung) verdndert, und zwar infolge einer Vergroflerung des
164

Umwelt

Umweltraumes.

Jeder Organismus setzt sich aus physiologischen Elementen zusammen und
ist gekennzeichnet durch einen Bauplan, durch den von auBlen aufgenommene
Reize in Erregungen verwandelt werden'®
spezifische Relation mit dem AuBen tritt und ,,in einer fremden Welt* gleichsam
als ,,eigene Welt geschaffen* wird. Jedes Tier trigt seine Umwelt wie ein un-

, sodass er in eine individuell-

durchdringliches Gehiuse seinen Lebtag mit sich herum.'® Das Innere des Or-
ganismus steht aufgrund der hervorgerufenen Anpassungsfelder zwischen der
Innenwelt des Tieres und der AuBlenwelt in einem unmittelbaren Wechselwir-
kungsbezug mit ihr,'®’ das heiBt, seine Umwelt wiichst, wird immer groBer.

3.2.3 Innenwelt-Umwelt-Korrelation:

eine geschlossene wechselwirkende Einheit
Alle lebenden Organismen gleichen sich darin, dass sie sich an ihre Umgebung
anpassen. Jedes von ihnen aber besitzt seine eigene Umwelt, die in Uberein-
stimmung mit der inneren Organisation aufgebaut ist.'® Der feine Kérper einer

162 ,,.Die Umwelt, wie sie sich in der Gegenwelt des Tieres spiegelt, ist immer ein Teil
des Tieres selbst, durch seine Organisation aufgebaut und verarbeitet zu einem un-
aufloslichen Ganzen mit dem Tier selbst.“ Ebd., S. 196.

163 Uexkiill: ,,Die Umwelt ist immer nur ein Teil der Umgebung, der auf die erregbare
Substanz des Tierkorpers wirkt, und mit der Vereinfachung der ganzen Bauart ver-
einfacht sich auch die Bauart der erregbaren Substanz.“ Ebd., S. 249.

164 Uexkiill: ,,So wichst jede hohere Umwelt mit der steigenden Zahl von Wirkungen,
die sie enthdlt, und néhert sich immer mehr der Umgebung, die sie umschlieft.”
Ebd., S. 252.

165 Vgl. ebd., S. 13f.

166 J.v Uexkiill: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 219.

167 Uexkiills ,,Umweltlehre” befasst sich mit den physiologischen Wechselwirkungen
von Organismen mit bestimmten Bereichen der Umgebung.

168 Arnold Gehlens Kommentar zu Uexkiills Umwelttheorie: ,,er achtete dabei besonde-
res auf die Frage, welche Sinnesreize einem Tiere kraft seiner besonderen Ausstat-

tung mit Sinnesorganen allein gegeben sein konnen, und kam zu der Ablehnung der

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | Matrixiale Philosophie

Qualle etwa besteht fast nur aus Rezeptionsnerven und kommt mit seiner Umge-
bung offenbar anders in Beriihrung als der Korper des Menschen. So kann be-
hauptet werden, dass die Ganzheit der Gegenstidnde, mit welcher der Kdrper
eines Tiers in Beriihrung kommt, seine Umwelt darstellt. Sein Korper soll ausge-
stattet sein zum Empfang von Erregungen der AuB3enwelt, und seine innere Or-
ganisation bestimmt die Wirkung der Umgebung auf sich, was wiederum die
Umwelt bildet.

Jakob Johann von Uexkiills wesentlicher Punkt besteht in der Wechselbezie-
hung zwischen der Umwelt und der inneren Organisation lebendiger Individuen.
Zunichst hebt er hervor, dass jedes Individuum aufgrund seiner inneren Organi-
sation zwar anders ist, aber dennoch dieselbe Umgebung anderer Individuum
teilt.'® Dies entspricht jeweils einer eigenen Umwelt, ergo hat jede Art ihre
eigene, artspezifische Umwelt. Dieser Unterscheidung zwischen Umwelt und
Umgebung folgt jedoch die Aussage, dass der Bauplan jeder Individuation die
Grenze der Umwelt des Tieres bestimmt.'” Der ,Bauplan“ oder die innere
Struktur eines Tieres und seine Umwelt bilden unmittelbar eine Einheit.'”' Das
heif3t, der Grad der Komplexitit der Umwelt einer Individuation hdngt unmittel-
bar ab von ihrer Bauart.'”> Die Umwelt ist bedingt durch den Bauplan des Orga-
nismus, das heiflit durch seinen Aufbau und seine Struktur, welche die Reize der
Umgebung auswahlt. Diese wiederum werden von der inneren Organisation des
Organismus bearbeitet, sodass sie die Grenze der Umwelt bestimmen. In dieser
Hinsicht bedeutet ,,Umwelt* nichts anderes als die Funktionsweise der inneren
Organisation eines Lebewesens im Zusammenhang mit seinem Aufen.

naiven Vorstellung, die den Tieren unsere Welt als ihre eigene zuschreibt, wihrend
in Wirklichkeit jede Art ihre eigene artspezifische Umwelt hat, zu deren Bewalti-
gung und Erfahrung sie ein System spezialisierter Organe besitzt. Kennen wir die
Sinnesorgane und Leistungsorgane eines Tieres, so kénnen wir seine ,Umwelt® re-
konstruieren.“ In Gehlen, Arnold: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der
Welt, T.1, Frankfurt a.M.: Klostermann 1993, S. 80.

169 Vgl. J. Uexkiill: ,,Jedes variierende Individuum ist entsprechend seinem veridnderten
Bauplan anders, aber gleich vollkommen seiner Umgebung angepasst.“ Uexkiill,
ebd., S. 5.

170 Vgl. J. Uexkiill: ,,Denn der Bauplan schafft in weiten Grenzen selbsttéitig die Um-
welt des Tieres.“ Ebd.

171 Vgl. A. Gehlen: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 84.

172 Die Umwelt ist immer nur jener Teil der Umgebung, der auf die erregbare Substanz
des Tierkorpers wirkt, und mit der Vereinfachung der ganzen Bauart vereinfacht
sich auch die Bauart der erregbaren Substanz. Vgl. J. Uexkiill: ebd., S. 248-253.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 93

Nach Uexkiill ist der Bauplan eines Individuums definiert durch das Zusam-
menwirken jener Teile, aus denen es sich zusammensetzt. Thre Interaktion be-
stimmt sein Verhalten, setzt die Art und Weise fest, wie Prozesse ablaufen und
kennzeichnet seine Ganzheit als ein Plan oder eine Form.'” Dieser Bauplan bil-
det die innere Weltlichkeit des Organismus und ist bedingt von seiner Umwelt-
lichkeit'”, da er auBerhalb seiner selbst unbekannt ist. Jede Lebensform, jede in-
nere Lebensstruktur, ist wechselseitig von ihrer Umwelt bedingt, indem ihre In-
nenwelt in Wechselwirkung mit der Umwelt steht.'”
Auswahl der Reize der Umgebung, die auf das Nervensystem wirken und deren

Rezeptoren betreiben eine

Verhiltnis untereinander anzeigt, wie ,,Innenwelt und Umwelt miteinander zu-
sammenhéngen.“'’®

Die Umwelt also steht in unmittelbarer Riickkopplung mit der Innerweltlich-
keit des Organismus. Sie ist bedingt durch den Bauplan, das heiflt seinen Plan
und seine Struktur, die die Reize der Umgebung auswéhlen, und diese wiederum
werden bearbeitet von der inneren Organisation des Organismus, sodass sie die
Grenze der Umwelt bestimmen. Ein Lebewesen wird nach Uexkiill nicht als ein
Individuum oder eine Art untersucht, sondern als ein Geflige aus Art und Um-
welt.'”

In diesem Sinne ist die Umwelt fiir ein Tier ein Terrain, das nach seiner inne-
ren spezialisierten Ausstattung (sensorisches und motorisches Nervensystem) in
Wechselwirkung mit dem AuBen steht. Seine Umwelt ist sein Heim.'™

In der biologischen Theorie des 20. Jh. bezeichnet ,,Umwelt” weniger einen
Aspekt der Offenheit lebender Systeme; der Begriff beschreibt vielmehr den ge-
schlossenen Charakter einer Individuation, dessen (unbekannter) innerer Bau-
plan zentral fiir die Erregbarkeit der Umgebung in Bezug auf die Konstruktion
der Umwelt ist. Die offene Naturkraft wirkt innerhalb und auflerhalb des Tierrei-

173 Der Bauplan definiert, in welcher Form der Prozess ablduft, was der Zusammenwir-
kung der Teile zugrunde liegt. Vgl. ebd., S. 13f.

174 Vgl. ebd, S. 5.

175 Vgl. J. Uexkiill: ,,Ebenso objektiv wie die Faktoren der Umwelt sind, miissen die
von ihnen hervorgerufenen Wirkungen im Nervensystem aufgefasst werden. Diese
Wirkungen sind ebenfalls durch den Bauplan gesichtet und geregelt. Sie bilden zu-
sammen die Innenwelt der Tiere.“ Ebd., S. 6.

176 Ebd.

177 Vgl. Gehlen: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 85.

178 Dazu Gehlen: ,,Uexkiill vergleicht die Sicherheit, mit der ein Tier sich in seiner
Umwelt bewegt, mit der entsprechenden eines Menschen in seiner Wohnung.* Ebd.,
S. 83.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | Matrixiale Philosophie

ches unterschiedlich, was dazu fiihrt, dass verschiedene Umwelten in unmittelba-
rer Bedingtheit mit duflerer Kraft vollendet werden. Die Relation Innenwelt-
Umwelt bestimmt die umgebenden Grenzen, woran sich die Riickkopplungs-
struktur anschlief3t.

Die Mutterbeziechung wurde oben als eine parasitologische Beziehung be-
zeichnet, die darin besteht, dass ein Gast sich im Koérper der Mutter niederldsst,
sich an sie anpasst und sie sein Endo-Milieu darstellt. Kérper der Mutter und
Gast werden eine geschlossene, wechselwirkende Einheit. Der Korper der Mut-
ter umfasst die Umwelt fiir den Gast, doch er ist Teil der Umgebung der Mutter.
Die groBBe Mutter beachtet die Umgebung dessen, der bei ihr ist und der mit ihr
in Wechselwirkung steht. Umgekehrt ist fiir den Parasiten der Kérper der Mutter
alles, was in seine Beobachtungsordnung féllt. Infolgedessen stellt die Beobach-
tungsordnung eine Eskalationskette dar, wobei ,,die Einheit des hoheren Tieres
mit seiner Umwelt niemals vom niederen Tiere erfalit werden kann“ (Uex-
kiill)."” Wir stoBen hier auf das epistemologische Problem, dass die Innenwelt-
lichkeit einen blinden Fleck der Beobachtungsordnung bildet, da sie sich nicht
selbst beobachten kann, sondern nur in der Differenz mit der Umwelt. Mit Blick
auf die Eskalation der Innen-Relationen riicken an dieser Stelle die Fragen der
Umweltoffenheitstheorie der anthropologischen Philosophie des 20. Jahrhun-
derts in den Blick.'®

3.3 Die Mutter ist in der Welt: (Innen-)Weltlichkeit der Mutter

Es ist der biologischen Theorie und der anthropologischen Philosophie des 20.
Jahrhunderts zu verdanken, das Feld der Innerlichkeit in Abgrenzung zu subjek-
tivistischen transzendentalen Traditionen formuliert zu haben. Die Innerlichkeit
wurde in der frithen Umwelttheorie des 20. Jh. mit Uexkdll an der Spitze dabei
nicht im Gegensatz zum Auflen konzipiert, sondern als eine zum Organismus

179 Uexkiill: ,,Dem Beobachter stellt sich das niedere Tier zusammen mit seiner Umwelt
als eine geschlossene Einheit dar, wihrend die Einheit des hoheren Tieres mit seiner
Umwelt niemals vom niederen Tiere erfat werden kann.* Ebd., S. 252.

180 Da die philosophische Anthropologie die Sonderstellung der Menschen anderer
Tierarten gegeniiber bekundet, steht die ,,Weltoffenheit* des Menschen der Umwelt-
lichkeit aller Tierarten gegeniiber. Der Mensch rechnet aufgrund seiner Sonderstel-
lung im Kosmos damit, dass er sich von der Einpassung in spezifische Umwelten
entheben kann. Vgl. M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, Miinchen:
Nymphenburger 1947; A. Gehlen: Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in
der Welt. Zur Erweiterung dieser These siche Problem 1. Welthaftigkeit als Ontolo-

gisches Problem in Propositio I. Axiom II.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 95

gehorige Sphire, die durch Rezeptoren (Reizrezeptoren bzw. Nervenkanéle) ans
AuBen gekoppelt ist und die aufgrund der inneren Organisation des Organismus
eine bestimmte Umwelt bildet.

Mit dieser Aussage ldsst sich die dualistisch-subjektivistische, auf das Axiom
cogito ergo sum zuriickgehende Dichotomie zwischen Innen(welt) und
AuBen(welt) widerlegen und die irreparable Zasur zwischen Innen und Auf3en
wechselwirkend betrachten. Seit der cartesianischen Abspaltung zwischen res
cogitans und res extensa tibernimmt die Innerlichkeit die Bedeutung und We-
senheiten des Psychischen, des Bewusstseins, des Subjekts, des Ichs, des Den-
kens. Mit Innerlichkeit wurde in der Tradition des transzendentalen Subjektivis-
mus die Selbststellung des Ichs gemeint, da es vor allem als Grund zur Subjekti-
vierung ,,der nichtausdehnungshaften Bestandteile in der Natur“'®' galt. Sie ist
die Kontrire der extensiven dufleren Realitdt. Die Umwelttheorie, insbesondere
von Uexkiill, 6ffnet einen neuen Blick auf das Innen des Organismus, was einen
wichtigen Kernpunkt fiir moderne Denkansdtze iiber die Sonderstellung des
Menschen bedeutete. So stellt etwa Max Scheler fest, dass...

[...] Lebewesen nicht nur Gegensténde fiir dulere Beobachter sind, sondern auch ein Fiir-
sich- und Innesein besitzen, in dem sie sich selber inne werden, ein fiir sie wesentliches
Merkmal —ein Merkmal, von dem man zeigen kann, daf3 es mit den objektiven Phinome-

nen des Lebens an Struktur und Ablaufsform die innigste Seinsgemeinschaft besitzt.'s

Dariiber hinaus ist Martin Heideggers Fundamentalontologie die Wiedergewin-

nung des Sinns der Innerlichkeit zu verdanken. Das Innen ist eine Weltlichkeit'®

181 Vgl. Plessner: ,,Dal} ich als Ich in der ihm eigentiimlichen Selbststellung zu dieser
merkwiirdigen Innerlichkeit gehore, fiir welche als spezificum der Ausdruck cogi-
tans von Descartes gewihlt wurde, legt (noch ontologisch) den Grund fiir die Sub-
jektivierung der nichtausdehnungshaften Bestandteile in der Natur. Es steht eben
neben der Ausdehnung nicht die Intensitét, sondern die Innerlichkeit, das ,Denken*
oder das Bewusstsein. Fiir das Nichtausgedehnte ist kein anderer Platz als die Sphére
der res cogitans gelassen.“ H. Plessner: Die Stufen des Organischen und der
Mensch, S. 80.

182 M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 11.

183 ,,Das In-Sein als solches; die ontologische Konstitution der Inheit selbst ist heraus-
zustellen (vgl. Kap. 5 d. Abschn.) [...] Das In-der-Welt-sein ist zwar eine a priori
notwendige Verfassung des Daseins. M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 53. Weiter
hinaus ,,In-Sein ist demnach der formale existenziale Ausdruck des Seins des Da-

seins, das die wesenhafte Verfassung des In-der-Welt-seins hat“. Ebd., S. 54.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | Matrixiale Philosophie

a priori; daher bekommt bei Heidegger die Frage der Innerlichkeit eine ontolo-
gisch-existenziale Dimension, da sie sich auf die Welt bezieht: ,,Weltlichkeit ist
ein ontologischer Begriff und meint die Struktur eines konstitutiven Momentes
des In-der-Welt-seins.«"**

Die oben dargestellte asymmetrische Okonomie zwischen Mutter und Neu-
geborenem ergab die Designation einer Feldrelation, welche die Innenweltlich-
keit der Mutter bestimmt. Der Gast ist in der Wirtin, sie umfasst seine Umwelt,
und die Wirtin hat ihn zum Inhalt. Wirtin und Gast, Gast und Wirtin bilden eine
Lebenssphire. Das Hauptmerkmal dieser Beziehung besteht in der Position der
Wirtin, genauer gesagt, darin, dass die Mutter X dem Gast gegeniiber eine in-
nenweltliche Stellung einnimmt. Nach einer parasitdren und relationalen Bezie-
hung zwischen Wirtin und Gast steht die Innenweltlichkeit des Gastes in Wech-
selwirkung mit seiner Umwelt — ebenso, wie die Innenweltlichkeit der Wirtin an
ihre Umwelt gekoppelt ist. Innen- bedeutet hier nicht mehr, sich im Sinne der
subjektivistisch post-kopernikanischen Tradition einem Auflen gegeniiberzustel-
len, sondern bezeichnet Korrelation, Kopplung und Wechselwirkung mit der
Um-(Welt).

3.3.1 Das koevolutive Gast-Wirtin-bei-Sein
als innenweltlich Seiendes

Die Bedeutsamkeit der Mutter X liegt in der Tatsache, dass sie, die Innenkorper-
lichkeit der Mutter, die Umwelt der Ungeborenen umfasst. Der Embryo wird in
der Gebarmutter beherbergt, und die Gebarmutter umschlieft ihn. Nach dem
Abgang des Fotus ist das Neugeborene umgeben von den fiir sein Uberleben
sorgenden (allo)miitterlichen Instanzen. Sie beherbergen das Kind in ihrem
(Aufzuchts-)Schoss und setzen zugunsten seines Heranwachsens ein Bildungs-
programm in Gang. Die Mutter ist hier eine Wirtin, in der Géste untergebracht
sind. Die Relation des Gastes zur Wirtin ist eine Innenrelation, in der der Gast
Klar in einem anderen', im Haus der Wirtin (in der Gebarmutter oder der Mut-

184 Ebd., S. 64.

185 Vgl. Plessner: ,,Wie wird aus der Innerlichkeit eine Innenwelt? Man sollte doch
glauben, daf der einfache Hinweis auf den Unterschied zwischen dem Ineinander
der Mannigfaltigkeit, die als ichzugehdrige Seins- und Aktfiille in der Selbststellung
fa3bar wird und sich auslebt, und dem In-einem-anderen-sein eben dieser Mannig-
faltigkeit geniigte, um jeder Verwechslung vorzubeugen und eine Verraumlichung
des per definitionem Umrédumlichen zu verhindern. Trotzdem besteht hier ein eigen-

tiimlicher Anschauungszwang, auf welchem die Unterscheidung von Innenwelt und

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 97

ter) ist. Die Mutter ist fiir den Gast das In-Sein; dessen Kennzeichen nicht nur
eine Raumlichkeit, sondern ein relationales Feld: Einerseits ist die Mutter ein In-
Sein, hat den Charakter von etwas, das innen ist; sie setzt sich aber auch in ein
rdumliches (Seins-)Verhiltnis, wobei sie in einem Raum ausgedehnter Seiender
enthalten ist.'®

Die Relation der Wirtin zum Gast besteht darin, dass die Mutter dank ihrer
Platzierung etwas in Relation bringt. Sie macht und gibt jemandem anderen
Platz, dem folgend, dass sie ein schon vorhandenes Wesen ist, das es zu behau-
sen gilt. Sie ist da in dem Sinne, dass sie ein Mit fiir einen anderen bedeutet
(Fiirsorge), sie ist ein Bei in dem Sinn, dass bei ihr eine Feldrelation entsteht und
sie selbst ist in einem anderen. Sobald sich der Gast in der Mutter befindet, ist
sie schon da. Das miitterliche Umfeld umfasst die Umwelt des Gastes, und er ist
ihr Innen. Somit ist sie schon da in dem Sinne, dass sie jemand anderem das In-
nen ist und sich zugleich in einem umfangreichen Innen befindet.

Der Innerlichkeitsbezug auf diesen anderen, den Gast, stellt jedoch keine
Raumrelation dar, nach der etwas in einem Korper enhalten ist. Sie besteht viel-
mehr in einer Riickkopplungsrelation, durch welche die Wirtin bei-dem Gast ist
und der Gast bei- der Wirtin wohnt. Die Mutter X ist ein innenweltliches We-
sen, dessen Korper als Tempel und Aufenthalt fiir den Gast bestimmt wird und
durch das sich die einseitige 6konomische Asymmetrie auf Basis eines wechsel-
wirkenden Bei-Seins im ontologischen Raum ausgleichen l4sst.

Das Da- und das Bei-Sein weist hin auf ein /nnen-Sein, das die Grundbe-
stimmung der Mutter kennzeichnet. Die Mutter ist innenweltlich fiir den Gast
(das Kind) zusténdig, indem sie seine Umweltlichkeit umfasst, und zugleich um-
gibt sie eine Welt, die ungreifbar fiir den Gast bleibt. Infolgedessen werden die
Umweltlichkeiten von Gast und Wirtin bestimmt, und die Umgebung der Wirtin
und des Gastes bleibt ausdifferenziert.

3.3.1.1 Matterliches In-Sein

Die Stellung der Mutter in der Welt ist charakterisiert durch eine Innen-Position.
Sie ist in der Welt, und diese weltinnerliche Beschaffenheit steht in bedingter
Wechselwirkung mit ihrer Umweltlichkeit. /nnen und Um-Welten stehen in
wechselseitiger Beziehung zueinander. Die Mutter ist nach der schon erwihnten

AuBenwelt zuriickgeht.” H. Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch,
S. 94.

186 Dazu Heidegger: ,,Wir meinten mit dem ,in‘ das Seinsverhiltnis zweier ,im‘ Raum
ausgedehnter Seienden zueinander in Bezug auf ihren Ort in diesem Raum.* Hei-

degger: Sein und Zeit, S. 54.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | Matrixiale Philosophie

Eskalation im Innen eines noch umfangreicheren Feldes, so wie sie in der Welt
ist. Sie ist in der Welt, und ihre Umweltlichkeit steht in einer engeren Verbin-
dung mit dem in ihr beherbergenden Seienden, da sie in ihrem Korper neue Gés-
te empfangt, mit denen sie ein Bei- und Mit-Sein bildet.

Das In-Sein aber erfolgt nicht als eine absolute und einwertige Raumbezie-
hung, wobei sich etwas innerhalb einer anderen Flache befindet; es deutet viel-
mehr, wie schon erwihnt, auf ein Seinsverhéltnis des miitterlichen In-Seins, auf
bei-Sein-Beziehungen, in denen etwas immer wieder von einem grofleren In-
Sein beinhaltet wird. Phdnomenologisch beschreibt das In-Sein die Beziehung
zwischen der Mutter und der Anderen, und infolgedessen achtet es auf die Tatsa-
che, dass alles Vorhandensein einen In-Bezug mit etwas anderem hat, das in
unterschiedlichen Eskalationsgroen gegeben ist.

Anderseits ist die Mutter ein /n-Sein, insofern die Mdglichkeit besteht, in ihr
beherbergt zu werden. Dazu ist sie das Besorgende, das fiir das Sein der Géste
sorgt. Das Sein dieses In-Seins aber wird gegeben durch eine Okonomische
Grundbestimmung, die in der Unterbringung in einem anderen Korper und seiner
Versorgung besteht, was sie als Besorgende kennzeichnet und im Gast die Sorge
als Grundbestimmung seines Daseins weckt. Die Mutter ist ein In-Sein in dem
Sinne, dass sie auch ein In-Sein fiir jemand anderen ist. Die Innerlichkeit als sol-
che bestimmt eine Seinsart, ein Seiendes, das ,,in“ einem anderem ist.'s’

An dieser Stelle kann man an die existenzielle Analytik Heideggers herantre-
ten, um die ontologische Dimension des In-Seins zu untersuchen. Mit ihm konn-
te man sagen, dass auch, wenn das Innen-Sein nicht eine nur rdumliche Bezie-
hung bedeutet, ein Unterschied ,,zwischen dem In-Sein als existenzial und der
,Inwendigkeit* von Vorhandenem untereinander als Kategorie zu sehen“'®® be-
stehen sollte. Die ontologische Dimension des Innen besteht danach nicht in der
Tatsache, dass etwas ,,innerhalb® der Welt ist, also in der rein lokalen Angabe
eines Seienden, sondern im Ortsverhéltnis des Seienden, was das ,,Vorhanden-

. . . . . . . . 189
sein ,,in*“ einem Vorhandenen‘ als ein Mitvorhandensein mit etwas beinhaltet.

187 Vgl. Heidegger: ,,Das Seiende, das je in der Weise des In-der-Welt-seins ist.” Ebd.,
S. 53.

188 Ebd., S. 56.

189 Heidegger: ,,Dieses Seiende, dessen ,In‘-einandersein so bestimmt werden kann, ha-
ben alle dieselbe Seinsart des Vorhandenseins als ,innerhalb® der Welt vorkommen-
de Dinge. Das Vorhandensein ,in‘ einem Vorhandenen, das Mitvorhandensein mit
etwas von derselben Seinsart im Sinne eines bestimmten Ortsverhéltnisses sind on-

tologisch Charaktere, die wir Kategoriale nennen.” Ebd., S. 54.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 99

Das In-Sein nimmt einen existenziellen Ausdruck an unter der Bedingung,
dass In-Sein in der Weltlichkeit und dank ihr eine existenzielle Beziehung des
Daseins bedeutet. Ontologie heilt dann ein existenzieller Begriff der Weltlich-
keit. In-der-Welt-Sein wird faktisch in weitem Ausmafl von Seiendem als Inner-
weltliches entdeckt.'” Das Bedeutsame an Heideggers Innerlichkeitsontologie
ist, dass das ,,In-sein“ nur aufgrund des In-der-Welt-Seins moglich ist."”!

Fordert man eine Ontologie der Weltinnerlichkeit der Mutter, stellt sich die
ontologische Frage nach dem existenzialen Ausdruck des Daseins, das sich auf
die Weltlichkeit bezieht.'”” Der Angelpunkt aus einer matrixialen Perspektive
besteht darin, dass die Mutter sowohl in der Welt ist als auch in ihrer Innenwelt-
lichkeit Géste beherbergt.

Die Mutter ist durch ein Innen gekennzeichnet, und dies in doppeltem Sinne:
Einerseits verweist dies auf ihr weltinnerliches Dasein in dem Sinne, dass sie in
der Welt ist, und anderseits bezieht es sich auf ihre innenweltliche Dimension
mit der ontologischen Bedeutung, dass dieses Innen einen Raum zum existenzia-
len In-sein eines Anderen zur Verfiigung stellt. Aus matrixialer Perspektive kann
der Innenwelt der Miitter eine ontologische Dimension beigemessen werden, da
sie aufgrund einer Bei- und Mit-Relation mit einem Anderen Sinn bekommt. Es
bleibt jedoch noch zu untersuchen, ob alle Arten von Miittern Innenweltlichkeit
umfassen und wenn ja, in welcher Weise. In dieser Hinsicht ist es Ziel der vor-
liegenden Forschung, die Sonderstellung der Mutter in Erweiterung der von Hei-
degger eingefiihrten existenziellen Dimension des Innenseins zu beleuchten. Die
verschiedenen Arten von Miittern (Tier-, Pflanz-, Metall-Miitter etc.)m, die

190 Zum Sein des Daseins gehort nach Heidegger nicht die Innerweltlichkeit, sondern
das In-der-Welt-sein.

191 Heidegger: ,,Zunéchst gilt es nur, den ontologischen Unterschied zwischen dem In-
Sein als Existenzial und der ,,Inwendigkeit“ von Vorhandenem untereinander als
Kategorie zu sehen. [...] Das Dasein hat selbst ein eigenes ,,Im-Raum-sein®, das aber
seinerseits nur moglich ist auf dem Grunde des In-der-Welt-seins iiberhaupt* Ebd.,
S. 56.

192 Heidegger: ,,.Bei dem In-Sein geht es nicht nur um eine innenweltliche Struktur, die
mit der Umwelt zusammenhéngt, sondern ,,In-Sein® ist demnach der formale exis-
tenzielle Ausdruck des Seins des Daseins, das die wesenhafte Verfassung des In-der-
Welt-sein hat.“ Ebd., S. 54.

193 Die Arten werden nach der Fundamentalontologie Heideggers nicht nach ihrer bio-
logischen Beschaffenheit differenziert, sondern nach ihrer Offenbarkeit zur Welt. In
dieser Weise ist das Sein des Menschen ein Dasein, da es zur Weltlichkeit offen und

weltbildend ist. Andere Arten wie das Tier oder ein Stein sind verschlossen der Welt

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | Matrixiale Philosophie

unter die Kategorie Matrix fallen, sind dadurch ausgezeichnet, dass sie weltin-
nerlich sind und das ihr Innen die Umwelt eines Organismus bildet, mit dem eine
Relation, eine Beziehung zustandekommt.

Die Tatsache, dass verschiedene Arten von Sein (Seiende) iiberhaupt als sol-
che offenbar werden konnen, hat nach Heidegger den Hintergrund, dass sie eine
Innenweltlichkeitsgrundbestimmung kennzeichnet. Die Seinsarten gliedern sich
danach nach ihrer Offenbarkeit und deshalb Zugehorigkeit zur Welt nach einem
existenziellen System. Ein Stein zum Beispiel gehort einer Seinsart an, das die
Offenbarkeit der Seienden entbehrt. Sein Seiendes ist verschlossen. Das Tier da-
gegen steht in Relation zu seiner Umgebung. Es bezeichnet die Zugénglichkeit
von Seiendem (Grundcharakter des Weltbegriffes), aber auch das Entbehren der
Welt, insofern es in gewisser Weise offen ist, doch das heif3t keineswegs, dass es
in einer Offenheit von Seiendem steht. Es ist in Beziehung auf andere zwar of-
fen, aber es ist nur mit seiner Umgebung verbunden. Das Tier bringt eine Umge-
bung mit, hat seine Umwelt. Und das Dasein bezeichnet die Offenbarkeit des
Seienden.

Infolgedessen ist der Stein weltlos, da er durch seinen Mangel an Bezogen-
heit zum Seienden keine Welt hat; auch Tiere sind weltarm, da ihre Art zugangs-
los ist zu dem, was auch noch neben ihnen ist, worunter sie als seiende Lebewe-
sen vorkommen. Das Dasein aber ist weltbildend, denn wegen des Gegensatzes
seiner Verschlossenheit und Genommenheit gegeniiber anderen Seinsarten (Tie-
re, Werkzeuge und Steine) ist es der Welt zugehorig. Zur Existenz des Daseins
und seiner Bestimmung gehort das In-der-Welt-Sein.

Das Dasein ist die einzige Seinsart, die in der Art von In-der-Welt-Sein ist.
Die Offenheit seines Seienden und seine Zugehorigkeit in der Welt stellen die
Grundbestimmung seiner Existenz dar, deren Voraussetzung darin besteht, etwas
erfassen zu konnen. Nach Heidegger gibt es grundverschiedene Arten des Seins
und demnach Seiender, und diesen liegt die ontologische Differenz zugrunde:
das Problem der Offenbarkeit des Seienden und die Art ihrer Innerweltlichkeit.
Die von der Fundamentalontologie thematisierte ontologische Differenz geht der
Frage nach, wovon der Unterschied zwischen dem Sein und dem Seienden han-
delt."*

gegeniiber. Infolgedessen bergen sie nach Heidegger weniger Welt in sich als der
Mensch.

194 Heidegger: ,,Was Differenz hier besagt, ist zundchst klar: eben dieser Unterschied
von Sein und Seiendem. Die ontologische Differenz ist derjenige Unterschied, der
das Sein des Seienden angeht, genauer der Unterschied, in dem sich alles Ontologi-

sche bewegt, den es gleichsam zu seiner eigenen Mdglichkeit voraussetzt, der Unter-

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 101

Diese Frage aber richtet das Augenmerk auf das ,,grundsétzliche Problem der
Mannigfaltigkeit der Weisen des Seiens und der Einheit des Seinsbegriffs iiber-
haupt.“'”” Heidegger erhebt Kritik gegeniiber der traditionellen Seinslehre und
korrigiert sie mittels einer fundamentalontologischen Untersuchung. Die Frage
1% war zum damaligen Zeitpunkt nach Heidegger nur
ungeniigend untersucht: Die abendlédndische Philosophie hatte sich mit dem Sein
primiér als etwas Vorhandenem befasst und daraus die Frage abgeleitet, welche

nach dem Sinn von Sein

Arten von Seienden unter dem Begriff ,,Sein“ gemeint sind. Die Korrektur dieser
ontologischen Reduktion der abendldndischen Seinslehre hat den Ausgangspunkt
bei dem, was Heidegger die ontologische Differenz nennt. Das ,,Sein* unter-
scheidet sich danach vom Gegenstand der Philosophie Prima, dem ,,Seienden.*
Das gegebene Seiende, die Feststellung, dass etwas ist, darf nicht mit dem ver-
borgenen Sein, mit dem, was etwas ist, verwechselt werden.

Wie bereits gesehen, ldsst sich das Seiende nach vielfdltigen Seinsarten klas-
sifizieren: Das Tier, der Stein und der Mensch sind verschiedene Arten von
Seienden mit je eigener ontologischer Qualitit. Die Frage, die Heidegger stellt,
beriihrt den Punkt, wie viel Sein dem Stein, dem Tier oder dem Menschen inner-
lich ist. Die Weltoffenheit des Seienden (in diesem Fall nur dem Dasein zuge-
schrieben) setzt Weltinnerlichkeit voraus. Das Dasein wird wegen seines Gegen-
satzes der Verschlossenheit und Genommenheit anderen Seinsarten gegeniiber
(Tiere, Werkzeuge und Steine) zu einer neuen Gattung erhoben, sodass die Frage
nach dem Menschen die Frage nach seinem Dasein ist. Diese Uberantwortung an
das Dasein ist das Zeichen seiner absoluten Offenbarkeit, seiner Bezogenheit. Da
das Sein der Menschen weltbildend ist, gehdrt das Dasein dem Menschen.

Die Mutter bezeichnet gleichfalls eine Weltinnerlichkeit. Die verschiedenen
Arten von Miittern setzen ihren generativen Bildungstrieb in verschiedenen Wel-
ten um. Die Frage einer Ontologie der matrixialen Weltinnerlichkeit besteht dar-
in, ob die ontologische Eskalation von Heideggers Fundamentalontologie auch

schied, in dem sich das Sein von Seienden unterscheidet, das es zugleich in seiner
Seinsverfassung bestimmt. Die ontologische Differenz ist die dergleichen wie Onto-
logisches iiberhaupt tragende und leitende Differenz, also nicht ein bestimmter
Unterschied, der innerhalb des Ontologischen vollzogen werden kann und muss®. M.
Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik, S. 521.

195 M. Heidegger: Grundprobleme der Phanomenologie, 1975.

196 Heidegger: ,,Haben wir heute eine Antwort auf die Frage nach dem, was wir mit
dem Wort ,seiend‘ eigentlich meinen? Keineswegs. Und so gilt es denn, die Frage

nach dem Sinn von Sein erneut zu stellen.* Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 1.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | Matrixiale Philosophie

fiir eine Beschreibung ontologischen Dimension miitterlichen Innenweltlichkeit
geeignet ist.

3.4 Problem: Eine Ontik oder eine Ontologie der Miitter?

Wiéhrend manche Mutter-Spezies sich dadurch kennzeichnet, aufopfernd sofort
von ihrem Nachwuchs gefressen zu werden, bilden andere Miitter eine eusoziale
Kolonie, gestiitzt auf eine hohe Zahl an Aufzuchtarbeiterinnen. Die Mutter-
Pflanze definiert sich jedoch nicht durch einen Tierreich-Nachwuchs, und die
Besonderheit der Mutter-Mensch besteht darin, dass der extrauterine Bildungs-
trieb eine fiir immer bleibende Institution ist, aufgrund einer evolutionsbiolo-
gisch determinierten Eigenschaft, der Neotenie.'”’

Alle Arten von Miittern lassen sich von einer Position aus definieren, die mit
dem AuBen und ihrer Innerlichkeit in Beziehung steht. In diesem Sinne wurde
die Begrifflichkeit ,,Mutter in Bezug auf ihre spezifische Differenz — das Ver-
mogen des Gebérens — oben so definiert, dass ,,Mutter einen Bildungstrieb be-
deutet, der sich duBerlich in der Gebarmutter manifestiert. Das Gebéren ist ein
Akt, etwas nach auflen, aus einem Korper herauszubringen, hervorzubringen. In-
sofern ist ,,Mutter das Charakteristikum einer positionalen Translokalisation
nach auflen. Als Folge dieser Translokalisation setzt sich der Bildungstrieb
auBlerhalb des Uterus fort. Die Mutter ist die allererste Instanz, durch die Interak-
tion mit der Welt moglich ist. Sie ist die Behausung, in welcher der Gast sich
niederlédsst und durch deren Riickkopplung sich eine Umwelt bilden ldsst. Das
Innen, gekennzeichnet als Grundbestimmung der Mutter, ist eine ko-evolutive
(Form)Bildungs-Sphére angesichts eines In-jemand-anderem-sein, was ein Bei-
und Mit-Sein'”® voraussetzt. Wenn die Wirklichkeit des In-Seins das Sein der
Mutter bestimmt, was wiederum in unmittelbarer Innigkeit mit jemand anderem
steht, wie lasst sie sich dann ontologisch zeigen? Wie liele sich die Ontologie
der Mutter erkldren?

Die matrixiale Philosophie fiihrt an dieser Stelle zu einer Widerlegung der
heideggerianischen Ontologie in dem Punkt, dass die Mutter-Gattung (sowohl
fir Tiere, Menschen, Pflanzen als auch Steine etc.) auf einem Bei-Sein beruht,
bei dem die Moglichkeitsvoraussetzung zu einer exo-uterinen ontomorphologi-
schen Entwicklung besteht. Die Fortsetzung der Entwicklung und Bildung der
extrauterinen Embryos z&hlt mit zu der Differenz, die beinhaltet, dass dieser

197 Vgl. Neotenie als Evolutive Verdnderung des Uterus oder Fotidle Wende, in: Propo-
sitio III. Axiom II.

198 Vgl. M. Heidegger: Sein und Zeit, § 26 — das Mitdasein der Anderen und das alltag-
liche Mitsein, S. 114-117.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 103

Prozess in einer entduBerten Welt stattfindet, die nur in Korrelation mit dem ver-
lorenen endouterinen Dasein zu verstehen ist.

3.4.1 Die Mutter ist ontisch das Nachste und ontologisch
das Fernste'®

Die Mutter-X ist ein Seiende, die da ist, in der Welt ist. Dank ihres Bildungs-
triebs geht von ihr in Umtausch- und Feldrelation mit dem Kind und Neugebore-
nen eine extrauterine Bildungskraft aus, die die ,,Welt* konstruiert und bildet.
Deshalb steht sie zwischen dem weltlosen Raum, aus dem das Neugeborene her-
vorbracht wird, und der Welthaftigkeit, die sich in Relation mit der Mutter bil-
det. Die Mutter ist eine Seiende, insofern ist sie nah, bei- und mit- dem anderem.
Sie ist insofern die Ndchste, als sie der allererste Reflexions- und Alteritdtspunkt
zur Differenzierung der Welt von dem darstellt, was nicht Welt ist. Thre Position
besteht in einer innenweltlichen Alteritét, durch deren Relation sich die (Um-
)Welt bilden ldsst. Sie ist das Néchste, insofern sie eine innenweltlich Begeg-
nende und in ihrer Existenz bestimmt ist bzw. jemand anderen in sich beinhaltet
und bei-in einen Innenweltlichkeitsraum schafft, dessen Gegenspiel stark die
Konstruktion der (Um)welthaftigkeit bedingt. Nach Heidegger, nach seiner fun-
damentalen Ontologie, gehort sie der Sphére des Ontischen an, da die Ontik die
Bestimmtheit des Seienden darstellt. Die Ontologie widmet sich nach Heidegger
der Untersuchung des Seins. Das Sein bietet die Ganzheit als Voraussetzung, als
Horizont des Sinnes, dank dessen die Welt sich verstehen und interpretieren

200 . . .
«“~, aber nicht ,,selbst ein Seien-

lasst. ,,Sein ist jeweils das Sein eines Seienden
des «201

chung dessen, was das Seiende zu Seiendem macht.

In der Ontologie geht es um die Untersuchung des Seins, die Untersu-

202 1N . . 203
Die Seienden sind nah™" ,

das Ontologische aber, das, was das Sein betrifft, ist das Fernste.

199 Vgl. Heidegger: ,,.Das Seiende, das wir je selbst sind, ist ontologisch das Fernste.”
Ebd., § 63, S.311.

200 Ebd., S.9.

201 Ebd.,S.7.

202 ,,Was Differenz hier besagt, ist zunachst klar: eben dieser Unterschied von Sein und
Seiendem. Die ontologische Differenz ist derjenige Unterschied, der das Sein des
Seienden angeht, genauer der Unterschied, in dem sich alles Ontologische bewegt,
den es gleichsam zu seiner eigenen Moglichkeit voraussetzt, der Unterschied, in dem
sich das Sein von Seienden unterscheidet, das es zugleich in seiner Seinsverfassung
bestimmt. Die ontologische Differenz ist die dergleichen wie Ontologisches iiber-

haupt tragende und leitende Differenz, also nicht ein bestimmter Unterschied, der

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | Matrixiale Philosophie

Das Seiende, das wir je selbst sind, ist ontologisch das Fernste. Der Grund dazu liegt in
der Sorge selbst. Das verfallende Sein beim Néchstbesorgten der ,Welt* fithrt die alltégli-
che Daseinsauslegung und verdeckt ontisch das eigentliche Sein des Daseins, um damit

. . . . . . 204
der auf dieses Seiende gerichteten Ontologie die angemessene Basis zu versagen.

Das, was die Mutter als Mutter bestimmt, ihre spezifische Differenz, das Geba-
ren, gehort zur ontologischen Dimension der Miitterlichkeit. Doch das Sein der
Mutter (Matrix) ist das Fernste. Der Horizont des Gebérens der Miitterlichkeit ist
ontologisch das Fernste, weil das Gebédren einen Umzug von einem weltlosen
Raum zur Weltlichkeit bedeutet, wovon keine Erinnerung zu bewahren ist, doch
aber Eindriicke, Gefiihle, etc., die lebenslang geweckt werden konnen.”®

Es mufl wohl nicht eigens erwidhnt werden, dafl die Gebarmutter unsichtbar ist, daf3 nie-
mand ihre Grundsubstanz (Prima Materia) sieht, denn wer konnte sehen, was vor ihm ge-
wesen ist? Wir alle kommen aus der Matrix, keiner aber hat sie je gesehen, denn sie war

206
vor dem Menschen.

innerhalb des Ontologischen vollzogen werden kann und muss“. M. Heidegger: Die
Grundbegriffe der Metaphysik, S. 521 ff.

203 Aus Heideggers Sicht ergibt sich, dass das Seiende, das eidos, das innerweltlich Be-
gegnende, immer schon verstanden ist, immer nah ist, angewendet auf das Selbst-
verstindnis der Menschen, wihrend das Seiende, ontisch, beziiglich der Ebene des
eidos, zwar das ndheste aber ontologisch das Fernste ist. Vgl. M. Heidegger: Sein
und Zeit, S. 311.

204 Ebd., S.311.

205 Vgl. Ludwig Janus Beitrag zur prinatalen Forschung: ,,Zudem gibt es heute eine
rasch wachsende Zahl von Menschen, die durch verschiedene Selbsterfahrungsme-
thoden [...] Zugang zu Erlebnisdimensionen der eigenen Sduglingszeit und der Peri-
natalzeit gefunden haben. So beginnen in jiingster Zeit viele auch den Saugling und
den Fotus und Neugeborenen in sich zu entdecken, vergleichbar denen, die in der
ersten Halfte unseres Jahrhunderts das Kind in sich wiederfanden.* Janus, Ludwig:
Wie die Seele entsteht, S. 40. Janus untersucht u.a. folgende Aspekte: ,,Vorgeburtli-
che und Geburtserfahrung in der psychoanalytischen Therapie® (S. 72-80), ,,Erfah-
rungen von vorgeburtlichen und geburtlichen Erlebnisvorgéngen in der Hypnose*
(S. 81-86), ,,Wiederleben eines perinatalen Traumas in der psychoanalytischen Re-
gressionstherapie® (S. 89-91), ,,Bildhaftes erleben pra- und perinataler Zustédnde in
der LSD-Erfahrung® (S. 91-99) und ,,Geburtserleben in Rebirthing* (S. 99-102) in
Janus, ebd.

206 Paracelsus: Uber die medizinische Tatigkeit, S. 177.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 105

Die Mutter ist eine Seiende, und sie kennzeichnet die ontische Dimension als in-
nenweltliches Da-Sein. Thre ontologische Dimension aber steht als Zeichen eines
Entfaltungsprozesses zur Welt, da sie aus phinomenologischer Sicht zwischen
entduBlerter Welt und Weltlosigkeit steht.

Thre Nahe ist also auch ein Zeichen des Fernsten, ist Zeichen eines Umzugs
und einer Translokalisation von einer hermetisch geschlossenen, weltlosen
Region zu einem Auflen. Die Mutter ist ontisch das Nichste, aber ontologisch
das Fernste, da sie ein Zeichen fiir einen Verlust ist, einen Umzug.

Die Sonderstellung der Mutter besteht nun darin, dass sie die Schnittstelle
zwischen der entduBerten Weltlichkeit und dem Lebensraum in der Gebarmutter
darstellt. Einerseits ist sie das Néchste, da sie den allerersten Alteritdtsagenten
bedeutet, durch dessen Anwesenheit das Neugeborene damit beginnt, die Welt
von dem, was nicht Welt ist, zu differenzieren; anderseits ist sie ontologisch das
Fernste, da sie fiir den Verlust und das Verlassen eines der Welt vorweggenom-
menen Lebensraums steht. Die Mutter also steht inmitten der ontologischen Dif-
ferenz zwischen Nichstem und Fernstem, zwischen Vorweltlichkeit und Welt-
lichkeit. Sie ist phdnomenologisch das Zeichen einer verlorenen Lebenssphére
(der Gebarmutter) und ontologisch deren Neubildung in der offenen, entduflerten
Welthaftigkeit.

Die Frage nach der Innerweltlichkeit der Mutter ist insofern eine Fragestel-
lung, die negativ phinomenologisch gestellt werden kann in dem Sinne, dass bei
der Mutter eine Innerlichkeit besteht, die nur durch ihre EntduBerung in der
Welthaftigkeit zu finden ist.”"’

207 Vgl. Propositio III. Die Mutter ist das Zeichen des Verlustes der Gebarmutter in

Axiom II.

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2028, 11:46:0;


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

