
84 | Matrixiale Philosophie 

Mutter wird ein innenwelticher Raum für den Gast, da das Besorgen wesenhaft 

den Innencharakter der Welt in sich birgt. 

Die parasitäre Beziehung zwischen Wirtin und Gast etabliert auf der existen-

zial-ontologischen Ebene eine innerweltliche Ontologie: Das Mitdasein sowohl 

des Körpers der Mutter als auch das Bei-sein des Besorgens (Gast) bilden ein 

existenzielles In-der-Welt-Sein, denn nur, wenn der Gast im Körper der Mutter 

unterkommt, bildet ihr Körper die umweltlich besorgte Mitwelt
137

, da die Mutter 

nur in der Welt schon mit ist und bei Anderen.
138

 

Die Mutter verweist auf ein Endomilieu, auf ein In-Sein, eine Innerlichkeit, 

deren korrelativer existenziell-ontologischer Ausdruck ein Dort ist, in dem die 

Ankommenden empfangen werden, da die Mutter ein In-Sein und eine Mitwelt 

mit den Gästen zusammenfasst: Das Besorgen bezeichnet das innenweltliche Da-

Sein der Mutter. 

 

3.  Demonstratio II: Für eine Ontologie der Innenweltlichkeit: 

Der Körper der Mutter als Endomilieu 

 

3.1 Der Körper der Mutter als Milieu für den Gast 

Der Gast findet Unterkunft im Körper der Mutter. Ihr Körper hat die Kompetenz, 

einen Raum für den Fremden zu schaffen, in dem sie denjenigen, die bei ihr 

unterkommen, als Umgebung für ontogenetische Entwicklungen dient. Bei ihr 

sind die Umweltbedingung zur Entwicklung des Organismus gegeben, zum Bei-

spiel, bei den Säugetieren, das innerkörperliche Milieu der Mutter und die Nähr-

stoffe im Protoplasma, mit denen sie ihre Eizelle versorgt, oder, bei den Honig-

bienen, das Futter, das von anderen Mitgliedern des Volkes bereitgestellt wird.
139

 

Der Körper der Mutter vermag in sich die Entwicklung der Nachkommenschaft 

zu fördern, wobei er die Umwelt der in ihm behausten Gäste darstellt. Diese ana-

tomische Tatsache löst die Frage der ontologischen Bedingungen der Innenrela-

tion zwischen Gast und Wirtin, wie Sloterdijk feststellt: 

 

Es geht dabei um nicht weniger als die Frage, ob der Körper des Weibchens selber das 

Endomilieu für die eigene Brut bilden kann [...] Es entsteht hier das integrale Mutterge-

                                                             
137  Heidegger: „Das Mitsein ist ein existenziales Konstituens des In-der-Welt-seins. Das 

Mitdasein erweist sich als eigene Seinsart von innerweltlich begegnendem Seien-

dem. Sofern Dasein überhaupt ist, hat es die Seinsart des Miteinanderseins.“ Ebd., S. 

125. 

138  Vgl. ebd., S. 125. 

139  Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 85 

 

schöpf, die Säugertiermutter, die mit ihrem Körper zum einschließenden Milieu ihrer 

Nachkommen wird.
140

 

 

Doch nicht alle mütterlichen Körper verfügen über denselben Unterkunftsgrad. 

So beherbergt bei den Säugetieren im Gegensatz zu anderen Lebewesen (deren 

Entwicklung als Einzelwesen in mütterlichen Körper nur partiell gbetrieben 

wird) der mütterliche Körper den Embryo für eine bestimmte Zeit, und nach dem 

Abgang des Fötus sorgt die Mutter für die Erweiterung des Bildungstriebes der 

Gebärmutter äußerlich und in der Welt innerlich. In dem Moment, in dem der 

Gast das intrauterine Nestprivileg verlässt und eintritt in die Welt, setzt das Neu-

geborene einen „In-Umwelt-Treibhaus-zu-Sein“
141

-Trieb in Gang, durch den es 

im (symbolischen) mütterlichen „Schoß“ beherbergt wird und eine dyadische 

Umwelt bildet, in der das Einzelwesen auf sein Ganzwerden und seine Selbst-

verwirklichung zielt.
142

 Für solche Lebewesen bedeutet die Mutter ihre Um-

welt
143

, das heißt nach Blaffers-Hrdys Studie über embryologische Entwick-

lungsprozesse, dass die Anpassung der Gäste an neue Bedingungen die Unter-

kunft im mütterlichen Körper voraussetzt 
144

, da die mütterliche Behausung alle 

ersten Anpassungsbedingungen beinhaltet. 

  

                                                             
140  P. Sloterdijk: Negative Gynäkologie, S. 40. 

141  Vgl. dazu ausführlich: Die Lichtung denken oder: Die Welterzeugung ist die Bot-

schaft in: P. Sloterdijk: Das Menschentreibhaus, S. 25-57. 

142  „Das traditionelle soziale Feld baut sich konzentrisch um den primären Inkubator, 

die naturwüchsige Mutter-Kind-Zone, herum auf [...] Sprechende Gemeinschaften 

sind jedenfalls dazu verurteilt, ein kollektives exouterines Immunkonstrukt hervor-

zubringen.“ P. Sloterdijk: Negative Gynäkologie, S. 43. 

143  Vgl. Blaffer-Hrdy: „Für die Lebewesen wie Primaten ist die Mutter die Umwelt –

 zumindest ist sie während der am meisten gefährdeten Phase im Leben eines jeden 

Individuums der wichtigste Bezugspunkt.“ S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 95.  

144  Vgl. zur mütterlichen Einwirkung auf die Umwelt des Neugeborenen Blaffer-Hrdy: 

„Was Mütter sind und was sie tun, kann Anpassungen an neue Bedingungen erleich-

tern oder erschweren, es kann ihre Jungen (über die Laktation) mit den eigenen Im-

munabwehrkräften ausstatten oder ihnen auf andere Weise Wettbewerbsvorteile mit 

auf den Weg geben. Derartige ‚Förderprogramme‘ können sogar schon vor der Be-

fruchtung einsetzen.“ Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | Matrixiale Philosophie 

3.1.1  Zusammenwirken parasitologischer Beziehungen: 

Anpassungsrelation zwischen Wirtin und Gast 

Die Anpassung der Wirtin an das Umfeld des Gastes und die Anpassung des 

Gastes an die Umwelt der Mutter erfolgt in der Erschaffung einer Mit-Welt, her-

vorgebracht in einem koevolutiven Anpassungsprozess des Gastes an die Wirtin 

und der Wirtin an den Gast. 

Zwischen Gast und Wirtin vollzieht sich eine wechselseitige Bedingtheit, 

denn „so ist nicht bloß der Parasit auf den Wirt, sondern auch der Wirt auf den 

Parasiten angepasst.“
145

 Gast und Körper der Mutter verschränken ihre Systeme 

untereinander und errichten eine Ko-Immunitätsstruktur unter der Bedingung, 

„für das Seinkönnen des Anderen“ zu werden.
146

 Diese weist auf eine Bezie-

hungsstruktur zwischen Wirtin und Gast hin, in welcher „der Parasit ein Rela-

tionselement ist.“
147

 Er lebt geschützt im Körper seines Wirtes, und der Körper 

der Wirtin gibt ihm Unterkunft. Parasit und Wirtin, Untergebrachter und Unter-

bringende, wachsen und bilden sich gemäß einer Anpassungsrelation, woraus 

sich eine Umwelt ergibt, in der Wirtin und Gast zusammenwohnen. Die Außen-

welt der Wirtin verwandelt sich durch die parasitäre Beziehungsstruktur in die 

Innenwelt des Gastes.
148

 Das Außen des Körpers der Mutter ist das Innen des 

Gastes. Infolgedessen sollte es die relative Qualität des Außens ausdrücken, das 

sich in unmittelbarem Bezug mit einer Innerlichkeit des Anderen in der symbio-

                                                             
145  Vgl. zum Umweltbegriff des Tierreichs Jakob von Uexküll: „Es kann nicht wunder-

nehmen, daß die Umwelt eines Tieres auch andere Lebewesen mit umschließt. Dann 

findet diese wechselseitige Bedingtheit auch zwischen den Tieren selbst statt und 

zeigt das merkwürdige Phänomen, daß der Verfolger ebenso gut zum Verfolgten 

paßt, wie der Verfolgte zum Verfolger. So ist nicht bloß der Parasit auf den Wirt, 

sondern auch der Wirt auf den Parasiten angepasst.“ Uexküll, Jakob von: Umwelt 

und Innenwelt der Tiere, S. 6. 

146  Vgl. Sloterdijk: „Damit ist gesagt, dass zwei oder mehr Organismen ihre physischen 

und psychologischen Immunsysteme ineinander verschränken und hierdurch gegen-

seitig zur Bedingung für das Seinkönnen des Anderen werden.“ P. Sloterdijk: Nega-

tive Gynäkologie, S. 41. 

147  M. Serres: Der Parasit, S. 283. Vgl. weiterhin: „Wir bleiben für den Augenblick bei 

den Elementen der Relation. Denn das Parasitentum ist eine elementare Beziehung, 

ja das Beziehungselement.“ Ebd., S. 279. 

148  „Er lebt geschützt im Körper seines Wirts (in ihm oder auf ihm), der ihm als Umwelt 

dient. Die Außenwelt für ihn ist die Innenwelt eines anderen. Sein Außen ist ein In-

nen. Und damit zählt der Parasit nur wenige Feinde, und zwar aus dem einfachen 

Grunde, weil er selten welche trifft.“ Ebd., S. 300. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 87 

 

tischen Anpassungsrelation des Mit-Seins darstellen lässt, was beinhaltet, dass 

sich das Außen des Einen gegen das Innen des Anderen tauschen lässt.  

 

Er verwandelt das Äußere in Inneres. Das ist das Netz des minimalen Diskurses. Es ist 

stabil genug. Sklerotisch […] Er minimiert also sein Risiko, indem er diese Feindseligkeit 

in Gastfreiheit verwandelt, den eigenen Körper leicht verändert und Außen gegen Innen 

täuscht.
149

 

 

In der Abhandlung des Bindungsforschers John Bowlbys über die enge Mutter-

Kind-Beziehung wird der relative Wert des Außens und der absolute Wert des 

Innens, das für die Anpassungsbedingungen des Neugeborenen entscheidend ist, 

deutlich. Bowlby bezeichnet den gegenseitig bedingten Zusammenhang zwi-

schen Gast und Wirtin als „Umwelt der evolutionären Angepasstheit“
 150

, um die 

evolutionäre Relevanz der unmittelbaren Umwelt der Mutter für das Kind darzu-

stellen. Nach dieser These stellt die Mutter die ökologische Nische des Kindes 

dar. Auch wenn Bowlbys Idee, dass die Bindung des menschlichen Kindes an 

die Mutter eine Umwelt bildet, die sich seit dem Pleistozän kaum gewandelt hat, 

eher skeptisch betrachtet werden kann,
151

 soll hier doch seine These übernom-

men werden, dass die Bindung Mutter/Kind eine gegenseitige Bedingtheit dar-

stellt, aus der sich eine Umwelt bilden lässt. 

 

  

                                                             
149  Ebd., S. 300f. 

150  Vgl. Blaffer-Hrdy über den Begriff „Umwelt der evolutionären Angepasstheit“ von 

John Bowlby: „Bowlby bediente sich eines Konzeptes, das in den späten dreißiger 

Jahren von einem deutschen Psychologen entwickelt worden war: der ‚normalerwei-

se zu erwartenden Umwelt des Menschen‘. Er veränderte dieses Konzept jedoch so, 

dass er es ‚strikter im Sinne der Evolutionslehre‘ definieren konnte, wobei der neue 

Begriff [...] noch ausdrücklicher (fest)stellt, daß Organismen spezifischen Umwelt-

formen angepasst sind‘. Bowlbys neuer Begriff hieß ‚die Umwelt der evolutionären 

Angepasstheit‘ und meinte jene Jahrmillionen, in denen ‚unser existierender Verhal-

tensapparat sich wahrscheinlich entwickelte.“ S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 127. 

151  Im Laufe der Entwicklung der evolutionären Psychologie und der Fortsetzung von 

Bowlbys EEA-These wurde ernsthaft um die Periodizität solcher Angepasstheit ge-

stritten. Vgl. ebd., S. 129-131. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | Matrixiale Philosophie 

3.2  Wechselseitige Bedingtheit zwischen Um- und Innen-Welt 

 

3.2.1  Innenrelationen und Bedeutung der Größe: Parasitologische 

Relationen setzen eine Mutter erster Ordnung voraus, die sich 

in sich beinhaltet 

Die Mutter stellt eine Relation der Innerlichkeit mit dem in ihr beherbergten 

Gast dar. Sobald sie das Kind in ihrem Schoß unterbringt, entsteht ein Relations-

feld Gast/Wirtin, durch das ein intersubjektiver Raum gebildet wird, entspre-

chend der gegenseitigen Anpassungseignung. 

In dieser Weise bedeutet die Mutter eine Behausung für das Kind, und das 

Kind befindet sich im Inneren des mütterlichen Körpers. Mutter und Kind fügen 

sich zusammen zu einer Umwelt, in der beide nicht nur dieselbe Lebenssphäre 

teilen, sondern miteinander als Einheit ihre Entwicklung vorantreiben. Die An-

passung im Körper des „großen Behältnisses“ ist eine ontologische Relation des 

inneren Raums, in dem Wirt und Gast zusammenfallen, und der Körper der Mut-

ter etabliert eine Innerlichkeitsrelation mit dem Gast. An dieser Stelle muss das 

evolutionsbiologische Theorem Hugh Millers „Insulation gegen selektive Pres-

sion“
152

 erwähnt werden, wonach der extrauterine Bildungstrieb von einer Bil-

dung der zu behausenden parasitären Feldrelationen handelt, dessen Ziel es ist, 

bessere Sicherungsbedingungen zur Aufzucht des Nachwuchses zu schaffen. Die 

Gast-Wirtin-Beziehung bildet eine ökologische Nische, durch die der Bezug der 

Welt zum Gast garantiert wird – aber nur unter der Voraussetzung, dass die Mut-

ter als zweite biosoziologische Institution mit der Distanzierung zur alten Natur 

„mit der stabilen Entwicklung eines Sicherheitsgefühls im Vertrauen auf den an-

deren wirkt.“
153

 

Der Gast beherbergt sich in der von der Wirtin besorgten Stabilisierung, und 

die Wirtin bildet einen Insulationsmechanismus zum Gast, der wiederum im 

Körper einer Mutter höherer Ordnung unterbracht ist: Mutter-Erde, Mutter-Natur 

etc. In dieser Weise ist der Gast ein Haustreiber in der Wirtin, und die Wirtin gilt 

als Treibhaus des Gastes und ist zugleich ein Haustreiber der Welt.
154

 

                                                             
152  Vgl. Miller, Hugh: Progress and Decline. The Group in Evolution, Oxford: Per-

gamonn Press 1964. 

153  Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 67. 

154  Vgl. Sloterdijk: „Was Heidegger als das ‚Ge-stell‘ benennen und als fatales Seinsge-

schick verstehen wird, ist zunächst nichts anderes als das Gehäuse, das Menschen, 

die Lebe-Wesen sind, die nicht zur Welt, sondern ins Treibhaus kommen –freilich 

ein Treibhaus, das die Welt bedeutet.“ Sloterdijk, P.: Nicht gerettet, S. 189. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 89 

 

Bei der Bildung der Innenrelationen spielt die Ordnung der Größe eine zent-

rale Rolle vor dem morphologischen Hintergrund, dass der Gast sich in einem 

größeren Körper beherbergt. Die Sonderstellung des Gastes besteht in einer In-

nerlichkeitsstellung, woraus folgt, dass er von einem Größeren umfasst werden 

soll. Die Wirtin ihrerseits kann aufgrund ihrer größeren Größe nicht vom Gast 

beinhaltet werden. 

Während sich der Gast im Innen der Wirtin niederlässt und die Mutter die 

Behausung des Kindes darstellt, kann die Umwelt der Mutter nicht vom Gast 

umfasst werden. Der Unterschied zwischen der Innerlichkeit der Mutter dem 

Nachwuchs gegenüber besteht darin, dass die große Wirtin sich dem niederen 

Gast zusammen mit ihrer Umwelt als geschlossene Einheit darstellt, während 

ihre Totalität mit ihrer Umwelt vom Gast nie erfasst werden kann – es sei denn, 

das größte Behältnis würde sich dafür eignen, sich selbst zu beobachten, was je-

doch nur bei einer metaphysischen Bedeutung („Große Mutter“) der Fall wäre. 

Die Umwelt der Mutter umfasst die Umgebung des Gastes, sein in sich Seiendes, 

das von der Behälterin, nämlich die Mutter, beobachtet wird.
155

 

So wächst jede höhere Umwelt mit der steigenden Zahl von Wirkungen, die 

sie enthält und nähert sich immer mehr der Umgebung an, die sie umschließt. 

Dabei ist gleichgültig, ob wir uns diese Umgebung wiederum als Umwelt eines 

höheren Wesens denken wollen oder nicht.
156

 Entsprechend ist die Beobachtung 

zweiter Ordnung der Anfangspunkt symbiotischer Mit-Relationen entsprechend 

der Innerlichkeit Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Pflanze etc. Das Innen der 

Mutter ist die Umwelt des Gastes, während die Umwelt der Mutter nicht vom 

Gast erfassbar ist, jedoch von einer größeren Mutter, und so ad infinitum, es sei 

denn, man setzte eine Mutter erster Ordnung voraus, die allen anderen Mütter 

und auch sich selbst in sich beinhaltet. Diese Mutter erster Ordnung wird hier 

definiert (bzw. postuliert) als eine Mutter, die alle Mütter in sich beinhaltet, be-

herbergt und beheimatet. Sie ist die Mutter-Matrix, die sich durch autooperative 

Techniken selbst beherbergt. Sie ist die absolute Innerlichkeit oder das Endomi-

lieu, das nicht im Außen widerspiegelbar ist, da es sich selbst beobachtet. 

                                                             
155  Dazu von Uexküll, J: „Je mehr sich die Innenwelt durch den Ausbau solcher Struk-

turen bereichert, umso größer und reicher wird auch die Umwelt der Tiere. Daher 

umfasst die Umwelt des nächst höheren immer wieder die Umwelt des nächst niede-

ren. Und wenn man sich die Tiere als Beobachter denkt, so wird jedes Mal die Um-

welt des höheren Tieres als die Umgebung des niederen Tieres gelten können, in der 

es von diesem beobachtet wird.“ J.Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 

252. 

156  Vgl. ebd., S. 252. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | Matrixiale Philosophie 

3.2.2  Innenweltlichkeit in Rückkopplung mit Umweltlichkeit 

Wie jedes Element ist jedes Lebewesen von allen Seiten von Faktoren umgeben, 

die auf es einwirken. Das Tier etwa umgibt eine Gesamtheit von Elementen, die 

seine Umgebung bilden. Ein Tier, eine Pflanze oder ein Stein können von den-

selben Faktoren und Elementen umgeben sein, haben jedoch nicht dieselbe Um-

welt. 

Die Umgebung stellt die Basis dar für die allgemeinen Bedingungen zur Be-

trachtung der Umwelt eines Organismus.
157

 In einem Akt eidetischer Abstraktion 

könnte man sich ein Element ohne Umgebung denken
158

 – nicht jedoch die Um-

welt. Sie kann keineswegs als nicht Vorhandenes vorgestellt werden, weil sie 

Teil der inneren Organisation des Tieres ist
159

, Projektion seiner Gegenwelt.
160

 

In diesem Sinne grenzt der Ökologe und Biologe Jakob von Uexküll die aus 

objektiven physischen Elementen (Qualitäten) bestehenden äußeren Faktoren der 

Umgebung ab von der Gesamtheit der Aspekte in der unmittelbar erfahrenen 

Umgebung, mit der ein Element in wechselwirkendem Verhältnis steht: die Um-

welt. Die Umgebung ist immer da und gleich. Sie hängt aber davon ab, was von 

der Gesamtheit, die einen Körper umgibt, auf ihn wirkt und wie es sich in sei-

nem Innen widerspiegelt.
161

 Die Umwelt steht in engerer Wechselwirkung mit 

der inneren Organisation des Organismus, etwa durch Rezeptoren (beim Tier: 

Nerven), die die Aufgabe haben, äußere Impulse und Reize aufzunehmen und zu 

erfassen. Im Gegensatz zur Umgebung, die für zwei verschiedene Lebewesen 

gleich sein kann, bilden Organismus und Umwelt immer eine zusammenhängen-

de, in sich geschlossene Einheit. Die Umwelt umfasst demnach die vom Tier 

aufgebaute und verarbeitete Gesamtheit oder Totalität des Feldes, das mit dem 

                                                             
157  Vgl. Uexküll: „Werfen wir erst einen Blick zurück auf die Umwelten der verschie-

denen Tiere, die wir betrachtet haben so erkennen wir, daß überall unsere eigene 

Umgebung die gemeinsame Basis für alle Betrachtungen abgegeben hat.“ Ebd., S. 

248. 

158  Vgl. Uexküll: „Man kann sich wohl die von uns gesehene Umgebung des Tieres 

wegdenken und sich ein Tier isoliert vorstellen.“ Ebd., S. 196. 

159  Vgl. Uexküll: „Man kann sich aber nicht ein Tier isoliert von seiner Umwelt denken, 

denn diese ist nur als eine Projektion seiner Gegenwelt richtig zu verstehen. Und die 

Gegenwelt ist ein Teil seiner eigensten Organisation.“ Ebd. 

160  Ebd. 

161  Uexküll: „Während die Umwelt sich ändert, bleibt die Umgebung im wesentlichen 

unverändert, weil sie eben die Umwelt des Beobachters und des Tieres darstellt.“ 

Ebd., S. 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 91 

 

Tier ein unauflösliches Ganzes bildet.
162

 Das, was auf das Tier einwirkt, wird be-

stimmt durch eine selektive Programmierung und den Aufbau der Rezeptoren, 

sodass seine Umwelt nur einen Teil der Umgebung umfasst – nämlich nur das, 

was auf die erregbare Substanz des Tierkörpers zu wirken scheint.
163

 Umwelt 

und Umgebung aber nähern sich an in dem Maße, in dem sich die Umwelt (im 

Gegensatz zur Umgebung) verändert, und zwar infolge einer Vergrößerung des 

Umweltraumes.
164

 

Jeder Organismus setzt sich aus physiologischen Elementen zusammen und 

ist gekennzeichnet durch einen Bauplan, durch den von außen aufgenommene 

Reize in Erregungen verwandelt werden
165

, sodass er in eine individuell-

spezifische Relation mit dem Außen tritt und „in einer fremden Welt“ gleichsam 

als „eigene Welt geschaffen“ wird. Jedes Tier trägt seine Umwelt wie ein un-

durchdringliches Gehäuse seinen Lebtag mit sich herum.
166

 Das Innere des Or-

ganismus steht aufgrund der hervorgerufenen Anpassungsfelder zwischen der 

Innenwelt des Tieres und der Außenwelt in einem unmittelbaren Wechselwir-

kungsbezug mit ihr,
167

 das heißt, seine Umwelt wächst, wird immer größer. 

 

3.2.3  Innenwelt-Umwelt-Korrelation:  

eine geschlossene wechselwirkende Einheit 

Alle lebenden Organismen gleichen sich darin, dass sie sich an ihre Umgebung 

anpassen. Jedes von ihnen aber besitzt seine eigene Umwelt, die in Überein-

stimmung mit der inneren Organisation aufgebaut ist.
168

 Der feine Körper einer 

                                                             
162  „Die Umwelt, wie sie sich in der Gegenwelt des Tieres spiegelt, ist immer ein Teil 

des Tieres selbst, durch seine Organisation aufgebaut und verarbeitet zu einem un-

auflöslichen Ganzen mit dem Tier selbst.“ Ebd., S. 196. 

163  Uexküll: „Die Umwelt ist immer nur ein Teil der Umgebung, der auf die erregbare 

Substanz des Tierkörpers wirkt, und mit der Vereinfachung der ganzen Bauart ver-

einfacht sich auch die Bauart der erregbaren Substanz.“ Ebd., S. 249. 

164  Uexküll: „So wächst jede höhere Umwelt mit der steigenden Zahl von Wirkungen, 

die sie enthält, und nähert sich immer mehr der Umgebung, die sie umschließt.“ 

Ebd., S. 252. 

165  Vgl. ebd., S. 13f. 

166  J.v Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 219. 

167  Uexkülls „Umweltlehre“ befasst sich mit den physiologischen Wechselwirkungen 

von Organismen mit bestimmten Bereichen der Umgebung.  

168  Arnold Gehlens Kommentar zu Uexkülls Umwelttheorie: „er achtete dabei besonde-

res auf die Frage, welche Sinnesreize einem Tiere kraft seiner besonderen Ausstat-

tung mit Sinnesorganen allein gegeben sein können, und kam zu der Ablehnung der 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | Matrixiale Philosophie 

Qualle etwa besteht fast nur aus Rezeptionsnerven und kommt mit seiner Umge-

bung offenbar anders in Berührung als der Körper des Menschen. So kann be-

hauptet werden, dass die Ganzheit der Gegenstände, mit welcher der Körper 

eines Tiers in Berührung kommt, seine Umwelt darstellt. Sein Körper soll ausge-

stattet sein zum Empfang von Erregungen der Außenwelt, und seine innere Or-

ganisation bestimmt die Wirkung der Umgebung auf sich, was wiederum die 

Umwelt bildet. 

Jakob Johann von Uexkülls wesentlicher Punkt besteht in der Wechselbezie-

hung zwischen der Umwelt und der inneren Organisation lebendiger Individuen. 

Zunächst hebt er hervor, dass jedes Individuum aufgrund seiner inneren Organi-

sation zwar anders ist, aber dennoch dieselbe Umgebung anderer Individuum 

teilt.
169

 Dies entspricht jeweils einer eigenen Umwelt, ergo hat jede Art ihre 

eigene, artspezifische Umwelt. Dieser Unterscheidung zwischen Umwelt und 

Umgebung folgt jedoch die Aussage, dass der Bauplan jeder Individuation die 

Grenze der Umwelt des Tieres bestimmt.
170

 Der „Bauplan“ oder die innere 

Struktur eines Tieres und seine Umwelt bilden unmittelbar eine Einheit.
171

 Das 

heißt, der Grad der Komplexität der Umwelt einer Individuation hängt unmittel-

bar ab von ihrer Bauart.
172

 Die Umwelt ist bedingt durch den Bauplan des Orga-

nismus, das heißt durch seinen Aufbau und seine Struktur, welche die Reize der 

Umgebung auswählt. Diese wiederum werden von der inneren Organisation des 

Organismus bearbeitet, sodass sie die Grenze der Umwelt bestimmen. In dieser 

Hinsicht bedeutet „Umwelt“ nichts anderes als die Funktionsweise der inneren 

Organisation eines Lebewesens im Zusammenhang mit seinem Außen. 

                                                                                                                                  
naiven Vorstellung, die den Tieren unsere Welt als ihre eigene zuschreibt, während 

in Wirklichkeit jede Art ihre eigene artspezifische Umwelt hat, zu deren Bewälti-

gung und Erfahrung sie ein System spezialisierter Organe besitzt. Kennen wir die 

Sinnesorgane und Leistungsorgane eines Tieres, so können wir seine ‚Umwelt‘ re-

konstruieren.“ In Gehlen, Arnold: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der 

Welt, T.1, Frankfurt a.M.: Klostermann 1993, S. 80. 

169  Vgl. J. Uexküll: „Jedes variierende Individuum ist entsprechend seinem veränderten 

Bauplan anders, aber gleich vollkommen seiner Umgebung angepasst.“ Uexküll, 

ebd., S. 5. 

170  Vgl. J. Uexküll: „Denn der Bauplan schafft in weiten Grenzen selbsttätig die Um-

welt des Tieres.“ Ebd. 

171  Vgl. A. Gehlen: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 84. 

172  Die Umwelt ist immer nur jener Teil der Umgebung, der auf die erregbare Substanz 

des Tierkörpers wirkt, und mit der Vereinfachung der ganzen Bauart vereinfacht 

sich auch die Bauart der erregbaren Substanz. Vgl. J. Uexküll: ebd., S. 248-253. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 93 

 

Nach Uexküll ist der Bauplan eines Individuums definiert durch das Zusam-

menwirken jener Teile, aus denen es sich zusammensetzt. Ihre Interaktion be-

stimmt sein Verhalten, setzt die Art und Weise fest, wie Prozesse ablaufen und 

kennzeichnet seine Ganzheit als ein Plan oder eine Form.
173

 Dieser Bauplan bil-

det die innere Weltlichkeit des Organismus und ist bedingt von seiner Umwelt-

lichkeit
174

, da er außerhalb seiner selbst unbekannt ist. Jede Lebensform, jede in-

nere Lebensstruktur, ist wechselseitig von ihrer Umwelt bedingt, indem ihre In-

nenwelt in Wechselwirkung mit der Umwelt steht.
175

 Rezeptoren betreiben eine 

Auswahl der Reize der Umgebung, die auf das Nervensystem wirken und deren 

Verhältnis untereinander anzeigt, wie „Innenwelt und Umwelt miteinander zu-

sammenhängen.“
176

 

Die Umwelt also steht in unmittelbarer Rückkopplung mit der Innerweltlich-

keit des Organismus. Sie ist bedingt durch den Bauplan, das heißt seinen Plan 

und seine Struktur, die die Reize der Umgebung auswählen, und diese wiederum 

werden bearbeitet von der inneren Organisation des Organismus, sodass sie die 

Grenze der Umwelt bestimmen. Ein Lebewesen wird nach Uexküll nicht als ein 

Individuum oder eine Art untersucht, sondern als ein Gefüge aus Art und Um-

welt.
177

 

In diesem Sinne ist die Umwelt für ein Tier ein Terrain, das nach seiner inne-

ren spezialisierten Ausstattung (sensorisches und motorisches Nervensystem) in 

Wechselwirkung mit dem Außen steht. Seine Umwelt ist sein Heim.
178

 

In der biologischen Theorie des 20. Jh. bezeichnet „Umwelt“ weniger einen 

Aspekt der Offenheit lebender Systeme; der Begriff beschreibt vielmehr den ge-

schlossenen Charakter einer Individuation, dessen (unbekannter) innerer Bau-

plan zentral für die Erregbarkeit der Umgebung in Bezug auf die Konstruktion 

der Umwelt ist. Die offene Naturkraft wirkt innerhalb und außerhalb des Tierrei-

                                                             
173  Der Bauplan definiert, in welcher Form der Prozess abläuft, was der Zusammenwir-

kung der Teile zugrunde liegt. Vgl. ebd., S. 13f. 

174  Vgl. ebd., S. 5. 

175  Vgl. J. Uexküll: „Ebenso objektiv wie die Faktoren der Umwelt sind, müssen die 

von ihnen hervorgerufenen Wirkungen im Nervensystem aufgefasst werden. Diese 

Wirkungen sind ebenfalls durch den Bauplan gesichtet und geregelt. Sie bilden zu-

sammen die Innenwelt der Tiere.“ Ebd., S. 6. 

176  Ebd. 

177  Vgl. Gehlen: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 85. 

178  Dazu Gehlen: „Uexküll vergleicht die Sicherheit, mit der ein Tier sich in seiner 

Umwelt bewegt, mit der entsprechenden eines Menschen in seiner Wohnung.“ Ebd., 

S. 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | Matrixiale Philosophie 

ches unterschiedlich, was dazu führt, dass verschiedene Umwelten in unmittelba-

rer Bedingtheit mit äußerer Kraft vollendet werden. Die Relation Innenwelt-

Umwelt bestimmt die umgebenden Grenzen, woran sich die Rückkopplungs-

struktur anschließt. 

Die Mutterbeziehung wurde oben als eine parasitologische Beziehung be-

zeichnet, die darin besteht, dass ein Gast sich im Körper der Mutter niederlässt, 

sich an sie anpasst und sie sein Endo-Milieu darstellt. Körper der Mutter und 

Gast werden eine geschlossene, wechselwirkende Einheit. Der Körper der Mut-

ter umfasst die Umwelt für den Gast, doch er ist Teil der Umgebung der Mutter. 

Die große Mutter beachtet die Umgebung dessen, der bei ihr ist und der mit ihr 

in Wechselwirkung steht. Umgekehrt ist für den Parasiten der Körper der Mutter 

alles, was in seine Beobachtungsordnung fällt. Infolgedessen stellt die Beobach-

tungsordnung eine Eskalationskette dar, wobei „die Einheit des höheren Tieres 

mit seiner Umwelt niemals vom niederen Tiere erfaßt werden kann“ (Uex-

küll).
179

 Wir stoßen hier auf das epistemologische Problem, dass die Innenwelt-

lichkeit einen blinden Fleck der Beobachtungsordnung bildet, da sie sich nicht 

selbst beobachten kann, sondern nur in der Differenz mit der Umwelt. Mit Blick 

auf die Eskalation der Innen-Relationen rücken an dieser Stelle die Fragen der 

Umweltoffenheitstheorie der anthropologischen Philosophie des 20. Jahrhun-

derts in den Blick.
180

 

 

3.3  Die Mutter ist in der Welt: (Innen-)Weltlichkeit der Mutter 

Es ist der biologischen Theorie und der anthropologischen Philosophie des 20. 

Jahrhunderts zu verdanken, das Feld der Innerlichkeit in Abgrenzung zu subjek-

tivistischen transzendentalen Traditionen formuliert zu haben. Die Innerlichkeit 

wurde in der frühen Umwelttheorie des 20. Jh. mit Uexküll an der Spitze dabei 

nicht im Gegensatz zum Außen konzipiert, sondern als eine zum Organismus 

                                                             
179  Uexküll: „Dem Beobachter stellt sich das niedere Tier zusammen mit seiner Umwelt 

als eine geschlossene Einheit dar, während die Einheit des höheren Tieres mit seiner 

Umwelt niemals vom niederen Tiere erfaßt werden kann.“ Ebd., S. 252. 

180  Da die philosophische Anthropologie die Sonderstellung der Menschen anderer 

Tierarten gegenüber bekundet, steht die „Weltoffenheit“ des Menschen der Umwelt-

lichkeit aller Tierarten gegenüber. Der Mensch rechnet aufgrund seiner Sonderstel-

lung im Kosmos damit, dass er sich von der Einpassung in spezifische Umwelten 

entheben kann. Vgl. M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, München: 

Nymphenburger 1947; A. Gehlen: Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in 

der Welt. Zur Erweiterung dieser These siehe Problem I. Welthaftigkeit als Ontolo-

gisches Problem in Propositio I. Axiom II. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 95 

 

gehörige Sphäre, die durch Rezeptoren (Reizrezeptoren bzw. Nervenkanäle) ans 

Außen gekoppelt ist und die aufgrund der inneren Organisation des Organismus 

eine bestimmte Umwelt bildet. 

Mit dieser Aussage lässt sich die dualistisch-subjektivistische, auf das Axiom 

cogito ergo sum zurückgehende Dichotomie zwischen Innen(welt) und 

Außen(welt) widerlegen und die irreparable Zäsur zwischen Innen und Außen 

wechselwirkend betrachten. Seit der cartesianischen Abspaltung zwischen res 

cogitans und res extensa übernimmt die Innerlichkeit die Bedeutung und We-

senheiten des Psychischen, des Bewusstseins, des Subjekts, des Ichs, des Den-

kens. Mit Innerlichkeit wurde in der Tradition des transzendentalen Subjektivis-

mus die Selbststellung des Ichs gemeint, da es vor allem als Grund zur Subjekti-

vierung „der nichtausdehnungshaften Bestandteile in der Natur“
181

 galt. Sie ist 

die Konträre der extensiven äußeren Realität. Die Umwelttheorie, insbesondere 

von Uexküll, öffnet einen neuen Blick auf das Innen des Organismus, was einen 

wichtigen Kernpunkt für moderne Denkansätze über die Sonderstellung des 

Menschen bedeutete. So stellt etwa Max Scheler fest, dass… 

 

[...] Lebewesen nicht nur Gegenstände für äußere Beobachter sind, sondern auch ein Für-

sich- und Innesein besitzen, in dem sie sich selber inne werden, ein für sie wesentliches 

Merkmal –ein Merkmal, von dem man zeigen kann, daß es mit den objektiven Phänome-

nen des Lebens an Struktur und Ablaufsform die innigste Seinsgemeinschaft besitzt.
182

 

 

Darüber hinaus ist Martin Heideggers Fundamentalontologie die Wiedergewin-

nung des Sinns der Innerlichkeit zu verdanken. Das Innen ist eine Weltlichkeit
183

 

                                                             
181  Vgl. Plessner: „Daß ich als Ich in der ihm eigentümlichen Selbststellung zu dieser 

merkwürdigen Innerlichkeit gehöre, für welche als spezificum der Ausdruck cogi-

tans von Descartes gewählt wurde, legt (noch ontologisch) den Grund für die Sub-

jektivierung der nichtausdehnungshaften Bestandteile in der Natur. Es steht eben 

neben der Ausdehnung nicht die Intensität, sondern die Innerlichkeit, das ‚Denken‘  

oder das Bewusstsein. Für das Nichtausgedehnte ist kein anderer Platz als die Sphäre 

der res cogitans gelassen.“ H. Plessner: Die Stufen des Organischen und der 

Mensch, S. 80. 

182  M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 11. 

183  „Das In-Sein als solches; die ontologische Konstitution der Inheit selbst ist heraus-

zustellen (vgl. Kap. 5 d. Abschn.) [...] Das In-der-Welt-sein ist zwar eine a priori 

notwendige Verfassung des Daseins.“ M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 53. Weiter 

hinaus „In-Sein ist demnach der formale existenziale Ausdruck des Seins des Da-

seins, das die wesenhafte Verfassung des In-der-Welt-seins hat“. Ebd., S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | Matrixiale Philosophie 

a priori; daher bekommt bei Heidegger die Frage der Innerlichkeit eine ontolo-

gisch-existenziale Dimension, da sie sich auf die Welt bezieht: „Weltlichkeit ist 

ein ontologischer Begriff und meint die Struktur eines konstitutiven Momentes 

des In-der-Welt-seins.“
184

 

Die oben dargestellte asymmetrische Ökonomie zwischen Mutter und Neu-

geborenem ergab die Designation einer Feldrelation, welche die Innenweltlich-

keit der Mutter bestimmt. Der Gast ist in der Wirtin, sie umfasst seine Umwelt, 

und die Wirtin hat ihn zum Inhalt. Wirtin und Gast, Gast und Wirtin bilden eine 

Lebenssphäre. Das Hauptmerkmal dieser Beziehung besteht in der Position der 

Wirtin, genauer gesagt, darin, dass die Mutter_X dem Gast gegenüber eine in-

nenweltliche Stellung einnimmt. Nach einer parasitären und relationalen Bezie-

hung zwischen Wirtin und Gast steht die Innenweltlichkeit des Gastes in Wech-

selwirkung mit seiner Umwelt – ebenso, wie die Innenweltlichkeit der Wirtin an 

ihre Umwelt gekoppelt ist. Innen- bedeutet hier nicht mehr, sich im Sinne der 

subjektivistisch post-kopernikanischen Tradition einem Außen gegenüberzustel-

len, sondern bezeichnet Korrelation, Kopplung und Wechselwirkung mit der 

Um-(Welt). 

 

3.3.1  Das koevolutive Gast-Wirtin-bei-Sein  

als innenweltlich Seiendes 

Die Bedeutsamkeit der Mutter_X liegt in der Tatsache, dass sie, die Innenkörper-

lichkeit der Mutter, die Umwelt der Ungeborenen umfasst. Der Embryo wird in 

der Gebärmutter beherbergt, und die Gebärmutter umschließt ihn. Nach dem 

Abgang des Fötus ist das Neugeborene umgeben von den für sein Überleben 

sorgenden (allo)mütterlichen Instanzen. Sie beherbergen das Kind in ihrem 

(Aufzuchts-)Schoss und setzen zugunsten seines Heranwachsens ein Bildungs-

programm in Gang. Die Mutter ist hier eine Wirtin, in der Gäste untergebracht 

sind. Die Relation des Gastes zur Wirtin ist eine Innenrelation, in der der Gast 

klar in einem anderen
185

, im Haus der Wirtin (in der Gebärmutter oder der Mut-

                                                             
184  Ebd., S. 64. 

185  Vgl. Plessner: „Wie wird aus der Innerlichkeit eine Innenwelt? Man sollte doch 

glauben, daß der einfache Hinweis auf den Unterschied zwischen dem Ineinander 

der Mannigfaltigkeit, die als ichzugehörige Seins- und Aktfülle in der Selbststellung 

faßbar wird und sich auslebt, und dem In-einem-anderen-sein eben dieser Mannig-

faltigkeit genügte, um jeder Verwechslung vorzubeugen und eine Verraumlichung 

des per definitionem Umräumlichen zu verhindern. Trotzdem besteht hier ein eigen-

tümlicher Anschauungszwang, auf welchem die Unterscheidung von Innenwelt und 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 97 

 

ter) ist. Die Mutter ist für den Gast das In-Sein; dessen Kennzeichen nicht nur 

eine Räumlichkeit, sondern ein relationales Feld: Einerseits ist die Mutter ein In-

Sein, hat den Charakter von etwas, das innen ist; sie setzt sich aber auch in ein 

räumliches (Seins-)Verhältnis, wobei sie in einem Raum ausgedehnter Seiender 

enthalten ist.
186

 

Die Relation der Wirtin zum Gast besteht darin, dass die Mutter dank ihrer 

Platzierung etwas in Relation bringt. Sie macht und gibt jemandem anderen 

Platz, dem folgend, dass sie ein schon vorhandenes Wesen ist, das es zu behau-

sen gilt. Sie ist da in dem Sinne, dass sie ein Mit für einen anderen bedeutet 

(Fürsorge), sie ist ein Bei in dem Sinn, dass bei ihr eine Feldrelation entsteht und 

sie selbst ist in einem anderen. Sobald sich der Gast in der Mutter befindet, ist 

sie schon da. Das mütterliche Umfeld umfasst die Umwelt des Gastes, und er ist 

ihr Innen. Somit ist sie schon da in dem Sinne, dass sie jemand anderem das In-

nen ist und sich zugleich in einem umfangreichen Innen befindet. 

Der Innerlichkeitsbezug auf diesen anderen, den Gast, stellt jedoch keine 

Raumrelation dar, nach der etwas in einem Körper enhalten ist. Sie besteht viel-

mehr in einer Rückkopplungsrelation, durch welche die Wirtin bei-dem Gast ist 

und der Gast bei- der Wirtin wohnt. Die Mutter_X ist ein innenweltliches We-

sen, dessen Körper als Tempel und Aufenthalt für den Gast bestimmt wird und 

durch das sich die einseitige ökonomische Asymmetrie auf Basis eines wechsel-

wirkenden Bei-Seins im ontologischen Raum ausgleichen lässt. 

Das Da- und das Bei-Sein weist hin auf ein Innen-Sein, das die Grundbe-

stimmung der Mutter kennzeichnet. Die Mutter ist innenweltlich für den Gast 

(das Kind) zuständig, indem sie seine Umweltlichkeit umfasst, und zugleich um-

gibt sie eine Welt, die ungreifbar für den Gast bleibt. Infolgedessen werden die 

Umweltlichkeiten von Gast und Wirtin bestimmt, und die Umgebung der Wirtin 

und des Gastes bleibt ausdifferenziert. 

 

3.3.1.1  Mütterliches In-Sein 

Die Stellung der Mutter in der Welt ist charakterisiert durch eine Innen-Position. 

Sie ist in der Welt, und diese weltinnerliche Beschaffenheit steht in bedingter 

Wechselwirkung mit ihrer Umweltlichkeit. Innen und Um-Welten stehen in 

wechselseitiger Beziehung zueinander. Die Mutter ist nach der schon erwähnten 

                                                                                                                                  
Außenwelt zurückgeht.“ H. Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch, 

S. 94. 

186  Dazu Heidegger: „Wir meinten mit dem ‚in‘ das Seinsverhältnis zweier ‚im‘ Raum 

ausgedehnter Seienden zueinander in Bezug auf ihren Ort in diesem Raum.“ Hei-

degger: Sein und Zeit, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | Matrixiale Philosophie 

Eskalation im Innen eines noch umfangreicheren Feldes, so wie sie in der Welt 

ist. Sie ist in der Welt, und ihre Umweltlichkeit steht in einer engeren Verbin-

dung mit dem in ihr beherbergenden Seienden, da sie in ihrem Körper neue Gäs-

te empfängt, mit denen sie ein Bei- und Mit-Sein bildet. 

Das In-Sein aber erfolgt nicht als eine absolute und einwertige Raumbezie-

hung, wobei sich etwas innerhalb einer anderen Fläche befindet; es deutet viel-

mehr, wie schon erwähnt, auf ein Seinsverhältnis des mütterlichen In-Seins, auf 

bei-Sein-Beziehungen, in denen etwas immer wieder von einem größeren In-

Sein beinhaltet wird. Phänomenologisch beschreibt das In-Sein die Beziehung 

zwischen der Mutter und der Anderen, und infolgedessen achtet es auf die Tatsa-

che, dass alles Vorhandensein einen In-Bezug mit etwas anderem hat, das in 

unterschiedlichen Eskalationsgrößen gegeben ist. 

Anderseits ist die Mutter ein In-Sein, insofern die Möglichkeit besteht, in ihr 

beherbergt zu werden. Dazu ist sie das Besorgende, das für das Sein der Gäste 

sorgt. Das Sein dieses In-Seins aber wird gegeben durch eine ökonomische 

Grundbestimmung, die in der Unterbringung in einem anderen Körper und seiner 

Versorgung besteht, was sie als Besorgende kennzeichnet und im Gast die Sorge 

als Grundbestimmung seines Daseins weckt. Die Mutter ist ein In-Sein in dem 

Sinne, dass sie auch ein In-Sein für jemand anderen ist. Die Innerlichkeit als sol-

che bestimmt eine Seinsart, ein Seiendes, das „in“ einem anderem ist.
187

 

An dieser Stelle kann man an die existenzielle Analytik Heideggers herantre-

ten, um die ontologische Dimension des In-Seins zu untersuchen. Mit ihm könn-

te man sagen, dass auch, wenn das Innen-Sein nicht eine nur räumliche Bezie-

hung bedeutet, ein Unterschied „zwischen dem In-Sein als existenzial und der 

‚Inwendigkeit‘ von Vorhandenem untereinander als Kategorie zu sehen“
188

 be-

stehen sollte. Die ontologische Dimension des Innen besteht danach nicht in der 

Tatsache, dass etwas „innerhalb“ der Welt ist, also in der rein lokalen Angabe 

eines Seienden, sondern im Ortsverhältnis des Seienden, was das „Vorhanden-

sein „in“ einem Vorhandenen“ als ein Mitvorhandensein mit etwas beinhaltet.
189

 

                                                             
187  Vgl. Heidegger: „Das Seiende, das je in der Weise des In-der-Welt-seins ist.“ Ebd., 

S. 53. 

188  Ebd., S. 56. 

189  Heidegger: „Dieses Seiende, dessen ‚In‘-einandersein so bestimmt werden kann, ha-

ben alle dieselbe Seinsart des Vorhandenseins als ‚innerhalb‘ der Welt vorkommen-

de Dinge. Das Vorhandensein ‚in‘ einem Vorhandenen, das Mitvorhandensein mit 

etwas von derselben Seinsart im Sinne eines bestimmten Ortsverhältnisses sind on-

tologisch Charaktere, die wir Kategoriale nennen.“ Ebd., S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 99 

 

Das In-Sein nimmt einen existenziellen Ausdruck an unter der Bedingung, 

dass In-Sein in der Weltlichkeit und dank ihr eine existenzielle Beziehung des 

Daseins bedeutet. Ontologie heißt dann ein existenzieller Begriff der Weltlich-

keit. In-der-Welt-Sein wird faktisch in weitem Ausmaß von Seiendem als Inner-

weltliches entdeckt.
190

 Das Bedeutsame an Heideggers Innerlichkeitsontologie 

ist, dass das „In-sein“ nur aufgrund des In-der-Welt-Seins möglich ist.
191

 

Fordert man eine Ontologie der Weltinnerlichkeit der Mutter, stellt sich die 

ontologische Frage nach dem existenzialen Ausdruck des Daseins, das sich auf 

die Weltlichkeit bezieht.
192

 Der Angelpunkt aus einer matrixialen Perspektive 

besteht darin, dass die Mutter sowohl in der Welt ist als auch in ihrer Innenwelt-

lichkeit Gäste beherbergt. 

Die Mutter ist durch ein Innen gekennzeichnet, und dies in doppeltem Sinne: 

Einerseits verweist dies auf ihr weltinnerliches Dasein in dem Sinne, dass sie in 

der Welt ist, und anderseits bezieht es sich auf ihre innenweltliche Dimension 

mit der ontologischen Bedeutung, dass dieses Innen einen Raum zum existenzia-

len In-sein eines Anderen zur Verfügung stellt. Aus matrixialer Perspektive kann 

der Innenwelt der Mütter eine ontologische Dimension beigemessen werden, da 

sie aufgrund einer Bei- und Mit-Relation mit einem Anderen Sinn bekommt. Es 

bleibt jedoch noch zu untersuchen, ob alle Arten von Müttern Innenweltlichkeit 

umfassen und wenn ja, in welcher Weise. In dieser Hinsicht ist es Ziel der vor-

liegenden Forschung, die Sonderstellung der Mutter in Erweiterung der von Hei-

degger eingeführten existenziellen Dimension des Innenseins zu beleuchten. Die 

verschiedenen Arten von Müttern (Tier-, Pflanz-, Metall-Mütter etc.)
193

, die 

                                                             
190  Zum Sein des Daseins gehört nach Heidegger nicht die Innerweltlichkeit, sondern 

das In-der-Welt-sein. 

191   Heidegger: „Zunächst gilt es nur, den ontologischen Unterschied zwischen dem In-

Sein als Existenzial und der „Inwendigkeit“ von Vorhandenem untereinander als 

Kategorie zu sehen. [...] Das Dasein hat selbst ein eigenes „Im-Raum-sein“, das aber 

seinerseits nur möglich ist auf dem Grunde des In-der-Welt-seins überhaupt“ Ebd., 

S. 56. 

192  Heidegger: „Bei dem In-Sein geht es nicht nur um eine innenweltliche Struktur, die 

mit der Umwelt zusammenhängt, sondern „In-Sein“ ist demnach der formale exis-

tenzielle Ausdruck des Seins des Daseins, das die wesenhafte Verfassung des In-der-

Welt-sein hat.“ Ebd., S. 54. 

193  Die Arten werden nach der Fundamentalontologie Heideggers nicht nach ihrer bio-

logischen Beschaffenheit differenziert, sondern nach ihrer Offenbarkeit zur Welt. In 

dieser Weise ist das Sein des Menschen ein Dasein, da es zur Weltlichkeit offen und 

weltbildend ist. Andere Arten wie das Tier oder ein Stein sind verschlossen der Welt 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | Matrixiale Philosophie 

unter die Kategorie Matrix fallen, sind dadurch ausgezeichnet, dass sie weltin-

nerlich sind und das ihr Innen die Umwelt eines Organismus bildet, mit dem eine 

Relation, eine Beziehung zustandekommt. 

Die Tatsache, dass verschiedene Arten von Sein (Seiende) überhaupt als sol-

che offenbar werden können, hat nach Heidegger den Hintergrund, dass sie eine 

Innenweltlichkeitsgrundbestimmung kennzeichnet. Die Seinsarten gliedern sich 

danach nach ihrer Offenbarkeit und deshalb Zugehörigkeit zur Welt nach einem 

existenziellen System. Ein Stein zum Beispiel gehört einer Seinsart an, das die 

Offenbarkeit der Seienden entbehrt. Sein Seiendes ist verschlossen. Das Tier da-

gegen steht in Relation zu seiner Umgebung. Es bezeichnet die Zugänglichkeit 

von Seiendem (Grundcharakter des Weltbegriffes), aber auch das Entbehren der 

Welt, insofern es in gewisser Weise offen ist, doch das heißt keineswegs, dass es 

in einer Offenheit von Seiendem steht. Es ist in Beziehung auf andere zwar of-

fen, aber es ist nur mit seiner Umgebung verbunden. Das Tier bringt eine Umge-

bung mit, hat seine Umwelt. Und das Dasein bezeichnet die Offenbarkeit des 

Seienden. 

Infolgedessen ist der Stein weltlos, da er durch seinen Mangel an Bezogen-

heit zum Seienden keine Welt hat; auch Tiere sind weltarm, da ihre Art zugangs-

los ist zu dem, was auch noch neben ihnen ist, worunter sie als seiende Lebewe-

sen vorkommen. Das Dasein aber ist weltbildend, denn wegen des Gegensatzes 

seiner Verschlossenheit und Genommenheit gegenüber anderen Seinsarten (Tie-

re, Werkzeuge und Steine) ist es der Welt zugehörig. Zur Existenz des Daseins 

und seiner Bestimmung gehört das In-der-Welt-Sein. 

Das Dasein ist die einzige Seinsart, die in der Art von In-der-Welt-Sein ist. 

Die Offenheit seines Seienden und seine Zugehörigkeit in der Welt stellen die 

Grundbestimmung seiner Existenz dar, deren Voraussetzung darin besteht, etwas 

erfassen zu können. Nach Heidegger gibt es grundverschiedene Arten des Seins 

und demnach Seiender, und diesen liegt die ontologische Differenz zugrunde: 

das Problem der Offenbarkeit des Seienden und die Art ihrer Innerweltlichkeit. 

Die von der Fundamentalontologie thematisierte ontologische Differenz geht der 

Frage nach, wovon der Unterschied zwischen dem Sein und dem Seienden han-

delt.
194

 

                                                                                                                                  
gegenüber. Infolgedessen bergen sie nach Heidegger weniger Welt in sich als der 

Mensch. 

194  Heidegger: „Was Differenz hier besagt, ist zunächst klar: eben dieser Unterschied 

von Sein und Seiendem. Die ontologische Differenz ist derjenige Unterschied, der 

das Sein des Seienden angeht, genauer der Unterschied, in dem sich alles Ontologi-

sche bewegt, den es gleichsam zu seiner eigenen Möglichkeit voraussetzt, der Unter-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 101 

 

Diese Frage aber richtet das Augenmerk auf das „grundsätzliche Problem der 

Mannigfaltigkeit der Weisen des Seiens und der Einheit des Seinsbegriffs über-

haupt.“
195

 Heidegger erhebt Kritik gegenüber der traditionellen Seinslehre und 

korrigiert sie mittels einer fundamentalontologischen Untersuchung. Die Frage 

nach dem Sinn von Sein
196

 war zum damaligen Zeitpunkt nach Heidegger nur 

ungenügend untersucht: Die abendländische Philosophie hatte sich mit dem Sein 

primär als etwas Vorhandenem befasst und daraus die Frage abgeleitet, welche 

Arten von Seienden unter dem Begriff „Sein“ gemeint sind. Die Korrektur dieser 

ontologischen Reduktion der abendländischen Seinslehre hat den Ausgangspunkt 

bei dem, was Heidegger die ontologische Differenz nennt. Das „Sein“ unter-

scheidet sich danach vom Gegenstand der Philosophie Prima, dem „Seienden.“ 

Das gegebene Seiende, die Feststellung, dass etwas ist, darf nicht mit dem ver-

borgenen Sein, mit dem, was etwas ist, verwechselt werden. 

Wie bereits gesehen, lässt sich das Seiende nach vielfältigen Seinsarten klas-

sifizieren: Das Tier, der Stein und der Mensch sind verschiedene Arten von 

Seienden mit je eigener ontologischer Qualität. Die Frage, die Heidegger stellt, 

berührt den Punkt, wie viel Sein dem Stein, dem Tier oder dem Menschen inner-

lich ist. Die Weltoffenheit des Seienden (in diesem Fall nur dem Dasein zuge-

schrieben) setzt Weltinnerlichkeit voraus. Das Dasein wird wegen seines Gegen-

satzes der Verschlossenheit und Genommenheit anderen Seinsarten gegenüber 

(Tiere, Werkzeuge und Steine) zu einer neuen Gattung erhoben, sodass die Frage 

nach dem Menschen die Frage nach seinem Dasein ist. Diese Überantwortung an 

das Dasein ist das Zeichen seiner absoluten Offenbarkeit, seiner Bezogenheit. Da 

das Sein der Menschen weltbildend ist, gehört das Dasein dem Menschen. 

Die Mutter bezeichnet gleichfalls eine Weltinnerlichkeit. Die verschiedenen 

Arten von Müttern setzen ihren generativen Bildungstrieb in verschiedenen Wel-

ten um. Die Frage einer Ontologie der matrixialen Weltinnerlichkeit besteht dar-

in, ob die ontologische Eskalation von Heideggers Fundamentalontologie auch 

                                                                                                                                  
schied, in dem sich das Sein von Seienden unterscheidet, das es zugleich in seiner 

Seinsverfassung bestimmt. Die ontologische Differenz ist die dergleichen wie Onto-

logisches überhaupt tragende und leitende Differenz, also nicht ein bestimmter 

Unterschied, der innerhalb des Ontologischen vollzogen werden kann und muss“. M. 

Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik, S. 521. 

195  M. Heidegger: Grundprobleme der Phänomenologie, 1975. 

196  Heidegger: „Haben wir heute eine Antwort auf die Frage nach dem, was wir mit 

dem Wort ‚seiend‘ eigentlich meinen? Keineswegs. Und so gilt es denn, die Frage 

nach dem Sinn von Sein erneut zu stellen.“ Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | Matrixiale Philosophie 

für eine Beschreibung ontologischen Dimension mütterlichen Innenweltlichkeit 

geeignet ist. 

 

3.4  Problem: Eine Ontik oder eine Ontologie der Mütter? 

Während manche Mutter-Spezies sich dadurch kennzeichnet, aufopfernd sofort 

von ihrem Nachwuchs gefressen zu werden, bilden andere Mütter eine eusoziale 

Kolonie, gestützt auf eine hohe Zahl an Aufzuchtarbeiterinnen. Die Mutter-

Pflanze definiert sich jedoch nicht durch einen Tierreich-Nachwuchs, und die 

Besonderheit der Mutter-Mensch besteht darin, dass der extrauterine Bildungs-

trieb eine für immer bleibende Institution ist, aufgrund einer evolutionsbiolo-

gisch determinierten Eigenschaft, der Neotenie.
197

 

Alle Arten von Müttern lassen sich von einer Position aus definieren, die mit 

dem Außen und ihrer Innerlichkeit in Beziehung steht. In diesem Sinne wurde 

die Begrifflichkeit „Mutter“ in Bezug auf ihre spezifische Differenz – das Ver-

mögen des Gebärens – oben so definiert, dass „Mutter“ einen Bildungstrieb be-

deutet, der sich äußerlich in der Gebärmutter manifestiert. Das Gebären ist ein 

Akt, etwas nach außen, aus einem Körper herauszubringen, hervorzubringen. In-

sofern ist „Mutter“ das Charakteristikum einer positionalen Translokalisation 

nach außen. Als Folge dieser Translokalisation setzt sich der Bildungstrieb 

außerhalb des Uterus fort. Die Mutter ist die allererste Instanz, durch die Interak-

tion mit der Welt möglich ist. Sie ist die Behausung, in welcher der Gast sich 

niederlässt und durch deren Rückkopplung sich eine Umwelt bilden lässt. Das 

Innen, gekennzeichnet als Grundbestimmung der Mutter, ist eine ko-evolutive 

(Form)Bildungs-Sphäre angesichts eines In-jemand-anderem-sein, was ein Bei- 

und Mit-Sein
198

 voraussetzt. Wenn die Wirklichkeit des In-Seins das Sein der 

Mutter bestimmt, was wiederum in unmittelbarer Innigkeit mit jemand anderem 

steht, wie lässt sie sich dann ontologisch zeigen? Wie ließe sich die Ontologie 

der Mutter erklären? 

Die matrixiale Philosophie führt an dieser Stelle zu einer Widerlegung der 

heideggerianischen Ontologie in dem Punkt, dass die Mutter-Gattung (sowohl 

für Tiere, Menschen, Pflanzen als auch Steine etc.) auf einem Bei-Sein beruht, 

bei dem die Möglichkeitsvoraussetzung zu einer exo-uterinen ontomorphologi-

schen Entwicklung besteht. Die Fortsetzung der Entwicklung und Bildung der 

extrauterinen Embryos zählt mit zu der Differenz, die beinhaltet, dass dieser 

                                                             
197  Vgl. Neotenie als Evolutive Veränderung des Uterus oder Fotäle Wende, in: Propo-

sitio III. Axiom II. 

198  Vgl. M. Heidegger: Sein und Zeit, § 26 – das Mitdasein der Anderen und das alltäg-

liche Mitsein, S. 114-117. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 103 

 

Prozess in einer entäußerten Welt stattfindet, die nur in Korrelation mit dem ver-

lorenen endouterinen Dasein zu verstehen ist. 

 

3.4.1  Die Mutter ist ontisch das Nächste und ontologisch  

das Fernste
199

 

Die Mutter-X ist ein Seiende, die da ist, in der Welt ist. Dank ihres Bildungs-

triebs geht von ihr in Umtausch- und Feldrelation mit dem Kind und Neugebore-

nen eine extrauterine Bildungskraft aus, die die „Welt“ konstruiert und bildet. 

Deshalb steht sie zwischen dem weltlosen Raum, aus dem das Neugeborene her-

vorbracht wird, und der Welthaftigkeit, die sich in Relation mit der Mutter bil-

det. Die Mutter ist eine Seiende, insofern ist sie nah, bei- und mit- dem anderem. 

Sie ist insofern die Nächste, als sie der allererste Reflexions- und Alteritätspunkt 

zur Differenzierung der Welt von dem darstellt, was nicht Welt ist. Ihre Position 

besteht in einer innenweltlichen Alterität, durch deren Relation sich die (Um-

)Welt bilden lässt. Sie ist das Nächste, insofern sie eine innenweltlich Begeg-

nende und in ihrer Existenz bestimmt ist bzw. jemand anderen in sich beinhaltet 

und bei-in einen Innenweltlichkeitsraum schafft, dessen Gegenspiel stark die 

Konstruktion der (Um)welthaftigkeit bedingt. Nach Heidegger, nach seiner fun-

damentalen Ontologie, gehört sie der Sphäre des Ontischen an, da die Ontik die 

Bestimmtheit des Seienden darstellt. Die Ontologie widmet sich nach Heidegger 

der Untersuchung des Seins. Das Sein bietet die Ganzheit als Voraussetzung, als 

Horizont des Sinnes, dank dessen die Welt sich verstehen und interpretieren 

lässt. „Sein ist jeweils das Sein eines Seienden“
200

, aber nicht „selbst ein Seien-

des.“
201

 In der Ontologie geht es um die Untersuchung des Seins, die Untersu-

chung dessen, was das Seiende zu Seiendem macht.
202

 Die Seienden sind nah
203

 , 

das Ontologische aber, das, was das Sein betrifft, ist das Fernste. 

                                                             
199  Vgl. Heidegger: „Das Seiende, das wir je selbst sind, ist ontologisch das Fernste.“ 

Ebd., § 63, S. 311. 

200  Ebd., S. 9. 

201  Ebd., S. 7.  

202  „Was Differenz hier besagt, ist zunächst klar: eben dieser Unterschied von Sein und 

Seiendem. Die ontologische Differenz ist derjenige Unterschied, der das Sein des 

Seienden angeht, genauer der Unterschied, in dem sich alles Ontologische bewegt, 

den es gleichsam zu seiner eigenen Möglichkeit voraussetzt, der Unterschied, in dem 

sich das Sein von Seienden unterscheidet, das es zugleich in seiner Seinsverfassung 

bestimmt. Die ontologische Differenz ist die dergleichen wie Ontologisches über-

haupt tragende und leitende Differenz, also nicht ein bestimmter Unterschied, der 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | Matrixiale Philosophie 

Das Seiende, das wir je selbst sind, ist ontologisch das Fernste. Der Grund dazu liegt in 

der Sorge selbst. Das verfallende Sein beim Nächstbesorgten der ‚Welt‘ führt die alltägli-

che Daseinsauslegung und verdeckt ontisch das eigentliche Sein des Daseins, um damit 

der auf dieses Seiende gerichteten Ontologie die angemessene Basis zu versagen.
204

  

 

Das, was die Mutter als Mutter bestimmt, ihre spezifische Differenz, das Gebä-

ren, gehört zur ontologischen Dimension der Mütterlichkeit. Doch das Sein der 

Mutter (Matrix) ist das Fernste. Der Horizont des Gebärens der Mütterlichkeit ist 

ontologisch das Fernste, weil das Gebären einen Umzug von einem weltlosen 

Raum zur Weltlichkeit bedeutet, wovon keine Erinnerung zu bewahren ist, doch 

aber Eindrücke, Gefühle, etc., die lebenslang geweckt werden können.
205

  

 

Es muß wohl nicht eigens erwähnt werden, daß die Gebärmutter unsichtbar ist, daß nie-

mand ihre Grundsubstanz (Prima Materia) sieht, denn wer könnte sehen, was vor ihm ge-

wesen ist? Wir alle kommen aus der Matrix, keiner aber hat sie je gesehen, denn sie war 

vor dem Menschen.
206

 

                                                                                                                                  
innerhalb des Ontologischen vollzogen werden kann und muss“. M. Heidegger: Die 

Grundbegriffe der Metaphysik, S. 521 ff. 

203  Aus Heideggers Sicht ergibt sich, dass das Seiende, das eidos, das innerweltlich Be-

gegnende, immer schon verstanden ist, immer nah ist, angewendet auf das Selbst-

verständnis der Menschen, während das Seiende, ontisch, bezüglich der Ebene des 

eidos, zwar das näheste aber ontologisch das Fernste ist. Vgl. M. Heidegger: Sein 

und Zeit, S. 311. 

204  Ebd., S. 311. 

205  Vgl. Ludwig Janus Beitrag zur pränatalen Forschung: „Zudem gibt es heute eine 

rasch wachsende Zahl von Menschen, die durch verschiedene Selbsterfahrungsme-

thoden […] Zugang zu Erlebnisdimensionen der eigenen Säuglingszeit und der Peri-

natalzeit gefunden haben. So beginnen in jüngster Zeit viele auch den Säugling und 

den Fötus und Neugeborenen in sich zu entdecken, vergleichbar denen, die in der 

ersten Hälfte unseres Jahrhunderts das Kind in sich wiederfanden.“ Janus, Ludwig: 

Wie die Seele entsteht, S. 40. Janus untersucht u.a. folgende Aspekte: „Vorgeburtli-

che und Geburtserfahrung in der psychoanalytischen Therapie“ (S. 72-80), „Erfah-

rungen von vorgeburtlichen und geburtlichen Erlebnisvorgängen in der Hypnose“ 

(S. 81-86), „Wiederleben eines perinatalen Traumas in der psychoanalytischen Re-

gressionstherapie“ (S. 89-91), „Bildhaftes erleben prä- und perinataler Zustände in 

der LSD-Erfahrung“ (S. 91-99) und  „Geburtserleben in Rebirthing“ (S. 99-102) in 

Janus, ebd.  

206  Paracelsus: Über die medizinische Tätigkeit, S. 177. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 105 

 

Die Mutter ist eine Seiende, und sie kennzeichnet die ontische Dimension als in-

nenweltliches Da-Sein. Ihre ontologische Dimension aber steht als Zeichen eines 

Entfaltungsprozesses zur Welt, da sie aus phänomenologischer Sicht zwischen 

entäußerter Welt und Weltlosigkeit steht. 

Ihre Nähe ist also auch ein Zeichen des Fernsten, ist Zeichen eines Umzugs 

und einer Translokalisation von einer hermetisch geschlossenen, weltlosen  

Region zu einem Außen. Die Mutter ist ontisch das Nächste, aber ontologisch 

das Fernste, da sie ein Zeichen für einen Verlust ist, einen Umzug.  

Die Sonderstellung der Mutter besteht nun darin, dass sie die Schnittstelle 

zwischen der entäußerten Weltlichkeit und dem Lebensraum in der Gebärmutter 

darstellt. Einerseits ist sie das Nächste, da sie den allerersten Alteritätsagenten 

bedeutet, durch dessen Anwesenheit das Neugeborene damit beginnt, die Welt 

von dem, was nicht Welt ist, zu differenzieren; anderseits ist sie ontologisch das 

Fernste, da sie für den Verlust und das Verlassen eines der Welt vorweggenom-

menen Lebensraums steht. Die Mutter also steht inmitten der ontologischen Dif-

ferenz zwischen Nächstem und Fernstem, zwischen Vorweltlichkeit und Welt-

lichkeit. Sie ist phänomenologisch das Zeichen einer verlorenen Lebenssphäre 

(der Gebärmutter) und ontologisch deren Neubildung in der offenen, entäußerten 

Welthaftigkeit.  

Die Frage nach der Innerweltlichkeit der Mutter ist insofern eine Fragestel-

lung, die negativ phänomenologisch gestellt werden kann in dem Sinne, dass bei 

der Mutter eine Innerlichkeit besteht, die nur durch ihre Entäußerung in der 

Welthaftigkeit zu finden ist.
207

 

                                                             
207  Vgl. Propositio III. Die Mutter ist das Zeichen des Verlustes der Gebärmutter in 

Axiom II.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445907-006 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

