6.7.2 Hobbes

Thomas Hobbes, 1588-1679, geboren als Sohn eines Landgeistlichen in Malmesbu-
ry, Wiltshire. Erzieher und Sekretir in einem Adelshaushalt. Humanist und Natur-
philosoph, Ubersetzer von Thukydides und Homer. Im Biirgerkrieg ein Emigrant am
englischen Hof in Frankreich, der aber zuriickkehrte, nachdem die Republik die
faktische Macht behaupten konnte.

Vergleiche zur Biographie:
Miriam M. Reik, The Golden Lands of Thomas Hobbes. — Detroit 1977
Noel Malcolm, Aspects of Hobbes — Oxford 2002 (siehe unten S. 342)

Vergleiche zum politischen Hintergrund von Hobbes’ politischer Philosophie:
Hans-Dieter Metzger, Thomas Hobbes und die Englische Revolution 1640-1660. —
Stuttgart-Bad Cannstatt 1991

Einen guten Uberblick iiber die diversen Interessen Hobbes gibt das Hobbes-Kapitel
in Richard Tuck, Philosophy and Government 1572-1651. — Cambridge 1993.

Zur Einfiihrung (mit ausfiihrlichen Literaturangaben):
Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. — Bd. 3/1. — Von Machia-
velli bis zu den groBBen Revolutionen. — Stuttgart 2006. — S. 265-321

Nach der hobbesianischen Anthropologie ist der Mensch im Naturzustand unendli-
ches Begehren. Zum Selbst kann er nicht durch die eigene Vernunft, sondern erst im
Frieden des Staates kommen. Mit seinem konsequenten Materialismus kann Hobbes
der individuellen Vernunft nur eine Aufgabe lassen: Die natiirlichen Gesetze sind
nichts anderes als die Einsicht jedes einzelnen, da er zum Frieden die Macht
braucht. Bei Hobbes geht es nie um einen Dialog zwischen Individuen, jedenfalls
nicht vor der Unterwerfung unter die staatliche Ordnung. Ein Konsens der For-
schung, wie bei Hobbes Triebstruktur und Krieg/Frieden zusammenhéngen, ist nicht
zustande gekommen, die referierten Beitrdge zeigen ein breites Spektrum von Deu-
tungen.

Vergleiche deshalb allgemeinere Beitrdge zu Hobbes als Philosoph und politischer
Theoretiker:

Klaus Michael Kodalle, Thomas Hobbes : Logik der Herrschaft und Vernunft des
Friedens. — Miinchen 1972

Wolfgang Bartuschat, Anthropologie und Politik bei Thomas Hobbes, in: Thomas
Hobbes : Anthropologie und Staatsphilosophie / hrsg. von Otfried Hoffe. — Freiburg,
Schweiz 1981. — S. 19-38

Michael Esfeld, Mechanismus und Subjektivitit in der Philosophie von Thomas
Honnes. — Stuttgart-Bad Cannstatt 1995

Thomas Hobbes : Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines biirgerlichen und
kirchlichen Staates / hrsg. von Wolfgang Kersting. — Berlin 1996 (druckt u.a. einige

327

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufsitze aus der angelsdchsischen Diskussion der 1950/60er Jahre ab, die zeigen
wollte, dall Hobbes’ Konstruktion der Verpflichtung doch Moral voraussetzt)

Philip Pettit, Made with Words : Hobbes on Language, Mind, and Politics. — Prince-
ton, NJ, 2008.

Hobbes erklért in seiner Autobiographie, dal seine Mutter in Furcht zugleich mit
ihm die Furcht als Zwilling geboren habe. Hobbes ist der Philosoph der Furcht und
des unbedingten Verlangens nach Frieden. Unter den diversen Versuchen, den Be-
ginn der Friedensforschung festzulegen, ist der Einsatz mit Hobbes nicht der
schlechteste. Hajo Schmidt hat das kiirzlich empfohlen: ,,.Der Reputation einer im
universitdren Rahmen umstrittenen Disziplin Friedens- und Konfliktforschung diirf-
te die Tatsache nur bekommlich sein, dall die Geburtsstunde der modernen Politi-
schen Philosophie zugleich die der Wissenschaft von den Ursachen des Krieges und
den Bedingungen des Friedens ist“. Aber er hat sofort hinzufiigen miissen, daf} die
Dialektik von Hobbes’ radikaler Friedenssuche meist als eine unertrdgliche Zumu-
tung gesehen wird (Hobbes, Kant, Rousseau? : Zur politischen Philosophie einer
europdischen Friedensordnung im Zeitalter der Globalisierung, in: Europa zwi-
schen Krieg und Frieden / hrsg. von Wilfried Graf. — Miinster 1999).

Selten erfahren wir so konkret bei einem Autor, was Frieden ist: wenn das Leben der
Menschen gesellig, wohlhabend, angenehm, zivilisiert und lang ist. Die letzte grof3e
Darstellung seiner politischen Theorie interpretiert Hobbes konsequent aus der Situ-
ation des 17. Jahrhundert: Das groBte Ubel ist fiir Hobbes das Leiden des gewdhnli-
chen Volkes in den Machtkdmpfen der Groflen (Deborah Baumgold, Hobbes'’s poli-
tical theory. — Cambridge 1988). Die Zumutung des Friedens bei Hobbes erinnert an
die Zumutung des Friedens bei Platon. Der Nominalist Hobbes ist zwar am anderen
Ende des epistemologischen Spektrums angesiedelt, aber der Unfrieden kommt wie
bei Platon aus dem Stolz auf die eigene Meinung. Der Staat muf3 den Stolz brechen.
Die Vernuft soll oktroyiert werden — wie die Offenbarung zu lesen sei, nimmt im
Leviathan mindestens soviel Platz ein, wie die Konstruktion des Staates (,,Jesus is
the Christ” ist der am hdufigsten wiederholte Satz des Leviathan, wenn Bernard
Willms richtig gezdhlt hat). Alles, was die Schulen aus antiken Quellen iiber den
Heroismus lehren, muf vergessen werden. Wie Platon bewegt Hobbes sich noch in
einer Welt der Kriegsliebhaber, wie Platon ist er Friedenspddagoge. Die Sicherheit
als einziges Ziel mull bei Hobbes erst erlernt werden. ,,The tongue of man ist he
trumpet of war and sedition.*

Hobbes hatte wegen seinem (christlichen) Materialismus nur eine begrenzte direkte
Wirkung. Die Royalisten, fiir die er schrieb, wollten von ihm nichts wissen (Samuel
L. Lintz, The Hunting of the Leviathan : Seventeenth-century Reactions to the Mate-
rialism and Moral Philosophy of Thomas Hobbes. — Cambridge 1962). Ein Schiiler
ist Spinoza, der freilich nicht weniger verdachtig war. Seit dem frithen 18. Jahrhun-
dert ist Hobbes ein unbezweifelter und von merkwiirdig verschiedenen Richtungen
geliebter Klassiker der politischen Theorie (Liberale haben immer wieder die abso-
lutistischen Ziige herabgespielt, um die reine Staatlichkeit behalten zu konnen).

328

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die wenigen direkte AuBerungen zur internationalen Anarchie haben nicht zu text-
nahen Interpretationen ermuntert: “in the vast mansion of Thomas Hobbes’s philo-
sophy, what he has to say about relations among states does not occupy more than a
small cupboard “ (Hedley Bull). Zwar wurde recht bald gefragt, warum Hobbes
durch die Griindung von Staaten zwar Sicherheit gegen Private schafft, durch das
Fehlen einer internationalen Organisation aber um so mehr Unsicherheit im Kampf
der Staaten entstehen 148t. Als der konsequenteste Hobbesianer erscheint dann der
ADbbé Saint-Pierre, der die internationale Anarchie beenden will. Aber vorherrschend
waren die rituellen Anrufungen Hobbes durch die Realisten als eines Vaters ihrer
Tradition. Wahrend es in der politischen Theorie der Gegenwart keine direkten
Hobbesianer gibt, so hoch man seine Bedeutung fiir die Geschichte dieser Theorie
einschitz, in den Internationalen Beziehungen gilt er viel direkter als Klassiker des
Realismus, der vorherrschenden Theorie. Martin Wight nannte ihn ,,the profoundest
of Realists* (International Theory : the Three Traditions. — Leicester 1991. — S. 20).
Als Hobbesianismus gilt, im Innern des Staates mit Macht Normen durchzusetzen,
aber nach auflen gar keine Normen anzuerkennen. Zusitzlich gilt haufig als Hobbe-
sianismus, eine wolfische Natur des Menschen anzunehmen. Die Realisten haben
sich eher an Hobbes’ Beschreibungen des Naturzustandes oder der menschlichen
Naturanlagen gehalten, als daB sie seine eigenen AuBerungen zu internationalem
Krieg und Frieden analysiert hitten (eine gute Einfiihrung in diesen realistischen
Hobbes hat Michael W. Doyle, Ways of War and Peace. — New York 1997. — S.
111-136). Inzwischen ist die Literatur zu internationalen Beziehungen bei Hobbes
lang und vielfiltig geworden (so viel wird nur zu Hobbes eigenem Meister Thukydi-
des und neuerdings zu Kant geschrieben worden sein). Auch bei Hobbes inspirieren
gerade die Zweifel an der realistischen Deutung. Freilich ist es hdufig nur freie Im-
provisation, was Hobbes hitte sagen konnen. Wieso Hobbes die Staatsgriindung
nicht auf der Ebene der Staaten fortsetzt, wird immer noch gefragt, meist im Schat-
ten der Nukleardrohung, neuerdings auch in der Krise der Weltokologie (Thomas
Mohrs, Vom Weltstaat : Hobbes’ Sozialphilosophie, Soziobiologie, Realpolitik. —
Berlin 1995). Zunehmend wird aber gefragt, ob nicht gerade Hobbes’ Vernunftgebot
zum Frieden internationale Beziehungen begriinden konnte, die weder realistische
Staatenanarchie noch Weltstaat wiren.

Texte

De Cive (1942)

The Latin version / ed. by Howard Warrender. — Oxford : Clarendon Pr., 1983
(The Clarendon edition of the works of Thomas Hobbes ; 2)

The English version / ed. by Howard Warrender. — Oxford : Clarendon Pr.,
1983 (The Clarendon edition of the works of Thomas Hobbes ; 3)

Deutsche Ubersetzung:

Vom Biirger, in: Vom Menschen. Vom Biirger / iibersetzt von Giinter Pawlick.
— Hamburg : Meiner, 1959, 2. Aufl. 1966

329

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leviathan or the Matter, Form and Power of a Commonwealth Ecclestical and
Civil (1651)

Die kritische Ausgabe der Clarendon Press steht immer noch aus. Hiufig zitier-
te und héufig nachgedruckte Ausgaben sind die von Michael Oakeshott (1946),
C. B. MacPherson (1968), Richard Tuck (1990), deren Einleitungen recht ver-
schiedene Zuginge zu Hobbes vorfiihren.

Deutsche Ubersetzung:

Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und biirgerlichen
Staates / hrsg. von Iring Fetscher. Ubersetzt von Walter Euchner. — Neuwied :
Luchterhand, 1966

c. 10und 11 iiber power (das ist nicht einfach Macht, sondern allgemeiner: Ver-
mdgen iiber die Mittel zur Selbsterhaltung jetzt und zukiinftig verfiigen zu konnen).
Die competition of riches, honour, command hort erst mit dem Leben auf. Aber
daneben gibt es menschliches desire of ease, das Menschen geneigt macht, einer
gemeinsamen Macht zu folgen. Und eine Neigung dem Brauch zu folgen (was frei-
lich auch den Aufrithrern Anhang bringt, die Menschen wissen einfach zu wenig
iiber die Bedingungen des Friedens).

c. 13 Ursache des Kampfes ist, da3 alle Menschen so weit gleich sind, daB sie
gleiche Anspriiche stellen und durchsetzen. Jeder muB3 sich deshalb schiitzen kon-
nen. Konkret nennt Hobbes drei Ursachen: competition — for gain, diffidence — for
safety, glory — for reputation (d .h. ,.for trifles, as a word, a smile, a different opinion
...). Wenn es keine Autoritét gibt, der alle unterworfen sind, dann ist Krieg, denn
Krieg ist nicht nur der aktuelle Kampf, sondern die fehlenden Sicherheit, dal Kampf
ausgeschlossen ist. Diesen Zustand des Lebens ohne Regierung gibt es noch bei
Indianern und zwischen den Staaten, aber vor allem, da wo Biirgerkriege den Frie-
den riickgidngig machen. Staaten stehen sich voller Mifitrauen gegeniiber, voll be-
waftnet, ,,which is a posture of war.“ Aber wihrend die individuelle Konfrontation
im Naturzustand Leben und Wohlstand der Individuen bedroht, konnen sich Staaten
leisten, im Naturzustand zu bleiben, weil die 6konomische Aktivitdt der Biirger
wihrend des Krieges fortgesetzt werden kann.

c.14und 15 ber laws of nature, d.h. Regeln, die die Vernunft erkennen kann.
Entscheidend ist vor allem die erste Regel, daB8 jeder nach Frieden streben soll, so
lange er hoffen kann, ihn zu erlangen; aber wenn er ihn nicht erlangen kann, soll er
alles erstreben, was zum Kampf nétig ist.

6.7.2.1 Konflikt und Frieden

Polin, Raymond

Sur la signification de la paix d’aprés la philosophie de Hobbes, in: Revue fran-
caise de science politique 4 (1954) 252-277

Traditionell war das Konzept des Friedens seit der Antike positiv, eine bestimmte
Form der Einigkeit, der Harmonie, der Ordnung, immer als Geselligkeit gedacht.
Hobbes hat diese Tradition umgedreht und doch beibehalten. Klar ist fiir ihn das

330

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Primat des Krieges, es gibt keine natiirliche Teleologie zum Frieden. Aber die Ge-
selligkeit fehlt bei Hobbes nicht ganz. Der Frieden ist bei Hobbes ein negativer Mi-
nimalfrieden, blofle Sicherheit. Und Sicherheit hat eine klare Grenze: Nur so viel ist
notig, wie zur Selbsterhaltung notig ist.

Einen Vorlaufer hat Hobbes in Marsilius von Padua, der auch schon die aristoteli-
sche Soziologie der Geselligkeit ohne die aristotelische Teleologie will, der auch nur
eine kiinstliche Friedensstiftung kennt, bei dem der Staat auch nur durch die Furcht
zusammengehalten wird.

Koselleck, Reinhart

Kritik und Krise : ein Beitrag zur Parthogenese der biirgerlichen Welt. — Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1959 (Orbis academicus ; 5) S. 18-32

DaB der Frieden zwar als hochstes Gut gewiinscht wird, aber doch nicht dauerhaft
erlangt wird, ist fliir Hobbes das eigentliche Problem der Moralphilosophie. Als
zentrales Problem identifiziert er, mehr noch als die Begierde, daB3 jeder sich auf sein
Gewissen beruft. Hobbes’ Ziel ist, den (religiosen) Biirgerkrieg zu vermeiden. Die
Staatsgriindung verwandelt die moralische Alternative von Gut und Bose in die
politische Alternative von Krieg und Frieden. Aber schon bei Hobbes beginnt die
Auflosung dieses Schemas. Handlungen und Taten werden reguliert, das Gewissen
selber bleibt frei. Im Privaten wird eine Gesinnung mdglich, die einst ein Urteil iiber
den Staat fordern wird.

Das Hobbes-Kapitel steht am Anfang der Darstellung der Neuzeit als Weg von den
religiosen Biirgerkriegen iiber den 6ffentlichen aber doch unpolitischen aufgeklérten
Diskurs tiber Moral bis zu den moralischen Biirgerkriegen im Zeitalter der Franzosi-
schen Revolution (siehe oben S.323).

Krockow, Christian Graf von

Soziologie des Friedens : drei Abhandlungen zur Problematik des Ost-West-
Konflikts. — Giitersloh : Bertelsmann, 1962. — S. 11-78 : Thomas Hobbes’ Philo-
sophie des Friedens

Hobbes’ Politische Theorie als Friedenstheorie ist ein ,,Versuch zur Sicherung biir-
gerlicher Existenz“. Von Natur aus dringen Leidenschaften und falsche Begriffsbil-
dung zur allgemeinen Unsicherheit. Der Frieden ist dagegen ein Kunstwerk. Die
Furcht, die Erfahrung der Unsicherheit, kann uns diese Situation bewuflt machen
und damit den Naturzustand iiberwinden. Unsere Rechte von Natur her miissen um
des Friedens willen aufgegeben werden, dauerhaft gelingt das nur mit Etablierung
einer Staatsgewalt. Hobbes ist sich immer der Grenzen der Staatsgewalt bewulft.
Dieser Staat unterwirft die Kirche, nicht aber das Gewissen. Die Regierungsmaxi-
men bei Hobbes sind biirgerliche Forderungen nach Rechtsgleichheit u.d. Gegen den
Einwand, dal3 ein bloBer Frieden, der sonst kein Ziel hat, nur ein Nihilismus des
Friedens um jeden Preis sei, betont Krockow, die biirgerlichen Werte bei Hobbes.
Die Innerlichkeit des Gewissens, die bei Koselleck als kiinftige Gefahr gesehen
wurde, ist bei Krockow Hobbes’ Leistung. Das ganze ist gegen den pseudo-
hobbesianischen Dezisionismus Carl Schmitts (und gegen den Schmittianismus

331

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kosellecks gerichtet): Hobbes fiihrte zur liberalen Revolution, Schmitt zum Natio-
nalsozialismus.

McNeilly, F. S.

The Anatomy of Leviathan. — London (u.a.) : Macmillan ; (u.a.), 1968. — 264 S.
Hobbes’ Ziel war, eine konsequent materialistische und egoistische Darstellung der
Leidenschaften zu bieten. Die materialistische Darstellung liefert er nie, die egoisti-
sche Darstellung gibt es in Elements of Law und De Cive, nicht aber in Leviathan.
Die Motivation in Leviathan ist vollig auf Furcht konzentriert, das politische Argu-
ment wird dadurch von der Individualpsychologie getrennt.

Hobbes’ Argument ist, da3 es verniinftig ist, Frieden zu suchen, wenn man irgend-
welche Werte hat, denn kein Wert bleibt ohne Frieden intakt. Unilaterale Friedens-
suche ist dagegen nicht verniinftig, weil einseitiger Verzicht, den anderen weiterhin
das Recht auf alles 14ft.

Die natiirlichen Gesetze folgen aus einem logischen Zwang, sie gelten also nur fiir
die, die als rationale Wesen gelten wollen (,,Jlaws* sind sie nur uneigentlich, eher
,theorems®). Diese natiirlichen Gesetze binden aber auch den Souverdn. Der Souve-
rén ist ein Prophet Gottes, er wird die Wahrheit fordern (die Wahrheit kann nach
Hobbes nicht repugnant to peace sein).

Jeder hat seine eigenen Werte, kann sie aber nicht wirklich gegen andere behaupten.
Der Staat kann diese Last nehmen. Jeder behilt seine eigenen Werte, muf aber ent-
scheiden, wie weit er sie in der Gesellschaft vertreten kann: als Krieg gegen die
Gesellschaft oder mit der Gesellschaft gegen deren Feinde. Es ist nicht die Frage, ob
Gewalt akzeptiert oder zuriickgewiesen wird, sondern wie ihr Gebrauch reguliert
werden kann.

Trainor, Brian T.

The Politics of Peace : the Role of the Political Covenant in Hobbes’s Levia-
than, in: Review of Politics 47 (1985) 347-369

Hobbes unterscheidet das rationale Verlangen der Menschen zum Frieden von den
Leidenschaften, die vom Frieden abhalten. Erst unter dem zivilisierenden Einfluf3
des Rechtes konnen die Menschen wirklich Menschen werden. Der Mensch im Na-
turzustand wird mit rasch gewachsenen Pilzen verglichen, diese Menschen sind grof3
geworden, ohne ihre Kindheit durchlebt zu haben, und bleiben deshalb Kinder. Der
Staat ist ein dauernder Schopfungsvorgang, der erwachsene Menschen schafft. Da
spielt die Gewalt des Souverins eine Rolle, aber es ist auch die Fahigkeit, mehr dem
rationalen Verlangen nach Frieden folgen zu konnen.

Zarka, Yves-Charles
La sémiologie de la guerre chez Hobbes, in: La guerre : actes du colloque de
Mai 1986 / sur la direction de Simone Goyard-Fabre. — Caen : Centre de Publi-
cations de ’Université de Caen, 1986 (Cahiers de philosophie politique et juri-
dique ; 10) S.127-146

332

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zarka referiert die drei Kriegsursachen Begierde, Furcht, Stolz und fiigt eine vierte
hinzu: Worte. Die Tiere fiihren keinen Krieg, weil sie keine Worte haben. Die Men-
schen brauchen Worte, weil sie keine natiirlichen Waffen haben. Der Kriegszustand
schafft den Wunsch sich durch Macht zu sichern. Worte (und Gesten) sind Bedin-
gung der Akkumulation von Macht. Der Krieg ist nicht irrational, sondern gerade
umgekehrt rational (d.h. aus Selbsterhaltung) zu erkldren. Erst die Ruhmsucht macht
den Krieg irrational.

Johnson, Paul J.

Hobbes and the Wolf-man, in: Hobbes’s ‘Science of Natural Justice’ / ed. by C.
Walton and J. P. Johnson. — Dordrecht (u.a.) : Nijhoff, 1987 (Archives interna-
tionales d’histoire des idées ; 111) S. 139-151

Hobbes sagt nicht, dal der Mensch dem Menschen von Natur her ein Wolf sei, son-
dern daB3 der Mensch im biirgerlichen Stand dem Menschen ein Gott sei, im Ver-
hiltnis zwischen Staaten aber ein Wolf. Die einzige allgemein menschliche Eigen-
schaft, von der Hobbes klar redet, ist Furcht vor einem frilhen Tod. Sein ganzes
Unternehmen widerspricht der These von der bosen Natur des Menschen, es fehlen
nur Erziehung und Erfahrung. Erst iiber den Mechanismus der Vorsorge kommt ein
bestindiges Verlangen nach Macht. Johnson betont Hobbes’ allgemeinen ,,power*-
Begriff: strength, form, prudence, arts, eloquence, liberality, nobility werden als
natiirliche ,,powers® genannt, friends, reputation, good luck als ,,instrumental po-
wers®. Hobbes’ Lehre ist klar: Jedermann wird ohne zu ruhen Frieden suchen als die
einzige sichere ,,power” zur Sicherung von Leben und Giitern auch in der Zukunft.
Die Menschen sind nicht von Natur her bose oder auch nur begierig nach Giitern
und Ehren, sondern sie sind auf ihre Erfahrung als Individuen beschriankt. Der Sou-
verdn muf} deshalb ein Lehrer sein, allein mit Gesetz und Strafe kann kein Staat
zusammengehalten werden. Hobbes’ Forderung fiir den Frieden ist Friedenserziehung,
damit die Notwendigkeit Gewalt zu verwenden und die aus dieser Notwendigkeit
resultierende Furcht zuriickgehen kénnen durch die Erfahrung der Kooperation.

Chanteur, Janine

From War to Peace. — Boulder (u.a.) : Westview Pr., 1992. — S. 41-58 : Nature,
Destiny, and War

Franzosisches Original 1989

Fiir Hobbes ist Frieden das erste law of nature, aber gewil3 kein thomasisches lumen
naturale im Herzen, sondern durch Vernunft erst mithsam entdeckt. Frieden ist ein
Mittel des Uberlebens fiir Wesen, deren Natur Krieg ist und die keine Mittel zum
Uberleben haben, auBer der Fihigkeit zuerst dieses Naturgesetz herauszufinden und
dann dieser Entdeckung zu folgen. Die Menschen sind von Natur aus gleich, aber sie
verachten diese Gleichheit. Hobbes’ Losung ist die natiirliche Gleichheit zu ersetzen
durch die denkbar grofite Ungleichheit. Frieden kann bei Hobbes nur negativ be-
stimmt sein als Abwesenheit des Krieges. Wenn Frieden darauf beruht, daB3 wir
unsere Natur aufgeben, dann kann er nicht stabil sein. Frieden kommt aus einer

333

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

doppelten Angst: zundchst vor den anderen, dann vor dem Leviathan. Wenn der
Staat versagt, kommt die Natur sofort wieder. Ein ewiger Frieden ist da undenkbar.

Ripstein, Arthur

Hobbes on World Government and the World Cup, in: Hobbes : War among
Nations / ed. by Timo Airaksinen and Martin A. Bertman. — Aldershot (u.a.) :
Avebury, 1989. - S. 112-129

Von den drei Konfliktursachen Furcht, Stolz, Konkurrenz ist Furcht parasitir: Es
gibe keine Furcht, wenn es nicht Kampf aus Konkurrenz und Stolz geben wiirde.
Der Leviathan kann die Furcht beseitigen, nicht aber die beiden anderen Ursachen.
Stolz (glory) ist ein typisches hobbesianisches Vermogen (power): gegenwértige
Macht ein kiinftiges Gut zu sichern. Aber im Gegensatz zu anderen dieser Vermo-
gen ist es etwas, das Menschen nur haben konnen, wenn nicht alle es haben. Dieses
Vermogen ist stark Fehlwahrnehmungen ausgesetzt und irrational (eine Begierde zu
gewinnen, unabhingig vom Wert des Gewinns). Leviathan ist ,,king of the proud*
eher als Herr der Begehrenden. Denn Konkurrenz um Besitz kann durch Klugheit zu
Kooperation werden. Die Naturgesetze, die sich mit Konkurrenz befassen (Num-
mern 2 bis 5) konnen sich selber durchsetzen, sobald sie von einer ausreichenden
Zahl von Personen akzeptiert werden. Der Leviathan als ,,king of the proud™ wird
benétigt um die Naturgesetze 6 bis 10 durchzusetzen: die Verbote von Rache, Stolz
und Arroganz. Der hobbesianische Souverédn hat die Aufgabe den einzelnen Unter-
tanen Ehre zuzuteilen.

Ripsteins Aufsatz ist die lesenswerteste Arbeit {iber glory als Konfliktursache. In
Rahmen des Sammelbandes macht er sich aber auch Gedanken iiber den internatio-
nalen Konflikt: “national glory” ist nicht deshalb untragbar, weil sie Konflikte er-
zeugt, sondern weil sie unbeendbare Konflikte erzeugt. Eine internationale Zuwei-
sung von Ehren scheidet aus. Die einzige denkbare Losung ist internationaler Wett-
bewerb um harmlose Rangfolge. Sport als Friedensstrategie.

Hiining, Dieter

Freiheit und Herrschaft in der Rechtsphilosophie des Thomas Hobbes. — Berlin
: Duncker und Humblot, 1998. — 301 S. (Schriften zur Rechtstheorie ; 185)
Hiining hélt sich strikt an De Cive, das lateinische Werk, das Hobbes als sein eigent-
liches wissenschaftliches Werk zur Politik ansah. Die Frage nach anthropologischer
Bosheit und Giiterknappheit, die die Forschung so ausgiebig beschéftigt haben,
werden weggewischt. Das Entscheidende ist Rechtslogik: Wo es keinen Richter gibt,
ist alles gerecht. Jeder hat ein Recht auf alles, das in der Praxis freilich ein Recht auf
nichts ist. Der einzige Ausweg ist, das Recht auf alles aufzugeben und einen Richter
anzuerkennen. Die meisten deutschen Interpreten sind hobbesianischer als Hobbes
und iiberlesen die laws of nature (Friedenspflicht, Rechtsverzicht, Vertragstreue)
einfach, die meisten angelsdchsischen Interpreten sind exzessiv damit beschéftigt,
dort doch noch eine Moral zu finden. Tatséchlich braucht Hobbes die natiirlichen
Gesetze dazu, um die Rechtsnatur des Vertrages zu formulieren.

334

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kleemeier, Ulrike

Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges. — Berlin : Akademie
Verl., 2002. — S. 125-213 Krieg und Militir in Hobbes’ Leviathan

Bei Hobbes geht es nicht nur um das Uberleben, sondern um ein angenehmes, unge-
stortes Leben. Selbsterhaltung, Sicherheit, Macht, Vorsorge sind nur verschiedenen
Perspektiven desselben Sachverhaltes. Die Furcht (diffidence) fithrt aber dazu, dafl
auch die Friedliebenden bereit sein miissen anzugreifen. Ruhm (glory) behandelt
Hobbes dagegen mit Verachtung, als die unverniinftigste Konfliktursache, die auch
das eigene Leben auf Spiel setzt. Die Leidenschaften, die den Menschen friedfertig
machen, sind dieselben wie die, die sie kriegsgeneigt machen, sobald die Menschen
begriffen haben, daf die Freiheit des Naturzustandes ihren Zielen entgegenlduft. Die
Vernunft der natiirlichen Gesetze braucht den Leviathan; aber auch nach der Staats-
griindung ist Vernunft allein keine Garantie. Der Leviathan behélt das Kriegsrecht,
es wird keinen gewaltfreien Frieden geben.

Frieden ist bei Hobbes kein Ziel, sondern ein Mittel; das Ziel ist die Selbsterhaltung.
Das ist schon daran erkennbar, da3 Hobbes im ersten, grundlegenden natiirlichen
Gesetz fordert, zum Krieg bereit zu sein, wenn der Frieden nicht moglich ist. (Klee-
meier hat eine griindliche Besprechung der laws of nature, zum Teil mit moderner
Terminologie als Pflicht zur Abschreckung, Verbot der einseitigen Abriistung usw.
Mehrere dieser Regeln mit Grausamkeitsverbot, Racheverbot, Stolzverbot dienen
dazu, die Kriege einzuhegen und damit beendbar zu machen.)

Hobbes verwirft grenzenlose Eroberungen, aber ansonsten gibt es keinen wirklichen
Unterschied zwischen dem Eroberungskrieg und der vertraglichen Griindung eines
Staates. Auch die Unterwerfung unter den Eroberer ist eine Art Vertrag und der
Sieger hat die Verpflichtung seine neuen Untertanen nicht anders als seine alten zu
behandeln.

Biirgerkriege sind nicht einfach mit dem urspriinglichen Krieg aller gegen alle iden-
tisch (eine Art Idealtypus, den Kleemeier Modellkrieg nennt). Sie sind aber wie
dieser prinzipiell beendbar, wihrend die Staatenkriege nie wirklich durch einen
Friedenszustand abgelost werden. Die Regeln zur Biirgerkriegspravention kénnen
aus Leviathan c. 29 entnommen werden: Der Herrscher mufl machtvoll auftreten.
Ein Biirgerkrieg zeigt, dal der Naturzustand nicht ausreichend aufgeldst wurde. In
der Herrschaft muf} die militirische Ordnung kontinuierlich bleiben.

Henkel, Michael

Thomas Hobbes’ Ethik des Friedens, in: Friedenstheorie : Fragen — Ansétze —
Maoglichkeiten / hrsg. von Jorg CallieB und Christoph Weller. — Rehburg-
Loccum : Evangelische Akademie Loccum, 2003 (Loccumer Protokolle ; 31/03)
S. 385-404

Der Frieden bei Hobbes beruht nicht auf der Staatsgriindung sondern auf der Ethik.
Mit dem ersten natiirlichen Gesetz ist ein Mal} fiir Tugend gegeben: Friedenstaug-
lichkeit. Dal} die Staatsgriindung ein Gebot der Vernunft ist, geht ebenfalls nur auf
dieses Friedensgebot zuriick. Die Hobbessche Ethik ist eine Ethik des Friedens, eine
andere Ethik als eine Friedensethik kann es nicht geben.

335

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Henkel versucht eine Beziehung zu Dieter Senghaas zivilisatorischem Hexagon
herzustellen (das besser an Hobbes statt an Norbert Elias orientiert worden wére).

Vgl. ebd. S. 405-414 die Bemerkungen von Afred Hirsch (der Henkel eine altmodi-
sche hermeneutische Lektiire vorwirft, aber in einer durchaus altmodischen herme-
neutischen Lektiire eher zeigt, wie wenig altmodisch hermeneutisch Henkel mit den
Texten umgeht): Bei Hobbes geht es immer nur um die Selbsterhaltung, nie um den
Dialog. Hirsch kann bei Hobbes keine Friedensethik finden, aber man kénne an ihm
gut studieren, warum er keine Friedensethik hat und was die Bedingungen einer
Friedensethik wéren.

Hirsch, Alfred

Recht auf Gewalt? : Spuren philosophischer Gewaltrechtfertigung nach Hob-
bes. — Miinchen : Fink, 2004. — S. 58-167: Uber die Genese des modernen
Rechtfertigungsdiskurses von Gewalt

Hobbes verlegt den ,,Generalmythos des Krieges aller gegen alle in die Vergangen-
heit, tatsdchlich bleibt der Krieg als Potenz immer gegenwirtig. Der Leviathan
braucht die Unordnung, er verliert durch die Ordnung. Diese Infragestellung seiner
Ordnung ist bereits Gewalt, denn Krieg ist immer, wenn man weiter flirchten muf.
Hobbes’ Projekt setzt auf eine Zivilisierung, die aber nicht eintritt, so da} der Ge-
waltzustand verewigt wird.

Macht und Freiheit sind aufeinander bezogen, Freiheit ist tun und lassen konnen,
was man will. Furcht ist Furcht vor einer Depravation. Der Zustand der Fiille ist das
urspriingliche Recht auf alles. Um zu sein, mufl das Subjekt seine Rechte von den
anderen einfordern. Deshalb ist das Recht auf Gewalt (Verfiigungsgewalt und Ver-
letzunggewalt) konstitutiv fiir das Subjekt. Furcht ist der Zweifel des Subjekts, sein
Recht auf alles durchsetzen und behaupten zu kénnen. Ubereinstimmung der Men-
schen im Vertrag kann dann nur Aufteilung der Beute ,Welt’ sein unter solche, die
sich ihres ,Rechts auf...” versichern. Das ist Hobbes’ Friedensbegriff.

6.7.2.2 Internationaler Konflikt

Gauthier, David P.

The Logic of Leviathan : the Moral and Political Theory of Thomas Hobbes. —
Oxford : Clarendon Pr., 1969. — S. 207-212 Hobbes on International Relations
Bei Hobbes konnen die Staaten ertraglich mit einander leben, weil sie einander nicht
toten konnen. Im Zeitalter der Nuklearwaffen kommen Staaten tatsdchlich in den
hobbesianischen Naturzustand zwischen Menschen. Hobbes’ Theorie ist eine Theo-
rie fur den Kalten Krieg: Das Gesetz der Natur sagt uns friedlich zu sein und gibt
eine Langzeitstrategie: Abriistung. Das Recht der Natur sagt uns, kriegsbereit zu
sein und gibt eine Kurzzeitstrategie: Abschreckung. Unilateraler Verzicht jedenfalls
ist nicht Hobbes’ Sache.

336

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Weltregierung in Analogie zum Leviathan miiite absolut sein, jedenfalls nicht
limited, democratic meeting of reasonable minds. Hobbesianische Menschen bleiben
immer feindselig, aber reale Menschen konnen Respekt voreinander lernen. Hobbes
kann uns helfen, unsere Probleme zu verstehen, aber er ist kein Fiihrer.

Bull, Hedley

The Anarchical Society : a Study of Order in World Politics. — Basingstoke
(u.a.) : Macmillan, 1977. - S. 46-51

Hobbes’ Bild des Naturzustandes kann nicht zur Beschreibung der internationalen
Beziehungen herangezogen werden: Weder konomisches Leben noch Vorstellun-
gen von richtig und falsch werden in einer Staatenwelt verhindert. Allein in der
Bereitschaft zum Krieg entspricht das internationale System dem Naturzustand.
Hobbes’ Darstellung der gesellschaftlichen Ordnung ist defizitdr (Menschen halten
Ordnungen nicht nur aus Angst vor Strafe ein) und die Analogie zwischen natiirli-
chen Koérpern und Staaten ist fraglich (Staaten sind nicht unmittelbar todlich ver-
wundbar und sie sind ungleich verwundbar; erst Nuklearwaffen machen die Analo-
gie moglich).

Bull, Hedley

Hobbes and the International Anarchy, in: Social Research 48 (1981) 717-738
Neudruck in: Hedley Bull on International Society. — Basingstoke (u.a.) : Mac-
millan, 2000. — S.188-205

Warum setzt Hobbes selber die Analogie zwischen Naturzustand und internationa-
lem System nicht bis zur Bildung eines Weltstaates fort? Da Hobbes keine natiirli-
chen nationalen Grenzen kennt, kann sich eine eroberte Bevolkerung ohne Probleme
dem Sieger anschlieBen. Hobbes erkennt aber klar den Mechanismus, daf3 die Herr-
scher durch den Krieg nicht immer gleich alles verlieren und deshalb nicht so sehr
zu einem ZusammenschluBl unter einem Herrn gedringt werden. Die Theorie der
Neuzeit hat aber zwei andere Traditionen entwickelt: die Weltgemeinschaft gegen
Anarchie (von Kant bis Dickinson hat Hobbes immer Anhénger unter denen gehabt,
die der internationalen Anarchie entgehen wollten) und die Staatengesellschaft, die
bereits eine Gemeinschaft ist (Bulls eigene ,,grotianische® Tradition). Von Hobbes
bleibt die Deskription: Das internationale System ist weitgehend noch anarchisch,
ohne zentrale Autoritét, souverdne Staaten sind Hauptakteure. Neu sind Nuklearwaf-
fen — aber sie haben nur gezeigt, da3 Staaten darauf hobbesianisch reagieren.

Forsyth, Murray

Thomas Hobbes and the External Relations of States, in: British Journal of
International Studies 5 (1979/80) 196-209

Warum gibt es bei Hobbes iiberhaupt verschiedene Staaten? Warum stoppt die Staa-
tenbildung auf regionaler Ebene? Bereits im Naturzustand gibt es Sicherheitsge-
meinschaften, Foderationen, Allianzen. Der Weg zur Vernunft ist ein ProzeB der
Allianzbildung. Die hobbessianischen Staaten werden zusammengebracht aus Furcht
vor einem auswértigen Feind. Fiir Sicherheit wiirden aber lose Foderationen ausrei-

337

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen. DaB es ein Leviathan sein muB, liegt daran, dal auBer Sicherheit auch Wohl-
fahrt gesucht wird.

Da Staatenbildung ein Proze3 des Verniinftigwerdens ist, konnen Staaten einander
unmdglich in einem Krieg aller gegen alle gegeniiber stehen. Wenn die natiirlichen
Gesetze auch zwischen Staaten gelten, dann gibt es zwischen Staaten eine Verpflich-
tung zum Frieden. Hobbes gehort mehr zu Pufendorf als zu Machiavelli. Allenfalls
in der Begriindung, warum es Staaten gibt, ist er realistisch, nicht aber in der Politik
der Staaten.

Vincent, R. J.

The Hobbesian Tradition in Twentieth Century International Thought, in:
Millennium 10 (1981) 91-101

Zahlt als hobbesianische Tradition die Auffassung, da internationale Anarchie
ewige Wabhrheit ist oder dafl wir in einem Zeitalter leben, zu dem Hobbes ein besse-
rer Fiihrer ist als Grotius oder Kant. Aber alle denkbaren Hobbesianer (Carr, Wight,
Morgenthau, Kissinger, Aron, Kaplan, Bull) haben einen Grund fiir Grenzen des
Realismus. Warum sieht Hobbes die internationale Anarchie fiir ertrdglicher an als
die innerstaatliche? Die Staaten sterben nicht auf einen Schlag, der Krieg unterbricht
die Wirtschaft nicht, Staaten sind nicht gleich (so da3 es hegemoniale Ersatzformen
fiir eine Weltregierung gibt), die Staaten halten sich international zuriick, weil sie
alle das gleiche Interesse an innerer Ordnung haben. Wenn Hobbes ein echter Rea-
list wére, dann hitte er iiber den Weltstaat nachdenken miissen. Hobbes hélt sich in
einem Zwischenfeld von Realismus und Rationalismus und darin sind ihm die (briti-
schen) Theoretiker der Internationalen Beziehungen des 20. Jahrhunderts gefolgt.
Tatséchlich ist die Beschreibung des Staatensystems als anarchisch kaum noch an-
gemessen, es gibt auller internationaler Gesellschaft (die durchaus hobbesianisch
gesehen werden kann) transnationale Gesellschaft. Die Idee des Friedens, die Hob-
bes’ Leviathan legitimiert hat, entzieht ihm heute seine Legitimitit. Die Alternative
ist aber wieder hobbesianisch: Ein Leviathan {iber den Staaten, zumindest irgend-
welche internationale Institutionen.

Navari, Cornelia

Hobbes and the ,Hobbesian Tradition’ in International Thought, in: Millen-
nium 11 (1982) 203-222

Hobbes interessiert sich nicht fiir den dufleren Naturzustand. Fiir eine ,,hobbesian-
sche Tradition stehen eher Rousseau (die Ungleichheit der Menschen hilt sich in
engen Grenzen, die der Staaten ist grenzenlos) und Vattel (Menschen kénnen Unab-
hangigkeit aufgeben, Staaten koénnen das nicht, ohne ihren Zweck zu verlieren). Wer
nur Leviathan c. 13 liest, nicht aber die natiirlichen Gesetze akzeptiert ist kein Hob-
besianer sondern Machiavellist; Wight hat ihn vollig falsch zu Machiavelli gestellt:
Hobbes ist Rationalist. Die Realisten gehen davon aus, dafl die Menschen in fal-
schen (idealistischen) Meinungen befangen sind und zu angemessenem (realisti-
schen) Verhalten befreit werden miissen. Hobbes geht umgekehrt davon aus, daf
Menschen urspriinglich vollig frei sind und zu gemeinsamen Meinungen gebracht

338

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [


https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden miissen. Navari versucht die laws of nature bei Hobbes in modernes Kon-
fliktverhalten umzudeuten: Erkenne wieviel Macht du hast! Beteilige dich an der
Erhaltung der Normen! (mit Beispielen von der Universitdtsverwaltung bis zu Ver-
handlungen tiber Weltordnung).

Dal3 Hobbes das Volkerrecht verwirft, liegt daran, dafl es zu seiner Zeit nur private
Ansichten dariiber gab; das moderne Volkerrecht kommt seinen Kriterien eines true
civil law viel ndher. Ein moderner Hobbes brauchte auch nicht mehr die Staatenbil-
dung bis zum Weltstaat fortzutreiben, es gibt Institutionen (von regionaler Integrati-
on in Art der EG bis zu funktionalen Internationalen Organisationen), die Hobbes
Kriterien geniigen. Das Hauptproblem eines modernen Hobbesianismus ist, da3 er
zwar Ordnung im Staat zeigen kann, nicht aber daf3 es auflerhalb des Staates keine
Ordnung geben kann. Die gewohnheitsmédfBigen Normen zwischen Staaten mdgen
zerbrechlich sein — aber nach Hobbes hitte es sie gar nicht geben diirfen. Tatséchlich
ist das aber kein echter Gegensatz: Mit der Ausbreitung der Herrschaftsform Staat
hat die schiere Existenz vieler Staaten dazu gefiihrt, daf viele Kulturen in der Politik
dieselbe Sprache sprechen.

Airaksinen, Timo

The Whiteness of the Whale : Thomas Hobbes and a Paradox of War and Fear,
in: Hobbes : War among Nations / ed. by Timo Airaksinen and Martin A.
Bertman. — Aldershot (u.a.) : Avebury, 1989. — S. 51-69

Hobbes’ Staaten sind keine Nationen; es gibt keine natiirlichen Grenzen, mit jeder
Grenzverschiebung wechseln sofort die Verpflichtungen. Modern reformuliert: nur
die Kommunikationstechnik setzt Grenzen und heute steht dem Weltstaat nichts
entgegen. Alle Kriege — innere wie duflere — werden von Hobbes verworfen, aber sie
sind unterschiedlich nah am anarchischen Zustand. In &dufBleren Kriegen kann der
einzelne Biirger Gliick haben und nur den Sieg seines Staates mitkriegen. Dann
beginnt aber der von Hobbes skizzierte Mechanismus des Stolzes als Kriegsursache
zu wirken. Die Staaten, die zur Sicherung des Friedens gebildet wurden, werden
selber zur Bedrohung, verhindern aber den eigentlich notigen Weltstaat.

Grover, Robinson A.

Hobbes and the Concept of International Law, in: Hobbes : War among Na-
tions / ed. by Timo Airaksinen and Martin A. Bertman. — Aldershot (u.a.) :
Avebury, 1989. — S. 79-90

Hobbes behauptet, der Konflikt zwischen Personen und zwischen Staaten sei dersel-
be Naturzustand, aber er hat nicht die gleiche Losung des Problems. Letztlich kann
er diesen Unterschied nicht erkldren und diskutiert ihn auch nicht weiter. Von den
drei Konfliktursachen Konkurrenz um unteilbare Giiter, Furcht, Ruhmbegierde spie-
len tatsdchlich in den Konflikten zwischen Personen nur Konkurrenz und Ruhmbe-
gierde eine Rolle, Furcht ist kein selbstéindiger Antrieb. Wenn Hobbes aber Staaten
im Naturzustand erwéhnt, liegt die Betonung auf Furcht/Sicherheit. Grover sieht hier
eine Entwicklung von einem Renaissance-Menschenbild, in dem Stolz und Ambiti-
on eine Rolle spielen, zu einem modernen Menschenbild, in dem das Sicherheitsbe-

339

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diirfnis zentral wird. Dazu paf3it auch Hobbes’ Argument, dal es den duferen Krieg
geben kann, weil der die Okonomie nicht behindert. Hobbes schrieb nie iiber die
Ubel des Naturzustandes zwischen Staaten, weil er diese Ubel nicht sehr hoch an-
setzte. Damit bleibt aber die Mdglichkeit einer allmihlichen Verrechtlichung; wir
miissen Souverénitét nicht aufgeben.

Pasqualucci, Paolo

Hobbes and the Myth of ,Final War’, in: Journal of the History of Ideas 51
(1990) 647-657

In den Elements of Law ist Vermehrung der Bevolkerung ein Staatsziel, in De Cive
146t Hobbes dieses Ziel stillschweigend fallen, in Leviathan c. 30, dem Kapitel iiber
gute Regierung, nimmt Hobbes das Problem der Ubervolkerung direkt auf: Wenn
die ganze Welt mit Bewohnern gefiillt sein wird, ist Krieg die letzte Rettung, ,,which
provideth for every man, by victory or death. Das war ein in England viel diskutier-
tes Thema und Hobbes’ Vorschlag ist ebenfalls englisch: Kolonien. Allerdings will
er nicht bis zur Ausrottung der Eingeborenen gehen, Eingeborene und Kolonisten
sollen sich das Land teilen.

Die Lehre vom Endkrieg mufl in Hobbes’ materialistische Theorie der Bewegung
eingeordnet werden: Ubervélkerung bringt das Ende der Bewegung, Ende der Be-
wegung ist aber der Tod. Dann gibt es keine hobbesianischen Losungen mehr, es
gibt nur noch totalen Krieg. Hobbes’ Geschichtsphilosophie muf3 eine zyklische
gewesen sein, angetrieben von Wachstum und Vernichtung der Bevolkerung.

Malnes, Raino

The Hobbesian Theory of International Conflict. — Oslo : Scandinavian Univ.
Pr., 1993. - 146 S.

Startet mit den Konfliktursachen Konkurrenz, Furcht, Ruhmbegierde. Die Furcht ist
zwar als Angst vor der Aggressivitit der anderen keine primére Konfliktursache,
iiber den Versuch, der Aggression der anderen vorzubeugen, ist sie aber die wich-
tigste Konfliktursache: Macht ist bei Hobbes instrumental, einen animus dominandi
hat er nicht.

Fiir Malnes beruht der internationale Konflikt ganz auf dem Sicherheitsdilemma und
muf als ein strukturelles Moment des Systems gesehen werden. Die Parallele zwi-
schen dem Konflikt zwischen Individuen und dem Konflikt zwischen Staaten 148t
sich nur begrenzt durchfiihren. Staaten sind nicht gleich und kleinere Staaten haben
durchaus Grund sich einer Friedensordnung zu unterwerfen. Hobbes’ hauptséchli-
cher Mangel besteht aber darin, dal} er keine Ziige erkannte, die zum Frieden fiihren
(Machtgleichgewicht, Abschreckung, Wirtschaftsbeziehungen, konstitutionelle
Momente der Zuriickhaltung).

Diese Dissertation ist die einzige Monographie iiber Internationale Beziehungen bei
Hobbes, die vollstindigste, wenn auch etwas unkonzentrierte Diskussion des reali-
stischen Hobbes.

340

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Williams, Michael C.

Hobbes and International Relations : a Reconsideration, in: International Or-
ganization 50 (1996) 213-236

Neufassung in: Michael C. Williams, The Realist Tradition and the Limits of
International Relations. — Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2005 (Cambridge
Studies in International Relations ; 100) S. 19-51 Sceptical States : Hobbes

Eine weitere Neufassung in: Classical Theory in International Relations / ed. by
Beate Jahn. — Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2006 (Cambridge Studies in
International Relations ; 103) S. 253-276 The Hobbesian Theory of Interna-
tional Relations : Three Traditions

Williams will eine Grundtendenz der neueren Hobbes-Forschung, ihn in die skepti-
sche Tradition der frilhen Neuzeit einzuordnen, fiir Internationale Beziehungen
fruchtbar machen. Im Neorealismus ist Anarchie ein objektives Wissen, in der Eng-
lischen Schule gibt es auch in der Anarchie Regeln. In Hobbes’ Epistemologie kann
es keine objektiven Fakten geben, an die appelliert werden konnte. Das zwingt zur
Einsicht in Grenzen, niemand kann handeln, als konne er die Zukunft kennen und
kontrollieren. Hobbes ist durchaus Realist, aber wiahrend fiir Kenneth Waltz der
Staat und das Staatensystem Natur sind, sind sie fiir Hobbes eine komplexe und
fragile Konstruktion. Die Staaten miiiten bei Hobbes in einem skeptischen Realis-
mus zueinander stehen und auch ein aggressiver Staat wire immer gezwungen, nicht
das Vertrauen seiner Untertanen zu verlieren.

Pangle, Thomas L.

Modern Realism : Machiavelli and his Successors, in: Pangle, Thomas L. ;
Ahrensdorf, Peter J.: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and
Peace. — Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. — S. 144-153

Hobbes’ bourgeoise Friedensethik will den Imperialismus vermeiden: glory ist bei
Hobbes immer vainglory. Weil es kein fixiertes letztes Ziel gibt, gibt es unbegrenzte
Suche nach ,,power*. Die natiirlichen Gesetze sind wohlverstandenes Selbstinteresse.
Wenn Staaten im Naturzustand sind, so sind sie in einem Zustand wohlverstandenen
Selbstinteresses. Dazu gehort die Friedensbereitschaft, aber auch die Bereitschaft,
den potentiellen Gegner zu schwéchen. Hobbes kann sich Allianzen vorstellen, aber
nicht eine Bindung, die Souverinitit aufgibt; das wire nicht Bewahrung, sondern
Vernichtung des Staates. Hobbes sicht keinen Leviathan tiber den Staaten mehr vor,
weil er sich iiberhaupt keinen Krieg mehr vorstellen kann, wenn seine Prinzipien
akzeptiert sind: in seinem Obrigkeitsstaat wiirde niemand mehr vainglory haben.

Tuck, Richard

The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order
from Grotius to Kant. — Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. —S. 109-139

Hobbes steht in der von Tuck skizzierten humanistischen Tradition, die Individuen
mit den Charakterziigen souverdner Staaten sieht. In seinem Naturzustand gibt es
deshalb nur eine minimale menschliche Gesellschaft; jeder respektiert bei den ande-
ren das Recht zur Selbstverteidigung und es gibt gegenseitige Hilfe. Das ist alles

341

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht weit entfernt von Grotius, dem nur das Wort ,,state of nature* fehlt; die Bei-
spiele (Indianer, Skythen, das moderne Staatensystem) hat er der grotianischen Tra-
dition entnommen. Hobbes ist der Hohepunkt der humanistischen Tradition More-
Gentili-Grotius, hat aber ihre Konsequenzen tiefer durchschaut. Die folgenden Auto-
ren versuchen noch einen Unterschied zwischen Hobbes’ Absurditidten und dieser
Tradition zu sehen; erst Rousseau und Kant geben diesen Kampf auf und stellen sich
auf hobbesianische Basis.

Hiining, Dieter

Hinter arma silent leges® : Naturrecht, Staat und Voélkerrecht bei Thomas
Hobbes, in: Der Leviathan / hrsg. von Riidiger Voigt. — Baden-Baden : Nomos
Verl.-Ges., 2000 (Staatsverstindnisse ; 1) S. 129-163

Politisch ist Hobbes Realist, aber das ist nicht der Gegenstand seiner Politikwissen-
schaft, in der es um Begriindung des Rechtes geht. Seine neue Lehre der politischen
Legitimation hat das Fundament der Vélkerrechtslehre, die Volkerrechtgemeinschaft
von Vitoria, Suarez, Grotius, wegbrechen lassen. Selbsterhaltung, Richter in eigener
Sache, keine gesichertes Recht miissen als Situation auch im Naturzustand zwischen
Staaten angenommen werden. Das Naturgebot der Friedenssuche freilich dann auch.
Das Problem ist der mangelnde Verpflichtungscharakter, der im Staat durch den
Vertrag beendet wird. International bleiben diese Regeln bloBe Gewissensregeln.
Ein vom natiirlichen Staatsrecht unterschiedenes positives Volkerrecht kann es unter
den Bedingungen des Naturzustandes zwischen den Staaten nicht geben. Zwar gibt
es Vertrdge, die auch von Natur her verbindlich sind, aber nur eine geringe Sicher-
heit haben, weil die Staaten Richter in eigener Sache bleiben.

Malcolm, Noel

Aspects of Hobbes. — Oxford : Clarendon Pr., 2002. — S. 432-456 Hobbes’s The-
ory of International Relations

Die Einstufung Hobbes als politischen Realisten geht in der Regel auf eine isolierte
Lektiire von Leviathan 13 zuriick. Hobbes nimmt das Voélkerrecht aber durchaus
ernst. Wir konnen die natiirlichen Gesetze erkennen, umstritten ist nur die Anwen-
dung. Der Naturzustand zwischen den Staaten ist nicht amoralisch; eines seiner
natiirlichen Gesetze — sicheres Geleit fiir Unterhéndler — ist sowieso aus dem inter-
nationalen Verkehr genommen. Interesse an militdrischem Theater fehlt ihm ganz,
Aggressionskriege denunziert er als Bulimia. Allenfalls Sicherheit kann den Krieg
rechtfertigen. Die vermeintliche psychologische Basis, rastloses Machtstreben, steht
so schon gar nicht bei Hobbes; ,power* ist hier das Vermodgen zukiinftig sicher
Giiter zu erlangen. Im Naturzustand gibt es Allianzen/Fdéderationen und freien Han-
del. Der generelle Eindruck ist einer der Kooperation und Interaktion zwischen Staa-
ten und zwischen Untertanen von Staaten. Hobbes kdmpft gegen ein Amalgan aus
griechisch-romischer Tradition und Christentum. Katholizismus ist eine internatio-
nale Verschworung gegen den Staat, Quelle dauernder Rebellionen. Von seinen
eigenen Prinzipien erhofft er sich Abriistung und Sicherheit.

342

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.7.3 Spinoza

Benedict Spinoza, auch Bento de Espinoza, Baruch de Spinoza, 1632-1677, geboren
in Amsterdam als portugiesischer Jude, Sohn eines Kaufmanns. Rabbinerausbil-
dung, Kaufmann. Nachdem ihm der AusschluB aus der jiidischen Gemeinde die
Fortfiihrung des Handels unmoglich gemacht hatte, Linsenschleifer. Einer der gro-
Ben rationalistischen Metaphysiker der Philosophiegeschichte. Politische Theorie im
Umfeld der aristokratischen Partei Jan de Witts.

Vergleiche zur Biographie:

J. Freudenthal, Das Leben Spinozas, in: Spinoza Leben und Lehre / hrsg. von Carl
Gebhardt. — Heidelberg 1927

Margaret Gullan-Whurr, Within Reason : a Life of Spinoza. — London 1998

Als Uberblicke iiber die Philosophie:

Harry Austryn Wolfson, The Philosophy of Spinoza : Unfolding the Latent Proc-
esses of his Reasoning. — Cambridge, Mass. 1934

Stuart Hampshire, Spinoza and Spinozism. — Oxford 2005 (Text von 1951 mit einer
langeren neuen Einfiihrung)

Wolfgang Bartuschat, Baruch de Spinoza. — 2. Aufl. — Miinchen 2006.

Ein Schiiler und Gegner von Hobbes. Es geht bei Spinoza nicht um den Biirgerkrieg.
Deshalb kann er die personliche Vernunft eine Rolle spielen lassen. Die Beziehung
zwischen der theoretischen Philosophie und der politischen Philosophie wird iiber
die Freiheit hergestellt. Spinoza ist der erste groB3e Philosoph der Freiheit, der erste,
der Freiheit des Denkens einen metaphysischen Status zuschreibt. Der Weg zur
Vernunft kann nicht stellvertretend gegangen werden, zwei Wege zur Vernunft
konnen in Konflikt geraten, aber die Vernunft rit immer zum Frieden. Vielleicht
auch der erste Philosoph der Demokratie. Entscheidend ist, ob die Vereinigung der
Individuen zum Staat auf der Ebene der Barbarei geschicht, wie es die verhalite
Theokratie tut, die der Theologisch-Politische Traktat priift, oder auf der Ebene der
Vernunft, wozu alle drei klassischen Staatsformen féhig sind, die der Politische
Traktat beschreibt. Der Politische Traktat bricht aber vor der Behandlung der De-
mokratie ab, vielleicht weil auch Spinoza nach dem Lynchmord an Jan de Wit nicht
mehr weiter wulite.

Vergleiche zum Zusammenhang von theoretischer Philosophie und politischer Phi-
losophie:

Harry Austryn Wolfson 1934 (s.0.)

Hans Saner, Spinozas Strategien wider den Gehorsam in: Selbstbehauptung und
Anerkennung : Spinoza — Kant — Fichte — Hegel / hrsg. von Helmut Girndt. — Sankt
Augustin 1990

Wolfgang Bartuschat, Spinozas Theorie des Menschen. — Hamburg 1992, Kap. VI
Der Mensch im Staat

Steven B. Smith, Spinoza’s Book of Life : Freedom and Redemption in the Ethics. —
New Haven 2003.

343

https://dol.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:1 - [


https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

