
 327 

6.7.2 Hobbes 

Thomas Hobbes, 1588-1679, geboren als Sohn eines Landgeistlichen in Malmesbu-
ry, Wiltshire. Erzieher und Sekretär in einem Adelshaushalt. Humanist und Natur-
philosoph, Übersetzer von Thukydides und Homer. Im Bürgerkrieg ein Emigrant am 
englischen Hof in Frankreich, der aber zurückkehrte, nachdem die Republik die 
faktische Macht behaupten konnte. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Miriam M. Reik, The Golden Lands of Thomas Hobbes. – Detroit 1977 
Noel Malcolm, Aspects of Hobbes – Oxford 2002 (siehe unten S. 342) 

 
Vergleiche zum politischen Hintergrund von Hobbes’ politischer Philosophie: 
Hans-Dieter Metzger, Thomas Hobbes und die Englische Revolution 1640-1660. – 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1991 

 
Einen guten Überblick über die diversen Interessen Hobbes gibt das Hobbes-Kapitel 
in Richard Tuck, Philosophy and Government 1572-1651. – Cambridge 1993. 

 
Zur Einführung (mit ausführlichen Literaturangaben): 
Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. – Bd. 3/1. – Von Machia-
velli bis zu den großen Revolutionen. – Stuttgart 2006. – S. 265-321 

 
Nach der hobbesianischen Anthropologie ist der Mensch im Naturzustand unendli-
ches Begehren. Zum Selbst kann er nicht durch die eigene Vernunft, sondern erst im 
Frieden des Staates kommen. Mit seinem konsequenten Materialismus kann Hobbes 
der individuellen Vernunft nur eine Aufgabe lassen: Die natürlichen Gesetze sind 
nichts anderes als die Einsicht jedes einzelnen, daß er zum Frieden die Macht 
braucht. Bei Hobbes geht es nie um einen Dialog zwischen Individuen, jedenfalls 
nicht vor der Unterwerfung unter die staatliche Ordnung. Ein Konsens der For-
schung, wie bei Hobbes Triebstruktur und Krieg/Frieden zusammenhängen, ist nicht 
zustande gekommen, die referierten Beiträge zeigen ein breites Spektrum von Deu-
tungen. 
Vergleiche deshalb allgemeinere Beiträge zu Hobbes als Philosoph und politischer 
Theoretiker: 
Klaus Michael Kodalle, Thomas Hobbes : Logik der Herrschaft und Vernunft des 
Friedens. – München 1972 
Wolfgang Bartuschat, Anthropologie und Politik bei Thomas Hobbes, in: Thomas 
Hobbes : Anthropologie und Staatsphilosophie / hrsg. von Otfried Höffe. – Freiburg, 
Schweiz 1981. – S. 19-38 
Michael Esfeld, Mechanismus und Subjektivität in der Philosophie von Thomas 
Honnes. – Stuttgart-Bad Cannstatt 1995 
Thomas Hobbes : Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und 
kirchlichen Staates / hrsg. von Wolfgang Kersting. – Berlin 1996 (druckt u.a. einige 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 328

Aufsätze aus der angelsächsischen Diskussion der 1950/60er Jahre ab, die zeigen 
wollte, daß Hobbes’ Konstruktion der Verpflichtung doch Moral voraussetzt) 
Philip Pettit, Made with Words : Hobbes on Language, Mind, and Politics. – Prince-
ton, NJ, 2008. 
Hobbes erklärt in seiner Autobiographie, daß seine Mutter in Furcht zugleich mit 
ihm die Furcht als Zwilling geboren habe. Hobbes ist der Philosoph der Furcht und 
des unbedingten Verlangens nach Frieden. Unter den diversen Versuchen, den Be-
ginn der Friedensforschung festzulegen, ist der Einsatz mit Hobbes nicht der 
schlechteste. Hajo Schmidt hat das kürzlich empfohlen: „Der Reputation einer im 
universitären Rahmen umstrittenen Disziplin Friedens- und Konfliktforschung dürf-
te die Tatsache nur bekömmlich sein, daß die Geburtsstunde der modernen Politi-
schen Philosophie zugleich die der Wissenschaft von den Ursachen des Krieges und 
den Bedingungen des Friedens ist“. Aber er hat sofort hinzufügen müssen, daß die 
Dialektik von Hobbes’ radikaler Friedenssuche meist als eine unerträgliche Zumu-
tung gesehen wird (Hobbes, Kant, Rousseau? : Zur politischen Philosophie einer 

europäischen Friedensordnung im Zeitalter der Globalisierung, in: Europa zwi-

schen Krieg und Frieden / hrsg. von Wilfried Graf. – Münster 1999). 
 

Selten erfahren wir so konkret bei einem Autor, was Frieden ist: wenn das Leben der 
Menschen gesellig, wohlhabend, angenehm, zivilisiert und lang ist. Die letzte große 
Darstellung seiner politischen Theorie interpretiert Hobbes konsequent aus der Situ-
ation des 17. Jahrhundert: Das größte Übel ist für Hobbes das Leiden des gewöhnli-
chen Volkes in den Machtkämpfen der Großen (Deborah Baumgold, Hobbes’s poli-

tical theory. – Cambridge 1988). Die Zumutung des Friedens bei Hobbes erinnert an 
die Zumutung des Friedens bei Platon. Der Nominalist Hobbes ist zwar am anderen 
Ende des epistemologischen Spektrums angesiedelt, aber der Unfrieden kommt wie 
bei Platon aus dem Stolz auf die eigene Meinung. Der Staat muß den Stolz brechen. 
Die Vernuft soll oktroyiert werden – wie die Offenbarung zu lesen sei, nimmt im 
Leviathan mindestens soviel Platz ein, wie die Konstruktion des Staates („Jesus is 
the Christ“ ist der am häufigsten wiederholte Satz des Leviathan, wenn Bernard 
Willms richtig gezählt hat). Alles, was die Schulen aus antiken Quellen über den 
Heroismus lehren, muß vergessen werden. Wie Platon bewegt Hobbes sich noch in 
einer Welt der Kriegsliebhaber, wie Platon ist er Friedenspädagoge. Die Sicherheit 
als einziges Ziel muß bei Hobbes erst erlernt werden. „The tongue of man ist he 
trumpet of war and sedition.“ 

 
Hobbes hatte wegen seinem (christlichen) Materialismus nur eine begrenzte direkte 
Wirkung. Die Royalisten, für die er schrieb, wollten von ihm nichts wissen (Samuel 
I. Lintz, The Hunting of the Leviathan : Seventeenth-century Reactions to the Mate-

rialism and Moral Philosophy of Thomas Hobbes. – Cambridge 1962). Ein Schüler 
ist Spinoza, der freilich nicht weniger verdächtig war. Seit dem frühen 18. Jahrhun-
dert ist Hobbes ein unbezweifelter und von merkwürdig verschiedenen Richtungen 
geliebter Klassiker der politischen Theorie (Liberale haben immer wieder die abso-
lutistischen Züge herabgespielt, um die reine Staatlichkeit behalten zu können). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 329 

Die wenigen direkte Äußerungen zur internationalen Anarchie haben nicht zu text-
nahen Interpretationen ermuntert: “in the vast mansion of Thomas Hobbes’s philo-
sophy, what he has to say about relations among states does not occupy more than a 
small cupboard “ (Hedley Bull). Zwar wurde recht bald gefragt, warum Hobbes 
durch die Gründung von Staaten zwar Sicherheit gegen Private schafft, durch das 
Fehlen einer internationalen Organisation aber um so mehr Unsicherheit im Kampf 
der Staaten entstehen läßt. Als der konsequenteste Hobbesianer erscheint dann der 
Abbé Saint-Pierre, der die internationale Anarchie beenden will. Aber vorherrschend 
waren die rituellen Anrufungen Hobbes durch die Realisten als eines Vaters ihrer 
Tradition. Während es in der politischen Theorie der Gegenwart keine direkten 
Hobbesianer gibt, so hoch man seine Bedeutung für die Geschichte dieser Theorie 
einschätz, in den Internationalen Beziehungen gilt er viel direkter als Klassiker des 
Realismus, der vorherrschenden Theorie. Martin Wight nannte ihn „the profoundest 
of Realists“ (International Theory : the Three Traditions. – Leicester 1991. – S. 20). 
Als Hobbesianismus gilt, im Innern des Staates mit Macht Normen durchzusetzen, 
aber nach außen gar keine Normen anzuerkennen. Zusätzlich gilt häufig als Hobbe-
sianismus, eine wölfische Natur des Menschen anzunehmen. Die Realisten haben 
sich eher an Hobbes’ Beschreibungen des Naturzustandes oder der menschlichen 
Naturanlagen gehalten, als daß sie seine eigenen Äußerungen zu internationalem 
Krieg und Frieden analysiert hätten (eine gute Einführung in diesen realistischen 
Hobbes hat Michael W. Doyle, Ways of War and Peace. – New York 1997. – S. 
111-136). Inzwischen ist die Literatur zu internationalen Beziehungen bei Hobbes 
lang und vielfältig geworden (so viel wird nur zu Hobbes eigenem Meister Thukydi-
des und neuerdings zu Kant geschrieben worden sein). Auch bei Hobbes inspirieren 
gerade die Zweifel an der realistischen Deutung. Freilich ist es häufig nur freie Im-
provisation, was Hobbes hätte sagen können. Wieso Hobbes die Staatsgründung 
nicht auf der Ebene der Staaten fortsetzt, wird immer noch gefragt, meist im Schat-
ten der Nukleardrohung, neuerdings auch in der Krise der Weltökologie (Thomas 
Mohrs, Vom Weltstaat : Hobbes’ Sozialphilosophie, Soziobiologie, Realpolitik. – 
Berlin 1995). Zunehmend wird aber gefragt, ob nicht gerade Hobbes’ Vernunftgebot 
zum Frieden internationale Beziehungen begründen könnte, die weder realistische 
Staatenanarchie noch Weltstaat wären. 
 
 
Texte 

 
De Cive (1942) 
The Latin version / ed. by Howard Warrender. – Oxford : Clarendon Pr., 1983 
(The Clarendon edition of the works of Thomas Hobbes ; 2) 
The English version / ed. by Howard Warrender. – Oxford : Clarendon Pr., 
1983 (The Clarendon edition of the works of Thomas Hobbes ; 3) 
Deutsche Übersetzung: 
Vom Bürger, in: Vom Menschen. Vom Bürger / übersetzt von Günter Pawlick. 
– Hamburg : Meiner, 1959, 2. Aufl. 1966 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 330

Leviathan or the Matter, Form and Power of a Commonwealth Ecclestical and 
Civil (1651) 
Die kritische Ausgabe der Clarendon Press steht immer noch aus. Häufig zitier-
te und häufig nachgedruckte Ausgaben sind die von Michael Oakeshott (1946), 
C. B. MacPherson (1968), Richard Tuck (1990), deren Einleitungen recht ver-
schiedene Zugänge zu Hobbes vorführen. 
Deutsche Übersetzung: 
Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerlichen 
Staates / hrsg. von Iring Fetscher. Übersetzt von Walter Euchner. – Neuwied : 
Luchterhand, 1966 
c. 10 und 11 über power (das ist nicht einfach Macht, sondern allgemeiner: Ver-
mögen über die Mittel zur Selbsterhaltung jetzt und zukünftig verfügen zu können). 
Die competition of riches, honour, command hört erst mit dem Leben auf. Aber 
daneben gibt es menschliches desire of ease, das Menschen geneigt macht, einer 
gemeinsamen Macht zu folgen. Und eine Neigung dem Brauch zu folgen (was frei-
lich auch den Aufrührern Anhang bringt, die Menschen wissen einfach zu wenig 
über die Bedingungen des Friedens). 
c. 13  Ursache des Kampfes ist, daß alle Menschen so weit gleich sind, daß sie 
gleiche Ansprüche stellen und durchsetzen. Jeder muß sich deshalb schützen kön-
nen. Konkret nennt Hobbes drei Ursachen: competition – for gain, diffidence – for 
safety, glory – for reputation (d .h. „for trifles, as a word, a smile, a different opinion 
…“). Wenn es keine Autorität gibt, der alle unterworfen sind, dann ist Krieg, denn 
Krieg ist nicht nur der aktuelle Kampf, sondern die fehlenden Sicherheit, daß Kampf 
ausgeschlossen ist. Diesen Zustand des Lebens ohne Regierung gibt es noch bei 
Indianern und zwischen den Staaten, aber vor allem, da wo Bürgerkriege den Frie-
den rückgängig machen. Staaten stehen sich voller Mißtrauen gegenüber, voll be-
waffnet, „which is a posture of war.“ Aber während die individuelle Konfrontation 
im Naturzustand Leben und Wohlstand der Individuen bedroht, können sich Staaten 
leisten, im Naturzustand zu bleiben, weil die ökonomische Aktivität der Bürger 
während des Krieges fortgesetzt werden kann. 
c.14 und 15 über laws of nature, d.h. Regeln, die die Vernunft erkennen kann. 
Entscheidend ist vor allem die erste Regel, daß jeder nach Frieden streben soll, so 
lange er hoffen kann, ihn zu erlangen; aber wenn er ihn nicht erlangen kann, soll er 
alles erstreben, was zum Kampf nötig ist. 

6.7.2.1 Konflikt und Frieden 

Polin, Raymond 
Sur la signification de la paix d’après la philosophie de Hobbes, in: Revue fran-
caise de science politique 4 (1954) 252-277 
Traditionell war das Konzept des Friedens seit der Antike positiv, eine bestimmte 
Form der Einigkeit, der Harmonie, der Ordnung, immer als Geselligkeit gedacht. 
Hobbes hat diese Tradition umgedreht und doch beibehalten. Klar ist für ihn das 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 331 

Primat des Krieges, es gibt keine natürliche Teleologie zum Frieden. Aber die Ge-
selligkeit fehlt bei Hobbes nicht ganz. Der Frieden ist bei Hobbes ein negativer Mi-
nimalfrieden, bloße Sicherheit. Und Sicherheit hat eine klare Grenze: Nur so viel ist 
nötig, wie zur Selbsterhaltung nötig ist. 
Einen Vorläufer hat Hobbes in Marsilius von Padua, der auch schon die aristoteli-
sche Soziologie der Geselligkeit ohne die aristotelische Teleologie will, der auch nur 
eine künstliche Friedensstiftung kennt, bei dem der Staat auch nur durch die Furcht 
zusammengehalten wird. 

 
Koselleck, Reinhart 
Kritik und Krise : ein Beitrag zur Parthogenese der bürgerlichen Welt. – Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1959 (Orbis academicus ; 5) S. 18-32 
Daß der Frieden zwar als höchstes Gut gewünscht wird, aber doch nicht dauerhaft 
erlangt wird, ist für Hobbes das eigentliche Problem der Moralphilosophie. Als 
zentrales Problem identifiziert er, mehr noch als die Begierde, daß jeder sich auf sein 
Gewissen beruft. Hobbes’ Ziel ist, den (religiösen) Bürgerkrieg zu vermeiden. Die 
Staatsgründung verwandelt die moralische Alternative von Gut und Böse in die 
politische Alternative von Krieg und Frieden. Aber schon bei Hobbes beginnt die 
Auflösung dieses Schemas. Handlungen und Taten werden reguliert, das Gewissen 
selber bleibt frei. Im Privaten wird eine Gesinnung möglich, die einst ein Urteil über 
den Staat fordern wird. 
Das Hobbes-Kapitel steht am Anfang der Darstellung der Neuzeit als Weg von den 
religiösen Bürgerkriegen über den öffentlichen aber doch unpolitischen aufgeklärten 
Diskurs über Moral bis zu den moralischen Bürgerkriegen im Zeitalter der Französi-
schen Revolution (siehe oben S.323). 

 
Krockow, Christian Graf von 
Soziologie des Friedens : drei Abhandlungen zur Problematik des Ost-West-
Konflikts. – Gütersloh : Bertelsmann, 1962. – S. 11-78 : Thomas Hobbes’ Philo-
sophie des Friedens 
Hobbes’ Politische Theorie als Friedenstheorie ist ein „Versuch zur Sicherung bür-
gerlicher Existenz“. Von Natur aus drängen Leidenschaften und falsche Begriffsbil-
dung zur allgemeinen Unsicherheit. Der Frieden ist dagegen ein Kunstwerk. Die 
Furcht, die Erfahrung der Unsicherheit, kann uns diese Situation bewußt machen 
und damit den Naturzustand überwinden. Unsere Rechte von Natur her müssen um 
des Friedens willen aufgegeben werden, dauerhaft gelingt das nur mit Etablierung 
einer Staatsgewalt. Hobbes ist sich immer der Grenzen der Staatsgewalt bewußt. 
Dieser Staat unterwirft die Kirche, nicht aber das Gewissen. Die Regierungsmaxi-
men bei Hobbes sind bürgerliche Forderungen nach Rechtsgleichheit u.ä. Gegen den 
Einwand, daß ein bloßer Frieden, der sonst kein Ziel hat, nur ein Nihilismus des 
Friedens um jeden Preis sei, betont Krockow, die bürgerlichen Werte bei Hobbes. 
Die Innerlichkeit des Gewissens, die bei Koselleck als künftige Gefahr gesehen 
wurde, ist bei Krockow Hobbes’ Leistung. Das ganze ist gegen den pseudo-
hobbesianischen Dezisionismus Carl Schmitts (und gegen den Schmittianismus 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 332

Kosellecks gerichtet): Hobbes führte zur liberalen Revolution, Schmitt zum Natio-
nalsozialismus. 

 
 McNeilly, F. S. 
The Anatomy of Leviathan. – London (u.a.) : Macmillan ; (u.a.), 1968. – 264 S. 
Hobbes’ Ziel war, eine konsequent materialistische und egoistische Darstellung der 
Leidenschaften zu bieten. Die materialistische Darstellung liefert er nie, die egoisti-
sche Darstellung gibt es in Elements of Law und De Cive, nicht aber in Leviathan. 
Die Motivation in Leviathan ist völlig auf Furcht konzentriert, das politische Argu-
ment wird dadurch von der Individualpsychologie getrennt. 
Hobbes’ Argument ist, daß es vernünftig ist, Frieden zu suchen, wenn man irgend-
welche Werte hat, denn kein Wert bleibt ohne Frieden intakt. Unilaterale Friedens-
suche ist dagegen nicht vernünftig, weil einseitiger Verzicht, den anderen weiterhin 
das Recht auf alles läßt. 
Die natürlichen Gesetze folgen aus einem logischen Zwang, sie gelten also nur für 
die, die als rationale Wesen gelten wollen („laws“ sind sie nur uneigentlich, eher 
„theorems“). Diese natürlichen Gesetze binden aber auch den Souverän. Der Souve-
rän ist ein Prophet Gottes, er wird die Wahrheit fördern (die Wahrheit kann nach 
Hobbes nicht repugnant to peace sein). 
Jeder hat seine eigenen Werte, kann sie aber nicht wirklich gegen andere behaupten. 
Der Staat kann diese Last nehmen. Jeder behält seine eigenen Werte, muß aber ent-
scheiden, wie weit er sie in der Gesellschaft vertreten kann: als Krieg gegen die 
Gesellschaft oder mit der Gesellschaft gegen deren Feinde. Es ist nicht die Frage, ob 
Gewalt akzeptiert oder zurückgewiesen wird, sondern wie ihr Gebrauch reguliert 
werden kann. 

 
Trainor, Brian T. 
The Politics of Peace : the Role of the Political Covenant in Hobbes’s Levia-
than, in: Review of Politics 47 (1985) 347-369 
Hobbes unterscheidet das rationale Verlangen der Menschen zum Frieden von den 
Leidenschaften, die vom Frieden abhalten. Erst unter dem zivilisierenden Einfluß 
des Rechtes können die Menschen wirklich Menschen werden. Der Mensch im Na-
turzustand wird mit rasch gewachsenen Pilzen verglichen, diese Menschen sind groß 
geworden, ohne ihre Kindheit durchlebt zu haben, und bleiben deshalb Kinder. Der 
Staat ist ein dauernder Schöpfungsvorgang, der erwachsene Menschen schafft. Da 
spielt die Gewalt des Souveräns eine Rolle, aber es ist auch die Fähigkeit, mehr dem 
rationalen Verlangen nach Frieden folgen zu können. 

 
Zarka, Yves-Charles 
La sémiologie de la guerre chez Hobbes, in: La guerre : actes du colloque de 
Mai 1986 / sur la direction de Simone Goyard-Fabre. – Caen : Centre de Publi-
cations de l’Université de Caen, 1986 (Cahiers de philosophie politique et juri-
dique ; 10) S.127-146 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 333 

Zarka referiert die drei Kriegsursachen Begierde, Furcht, Stolz und fügt eine vierte 
hinzu: Worte. Die Tiere führen keinen Krieg, weil sie keine Worte haben. Die Men-
schen brauchen Worte, weil sie keine natürlichen Waffen haben. Der Kriegszustand 
schafft den Wunsch sich durch Macht zu sichern. Worte (und Gesten) sind Bedin-
gung der Akkumulation von Macht. Der Krieg ist nicht irrational, sondern gerade 
umgekehrt rational (d.h. aus Selbsterhaltung) zu erklären. Erst die Ruhmsucht macht 
den Krieg irrational. 

 
Johnson, Paul J. 
Hobbes and the Wolf-man, in: Hobbes’s ‘Science of Natural Justice’ / ed. by C. 
Walton and J. P. Johnson. – Dordrecht (u.a.) : Nijhoff, 1987 (Archives interna-
tionales d’histoire des idées ; 111) S. 139-151 
Hobbes sagt nicht, daß der Mensch dem Menschen von Natur her ein Wolf sei, son-
dern daß der Mensch im bürgerlichen Stand dem Menschen ein Gott sei, im Ver-
hältnis zwischen Staaten aber ein Wolf. Die einzige allgemein menschliche Eigen-
schaft, von der Hobbes klar redet, ist Furcht vor einem frühen Tod. Sein ganzes 
Unternehmen widerspricht der These von der bösen Natur des Menschen, es fehlen 
nur Erziehung und Erfahrung. Erst über den Mechanismus der Vorsorge kommt ein 
beständiges Verlangen nach Macht. Johnson betont Hobbes’ allgemeinen „power“-
Begriff: strength, form, prudence, arts, eloquence, liberality, nobility werden als 
natürliche „powers“ genannt, friends, reputation, good luck als „instrumental po-
wers“. Hobbes’ Lehre ist klar: Jedermann wird ohne zu ruhen Frieden suchen als die 
einzige sichere „power“ zur Sicherung von Leben und Gütern auch in der Zukunft. 
Die Menschen sind nicht von Natur her böse oder auch nur begierig nach Gütern 
und Ehren, sondern sie sind auf ihre Erfahrung als Individuen beschränkt. Der Sou-
verän muß deshalb ein Lehrer sein, allein mit Gesetz und Strafe kann kein Staat 
zusammengehalten werden. Hobbes’ Forderung für den Frieden ist Friedenserziehung, 
damit die Notwendigkeit Gewalt zu verwenden und die aus dieser Notwendigkeit 
resultierende Furcht zurückgehen können durch die Erfahrung der Kooperation. 

 
Chanteur, Janine 
From War to Peace. – Boulder (u.a.) : Westview Pr., 1992. – S. 41-58 : Nature, 
Destiny, and War 
Französisches Original 1989 
Für Hobbes ist Frieden das erste law of nature, aber gewiß kein thomasisches lumen 
naturale im Herzen, sondern durch Vernunft erst mühsam entdeckt. Frieden ist ein 
Mittel des Überlebens für Wesen, deren Natur Krieg ist und die keine Mittel zum 
Überleben haben, außer der Fähigkeit zuerst dieses Naturgesetz herauszufinden und 
dann dieser Entdeckung zu folgen. Die Menschen sind von Natur aus gleich, aber sie 
verachten diese Gleichheit. Hobbes’ Lösung ist die natürliche Gleichheit zu ersetzen 
durch die denkbar größte Ungleichheit. Frieden kann bei Hobbes nur negativ be-
stimmt sein als Abwesenheit des Krieges. Wenn Frieden darauf beruht, daß wir 
unsere Natur aufgeben, dann kann er nicht stabil sein. Frieden kommt aus einer 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 334

doppelten Angst: zunächst vor den anderen, dann vor dem Leviathan. Wenn der 
Staat versagt, kommt die Natur sofort wieder. Ein ewiger Frieden ist da undenkbar. 

 
Ripstein, Arthur 
Hobbes on World Government and the World Cup, in: Hobbes : War among 
Nations / ed. by Timo Airaksinen and Martin A. Bertman. – Aldershot (u.a.) : 
Avebury, 1989. – S. 112-129 
Von den drei Konfliktursachen Furcht, Stolz, Konkurrenz ist Furcht parasitär: Es 
gäbe keine Furcht, wenn es nicht Kampf aus Konkurrenz und Stolz geben würde. 
Der Leviathan kann die Furcht beseitigen, nicht aber die beiden anderen Ursachen. 
Stolz (glory) ist ein typisches hobbesianisches Vermögen (power): gegenwärtige 
Macht ein künftiges Gut zu sichern. Aber im Gegensatz zu anderen dieser Vermö-
gen ist es etwas, das Menschen nur haben können, wenn nicht alle es haben. Dieses 
Vermögen ist stark Fehlwahrnehmungen ausgesetzt und irrational (eine Begierde zu 
gewinnen, unabhängig vom Wert des Gewinns). Leviathan ist „king of the proud“ 
eher als Herr der Begehrenden. Denn Konkurrenz um Besitz kann durch Klugheit zu 
Kooperation werden. Die Naturgesetze, die sich mit Konkurrenz befassen (Num-
mern 2 bis 5) können sich selber durchsetzen, sobald sie von einer ausreichenden 
Zahl von Personen akzeptiert werden. Der Leviathan als „king of the proud“ wird 
benötigt um die Naturgesetze 6 bis 10 durchzusetzen: die Verbote von Rache, Stolz 
und Arroganz. Der hobbesianische Souverän hat die Aufgabe den einzelnen Unter-
tanen Ehre zuzuteilen. 
Ripsteins Aufsatz ist die lesenswerteste Arbeit über glory als Konfliktursache. In 
Rahmen des Sammelbandes macht er sich aber auch Gedanken über den internatio-
nalen Konflikt: “national glory” ist nicht deshalb untragbar, weil sie Konflikte er-
zeugt, sondern weil sie unbeendbare Konflikte erzeugt. Eine internationale Zuwei-
sung von Ehren scheidet aus. Die einzige denkbare Lösung ist internationaler Wett-
bewerb um harmlose Rangfolge. Sport als Friedensstrategie. 

 
Hüning, Dieter 
Freiheit und Herrschaft in der Rechtsphilosophie des Thomas Hobbes. – Berlin 
: Duncker und Humblot, 1998. – 301 S. (Schriften zur Rechtstheorie ; 185) 
Hüning hält sich strikt an De Cive, das lateinische Werk, das Hobbes als sein eigent-
liches wissenschaftliches Werk zur Politik ansah. Die Frage nach anthropologischer 
Bosheit und Güterknappheit, die die Forschung so ausgiebig beschäftigt haben, 
werden weggewischt. Das Entscheidende ist Rechtslogik: Wo es keinen Richter gibt, 
ist alles gerecht. Jeder hat ein Recht auf alles, das in der Praxis freilich ein Recht auf 
nichts ist. Der einzige Ausweg ist, das Recht auf alles aufzugeben und einen Richter 
anzuerkennen. Die meisten deutschen Interpreten sind hobbesianischer als Hobbes 
und überlesen die laws of nature (Friedenspflicht, Rechtsverzicht, Vertragstreue) 
einfach, die meisten angelsächsischen Interpreten sind exzessiv damit beschäftigt, 
dort doch noch eine Moral zu finden. Tatsächlich braucht Hobbes die natürlichen 
Gesetze dazu, um die Rechtsnatur des Vertrages zu formulieren. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 335 

Kleemeier, Ulrike 
Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges. – Berlin : Akademie 
Verl., 2002. – S. 125-213 Krieg und Militär in Hobbes’ Leviathan 
Bei Hobbes geht es nicht nur um das Überleben, sondern um ein angenehmes, unge-
störtes Leben. Selbsterhaltung, Sicherheit, Macht, Vorsorge sind nur verschiedenen 
Perspektiven desselben Sachverhaltes. Die Furcht (diffidence) führt aber dazu, daß 
auch die Friedliebenden bereit sein müssen anzugreifen. Ruhm (glory) behandelt 
Hobbes dagegen mit Verachtung, als die unvernünftigste Konfliktursache, die auch 
das eigene Leben auf Spiel setzt. Die Leidenschaften, die den Menschen friedfertig 
machen, sind dieselben wie die, die sie kriegsgeneigt machen, sobald die Menschen 
begriffen haben, daß die Freiheit des Naturzustandes ihren Zielen entgegenläuft. Die 
Vernunft der natürlichen Gesetze braucht den Leviathan; aber auch nach der Staats-
gründung ist Vernunft allein keine Garantie. Der Leviathan behält das Kriegsrecht, 
es wird keinen gewaltfreien Frieden geben. 
Frieden ist bei Hobbes kein Ziel, sondern ein Mittel; das Ziel ist die Selbsterhaltung. 
Das ist schon daran erkennbar, daß Hobbes im ersten, grundlegenden natürlichen 
Gesetz fordert, zum Krieg bereit zu sein, wenn der Frieden nicht möglich ist. (Klee-
meier hat eine gründliche Besprechung der laws of nature, zum Teil mit moderner 
Terminologie als Pflicht zur Abschreckung, Verbot der einseitigen Abrüstung usw. 
Mehrere dieser Regeln mit Grausamkeitsverbot, Racheverbot, Stolzverbot dienen 
dazu, die Kriege einzuhegen und damit beendbar zu machen.) 
Hobbes verwirft grenzenlose Eroberungen, aber ansonsten gibt es keinen wirklichen 
Unterschied zwischen dem Eroberungskrieg und der vertraglichen Gründung eines 
Staates. Auch die Unterwerfung unter den Eroberer ist eine Art Vertrag und der 
Sieger hat die Verpflichtung seine neuen Untertanen nicht anders als seine alten zu 
behandeln. 
Bürgerkriege sind nicht einfach mit dem ursprünglichen Krieg aller gegen alle iden-
tisch (eine Art Idealtypus, den Kleemeier Modellkrieg nennt). Sie sind aber wie 
dieser prinzipiell beendbar, während die Staatenkriege nie wirklich durch einen 
Friedenszustand abgelöst werden. Die Regeln zur Bürgerkriegsprävention können 
aus Leviathan c. 29 entnommen werden: Der Herrscher muß machtvoll auftreten. 
Ein Bürgerkrieg zeigt, daß der Naturzustand nicht ausreichend aufgelöst wurde. In 
der Herrschaft muß die militärische Ordnung kontinuierlich bleiben. 
 
Henkel, Michael 
Thomas Hobbes’ Ethik des Friedens, in: Friedenstheorie : Fragen – Ansätze – 
Möglichkeiten / hrsg. von Jörg Calließ und Christoph Weller. – Rehburg-
Loccum : Evangelische Akademie Loccum, 2003 (Loccumer Protokolle ; 31/03) 
S. 385-404 
Der Frieden bei Hobbes beruht nicht auf der Staatsgründung sondern auf der Ethik. 
Mit dem ersten natürlichen Gesetz ist ein Maß für Tugend gegeben: Friedenstaug-
lichkeit. Daß die Staatsgründung ein Gebot der Vernunft ist, geht ebenfalls nur auf 
dieses Friedensgebot zurück. Die Hobbessche Ethik ist eine Ethik des Friedens, eine 
andere Ethik als eine Friedensethik kann es nicht geben. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 336

Henkel versucht eine Beziehung zu Dieter Senghaas zivilisatorischem Hexagon 
herzustellen (das besser an Hobbes statt an Norbert Elias orientiert worden wäre). 

 
Vgl. ebd. S. 405-414 die Bemerkungen von Afred Hirsch (der Henkel eine altmodi-
sche hermeneutische Lektüre vorwirft, aber in einer durchaus altmodischen herme-
neutischen Lektüre eher zeigt, wie wenig altmodisch hermeneutisch Henkel mit den 
Texten umgeht): Bei Hobbes geht es immer nur um die Selbsterhaltung, nie um den 
Dialog. Hirsch kann bei Hobbes keine Friedensethik finden, aber man könne an ihm 
gut studieren, warum er keine Friedensethik hat und was die Bedingungen einer 
Friedensethik wären. 

 
Hirsch, Alfred 
Recht auf Gewalt? : Spuren philosophischer Gewaltrechtfertigung nach Hob-
bes. – München : Fink, 2004. – S. 58-167: Über die Genese des modernen 
Rechtfertigungsdiskurses von Gewalt 
Hobbes verlegt den „Generalmythos“ des Krieges aller gegen alle in die Vergangen-
heit, tatsächlich bleibt der Krieg als Potenz immer gegenwärtig. Der Leviathan 
braucht die Unordnung, er verliert durch die Ordnung. Diese Infragestellung seiner 
Ordnung ist bereits Gewalt, denn Krieg ist immer, wenn man weiter fürchten muß. 
Hobbes’ Projekt setzt auf eine Zivilisierung, die aber nicht eintritt, so daß der Ge-
waltzustand verewigt wird. 
Macht und Freiheit sind aufeinander bezogen, Freiheit ist tun und lassen können, 
was man will. Furcht ist Furcht vor einer Depravation. Der Zustand der Fülle ist das 
ursprüngliche Recht auf alles. Um zu sein, muß das Subjekt seine Rechte von den 
anderen einfordern. Deshalb ist das Recht auf Gewalt (Verfügungsgewalt und Ver-
letzunggewalt) konstitutiv für das Subjekt. Furcht ist der Zweifel des Subjekts, sein 
Recht auf alles durchsetzen und behaupten zu können. Übereinstimmung der Men-
schen im Vertrag kann dann nur Aufteilung der Beute ‚Welt’ sein unter solche, die 
sich ihres ‚Rechts auf…’ versichern. Das ist Hobbes’ Friedensbegriff. 

6.7.2.2 Internationaler Konflikt 

Gauthier, David P. 
The Logic of Leviathan : the Moral and Political Theory of Thomas Hobbes. – 
Oxford : Clarendon Pr., 1969. – S. 207-212 Hobbes on International Relations 
Bei Hobbes können die Staaten erträglich mit einander leben, weil sie einander nicht 
töten können. Im Zeitalter der Nuklearwaffen kommen Staaten tatsächlich in den 
hobbesianischen Naturzustand zwischen Menschen. Hobbes’ Theorie ist eine Theo-
rie für den Kalten Krieg: Das Gesetz der Natur sagt uns friedlich zu sein und gibt 
eine Langzeitstrategie: Abrüstung. Das Recht der Natur sagt uns, kriegsbereit zu 
sein und gibt eine Kurzzeitstrategie: Abschreckung. Unilateraler Verzicht jedenfalls 
ist nicht Hobbes’ Sache. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 337 

Eine Weltregierung in Analogie zum Leviathan müßte absolut sein, jedenfalls nicht 
limited, democratic meeting of reasonable minds. Hobbesianische Menschen bleiben 
immer feindselig, aber reale Menschen können Respekt voreinander lernen. Hobbes 
kann uns helfen, unsere Probleme zu verstehen, aber er ist kein Führer. 
 
Bull, Hedley 
The Anarchical Society : a Study of Order in World Politics. – Basingstoke 
(u.a.) : Macmillan, 1977. – S. 46-51 
Hobbes’ Bild des Naturzustandes kann nicht zur Beschreibung der internationalen 
Beziehungen herangezogen werden: Weder ökonomisches Leben noch Vorstellun-
gen von richtig und falsch werden in einer Staatenwelt verhindert. Allein in der 
Bereitschaft zum Krieg entspricht das internationale System dem Naturzustand. 
Hobbes’ Darstellung der gesellschaftlichen Ordnung ist defizitär (Menschen halten 
Ordnungen nicht nur aus Angst vor Strafe ein) und die Analogie zwischen natürli-
chen Körpern und Staaten ist fraglich (Staaten sind nicht unmittelbar tödlich ver-
wundbar und sie sind ungleich verwundbar; erst Nuklearwaffen machen die Analo-
gie möglich). 

 
Bull, Hedley 
Hobbes and the International Anarchy, in: Social Research 48 (1981) 717-738 
Neudruck in: Hedley Bull on International Society. – Basingstoke (u.a.) : Mac-
millan, 2000. – S.188-205 
Warum setzt Hobbes selber die Analogie zwischen Naturzustand und internationa-
lem System nicht bis zur Bildung eines Weltstaates fort? Da Hobbes keine natürli-
chen nationalen Grenzen kennt, kann sich eine eroberte Bevölkerung ohne Probleme 
dem Sieger anschließen. Hobbes erkennt aber klar den Mechanismus, daß die Herr-
scher durch den Krieg nicht immer gleich alles verlieren und deshalb nicht so sehr 
zu einem Zusammenschluß unter einem Herrn gedrängt werden. Die Theorie der 
Neuzeit hat aber zwei andere Traditionen entwickelt: die Weltgemeinschaft gegen 
Anarchie (von Kant bis Dickinson hat Hobbes immer Anhänger unter denen gehabt, 
die der internationalen Anarchie entgehen wollten) und die Staatengesellschaft, die 
bereits eine Gemeinschaft ist (Bulls eigene „grotianische“ Tradition). Von Hobbes 
bleibt die Deskription: Das internationale System ist weitgehend noch anarchisch, 
ohne zentrale Autorität, souveräne Staaten sind Hauptakteure. Neu sind Nuklearwaf-
fen – aber sie haben nur gezeigt, daß Staaten darauf hobbesianisch reagieren. 

 
Forsyth, Murray 
Thomas Hobbes and the External Relations of States, in: British Journal of 
International Studies 5 (1979/80) 196-209 
Warum gibt es bei Hobbes überhaupt verschiedene Staaten? Warum stoppt die Staa-
tenbildung auf regionaler Ebene? Bereits im Naturzustand gibt es Sicherheitsge-
meinschaften, Föderationen, Allianzen. Der Weg zur Vernunft ist ein Prozeß der 
Allianzbildung. Die hobbessianischen Staaten werden zusammengebracht aus Furcht 
vor einem auswärtigen Feind. Für Sicherheit würden aber lose Föderationen ausrei-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 338

chen. Daß es ein Leviathan sein muß, liegt daran, daß außer Sicherheit auch Wohl-
fahrt gesucht wird. 
Da Staatenbildung ein Prozeß des Vernünftigwerdens ist, können Staaten einander 
unmöglich in einem Krieg aller gegen alle gegenüber stehen. Wenn die natürlichen 
Gesetze auch zwischen Staaten gelten, dann gibt es zwischen Staaten eine Verpflich-
tung zum Frieden. Hobbes gehört mehr zu Pufendorf als zu Machiavelli. Allenfalls 
in der Begründung, warum es Staaten gibt, ist er realistisch, nicht aber in der Politik 
der Staaten. 

 
Vincent, R. J. 
The Hobbesian Tradition in Twentieth Century International Thought, in: 
Millennium 10 (1981) 91-101 
Zählt als hobbesianische Tradition die Auffassung, daß internationale Anarchie 
ewige Wahrheit ist oder daß wir in einem Zeitalter leben, zu dem Hobbes ein besse-
rer Führer ist als Grotius oder Kant. Aber alle denkbaren Hobbesianer (Carr, Wight, 
Morgenthau, Kissinger, Aron, Kaplan, Bull) haben einen Grund für Grenzen des 
Realismus. Warum sieht Hobbes die internationale Anarchie für erträglicher an als 
die innerstaatliche? Die Staaten sterben nicht auf einen Schlag, der Krieg unterbricht 
die Wirtschaft nicht, Staaten sind nicht gleich (so daß es hegemoniale Ersatzformen 
für eine Weltregierung gibt), die Staaten halten sich international zurück, weil sie 
alle das gleiche Interesse an innerer Ordnung haben. Wenn Hobbes ein echter Rea-
list wäre, dann hätte er über den Weltstaat nachdenken müssen. Hobbes hält sich in 
einem Zwischenfeld von Realismus und Rationalismus und darin sind ihm die (briti-
schen) Theoretiker der Internationalen Beziehungen des 20. Jahrhunderts gefolgt. 
Tatsächlich ist die Beschreibung des Staatensystems als anarchisch kaum noch an-
gemessen, es gibt außer internationaler Gesellschaft (die durchaus hobbesianisch 
gesehen werden kann) transnationale Gesellschaft. Die Idee des Friedens, die Hob-
bes’ Leviathan legitimiert hat, entzieht ihm heute seine Legitimität. Die Alternative 
ist aber wieder hobbesianisch: Ein Leviathan über den Staaten, zumindest irgend-
welche internationale Institutionen. 
 
Navari, Cornelia 
Hobbes and the ‚Hobbesian Tradition’ in International Thought, in: Millen-
nium 11 (1982) 203-222 
Hobbes interessiert sich nicht für den äußeren Naturzustand. Für eine „hobbesian-
sche“ Tradition stehen eher Rousseau (die Ungleichheit der Menschen hält sich in 
engen Grenzen, die der Staaten ist grenzenlos) und Vattel (Menschen können Unab-
hängigkeit aufgeben, Staaten können das nicht, ohne ihren Zweck zu verlieren). Wer 
nur Leviathan c. 13 liest, nicht aber die natürlichen Gesetze akzeptiert ist kein Hob-
besianer sondern Machiavellist; Wight hat ihn völlig falsch zu Machiavelli gestellt: 
Hobbes ist Rationalist. Die Realisten gehen davon aus, daß die Menschen in fal-
schen (idealistischen) Meinungen befangen sind und zu angemessenem (realisti-
schen) Verhalten befreit werden müssen. Hobbes geht umgekehrt davon aus, daß 
Menschen ursprünglich völlig frei sind und zu gemeinsamen Meinungen gebracht 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 339 

werden müssen. Navari versucht die laws of nature bei Hobbes in modernes Kon-
fliktverhalten umzudeuten: Erkenne wieviel Macht du hast! Beteilige dich an der 
Erhaltung der Normen! (mit Beispielen von der Universitätsverwaltung bis zu Ver-
handlungen über Weltordnung). 
Daß Hobbes das Völkerrecht verwirft, liegt daran, daß es zu seiner Zeit nur private 
Ansichten darüber gab; das moderne Völkerrecht kommt seinen Kriterien eines true 
civil law viel näher. Ein moderner Hobbes brauchte auch nicht mehr die Staatenbil-
dung bis zum Weltstaat fortzutreiben, es gibt Institutionen (von regionaler Integrati-
on in Art der EG bis zu funktionalen Internationalen Organisationen), die Hobbes 
Kriterien genügen. Das Hauptproblem eines modernen Hobbesianismus ist, daß er 
zwar Ordnung im Staat zeigen kann, nicht aber daß es außerhalb des Staates keine 
Ordnung geben kann. Die gewohnheitsmäßigen Normen zwischen Staaten mögen 
zerbrechlich sein – aber nach Hobbes hätte es sie gar nicht geben dürfen. Tatsächlich 
ist das aber kein echter Gegensatz: Mit der Ausbreitung der Herrschaftsform Staat 
hat die schiere Existenz vieler Staaten dazu geführt, daß viele Kulturen in der Politik 
dieselbe Sprache sprechen. 
 
Airaksinen, Timo 
The Whiteness of the Whale : Thomas Hobbes and a Paradox of War and Fear, 
in: Hobbes : War among Nations / ed. by Timo Airaksinen and Martin A. 
Bertman. – Aldershot (u.a.) : Avebury, 1989. – S. 51-69 
Hobbes’ Staaten sind keine Nationen; es gibt keine natürlichen Grenzen, mit jeder 
Grenzverschiebung wechseln sofort die Verpflichtungen. Modern reformuliert: nur 
die Kommunikationstechnik setzt Grenzen und heute steht dem Weltstaat nichts 
entgegen. Alle Kriege – innere wie äußere – werden von Hobbes verworfen, aber sie 
sind unterschiedlich nah am anarchischen Zustand. In äußeren Kriegen kann der 
einzelne Bürger Glück haben und nur den Sieg seines Staates mitkriegen. Dann 
beginnt aber der von Hobbes skizzierte Mechanismus des Stolzes als Kriegsursache 
zu wirken. Die Staaten, die zur Sicherung des Friedens gebildet wurden, werden 
selber zur Bedrohung, verhindern aber den eigentlich nötigen Weltstaat. 

 
Grover, Robinson A. 
Hobbes and the Concept of International Law, in: Hobbes : War among Na-
tions / ed. by Timo Airaksinen and Martin A. Bertman. – Aldershot (u.a.) : 
Avebury, 1989. – S. 79-90 
Hobbes behauptet, der Konflikt zwischen Personen und zwischen Staaten sei dersel-
be Naturzustand, aber er hat nicht die gleiche Lösung des Problems. Letztlich kann 
er diesen Unterschied nicht erklären und diskutiert ihn auch nicht weiter. Von den 
drei Konfliktursachen Konkurrenz um unteilbare Güter, Furcht, Ruhmbegierde spie-
len tatsächlich in den Konflikten zwischen Personen nur Konkurrenz und Ruhmbe-
gierde eine Rolle, Furcht ist kein selbständiger Antrieb. Wenn Hobbes aber Staaten 
im Naturzustand erwähnt, liegt die Betonung auf Furcht/Sicherheit. Grover sieht hier 
eine Entwicklung von einem Renaissance-Menschenbild, in dem Stolz und Ambiti-
on eine Rolle spielen, zu einem modernen Menschenbild, in dem das Sicherheitsbe-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 340

dürfnis zentral wird. Dazu paßt auch Hobbes’ Argument, daß es den äußeren Krieg 
geben kann, weil der die Ökonomie nicht behindert. Hobbes schrieb nie über die 
Übel des Naturzustandes zwischen Staaten, weil er diese Übel nicht sehr hoch an-
setzte. Damit bleibt aber die Möglichkeit einer allmählichen Verrechtlichung; wir 
müssen Souveränität nicht aufgeben. 

 
Pasqualucci, Paolo 
Hobbes and the Myth of ‚Final War’, in: Journal of the History of Ideas 51 
(1990) 647-657 
In den Elements of Law ist Vermehrung der Bevölkerung ein Staatsziel, in De Cive 
läßt Hobbes dieses Ziel stillschweigend fallen, in Leviathan c. 30, dem Kapitel über 
gute Regierung, nimmt Hobbes das Problem der Übervölkerung direkt auf: Wenn 
die ganze Welt mit Bewohnern gefüllt sein wird, ist Krieg die letzte Rettung, „which 
provideth for every man, by victory or death“. Das war ein in England viel diskutier-
tes Thema und Hobbes’ Vorschlag ist ebenfalls englisch: Kolonien. Allerdings will 
er nicht bis zur Ausrottung der Eingeborenen gehen, Eingeborene und Kolonisten 
sollen sich das Land teilen. 
Die Lehre vom Endkrieg muß in Hobbes’ materialistische Theorie der Bewegung 
eingeordnet werden: Übervölkerung bringt das Ende der Bewegung, Ende der Be-
wegung ist aber der Tod. Dann gibt es keine hobbesianischen Lösungen mehr, es 
gibt nur noch totalen Krieg. Hobbes’ Geschichtsphilosophie muß eine zyklische 
gewesen sein, angetrieben von Wachstum und Vernichtung der Bevölkerung. 

 
Malnes, Raino 
The Hobbesian Theory of International Conflict. – Oslo : Scandinavian Univ. 
Pr., 1993. – 146 S. 
Startet mit den Konfliktursachen Konkurrenz, Furcht, Ruhmbegierde. Die Furcht ist 
zwar als Angst vor der Aggressivität der anderen keine primäre Konfliktursache, 
über den Versuch, der Aggression der anderen vorzubeugen, ist sie aber die wich-
tigste Konfliktursache: Macht ist bei Hobbes instrumental, einen animus dominandi 
hat er nicht. 
Für Malnes beruht der internationale Konflikt ganz auf dem Sicherheitsdilemma und 
muß als ein strukturelles Moment des Systems gesehen werden. Die Parallele zwi-
schen dem Konflikt zwischen Individuen und dem Konflikt zwischen Staaten läßt 
sich nur begrenzt durchführen. Staaten sind nicht gleich und kleinere Staaten haben 
durchaus Grund sich einer Friedensordnung zu unterwerfen. Hobbes’ hauptsächli-
cher Mangel besteht aber darin, daß er keine Züge erkannte, die zum Frieden führen 
(Machtgleichgewicht, Abschreckung, Wirtschaftsbeziehungen, konstitutionelle 
Momente der Zurückhaltung). 
Diese Dissertation ist die einzige Monographie über Internationale Beziehungen bei 
Hobbes, die vollständigste, wenn auch etwas unkonzentrierte Diskussion des reali-
stischen Hobbes. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 341 

Williams, Michael C. 
Hobbes and International Relations : a Reconsideration, in: International Or-
ganization 50 (1996) 213-236 
Neufassung in: Michael C. Williams, The Realist Tradition and the Limits of 
International Relations. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2005 (Cambridge 
Studies in International Relations ; 100) S. 19-51 Sceptical States : Hobbes 
Eine weitere Neufassung in: Classical Theory in International Relations / ed. by 
Beate Jahn. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2006 (Cambridge Studies in 
International Relations ; 103) S. 253-276 The Hobbesian Theory of Interna-
tional Relations : Three Traditions 
Williams will eine Grundtendenz der neueren Hobbes-Forschung, ihn in die skepti-
sche Tradition der frühen Neuzeit einzuordnen, für Internationale Beziehungen 
fruchtbar machen. Im Neorealismus ist Anarchie ein objektives Wissen, in der Eng-
lischen Schule gibt es auch in der Anarchie Regeln. In Hobbes’ Epistemologie kann 
es keine objektiven Fakten geben, an die appelliert werden könnte. Das zwingt zur 
Einsicht in Grenzen, niemand kann handeln, als könne er die Zukunft kennen und 
kontrollieren. Hobbes ist durchaus Realist, aber während für Kenneth Waltz der 
Staat und das Staatensystem Natur sind, sind sie für Hobbes eine komplexe und 
fragile Konstruktion. Die Staaten müßten bei Hobbes in einem skeptischen Realis-
mus zueinander stehen und auch ein aggressiver Staat wäre immer gezwungen, nicht 
das Vertrauen seiner Untertanen zu verlieren. 

 
Pangle, Thomas L. 
Modern Realism : Machiavelli and his Successors, in: Pangle, Thomas L. ; 
Ahrensdorf, Peter J.: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and 
Peace. – Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. – S. 144-153 
Hobbes’ bourgeoise Friedensethik will den Imperialismus vermeiden: glory ist bei 
Hobbes immer vainglory. Weil es kein fixiertes letztes Ziel gibt, gibt es unbegrenzte 
Suche nach „power“. Die natürlichen Gesetze sind wohlverstandenes Selbstinteresse. 
Wenn Staaten im Naturzustand sind, so sind sie in einem Zustand wohlverstandenen 
Selbstinteresses. Dazu gehört die Friedensbereitschaft, aber auch die Bereitschaft, 
den potentiellen Gegner zu schwächen. Hobbes kann sich Allianzen vorstellen, aber 
nicht eine Bindung, die Souveränität aufgibt; das wäre nicht Bewahrung, sondern 
Vernichtung des Staates. Hobbes sieht keinen Leviathan über den Staaten mehr vor, 
weil er sich überhaupt keinen Krieg mehr vorstellen kann, wenn seine Prinzipien 
akzeptiert sind: in seinem Obrigkeitsstaat würde niemand mehr vainglory haben. 

  
Tuck, Richard 
The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order 
from Grotius to Kant. – Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. – S. 109-139 
Hobbes steht in der von Tuck skizzierten humanistischen Tradition, die Individuen 
mit den Charakterzügen souveräner Staaten sieht. In seinem Naturzustand gibt es 
deshalb nur eine minimale menschliche Gesellschaft; jeder respektiert bei den ande-
ren das Recht zur Selbstverteidigung und es gibt gegenseitige Hilfe. Das ist alles 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 342

nicht weit entfernt von Grotius, dem nur das Wort „state of nature“ fehlt; die Bei-
spiele (Indianer, Skythen, das moderne Staatensystem) hat er der grotianischen Tra-
dition entnommen. Hobbes ist der Höhepunkt der humanistischen Tradition More-
Gentili-Grotius, hat aber ihre Konsequenzen tiefer durchschaut. Die folgenden Auto-
ren versuchen noch einen Unterschied zwischen Hobbes’ Absurditäten und dieser 
Tradition zu sehen; erst Rousseau und Kant geben diesen Kampf auf und stellen sich 
auf hobbesianische Basis. 
 
Hüning, Dieter 
„Inter arma silent leges“ : Naturrecht, Staat und Völkerrecht bei Thomas 
Hobbes, in: Der Leviathan / hrsg. von Rüdiger Voigt. – Baden-Baden : Nomos 
Verl.-Ges., 2000 (Staatsverständnisse ; 1) S. 129-163 
Politisch ist Hobbes Realist, aber das ist nicht der Gegenstand seiner Politikwissen-
schaft, in der es um Begründung des Rechtes geht. Seine neue Lehre der politischen 
Legitimation hat das Fundament der Völkerrechtslehre, die Völkerrechtgemeinschaft 
von Vitoria, Suárez, Grotius, wegbrechen lassen. Selbsterhaltung, Richter in eigener 
Sache, keine gesichertes Recht müssen als Situation auch im Naturzustand zwischen 
Staaten angenommen werden. Das Naturgebot der Friedenssuche freilich dann auch. 
Das Problem ist der mangelnde Verpflichtungscharakter, der im Staat durch den 
Vertrag beendet wird. International bleiben diese Regeln bloße Gewissensregeln. 
Ein vom natürlichen Staatsrecht unterschiedenes positives Völkerrecht kann es unter 
den Bedingungen des Naturzustandes zwischen den Staaten nicht geben. Zwar gibt 
es Verträge, die auch von Natur her verbindlich sind, aber nur eine geringe Sicher-
heit haben, weil die Staaten Richter in eigener Sache bleiben. 

 
Malcolm, Noel 
Aspects of Hobbes. – Oxford : Clarendon Pr., 2002. – S. 432-456 Hobbes’s The-
ory of International Relations 
Die Einstufung Hobbes als politischen Realisten geht in der Regel auf eine isolierte 
Lektüre von Leviathan 13 zurück. Hobbes nimmt das Völkerrecht aber durchaus 
ernst. Wir können die natürlichen Gesetze erkennen, umstritten ist nur die Anwen-
dung. Der Naturzustand zwischen den Staaten ist nicht amoralisch; eines seiner 
natürlichen Gesetze – sicheres Geleit für Unterhändler – ist sowieso aus dem inter-
nationalen Verkehr genommen. Interesse an militärischem Theater fehlt ihm ganz, 
Aggressionskriege denunziert er als Bulimia. Allenfalls Sicherheit kann den Krieg 
rechtfertigen. Die vermeintliche psychologische Basis, rastloses Machtstreben, steht 
so schon gar nicht bei Hobbes; „power“ ist hier das Vermögen zukünftig sicher 
Güter zu erlangen. Im Naturzustand gibt es Allianzen/Föderationen und freien Han-
del. Der generelle Eindruck ist einer der Kooperation und Interaktion zwischen Staa-
ten und zwischen Untertanen von Staaten. Hobbes kämpft gegen ein Amalgan aus 
griechisch-römischer Tradition und Christentum. Katholizismus ist eine internatio-
nale Verschwörung gegen den Staat, Quelle dauernder Rebellionen. Von seinen 
eigenen Prinzipien erhofft er sich Abrüstung und Sicherheit. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 343 

6.7.3 Spinoza 

Benedict Spinoza, auch Bento de Espinoza, Baruch de Spinoza, 1632-1677, geboren 
in Amsterdam als portugiesischer Jude, Sohn eines Kaufmanns. Rabbinerausbil-
dung, Kaufmann. Nachdem ihm der Ausschluß aus der jüdischen Gemeinde die 
Fortführung des Handels unmöglich gemacht hatte, Linsenschleifer. Einer der gro-
ßen rationalistischen Metaphysiker der Philosophiegeschichte. Politische Theorie im 
Umfeld der aristokratischen Partei Jan de Witts. 
Vergleiche zur Biographie: 
 J. Freudenthal, Das Leben Spinozas, in: Spinoza Leben und Lehre / hrsg. von Carl 
Gebhardt. – Heidelberg 1927 
Margaret Gullan-Whurr, Within Reason : a Life of Spinoza. – London 1998 

 
Als Überblicke über die Philosophie: 
Harry Austryn Wolfson, The Philosophy of Spinoza : Unfolding the Latent Proc-
esses of his Reasoning. – Cambridge, Mass. 1934 
Stuart Hampshire, Spinoza and Spinozism. – Oxford 2005 (Text von 1951 mit einer 
längeren neuen Einführung) 
Wolfgang Bartuschat, Baruch de Spinoza. – 2. Aufl. – München 2006. 

 
Ein Schüler und Gegner von Hobbes. Es geht bei Spinoza nicht um den Bürgerkrieg. 
Deshalb kann er die persönliche Vernunft eine Rolle spielen lassen. Die Beziehung 
zwischen der theoretischen Philosophie und der politischen Philosophie wird über 
die Freiheit hergestellt. Spinoza ist der erste große Philosoph der Freiheit, der erste, 
der Freiheit des Denkens einen metaphysischen Status zuschreibt. Der Weg zur 
Vernunft kann nicht stellvertretend gegangen werden, zwei Wege zur Vernunft 
können in Konflikt geraten, aber die Vernunft rät immer zum Frieden. Vielleicht 
auch der erste Philosoph der Demokratie. Entscheidend ist, ob die Vereinigung der 
Individuen zum Staat auf der Ebene der Barbarei geschieht, wie es die verhaßte 
Theokratie tut, die der Theologisch-Politische Traktat prüft, oder auf der Ebene der 
Vernunft, wozu alle drei klassischen Staatsformen fähig sind, die der Politische 

Traktat beschreibt. Der Politische Traktat bricht aber vor der Behandlung der De-
mokratie ab, vielleicht weil auch Spinoza nach dem Lynchmord an Jan de Wit nicht 
mehr weiter wußte. 
Vergleiche zum Zusammenhang von theoretischer Philosophie und politischer Phi-
losophie:  
Harry Austryn Wolfson 1934 (s.o.) 
Hans Saner, Spinozas Strategien wider den Gehorsam in: Selbstbehauptung und 
Anerkennung : Spinoza – Kant – Fichte – Hegel / hrsg. von Helmut Girndt. – Sankt 
Augustin 1990 
Wolfgang Bartuschat, Spinozas Theorie des Menschen. – Hamburg 1992, Kap. VI 
Der Mensch im Staat 
Steven B. Smith, Spinoza’s Book of Life : Freedom and Redemption in the Ethics. – 
New Haven 2003. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327 - am 22.01.2026, 03:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

