Nach dem Vitalismus

Canguilhems lebenssoziologische »Reserve«

Thomas Ebke

1. HERLEITUNG DER THESE

»Die Medizin [...] hat deutlicher erfasst, dass klinische Bilder nicht eine Kollektion an-
omaler Fakten, physiologischer »Ungeheuerlichkeiten« sind, sondern dass sie zum Teil
auf den normalen Mechanismen und Adaptationsreaktionen eines nach seiner Norm
funktionierenden Organismus beruhen. [...] In der Psychiatrie hingegen erschwert der
Begriff der Personlichkeit die Unterscheidung zwischen dem Normalen und dem Patho-
logischen erheblich. [...] Wahrend die Idee des organischen Zusammenhangs krankhaf-
te Stérungen und angepasste Antwort sowohl zu unterscheiden als auch ineins zu sehen
gestattet, 14sst die Untersuchung der Persdnlichkeit solche Analysen in der Psychopa-
thologie nicht zu« (Foucault 2015: 23f.).

Diese Sitze aus Foucaults Maladie mentale et Psychologie (1962) sind schlagend
kennzeichnend fiir das Bestreben, das der Autor in dieser frithen Schrift —
deren Metamorphose von ihrer ersten (1954) zur zweiten Auflage (1962) Fou-
caults Durchbruch zu einem originir eigenen kritischen »Projekt« bezeugt' —

1 | Foucault verdffentlichte dieses Buch zunachst 1954 unter dem Titel Maladie men-
tale et personnalité in Althussers Reihe Théorie bei Maspéro, die alles in allem auf eine
studentische Leserschaft zugeschnitten war. Wahrend diese erste Ausgabe noch be-
feuert ist von dem quasi-marxistischen Bestreben einer »positiven« Psychologie bzw.
psychologischen Anthropologie, die ihrerseits durch die Einbettung in eine dialektisch-
materialistische Kritik der konkreten 6konomischen und sozialen Erscheinungsbedin-
gungen von »psychischer Krankheit« allererst noch realisiert werden miisse, wird eine
solche (dereinst womaéglich die »Entfremdung« des Menschen geschichtlich aufheben-
de) Vermittlung von dialektischem Materialismus und psychologischer bzw. gar »exis-
tentieller« Anthropologie in derzweiten Ausgabe (1962 unter dem Titel Maladie mentale
et psychologie erschienen) rigoros verworfen. Siehe Defert/Ewald/Lagrange 2003, wo
die »apologetische Darstellung der Pawlowschen Reflexlehre« Erwdhnung findet, die

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Thomas Ebke

insgesamt verfolgt. Thr erklirtes Ziel ndmlich besteht darin, die Wissenschaft
der Psychopathologie aus ihrer ungliicklichen Verwandtschaft mit der »allge-
meinen Pathologie« einer Medizin des Organischen freizusetzen, auf die sie
die theoretische Psychologie verpflichtet habe. Entsprechend ringt der gesamte
Einleitungsteil des Buches, der dem ersten Kapitel vorangeht (das wiederum
im Wesentlichen mit Foucaults Position aus dem Jahr 1954 zusammenfillt),
nicht nur um Argumente dafiir, das Denkmittel einer psychosomatischen
»Totalitit« des Organismus (Goldstein) in der Frage nach den besonderen
epistemologischen Bedingungen der Psychopathologie als untauglich zu dis-
kreditieren. Vielmehr fithrt Foucault — und vor allem dies lisst aufhorchen —
eine Kritik am Begriffspaar des »Normalen« und des »Pathologischen, das es
zwar auf dem Gebiet der physiologischen Pathologie, wie Foucault konzediert,
durchaus erméglicht habe, die »normalen Mechanismen der Krankheit« (Fou-
cault 2015: 24) zu reinterpretieren, nimlich insofern, als dass mit Hilfe dieser
Unterscheidung »die Krankheit in den normalen physiologischen Virtualita-
ten« ebenso wie »die Moglichkeit der Heilung im Krankheitsverlauf« (ebd.)
gleichsam in statu nascendi habe beschreibbar gemacht werden kénnen. Aber
eine solche Metapathologie des Organischen sei, so Foucault, den pathologi-
schen Momenten im Sinne der Psychopathologie inkommensurabel.? Mehr
noch: Thre Adaptation im Hinblick auf »die Untersuchung der Persénlichkeit«
(ebd.: 25) erzeuge unter der Hand einen neuen Normativismus, der in dem
Mafe, in dem die Originalitit des Pathologischen und dessen radikale Indiffe-
renz gegeniiber der Physiologie als Wissenschaft des Normalen exponiert wiir-
den, »nur noch eine qualitative Bewertung zulasse], die jeglicher Verwirrung
Tiir und Tor 6ffnet« (ebd.).

Auch wenn Foucault in diesen vertrackten Passagen, die noch dazu eine,
wie es scheint, reichlich spezialistisch anmutende Schwierigkeit aushandeln,
vor allem Kurt Goldstein und René Leriche als Adressaten seiner Kritik nam-
haft macht, ist seine kritische Relativierung des Rasters der Unterscheidung
zwischen dem Normalen und dem Pathologischen pikant. Denn zwischen
den Zeilen wird hier so etwas wie das Patent jenes Autors revoziert, der in
der Foucault-Diskussion auflerhalb Frankreichs seit jeher (verkiirzend) als sein

Foucault in der ersten Auflage noch unternimmt, um sie in der zweiten Ausgabe, fiir die
er den zweiten Teil (der nun unter der Uberschrift Wahnsinn und Kultur steht) seines
Buches vollstandig umschreibt, fallen zu lassen. Die differenzierteste Rekonstruktion
der Verschiebung im Denken des »friihen Foucaulte, die sich an der Unterschiedlichkeit
der beiden Ausgaben dieser Schrift ablesen l&sst, gibt Basso 2016.

2 | Siehe die Analyse dieser Grundthese Foucaults und ihrer Konsequenzen in Balzaret-
ti 2018: 327-337.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Vitalismus

»Lehrer« und akademischer Mentor galt:* nimlich der Philosoph und Wissen-
schaftshistoriker Georges Canguilhem (1904-1995). Tatsichlich ist mit Hinden
zu greifen, dass Foucaults Problematisierung der kritischen, zu einem quali-
tativen Bruch gesteigerten Disjunktion zwischen den Registern des Normalen
und des Pathologischen direkt auf Canguilhems Hauptwerk Das Normale und
das Pathologische von 1943 gemiinzt ist, und dies obwohl bzw. umso mehr als
Canguilhems Name an den fraglichen Textstellen gar nicht fillt.

Zunichst muss man sich noch einmal der philosophischen Pointe von Can-
guilhems Argumentation in Das Normale und das Pathologische vergewissern:
Wissenshistorisch und konkret bezogen auf die diskursive Situation in Frank-
reich hatte Canguilhem aufgerollt, wie das medizinische Wissen seit dem 19.
Jahrhundert das Format einer Wissenschaft des Normalen angenommen hatte,
genauer gesagt einer Physiologie, die ihrerseits tiefe Wechselbeziehungen mit
der Axiomatik der positivistischen Soziologie unterhilt, wie sie paradigmatisch
von Auguste Comte fundiert worden ist. In seinem Buch gibt Canguilhem zu
bedenken, dass die Physiologie auf ihren Gegenstand — in ihrem Fall also auf
das Lebendige [le vivant] — nur in einer eo ipso quantifizierenden Perspektive
zugreifen kann: Was im Verhalten eines Organismus als »normal« (im Sinne
von »gesund«) und in Abgrenzung dazu als »pathologisch« (also »krankhaft«)
zu bestimmen ist, entscheidet sich physiologisch nach messbaren Gréfden und
deren Relationen untereinander. Innerhalb eines solchen Paradigmas rangiert
das Pathologische allein als quantitativ ausdriickbarer Ausschlag (»nach oben«
oder »nach unten«) auf einer Skala, die einen numerisch exakt identifizier-
baren Mittelwert aufweist. Diese im statistischen Sinne »mittlere« Gréfle wird
als Norm angesetzt, d.h. fundamentalisiert als funktionaler Zustand physio-
logischer »Normalitit«, mit Bezug worauf sich alle pathogenen Abweichungen
definieren: In diesem Sinne fasste etwa Francois Broussais die krankhaften
Zustinde des Organischen als Zustinde auf, in denen »zu viel« oder »zu we-
nig« Reizung, »Irritation« der Organe, Gewebemassen usw. herrsche (Cangu-
ilhem 1974: 30f.).

Canguilhem macht in Das Normale und das Pathologische genau diesen phy-
siologischen Positivismus, der die in ihr selbst nicht reflektierbare Dogmatik
einer als Wissenschaft konstituierten Medizin kennzeichnet, als eine radika-
le Reduktion sichtbar: Dem quantitativen Band zwischen dem Normalen und
dem Pathologischen, in dem das eine aus dem anderen innerhalb einer sie
beide umgreifenden Ordnung kontinuiert, setzt er die These einer qualitativen
Brechung, mehr noch: einer »dynamischen Polaritit« (ebd.: 82) der Werte des

3 | Dass die franzdsische Diskussion im Grunde noch nie nach dem Schema »Bachelard
genuit Canguilhem genuit Foucault« gedacht hat, das in anderen Rezeptionskulturen,
beispielsweise der deutschen, so (ein-)gangig ist, hat schon J.-F. Braunstein klargestellt
(2007).

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

303


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Thomas Ebke

Normalen und des Pathologischen entgegen. Als Werte sind Normales und Pa-
thologisches auf- und gegeneinander irreduzibel: In der Erfahrungsperspekti-
ve des individuellen Organismus nimmt sich die Krankheit nicht als Privation
der Gesundheit, sondern als deren Anderes aus, als gegeniiber der Gesund-
heitserfahrung unvergleichliche Artikulation einer Normativitit, die im Bruch
mit der Gesundheit, nicht in Kontinuitit zu ihr erlebt wird und werden muss.
Zum durchschlagenden Argument von Canguilhems Konzeption steigt damit
genau dieser Punkt auf: Die quantitativ dimensionierte Unterscheidung zwi-
schen dem Normalen und dem Pathologischen — und aus methodischen Griin-
den kennt die wissenschaftliche Objektivierung von Lebendigem keine andere
— ruht auf einer ihr gegeniiber primiren Bestimmung auf, nidmlich auf der
Bestimmung des Normalen und des Pathologischen als zweier einander im
Sinne einer Polarisierung entgegengesetzter Werte, zweier grundverschiede-
ner Artikulationen der biologischen Normativitit des Lebendigen als solchem.
Damit wiren die Begriffe versammelt, die Canguilhems Szientismuskritik
und im selben Zug seinen Standpunkt in der Frage nach der Beschreibbarkeit
von »Leben« bzw. Lebendigkeit pragen: Der Dichotomie des Normalen und des
Pathologischen, die beide Terme als quantifizierbare Groflen ansetzt und auf
einer Skala ineinander iibergehen lisst, die konsequent auf ein Verstindnis der
Norm als statistischer Mitte zentriert ist, stellt Canguilhem den qualitativen
Antagonismus des Normalen und des Pathologischen als erlebte Werte gegen-
itber.*

Als tragende Bewegung, die beide: die Werterfahrung der Gesundheit und,
in diametraler Entgegensetzung zu ihr, die Werterfahrung der Krankheit als
einander suspendierende Ausdrucksformen kennt, erhellt Canguilhem die
»biologische Normativitit« des Lebendigen, die sich als die Eigentiimlichkeit
der Lebewesen konkretisiert, das Verhiltnis zu ihrer Umwelt® an Wertungen

4 | Inmanchen Texten hat Canguilhem die Praxis brutalistischer Gewalt, die dieser posi-
tivistischen Reduktion eigen ist, direkt adressiert. Siehe Canguilhem 1989 (dazu spé-
ter mehr) oder 1994b, mit der bissigen Anspielung, wonach der Weg von der Sorbonne
(die auch ein Institut fiir Psychologie beherbergt) iiber die Rue St. Jacques vielleicht
aufwarts auf das Panthéon zulduft, aber in absteigender Richtung ebenso geradewegs
zur Polizeiprafektur fiihrt (ebd.: 381). Zu Canguilhems Einschatzung der Psychologie
als Disziplin der »brutalen« Herstellung von Fakten aus den Werten des Lebens siehe
Braunstein 2007.

5 | Esistiibrigens keineswegs der Fall, dass Canguilhem einer biologistisch reduzierten
Semantik der »Umwelt« [environnement] anhéngt. In ganz anderer Fokussierung leistet
er selbst eine historisch-epistemologische Rekonstruktion der neuzeitlich-mathema-
tischen Bestimmung der res extensa als »Milieu« im Sinne einer rein externalistischen
Totalitat von diskreten Gréfen, deren Interrelationen »jenseits einer Referenz auf ein
absolutes Referenzzentrum giiltig sind« (Canguilhem 2009b: 173). Demgegeniber

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Vitalismus

auszurichten, die sie selbst »generieren« und die sie je individualistisch betref-
fen. Jedoch avisieren diese Uberlegungen Canguilhems noch etwas anderes:
Niemals ndmlich lasst Canguilhem die spezifisch wissenschaftliche Objektivie-
rung des Lebendigen aus dem Blick, also das Erfordernis, die Frage nach der
Singularitit von Leben stets in der prismatischen Brechung durch die Wissen-
schaften vom Leben aufzuwerfen, so sehr diese auch zu ihrem Gegenstand,
wie es oben hief}, in einem Verhiltnis radikaler Reduktion stehen. Darum
liegt der selber normative Einsatz von Canguilhems Texten sehr wohl in einem
Vitalismus, einem Vitalismus allerdings, der sich einzig inmitten der histo-
rischen Arbeit einer epistemologischen Rekonstruktion artikuliert, die daran
interessiert ist, das Werden des wissenschaftlichen Wissens Punkt fiir Punkt
in seinen terminologischen und technischen Spezifikationen nachzuhalten.
Denn genau darin gewinnt die Rede von einem »Vitalismus« in ihrer spezifi-
schen Notation bei Canguilhem ihr entscheidendes Profil: Vital ist seine Epis-
temologie in der unaufhérlichen Redynamisierung der Schwellen, an denen
Techniken und Wissenschaften geschichtlich den Ubergang von den Werten
zu den »Fakten« des Lebendigen implementiert haben; indem sie eine Wieder-
eintragung der Normativitit des Lebens auf den Ebenen seiner wissenschaft-
lich-technischen Normalisierung versucht, aktualisiert Canguilhems Episte-
mologie die an keine letzte Formung gebundene Prozessualitit des Lebens
genau dort, wo dieser Prozess sich selber duferlich zu werden droht.

Dieser Dreh in seiner Konzeption gestattet es Canguilhem, beides zu zei-
gen: Dass sich die wissenschaftliche Objektivierung des Lebendigen unweiger-
lich in Operationen vollzieht, die Leben und Wissenschaft in einer radikalen
Augerlichkeit zueinander, in einem Verhiltnis wechselseitiger Exklusion plat-
zieren; aber auch, dass und worin genau der wissenschaftliche Diskurs noch

nimmt die biologische Umweltlehre diese Idee des Organismus als »Zentrum [...], das
sich auf die in ihrer Ganzheit erlebte Erfahrung bezieht« (ebd.: 174), dezidiert zu ihrem
Ausgangspunkt, was Canguilhem als eine Wiederkehr des Milieukonzepts nachzeich-
net, nun aber nicht mehr im Sinne der neuzeitlichen mathesis und deren dezentrierter
Ontologie, sondern unter dem Primat eines vitalen Denkens der Zentrierung. Die iiberra-
schende methodische Pointe dieser Rekonstruktion tritt in der These hervor, dass sich
die wissenschaftlichen Begriffsbildungen gleichsam selbst innerhalb von »Milieus« for-
mieren, insofern sie namlich Ausdruck normativer (und in dieser Hinsicht: lebendiger)
Versuche sind, das Wirkliche auf dem Wege seiner Konzeptualisierung zu »zentrierenx,
soll heien: an ein Zentrum zu binden, das die theoretische und praktische Kontrol-
le des Wirklichen garantiert. Insofern pravaliert in Canguilhems Perspektive stets ein
soziokultureller Begriff des Milieus: auch das biologische Paradigma der »Umwelt« ist
auf die es leitenden epistemischen Normen hin zu befragen, welche die Kategorie/den
Begriff der»Umwelt« zu einem operativen Konzept einer wissenschaftlichen Rationalitat
machen. Siehe dazu die aufschlussreichen Beobachtungen von Feuerhahn 2009.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

305


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Thomas Ebke

in dieser strukturellen »Entvitalisierung« seiner Objekte etwas von jener Ak-
tivitit in sich weiterbewahrt, die er auf Seiten des Objekts gerade storniert.®
Die Wissenschaft also reduziert das Lebendige und reproduziert es zugleich:
Sie bringt etwas »vom« Leben zum Ausdruck und driickt doch eine Position
aus, von der aus Leben nicht als Leben, nicht als Geschehen einer radikalen
Spontaneitit, sondern einzig als res extensa adressiert werden kann. Von hier
aus liefle sich Canguilhems Terminus des »Irrtums« als einer dem Leben in-
hirenten Tendenz zur Selbstverfehlung aufhellen: Die Wissenschaften des
biologischen wie des gesellschaftlichen Lebens wiren, so beschrieben, Diszi-
plinen, in denen das Leben seine ihm eigentiimliche Aktivitit auf sich selbst
zur Anwendung bringt, mit dem ebenso paradoxen wie produktiven Resultat,
dass sich der Ort (und d.h. der Begriff) des Lebens fiir diese Wissenschaften
fortlaufend weiterverschiebt, redefiniert, entgleitet usw.

Die methodische Aufgabe jener spezifischen Spielart von Historischer
Epistemologie, die Canguilhem praktiziert hat, besteht somit darin, die in den
Wissenschaften vom Leben aufkommenden Begriffsbildungen als normative
Interventionen, als selber wertgeleitete Zugriffe auf lebendige Gegenstinde
freizulegen und zugleich ihre Bruchstellen zum Thema zu machen: jene En-
den der Konzeptualisierung, an denen sich die Gegenstinde in der Hinsicht als
uiberschiissig gegentiber den Begriffen erweisen, als dass in den Versuchen, zu
bestimmen, was das Proprium von »Leben« sei, immer neue und immer ande-
re Begriffe anfallen. Die modernen Traditionen der deutschsprachigen Philo-
sophie mussten vexiert sein durch den Umstand, dass Canguilhem das wissen-
schaftliche Wissen vom Leben zugleich (wie Bergson) als intrinsisch reduktiv
abweist und doch (mit Bachelard, aber auch mit Rey, Cavailles, Brunschvicg
und anderen) bejaht: nimlich hinsichtlich der ihm eigenen Form von Norma-
tivitit, jenes Willens zum Wissen, der zu seinen Gegenstinden eher in einem
Verhiltnis der produktiven Friktion als der nivellierenden Aneignung, etwa
durch eine immanente »Gewalt« der Identifikation qua Begriff, steht.

Man sieht, worauf Foucaults skeptische Ausfithrungen im Hinblick auf die
Moglichkeit (oder Legitimitit) einer Metapathologie des Organischen verdeckt
abzielen, wenn er diese im Verdacht hat, einer Entgrenzung der Mafstibe fiir
»kritische Bewertung« Vorschub zu leisten, sobald sie erst einmal auf die Fra-

6 | Diese Verklammerung zwischen der fiir nLeben« konstitutiven Bewegung der Norma-
tivitat und den Operationsmodi von »Wissenschaft« klingt in Canguilhems beriihmter
Formel an, die den »Gegenstand der Wissenschaftsgeschichte« (im Unterschied zum
Gegenstand der Wissenschaft) definiert: »Der Gegenstand der Wissenschaftsgeschich-
te ist in der Tat die Geschichtlichkeit des wissenschaftlichen Diskurses, sofern sich
darin ein Vorhaben ausdrickt, das von innen normiert, dabei jedoch von Zwischenfal-
len durchkreuzt, von Hindernissen verzdgert oder abgelehnt und von Krisen, d.h. von
Entscheidungs- oder Wahrheitsmomenten, unterbrochen wird« (Canguilhem 1979: 30).

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Vitalismus

gestellungen der Psychopathologie iibergegriffen hat. Mindestens ebenso deut-
lich wie auf die Kritik an der epistemologischen Fehleinschitzung der Psy-
chopathologie, die auf das Konto einer allgemeinen theoretischen Psychologie
ginge, zielen diese Formulierungen auf die Idee einer unableitbaren, selbst als
generativ postulierten »biologischen Normativitit«, von der aus Genesis und
Geltung eines wissenschaftlichen Wissens rekonstruiert werden kénnten, des-
sen korrelative Gegenstidnde die biologischen und auch soziokulturellen Phi-
nomene des Lebendigen wiren.

Noch bevor Canguilhem institutionell wie intellektuell fiir Foucault zur
eminenten Bezugsfigur avancieren sollte, mit der ihn zeitlebens und noch post-
hum eine reiche Geschichte von Berithrungs- und Spannungspunkten ihrer
jeweiligen Konzeptionen verband, finden wir in Maladie mentale et psychologie
den ersten Anhalt einer kritischen Disposition gegeniiber dem, was man wohl
als Kernstiick von Canguilhems gesamtem philosophischem (wissenschafts-
kritischen) Standpunkt erachten kann. Fiir den Foucault der 1950er Jahre ist
die »Personlichkeit« des Patienten das Signum einer entfremdeten sozialen On-
tologie — einer Entfremdung, deren greifbarste Symptome der moderne Szien-
tismus, die arbeitsteiligen Dualismen von Theorie und Praxis in den Indust-
riegesellschaften und die Naturalisierung moderner Formen der Macht durch
die Institutionalisierung von Wissenschaften und Techniken darstellen. Keine
Fundamentalisierung einer »biologisch-organischen« Normativitit des Lebens
kénne in dieser Lage hinreichen, um, bezogen auf die spezielle Situation der
Psychologie, die Konkretionen der Probleme der Klinik zu denken, geschweige
denn zu kritisieren: Wenn die Grundbehauptung des frithen Foucault so lautet,
dann wire sie nichts anderes als die direkte Inversion der alles entscheidenden
These von Canguilhem.

Welches Problem und welche These ergeben sich aus diesem ganzen Vor-
lauf? Im Initialschritt ging es um die Markierung zweier zumindest nicht um-
standslos miteinander kompatibler Einsitze auf dem Feld einer »Soziologie
des Lebens«. Foucault und Canguilhem standen einander also — so sieht es
aus — an der Wurzel ihres Jahrzehnte lang andauernden philosophischen Dia-
logs als Kontrahenten in der Frage gegentiber, wie genau die Verschlungenheit
der Normen und Normalisierungsprozesse des Sozialen mit der inhirenten
Normativitit oder Vitalitdt lebendiger »Akteure« aufzufassen und zu verstehen
ist. Dabei bricht sich in Maladie mentale et psychologie ein Gedanke Bahn, der
in Foucaults spiteren Texten anders getont, aber in seinem zentralen Impuls
unverindert wiederkehren wird: Der vitalistische Rekurs auf eine biologische
Normativitit des Lebendigen ist Foucault zufolge nur im oder als Effekt einer
diskursiven Rekonfiguration der modernen Medizin lesbar.

So nimlich stellt sich die Situation fiir Foucault dar: In dem Moment, in
dem die Grunderfahrung der anatomischen Pathologie, wie sie sich im 19. Jahr-
hundert etabliert, um das Phinomen des Todes zu kreisen beginnt (Bichat), der

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

307


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Thomas Ebke

dann nichtlinger in einem topologischen Modell der »Nihe« von Leben, Krank-
heit und Tod, sondern nurmehr als Wurzel und Grenze der Krankheit selbst
thematisch wird, schilt sich als wissenschaftlich-philosophische Reaktion auf
diesen »Mortalismus« der »Vitalismus« als eine Totalisierung des Begriffs des
Lebens heraus: »[D]er Tod ist das, dem sich das Leben entgegensetzt und in dem
es sich auseinandersetzt; bezogen auf ihn ist es lebendige Opposition und daher
Leben; in ihm findet es seine Exposition und damit seine Wahrheit« (Foucault
1988:159). Man hat hier einen besonders markanten Beleg fiir die Weise, in der
Foucault diskursiviert, was fiir Canguilhem mehr und anderes als einen Zug
innerhalb einer kontingenten episteme darstellt: Die biologische Normativitit
des Organischen fungiert bei Canguilhem nicht blof als explanandum, son-
dern zugleich — innerhalb einer Geschichte des biologischen Wissens, in der
sich die vitalistische Position verortet — als explanans, als Grundaktivitit alles
Lebendigen, die, allerdings auf komplex gebrochene Weise, die Dynamik ihrer
eigenen, von den Wissenschaften des Lebens geleisteten Objektivierung selbst
noch imprigniert.

In dieses Bild einer Fraktionierung der Ansitze Foucaults und Canguil-
hems zieht jedoch eine spannende Verinderung ein, wenn man Foucaults
Strategie einer Diskursivierung von Canguilhems dezidiertem Vitalismus
(Feldman 2016) um die Einsicht erginzt, dass in Foucaults Rekonstruktion
der biopolitischen Formation moderner Macht das funktionale Modell einer
biologischen Normativitit des Lebens wiederkommt (Muhle 2008). Unter der
Perspektive des Projekts einer Soziologie des Lebens erscheinen damit auf
den ersten Blick zwei zueinander gegenliufige Figurationen der »natiirlichen
Kiinstlichkeit« einer Normativitit, die weder den gesellschaftlichen Vermitt-
lungsprozessen noch der elementaren Spontaneitit lebendiger Subjekte voll
und ganz zugerechnet werden kann: Wihrend Foucault den kritischen Vita-
lismus Canguilhems in eine der Frage nach den Subjekten und Substraten
von »Lebendigkeit« enthobenen Rekonstruktion des epistemischen Raums
der modernen Human- und Biowissenschaften tiberfiithrt, hat es ganz den
Anschein, als konne man einen gewissen Vorsprung von Canguilhems Ar-
gumentation gegeniiber Foucault darin sehen, dass er begrifflich ausweisen
kann, in welcher Weise das Leben iiberhaupt in die »Doppelstellung« gerit, zu-
gleich Subjekt und Objekt seiner eigenen Erfahrung, d.h. eines Wissens vom
Leben zu sein.” Denn Foucault sieht den empirisch-transzendentalen Zirkel
des verendlichten, sich selbst als seinen eigenen Ursprung voraussetzenden

7 | Diese Einschatzung, wonach erst Canguilhems fundamentaler Vitalismus die »an-
gemessene Entfaltung«von Foucaults epistemologisch-»archdologischer« Kritik an den
Limitationen der modernen Anthropologie und der Humanwissenschaften impliziert,
macht den Argumentationskern der Studie von Ugo Balzaretti (2018: 24 (Zitat) sowie
25f.) aus.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Vitalismus

anthropologischen Wissens in dem Paradox, dass »Leben« in dieser Konstel-
lation zugleich als eine Empirizitit und als Instanz gefiihrt wird, von der aus
diese Empirizitit allererst beschreibbar sein kann.

Fiir Canguilhem hingegen handelt es sich hier nicht um die blofe Form
eines Wissens, das aporetisch, aber eben auch geschichtlich emergent ist, wes-
halb ihm andere Wissenskonstellationen vorausgegangen sind und noch nach-
folgen werden. Vielmehr ist die Dialektik eines »lebendigen Wissens des Le-
bens« (Ebke 2012), einer spezifischen Stellung des Lebens zu sich selbst, worin
die Objektivierung des Lebendigen nicht als dessen schiere Entvitalisierung,
sondern als eine wie auch immer flektierte Auferung lebendiger »Subjekte«
in den Blick kommt, der methodische Schliissel zu Canguilhems ureigener
Konzeption der Wissenschaftsgeschichte. Nimmt man in dieses ganze Bild
noch mit auf, dass, wie vorhin angedeutet, Foucaults vermeintlich post-vita-
listische Archiologie des Wissens in ihrer Bestimmung von »Biopolitik« von
einem Rest dessen zu zehren scheint, was innerhalb dieser Archiologie ledig-
lich einen diskursivierten Status haben kann, so dringt sich der produktive
Sinn eines »vital turn« auf, der nicht nur (mit Foucault) die moderne Situa-
tion des Lebendigen als Objekt von normalisierenden wissenschaftlichen und
technischen Rationalititen ernst nimmt, sondern (mit Canguilhem und gegen
Foucault) in diesen Rationalititen selbst den Ausdruck der originiren Eigen-
timlichkeit, der Normativitit von »Leben« zur Entfaltung bringt. Von Bergson
tiber Durkheim bis hin zu Castoriadis oder Deleuze, aber auch von Dilthey tiber
Simmel bis zu Scheler und Plessner wiirde sich ein Dispositiv ausspannen, das
der positivistischen Soziologisierung des Biologischen ebenso Einhalt gebéte
wie der vitalistischen Uberhshung des Lebens als ein fiir die Wissenschaften
in keiner Weise verfolgbares Auflen: Das Korrektiv solcher falschen Entgegen-
setzungen finde sich in der Wiedereinschreibung der funktionalen Normen
der »Gesellschaft« in die basaleren Normen (oder vorsichtiger: Verhaltensfor-
men) des Lebendigen als solchem. Nattirlich muss diese Riickbindung nicht
in eine Naturalisierung des Sozialen auslaufen. Im Gegenteil: Auf dem Spiel
stiinde die Frage nach den Grenzen der Reduktion des Kiinstlichen auf das Na-
tlrliche und umgekehrt, und damit die Beobachtung einer Verstrickung der
einen in die andere Ordnung. Die gesellschaftlichen Strukturkomplexe und
Funktionsdynamiken vermdgen ihre Verwurzelung im Biologischen nie ganz
abzustreifen, aber ebensowenig lassen sie sich konsequent in der Kategorie der
Vitalitit denken: Worauf es ankime, wire vielmehr eine Kritik der »Reste« in
der gesellschaftlichen Vermittlung von biologischer Vitalitit, die zugleich die
Seite einer Kritik der Naturalisierung des Sozialen besitzt.

Dass Canguilhems Projekt diese kritische Bewegung einer »Lebenssoziolo-
gie« auf eigene Weise realisiert, steht aufler Zweifel: In der Tat geht es darum,
das Leben als Objekt und als Subjekt eines Wissenstyps auszudifferenzieren,
das spezifisch mit ihm, dem Leben, korreliert, und das von Canguilhem mit

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

309


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Thomas Ebke

den Mitteln einer Historischen Epistemologie, soll heiflen: in den Verzwei-
gungen und den Entscheidungsmomenten seines geschichtlichen Werdens
rekonstruiert wird. Jedoch impliziert sein Ansatz — und dieser Umstand soll
ins Zentrum der folgenden Ausfithrungen riicken — zugleich einen Gegen-
gedanken zu der fiir das lebenssoziologische Dispositiv so entscheidenden
Rekursion: So sehr niamlich Canguilhem im Insistieren auf ein »lebendiges
Wissen des Lebens« die Entvitalisierung kritisiert — Versuche also, die biologi-
sche Normativitit von Leben mit und in der soziokulturellen Normalisierung
wissenschaftlich zu vermitteln — so sehr steht ihm die Gefahr eines Vitalismus
besonderen Typs vor Augen, der die Heteronomie zwischen Sozialem und Bio-
logischem innerhalb einer Philosophie und auch einer Politik des Lebens ver-
mittelt. Diese Reflexion geht ganz gezielt an die Adresse von Auguste Comtes
Vision einer biocratie finale,® die ihrerseits den Gegensatz zwischen Biologie
und Soziologie in sich aufnimmt, um die »soziokratische« (Comte 2007: 197)
Beherrschung des Lebens durch den Menschen in einem fundamentalisierten
Regime des organischen Lebens aufgehen zu lassen: »Denn die normale Ent-
wicklung der biokratischen Einheit kann erst voll systematisiert werden, wenn
die soziokratische Einheit unwiderruflich geworden sein wird« (ebd.).

Erstvor diesem Hintergrund wird die Grenze sichtbar, die Canguilhem sei-
ner eigenen Denkfigur eines »lebendigen Wissens des Lebens« und auch dem
Ansatz zu einer Soziologie des Lebens zieht: Denn nicht nur die Neutralisie-
rung des Lebens unter dem Primat der science, sondern auch die Moglichkeit
von dessen philosophischer Totalisierung, die sich in der Uberschreitung der
Spannung zwischen Biologischem und Sozialem vollzieht, stellt einen Reduk-
tionismus dar, gegen den Canguilhem mit den Mitteln (s)einer Historischen
Epistemologie angeschrieben hat.

Vor diesem Hintergrund mochte dieser Beitrag an die wenig wahrge-
nommene und doch bedeutsame Rolle Spinozas erinnern, die in Le cerveau
et la pensée, einem spiten Text Canguilhems aus dem Jahr 1980 (Canguilhem
1989), konturiert wird: Zwar wire es unzutreffend, an der sich in diesem Text
andeutenden »Wende zu Spinoza« eine Art neorationalistische Uberwindung
der vitalistischen »Subjekt-Objektivitit« (Plessner 1975: 22) von Leben festzu-
machen. Aber es handelt sich hier doch um eine alternative, eine zweite Prizi-
sierung, die Canguilhem der Idee einer Wiedereinschreibung der externalisti-
schen Objektivierungen des Lebens in dessen spezifische Immanenz gegeben

hat.

8 | Die zugleich erhebliche und doch auf merkwiirdige Weise nur unterschwellig aus-
gesprochene kritische Prasenz von Comtes Positivismus im Denken Canguilhems und
Foucaults hat erstmals Ugo Balzaretti offengelegt (Balzaretti 2018: 21 sowie insb. 560-
566).

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Vitalismus

2. LIEBE ZUM »GRAND-ETRE«. AUGUSTE COMTES BIOKRATIE
ALS HYPERTROPHER VITALISMUS

Jean-Paul Frick begriindet seine These, dass das monumentale System der
positiven Politik von 1851 den eigentlichen Gipfelpunkt von Auguste Comtes
philosophisch-soziologischem Gesamtprojekt bilde, wie folgt: »Das Ziel [des
Systems der positiven Politik, TE] besteht nicht linger darin, eine rein speku-
lative Konzeption der gesellschaftlichen Ordnung und ihrer Geschichte auf-
zustellen, sondern eine von einem praktischen und affektiven Wert affizierte
Konzeption« (Frick 1986: 464).° Der Cours de philosophie positive drehte sich
noch zentral um die epistemologische Grundlegung (und Nobilitierung) der
Soziologie als eine »soziale Physik« (Comte 1923: 389) an der Spitze eines Hie-
rarchiesystems positiver Wissenschaften: Zum einen gibt Comte Argumente
fur die Suprematie von Biologie und Soziologie als Wissenschaften syntheti-
scher Gesetze gegeniiber Physik und Chemie (ebd.: 343-391). Indem bereits
die Biologie, oder, wie es bei Comte auch heifit, die »biologische Philosophie«
(ebd.: 355) organisch-synthetische Zusammenhinge der Einheit der Teile eines
Ganzen in diesem Ganzen, nicht nur die funktionalen Relationen von Teilen
untereinander denkt, fungiert sie als Wissenschaft veritabel synthetischer Ge-
setze. Zum anderen aber kreist Comte nun die Differenz zwischen Soziologie
(als »sozialer Physik« oder Wissenschaft der »sozialen Statik«) und Biologie als
entscheidend ein, und zwar innerhalb der Gemeinsamkeit, durch die sich bei-
de von den »analytischen Wissenschaften« der Physik und Chemie absetzen.
Die Soziologie nimlich fasse die Gesetze und Regularititen des Organischen —
nimlich: des gesellschaftlichen Organismus der Republik — nicht biologistisch
als die Gesetze eines biologischen Lebewesens, sondern als genuin soziale Ge-
setze auf, die sie immer in derer innerer Bezogenheit auf den »Totalfortschritt
des menschlichen Geistes« und unter dem Gesichtspunkt »der grundlegen-
den Evolution der Menschheit« definiere (ebd.: 386). Dieser Uberstieg vom bio-
logischen zum soziologischen Wissen ist in Comtes positivistischem System
methodisch wie normativ unabdingbar: Die Ausweitung der Gegenstinde der
Biologie und ihrer Explikationsweise der besonderen Gesetze dieser Gegen-
stinde auf die Soziologie wiirden ansonsten in eine Naturalisierung gesell-
schaftlicher Komplexititen und in zuletzt rassistische Formen von Politik aus-
laufen (vgl. Tarot 1999). Um genau diese Identifizierung des Soziologischen
mit dem Biologischen zu verhindern, insistiert Comte (1923: 452ff.) im Cours
auf der soziologischen Besonderung der Konzepte des Organischen, des Mi-
lieus und der Entwicklung [évolution]: Obwohl es sich um Kategorien handelt,
die die Soziologie aus einer spezifischen Assimilation des biologischen Den-

9 | »L’objectif n’est plus de fournir une conception purement spéculative de I'ordre so-
cial et de son histoire, mais une conception affectée d’une valeur pratique et affective«.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

31


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312

Thomas Ebke

kens gewinnt, schreibt sie die dadurch erfassbaren Zusammenhinge in eine
Perspektive der fortschreitenden Humanisierung der Gesellschaften ein, einer
Humanisierung, die sich faktisch bereits durch die auf den unterschiedlichs-
ten Ebenen fortschreitende Ablosung von Theologie und Metaphysik durch
»positive Wissenschaft« realisiere. Mit dieser Pointe erfiillt sich im Cours ein
argumentativer Rahmen, der nicht nur der epistemologischen Inauguration
der Soziologie gilt, sondern zugleich darauf angelegt ist, die Soziologie als Kro-
ne des Systems der positiven Wissenschaften tiberhaupt auszuweisen: eines
Systems, das nun riickwirkend von der Soziologie aus »humanisiert«, nimlich
durch sie unter die Perspektive des wissenschaftlich-technisch-sozialen Fort-
schritts der menschlichen Gattung gestellt wird.

Das System der positiven Politik nun wendet diesen epistemologischen Er-
trag, wie Frick (1986: 464) zeigt, in eine »affektive« Politik um. Dabei bestimmt
sich das Verhiltnis zwischen dem Cours und dem System der positiven Politik
nicht so, dass letzteres schlicht die Konsequenzen einer politischen Praxis aus
der Wissenschaft destilliert, die im ersteren vollendet worden wire. Vielmehr
geht im System eine »Neubewertung« (réévaluation, ebd.) der gesamten Syn-
these der positiven Wissenschaften vor sich, die Comte im Cours systematisch
grundgelegt hatte: Eine Umgewichtung von der Art, dass die »moralischen
Bediirfnisse« (Comte 2004: 22), die das Vorhaben leiten, der Menschheitsge-
sellschaft die Prinzipien zur geschichtlichen Regulierung ihrer eigenen Ver-
gesellschaftung durchsichtig zu machen, wieder ihren Primat gegentiber der
»rationalistischen« Aufgabe, eine konsequente Wissenschaft des Sozialen zu
entwickeln, zuriickerhalten sollen. Diese »moralischen Bediirfnisse« sollen,
so Comte, »wieder direkt ihre gerechte Vorherrschaft einnehmen, um eine
wirklich vollstindige Synthese zu errichten, bei der die Liebe natiirlich das
einzige universelle Prinzip darstellt« (ebd.). Der schlagende Unterschied zwi-
schen den beiden Hauptwerken Comtes besteht, so gelesen, in nichts anderem
als der Transformation der im Cours vorgestellten soziologischen Wissenschaft
»zu einer vollstindigen und definitiven Religion« (Comte 2007: 47), in der das
Prinzip der Liebe im Unterschied zur Arbeit der Wissenschaft und durch die-
se hindurch zu sich selbst kommen kann. In Comtes Dogma einer Religion
der Humanitit lduft das Ideal mit, die Wissenschaft der Welt normativ auf die
Instanz des Menschen als ein zur Welt im Verhiltnis der Liebe und der aktiv-
affektiven Umgestaltung ihrer Strukturen stehendes Bezugszentrum zuriick-
zubeziehen (Frick 1986: 465). Hatte Comte die »subjektive Methode« (Comte
2007: 46) der religiésen und metaphysischen Kosmologien im Rahmen seines
Cours noch im dritten Stadium, der Wissenschaft nimlich, aufgehoben, so
stellt das System der positiven Politik »die entscheidende Konkordanz« zwischen
der »objektiven Methode« der Wissenschaften, die ihren Vollsinn erst durch
die reflexive SchliefSung des Systems aller Wissenschaft durch die Soziologie
erlangt, mit der »subjektiven Methode« der Religion und der Metaphysik her

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Vitalismus

(ebd.). Hier gewinnt das eigentlich interessante Problem seine Konturen: Denn
was Comte im System der positiven Politik vollzieht, ist eine gewisse Subjekti-
vierung und Zentrierung der Wissenschaft des Sozialen in den Hinden einer
als organisch vorgestellten, »lebendigen« Entitit, nimlich des sogenannten
Grand-FEtre der sich selbst durch ihre eigene Rationalisierung hindurch lieben-
den Gattung des Menschen.

Man muss sich klarmachen, dass es sich bei dieser organizistischen Se-
mantik keineswegs um eine Ideologie handelt, die Comtes Gesamtkonzeption
duferlich wire und blof gewaltsam retroaktiv auf sie projiziert wiirde. Inte-
ressant ist vielmehr, dass mit der Figur des Grand-Etre, jenem »Gegenstand
der Verehrung und des Kultes« (Objet de vénération et de culte, Frick 1986: 465),
eine im Geiste des Positivismus unerlissliche Durchschreitung der vollende-
ten Wissenschaft in das politische Prinzip anvisiert wird, das der Arbeit der
Wissenschaften selbst bereits explizit zu Grunde liegen soll: Geht es doch um
die Unterstellung der wissenschaftlichen und technischen Rationalititen unter
eine auf die Fortschritt der Menschheit als solcher ausgerichtete Politik und
Moral. Der methodisch wie sachlich denkwiirdige Zug von Comtes religios ge-
steigerter Konzeption der Soziologie liegt damit in der Tat in der Inauguration
eines »point de vue subjectif-objectif« (ebd.: 468), oder, wie man zuspitzend sa-
gen konnte, in der Zentrierung der Wissenschaft vom (sozialen) Leben auf das
sich in dieser Wissenschaft selbst erkennende Leben des Grand-Etre. Man sieht,
dass sich in Comtes Denken nichts anderes als eine genuine Lebenssoziologie'
abzeichnet, die sich unvermutet mit der berithmten Forderung Canguilhems
iiberschneidet, »die menschliche Geschichte ins Leben [einzuschreiben], ohne
indes zu verkennen, dass mit dem Menschen eine Kultur erscheint, die nicht
auf die bloRe Natur reduzierbar ist« (Canguilhem 2009c: 219).

Zwei Aspekte des Systems des spiten Comte kénnen gar nicht deutlich ge-
nug in ihrer Relevanz fiir den Komplex von Fragen, fiir die der vorliegende Bei-
trag sich interessiert, herausgestrichen werden. Zunichst gilt es festzuhalten,
dass Comte das Projekt einer Wissenschaft des Sozialen in eine Philosophie des

10 | Ein Terminus, den man in diesem spezifischen Kontext allerdings weniger in dem
von den Herausgebern dieses Bandes definierten Sinne einer »soziologischen Konzep-
tion«aufzufassen hatte, welche die Frage stellt, wie »Denken«aus »Leben« entsteht und
das »Leben« umgekehrt Gegenstand des »Denkens« werden kann (vgl. die Einleitung).
Eher ruft der Titel einer »Lebenssoziologie« in diesem Zusammenhang das Motiv einer
wissenschaftlichen und praktischen Rationalisierung gesellschaftlicher Ordnungen auf,
die sich nicht l&nger (wie im Cours) als eine »Physik« von ihr duflerlichen Positivitaten
und deren Gesetzen, sondern als ein Wissen konstituiert, das sich selbst zur praktisch-
politischen Realisierungsform jener organischen Ganzheit (des Sozialen) wandelt, die
sie vormals lediglich als ihren Gegenstand, d.h. als Gegenstand einer Wissenschaft,
bestimmt hatte.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

313


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314

Thomas Ebke

Lebens einschliefét, die ihrerseits nicht mit einer Theorie des Biologischen koin-
zidiert. Und diese kategoriale Integration des Wissenschaftlichen ins Philoso-
phische istim Licht unserer These schlagend. Sie entspricht nimlich innerhalb
der positivistischen Reflexion dem kritischen Schritt, den auch Canguilhem
auf dem Weg seiner Historischen Epistemologie reklamiert: Einem Schritt, der
in der Brechung des Werts der Wissenschaft durch das Philosophische besteht,
das den fiir die Wissenschaft zentralen Wert, den Wert der Wahrheit, dezent-
riert, um ihn in die offene Pluralitit alternativer Wertfelder (der Technik, der
Asthetik usw.) zuriickzunehmen. Es ist diese philosophische Dezentrierung
der Wissenschaft im Sinne einer Axiologie, die dem System des spiten Comte
auf einer ersten Ebene seine Originalitit verleiht.

Auf einer zweiten Ebene, die mit der ersten eng verbunden ist und sie
gleichsam bedingt, wird ersichtlich, dass wir es im System der positiven Politik
mit einer gegeniiber dem Cours verinderten und nunmehr zentral gesetzten
Biologiekonzeption zu tun haben. Wie Jean-Paul Frick herausgestellt hat, ist
es bereits im Cours das Wissen der Biologie, das einen qualitativen Dualismus
in die Ordnung des Wirklichen (l'ordre de la réalité, vgl. Frick 1986: 469) ein-
fiihrt, dem sich die »synthetische Methode« der positivistischen Politik aller-
erst verdankt. Das biologische Wissen ist deshalb gegeniiber den »kosmologi-
schen« Wissenschaften, denen es tibergeordnet ist, spezifisch, weil es aufhért,
die Wirklichkeit in Objektivititen, im Realismus ausgedehnter Dinge und den
Eigenschaften ihrer Teile zu durchdenken. In der Biologie »bauen sich die Be-
ziehungen zwischen dem Lebewesen und seinem Milieu bzw. zwischen dem
Subjekt und seinen Objekten auf« (ebd.: 470)."! Es ist die Biologie, die eine
Wissenschaft der Relationen zwischen Organismen und ihren Milieus er6ffnet
und damit die unentbehrliche Basis der soziologischen episteme anlegt. Jedoch
wird es die Soziologie als »soziale Physik«" — so sieht es der Cours de philosophie

11 | »[...] se mettent en place les relations entre I’Etre et son milieu, ou entre le sujet
et ses ob-jets«.

12 | Man darf mit Blick auf die beriihmte Fassung der Soziologie als »soziale Physik«
Comtes Aktualisierung und Zuspitzung des Kantschen Anspruchs auf eine durchgrei-
fende »Revolution unserer Denkungsart« nicht vergessen; eine methodologische Revo-
lution, die das moderne Projekt einer moglichen »Wissenschaft« des Sozialen endgiiltig
vom »lichtscheue[n] Einfluss des metaphysischen und schliellich sogar des theologi-
schen Geistes« befreien soll (Comte 1923b: 704). Gegenliber Kosmologie, Physik und
Chemie hebt sich das biologische Wissen dadurch ab, dass es die Gesetze »syntheti-
schere, in sich vermittelter Einheiten (Organismen) im Unterschied zu den Gesetzméagig-
keiten »analytischer« Entit4ten zu objektivieren vermag. Aber bei dieser epistemologi-
schen Autonomie des Biologischen stehen zu bleiben, hiefe fiir Comte, den epochalen
Durchbruch zum »einzigen Gesichtspunkt, der einer wahren Universalitat fahig ist«
(ebd.: 719), gerade zu blockieren: Der reine Primat der Biologie erscheint Comte als

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Vitalismus

positive — unterlassen, die sozialen Organismus-Milieu-Relationen zu naturali-
sieren, und sie stattdessen gerade in ihrer Irreduzibilitit gegeniiber dem Bio-
logischen entwickeln.

Im System der positiven Politik scheint sich das Rangverhiltnis zwischen der
Soziologie und der Biologie aber nun ein weiteres Mal zu verschieben. Denn
es bleibt nicht linger dabei, dass die Soziologie sich die Biologie assimiliert,
dass sie auf den biologischen Denkmitteln aufbaut, nur um sie zuletzt auf die
Erfassung der genuinen Gesetze des Sozialen hin spezifisch zu tiberschreiten.
Denn nunmehr weitet sich die zu sich selbst gekommene Soziologie zu einer
globalen Konzeption des »Lebens«, die Soziologie und Biologie unter sich ver-
eint, aber zugleich iiber beide hinausgeht. Nichts anderes besagt Comtes Theo-
rie des Grand-FEtre, wenn er unter diesem »grofRen Wesen« den gleichsam pla-
netarischen Organismus der Menschheit beschreibt, der nicht in seinen reinen
Funktionsgesetzen als Gegenstand einer Wissenschaft, sondern als Zielpunkt
einer universalen Liebe figuriert, die sich nur in einem Zugriff durch die Phi-
losophie verwirklichen kann.

Dies ist eine Volte, die eine ganz neue Dimension in Comtes Denken be-
griindet: Die Soziologie als »soziale Physik« wird zuletzt ein weiteres Mal iiber-
griffen, aber nicht durch eine allgemeine Biologie oder Organologie, sondern
durch die »finale Biokratie« (Comte 2007:183). Man kann nicht tiberlesen, dass
Comte unter diesem Konzept, das direkt mit der Idee des Grand-Etre verwoben
ist, »[d]as Ensemble einer Assoziation zwischen der Menschheit und den dis-
ziplinierbaren Spezies« bezeichnet, mit der Konsequenz, dass dereinst »die

Riickfall in eine spekulative Metaphysik. Von daher die Aufnahme und Uberbietung der
biologischen Synthese in die Integralitat einer »sozialen Physike, die allein die Perspek-
tive béte, »unsere verschiedenen realen Kenntnisse endlich [in] ein wirkliches System«
(ebd.) zu bringen, »das in seinem ganzen Umfange und seiner allmahlichen Ausbreitung
an ein- und dieselbe Hierarchie und an eine gemeinsame Entwicklung« (ebd.) - ndm-
lich an den durch Wissenschaft und Technik rationalisierten Fortschritt der Gesamt-
menschheit - »gebunden« (ebd.) ware. Wenn Comte das biologische Wissen noch ein-
mal entschieden in eine soziale (!) »Physik« eingehen lasst, dann verbindet sich letztere
»mit dem fundamentalen Bewusstsein einer spontanen Ordnung, die selbst hinsichtlich
unsererindividuellen und kollektiven eigenen Erscheinungen im wesentlichen unabhén-
gig von uns ist, und auf welche unser Eingreifen immer nur blofs nebenséchliche Modi-
fikationen ausiiben kann, die indessen unendlich wertvoll sind, weil sie die Hauptgrund-
lage unserer tatsachlichen Macht bilden« (ebd.: 726, Hervorh. TE). Was bei Durkheim
einige Jahrzehnte spéter als »faits sociaux« firmieren wird, nimmt seinen Lauf in Comtes
Prdmisse einerin sich selbst geordneten komplexen Objektivitat, deren immanente Ge-
setze nicht nur durch eine ihr spezifisch korrelative Wissenschaft »positiv« bestimmbar,
sondern deren »Fortschreiten« zugleich durch eine Politik der prospektiven Normalisie-
rung regulierbar sein sollen.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

315


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Thomas Ebke

ganze lebende Natur gegen die tote Natur« aufgeboten wiirde, »um die terres-
trische Domine auszubeuten« (ebd.: 185). Es ist ein verbliiffendes Argument,
dass auf diese Weise »die Animalitit spontan das grofie soziologische Prinzip
[skizziert], das die Liebe als notwendige Basis jeder dauerhaften Union zwi-
schen unabhingigen Wesen darstellt« (ebd.: 183): Was Comte hier in Aussicht
nimmt, wire also eine »Union« zwischen den »disziplinierbaren« Spezies in
der Gesamtheit ihrer Pluralitit, eine Assoziation der verschiedensten Bereiche
des Organischen, die eben keinen anthropozentrischen Zuschnitt mehr hat,
sondern im Gegenteil die absolute Spontaneitit von Leben tiber das Dispositiv
der »Soziokratie« stellt (ebd.: 187).

»Das innere Regime dieser finalen Biokratie ist nicht weniger als ihre &ulere Macht an
die grundlegende Entwicklung der Menschheit gebunden. Menschen, die sich auf der
Erde wie im Exil flihlen, konnten keine wiirdigen Chefs fir die Tiere bieten, die fir sie die
ewigen Bewohner waren. [...] Doch unter dem positiven Regime werden eine normale
Kooperation und eine billige Fraternitdt eine Solidaritat, die ihrem gemeinsamen Dienst
am wahren Grand-Etre angepasst ist, zwischen allen biokratischen Organen etablieren«
(ebd.; vgl. Kremer-Marietti 2003: 89).

Canguilhem hat im Positivismus Comtes die zugleich tiberragende und doch
verdeckte Stellung dieser Biokratie, dieser wissenschaftlich und technisch ma-
ximierten Herrschaft tiber alles Leben aufgespiefit, wenn er sie als »zwangsliu-
fige Bedingung der Soziokratie« tituliert (condition obligée de la Sociocratie, Can-
guilhem 1994a: 73). Comtes Reflexionen, so Canguilhem, gerieten in den Sog
einer Vision der Herrschaft, die das Leben als aktivische, auf das Anorganische
iibergreifende Macht imaginiert, ohne fiir diese formative Bewegung des Le-
bens irgendeine Form von Dependenz vom Anorganischen vorzusehen (ebd.).
In diesem Sinne zitiert Canguilhem die biindige Formel aus Comtes System:
»Das Ensemble der natiirlichen Kérper hért dann auf, ein absolutes Ganzes zu
bilden« (Comte 2007: 155). Und wenn wenige Sitze spiter bei Comte davon die
Rede ist, man misse »zwei radikal unterschiedene Ordnungen konzipieren,
die nicht auf eine einzige reduziert werden« kénnen, so hat man Miihe, diese
Passage nicht als eine Parallelstelle zu Canguilhems eigenem Plidoyer aus den
Aspects du vitalisme zu lesen, wo er Bichat dafur kritisiert, die Wissenschaften
vom Leben lediglich innerhalb einer »Enklave« (Canguilhem 2009b: 172) der
Naturwissenschaften angesiedelt zu haben, anstatt ihre radikale Heteronomie
zu bemerken. Tatsichlich ist die zitierte Stelle heikel: Denn was Canguilhem
hier festzuhalten scheint, hat die paradoxen Ziige einer den Kérpern den Tod
bringenden Macht des Lebens iiber das Anorganische:

»Diese Uberzeugung lautet, dass sich das Leben in der Welt des Unbelebten regt [/a
vie s'agite] und dort agiert [agit] ohne in ihr seine Quelle zu finden, dass es bestimmte

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Vitalismus

Organismen, die ihm nicht entspringen, dem Tod (iberldsst« (Canguilhem 1994a: 73;
Hervorh. TE).13

Vielleicht tiberzeichnet man nur minimal, wenn man den Abgrund in Comtes
finalbiokratischem Projekt, auf den Canguilhem hier anspielt, auf die Formel
einer »thanatropischen Regression« (R. Brassier, vgl. Ebke 2016) bringt: Wenn
damit gemeint ist, dass an den Grenzen eines selbst »vitalen, sich in eine An-
erkennung der Originalitit des Lebens einschreibenden Denkens die Grenzen
zu einem »Mortalismus« (Muhle 2007, 96-103), der die dynamis des Lebens
von der stasis des Todes ununterscheidbar macht, verwischen.

Vor allem gilt es herauszupriparieren, auf welche Denkbewegung Cangu-
ilhems Kritikpunkt einer Voraussetzung der »Endbiokratie« (biocratie finale)
innerhalb der Soziokratie eigentlich gemiinzt ist: Interessant ist, dass sich sein
Kommentar nicht auf die entvitalisierte Objektivitit lebendiger Gegenstin-
de bezieht, sofern sie auf Gegenstinde einer Wissenschaft reduziert werden,
sondern auf den hypertrophen Vitalismus eines Denkens des Lebens, das von
einer Theorie des Sozialen, die ihrerseits das biologische Wissen in sich ver-
mittelt hat, Besitz ergriffen hat. Nicht die Abblendung, sondern die Uberhé-
hung des Lebensbegriffs macht hier das Problem aus; nicht der wissenschaft-
lichen Verfehlung, sondern der spekulativen Entgrenzung des Vitalen gilt die
Skepsis; nicht nur (in) der Abstraktion von der Subjektivitit des Organischen,
sondern (auch) in deren Totalisierung liegt die Gefahr einer Regression.

Man kann dies auch anders pointieren: In Comtes Politik der Liebe, die
sich selbst als normatives Fundament des Systems positiver Wissenschaften
prinzipiiert, sieht Canguilhem die Extreme einer »Lebenssoziologie, die alle
Konsequenzen zieht aus der Doppelstellung des Lebens als Objekt und als Sub-
jekt seiner eigenen Rationalitit. Es sind genauerhin die Grenzen der Funda-
mentalisierung jener von ihm selbst so eindringlich reklamierten Figur einer
lebendigen »Subjekt-Objektivitit«, die Canguilhem in seinem Comte-Aufsatz

13 | »Cette conviction c’est que la vie s'agite et agit dans le monde d’inerte sans y
trouver sa source, qu’elle abandonne a la mort des organismes individuels qui n’en pro-
veniennt pas«. Ein Echo auf diese morbide Konsequenz des Vitalismus mag man aus
Helmuth Plessners diisterem Hinweis auf die antihumanistische, regressive Kehrsei-
te der Relation des Menschen zu seiner eigenen Unergriindlichkeit heraushoren (siehe
Plessner 1981: 225 und 227): »So als das Andere seiner selbst auch er selbst ist der
Mensch ein Ding, ein Kdrper, ein Seiender unter Seienden, welches auf der Erde vor-
kommt, eine Grofe der Natur, ihren Schwerkrafts- und Fallgesetzen, ihren Wachstums-
und Vererbungsgesetzen wie ein Stick Vieh unterworfen [...]. Auf das Andere seiner
Macht und seines Selbst durchscheinend ist der Mensch in eine Ebene mit physischen
Dingen durchgegeben und erscheint von ihm aus dem Reich eines besonderen Seins
belebter Kdrper, der Pflanzen und Tiere, eingegliedert«.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

317


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Ebke

bedenkt. Wenn es sich aber so verhilt, wenn also Canguilhem in seiner Lek-
tiire des spiten Comte zumindest einen leisen Zweifel in Bezug auf die end-
giiltige Tragfihigkeit (s)eines »vital turn« streut, dann stellt sich in umso bri-
santerer Weise die Frage, von welcher Konzeption aus Canguilhem selbst das
doppelte Risiko der wissenschaftlichen Entvitalisierung und der spekulativen
Hypertrophie des Vitalismus kritisieren kann. Der Versuch, auf diese Frage zu
antworten, fithrt zuriick zu einigen kryptischen Referenzen auf Spinoza, die
Canguilhems Position zu Beginn der 198cer Jahre prigen.

3. DiE »SPIN0ZA-LINIE«. ZUM OFFENEN ENDE DES KRITISCHEN
VITALISMUS VON GEORGES CANGUILHEM

Unverkennbar enthilt Canguilhems Denkansatz zwei Linien einer Antwort
auf die Frage nach der reziproken Durchdringung zwischen »biologischer«
und »sozialer« Normativitit. Die erste Linie lenkt den Blick auf die unableit-
bare Vorgingigkeit der Erfahrung des »Werts« des Lebens vor jeder wissen-
schaftlichen Objektivierung von Fakten; die Formulierung des sogenannten
»Primats der Klinik« gegeniiber der Verwissenschaftlichung der Medizin als
Physiologie hat hier ihren Platz. Diesen Komplex hatte der Anfang dieses Bei-
trags kurz umrissen. Eine zweite Linie in den sogenannten »Neuen Uberle-
gungen zum Normalen und zum Pathologischen« von 1966, die Canguilhems
Buch tiber Das Normale und das Pathologische seit dessen zweiter Auflage bei-
gefiigt sind, unterscheidet die biologischen von den gesellschaftlichen Normen
durch die Differenz, die das Biologische auf eine urspriingliche Konstitution
von Sinn und das Gesellschaftliche durch die Reproduktion und Garantie von
Funktionen bezieht. Tendenziell begreift Canguilhem dabei die gesellschaft-
lichen Normalisierungen und Regulationen als Derivate biologischer Sinnkon-
stitution, wobei sie genau diesem lebendigen Ursprung ihrer selbst duferlich
sind. Man kann sich hier im Wesentlichen dem Befund Maria Muhles (2012)
anschlieffen, um den entscheidenden Gesichtspunkt dieses gegeniiber dem
Buch von 1943 »zweiten« Takts von Betrachtungen zu identifizieren, die Can-
guilhem der Spannung zwischen biologischen und soziokulturellen Normen
gewidmet hat.

»Die biologische Entwicklung der Organismen verlief {iber eine entschiedenere Integ-
ration jener Organe und Funktionen, die die Beziehung zur Umwelt sicherstellen; mit
anderen Worten: iber eine autonomere Einverleibung der Existenzbedingungen der den
Organismus konstituierenden Elemente und die Ausbildung dessen, was Bernard das
innere Milieu nannte. Demgegeniber ist die historische Entwicklung der menschlichen
Gesellschaften dadurch gekennzeichnet, dass die im Verhéltnis zur Gattung begrenz-
teren Kollektive ihre Hilfsmittel vermehrt und sie in der AuRerlichkeit des Raums, ihre

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Vitalismus

Institutionen aber in der AuBerlichkeit des Verwaltens gleichsam ausgebreitet haben«
(Canguilhem 1974: 176).

Von der synthetischen Binnendifferenzierung biologischer Organismen und
der zentripetalen Form ihrer Selbstregulation unterscheidet sich der Externa-
lismus des gesellschaftlichen Kollektivs, das seine Integrations- und Repro-
duktionsprozesse durch die Stabilisierung von »Organen«, wie Canguilhem es
hier formuliert, leistet.

Aus gutem Grund liefen sich diese beiden Linien als Ausdruck eines Vita-
lismus apostrophieren, der auf die doppelte Lage des Lebens nicht nur als das
Objekt von Wissenschaft, sondern auch als generative Subjektivitdt verweist.
Letztlich kann kein Zweifel dariiber bestehen, dass Canguilhem diese »phi-
losophie biologique«, deren Herzstiick die Auffassung vom Leben als einer
wertenden Tatigkeit bildet, fiir den Ausgangspunkt auch seiner epistemologi-
schen Arbeiten gehalten hat (Limoges 2015). Was nun aber zusitzlich noch in
Canguilhems Comte-Lektiire aufzubrechen scheint, ist, so meine These, eine
Befragung dieses Vitalismus an seinen eigenen Grenzen: Wo liegt, wenn es sie
denn gibt, die Bruchstelle jedes Versuchs, die wissenschaftliche Theoretisie-
rung und die soziale Ordnung der Lebewesen ihrerseits zu vitalisieren, also das
Moment der Subjektivitit in sie wiedereinzufiihren? Welche Uberschreitun-
gen begeht eine Dialektik des »lebendigen Wissens des Lebens« aus sich selbst
heraus, und welche neuen Ausschliisse, in epistemischer wie in praktisch-poli-
tischer Hinsicht, bringt eine ins »Leben« gewendete Soziologie hervor?

Man hat den Eindruck, dass Fragen dieser Art im Hintergrund von Cangu-
ilhems Text Le cerveau et la pensée (»Gehirn und Denken«, Canguilhem 1989)
wirken, der sich der Zuriickweisung der neurowissenschaftlichen Reduktion
von Denken auf Kognition, von Bewusstsein auf Hirnfunktionen verschreibt.
Es ist »die Gleichung Denken = Gehirn« (ebd.: 27), die Canguilhem hier aus-
einandernimmt. Dabei kommt es ihm zunichst darauf an, »Denken« als eine
je schon situierte und relationale Aktivitit zu bestimmen, die als solche nicht
thematisch werden kann, wo man sie auf neuronale Prozesse reduziert.

»Die sogenannten intelligenten Maschinen sind Maschinen zur Herstellung von Bezie-
hungen zwischen den ihnen vorgegebenen Daten, aber sie stehen in keinerlei Beziehung
zu dem, was der Benutzer mit den Beziehungen vorhat, die sie fiir ihn herstellen. Da
Bedeutung, Sinn, immer Beziehung zu ist, kann der Mensch mit dem Sinn spielen, kann
ihn entstellen und vortduschen, kann ligen und Fallen stellen. Denn bei der einen oder
anderen Gelegenheit muss man mit einer Abweichung der Beziehung zu, mit einer Ver-
zerrung des Sinns rechnen. Die Bedeutungsrelation ist keine geistige Entsprechung zu
physikalischen Relationen zwischen Elementen oder Systemen von Elementen im Ge-
hirn des Sprechers« (ebd.: 30f.).

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

319


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Thomas Ebke

Es ist nicht schwer einzusehen, dass diese Argumentation eine Anspielung
auf die fiir Canguilhems Position so markante Zeichnung des lebendigen Or-
ganismus als ein Bezugszentrum von Sinnrelationen macht. Insofern bringt
der spite Artikel von 1980 an seiner Oberfliche durchaus die bereits rekons-
truierte Strategie des kritischen Vitalismus zum Tragen. Umso spannender
ist es dann jedoch zu beobachten, welchen unvermuteten Dreh Canguilhem
seinen Uberlegungen in diesem Zusammenhang gibt. In der Art eines deus ex
machina springt nimlich auf den letzten Seiten des Textes niemand anders als
Spinoza hervor, von dem Canguilhem die folgende Anekdote (die dem Aufsatz
schlieRlich sein Leitmotiv einzugeben scheint) berichtet:

»Als Freund des holldndischen Ratspensionars Jan de Witt, dessen republikanische
Uberzeugungen er teilte, wurde er [Spinoza, TE] 1672 im Haag, als die Armeen Ludwigs
XIV.in Holland einfielen, Zeuge seiner Ermordung durch die oranischen Aufstandischen.
Zornund Schmerz bewogen Spinoza, seine Wohnung zu verlassen und an die Mauern der
Stadt ein Plakat zu heften, auf das er geschrieben hatte: Ultimi barborum« (ebd.: 35).

Wichtig ist, dass dieser Anekdote im Text selbst einige Abschnitte zuvor eine
bezeichnende Konfrontation zwischen Spinozas anti-teleologischer Metaphy-
sik der Immanenz der unitiren Substanz und Descartes’ Metaphysik des cogito
vorausgeht. Nicht Descartes, der das Paradigma der Subjektivitit allererst sys-
tematisch etabliert, sondern Spinoza, der vermeintliche Stammvater des neu-
zeitlichen Determinismus, habe die stichhaltige Definition des Verhiltnisses
von »Denken« und »Subjektivitit« geliefert:

»Denken ist eine Tatigkeit des Menschen, die das Bewusstsein seiner selbst als eines
In-der-Welt-Stehenden erfordert, und zwar nicht als Vorstellung des Subjekts Ich, son-
dern als seine Forderung, denn dieses In-der-Welt-Stehen heifit Wachsamkeit, und ge-
nauer: Uber-Wachen. Fiir die Philosophie ist es kein Widerspruch, wenn man von einer
Subjektvitdt ohne Innerlichkeit ausgeht, von einer Subjektivitat, der sich kein solipsis-
tischer Idealismus nachsagen lasst« (ebd.: 34).

Alles entscheidet sich also mit dem Umkehrungsschritt von einer dem cogito
korrelativen und durch es beschlossenen Immanenz zu einem substantiellen
Auflen, das tiber das cogito »wacht«.

»Innerlichkeit ist die Umkehrung, aber nicht Aufhebung der AuBerlichkeit. So gesehen,
istdas die Welt der Dinge und der Menschen iiberwachende Ich das spinozistische nicht
weniger als das cartesianische Ich. Wahrend Descartes iiber die Evidenz seines Cogito
nur fiir sich allein urteilt, verkiindet Spinoza als unpersdnliches Axiom: Homo cogitat«
(ebd.).

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Vitalismus

Wihrend Descartes das ego cogito als fundamentum certum et inconcussum, als
die irreduzible Grundlage (als veritables Bezugszentrum) jeglicher Aktivitit
des Denkens ansetzt, entwickelt Spinoza eine Perspektive, die das Denkge-
schehen vom Ort des Subjekts ablost. Mit dieser Wendung kippt die Defini-
tion von »Denken« als eines immer situierten und lokalen Vollzugs zur Vi-
sion einer gleichsam depersonalisierten cogitatio um. Dies ist die im Sinne
unserer These grundlegendste Stelle: An Spinoza wiirdigt Canguilhem eine
Konzeptualisierung des Denkens um den Preis des Lebens; ein Denken nicht
aus dem Inneren der Subjektivitit, sondern auf Leben und Tod, ohne an die
Einschreibung in die Immanenz von »Leben« gebunden zu sein. Es ist keine
Beildufigkeit, wenn Canguilhem die Option Spinozas als eine »Philosophie
ohne Subjekt« apostrophiert (Canguilhem 2004: 36): Denn diese Verortung
des Denkens jenseits des Subjekts impliziert nicht blof die Revokation einer
Philosophie des Bewusstseins, sondern ganz dezidiert auch einen Antagonis-
mus von Denken und Leben, der sich nicht in eine spekulative Dialektik des
sich selber denkenden (begreifenden) Lebens assimilieren lasst.

Immer wieder kehrt Canguilhem in seinem Text auf Spinozas entscheiden-
de Tat zuriick, die er als »Heraustreten aus der Reserve« (ebd.: 36f.) honoriert.
Man darf unterstellen, dass es sich hier nicht zufillig um einen militirischen
Terminus handelt: Unabhingig voneinander haben Didier Eribon (1998: 182f),
Jacques Bouveresse (2011: 14-18) und Pierre Macherey (2016) herausgearbeitet,
dass Canguilhems Reverenzen gegeniiber Spinoza hintergriindig als Hom-
mage an Jean Cavailles lesbar sind, jenem Mathematiker und Philosophen der
Mathematik, der als Mirtyrer der franzésischen résistance in den Tod ging, als
er 1944 von den Nationalsozialisten exekutiert wurde (vgl. auch Canguilhem
2015). Im Klartext fillt das »Heraustreten aus der Reserve« mit dem Eintritt
in den Widerstand zusammen, mit einer Radikalisierung des politischen Han-
delns, das nicht linger auf den Maf3stab des Lebens eingeschrinkt wird. Des-
halb geben Canguilhems Worte ein Echo auf beide Denker zugleich, auf Spino-
za wie auf Cavailles:

»Wer seine Reserve verteidigt, hat die Pflicht, bei Gelegenheit daraus herauszutreten,
wie Spinoza es tat. Aus einer Reserve heraustreten tut man mit seinem Gehirn, mit dem
lebendigen Regulator des tatkraftigen Eingreifens in die Welt und die Gesellschaft. Aus
seiner Reserve heraustreten heifit: sich jedem fremden Eingriff in das Gehirn wider-
setzen, der darauf abzielt, dem Denken seine Macht der letztinstanzlichen Reserve zu
entreifen« (Canguilhnem 1989: 37).

Denkwiirdig ist insbesondere, dass Canguilhem hier mit groRem Ernst eine
Disjunktion zwischen Denken und Leben anspricht, die zu dem kritischen Vi-
talismus, von dem so viele seiner Texte angetrieben werden, in Kontrast steht.
Es ist auffillig, dass Canguilhem in Le cerveau et la pensée an keiner exponier-

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

321


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Thomas Ebke

ten Stelle den Begriff des Lebens aufruft: Vielmehr interessiert ihn hier, an
den Grenzen seiner letzten Texte, ein Ethos des Denkens um den Preis des
Lebens des denkenden Subjekts. Mit dem »Aufstand« gegen die Barbarei und
der Transzendenz eines ego in ein Auflen, das der denkenden Substanz als
Lebewesen den Tod bringen wird, verbindet Canguilhem das Bild des homo
cogitans und nicht das Modell des in sich zentrierten Organismus. Vielleicht ist
es nicht verfehlt, diese Skizzenstriche Canguilhems im Ausgriff auf einen »an-
deren« Ansatz seines Denkens als Gegenperspektive zu einer Soziologie des
Lebens zu verstehen, in der sich der Primat des Lebens gleichsam totalisiert
hat: Comtes Biokratie des Grand-Etre erschiene dann als Revers von Canguil-
hems eigenem kritischen Vitalismus, in dem das Leben sich selbst als Prinzip
der gesellschaftlichen Organisation und Vermittlung von Leben grundlegt. An
den Enden dieser Immanenz bricht jene Polaritit wieder auf, die Canguilhem
zeitlebens umgetrieben hat: die Polaritit des Denkens gegeniiber dem Leben.

LITERATUR

Balzaretti, Ugo (2018): Leben und Macht. Eine radikale Kritik am Naturalismus
nach Michel Foucault und Georges Canguilhem, Weilerswist: Velbriick Wis-
senschaft.

Basso, Elisabetta (2016): »A propos d’'un cours inédit de Michel Foucault sur
l'analyse existentielle de Ludwig Binswanger (Lille 1953-54)«, in: Revue de
Synthése 137/1, S. 35-59.

Bouveresse, Jacques (2011): »Préface aux ceuvres complétes de Georges Can-
guilhem«, in: Georges Canguilhem, Euvres complétes, Tome I: Ecrits
philosophiques et politiques (1926-1939), Paris: Vrin, S. 7-606.

Braunstein, Jean-Francois (2007a) : »Présentation«, in: Ders. (Hg.), Canguil-
hem. Histoire des sciences et politique du vivant, Paris: PUF, 9-16.

— (2007b) : »Psychologie et milieu. Ethique et histoire des sciences chez
Georges Canguihem, in: Ders. (Hg.), Canguilhem. Histoire des sciences et
politique du vivant, Paris: PUF, S. 63-89.

Canguilhem, Georges (1974 [1943/1966]): Das Normale und das Pathologische,
Miinchen: Hanser.

— (1979): »Der Gegenstand der Wissenschaftsgeschichte«, in: Ders., Wissen-
schaftsgeschichte und Epistemologie. Gesammelte Aufsitze, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 22-37.

— (1989): »Gehirn und Denkenc, in: Ders., Grenzen medizinischer Rationali-
tit. Historisch-epistemologische Untersuchungen, Tiibingen: Edition Diskord,

S.7-40.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Vitalismus

— (1994a): »La philosophie biologique d’Auguste Comte et son influence en
France au XIXe siécle, in: Ders., Etudes d’histoire et de philosophie des scienc-
es, Paris: Vrin, S. 61-74.

— (1994b): »Qu'est-ce que la psychologie?«, in: Ders.: Ftudes d’histoire et de
philosophie des sciences, Paris: Vrin, 365-381.

— (2004): Vie et mort de Jean Cavaillés, Paris: Editions Allia.

— (2009a): »Das Denken und das Lebendige«, in: Ders., Die Erkenntnis des
Lebens, Berlin: August, S. 15-22.

— (2009Db): »Aspekte des Vitalismusc, in: Ders., Die Erkenntnis des Lebens, Ber-
lin: August, S. 149-181.

— (2009c): »Maschine und Organismusx, in: Ders., Die Erkenntnis des Lebens,
Berlin: August, S. 183-232.

— (2015): »Jean Cavailles (1903-1944)«, in: Ders., Guvres complétes, Tome [V:
Résistance, philosophie biologique et histoire des sciences (1940-1965), Paris:
Vrin, S. 251-271.

Comte, Auguste (1923a): Soziologie. I. Band: Der dogmatische Teil der Sozialphi-
losophie, Jena: Gustav Fischer Verlag.

— (1923b): Soziologie. III. Band: Abschluss der Sozialphilosophie und allgemeine
Folgerungen, Jena: Gustav Fischer Verlag.

— (2004): System der positiven Politik. Erster Halbband von vier Binden, enthal-
ten die Widmung und den vorldufigen Diskurs, Wien: Turia & Kant.

— (2007): System der positiven Politik. Zweiter Halbband von vier Binden, Wien:
Turia & Kant.

Defert, Daniel/Ewald, Francois/Lagrange, Jacques (2003): »Zeittafel«, in: Mi-
chel Foucault, Schriften in vier Bianden. Band I (1954-1969), Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 15-105.

Ebke, Thomas (2012): Lebendiges Wissen des Lebens. Zur Verschrinkung von Pless-
ners Philosophischer Anthropologie und Canguilhems Historischer Epistemolo-
gie, Berlin: Akademie.

— (2016): »Das Leben weicht um eine Stufe zuriick<. Der mimikrése Rest
im Vitalen, in: Ders./Sebastian Edinger/Frank Miiller/Roman Yos (Hg.),
Mensch und Geschichte zwischen Natur und Gesellschaft. Zum Verhiltnis
von Philosophischer Anthropologie und Kritischer Theorie, Berlin/Boston: de
Gruyter, S. 97-117.

Eribon, Didier (1998): Michel Foucault und seine Zeitgenossen, Miinchen: Boer
Verlag.

Feldman, Alex (2016): »The concept in life and the life of the concept: Canguil-
hem’s final reckoning with Bergson, in: Journal of French and Francophone
Philosophy — Revue de la philosophie frangaise et de langue frangaise XXIV (2),

S.154-175.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

323


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Thomas Ebke

Feuerhahn, W. (2009): »Du milieu a I'Umwelt: enjeux d’'un changement ter-
minologique, in: Revue philosophique de la France et l'étranger 4/134, S. 419-
438.

Foucault, Michel (1988): Die Geburt der Klinik. Eine Archdologie des drztlichen
Blicks, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2015): Psychologie und Geisteskrankheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Frick, J.-P. (1986): »Lhomme, l'animal et le Grand-Etre: Le statut de la so-
ciologie dans le >Systeme de politique positive« d’A. Comte«, in: Revue de
Meétaphysique et de Morale 91/4 (Octobre-Decembre), S. 462-485.

Kremer-Marietti, Angele (2003): »Le biologique et le social chez Auguste Com-
te«, in: Michel Bourdeau/Jean-Francois Braunstein/Annie Petit (Hg.), Au-
guste Comte aujourd’hui, Paris: Editions Kimé, S. 64-90.

Limoges, Camille (2015): »Philosophie biologique, histoire des sciences et in-
terventions philosophiques. Georges Canguilhem 1940-1965«, in: Georges
Canguilhem, Euvres completes, Tome IV: Résistance, philosophie biologique et
histoire des sciences (1940-1965), Paris: Vrin, S. 7-49.

Macherey, Pierre (2017): »Subjectivité et normativité chez Canguilhem et Fou-
cault«, in: La philosophie au sens large (https://philolarge.hypotheses.org/
tag/canguilhem)

Muhle, Maria (2008): Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei
Foucault und Canguilhem, Bielefeld: transcript.

— (2012): »Vom Vitalem zum Sozialem, in: Astrid Deuber-Mankowsky, Chris-
toph F. Holzhey (Hg.), Situiertes Wissen und regionale Epistemologie. Zur Ak-
tualitit Georges Canguilhems und Donna Haraways, Wien/Berlin: Turia &
Kant, 141-159.

Plessner, Helmuth (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung
in die philosophische Anthropologie, Berlin/New York: de Gruyter.

— (1981): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur Anthropologie der
geschichtlichen Weltansicht«, in: Ders., Gesammelte Schriften Bd. V, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 135-234.

Tarot, Camille (1999): De Durkheim a Mauss, l'invention du symbolique, Paris:
La Découverte.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-011 - am 14.02.2028, 20:51:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

