5 doing mandir, doing kovil -
Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

Das folgende Kapitel prisentiert hinduistische Tempelpraktiken auf
Basis der ausgewerteten Daten. Die Darstellung folgt dabei zwei Kri-
terien. Einerseits werden Praktiken thematisch geordnet. Sie werden
also einem Themenkomplex (Ordnung, Religion, Zeit) zugeordnet,
der gleichzeitig auch ihre Funktion im Rahmen der Tempelpraxis aus-
weist. Andererseits folgt ihre Darstellung mehrheitlich einer Zeitach-
se. Praktiken werden also mehr oder weniger in der Reihenfolge pri-
sentiert, in der sie im Tempel zu beobachten sind. Das hingt damit
zusammen, dass sich eine lineare Darstellung gerade in ethnografi-
scher Einstellung anbietet, da die Zeitlichkeit der Alltagswelt eine
stark orientierende Wirkung hat. Dazu muss aber festgehalten wer-
den, dass diese Ordnungskriterien Entscheidungen der analytischen
Abstraktion sind. Die hier prisentierten Praktiken geschehen nicht
alle in genau dieser Reihenfolge bei jedem einzelnen Tempel. Statt-
dessen sind sie das Ergebnis identifizierter transsituativer Ordnungs-
muster des Phanomens ,,Hindutempel . Sie kommen also in allen Tem-
peln in dieser oder dhnlicher Art vor und werden daher als konstitutiv
fur die hinduistische Tempelpraxis angesehen, deren Erforschung Ziel
der vorliegenden Studie ist. Das darf nun nicht dariiber hinwegtdu-
schen, dass es sich hier um die Rekonstruktion dffentlich beobachtba-
rer Prakiiken handelt bzw. um solche, an denen die Teilnahme eini-
germafien leicht moglich ist. Es bedeutet daher auch, dass einzelne
Praktiken, etwa der Tempelverwaltung in dieser Studie, nur am Rande
auftauchen, etwa in der Erzihlung engagierter Tempelbesucherinnen
und -besucher oder durch Artefakte, wie etwa in Aushingen, auf de-
nen bspw. Spenden offentlich gelistet werden. Weiters werden in der
vorliegenden Analyse auch Praktiken prisentiert, die nicht auf den

- am 19.01.2026, 12:13:54,

157


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

158

ersten Blick typische Tempelpraktiken sind. Speziell Praktiken rund
um Sterben und Tod werden in hinduistischen Traditionen nicht mit
dem Tempel assoziiert. Dass sie dennoch Eingang in die vorliegen-
de Analyse finden, hingt damit zusammen, dass sie im Kontext der
Migration niher an die Tempelpraxis heranriicken, wie gezeigt wer-
den wird.

5.1 Ordnungspraktiken
5.1.1 Die gelbe Tiir

Ein Besuch im Hindumandir in der Lammgasse nach lingerer Zeit of-
fenbart eine neuerdings gelb angestrichene Tiir (Abb. 5.2). Der zuvor
beinahe unsichtbare Eingang des Tempels hat durch den Farbanstrich
an Sichtbarkeit gewonnen und sticht nun aus dem dominierenden
Grau seiner urbanen Umgebung hervor. Obwohl es sich nach wie vor
um die gleiche Lokalitit — ein Kellerlokal im 8. Wiener Gemeindebe-
zirk — handelt, ist die gelb gestrichene Tiir, nach immerhin fast 30 Jah-
ren in diesem Lokal, doch eine wichtige, symbolische Verinderung.!
Wo bislang der Eingang ausschlieflich fiir Eingeweihte auffindbar war,
zieht nun die gelb gestrichene Tiur die Blicke der daran Vorbeigehenden
zumindest fur einen kurzen Moment auf sich. Diese partielle Sichtbarkeit
von auflen zeichnet alle von mir besuchten Tempel aus. Entweder sind
es farbig gestrichene Tiiren oder Winde, die einen Kontrast zur grauen
Uniformitit der stidtischen Umgebung setzen, oder andere dekorati-
ve Elemente, wie etwa ein angebrachtes Transparent oder die Kulisse ei-
nes kopuram (tamilisch), die einer bestehenden architektonischen Form
die Anzeige einer verinderten Verwendung abringen. Unterschiedliche
Autorinnen und Autoren interpretieren diese und dhnliche Anzeichen
von Sichtbarkeit im 6ffentlichen Raum als Praktiken der Lokalisierung,
mit denen Religionsgemeinschaften sich im urbanen Raum einen ei-

1 Diese langsame Sichtbarwerdung erkliren Vasquez und Knott (2014,
S. 338) damit, dass Sichtbarkeit ein Aspekt von Legitimitit ist und daher
sehr vorsichtig gehandhabt werden muss, um keine allzu starken Reaktio-
nen bereits ansidssiger Gruppen oder der gesellschaftlichen Umwelt ganz ge-
nerell zu provozieren.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

Abbildung 5.1: Eingangstiir des Tempel-  Abbildung 5.2: Die gleiche Tiir mit neu-
raums der HMA in Wien, 2013 em Anstrich, 2016

genen Ort schaffen (Vasquez und Knott 2014, Garbin 2013). Wo vor-
hin bloR ein Kellerlokal, ein Industriegebiude oder ein Ladenlokal war,
wird ein Ort gekennzeichnet, der sich von seiner urspriinglichen Ver-
wendung abhebt. Dies scheint eine notwendige Strategie, wenn man
den Ausfithrungen von Madhev Srinivasan, einem tamilischen Hindu
aus Wien, folgt:

~When I come to Vienna I didn’t go to temple at all, you know
//ok//. T but I used to go to temple in India, but uhhh/ I think
it’s the same for everybody, like poor migrants come here, they
can really forget about this stuff, because maybe one reason is
like because we don’t have that structure, everything is like in the
form of you know dhhh, how do you say, the old Vienna style.
You never know like if you open the door inside you have a tem-
ple (...)° (IMS, Z145-149).

Die Unsichtbarkeit aufgrund fehlender Ressourcen sowie die Verbor-
genheit des Tempels in der architektonischen Einheitlichkeit bzw. Ein-

159

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

160

tonigkeit der Stadt machen deutlich, wie sehr die Sichtbarmachung ei-
nes Ortes religidser Praxis einen Unterschied macht. Es handelt sich
um einen Schritt in einem kontinuierlichen Prozess, den Tweed (1997,
S. 93, zit. n. Vasquez und Knott 2014, S. 338) als die Gestaltung einer
symbolischen Landkarte und die Konstruktion eines symbolischen
Zuhauses beschreibt, in welchem Gliubige einen eigenen Raum und
ithren eigenen Ort finden.? Die Verbundenheit mit dem Tempel als
Teil einer symbolischen Landkarte zeigt sich in allen Interviews. Der
Tempel ist eine kleine symbolische Heimat, ein ,,Heimatli“ wie Jahn-
avi Kanunaniti auf Schweizerdeutsch sagt, oder ein Raum empfunde-
ner Zugehorigkeit. Besonders deutlich tritt dies in der Erzdhlung von
Gunaratna Narasimhan zutage, der erzihlt, wie er und seine Fami-
lie an den Stadtrand gezogen sind und wie der Tempel, der dort zwei
Jahre spiter eroffnet wurde, den Wohnort fiir ihn und seine Familie
verindert hat. Der Tempel ist mit ein Grund, dass er sich mit seinem
Wohnort stark verbunden fiihlt und sich nicht vorstellen kann, je wie-
der wegzuziehen.

,Und viele Leute haben dann (...) sitzen immer vor dem Fern-
seher. Und / wir haben keinen Fernseher, aber, Tempel gehen /
das ist einfach ruhig, das ist einfach ein bisschen Bewegung auch.
Ich will ein bisschen bewegen / ja, also, ich bin froh, dass (...) ich
wollte das / darum eigentlich nicht weggehen. Ich bleibe da, weil
der Tempel da ist, bleibe ich immer in Adliswil /hmh// (IGN,
778-83).

Der Tempel ist hier also nicht nur ein Ort auf einer symbolischen
Landkarte, sondern entsteht als Raum durch Praktiken des Besuchens
und des Davon-Erzihlens.® Sprachlich kommt dies zum Ausdruck, in-

2 »Constructing place religiously involves engaging in contests with others
within the natural terrain and at social sites. [...] With and against others in
the community [...] religious men and women are continually in the pro-
cess of mapping a symbolic landscape and constructing a symbolic dwell-
ing in which they might have their own space and find their own place®
(Tweed 1997, S. 93, zit. n. Vasquez und Knott 2014, S. 338).

3 Hier orientiere ich mich an de Certeaus Unterscheidung zwischen Raum
und Ort: ,Ein Ort ist die Ordnung (egal, welcher Art), nach der Elemente in
Koexistenzbeziehungen aufgeteilt werden. [...] Der Raum ist ein Geflecht

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

dem Gunaratna Narasimhan den Tempelbesuch mit einer spezifisch
korperlichen Routine verbindet. Genauso wie das tigliche Fernsehen
mit der korperlichen Titigkeit des Stillsitzens in Verbindung gebracht
wird, werden der Tempel und der Tempelbesuch mit Bewegung asso-
ziiert. Ein Umstand, der nicht weiter verwunderlich ist, da gerade in
den tamilisch-hinduistischen Tempeln der Schweiz das Hauptsank-
tum im Zug einer Piga umrundet wird, um die darum angeordne-
ten Schreine zu bedienen. Zudem weist dieser Interviewauszug auch
deutlich auf diejenigen Aspekte hin, die im weiteren Verlauf der Aus-
wertung zum Zug kommen sollen: die Rolle von Praktiken (Prakti-
ken des Besuchens, des Erzahlens, des Betretens usw.) und der daran
beteiligten Artefakte (u. a. angemalte Tiiren und Fassaden) und Kor-
per (der Tempelbesuchenden). Mit der Sichtbarmachung eines spezi-
fischen Ortes und der Entstehung eines Raumes wird der Grundstein
fur die weitere Rekonstruktion von doing mandir - von Hindutempeln
im praktischen Vollzug - gelegt.

5.1.2 Den Tempel betreten

Besucht man einen Tempel in Wien an einem beliebigen Wochentag,
wird man zwangsldufig enttduscht werden: Die Tempel sind die meis-
te Zeit und insbesondere unter der Woche geschlossen. Aufgesperrt
werden sie nur zu speziellen Feiertagen, wenn jemand den Tempel als
Versammlungsort mietet, wenn Besucher, etwa eine Schulklasse, ei-
nen Termin ausmachen oder man als Einzelperson eine zustindige
Person darum bittet, im Tempel beten zu kénnen. Wihrend die so-

von beweglichen Elementen. Er ist gewissermaflen von der Gesamtheit der
Bewegungen erfiillt, die sich in ihm entfalten. Er ist also ein Resultat von
Aktivititen, die ihm eine Richtung geben, ihn verzeitlichen und ihn dahin
bringen, als eine mehrdeutige Einheit von Konfliktprogrammen und ver-
traglichen Ubereinkiinften zu funktionieren (Certeau 2006, S. 345). In der
sozialwissenschaftlichen Behandlung des Raumes wird schon linger von
Raum als Ergebnis sozialer Beziehungen gesprochen. Bei de Certeau findet
sich nun eine praxistheoretische Perspektive auf Raum und Ort. Wihrend
Orte in ihrer Konzeption bei de Certeau eher leblose Dingkonstellationen
sind, werden Riume durch Praktiken wie Gehen oder Erzihlen erst zu Riu-
men mit einer Bedeutung.

161

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

162

genannten geweihten Tempel normalerweise jeden Tag geoffnet sind,
sind die nichtkonsekrierten Tempel ein oder zwei Tage, in der Regel
am Wochenende, getffnet. Die Angaben dazu sind meist auf Websi-
tes oder Facebook-Profilen zu finden (vgl. Kapitel 4 Forschungsfeld)
und sind dabei eher als Richtwerte denn als verbindliche Informatio-
nen zu verstehen. Eine Besucherin, die sich an die Zeitangaben hilt,
tritt daher nicht selten wortwortlich mitten in die Vorbereitungsarbei-
ten.* Unweigerlich wird sie beim Betreten, sollte sie es nicht automa-
tisch machen, angehalten, die Schuhe auszuziehen. Besucherinnen
und Besucher, die zum ersten Mal einen Tempel betreten, werden
meist explizit darauf hingewiesen. Mit dem Ablegen der Schuhe soll
vermieden werden, dass der Tempel durch die Berithrung mit dem
Leder der Schuhe (Malinar 2009, S. 197) und dem Schmutz der Stra-
e verunreinigt wird. Folglich findet sich in jedem Tempelraum, und
sei er noch so klein, eine Zone, die als Vorraum oder Garderobe be-
stimmt ist. Dieser Vorraum dient gleichsam als Schwellenraum zwi-
schen Innen und Auflen. Gerade in kleinen Riumlichkeiten bedeu-
tet dies, dass es einer gewissen Kreativitit bedarf, diesem Anspruch
Folge leisten zu konnen. So betritt man etwa den in einem Kellerlo-
kal gelegenen Hindu Mandir in Wien durch eine Treppe, die direkt
in den als Tempelraum genutzten Bereich fiihrt. Erst dahinter liegen
die Riumlichkeiten, die als Kiiche, Garderobe und Aufenthaltsraum
genutzt werden. Mithilfe halbhoher Trennwinde wurde ein Gang ab-
getrennt, der die Betretenden am Tempelraum vorbei zur Gardero-
be fihrt, wo sie ihre Schuhe und Jacken deponieren kénnen, ohne
den Tempelraum mit ihren Schuhen zu betreten. Ahnlich verhilt es
sich im Tempel an der Herbststralle, wo der Tempelraum tiber einen
winzigen Vorraum betreten wird, der gleichzeitig Kiiche und Garde-
robe ist. Eine einzelne Stufe trennt hier die Besuchenden vom Tem-
pelraum. Gerade wenn viele Leute gleichzeitig eintreffen, bedarf es
also etwas Geduld und eines gewissen Geschicks, sich in den beeng-
ten Platzverhiltnissen die Schuhe auszuziehen, sie auf die Gardero-
be zu stellen und den Tempelraum zu betreten. In Adliswil und Glatt-
brugg, wo die Tempel deutlich mehr Besucherinnen und Besucher
empfangen, sind die Garderobenbereiche entsprechend grofler. Am
Tempelfest werden auflerhalb des Tempels zusitzliche Schuhregale

4 Etwa Z05, W03, W05.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

aufgebaut, um die Zahl der verlorenen Schuhe zu begrenzen und das
entstehende Durcheinander im Zaum zu halten. Selbst in den tempo-
raren Riumlichkeiten, in denen die Durgapija gefeiert wird, gibt es ei-
nen Bereich, der fur Schuhe und Garderobe bestimmt ist, und einen
vorgelagerten — meist vor dem Altar —, der nur barfuss oder in Socken
betreten wird. Das Ausziehen der Schuhe vor Betreten des Tempel-
raums sowie das Deponieren der Schuhe an einem Ort aulerhalb des
fir das Gebet bzw. die Pija bestimmten Tempelraums zeigt, dass sich
auch im kleinsten und provisorischsten Tempel Routinen etablieren,
die den (architektonischen) Raum unterteilen und damit den Tempel-
raum als besonderen Bereich im (architektonischen) Raum markieren.
Dadurch, dass der Einzelne, der den Tempel besucht, seine Schuhe
auszieht, zeigt er den anderen Anwesenden an, dass er um die Rele-
vanz dieser Abgrenzung weif§ und sie mittrigt. Daran, dass man als
Neuankdmmling sowie bei Tempelfithrungen teilweise explizit aufge-
fordert wird, die Schuhe auszuziehen, zeigt sich, dass die praktische
Aufrechterhaltung der Raumeinteilung so wichtig ist, dass ihre Ein-
haltung nicht dem Zufall bzw. der in der Regel sehr zuverlissigen mi-
metischen Prozesse (Wulf 2005) iiberlassen wird. Der Tempel und die
fur sein Bestehen relevante Raumeinteilung enssteht also erst in und
durch Praktiken des Betretens bzw. Schuhe-Ausziehens.

Indem selbst komplexen Raumaufteilungen Orte abgerungen
werden, wo Schuhe und Jacken abgelegt werden konnen, und die
vom Tempelraum getrennt sind, entsteht die Unterscheidung in Vor-
und Tempelraum. Gobel (2016, S. 201) spricht in diesem Zusammen-
hang davon, dass bestimmte Teile von Gebiduden fiir Praktiken ,rek-
rutiert” werden. So kann ein ehemaliges Ladenlokal, ein Keller oder
ein Industriegebdude durch Praktiken des Betretens als Tempelraum
rekrutiert werden, indem man diesen Tempelraum immer durch ei-
nen Vorraum betritt, selbst wenn die architektonische Anlage dies
nicht unbedingt so vorgesehen hat.> Die Praktik des Betretens ist

5 In einigen Interviews (etwa IGS, Z789ff) sowie informellen Gesprichen
kam der Aspekt des Provisorischen zum Ausdruck. Hiufig wurde dabei ein
Hrichtiger, also freistehender und als Tempel erkennbarer Bau als Kontrast
zu den existierenden Tempelrdumlichkeiten herbeigesehnt. Dabei wurden
ganz unterschiedliche Griinde genannt, etwa Reprisentation, Tradierung re-
ligiosen Wissens, freier Zugang zum Tempel, ohne sich engagieren zu miis-
sen u. v. m.

163

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

164

also eine raumliche Praktik (Knott 2005, S. 40ff.), die einen Ort her-
vorbringt, der sich vom umliegenden urbanen Raum durch eine De-
markierung von Reinheit unterscheidet (Slaczka 2010, S. 337), dem
man sich in spezifischer Manier annihert. Eine weitere Ordnungs-
leistung, die im Zuge des Betretens entsteht, ist die Ordnung nach
Geschlecht. So setzen sich in den von mir besuchten Tempeln die
Menschen nach Geschlecht segregiert hin. Das beobachtet auch Nye
(1995, S. 109f) in seiner ethnografischen Arbeit tiber den Hindutem-
pel in Edinburgh und erklirt die Sitzordnung mangels theologischer
Begriindung mit Konventionen sozialen Verhaltens unter Inderin-
nen und Indern, wonach Minner eher mit Minnern interagieren
und Frauen eher mit Frauen. Nye vermutet hier folglich eher sozia-
le Konventionen als religiose Konzepte am Werk. Selbstredend gibt
es zahlreiche Arbeiten, die sich mit religidsen Konzepten von Ge-
schlechterrollen im Hinduismus befassen (bspw. Leslie 1992, Nara-
yanan 2003, Vogeli 2003). Vogeli etwa (ebd., S. 11ff)) erldutert die Be-
ziehung zwischen tamilischen Minnern und Frauen in der Schweiz
anhand der Bezugnahme auf unterschiedliche Ideale von Weiblich-
keit, die ihren Ursprung in brahmanisch-sanskritischen Traditionen
haben (ebd., S.11ff.). Ein prominentes Beispiel ist etwa dasjenige der
pativrata, der Ehefrau, die ihrem Mann aufgrund eines geleisteten
Gelobnisses (vrata) eine treue und ergebene Ehefrau ist. Dieses Ide-
al der Unterwerfung, das aus altindischen Rechtstexten stammt (Ma-
linar 2009, S. 136), findet sich in vielerlei Orten im hinduistischen
Pantheon symbolisiert. Eines der bekanntesten Beispiele ist die erge-
bene Gottin Sita, die ihrem Ehemann Rama eine treue und ergebene
Ehefrau ist, selbst als dieser sie aufgrund offentlicher Zweifel an ihrer
Treue ins Exil schickt. Wihrend Vogeli in ihrer Studie nachzeichnet,
wie dieses und andere Ideale in der tiglichen Aushandlung der Ge-
schlechterrollen im privaten Bereich bedeutsam sind, scheinen sie —
insbesondere auch aus einer praxistheoretischen Perspektive — wenig
plausible Begriindungen fiir die beobachtete Praktik der segregierten
Sitzordnung im Tempel zu sein.

Einen anderen Weg der Erklirung geht Knott, die soziale Kon-
ventionen mit riumlichen Praktiken verkniipft. Sie betont, dass die
Aufrechterhaltung einer bestimmten, dominanten Ordnung inner-
halb einer religiésen Gemeinschaft durch spezifisch riumliche Prak-
tiken eine hohe Prioritit genief3t:

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

sWithin a religion, denominiation, or community, the mainte-
nance of this dominant order, its expression in space, and articu-
lation in spatial practice has a high priority” (Knott 2005, S. 50f.).

Dieser Umstand spiegelt sich auch in den Voten der jungen Frau-
en, wenn sie Uiber die strenge soziale Kontrolle gegengeschlechtlicher
Kontakte erzihlen und diejenigen Momente, in denen diese Kontrol-
le entfillt. So beschreibt es beispielsweise Jahnavi Karunanithi, eine
junge Frau Mitte 20, folgendermaflen:

»,und eben, wenn das Tempelfest ist, oder, dann ist man viel of-
fener auch. Ich mein, Du siehst jeweils (amigs) wie Mdnner und
Frauen getrennt sitzen an normalen Tagen oder, aber am Tem-
pelfest ist es iiberhaupt nicht so. Also, es ist schon auch so, aber
wenn das eben zum Beispiel der Gott rausgeht und so, dann
ist das halt alles Mix und dann find ich es (...) Dann kommen
auch Buben zu dir und dann sprechen sie mit dir und du kannst
auch™**. Dann schaut auch ke** kein Mensch mehr ,ah das Mid-
chen spricht mit dem jetzt oder so“ (IJK, Z92-97).

Hier kommt zum Ausdruck, dass die Segregation der Geschlechter
eine Routine innerhalb des Tempels ist, die erst auflerhalb des Tem-
pels - ,wenn Gott rausgeht — gebrochen wird. Das unterstreicht die
geloste Stimmung, die an Tempelfesten zu erleben ist, und verweist
umgekehrt auf die soziale Ordnung, die im Tempel permanent auf-
rechterhalten wird. Dies ist insofern bemerkenswert, als dass die bi-
nire Geschlechterordnung per se nicht unbedingt riumlicher Rou-
tinen bedarf, um zu bestehen. Schliefflich sind Darstellungen von
Geschlecht so stark inkorporiert, so selbstverstindlich, dass sie nicht
an eine riumliche Ordnung delegiert werden miissen. Wir sind, so
Hirschauer, ,nicht zeit- und ortsspezifisch ein Geschlecht, sondern
konstant und ubiquitir” (2013, S. 161, H. i. O.). Wenn es nun in al-
len Tempeln Praktiken gibt, die eine sichtbare Ordnung nach Ge-
schlecht produzieren,® liegt es nahe, zu vermuten, dass die Geschlech-

6 Neue Besucher werden schon mal dazu aufgefordert, sich ,richtig“ hinzu-
setzen, wie folgender Ausschnitt aus einem Beobachtungsprotokoll nahe-
legt: ,,Auch der Keyboardspieler kommt und richtet sich ein. Als die An-

165

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

166

tersegregation ein spezifisches Ordnungsproblem 16st. Die Sequenz
aus dem Interview mit Jahnavi Karunanithi weist darauf hin, dass das
zu 16sende Ordnungsproblem in der ungeregelten, gegengeschlecht-
lichen Kontaktaufnahme liegt, denn indem sich Frauen und Min-
ner getrennt niederlassen, wird die Konvention, gegengeschlechtliche
Interaktion zu unterbinden, an eine riumliche Praktik ausgelagert.
Wenn Frauen und Minner im Tempel nun dennoch miteinander
interagieren, tun sie das mit einigem Aufwand, nimlich in Abwei-
chung von der Sitzordnung nach Geschlecht und unter den Augen al-
ler Anwesenden. So konstituiert sich der Hindutempel als Raum, in
dem der gegengeschlechtliche Kontakt zwar nicht vollkommen ille-
gitim ist, in welchem die Beziehungen zwischen Minnern und Frau-
en aber so stark konventionalisiert sind, dass ihre Einhaltung rium-
liche und materiale Aspekte mobilisiert. Eine weitere Erklirung fiir
die Problemstellung, die eine Sitzordnung qua Geschlecht zu losen
vermag, bietet der Blick auf Gemeinschaftsbildung an: Wird das Sit-
zen in gemischtgeschlechtlichen Gruppen beispielsweise nach Fami-
lienzugehorigkeit aufgeldst, wird an ihrer statt die Entstehung einer
tibergreifenden Gemeinschaft, die auf der Einheit ihrer Mitglieder als
Praktizierende basiert, unterstiitzt.

5.1.3 Putzen und Ordnen

Wie ein roter Faden zieht sich die Dokumentation von Aktivititen,
die der Herstellung von Sauberkeit und Ordnung dienen, durch die
Daten. Einerseits gibt es in den Beobachtungsprotokollen wiederholt
Passagen dariiber, andererseits findet sich der Hinweis auf Aktiviti-
ten, die dem Saubermachen im Tempel dienen, in mehreren der von
mir gefihrten Interviews, obwohl die Interviewten keineswegs danach
gefragt wurden. Das scheint auf den ersten Blick ungewohnlich und
16st entsprechend ethnografische Neugierde aus: Welche Rolle hat das
Putzen und Ordnen im Kontext der Tempelpraxis, dass es so oft er-

wesenden Frauen mit Singen beginnen (sie sind zu viert), 16st sich die
Familienrunde hinter mir auf, nachdem eine der Miitter die Minner auf-
fordert, sich in den Minnerteil zu setzen und selbst zu den singenden Frau-
en sitzt“ (W06, Z30-32).

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

wahnt wird? Welche Funktion kommt Praktiken des Putzens zu, dass
auf sie als selbstverstindliche Aktivititen im Tempel Bezug genom-
men wird?

Putzen

Der Blick auf die verschiedenen zu beobachtenden Titigkeiten zeigt:
Die Herstellung von Sauberkeit umfasst ganz unterschiedliche Prak-
tiken. So werden etwa die verdorrten Blumen und die Uberreste der
Riucherwerke sowie ganz allgemein die Spuren der letzten Feier be-
seitigt. Altar und Altarumgebung werden mit Handbesen und/oder
Wasser geputzt. Die Mirti werden mit frischen Blumen geschmiickt
und erhalten je nachdem ein neues Gewand. Kerzen und Lichter wer-
den ausgetauscht und angeziindet. In der Regel ist es zudem notwen-
dig, den Tempelraum zu saugen oder zu wischen und - falls vorhan-
den - die Teppiche neu auszurichten.

In den konsekrierten Tempeln werden die Vorbereitungen fir
eine Pija zumeist vom Priester gemeinsam mit freiwilligen Helfen-
den tibernommen. Da die P#ja in diesen Tempeln mehrmals tdglich
abgehalten wird, wird vom Priester und seinen Helfenden regelma-
Big geputzt und aufgerdumt, so dass sich die Vorbereitungen der Pija
hier zumeist auf die Herrichtung des P#ja-Tablett’ und kleinere Rei-
nigungsarbeiten konzentriert, wie der folgende Ausschnitt aus einem
Beobachtungsprotokoll zeigt:

»Die Narasimhans machen sich daran, die Pi#a vorzubereiten:
sie entsorgen alte Blumen und Riucherstibchen, wischen und
putzen bei unterschiedlichen Schreinen und stellen den Teller
mit den Blumen, dem Rosenwasser, dem Riaucherwerk und dem

7 In den tamilischen Tempeln finden sich auf dem Pizja-Tablett in der Regel
ein kleiner Leuchter, eine Vorrichtung, um Raucherstibchen einzustecken,
frische Blumenbliiten (hiufig Rosen oder Ringelblumen in unterschiedli-
chen Farben; je nach Vorliebe der zu verehrenden Gottheit), ein kleines
Wasserbehaltnis mit Rosenwasser und einem Loffel sowie ein Gefil mit
Sandelholzpaste und eines mit dem roten Kumkumpulver. Ebenfalls zum
Tablett gehort eine Glocke, die der Priester im Verlaufe der Paja liutet.

167

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

168

Kampferlicht zusammen, das der Priester wihrend der Zeremo-
nie verwendet.

Dabei ist es mehrheitlich still; man vernimmt nebst den Trit-
ten von Frau Narasimhans Fusskettchen lediglich das Rauschen
der Sihl und das gelegentliche Vorbeifahren des Zuges [...]. Zwi-
schendurch kommt es zu ganz kurzen Wortaustauschen zwi-
schen dem Priester und dem Ehepaar, der, bevor er sich der Ar-
beit in den Schreinen widmet, auf einem groflen Tisch neben
dem ,Biiroraum® Stoffpackungen inspiziert, die er aus einer der
vielen Tiiten herauszieht. Als er nach der Pija die Stoffe aus-
packt und mit Unterstiitzung von Herrn Narasimhan kunstvoll
faltet, erkldrt mir Frau Narasimhan auf Nachfrage, dass es sich
um Vorbereitungen zu einer privaten Pja@ handelt, die am da-
rauffolgenden Morgen stattfindet. Nachdem die Vorbereitungen
offensichtlich abgeschlossen sind, dreht sich Frau Narasimhan zu
mir und erkldrt mir, dass sie jetzt ein wenig singen wiirden. Sie
setzen sich nebeneinander hin und nehmen ein dickes Buch zur
Hand, das in einem Plastiksack verpackt auf einer Sdulenverklei-
dung liegt. Sie schlagen es auf und singen zusammen fur ca. 10
Minuten Bahjans® (210, Z38-57).

Besonders ein Aspekt lisst sich aus diesem Abschnitt lesen, der
fur die weitere Betrachtung der Praktiken des Putzens fiir das doing
mandir relevant gesetzt wird. So zeichnet sich die Praktik des Put-
zens durch eine Umverteilung bestimmter Materialien aus: alte Blu-
men, Asche, abgebrannte Riucherstibchen und anderes werden von
threm angestammten Ort entfernt und durch frische Blumen und
neues Riaucherwerk ersetzt. Schmutz ist hier also ganz deutlich Ma-
terial am falschen Ort, wie Douglas (1985, S. 52f.) das so eindring-
lich wie simpel definiert. Auch ohne ihre Analyseeinstellung voll-
ends zu tibernehmen, ist sie doch in der Hinsicht interessant, dass
sie die Definition von Schmutz und Verunreinigung fir die Sphiren
des Profanen und die Sphire des Heiligen, wie sie es nennt, nicht un-
terscheidet:

sUnsauberes oder Schmutz ist das, was nicht dazugehoren darf,
wenn ein Muster Bestand haben soll. Sobald wir dies erkannt ha-
ben, haben wir den ersten Schritt in Richtung auf ein Verstindnis

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

von Verunreinigung getan. Er fiithrt uns nicht zu einer klaren Ab-
grenzung von Heiligem und Profanem: Das gleiche Prinzip gilt
hier wie dort“ (ebd., S. 59).

Auch im Tempel ldsst sich Putzen als Praktik in verschiedenen Kon-
texten beobachten. Einerseits sind Praktiken des Putzens Teil der Vor-
bereitungspraktiken, mit denen der Tempel fiir die gemeinsame Feier
hergerichtet wird. Andererseits sind sie Bestandteil priesterlicher Ehr-
erweisungen im Rahmen einer P#a, beispielsweise dann wenn die
Marti gebadet wird (vgl. Valpey 2010, S. 383). Dabei betont Fuller
(2015, S. 403), dass die Herstellung von Reinheit im rituellen Kon-
text nie ein Ziel fur sich ist, sondern immer dem tibergeordneten Ziel
- Gott zu verehren - dient. Im Folgenden sollen die Praktiken rituel-
ler Reinigung, wie sie im Zuge der P#ja zu beobachten sind, zuguns-
ten eines Fokus auf Praktiken des Putzens als Teil der Vorbereitung
vernachldssigt werden.

Aus den Beobachtungen lisst sich rekonstruieren, dass mit der
Entsorgung alter Blumen und verbranntem Riucherwerk ein be-
stimmter Ordnungsanspruch eingelost wird: der nach ,,Sauberkeit®.
Verdorrte Blumen und Bliitenblitter, Asche und abgebrannte Riu-
cherstibchen, Dochtreste und Kerzenstummel gehoren in den Mill.

Auch wenn es an dieser Stelle verlockend wire, zu folgern, dass
die Anwesenden durch die Praktiken des Putzens an der Produkti-
on der Reinheit des Tempelraumes beteiligt sind, ldsst sich gerade
das weder aus den Interviews noch aus den Beobachtungen rekons-
truieren. Dagegen gibt es im Material klare Beziige zu Reinheit und
Unreinheit und ihrer praktischen Relevanz. So ist es, wie bereits he-
rausgearbeitet wurde, verunreinigend, Leder im Tempel zu tragen,
weshalb die Besucherinnen und Besucher den Tempel barfuss be-
treten. Auch haben bestimmte Ereignisse oder Kontakte eine verun-
reinigende Wirkung. So erzihlen mir meine Interviewpartnerinnen
v. a. davon, dass ihre Menstruation sie davon abhilt, den Tempel zu
besuchen (INP, Z21-23) oder dass Tod und Geburt je nach Verwandt-
schaftsgrad einen Einfluss darauf haben, wie lange der Tempel nicht
besucht werden darf. Eine andere Frau, der ich lediglich an einer ein-
zigen Durgapija begegnet bin, erklirt, dass sie in Wien keine Tem-
pel besuche, da die Priester keine Brahmanen seien, sie aber aus der
ersten Kaste stamme und darum nicht an den gemeinschaftlichen

169

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

170

Feiern teilnehmen konne (W16, Z97-109). Diese wenigen Beispie-
le verweisen bereits darauf, wie umfang- und verweisungsreich das
Konzept der Reinheit ist. So beeinflusst der soziale Status der Akteu-
re den Grad ihrer Reinheit und damit ihr Recht, bestimmte Tétigkei-
ten auszuiiben. Zudem gibt es in Hindutraditionen ein breites Spek-
trum an Erklirungen und Praktiken rund um Konzeptionen von
Reinheit und Unreinheit (Malinar 2010, S. 436). Als zwei historische
Beziige lassen sich in den meisten Fillen die Grundziige ritueller
Reinheit in der vedischen Literatur sowie der Fokus auf die Reinheit
eines unsterblichen Selbst diman, wie es in asketischen Traditionen
entstanden ist, identifizieren (ebd., S. 436). Die Praktiken des Put-
zens werden jedoch weder direkt mit den Regeln der dharmasastra
noch mit dem Erreichen eines reinen, unsterblichen Selbst in Ver-
bindung gebracht.

Im Gegenteil, es handelt sich um Praktiken, die, um mit Garfin-
kel (1967) zu sprechen, ihre eigene Reflexivitit ganz ohne Miithe mit-
anzeigen: Die Blumen wandern in den Mill, nicht etwa ins Haar der
Anwesenden, Besen und Schaufel nehmen Restmaterialien auf, die
dann ebenfalls entsorgt werden — kurzum, Material am falschen Ort
wird unmissverstindlich an den richtigen versetzt bzw. als Mill ent-
sorgt. In obenstehendem Protokollauszug ist es so, dass Frau Nara-
simhan das Putzen in der Situation fiir selbsterkldrend hilt. Erst des-
sen Ende bzw. den nun anstehenden Wechsel zum Bhajan-Singen
findet sie der Forscherin gegeniiber erklirungsbediirftig. Diese Au-
Berung unterstreicht, dass den Praktiken des Putzens etwas univer-
sell Verstindliches anhaftet, was sie auch der Forscherin gegeniiber
accountable macht, was fiir das Singen der Bhajans nicht gleicherma-
Ben gilt.

Auch die Informationen aus den Interviews unterstreichen die
Interpretation, dass es sich beim Putzen um einen Teil an Arbeiten
handelt, die erstmal nicht an religitse Konzepte riickgebunden wer-
den, sondern der Vorbereitung dienen:

»K. L.: Sie haben vorhin gesagt, Sie machen (...) gehen manch-
mal in den Tempel und helfen etwas, was machen Sie da norma-
lerweise? HN: Das ist freiwillig. Putzen, putzen oder vorbereiten
zum / Pija. FN: Helfen heisst, eh / etwas, ehm, putzen oder zum

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

/ fur Pija etwas helfen vorbereiten //ok//, Blumen nehmen oder
waschen oder so. Solche Sachen® (IN, Z226-232).

In diesem kurzen Auszug unterteilt das Ehepaar Narasimhan die frei-
willige Mitarbeit im Tempel in Putzarbeiten und Vorbereitungsarbei-
ten fir die Pigja (putzen oder vorbereiten). Etwas spiter im Gesprich
prizisiert Herr Narasimhan auf meine Nachfrage hin auch ihre Mit-
hilfe am Tempelfest entsprechend:

»K. L.: Was machen Sie? Oder was sind Thre Aufgaben? — Haupt-
sachlich? H: Ja, wir (...) hauptsichlich diese Arbeiten, zu p** rei-
nigen, putzen, helfen, waschen oder wenn sie etwas (...) Gemiise
schneiden (...)“ (IN, Z806-810).

Praktiken des Putzens bilden also auch hier den Kern der freiwilligen
Mitarbeit, was unter anderem durch die Verwendung mehrerer Syn-
onyme (reinigen, putzen, waschen) unterstrichen wird. Interessanter-
weise sind Praktiken des Putzens gleichermaffen in den Tempeln in
Wien und Ziirich beobachtbar und werden auch an beiden Orten in
ahnlicher Art und Weise thematisiert. So erklirt etwa Garima Sadhu,
dass ein echter, und folglich dauerhaft gedffneter Tempel, wie sie ihn
sich wiinscht, einen Priester briuchte und dass das Putzen zu seinen
Aufgaben gehorte. Sie sagt aulerdem, dass sie selbst diese Aufgabe
auch tibernehmen wiirde:

GS: ,Dieser Tempel, es muss eine Priester dabei sein, er kann alles
dort dh putzen, jeden Tag Pizja machen, alles /. (...) Ich wiinsche
mir so einen Tempel /. Jedes Jahr fahren wir dorthin, und wenn
es z.B. eine Schwierigkeit gibt so wie hier, in unserem Land kann
ich jeden Tag Freitag, Donnerstag, egal wenn ich Schwierigkeiten
habe oder ein schlechtes Gefiihl, gehe ich einfach in den Tempel
und sitze, bete. Hier kann man das nicht machen.

Ahm, das ist das, was ich mir wiinsche. Wenn es einen Tempel
gibt, dann kann ich einfach dort hingehen und eine Stunde dort
sitzenbleiben, arbeiten oder putzen und beten® (IGS, Z773-782).

In dieser Passage, deren einer Teil schon in der Einleitung zitiert wur-
de, wird Putzen, noch vor religiésen Praktiken, als Aufgabe des Pries-

171

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

172

ters erwihnt. Zudem wird zum Ausdruck gebracht, dass Putzen eine
von mehreren Beschiftigungen ist, die die Interviewte mit dem eige-
nen Aufenthalt im Tempel verbindet.?

Anhand diese Zitates und in Zusammenschau mit den bisheri-
gen Ausfithrungen wird deutlich, dass Putzen eine Praktik ist, die
in einem konsekutiven Bezug zum Feiern von P#ja oder Arati steht.
Geputzt wird also nicht wihrend der Feier von Paja oder Arati, son-
dern davor oder danach. Putzen ist eine gewohnheitsmifige Hand-
lung und Bestandteil dessen, was im Tempel regelmifig geschieht, ja
geschehen muss, bevor die religiose Feier stattfinden kann.

Im Zuge dieser Praktik wird der Tempelraum von Material befreit, das
am falschen Ort ist.” Damit entsteht, im tbertragenen und im wort-
lichen Sinn eine Ordnung, in der neue Materialitit — frische Bliiten,
neues Riucherwerk — zum Einsatz kommen und einen sichtbaren Un-

8 Die Besucherinnen und Besucher des Sanatan Dharam Mandir Sidh Jogi

Baba Balaknath bezeichnen alle Aufgaben, die im Tempel tibernommen
werden als seva, also als selbstlosen Dienst, der sich in bbakti-Traditionen
an einen Gott oder Guru richtet (vertikale seva-Tradition), aber auch an-
dere Aufgaben, etwa Titigkeiten zum Wohle der Gemeinschaft (horizon-
tale seva-Tradition) umfassen kann (Jacobsen 2010, S. 861). Besonders der
Blick auf die Entwicklung der seva-Tradition im Sikhismus kann hier auf-
schlussreich sein, da die Besucherinnen und Besucher des Sanatan Dha-
ram Mandir Sidh Jogi Baba Balaknath aus Gegenden Nordindiens mafigeb-
lich aus dem Bundesstaat Punjab stammen, die viele Berithrungspunkte mit
Sikh-Traditionen hat: ,, Assistance in building a gurdwara, the maintenance and
cleaning of an existing gurdwara, and donations in money, goods and labor to the
gurdwara kitchen (langar) are expressions of the modern concept of seva within the
Sikh community“ (McLeod 1980, zit. n. Jacobsen 2009a, S. 862). Aspekte wie
das Putzen des Gurdwaras und die Arbeit in der Kiiche werden hier aufge-
nommen und in einen groferen Kontext selbstloser Arbeit als wichtigen
Bestandteils religiosen Lebens im Tempel gesehen. Gerade vor dem Hin-
tergrund der Migration ergibt es Sinn, die Arbeit im Tempel in der Traditi-
on der seva zu sehen, da das Bestehen des Tempels auf die bestindige Ar-
beit Freiwilliger angewiesen ist — vielmehr als in einem gesellschaftlichen
Kontext, in dem Tempel bspw. staatlicher Kontrolle unterstehen. Oder, um
es mit Hirschauer (2016, S. 172) zu formulieren: ,Die Praktik muss in sich
eine spezifische Motivation enthalten, sie zu vollziehen®.

9 Dass die Entsorgung von ,altem® Pigja -Material ein wichtiger Bestandteil
der Tempelpraxis ist, zeigt sich auch daran, dass fur grofe Tempel zuneh-
mend auch Fragen der Nachhaltigkeit in der Abfallentsorgung aufgegriffen
und erforscht werden, vgl. Singh et al. 2013.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

Abbildung 5.3: Eine Frau wischt an Sivaratri den Boden

terschied machen kann. Erst wenn der Tempelraum, die Schreine, das
Pigja-Tablett usw. geputzt wurden, kann im praktischen Vollzug neue
bzw. andere Materialitit (z. B. frische Blumen) ihre Wirkung entfal-
ten.

Putzen ist in Hindutempeln folglich die Losung fiir das Prob-
lem einer Praxis, die die Verwendung zahlreicher Materialien erfor-
dert. Denn erst wenn ein Zustand hergestellt wird, in welchem die
Darbringung frischer Materialien, etwa die Blumengabe, puspa, ei-
nen sichtbaren Unterschied macht, kann eine P oder ein Arati re-
ligids effizient gefeiert werden. Putzen ist also die Voraussetzung,
dass religidse Praktiken stattfinden konnen. Daher ist es auch nicht
erstaunlich, dass sich Praktiken des Putzens mit Praktiken des Fei-
erns abwechseln. Besonders sichtbar wird das bei linger dauernden
Feierlichkeiten, wie etwa zu Sivaratri oder wihrend des jihrlichen
Tempelfestes. Dabei wischen Freiwillige in ruhigen Momenten den
Boden, wie auf Abbildung 5.3 zu sehen ist und nehmen ihn anschlie-
Bend feucht auf. Anlisslich beider Feiern wechseln sich im Tempel
Praktiken des Putzens mit rituellen Praktiken ab; schliellich muss
nach jeder Feier wieder die Ausgangslage flir eine weitere geschaffen
werden, damit diese - in der rituellen Logik der Verehrung, die sich
an der Bewirtung eines Gastes mit unterschiedlichen Gaben orien-
tiert (z. B. Malinar 2009, S. 155) - einen Unterschied machen kann.

173

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

174

Ordnung schaffen

Genauso wie Putzen ist auch Ordnung schaffen eine der selbstver-
standlichsten Alltagspraktiken tiberhaupt. Das sieht man daran, dass
das Wissen um beide Praktiken in der Regel nicht expliziert wird. Sel-
ten fragen wir im Alltag nach, was gemeint ist, wenn wir aufgefor-
dert werden, an einem konkreten Ort Ordnung zu schaffen. Es han-
delt sich also sowohl beim Putzen als auch beim Ordnung schaffen
um stark routinisierte Aktivititen des tdglichen Lebens. Mit Bezug auf
das Zitat von Douglas weiter oben (1985, S. 59) kann unter Ordnung
ein Muster verstanden werden, das Bestand haben soll. Habe ich bei-
spielsweise die Gewohnheit, alle meine Biicher in ein Regal zu stel-
len (und nicht zu legen), werde ich neu dazukommende oder aktuell
verwendete Biicher in diese bestehende Ordnung eingliedern und sie
ebenfalls ins Regal stellen (und nicht legen).

Das Schaffen einer Ordnung ist im Tempel in unterschiedlichen
Varianten zu beobachten. Einerseits ist Ordnung schaffen ein Be-
standteil derjenigen Routinen, die den Tempelraum als solchen erst
hervorbringen. So ist es beispielsweise in den Tempeln, die mit Tep-
pichen oder anderen Textilien ausgelegt sind, Teil der Routine, die
Teppiche neu auszurichten. So werden die einzelnen Textilien aus-
einandergezogen und geglittet, damit sie moglichst faltenfrei zum
Liegen kommen. In der Mitte wird zudem ein langer Teppich gerade
vom Altar nach hinten gezogen. Dieser teilt den Raum in zwei gleich
grofle Hilften. Eine Folge dieser Praxis des Ordnens ist nun, dass
die Teppiche als Artefakte eine spezifische Art der Verwendung des
Tempelraums anzeigen. Wer hereinkommt, wird daher nicht irgend-
wie durch den Raum schlendern, sondern auf dem durch den mittle-
ren Teppich indizierten Gang nach vorne schreiten, die Tempelglo-
cke lduten und sich vor den Mirti niederknien. Anschliefend wird
die Person sich auf der einen oder anderen Seite dieses Teppichgangs
niederlassen. Somit fordern die Teppiche eine spezifische korperli-
che Ausrichtung der Anwesenden bereits beim Betreten des Tempel-
raums ein, die darauf abzielt, dass sie sich frontal auf die Miri aus-
richten.!” Die Artefakte sind damit Teil der Vorbereitungspraktiken.

10 Ahnlich zeigt die riumliche Anordnung der Schreine im Tempel in Glatt-
brugg die Umrundung der garbhagrha im Uhrzeigersinn (pradaksina, vgl.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

Abbildung 5.4:  Der Tempel in der HerbststrafSe wihrend der Vorbereitungsarbeiten

5.1.4 Kochen und Essen
Kochen als soziale Grenzziehung
Wihrend ein Teil der Freiwilligen den Tempel aufriumt und putzt, wird

in der Kiiche, bei Platzmangel im Tempelraum, Essen zubereitet, da-
runter auch prasada'’. Dabei handelt es sich um diejenige Gabe, die

Slaczka 2010, S. 342) an: Dadurch, dass auf der rechten Seite des Haupt-
schreins mehrere kleine Schreine angeordnet sind und es auf der linken Sei-
te mehr Platz hat, bedarf es nicht mal unbedingt der Orientierung an an-
deren Tempelbesuchenden, um sich im Tempel ,richtig” zu bewegen (vgl.
Abb. 4.1 in Kapitel 4.1.2.1).

11 Prasada ist eigentlich jede Gabe, die im Verlaufe der Pizja durch den Kon-
takt mit der Gottheit sakralisiert wurde und dann an die Anwesenden ver-
teilt wird (Malinar 2009, S. 160). Es geht also nicht nur um Essen, son-
dern es kénnen auch Blumen, Friichte und Riucherwerk sein. Wihrend die
Form von prasada, von der im Folgenden die Rede ist, fiir alle Anwesenden

175

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

176

den Goéttinnen und Géttern dargebracht wird und die anschliefend die
Tempelbesucherinnen und -besucher selbst als Segensgabe empfangen.
Die Bedeutung und die Handhabung von prasada sind in der Literatur
nicht zweifelsfrei geklirt. So ist zwar unbestritten, dass die Gunst Got-
tes in der materiellen Form der dargebrachten Speisen an die davon Es-
senden iibergeben wird, aber wihrend etwa Tripathi (2010, S. 332f.) da-
von ausgeht, dass die dargebrachten Gaben, die #aivedya, nach ritueller
Umwandlung von den Gottern auch tatsichlich genossen werden, be-
vor sie zu prasada werden, schreibt etwa Narayanan (2010, S. 451) ledig-
lich davon, dass die Gaben den Gottern angeboten werden und dann
durchdrungen mit Gottes Gnade an die Anwesenden zuriickgegeben
werden, ohne dass diese zwangsldufig davon gekostet haben, also ohne,
dass ein Austausch stattfand (Berger 2011, S. 71).12

In den Hindutempeln in Ziirich und Wien wird den Vorberei-
tungen des prasada eine weitere Arbeit zur Seite gestellt: das Ko-
chen einer vegetarischen Mahlzeit fir die Tempelbesucherinnen und
-besucher, der sattvika (Tripathi 2010, S. 333). Die Tempelbesuchen-
den erhalten nicht nur eine rituell verwandelte Gabe in der Form
von Friichten oder einer Stfispeise, sondern eine vollstindige Mahl-
zeit."® Dabei ist nicht immer zweifelsfrei zu eruieren, wann und ob
zwischen prasada und sattvika unterschieden werden kann. So wird
in den tamilischen Tempeln in der Regel ein wiirziger Gemisereis
zubereitet, von welchem der Hauptgottheit ein kleiner Teil darge-
bracht und anschliefend, zwecks Segnung des gesamten Essens, wie-
der in den Kochtopf gemischt wird. Dadurch ist der Gemisereis zu
prasada geworden und von seiner Konsumation diirfen sich die Ein-
zelnen einen positiven Effekt erhoffen. Anders sieht es in den Tem-

gratis ist, gibt es sehr wohl die Moglichkeit, fir naivedya und damit auch
fir prasada zu bezahlen. Gerade in den Hindutempeln in Ziirich sind die
Korbchen mit unterschiedlichen Gaben, die fiir 5 bis 15 Franken im Tem-
pel erstanden werden konnen, eine zentrale Moglichkeit der Tempelfinan-
zierung.

12 Die Interpretationen dessen, wie prasada passiert, sind nicht nur in der Lite-
ratur, sondern auch unter Hindus selbst zahlreich, wie Wood (2008) zeigt.

13 Selbstverstindlich gibt es auch in Indien und Sri Lanka Tempel, die gan-
ze Mahlzeiten als prasada anbieten (Narayanan 2010, S. 457); auch werden
an bestimmten Feiertagen spezielle Gerichte gereicht, etwa Sundal als typi-
sches Gericht wihrend Nawratri in Stidindien (Rajan 2003, S. 47).

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

peln in Wien aus, wo prasada durch die Darbringung der Mitbringsel
der Tempelbesuchenden entsteht — meist Friichte und Stffigkeiten -
und sattvika eine Mahlzeit ist, die nicht unbedingt Gott dargebracht
wird." Diese Mahlzeit besteht in der Regel aus Reis und einem oder
zwei unterschiedlichen Gemiisecurrys und frisch gebackenem Brot.

Zusitzlich werden manchmal regional unterschiedliche Siif3spei-
sen, die mit den Geschichten und Vorlieben der Gotter in Verbin-
dung stehen, zubereitet und verteilt (Ferro-Luzzi 1977, S. 508; Nara-
yanan 2010, S. 456). So wird etwa im einen Tempel das im Punjab
beliebte Karah, ein Brei aus Weizen, Ghee, Gewiirzen und Zucker zu-
bereitet, den Gottern dargebracht und den Anwesenden als prasada
gereicht (W05, Z46ft.). Dass es trotz riumlich beengter Verhiltnisse
eine vollstindige Mahlzeit gibt, hingt dabei mit den Anforderungen
zusammen, mit denen sich die Tempel durch ihre Offnungszeiten
konfrontiert sehen. So streicht eine meiner Interviewpartnerinnen,
die 57-jahrige Sabri Nimrit, heraus, dass das Essen ein Grund ist, wie-
so die Leute am Wochenende in den Tempel kommen:

»Diese in India** ist nicht immer Essen kriegt man in jede Tem-
pel. Nur Prashad geben, die kleine Etwas. Aber hier ist (...) schau,
wenn die kommen Frauen. Manche hat viele Kinder oder kleine
Kind, und nichste Tag in Kindergarten. Oder alle Arbeit, manche
vier Uhr aufstehen. Und dann wir haben, wel essen muss, weil so
spat nach dem Tempel gehen, und dann zu Hause wieder kochen.
Dann ist auch kein / Grund, ne? Und wenn dann auch manche
kommen nicht, wenn wir nicht machen essen. Sagen, dass es viel
Arbeit, wieder zu Hause muss. Nun, ih, so wir haben nein, dann
Essen kriegt man immer“ (ISN, Z197-203).

Die Offnungszeiten des Tempels am Wochenende und der Umstand,
dass die meisten Tempelbesuchenden nicht in unmittelbarer Nachbar-
schaft des Tempels wohnen, machen es notwendig, so die Argumenta-
tion, nebst ,,dem kleinen Etwas®, dem prasada, auch eine vollstindige,

14 Ich habe in den Tempeln in Wien beide Situationen beobachtet, also so-
wohl Momente, in denen auch die Mahlzeit vor dem Essen den Gottern
dargebracht wurde, oder Momente, in denen sie ohne vorherige Darbrin-
gung an die Anwesenden ausgeteilt wurde.

177

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

178

vegetarische Mahlzeit, sattvika, zu kochen', etwas, was die Spreche-
rin mit ihrer Erfahrung von Tempelbesuchen in Indien kontrastiert.
Dass es sich dabei um eine Verinderung handelt, bemerkt auch Mad-
hev Srinivasan. Als Siidinder und weil er nicht Hindi spricht, erkldrt
er sich dies als Bestandteil einer Rethe anderer, thm nicht vertrauter
Gepflogenheiten, die er vor allem an regionalen Einfliissen festmacht:

» Cause for example, now they do aratz, like after praying //ya//,
we don’t have this ah, thing, only p#ja is, there is the pajas, and
ih / ya, I think that’s different. And also the language is different.
And uh, this langar, langar is like free food and we don’t have such
concept /1, with us. We don’t, we get prasada ya? But not like ih,
a full meal //ya, like// you know? langar, langar is from Panjab I
guess //ya//, from the Gurdwaras, so this is different, and of course
people are different, and uhhhhh, they all speak Hindi and dhhh,
ya. But these are the main differences /“ (IMS, Z181-186).

Dass die Langar-Kiichen der Wiener Gurdwaras als Vorbild dienen,
ist zwar plausibel, allerdings verrit ein Blick auf die tamilischen Hin-
dus in der Schweiz, dass sich auch hier die Ausgabe einer Mahlzeit
als fester Bestandteil eines Tempelbesuchs entwickelt hat. Gekocht
wird diese Mahlzeit von unterschiedlichen freiwilligen Helferinnen
und Helfern. Dieser pragmatische Umgang mit Essenszubereitung er-
staunt, wenn man die zahlreichen ethnografischen, religionswissen-
schaftlichen und soziologischen Arbeiten zu Essen in Indien und
hinduistisch geprigten Gegenden Stidasiens beriicksichtigt (fiir einen
Uberblick siehe Berger 2011). Essen — auch nichtrituelles Essen - ist
keineswegs eine triviale Angelegenheit. Nahrung ist mit einer Reihe
von (Un-)Reinheitskonzepten verkniipft:

»Underlying the general rules of food and eating rituals are no-
tions of (im)purity and (in)auspiciousness and traditional ideas
of body, mind and health, as well as many theological concepts®
(Narayanan 2010, S. 450).

15  Nebst dem sozialen Aspekt, den das gemeinsame Essen hat, ist es auch eine
Maglichkeit der sozialen Unterstiitzung, wenn sich etwa Menschen einmal
in der Woche gratis verpflegen konnen.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

Diese Regeln und Konzepte gelangen auch im Alltag vieler Hindus zur
Anwendung (ebd., S. 451). Soziale Hierarchien etwa finden primir da-
rin Ausdruck, wer von wem zubereitetes Essen annimmt und wer mit
wem speisen darf (Malinar 2010, S. 436). Das ist deshalb so zentral,
weil in Hindu-Traditionen eine Vorstellung der Ubertragung guter wie
auch schlechter Eigenschaften mit der Vorbereitung, dem Servieren
und der Konsumation von (nichtrituellem) Essen in Verbindung steht:

»|...] those who cook, those to whom the food is offered (dei-
ties, ancestors, birds, human beings), and those who consume
the food together are all connected in the shared web of qualities,
blessings, and sins“ (Narayanan 2010, S. 451).1¢

Die gemeinsame Zubereitung von Essen und das gemeinsame Mahl
sowie die Einbindung in das daraus entstehende Netzwerk reichen
iiber Ort und Zeit hinaus, wenn sich die Anwesenden beispielsweise
ganze Portionen einpacken und mit nach Hause nehmen, damit sie
selbst oder daheim Gebliebene daran teilhaben koénnen.

Der Blick auf das Kochen zeigt, dass sich verindert, was gekocht
wird (nicht blof§ prasada), wer kocht (Frauen #nd Minner) und fir
wen gekocht wird (Gotter #nd Menschen). Das ist erstmal keine Ver-
inderung, die ausschliefflich im Kontext der Migration zu beobach-
ten ist. So zeigen unterschiedliche Arbeiten, dass Regeln der Kom-
mensalitit sich in den letzten Jahrzehnten gerade auch im urbanen
Raum Indiens stark verindert haben (vgl. etwa Striumpell 2008). Al-
lerdings haben die verinderten Kommensalititsregeln, die sich in
den von mir besuchten Tempeln unter anderem in den Praktiken des
Kochens zeigen, eine weitere Folge: Durch den verinderten Zugang

16  Die Bedeutung dieser Ubertragung durch Essen wird unterstrichen durch
den Umstand, dass in Tempeln in der Regel Tempeldiener (Angehorige ei-
ner brahmanischen Subkaste) den Tempelpriester unterstiitzen und in die-
ser Funktion das Essen fiir die Gotter zubereiten, wie Fuller aus einem Tem-
pel in Madurai berichtet (Fuller 2015, S. 401).

17 Dass fiir Menschen gekocht wird, ist erstmal nicht neu. Gerade Gurus, Sad-
hus und andere spirituelle Vorbilder werden teils in sehr dhnlichen Pzjas ver-
ehrt, wie Gotter. Dazu gehort auch die Darbringung ritueller Essensgaben.
Neu ist aber, dass sich durch die Anwesenheit der Tempelbesucherinnen und
-besucher die Zubereitung einer ganzen Mahlzeit institutionalisiert.

179

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

180

zur Zubereitung (und schliefflich der Einnahme) von Speisen'® in-
dert sich die Moglichkeit der Grenzziehung zwischen religiésen Ex-
perten und Laien, Geschlechtern und Kasten, denn:

»Alimentary practices frequently aim at boundary maintenance
in order to control the circulation of wanted and unwanted qual-
ities. To a significant extent, families, castes, and persons try to
maintain their moral and ritual integrity through regulating con-
sumption® (Berger 2011, S. 68).

Nahrung und Nahrungszubereitung sind ein Marker von Abgren-
zung bzw. Zugehorigkeit, die sich im Kontext der Migration nicht
mehr im gleichen Mafe aktualisieren lassen. Weil sich viele der Re-
geln betreffs Kommensalitit und sozialer Segregation, aber auch Tem-
pelarchitektur und religiésen Unterhalts nicht mit den hier vorzu-
findenden Bedingungen vereinbaren lassen, wird Zugehorigkeit bzw.
Abgrenzung stirker zu einer individuellen Entscheidung denn einer
strukturellen Vorgabe. Das bedeutet, dass die Entscheidung, einen
Tempel zu besuchen, in dem absichtlich oder unabsichtlich gegen so-
ziale und religiose Normen verstofSen wird, dem oder der Einzelnen
obliegt. Dadurch, dass alle im Tempel Essen zu sich nehmen, welches
zuvor von Freiwilligen, scheinbar unabhingig von ihrem Status und
ihrem Geschlecht, zubereitet wurde, tritt die Zugehorigkeit zu einem
Netzwerk in den Vordergrund, dessen primirer Marker die Anwesen-
heit im Tempel ist. Die Grenze verliuft nun zwischen Anwesenden
und Abwesenden und damit in der Regel zwischen Menschen, denen
kein sozialer Prestigeverlust durch den Besuch des Tempels droht bzw.
die dadurch eventuell Zugang zu religiosen Rollen erhalten, die ihnen
unter anderen Umstinden verwehrt geblieben wire. Auch wenn diese
Erklarung spekulativ anmutet und bestimmt nicht fiir alle Personen
zutrifft, so wird sie doch gesttitzt durch Begegnungen mit und infor-
mellen Aussagen von Personen, fiir die der Tempelbesuch aufgrund

18  Die Rede ist hier vom gemeinsamen Mahl nach der religidsen Feier. Das
kann prasada sein, prasada beinhalten, besteht aber in der Regel nicht nur
aus den naivedya, die Gott dargebracht werden, sondern einer davon mehr
oder minder unabhingigen Mahlzeit.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

der genannten Aspekte nicht in Frage kommt bzw. die den Tempel-
rdumen religiose Legitimitit absprechen.

Ein Hinweis fiir die Verbindung von Essen und Zugehorigkeit
findet sich in der sprachlichen Darstellung der Interviewpartnerin-
nen und -partner. Hier wird das Essen im Tempel in den Kontext des
Erlebens von Identitit und Zugehorigkeit gestellt (Ray 2004, Man-
nur 2007, Wood 2008). Beispielhaft formuliert das Ronita Gléckner:

»50 these few days that we celebrate, it is more like home, so that,
can only tell you, this, this, these five days for example, when I am
there, in this pi#ja, you know, ah, ah, ah, ah and miss the p#a, and
in this uh five days that I am spending time, I completely forget I
am in Austria, I completely forget I am in Austria, sometimes I real-
ly have to bring myself back to reality, because that’s oh, I am here
in Austria, not in India, because, everybody is speaking your lan-
guage and everybody, you know, is eating your food, wearing your,
you know your, your home ah costumes or you know things and,
and, it’s like, like sitting at home and chatting and it’s, it’s so much
like home, it gives you the feeling of home, and that is something
uhhbh, that is something very special, that is something very special,
because this is not every day that you get the, the, the sense of be-
ing at home" (IRG, Z139-143).

Dieser Auszug, in dem die Interviewpartnerin tiber das Feiern von
Durgapija spricht, fokussiert erstmal nicht ausschlieflich das Essen,
sondern das gemeinsame Feiern und das damit zusammenhingende
Gefiihl von Heimat. Die Passage zeichnet sich einerseits durch eine
sprachliche Verdichtung, die durch viele Wiederholungen entsteht, so-
wie durch eine starke und verschieden formulierte Kontrastierung zwi-
schen Osterreich und dem Gefiihl, wihrend der Feier der Durgapija
eben genau 7icht in Osterreich zu sein, aus. Bei der Beschreibung der
temporiren Entziehung aus dem osterreichischen Alltag in die Sphire
eines erlebten indischen homes steht das Essen an zweiter Stelle — zwi-
schen gemeinsamer Sprache und traditioneller Kleidung. In dieser Trias
— Sprache, Essen und Kleidung - zeigt sich die Selektion der Spreche-
rin, durch die der Interviewerin vermittelt wird, woran sich das Erle-
ben von Heimat und damit der eigenen Identitit festmachen lisst. Das
ist wenig erstaunlich, wenn man bedenkt, dass gerade Sprechen, Es-

181

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

182

sen und Sich-Kleiden wichtige Praktiken zur Markierung symbolischer
Grenzen sind (vgl. Lamont und Molnar 2002, S. 168).

Kochen als riumliche Begrenzung

Im Zuge dieser Arbeiten entsteht eine weitere Dimension der Begren-
zung des Tempelraumes: Der Tempelraum ist idealerweise dort, wo
nicht gekocht wird. Dies wird deutlich, als ich bei einem meiner ers-
ten Besuche in der Herbststrafle nachfrage, ob ich den Tempelraum
fotografieren diirfe und dafir die Erlaubnis erhalte, mit der Aufla-
ge, die angrenzenden Kiichenrdumlichkeiten nicht zu fotografieren
(W05, Z10f.). Die raumliche Nihe zwischen Tempelraum und Kiiche
will zumindest die Person, die ich frage, nicht von jemandem Auflen-
stehenden auf einem Foto festgehalten wissen. Mit Goffman (2009)
gesprochen, sind sich hier Vorder- und Hinterbiithne so nahe, dass es
unterschiedlicher Strategien und Praktiken bedarf, das eine (den Tem-
pelraum) vom anderen (der Kiiche) abzugrenzen. In den Tempeln in
Ziirich ist dieses Problem weniger prisent, da die Kiiche an beiden
Orten nicht direkt neben dem Tempelraum liegt. Die Trennung zwi-
schen Tempelraum und Kiiche ist also normalerweise unproblema-
tisch, da eine architektonisch Trennung besteht.!” Die Infrastruktur ist
hier sogar so grof3, dass die Tempelkiiche? und ihre Services auch fiir
private Feiern wie Hochzeiten gebucht werden kénnen.”!

19 Sowohl in Glattbrugg als auch in Adliswil sind die Tempelkiichen eigene
Riume, die bei Bedarf, etwa anlisslich einer grof8en Feier, weitere Vor- und
Nebenriume in Beschlag nehmen. So wird ein Teil der Kiiche in Adliswil
wihrend des Tempelfestes im Eingang aufgebaut, den sich der Tempel mit
der nebenan liegenden Topferwerkstatt teilt.

20  In Indien blicken Tempelkiichen auf eine lange Geschichte ,gastro-politi-
scher” Einflussnahme einzelner Herrscher zuriick, denn durch die Schen-
kung von Land fiir den Unterhalt von Tempelkiichen war es Herrschern
moglich, sich die Achtung ihrer Untertanen zu sichern (Berger 2011, S. 71).

21 So erkliren die Mitglieder des Tempelvorstandes in Glattbrugg im Zuge
des Gesprichs tiber das Finanzierungsmodell des Tempels, dass die Tempel-
kiiche auch Auftrige fiir Caterings annimmt: ,,Und wir machen auch Rie-
sen***/ irgendwie Feste, also Hochzeitsfest oder so, wir konnen (...) Essen
//ja// kochen wir und wir liefern das und dann wird auch noch (...). So wie
ein (...) eben morgen zum Beispiel, wenn 600 Leute essen, dann miissen

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

Dennoch ist der Raum der Kiiche auch hier einer, der nichts mit
dem Tempelraum zu tun haben soll. So sind die Tiiren meist ange-
lehnt oder verschlossen und die Kiiche fungiert als Hinterbithne fur
den Priester, der sich vor der Pija auf einen Schwatz mit den Freiwil-
ligen dorthin zuriickzieht. Ist hingegen, wie in kleineren Tempeln,
keine Infrastruktur zum Kochen vorhanden oder reicht der Platz
nicht aus, greifen die Vorbereitungsarbeiten entweder in den Tem-
pelraum tiber, indem dort, wie oben schon angedeutet, ein Teil der
Zubereitung geschieht. Oder aber die Vorbereitungsarbeiten werden
ins Zuhause der Tempelbesucherinnen und -besucher ausgelagert, so
wie das bspw. bei den Feierlichkeiten der Durgapaja geschieht, wo
die temporir angemieteten Riume tiber keinerlei oder eine zu klei-
ne Kiicheninfrastruktur verfugen (vgl. W16, Z82ff.). Finden die Vor-
bereitungen im Tempel selbst statt, erfordert dies eine Koordination
im Abgleich mit anderen Arbeiten. So kochen etwa die Freiwilligen
im Siva-Tempel in Glattbrugg vor der Pija fiir prasada an besagtem
Abend und wihrend der Pija bereits fiir einen Auftrag am nichsten
Tag. Auch in den Tempeln in Wien kommen die Kéchinnen und
Koche deutlich vor dem Beginn des Arati in den Tempel. Da aber
der Platz hier beschrinkt ist, kann es schon mal vorkommen, dass
im Raum Vorbereitungsarbeiten fiir das Essen stattfinden, wihrend
bereits gesungen wird:

»1ch bleibe sitzen, wihrend mehr Menschen in den Tempel kom-
men und sich setzen und mitsingen oder still zuhoéren. Wahrend-
dessen trigt ein junger Mann etwa vier grofle Wischezuber vol-
ler gewaschenen Spinats in die Kiiche und als ich mich umdrehe,
sehe ich, wie ein Mann im hinteren Bereich des Tempels den
Chapatiteig anrithrt“ (W05, Z67-70).

Das Kochen ist nicht zwingend abgeschlossen, wenn Arati oder Pija
beginnen. Wihrend einige Personen bereits singen, wird im Tempel-
raum Spinat gewaschen oder Brotteig angerithrt. Da das Essen nach

wir auch liefern, oder. Wir miissen heute anschliefend nachher //kochen//
kochen, bis um 1 alles vorbereiten und am Morgen frith wird gekocht und
dann wird geliefert” (IPR, Z601ff.). Der Lohn dieser Arbeit, verrichtet von
Freiwilligen, kommt dem Budget des Tempels zugute.

183

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

184

dem Ende des rituellen Teils serviert werden soll, muss es auch bis
dahin produziert und warm gehalten werden. Durch die riumliche
Nihe des Tempelraums zu den Kochgelegenheiten werden die Anwe-
senden (selbst die Forschende, vgl. W13) je nach Bedarf in die Vorbe-
reitungsarbeiten involviert:

sWihrend die Frauen zwischen 17:30 und 19:30 Uhr singen, geht
es in den kleinen Riumen neben an sehr geschiftig zu, da eine
Gruppe junger Minner (wahrscheinlich sind sie zu viert oder zu
fiinft) das Essen zubereiten. Da es in der Kiiche keinen Wasser-
anschluss zu haben scheint (gekocht wird mit Gas), lduft immer
mal wieder einer durch den Tempel oder rithrt sogar den Chap-
patiteig im groflen Zuber an. Gegen 19:30 Uhr helfen dann auch
ein paar Frauen beim Chappatimachen mit. Das sehe ich zwar
nicht von meinem Platz aus, aber ich kann das Brot riechen und
die Frau, die gleich von Beginn weg bei mir sitzt, hat, nachdem
sie aus der Kiiche zuriickkommt, Teig am Armel ihrer Strickjacke®
(W03, Z33-39).

So greifen zwei parallel laufende Praktiken — Kochen und Bbhajans
singen — auf die gleichen Teilnehmenden zu. Angefragt von einem
bereits in der Kiiche hantierenden Mann, werden punktuell weitere
Personen aufgefordert, ihre religiosen Praktiken zu unterbrechen und
sich in der Zubereitung der gemeinsamen Mahlzeit zu engagieren.
Auch kommt es vor, dass religidse und kulinarische Praktiken in Kon-
kurrenz zueinander treten. Etwa dann, wenn der Koch in der Lamm-
gasse im Turrahmen der Kiiche erscheint, um die Singenden davon
zu iiberzeugen, das Arati zu feiern, damit das Essen ausgegeben wer-
den kann (W16, Z40ff.).

Kochen als zeitliche Grenzziehung

Damit wird deutlich, dass die religiosen Praktiken in den von mir be-
suchten Tempeln durch Kochen und Essen eine Begrenzung erfah-
ren: Praktiken des Kochens greifen auf Tempelbesuchende vor, wih-
rend und nach der Feier zu und erfordern die Verwendung einer
groflen Menge an Material (Lebensmittel, Topfe und Pfannen, Koch-

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

gelegenheiten, Besteck und Geschirr etc.) sowie diverser Fertigkeiten
(Mentiplanung, Wissen um Mengen, Beherrschen unterschiedlicher
Zubereitungsarten wie Teig kneten, braten, kochen, backen, frittieren
etc.).”? Durch die Ausgabe des Essens und das gemeinsame Mahl er-
fahrt die religiose Praxis eine Begrenzung. Besonders deutlich wird die-
se Begrenzung anhand des folgenden Auszugs aus einem Beobach-
tungsprotokoll:

,Der Priester beginnt mit dem Arati, in der er den Miirti zuerst
Riucherwerk und nachher ein Tablett mit Lichtern darbietet.

Er tut dies ziemlich ausfithrlich, wihrend daneben die Frauen
weitersingen. Schlieflich ist das Arati zu Ende und inzwischen
befinden sich ungefihr 40 Erwachsene und 10 Kinder im Tempel.
Nach dem Arati setzen sich die Menschen hin, um prasada zu
essen. Ich bin erstaunt, wie schnell und effizient das geschieht.
Die jungen Minner, die gekocht haben, und auch solche, die erst
spater gekommen sind, legen Plastiktischtiicher zwischen die Rei-
hen, die sich gebildet haben, verteilen Teller, Becher und Loffel
und schliellich auch das Essen. Es gibt Reis, ein Erbsen-Gewtirz-
Dings, Joghurt mit Gurken und Chapati, sowie Stfligkeiten, die
zu Anfang und zum Schluss verteilt werden. Nach dem langsa-
men Anfang der Arati bin ich beeindruckt, wie schnell und sys-
tematisch die Speisung passiert” (W03, Z63-72).

Diese Sequenz zeigt, wie sich die Situation gemeinsamer An-
dacht innerhalb kiirzester Zeit in eine Situation gemeinsamen Essens
verwandelt. Wihrend die Praxisteilnehmenden zum Hohepunkt des
Arati aufstehen und sich nach den Mirti ausrichten, richten sie sich
im nichsten Moment — nicht ohne Gerangel — in Reihen vis-a-vis
voneinander aus. Diese Ausrichtung wird durch die rasch ausgeroll-
ten Plastiktischtiicher zusitzlich unterstiitzt, die zwischen ihnen
ausgebreitet werden. Die Instrumente, Liedtexte und Mikrofone wer-
den zur Seite gerdumt, zusitzliche neue Materialien eingefithrt, etwa
die Plastiktischtiicher am Boden, das Besteck, Geschirr und das Es-

22 Eine ausftihrliche ethnomethodologische Analyse des Kochens (hier zwar
als Alltagsbeschiftigung) und den zahlreichen dazu notwendigen Praktiken
findet sich etwa bei Crabtree, Tolmie und Rouncefield (2013).

185

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

186

sen. Gleichzeitig geht einer der Freiwilligen durch die Reihen und
gibt den bereits Sitzenden die Moglichkeit, sich mit dem Ollicht, das
im Zuge des Arati den Gottern prisentiert wurde, selbst zu segnen.

Der rituelle Teil der Tempelpraxis wird hier in ein nachrituelles
Tun uberfithrt. Deutlich wird das in dem Moment, in dem sich die
Tempelbesuchenden ganz rasch von den Mirtis abwenden und da-
mit Zeugnis ablegen, wie die Handlungsaufforderungen von Arte-
fakten (also den Mirtis) sich von einem Moment zum nichsten dn-
dern kénnen. So steht nach dem Ende des gemeinsam gesungenen
Liedes eben nicht mehr die Ausrichtung auf die Gotter im Zentrum,
sondern die giinstige Positionierung in Bezug auf die anschlieend
geschaffene Infrastruktur des Essens. Es wird nicht mehr gemeinsam
gesungen, sondern die Leute fangen stattdessen an, mit ihrer Nach-
barin Gespriche zu fithren oder sich durch den Raum hindurch
Kommentare zuzuwerfen. Kurzum, die Praktik der Essensausgabe
leitet im unmittelbaren Anschluss an die religiose Feier die spezifi-
schen Merkmale einer sozialen Situation gemeinsamen Essens ein.
In den etwas grofleren Tempeln in Zirich findet die Essensausgabe
in der Regel zeitlich etwas versetzt statt. Erst nachdem die Anwesen-
den darSana empfangen, sich mit dem Licht gesegnet und sich mit
Sandelholzpaste und Kumkumpulver ein Tilaka auf die Stirn aufge-
tragen haben, werden fiir die Essensausgabe Tische im Tempelraum
aufgestellt. Dies gibt den Praxisteilnehmenden Zeit, nach der ge-
meinsamen P#ja noch eigene Gebete vor einem Schrein zu sprechen
oder vom Priester eine private Pija zu erhalten. Viele setzen sich aber
auch einfach in Gruppen - jetzt nicht mehr zwingend getrennt nach
Minnern und Frauen - auf den Boden und tauschen sich aus. Wer-
den die riesigen Topfe auf die Tische gestellt, stellen sich die Men-
schen in Schlangen an, um sich eine Portion zu sichern, die sie dann
wieder in Griippchen am Boden sitzend verzehren. Viele essen vor
Ort, einige packen sich die Portion aber auch fiir sich oder fiir Da-
heimgebliebene ein und nehmen sie, je nachdem gemeinsam mit an-
deren prasada-Gaben, mit nach Hause. Nach dem gemeinsamen Es-
sen 10st sich die Versammlung langsam auf. Die Leute stehen auf,
werfen ihre Pappteller in den Abfall oder bringen ihr Geschirr und
Besteck in den Raum, wo der Abwasch getitigt wird und ziehen sich
auflerhalb des Tempelraums Schuhe und Jacken an, bevor sie den
Tempel verlassen.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

In beiden Fillen ist das Kochen Vorbereitung dafiir, dass eine
Essensausgabe stattfinden kann. Damit manifestiert sich zugleich
eine praktische Begrenzung thematisch unterschiedlicher Aktiviti-
ten: Aus der Situation der Andacht entsteht in kiirzester Zeit eine Si-
tuation des gemeinsamen Essens. Diese Begrenzung wiirde nicht in
gleicher Weise moglich und sichtbar, gibe es blof3 ,,das kleine Etwas®,
also eine Form von prasada, dessen Ausgabe Teil der religidsen Feier
ist. Die korperliche Neuausrichtung, die das gemeinsame Essen not-
wendig macht, zusammen mit den verwendeten Materialien wie den
ausgerollten Tischtiichern respektive den aufgebauten Tischen, dem
Geschirr und Besteck und nicht zuletzt dem Essen selbst, stellt eine
deutliche Zisur zu den vorangehenden religiésen Praktiken dar und
begrenzt sie. Die Verinderung ist essentiell eine, die sich im korper-
lichen Vollzug manifestiert: Sind die Tempelbesucherinnen im Zuge
religioser Praktiken frontal auf die Mirti(s) ausgerichtet, etwa in der
Position der anjali midra, der Geste des Grufles, und in stiller An-
dacht, dem Wiederholen von Mantras oder dem Singen von Bhajans
grundlegend korperlich involviert, zeigt sich das Ende der religiosen
Praktiken, indem diese einheitliche Ausrichtung gleichsam von den
Koérpern abfillt und sich die Haltung der Anwesenden lockert. Auch
die Ausrichtung dndert sich: Nicht mehr die Miarti sind der haupt-
sachliche Anhaltspunkt der konzentrierten (korperlichen) Ausrich-
tung; sie treten in den Hintergrund und die Positionierung der Pra-
xisteilnehmenden orientiert sich an den anderen Anwesenden. Der
Ubergang von einer andichtigen, rituellen Praktik zu einer gemein-
schaftlichen Situation gemeinsamen Essens ist gerade fur die teilneh-
mende Beobachterin augenscheinlich.

Die Praktiken des Kochens und Essens fungieren, wie oben he-
rausgearbeitet wurde, auf drei unterschiedliche Arten als Grenzzie-
hungen. Wihrend der erste Aspekt sich auf die soziale Dimension
der Grenzziehung durch Kochen und Essen konzentriert und dabei
vom unmittelbaren Vollzugsgeschehen abstrahiert, indem er spezifi-
sche Interpretationen der Praxisteilnehmenden berticksichtigt, wird
in den beiden anderen Aspekten das Vollzugsgeschehen seine rium-
liche respektive zeitliche Begrenzung herausgearbeitet. Alle drei As-
pekte sind relevant, um zu verstehen, welche Rolle Praktiken des Ko-
chens und Essens fir doing mandir spielen. Der Aspekt der sozialen
Grenzziehung verweist auf die Ebene der Interpretation der Praxis-

187

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

188

teilnehmenden und zeigt, wie Kochen und Essen im Kontext hindu-
istischer Traditionen zu verstehen sind und welche (verinderte) Be-
deutung ihnen im Kontext der Migration zukommt.

Die Aspekte der riumlichen und zeitlichen Begrenzung religi-
Oser Praktiken durch Kochen und Essen verweisen dagegen auf das
Vollzugsgeschehen. Hier wird deutlich, dass religiose Praktiken nicht
im luftleeren Raum entstehen, sondern immer als Folgepraktiken an-
derer Praktiken gedacht werden miissen, mit denen sie um Material,
Raum und Teilnehmende konkurrieren. Wie im nichsten Schritt zu
zeigen sein wird, konnen sich religiose Praktiken nur als solche aus-
weisen, indem sie sich von anderen Praktiken sichtbar abgrenzen.

5.2 Religiose Praktiken

Der Blick auf den Teil des Tempelgeschehens, in dem Bbajans gesun-
gen und Pija oder Arati gefeiert werden, ist ein zentraler Punkt in der
Rekonstruktion von doing mandir, denn religiose Beziige sind essen-
tiell fur das Ausweisen eines Tempels als Tempel. Im Folgenden wer-
den deshalb verschiedene Situationen religioser Praktiken im Tempel
ethnografisch rekonstruiert. Dabei werden sowohl Einzelpraktiken als
auch groflere Komplexe religioser Praktiken in den Blick genommen
und auf ihren Beitrag zu doing mandir hin untersucht. Anhand einzel-
ner Situationen wird herausgearbeitet, wie Praktiken einen Transzen-
denzbezug umsetzen, welche Rolle dabei Materialitit(en) zukommt,
wann und wie religiose Gemeinschaft erzeugt wird, was religiose Prak-
tiken in Gang hilt und wie diese Praktiken ihre Praxisteilnehmenden
motivieren und einsetzen.

Zur Erinnerung: Religiose Praktiken verstehe ich als Praktiken,
die eine Erfahrung der Transzendenz der Praxisteilnehmenden ac-
countable macht (vgl. Kapitel 2.4). Praktiken der P#ja oder Arati ma-
chen ihre eigene Abgrenzung zu anderen Praktiken deutlich. Sie tun
dies etwa, indem sie die Verwendung spezifischer Artefakte einfor-
dern, oder sich, wie etwa im Falle der P#ja, durch den Bezug auf eine
spezifische, auch schriftlich fixierte Tradition ausweisen.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

5.2.1 Religiose Praktik als sensuelles Engagement: Bbajans
singen

Haben erste Besuchende den Tempel betreten, ihre Gaben vor den
Marti abgelegt, sich vor ihnen verneigt und sich niedergelassen, wer-
den Instrumente ausgepackt, Mikrofone angeschlossen und jemand
stimmt ein Lied an. 2

~Wihrend ich so dasitze, frage ich den einen Mann (Herr Cha-
na, wie sich spiter herausstellt), ob er mir sagen konne, was hier
heute Abend passiere. Er erkldrt mir, dass gesungen wiirde bis ca.
19 Uhr und, dass es um halb acht eine Arati gebe mit anschlie-
Rendem prasada. Auflerdem gibt er mir einen Flyer, auf dem die
Offnungszeiten des Tempels festgehalten sind sowie die Inter-
netadresse (die nicht funktioniert, wie sich zuhause herausstellt).
Wihrenddessen installiert ein anderer Mann ein Keyboard und
verschiedene Mikrofone und die Anwesenden Frauen installie-
ren sich mit zwei Mikrofonen, einer Trommel und einem Schel-
lenstab und fangen an zu singen. Der Mann am Keyboard so-
wie Herr Chana, ausgestattet mit Mikrofon und Zimbel, stimmen
auch mit ein und manchmal auch die Vorsidnger. Die Lieder wer-
den aber getragen und initiiert von der Gruppe Frauen, die mit
der Zeit immer zahlreicher wird und schlussendlich (also kurz vor
dem prasada) wohl etwa zu 15. vorne vor dem Schrein sitzt. Inte-
resssanterweise scheint es eine bestimmte Sitzordnung zu geben,
wonach nur bestimmte Frauen vorne bei den Musikerinnen/Sin-
gerinnen sitzen diirfen, denn so etwa gegen halb sechs kommt

23 In den Wiener Hindutempeln macht das Bhajan-Singen, allein schon zeit-
lich, einen viel grofReren Teil der gemeinsamen Feierlichkeiten aus, als in
den von mir besuchten Tempeln in Ziirich. In Ziirich sind Bbajans etwas,
was zwar auch vor oder wihrend der Piya stattfindet, allerdings werden sie
durch die Orientierung an Pija-Zeiten begrenzt. Hieran zeigen sich nicht
nur unterschiedliche strukturelle Aspekte (geweihte Tempel mit Tempelprie-
ster vs. mehrheitlich von Laien gefithrte Tempel), sondern auch regional
unterschiedliche Schwerpunkte. Gerade in der Region Punjab ist die Tradi-
tion des gemeinsamen Bhajan-Singens, im Rahmen von sogenannten ,de-
votional gatherings®, aber auch im Rahmen der Arati, sehr populir (Nesbitt
2009, S. 163).

189

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

190

eine Frau in den Tempel, die sich ganz nah zu mir setzt und nicht
zu den Frauen vorne® (W03, Z11-24).

Bei der Praktik des Bhajan-Singens kommen devotionale Lieder zum
Einsatz, die hiufig den Namen eines Gottes oder einer Gottin wieder-
holen und seine/ihre Eigenschaften preisen. Die Lieder bestehen aus
einer Frage-Antwort-Struktur, bei der die Initiantin eines Liedes eine
Zeile vorsingt, die dann von den restlichen Singerinnen und Singern
genau gleich oder leicht verindert wiederholt wird. Anhingerinnen
und Anhinger Sivas singen dann Lieder iiber Siva und bspw. seine
Eigenschaft, Verinderungen anzustoflen. Die Auswahl trifft dabei in
der Regel die wechselnde Leadsingerin, so dass mit jedem Bhajan die
Moglichkeit besteht, den eigenen Lieblingsgott zu verehren bzw. ein
Lied zu singen, das einem besonders gefillt — ein Vorteil gerade in den
Tempeln in Wien und Ziirich, wo der Tempel nicht bloff einen Gott
oder eine Gottin beherbergt.

Der Gesang dauert unterschiedlich lange. Er beginnt erst dann,
wenn mindestens drei Singerinnen und Singer anwesend und die
zwei bis drei Mikrofone an die Boxen angeschlossen sind. Das ge-
meinsame Singen und Musizieren kann sich bis zu zweieinhalb, drei
Stunden hinziehen, bis es entweder von einer Arati oder einer Piija
abgelost wird.

Gegen Ende jedes Stiickes wird ausgehandelt, wer als nichstes
ein Lied anstimmen darf oder soll. Dabei werden entweder poten-
zielle Singerinnen und Singer aktiv aufgefordert, indem ihnen das
Mikrofon gereicht wird, sie dazu tiberredet werden, oder sie melden
sich selbst. Dabei gibt es Singerinnen und Singer, die eine gute, trai-
nierte Stimme haben und auch ein Musikgefiihl in Bezug auf Melo-
die und Rhythmus. Sie werden wiederholt aufgefordert, sich zu be-
teiligen. Das sind aber nicht die alleinigen Kriterien, nach denen die
Vorsingenden ausgewihlt werden, denn die Basis der Auswahl um-
fasst lange nicht alle Leute, die im Tempel sind. Stattdessen zeigt
sich, dass nur bestimmte Anwesende fiir die Auswahl und Anleitung
eines Liedes in Frage kommen. Bei den Singenden handelt es sich,
wie der Auszug aus einem Beobachtungsprotokoll zu Beginn dieses
Teilkapitels zeigt, um eine Gruppe, die sich auch riumlich von den
anderen Besuchenden abgrenzt (ein Umstand, der umso mehr auf-
fillt, als er in duflerst beengten rdumlichen Verhiltnissen umgesetzt

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

werden muss). Weiter hingt die Zusammensetzung der Singenden
auch von der Form der praktizierten Bhajans?* ab. So unterscheidet
Beck (2010, S. 585ff) pada bhajans und nam bbhajans unter anderem
aufgrund der daran Teilnehmenden und der Korperhaltung, die sie
dabei einnehmen. Pada bhajans sind eher komplexe Musikstiicke, die
in der Regel von einer kleinen Gruppe ausgebildeter oder zumin-
dest getibter Musikerinnen und Musiker dargebracht werden, die sich
dazu in der Nihe oder vis-a-vis einer Mirti in kleinen Gruppen um
eine Leadsingerin zusammensetzen. In grofleren Tempeln existie-
ren dazu spezielle, abgesonderte Riume; in der Schweiz und Oster-
reich findet der Gesang im Tempelraum statt. Eine Ausnahme ist das
Lied, das wihrend der Arati gesungen wird. Obwohl es sich dabei
um ein pada bhajan handelt, wird es von allen Tempelbesucherinnen
und -besuchern gemeinsam stehend gesungen (ebd., S. 586). Dage-
gen zeichnen sich nam bbajans dadurch aus, dass sie eine musika-
lisch einfachere Struktur haben, die hiufig aus der Repetition unter-
schiedlicher Namen eines Gottes oder einer Gottin bestehen (ebd.,
S. 586). Im Forschungsfeld finden sich beide Bhajan-Arten.

Bhajans als Teil der bbakti

Dass die Liedtexte in der Muttersprache und nicht in Sanskrit gesun-
gen werden, ist ein zentrales Element von bhakii-Traditionen, denn
alle konnen in ihrer Sprache singen und mitmusizieren.

»Devotional literature and practices frequently give courage to
the individual to approach the deity directly without the institu-
tional intervention. Above all, the songs of devotion are simulta-
neously local and translocal. They are as local as the village one

24 Beck schreibt, dass die Begriffe Bhajan und kirtan fir gewdhnlich synonym
verwendet werden, dass die Begriffe, je nach (geographischem oder lingui-
stischem) Kontext, aber durchaus Unterschiedliches bezeichnen. Orientiert
man sich strikt am linguistischen Aspekt, bezeichnet kirtan ausschliefilich
Lieder, die Gott preisen, wohingegen Bhajans das Thema der personlichen
Verbundenheit mit und der emotionalen Beziehung zu Gott zum Thema
haben (Beck 2010: 585). Ich spreche hier von Bhajans, da dieser Begriff in
meinem Forschungsfeld gebriuchlicher ist.

191

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

192

lives in and yet create networks of connection among the various
Hindu traditions in India, Southeast Asia, and wherever Hindus
settled in later times“ (Narayanan 2009, S. 719).

Auch die von Narayanan erwihnte Translokalitit devotionaler Lieder
l4sst sich im Forschungsfeld gut beobachten. So kommen in den Tem-
peln hiufig Liedtexte zum Einsatz. Einerseits gibt es gedruckte Bha-
jan-Sammlungen, viele Frauen bringen aber auch ihre handgeschrie-
benen Sammlungen mit, wie mir eine Gruppe junger Frauen nach
einer Arati erklirt:

»lch frage nach den Liedern/Liedtexten: sie sagen, dass sie sich
notieren, damit man besser wisse, was wo steht (die Liedtexte sind
in den meisten Fillen handschriftlich in einem Notizbuch, einem
alten Kalender, Ordner oder in losen Blittern festgehalten und
die Frauen bringen sie in ihrer Handtasche mit und kramen sie
bei Bedarf hervor)*“ (W07, Z54-57).

Hier werden also Texte, die in einem spezifischen Kontext aufgenom-
men wurden, niedergeschrieben, gesammelt und an einem oder meh-
reren anderen Orten zum Einsatz gebracht. Besonders die Verwen-
dung des Internets und zahlreicher Musik- und Videoplattformen,
auf denen es eine grofle Fiille an Bhajan-Versionen gib, und die im
Tempel vor dem Musizieren gerne via Smartphone konsultiert wer-
den, sind Garant dafiir, dass neue Interpretationen von Bhajans sich
rasch und zeitgleich an ganz unterschiedlichen Orten etablieren. Da-
mit ist die Praktik des Bhajan-Singens eine, die lokale Eigenheiten mit
nichtlokalen Entwicklungen zusammenbringt. Zwar haben Priferen-
zen lokaler Praktikerinnen und Praktiker einen Einfluss darauf, wel-
che Bhajans sich als langfristige Favoriten in einem spezifischen Tem-
pel etablieren, Stil und Variation wird jedoch mafigeblich durch die
Orientierung an globalen Trends geprigt.”

Musik und Gesang sind zentrale Praktiken von bhakti-Traditio-
nen, wie sie sowohl in Zirich als auch in Wien praktiziert werden.?®

25 Vgl. Kapitel 5.2.3 Arati.
26 Andere Praktiken der bhakti umfassen Tanz, Pigja, darfana, Pilgerfahrten und
Geliibde.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

Der wissenschaftliche Diskurs befasst sich mit bhakii auf zwei ide-
altypische Arten, wie Novetzke (2007, S. 255) deutlich macht. Ei-
nerseits wird bhakti in der Literatur als Akt personlicher Hingabe zu
Gott verstanden, andererseits als politisch-religiose Bewegung kon-
zipiert, die die Einheit der Praktizierenden in dieser liebenden Hin-
gabe an Gott stirker gewichtet als trennende soziale Merkmale wie
etwa Kastenunterschiede. Bhakii konsolidiert sich als religiose Tra-
dition im ersten Millenium u. Z. (Narayanan 2009, S. 711). Als Tra-
dition, die zuerst im Siidden Indiens Verbreitung findet,” nimmt die
Popularitit von bhakti ab dem 6. Jh. u. Z. rasant zu, als tamilische
Dichterheilige volkssprachliche Lieder und Gedichte zu Ehren ein-
zelner Gottheiten verfassen. Aber nicht nur die Abwendung von
Sanskrit schafft eine neue Form der Zuginglichkeit. Die gleichzeiti-
ge Verbreitung der Bhagavadgita und die darin enthaltene Betonung
der Hingabe zu Krsna als Weg der Erlosung fur all diejenigen, die ge-
stindigt haben, 6ffnen der Popularitit von sbakti Tar und Tor (Nara-
yanan 2009, S. 711). Auch Thielemann betont die wichtige Stellung
der Musik in Vaisnava-Traditionen und insbesondere solchen, die
Krsna verehren (Thielemann 1999, S. 333f. zit.n. Beck 2010, S. 598).

In einem religidsen System, das Zugang zu Erlosung durch sozi-
ale Segregation in der Form von Kasten- und Sprachbarrieren regelt,
ist es fiir Forschende verlockend, davon auszugehen, dass bhakti eine
reformatorische Kraft entfaltet. Allerdings meldet Novetzke Zweifel
an dieser wissenschaftlichen Bestimmung von bbakti an. Stattdessen
weist er auf die vielfiltigen historischen Kontexte hin (Gemeinschaf-
ten, Praktiken, Texte usw.), in denen auf bhakii verwiesen wird und
die keineswegs immer einen sozialreformatorischen Anspruch mit-
fithren.”® Novetzke wihlt fiir die einheitliche Definition von bhakti
deshalb den Weg iiber den Begriff der Offentlichkeit:

27  Diese Darstellung der historischen Entwicklung von bhakti als Bewegung,
die sich im Stiden Indiens entwickelte, lehnt sich laut Narayanan (2009,
S. 712) auch an einen Mythos in der Einleitung der bhdgavatapurana an, in
welchem der Weise Narada auf seiner Reise die Personifizierung der bhaksi
antrifft, die thm erklirt, dass sie aus dem Siiden stammt und nach Norden
wandert.

28  Die Idee von bhakti als sozialer Bewegung ist dann eine, die maflgeblich
durch koloniale Wissenschaftler und ihre Bemithungen geprigt ist, regio-
nale bhakti-Bewegungen als Herausforderung einer Sanskritkultur zu kon-

193

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

194

»,Unifying the myriad forms that bhakti has historically taken and
continues to take is the idea of a public, which I think of as a so-
cial unit created through shared cultural phenomena and rein-
forced by demonstrations in public of these shared cultural phe-
nomena“ (Novetzke 2007, S. 259).

In Novetzkes Konzeption ist von bhakti als geteilten kulturellen Phi-
nomenen (auch Diskursen) die Rede, die zirkulieren und offentlich
geteilt werden und die so das Entstehen einer sozialen Entitit begiins-
tigen. Trotz diesem eher mentalistischen Zugriff betont Novetzke die
Rolle des Korpers bzw. die Verkorperung. Fur ihn ist Verkorperung da-
bei nicht blofles Nebenprodukt, sondern notwendige Bedingung von
bhakti. Gerade der Umstand, dass es sich bei bhakii um ein Erinne-
rungssystem handelt, das hidufig nichttextlich tibertragen wird, macht
den Korper zu einem zentralen Aspekt der Manifestation von bhakti.

»Embodiment, then, is not so much a technique of bhakti as its
very epicenter: bhakti needs bodies. In other words, bhakti needs
the medium of the living human or the remembered bhakta in
hagiography [...]“ (ebd., S.267). Auch eine praxistheoretische
Analyse sieht in der Situation des Bhajan-Singens — als Teilaspekt
der bhakti - eine Praktik, die auf die Anwesenden qua ihrer Korp-
er zugreift. Das Singen verlangt die korperliche Beteiligung der
Tempelbesucherinnen und -besucher, denn alle singen mit, sum-
men oder klatschen auch nur den Rhythmus (sogar die Koche
hort man bisweilen mitsingen). Machen sie nichts von alledem,
lauschen sie zumindest der Musik, denn eine Unterhaltung ist
aufgrund der Lautstirke des verstirkten Gesangs und der Beteili-
gung der vielen Rhythmusinstrumente praktisch unmaoglich.?’

29

zipieren, dhnlich den Herausforderungen, die fiir die katholische Kirche
durch regionale protestantische Traditionen entstanden (Novetzke 2007,
S. 267).

Den Einsatz von Verstirkern zur Verstirkung vedischer Mantren im Rah-
men eines Feuerrituals und die dadurch erzielte Verinderung einer Klang-
landschaft im Rahmen dieses 6ffentlichen Rituals bezeichnet Gerety (2017,
S. 565) in Anlehnung an Wilke und Moebus (2011) treffend als ,amplified

piety®.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

Andererseits zeigt der Blick durch die praxistheoretische Brille, dass
Praktiken des Singens und Musizierens von unterschiedlichen Teil-
nehmenden spezifische Beitrige verlangen und unterschiedliche Ma-
terialien involvieren. Die Aufteilung, wonach die Vorsingenden und
Instrumentalistinnen weiter vorne zusammensitzen und die ,einfa-
chen® Singenden weiter hinten, wird nicht nur an der rdiumliche An-
ordnung deutlich. Gerade auch die Artefakte spielen eine entschei-
dende Rolle. So sind Mikrofone und Verstirker ,dauerhafte Depots
sozialen Wissens, sozialer Fihigkeiten und Zweckmissigkeiten®, wie
Schmidt (2012, S. 63) Artefakte beschreibt. Das soziale Wissen, das in
diesen Artefakten gespeichert ist, ist jenes um die Verstirkung eines
Tonsignals, das die gesprochene oder gesungene menschliche Stimme
lauter macht, als sie es ohne Signal wire. Damit geht etwa das Wis-
sen respektive die Fihigkeit ihrer grundlegenden Handhabung ein-
her (etwa: ein Verstirker braucht Strom, er muss also an Strom an-
geschlossen werden, um zu funktionieren; ein Mikrofon muss beim
Sprechen/Singen moglichst nahe an den Mund gehalten werden
usw.). Die Mikrofone scheinen nun fur alle Anwesenden einen Auf-
forderungscharakter zu entfalten, allerdings nicht fur alle denselben.
Wihrend sich nimlich gewisse Praxisteilnehmende darum bemiihen,
die Kabel zu entflechten, die Mikrofone an die Verstirker oder Boxen
anzuschlieflen und sie schliefilich einzuschalten und zu verwenden,
scheinen andere sie genauso geflissentlich zu ignorieren. Das Bbhajan-
Singen ist ein anschauliches Beispiel dafiir, wie Materialien und Teil-
nehmende in Praktiken kokonstitutiv sind, das heifit sich gegensei-
tig in der Ausgestaltung der Praktik des Bhajan-Singens ,erschaffen®.
Erst in der Praktik des Singens entstehen Gesangsbiicher oder Text-
sammlungen von Liedern in ihrer Verwendung durch Praxisteilneh-
mende als Objekte oder Artefakte der Praxis; davor und danach sind
sie gebiindeltes Papier, das in Ordnern oder Handtaschen ein eher un-
scheinbares Dasein fristet.

Im Gegenzug kann das Singen von Bbhajans als fester Bestand-
teil der Tempelpraxis angesehen werden, dessen Wiederholung un-
ter anderem durch Artefakte wie Mikrofone, Rhythmusinstrumente
und Liedtexte stabilisiert wird, denn die allfillige Nichtverwendung
von Mikrofonen und Instrumenten wiirde die Tempelpraxis her-
ausfordern, so dass sie bspw. im Rahmen der oben beschriebenen

195

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

196

Ordnungspraktiken thematisiert und eventuell weggerdumt werden
miussten.

Religiose Praktik als sensuelles Engagement

Aufgrund der Einordnung als Teil der bbakii scheint klar, dass es sich
bei der Praktitk des Bhajan-Singens um eine religidse Praktik handelt.
Einerseits ist Singen und Musizieren, wie ausgefiihrt, Teil einer ex-
plizit religiosen Beziehungsgestaltung (zwischen Gott und dem ein-
zelnen Menschen), andererseits schreiben auch die Tempelbesuche-
rinnen und -besucher selbst dem Musizieren und dem Lauschen der
Musik eine Erfahrung der Transzendenz zu, wie Madhev Srinivasan
im Interview beschreibt:

»But the good thing is, like when some people are singing with
this music and all, you feel like you know, the God is coming
there, right there //ya//. So, it’s, it’s really amazing [lacht]./ //ya//
Not everybody has good music and good voice, but some peo-
ple they really sing, they have magical voice and music and you
feel like / the God is there, you know, it’s coming [lacht] //ya//*
(IMS, Z114 - 117).

Das Gefuihl gottlicher Prisenz ist also eines, dass sich fiir Madhev Sri-
nivasan im Zuge des gemeinsamen Singens einstellt und das durch
die als intensiv, sogar magisch erlebte Musik herbeigefithrt wird.
Wenn man den Aussagen von Madhev Srinivasan folgt, kann man
durchaus vom Erleben einer Transzendenz im Sinne Luckmanns spre-
chen (vgl. Kapitel 2.3). Das Gefiihl, dass Gott im Zuge des Musizie-
rens ,genau hierhin kommt®, kann als Erzihlung einer aufleralltigli-
chen, religidsen Erfahrung gesehen werden.

In der Situation, in der Madhev Srinivasan die Transzendenzer-
fahrung sprachlich verortet, handelt es sich um eine, in der alle Besu-
cherinnen und -besucher im Tempel frontal auf die Mirii ausgerich-
tet sitzen und gemeinsam singen.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

»1ch bleibe sitzen, wihrend mehr Menschen in den Tempel kom-
men und sich setzen und mitsingen oder still zuhoren® (W05,
Z67f.).

Dieser kurze Auszug aus einem Beobachtungsprotokoll zeigt, dass
auch neu Eintreffende von der Praktik des Bhajan-Singens rekrutiert
werden und wenig Moglichkeit haben, sich ihr zu entziehen. Machen
sie es doch, orientieren sie sich zumindest am Geschehen, indem sie
still zuhoren. Das rhythmische Klatschen oder das Schlagen des Tak-
tes auf den Oberschenkel, die Ausrichtung auf die Marti und die lau-
te Musik sowie der repetititve Gesang kreieren eine Form der Aus-
schliefflichkeit. Damit ist gemeint, dass die Praktitk des Singens die
Uberschneidung mit anderen Praktiken fast vollstindig ausschliefit,
da sie die Teilnehmenden qua Korper umfassend einbindet. Wihrend
es dagegen durchaus moglich ist, dass Praktiken des Telefonierens
und des Busfahrens gleichzeitig stattfinden, zeichnet sich die Prak-
tik des Bhajan-Singens und -Musizierens im Tempel durch einen um-
fassenden Zugriff auf die Korper der Anwesenden aus: Die Praxisteil-
nehmenden sind angehalten, sich hinzusetzen, sich dem Muster des
Vor- und Antwortsingens anzupassen, den Rhythmus mitzuklatschen
— alles Aspekte, die die Teilnahme an anderen Praktiken weitgehend
ausschlieffit oder zumindest einschrinkt.*® Nun kann argumentiert
werden, dass diese korperliche Ausschliefilichkeit noch lange kein In-
diz einer Transzendenzerfahrung ist, wie sie Luckmann beschreibt.
Schlief’lich zeichnen sich auch andere Situationen dadurch aus, dass
sie die Korper der Teilnehmenden umfassend in Anspruch nehmen,
man denke etwa an Tauchen oder das Spielen eines Instrumentes.
Dennoch erzeugen Musik und Klang eine spezifische Wirkung, wie
David (2012) fiir 6ffentliche Prozessionen tamilischer Hindus in Lon-
don herausarbeitet: Klang ist ein wichtiges Element ,,in ritualising and
assisting in the sacralising of the space through sonorous, loud and
auspicious music that speaks directly to the deities“ (ebd., S. 463).
Diese Sakralisierung des Raumes durch Musik spricht nun nicht nur

30  Gerade diejenigen Anwesenden, die kochen, konnen zwar mitsingen, wer-
den in der Regel aber auf die Ausrichtung auf die Mirti, den Gebrauch von
Rhythmusinstrumenten oder auch nur schon das Schlagen des Taktes weit-
gehend verzichten miissen, um die Praktik des Kochens nicht zu gefihrden.

197

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

198

die Gotter an, sondern bindet, wie dargelegt, auch die Tempelbesu-
cherinnen und -besucher ein. Die von Madbev Srinivasan beschriebene
Transzendenzerfahrung entsteht dann dadurch, dass die Praktik des Bhajan-
Singen die Anwesenden umfassend korperlich in Anspruch nimmi.

Auch wenn Arbeiten zu Klang und Religion gerade im Kontext
westlicher Forschung zu Hinduismus (Wilke und Moebus 2011, S. 3)
respektive in der Religionsforschung ganz allgemein (Laack 2015,
S. 221) bisher wenig Beachtung fanden, so lisst sich doch nicht leug-
nen, dass Musik und Klang nur schon in Bezug auf ihre stindige
Prisenz im Tempel eine wichtige Rolle spielen. Beck zeichnet zu-
dem nach, wie Musik in der Form des Nada- Brahman, des heiligen
Klangs, zentrales Element des Zugangs zu hochsten spirituellen Re-
alitdten ist, jedoch in der Religionsforschung selten im Kontext all-
taglicher religidser Praktiken analysiert wird (Beck 2012: 25ft.), denn
nebst der Zeit, die mit dem Singen von Bhajans verbracht wird, sind
Klinge auch wihrend P#ja und Arati prisent. So etwa durch die
klangliche Markierung ritueller Hohepunkte oder durch die Verwen-
dung klangerzeugender Artefakte wie Glocken und Muscheln. Und
nicht selten werden im Tempel Musik oder Klang in der Form von
gesungenen Mantren oder Bhajans iber Boxen abgespielt, auch wenn
gerade nichts anderes passiert.

Nebst der Organisation der sinnlichen Wahrnehmung von Pra-
xisteilnehmenden durch Musik und Klang, weisen sich religiose Prak-
tiken durch einen weiteren Aspekt als solche aus: Sie fordern von den
Praxisteilnebmenden ein spezifisches Regime der Blicke ein. Wihrend bei-
spielsweise in einem Fahrstuhl die Blickvermeidung respektive -ab-
wendung eine Moglichkeit ist, trotz korperlicher Nihe Distanz zu
wahren (Hirschauer 1999, S. 230f)), ist im Tempel das Gegenteil der
Fall: Der Blickkontakt zwischen Mensch und Mrii ist ausdriicklich
gefordert. Schliefllich lassen sich in jedem Tempel Momente beob-
achten, in denen sich die Anwesenden explizit auf eine oder mehrere
Marti ausrichten. In den Wiener Tempeln entsteht durch Praktiken
des Ordnens zudem eine Sitzordnung, die von allen Anwesenden
verlangt, sich frontal auf die Mirti auszurichten (vgl. Kapitel 5.1.3).

Dies geschieht nicht zufillig. Die Bedeutung des Blickes und des
Erblickens ist ein zentrales Moment hinduistischer Glaubenspraxis,
denn in hinduistischen Traditionen existiert die religiose Erwartung,
das Heilige physisch zu erblicken (Eck 1998, S. 3). Eck beschreibt

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

darSana als ,the single most common and significant element of Hin-
du worship® (ebd., S. 1). Laut Eck ist es sowohl das Erblicken der
Gottheit, die in der Mirti prisent ist, als auch das Erblicktwerden,
da die Menschen dadurch den Segen des Gottlichen erlangen (ebd.,
S. 3). Damit ist nicht nur die in christlichen Traditionen anzutreffen-
de Hoffnung gemeint, Gottes Wirken im eigenen Leben zu erken-
nen. Stattdessen geht es um den konkreten, physischen Blick, der auf
der Marti ruht und durch den die Praxisteilnehmenden im Gegen-
zug auch erblickt werden. Die Ausrichtung der Blicke an der Mirt:
ist folglich eine Moglichkeit, wie die Erfahrung der Transzendenz im
Rahmen religioser Praktiken angezeigt wird. Die Ausrichtung auf die
Marti ist nimlich keinesfalls zufillig. Im Gegenteil, die Mirti sind
wichtige Artefakte, die die Tempelpraxis auf unterschiedlichste Art
und Weise prigen. Nicht zuletzt dadurch, dass sie eine bestimmte
Form der Raumorganisation oder der Verehrung einfordern.

Zusammenfassend konnen religiose Praktiken im Hindutempel
folglich als diejenigen Praktiken identifiziert werden, die von den
Praxisteilnehmenden ein spezifisches sensuelles - visuelles und audi-
tives — Engagement einfordern, das alles andere in den Hintergrund
riickt. Religiose Praktiken sind dann solche, die von den Praxisteil-
nehmenden ,yvollen sinnlichen Einsatz“ erfordern, wobei diese Ein-
bindung von den Praxisteilnehmenden selbst als Erfahrung der
Transzendenz wiedergegeben wird.

5.2.2 Stabilisierte Wiederholung: Jubelrufe

Im Sanatan Dharam Mandir in Wien wird das Ende jedes Bhajans da-
durch gekennzeichnet, dass die Vorsingende oder eine andere Person
waykara seranvalida“ sagt und die Anwesenden mit ,,bol sace darbar ki-
Jay“ antworten.’! Bei diesen beiden Teilsitzen in Panjabi handelt sich
um eine Lobpreisung zu Ehren der grofen Gottin, der Mabadevi, wie
sie im punjabischen Hinduismus verehrt wird. Eine englische Uber-
setzung gibt Erndl (1991, S. 345, H.i.0.): ,,Seranvali’s victory cry: say

31  Die Transliteration ist von Erndl (1991) iibernommen.

199

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

200

- victory to the true court.“*? Diese Lobpreisung wird nach dem Ab-
schluss jedes Liedes gesagt, aber auch als enthusiastischer Ruf wih-
rend der Arati wiederholt oder wihrend dem prisada angestimmt.
Meist initiiert von einem Einzelnen, kann sie die Form eines gemein-
samen, lauten Jubelrufes annehmen. Wiederholt wird von Praxisteil-
nehmenden in diesem und anderen Tempeln auch der Ausruf ,jay
mata di“ angestimmt, der wortlich mit ,,Sieg fur die Mutter” iibersetzt
werden kann (ebd., S. 345).

Dieser wiederholte Jubelruf ist in Zhnlicher Form auch in den ta-
milischen Tempeln in der Schweiz zu beobachten. Gerade bei rituel-
len Hohepunkten bzw. Ubergingen, wie dem Schwenken der Flam-
me vor der Mirti wihrend einer Pija oder dem Start des Umzugs am
jahrlichen Tempelfest wird wiederholt der tamilische Ruf ,haro hara“
angestimmt, ein Jubelruf zu Ehren des Gottes Murukan.

Eine dritte Art eines solchen Ausrufes ist das u#lu-dhwani, das in
den Wiener Tempeln hiufig von Frauen angestimmt wird und den
Beginn einer Pija oder deren Hohepunkt, gemeinsam mit beispiels-
weise dem Blasen von Muschelhdrnern oder dem Liuten von Glo-
cken, begleitet. Diese Lauttechnik, bei der bei gleichzeitigem Rollen
der Zunge ein hoher Ton angestimmt wird, wird vor allem von Frau-
en aus Westbengal und Bangladesch, und auch im Forschungsfeld
besonders wihrend der Durgapija angewandt(Stewart 2009, S. 32).

All diesen Formen kollektiven Jubelns ist gemein, dass sie be-
stimmte Momente im Verlaufe des Tempelgeschehens akzentuie-
ren. Dadurch entsteht eine Rhythmisierung: Die Lobpreisungen am
Ende der Bhajans schaffen einen Moment, in dem sich spontane, eu-
phorische Auflerungen mit dem routinierten und meditativen Teil
des Singens abwechseln; die Jubelrufe zu Beginn der Prozession un-
terstiitzen die Besonderheit des Momentes des Aufbruchs; das #/u-
dbwani kindigt den Beginn eines gliicksverheiflenden Momentes
wihrend der Durgapija an. Die Jubelrufe und Lobpreisungen kon-
nen als Ausdruck einer sozialen Zustimmung zur aktuellen Situati-
on verstanden werden. Anders als etwa konkrete Aulerungen — zum
Beispiel ein Aufruf eines Vorstandsmitgliedes an die Anwesenden,

32 Seranvali ist eine Version der groffen Gottin, der Mahadevi, und bedeutet
wortlich, dass sie diejenige ist, die auf dem Lowen reitet. Sie steht damit in
der ikonographischen Tradition der Durga.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

mehr Geld fiir den Tempel zu spenden —, die durchaus explizit infra-
ge gestellt werden konnen, werden routinierte Ausdrucksformen in
der Regel nicht angezweifelt (Bell 1997, S. 140).

Die Jubelrufe sind damit ein wichtiger Bestandteil des doing man-
dir, da sie eine permanente praktische Manifestation der sozialen Zu-
stimmung zum aktuellen Geschehen sind. Ihnen kommt die Funktion
zu, die Wiederholung religioser Praktiken zu stabilisieren. Durch eine pra-
xistheoretische Brille sieht man in den Ausrufen von ,jay mataa di“,
yharo hara“ oder in ulu-dhwani- Lauten Praktiken, die die Partizipa-
tion von Teilnehmenden in spezifischen Momenten einfordern und
so das Geschehen beglaubigen und am Laufen halten, da gerade Mo-
mente wie der Beginn oder der Hohepunkt einer Pi#ja oder das Ende
eines Bhajans fur Instabilititen und Diskontinuititen anfillig sind.
So konnte sich der Beginn einer Pigja verzogern, weil nicht alle dafiir
notwendigen Materialien und Teilnehmenden bereit sind, es konn-
ten Konflikte tiber die Wahl des nichsten Liedes auftreten oder man
konnte ohne weitere Praktiken direkt zum Essen iibergehen. Dass
sich die Tempelpraxis all dieser Unsicherheiten zum Trotz dennoch
immer wieder in ahnlicher Art und Weise vollzieht, ist daher wesent-
lich auf Mechanismen (Praktiken) zuriickzufiithren, die die Tempel-
praxis stabilisieren. Nebst den identifizierten Zeitpraktiken, die wei-
ter unten als Ordnungsaspekt fiir die Existenz der Tempelpraxis tiber
den aktuellen Moment hinaus aufgefithrt werden, bilden die hier
aufgegriffenen Jubelausrufe in ihren regionalen Ausprigungen einen
Mechanismus, der die Tempelpraxis im Vollzug beglaubigt. Damit
ist ein konkreter Mechanismus der Stabilisierung von Tempelpraxis
empirisch bestimmt, wie Schifer (2013) es fiir die Auseinanderset-
zung mit der Stabilitdt des Sozialen fordert.

5.2.3 Die Bedeutung von Artefakten und die Entstehung von
Gemeinschaft: Arati

Das Feiern der Arati ist eine Praktik, die sowohl zuhause als auch im
Tempel stattfinden kann und die hauptsichlich morgens oder abends
ausgefiithrt wird (Michaels 1998, S. 225). Sie ist, so konnte man sagen,
Ankerpunkt der bhakti und wichtiges Element der Tempelpraxis (Nara-
yanan 2009, S. 719). lhre Ausfihrung - das Schwenken einer Flam-

201

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

202

me vor der Mirti - ist nicht einem religiosen Spezialisten vorbehalten,
sondern kann von jedermann iibernommen werden. Arati, so wie sie
in den von mir besuchten Tempeln gefeiert wird, ist entweder Teil einer
Pija, als diparadbana, als Lichtspende, oder aber sie bildet — gerade in
den Wiener Tempeln - eine eigenstindige Praktik und den formalisier-
ten Hohepunkt zwischen gemeinsamem Bbhajan-Singen und dem Es-
sen. Dabei variieren Anzahl und Art der Lampen — Ol oder Kampfer -
je nach religioser Ausrichtung des Tempels oder gefeiertem Fest; meist
wird aber zum Schluss eine Kampferflamme verwendet (Slaczka 2010,
S. 338). Michaels bringt das Schwenken des Lichtes in Verbindung mit
der zentralen Stellung des Blickes im hinduistischen Gottesdienst, in-
dem er darauf hinweist, dass die ,,Furcht vor dem bosen Blick” (Micha-
els 1998, S. 254) und die Moglichkeit, sich mit Licht davor zu schiitzen,
in der Arati zusammenkommen und den bisweilen wichtigsten und se-
gensreichsten Moment des Tempelbesuchs, in der Form des wechselsei-
tigen Anblicks von Mensch und Gott, darSana, kreieren:

»Oft ist in Tempeln die Gotterstatue verhangen. Wenn aber wih-
rend der Puja der Blick auf sie unter Glockengeldut ermoglicht
wird, werden Talg- oder Ollichter geschwenkt. Dieser heilbringen-
de Blick gilt als der entscheidende Moment der Gottesbegegnung,
er ist eines der meistgenannten Motive fiir Tempelbesuche“ (ebd.,
S. 255f).

Dieser wichtigste Moment entsteht nun durch das Schwenken des Lich-
tes in Form einer Lampe oder Kerze auf einem Tablett vor den M.
Dabei wird das Licht in der Regel mit der Rechten oder mit beiden
Hinden gehalten und in einer zirkuldren Bewegung im Uhrzeigersinn
vor den Marti geschwenkt. Diese Bewegung kann von einem religio-
sen Spezialisten im Namen der Anwesenden und bei Abwesenheit ei-
nes religiésen Experten auch von ihnen selbst vollzogen werden. Sind
keine religiosen Experten anwesend, reichen die Praxisteilnehmenden
das Licht in der Regel weiter, so dass jeder und jede nach vorne tre-
ten und das Licht den Mirti prisentieren kann. Hiufig tun das Ehe-
paare oder Familien gemeinsam. Der Effekt des Lichterschwenkens be-
schreibt Narayanan als Moment paradox anmutender Erkenntnis:

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

sDevotees see the flame revealing the visage of the deity whom
they know is unknowabble and has yet graciously descended to
earth. The light from the flame would remind some that the su-
preme being is pure light and is saccitananda (reality, conscious-
ness and bliss)“ (Narayanan 2009, S. 719).

In der Herbststrafle leitet der religiose Experte das Arati an, prisen-
tiert das Licht den Mirti und schwenkt es anschlieffend in Richtung
der Praxisteilnehmenden, bevor er es einer Person - in der Regel ei-
nem Helfer - gibt, die damit durch die Reihen der Anwesenden lduft,
so dass sich jeder und jede mit dem Licht der Flamme segnen kann.
Bei dieser Gelegenheit werden Geldstiicke oder -scheine auf das Tab-
lett gelegt, die als Spende fiir den Tempelunterhalt gedacht sind. Dies
ist der Ablauf, wie ihn auch andere ethnografische Arbeiten schon re-
konstruiert haben (vgl. etwa Nye 1995). Interessant ist es nun, zu re-
konstruieren, wie die Praktik der Arati eingefithrt und folglich die-
ser entscheidende Moment im Tempelgeschehen herbeigefiithrt wird.

slrgendwann beginnt der Priester mit einer Form der Arati, in
der er den Mirti zuerst Riucherwerk und nachher ein Tablett mit
Lichtern darbietet. Er tut dies ziemlich ausfihrlich, wihrend da-
neben die Tempelbesucherinnen und -besucher weitersingen.
Schlielich ist die Arati zu Ende und inzwischen befinden sich
ungefihr 40 Erwachsene und 10 Kinderim Tempel. Nach der Arati
setzen sich die Menschen hin um das prasada zu essen. Ich bin
erstaunt, wie schnell und effizient das geschieht. [...] Nach dem
langsamen Anfang der Arati, bin ich beeindruckt wie schnell und
systematisch die Speisung passiert (W03, Z55-72).

Im Protokollauszug zeichnet sich die Praktik der Arati weniger durch
einen deutlichen Anfang als vielmehr einen eindeutigen Endpunkt
aus. Dies mag damit zusammenhingen, dass die Arati einen rituel-
len Hohepunkt darstellt, in dessen Verlauf die Anwesenden alle auf-
stehen, sich der Mirti zuwenden und gemeinsam singen. Auf diesen
Hohepunkt folgt in der Regel ein mindestens so deutliches und ra-
sches Ende respektive eine nichste Praktik, prasada, die die Praxisteil-
nehmenden in Anspruch nimmt.

203

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

204

Tatsichlich ist der Anfang der Arati variabel und hingt entschie-
den davon ab, wie lange die Praktik des Bhajan-Singens aufrechterhal-
ten wird. Dies liegt wiederum nicht blof§ in der Hand derjenigen Per-
son, die als religioser Experte fungiert, oder nur an den Singenden/
Musizierenden. So gab es im Forschungsfeld Momente, in denen die
Frau des Priesters ihren Mann mit einer Geste aufforderte, mit der
Arati zu beginnen, oder auch einen, in dem einer der Kéche sich fiir
ein baldiges Ende des Bhajan-Singens einsetzte. Nebst diesen beob-
achteten Versuchen individueller Einflussnahme auf den Ablauf des
Abends zeichnet sich die Praktik der Arati vor allem dadurch aus, dass
ihre Durchfithrung an ein eher ungewohnliches Artefakt gekoppelt
ist: an die Kopie des Liedtextes desjenigen Liedes, das wihrend der
Arati gesungen wird.

Der Bhajan als Beispiel der Hybriditit von Tempelpraktiken

Besonders in den Tempeln in Wien hat sich ein spezifisches Visnu-
Bhajan durchgesetzt, welches wihrend der Arati gesungen wird.* So-
wohl in der Tirkenstrafle wie auch in der Lammgasse werden sogar
Kopien mit dem Text des Bhajans in Hindi respektive Bengali und la-
teinischer Schrift ausgeteilt und nach der Arati wieder eingesammelt
(vgl. Abb 5.5).

Es handelt sich dabei um den Bhajan ,Om Jaya Jagadisha Hari®,
dessen Popularitit und Verbreitung Beck auf einen Bollywoodfilm
mit dem englischen Titel ,East and West“ (Purab aur Pacchim) aus
den 1970er-Jahren zuriickfihrt (Beck 2010, S. 597). In diesem na-
tionalistisch gefirbten Film geht es um eine Familie ,verwestlich-
ter” Inder in England, die dank des Besuchs eines religiosen, mora-

33 Bhajans werden seltener auch in tamilischen Tempeln gesungen. Dies ldsst
sich damit erkliren, dass die $ivaitischen Bhakti-Traditionen sich eher ,ri-
tualistisch und spiritualistisch® entwickelten, wie Michaels (1998, S. 280)
schreibt. Dieser etwas andere Fokus, zusammen mit den besseren finanziel-
len Moglichkeiten, erlaubt es vielen tamilisch-hinduistischen Tempeln in der
Schweiz, einen Priester zu engagieren, der das Tempelgeschehen lenkt. Folg-
lich sind es eher die tiglichen Pijas und ihre Vor- und Nachbereitungen, die
das Gros des Tempelgeschehens prigen, und weniger der Ausdruck der per-
sonlichen Gottesbeziehung in langen Gesangs- und Musiziersessions.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

o HPH] pqsipySe[ v[ mQ* weleyq sap upsg :¢°¢ Sunpjiqgqy

p3o728nd
UE G5 08 S UL LE 4F 4F % 0% 48 08 LS UL K8 U KB 4F 4 4E 4T €5 LB E LE UE 4T &E 4T

ey eysipbe( |ef wo
2yeyg o1ey AU /[LUBMS BUINY BYRASS Ulel ‘[LEX-2(ey) BUMRIoot iR
BHEY-BURIRG BWIN3 [WEMS 'Bliey-eue|pd wn] ‘esefes 3 punJey ewn)
122 2lis Ris 4E I Lo 24 Ind Wik 1B by jr ‘ice-pm o g
10 1B s | JR-pioin 1D ik g lodw BB

a.ey eysipber ef we
1WeMS Mjqes ewny Jeled Wyeg-eleqd ‘e. wyeig-elgqd
IweAsejuy ewn) (WEMS ‘weilejuy ewny ‘euejpweled eyelood ewny
122 RiRlrie ki 48 Il Jalked b BB bkinh IM0Ih Whign 12h
1o 1B ey | (el 6B it lodh 1B

asey eysipbec |ef wo
29)sif uooley esy ‘230 eu Jne eulq nygeld ‘Bfoop euJne eujq ewny
PIS LOOYED eyRIRYS (LUBMS ‘DISP] UOOYRS eyeleys ‘asow ewn) end eig
122 a(2lin Rin 4F 1 {hbdin) b BUS ‘Bl e e ko) Ry 0D e 2 o) 1D
10 oM Jpaid | Jbtien) Bl o Rt 1B 1n)-BIk
aley eysipbe (ef wo
B3 eUR) AW BIYSEY ‘aAR eseyb edwes eydng ‘aag eseyt jedwes eyyng
) UBW 9SRUIY BUYYNP |WEMS ‘B BUBW aseulq eyxyaq ‘aed ejeyd SAgAUp of
132 BiPhis Rie 46 11 (e kb 21 2t ‘BlIR 21 Wha-BB ‘bl 28 Bjhek-pB
1 S Wier | ki Rkl 2B Yelh s Bl o
a1ey eys|pbec tel WO
.1e3] RI0OP SW RYRUSH ‘BIedUeSs ) ouef esgq ‘eledues 9y ouef-epeyg
asey eysipber tef jwems ‘asey eysipber jef wo
122 iR i oF | 2% 2D 1t 103 ‘DR ¢ Jeln BID ‘Dl P i Lok,
1 22 RiRPhic Ris [ i 23 RRke Bi 4F

e
(WO MUK (WO MUY WO MYH [4e N2 jop N2 (4 Y2

ylleH ouejedgjeBuey ‘Weysiendaiepund weebuep
yefemyp-epnies wejebuel ynuysiA ugaebeyg wejebuaiy

1 22 Jbbiobh ‘Repsol Piit
| thokadel Wit k) Liblk, Py
i yeweu [eAgbing 9a1ys wo

UEUEUE LU LLELENE LE UL IELE LE QOB LE AL LE L LEYE YE L X B ML UL LE L

30 1 28ng
45 5 45 46 5 8 G 08 48 4 4 4 €E €8 48 4E 4S5 £F \OF 5 48 4 LE 45 UE 4 4 dE
i yeweu jeAgbing 334ys WO | Yeweu eAgbing 3a4ys wo :
i S W o4 ke e U o8 0ok D e 08
2ynsoweu jyeAgieN 1neQ 3Ry UeAs-eAles
ayeAg.ed-eyenjued ejieussp-ejebeyeleys
1 pBsipt: Il B2 23 Pkl
| Joki2h Joledh PIL(2 BRI
amsoweu |yeARIeN sAeuwieynd sAsyseuns
|uBIRUES 2300q-IHRYS WEUBLSRUIA-IIYS-NYSNIS
Il 2Rtk Iyl il Risial
1 gl PRAD lbikl] DRYRR

2)njsoweuy jyeAgIeN HIned aequiedes) adueleys
Iypes-yeAles 3AYS aAjeburw-ejebuelu-eates
I LB eI Rl hpe RaMY
| ERJIRRIGE b Rkl
ed|) YoIND WEJOOWYSHOW WBANBA-I0ND Em_ooEE»r_m.z.
weped-yoIns Weeowefnd ‘Ynw-101no wejoowugiyq
Yeweu aaen6-99.ys jewise] ‘eudA weyjysiep wepedie]
weseydeieyd eUsA weydAa fweagselepuew epyeyy
yeweyu aABING-39.yS [RWSE ‘Bwyelg-2ied 1pYsHes uning
YRJRAYS3LRW 0ADP-INING ‘YNUYS|A-InInb puiye.q-Ining

U o 2ok whi paipRl whip | hoh (2f whush bl phiir
1 sik by pp ‘i PR P | hdh kg Phike ‘YNelisal Somy
I hike 2Ry pon-1210n Buie 12k | 2eagh 1ol “Thopiel el
| yewep eAgysayes aa.ys
WO | YeweN eAgysayes aa.ys WO | YeweN eARYSIURD 99.1yS WO
I hE RUBlAL M6 € 1 ki RUBOD I8 48 Ik RIBOL 16 0F
{eweu oweu m>m:mmcaw.ww.cw ‘eAennd-eAud peased
anejay eyeAe) eAses ‘eAgyseuin-euybia enles
2kt ke RABlOLYYS ‘RLBRA Whin
| B2 Inlizdwe b ‘RiRlkpltak)

GEGELELELELE UL UL YE GE LELE LS US L UL L LT LE LE VL L UE B L LS LT LS S

205

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

206

lisch integren Protagonisten aus Indien wieder zu ihren ,authentisch
indischen Werten zuriickfinden. Im Film wird der Bhajan, der an
Gott Visnu gerichtet ist, wihrend einer Arati in Indien gesungen,
an dem der Protagonist teilnimmt. Tatsichlich ist der urspriingliche
Bhajan aber ilter. Nesbitt schreibt seine Herkunft einem Pandit na-
mens Sardha Ram Phillauri zu, der von 1837 bis 1881 gelebt hat und
den er als ,a distinguished writer in Hindi and Punjabi® bezeichnet
(Nesbitt 2009, S. 163). Die, wie es scheint, sehr weite Verbreitung die-
ses Bhajan zeigt, wie globale Netzwerke von Praktiken gedacht wer-
den konnen:

Netzwerke sozialer Praktiken sind in einem tberlokalen Raum
und in einer die Gegenwart transzendierenden, historischen Zeit
zu situieren, so dass auf diese Weise die hybride Kombination
von Elementen aus verschiedenen Zeiten und Riumen in einer
Praktik oder einem Komplex von Praktiken wahrnehmbar wer-
den“ (Reckwitz 2005, S. 101).

Die Geschichte des Bhajans mit seiner Entstehung im 19. Jahrhundert
und seiner globalen Verbreitung (u. a. in der indischen Diaspora) im
Anschluss an einen Film der 1970er-Jahre veranschaulicht einen wich-
tigen Aspekt von doing mandir: dass nimlich die hinduistische Praxis
als ein hybrider Komplex von Praktiken verstanden werden muss, der
genauso Elemente aus der Popkultur beinhaltet wie historische Bezi-
ge religioser Traditionen, der gleichermaflen aus regionalen Besonder-
heiten religioser Traditionen schopft und lokale Adaptionen produ-
ziert.

Der Aufforderungscharakter einer Textkopie

In der Situation der Arati entfalten die Kopien mit dem Text des Bha-
Jjans ,Om Jaya Jagadisha Hari“ eine sehr ausgeprigte Handlungsauf-
forderung. Der Moment, in dem eine Person mit dem Austeilen be-
ginnt, kann als Ausloser des rituellen Hohepunkts des Abends, der
Arati, gesehen werden, denn sobald das Austeilen der Kopien be-
ginnt, stehen alle auf und richten sich dem Haupt-Sanctum zu. Der
Bhajan ,Om Jai Jagdish Hari“ wird angestimmt, wihrend eine Per-
son vor den Miirtis eine Flamme schwenkt. Er endet auf das Mantra

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

»om Santi Santi Santi * das gleichsam den Hohepunkt der Arati bildet,
wihrenddessen die Tempelglocke geldutet, Rhythmusinstrumente ge-
schlagen und, wenn vorhanden, Muschelhérner geblasen werden. Der
religiose Hohepunkt des Abends wird also nicht durch die Lampe
oder Kerze, nach welcher der Priester greift, oder die explizite Auffor-
derung durch eine Person - dhnlich etwa der Einladung zur Kommu-
nion bei katholischen Gemeinschaften - herbeigefiihrt, sondern der
Aufforderungscharakter wird vielmehr zu groflen Teilen an die Kopie
eines Liedtextes delegiert.

Das ist einerseits bemerkenswert, weil der Liedtext die Arati zwar
einfordert, ihre Durchfithrung aber auch behindert. Indem nimlich
der Text einfordert, gelesen zu werden, wihrend man ihn singt, tritt
er in Konkurrenz zum Aufforderungscharakter der Mirti und droht
den wechselseitigen Anblick von Gott und Mensch wihrend dem
Schwenken der Flamme - also das erklirte religiose Ziel der Arati -
zu unterwandern. Die so entstehende Situation der Konkurrenz des
Aufforderungscharakters unterschiedlicher Artefakte (Mirti vs. Ko-
pie des Liedtextes) ldsst sich am ehesten damit erkldren, dass der ko-
ordinierte Beginn der Arati und die Teilnahme aller Anwesenden
fur ihr Zustandekommen wichtiger sind, als der individuelle, seg-
nende Blickkontakt zwischen den Praxisteilnehmenden und Gott.
Indem die Praktik der Arati die Verwendung einer Textkopie privile-
giert, delegiert sie das notwendige, explizite Textwissen an ein Arte-
fakt und entlastet die Praxisteilnehmenden. Thnen wird zugestanden,
den Text zwar nicht auswendig aber dennoch mitsingen zu kénnen.
Dies kreiert eine Situation, die auf den ersten Blick paradox erschei-
nen mag: dadurch, dass die Leute auf den Text schauen, werden sie in
der Essenz ihrer religiosen Praxis — dem Blickkontakt mit Gott, der
in der Marti Sitz nimmt - eingeschrinkt. Gleichzeitig schafft dieser
Text aber auch die Moglichkeit des Vergessens. Indem ich dem Text
folgen kann, muss ich mich nicht darum bemiihen, ihn auswendig
zu lernen oder mich an meinen Mitmenschen zu orientieren, um ihn
zu antizipieren. Der Text schafft so also auch die Moglichkeit, ihn
vergessen zu konnen und an der Arati teilzuhaben, speziell dann,
wenn man nicht zu den getibten Praxisteilnehmenden zdhlt.

Andererseits ist der Gegenstand an sich interessant, da Texte
in der Form von Kopien, Biichern oder Manuskripten mit wenigen
Ausnahmen (eine davon sind die individuellen Notizbticher mit den

207

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

208

gesammelten Bhajan-Texten) im Tempelgeschehen fast gar keine Rol-
le spielen, wie auch der Auszug aus einem Beobachtungsprotokoll
nahelegt:

»Mir geht dabei der Gedanke durch den Kopf, dass punkto Ma-
terialien gerade Biicher in der hinduistischen Praxis, fir die ich
mich interessiere, eher selten vorkommen. Texte spielen wenn,
dann eigentlich ausschlieflich fiir Bahjans oder das gemeinsame
Lied beim Arati in Wien eine Rolle. Lediglich zweimal habe ich
den Einsatz von Biichern beobachtet, einmal, als Frau Nirmit bei
der Feuerbestattung etwas vorgelesen hat oder dann beim jungen
Bengali-Priester aus Schweden bei der Durgapaja im 16.“ (Z10;
759-64).

Wenn hingegen ein Priester fiir den permanenten Unterhalt eines
Tempels zustindig ist, wird er in der Regel diejenigen Mantras oder
Gebete auswendig rezitieren und je nach Kontext die Anwesenden
zur Wiederholung oder zum Mitsprechen auffordern. Die Situation
in Hindutempeln ist also in der Regel so stark durch die Prisenz von
gesprochenen Texten und Mantren geprigt, dass Wilke und Moebus
sogar davon sprechen, dass der Text, mit dem sich ein Philologe be-
schiftigen wiirde, in indischen Traditionen so nicht existiert: ,,One
could even say that the philologist’s ,text® does not exist as a text type
in the Indian tradition® (Wilke und Moebus 2011, S. 5).3* Das wird
auch in der im Folgenden geschilderten Situation deutlich: Natiirlich
konnen fast alle der Anwesenden den Bhajan auswendig und nehmen
trotzdem die Kopie fiir die Dauer der Arati an sich. Die Praktik der
Arati kénnte sich also, mit Blick auf das breite Spektrum oraler Prak-
tiken in hinduistischen Traditionen, darauf stiitzen, dass die Praxis-
teilnehmenden durch ihre Sozialisation in hinduistisch-religioser Tra-
dition durchaus tiber die Kompetenz verfligen, relevantes, explizites

34  Konsequenterweise schlagen Wilke und Moebus (2011, S. 5) vor, die her-
meneutische Analysemethode fiir Sanskrit-Texte um die Bedeutung von
Oralitit und Klang zu erweitern: ,We are therefore focusing on the event
character of religious texts in a double sense: on the one hand relating to
their potential ability to produce sense in an unfinished, ever new, fashion
and on the other, relating to their aesthetic quality, i.e. audible physical na-
ture.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

Textwissen in jahrelanger Wiederholung internalisiert zu haben. Dass
zusitzlich Artefakte die Situation entscheidend prigen, verrit folg-
lich etwas tiber den Kontext, in dem diese Praktik angesiedelt ist. Hier
diirfte insbesondere die Abwesenheit religioser Experten, also die feh-
lende Prisenz einer Instanz expliziten religidsen Wissens, entschei-
dend sein. Dadurch, dass die Praktik der Arati im Tempel nicht oder
nicht ausschliefflich auf religiose Experten bauen kann, die sie initi-
iert, anleitet und in Gang hilt, kommt spezifischen Artefakten, unter
anderem eben dem Liedtext, die Aufgabe zu, einheitliches Textwissen
und die Moglichkeit seiner Wiedergabe zu speichern.

Religiose Praktiken und Gemeinschaft

Die Arati entsteht als religidse Praktik durch eine Verbindung unter-
schiedlicher Elemente. Dazu gehort nebst spezifischen Artefakten,
wie Textkopien, Instrumenten oder Riucherwerk auch das Schwen-
ken einer Flamme vor den Mirtis — die Lichtgabe, die die Arati erst
als Arati auszeichnet (Malinar 2009, S. 159). Wichtig ist in dieser Si-
tuation zudem der Klang von Glocken und Muschelhérnern, zusam-
men mit Gesang und Musik. Wie bereits in Kapitel 5.2.1 herausgear-
beitet, ist es das Einfordern von Blicken und das Hoéren von Klingen,
mit der sich die Praktik der Arati als religiose Praktik ausweist.

Die Praktik der Klangproduktion hat zudem die Funktion,
den rituellen Hohepunkt und damit den religids verheiffungsvolls-
ten Moment der Arati nachvollziehbar zu machen. Nonchalant for-
muliert, tritt dieser verheifflungsvollste Moment der Arati dann ein,
wenn es im Tempel am lautesten ist. Vernachlissigt man also den
Klang, ist es schwierig, die Struktur der Arati nachzuvollziehen. Um-
gekehrt verrit eine Analyse des Klangs aber auch etwas dariiber, wie
religiose Praktiken im Tempel als gemeinschafiliche religiose Prakti-
ken entstehen, denn wihrend in bhakti-Traditionen die individuelle
Beziehung zwischen Gott und Mensch im Zentrum steht und auch
die Tempelbesuche primir ein Dienst fir die und an den Goéttern
sind, ldsst sich doch nicht leugnen, dass im Tempel, etwa wihrend
des Essens, situativ Formen der Gemeinschaft entstehen, die fiir die

209

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

210

Anwesenden eine grofle Bedeutung hat.*® Dazu kommt, dass, wie
Michaels (1998, S. 85) formuliert, jede Religion durch ein spezifi-
sches ,,Mischungsverhiltnis® zwischen Individualitit und Gemein-
schaft geprigt ist. So setzt sich die hinduistische Tempelpraxis aus
Praktiken zusammen, die sich als Praktiken individueller Religiosi-
tit ausweisen, wie dies etwa anhand der visuellen Orientierung an
der Marti wihrend des Bbajan-Singens sichtbar wird. Genauso be-
steht die Tempelpraxis aber auch aus Praktiken, die erkennbar ge-
meinschaftliche religiose Praktiken sind. Die Rekonstruktion religi-
Oser Praktiken ist daher eine gute Moglichkeit, herauszuarbeiten, wie
religiose Gemeinschaft als Teil der hinduistischen Tempelpraxis situativ
in und durch gemeinschafiliche religicse Praktiken entsteht.

Zum Ende des Bhajan ,,Om Jaya Jagadisha Hari“ und zur Anzei-
ge des Hohepunkts der Arati werden, wie bereits beschrieben, zusitz-
liche Klinge produziert. Nebst Muschelhérnern und Tempelglocken
werden auch die zuvor verwendeten Rhythmusinstrumente, wie etwa
Handzimbeln oder Schellenkrinze dazu verwendet, diesen wichti-
gen Moment klanglich anzuzeigen. Nicht zu vergessen sind auch die
in Kapitel 5.2.2 behandelten Jubelrufe. Das Resultat ist ein Moment,
der sich in seiner Lautstirke und Intensitdt vom vorhergehenden Ge-
schehen abhebt. Dieses Erzeugen des Klangs ist eine gemeinschaft-
liche Praktik, denn sie verlangt von den Praxisteilnehmenden eine
Orientierung aneinander: Der Klang kann nur tiber lingere Zeit auf-
rechterhalten werden, wenn sich alle beteiligen. Gleichzeitig schafft
Klangerzeugung eine Form der Inklusion aller Anwesenden, da sie
alles andere Geschehen sprichwortlich tibertont. Hier orientiere ich
mich an einem Argument von Gerety (2017), der die technische Ver-
stirkung von Mantren bei einer 6ffentlichen Feier der Nambudiri,
einer brahmanischen Kaste in Kerala, als Briicke zwischen den Nam-
budiri und den anderen Besuchenden bezeichnet:

35  So formuliert eine meiner Interviewpartnerinnen: ,Aber natiirlich, damit
der Tempel offen ist, ich sehe meine Leute, wir feiern dann gemeinsam, wir
tanzen, wir essen gemeinsam, also das ist / das beruhigt mich auch dann,
dann vermisse ich mein Zuhause weniger / irgendwie, ja. Das ist (...) dieser
Tempel hat fiir mich eine sehr grofle Bedeutung® (INC, Z66-69).

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

»In this way, amplification provides a bridge between Nambudiri
ritual performance and thousands of visitors, many of whom are
Hindu devotees who have come to immerse themeselves in the
sound of the mantras and to have a vision (dar$ana) of the main
altar” (Gerety 2017, S. 566).

In dhnlicher Manier verstehe ich die Praktik des Klangproduzierens
als gemeinschaftliche religiose Praktik, die alle Besucherinnen und Be-
sucher im spezifischen Moment der Arati ,absorbiert* und inkludiert
und ihre Beteiligung und Orientierung aneinander einfordert. Damit
entsteht eine Praktik, in der eine gemeinschaftlich erzeugte und Ge-
meinschaft erzeugende ,Erfahrungstranszendenz® (Knoblauch 1991,
S. 14) entsteht.

5.2.4 Die Affektstruktur von Praktiken: Pija

Nebst den bisher geschilderten Praktiken ist die P#ja eine der wich-
tigsten und hiufigsten religiésen Praktiken. Zwar ist die Etymologie
des Wortes Pija umstritten, es scheint aber einen Konsens dariiber zu
geben, dass damit die ehrerbietende Behandlung eines Gottes oder
hohen Gastes gemeint ist, die manchmal auch einem spezifischen
Objekt zukommen kann (Valpey 2010, S. 381). Dabei scheint es ge-
rade in Bezug auf die Praktiken der Verehrung von Gotterbildern —
durch das Schwenken von Licht und die verbale Lobpreisung - eine
gewisse Ahnlichkeit, wenn nicht sogar einen direkten Link zu vedi-
schen Opferritualen zu geben, wie bestimmte Textquellen nahelegen
(ebd., S. 381).

Konsekrierte Tempel - so auch die beiden Ziircher Tempel - ver-
figen in der Regel iiber einen Tempelpriester, der die tdgliche ri-
tuelle Versorgung der Gotter sicherstellt. Der Tagesablauf des Tem-
pels ist entsprechend an den Bediirfnissen der Gotter und nicht an
den Bediirfnissen der Besucherinnen und Besucher orientiert (Tri-
pathi 2010, S. 330). Der Tempelpriester zeichnet dafiir verantwort-
lich, diesen Bediirfnissen nachzukommen. Folgender Auszug aus ei-
nem Beobachtungsprotokoll zeigt, wie die Praktik der P#ja nun nicht
unbedingt in gleicher Art und Weise auf alle Praxisteilnehmenden
zugreift:

211

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

212

»Der Priester beginnt die Paja vor Ganesa, indem er die Glocke
ldutet. Die Narasimhans lassen sich aber nicht davon abbringen,
ihren Bahjan in Ruhe zu Ende zu singen und sich erst danach zu
thm vor den Schrein zu begeben. Ich stelle mich hinter sie und
mache die Rituale mit. Im Verlauf der Puja sticht mir Folgendes
besonders ins Auge, was ich mir im Anschluss als Sprachmemo
auf mein Telefon spreche: Die beiden Personen folgen schon un-
gefihr dem Ablauf des Priesters, gesellen sie sich doch zu ihm bei
der Huldigung vor den einzelnen Schreinen. Jedoch: Sie haben
sehr deutlich ihre eigenen Priferenzen, was sie dabei machen. So
umrundet bspw. Herr Narasimhan die Planetengotter mehrfach
und setzt sich dazwischen vor den Hauptschrein und Frau Nara-
simhan singt die ganze Zeit leise vor sich hin.“ (210, Z65-75).

Bei der beschriebenen Piji im Sri Civacuppiramaniyar-Tempel in Ad-
liswil handelt es sich nicht um eine idealtypische 16-teilige Ehrerwei-
sung (Michaels 1998, S. 265ff.; Malinar 2009, S. 157ff. und ausftihr-
lich Tripathi 2010, S. 332f.).3¢ In den von mir besuchten Tempeln in
Ziirich umfasst eine Abend-Pizja unter der Woche vier bis maximal
sechs der sechzehn Teile, so auch diejenige, die die obenstehende Si-
tuation beschreibt. Dazu zdhlen in der Regel die Invokation, avahana,
mit der Pija-Glocke und der Tempelglocke, manchmal mit Muschel-
hornern und mit Begleitung bestimmter Mantren und Handbewe-
gungen des Priesters, durch die die Gottheit*” dazu aufgefordert wird,
eine materielle Form in der Mirti anzunehmen. Weitere Stationen ei-

36  Sowohl Michaels (1998, S. 266) als auch Slaczka (2010, S. 337) weisen dar-
auf hin, dass sich die Bestandteile einer P#a nach Tradition, Region, Tem-
pelgrofle und finanziellen Mglichkeiten unterscheiden.

37  Inden folgenden Kapiteln werden nebst der Bezeichnung Miirti sowohl die
Begriffe Gott wie auch Gottheit fiir Kultbilder und Statuen verwendet. Dies
verweist auf die Ambivalenz, die sich gerade in Bhakti-Traditionen zeigt, in
denen die Mirti eben nicht nur Symbole sind. Wie Malinar festhilt, ,wird
dem Bild des Gottes eine eigene Realitit zugeschrieben, mit der der Gliu-
bige direkt in Kontakt treten kann® (Malinar 2009, S. 157). Das bedeutet
aber nicht, dass Hindus deshalb davon ausgehen, dass das Kultbild Gott
ist, wie ein Zitat aus dem Interview mit der 20-jahrigen Nitnam Chana ver-
deutlicht: ,,Urviele Leute fragen mich z. B., warum wir dieses statues haben,
weil Gott ist ja nicht wirklich eine menschliche /Form z. B. Ja, das wissen
wir auch! Verstehst du? (INC, Z192-194).

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

ner Piya umfassen die Darbringung von Rosenwasser, arghya, fur Ge-
sicht und Mund, eine Blumenspende, puspa, sowie, je nachdem, Riu-
cherwerk, dhupa. Den Hohepunkt bildet die Darbringung von Licht,
dipa, bei welcher der Priester vor dem Sanctum eine Lampe schwenkt.
Dieser Moment ist mit der wichtigste des Tempelbesuches: Die An-
wesenden positionieren sich schrig versetzt hintereinander vor dem
Sanctum, so dass sie darfana empfangen, also in den Blickkontakt mit
Gott treten konnen. In Kombination mit der Darbringung von Licht
wird das als besonders segensreich empfunden. Das hingt damit zu-
sammen, dass der Blick respektive der Augenkontakt wichtiges Vehi-
kel fiir die Ubertragung vorteilhafter (aber auch nachteiliger) Energie
ist (Valpey 2010, S. 387) und im Rahmen dieses Austausches die Hi-
erarchie zwischen Gott und Mensch situativ iiberwunden wird (Mi-
chaels 1998, S. 270). Den Abschluss einer Pija bildet in der Regel die
Speisung, naivedya.’® In den Ziircher Tempeln endet eine Pizja in der
Regel mit der Darbringung der Lichtgabe, dipa, vor dem Haupt-Sanc-
tum, nachdem zuvor alle anderen Miri rituell bedient wurden. Auch
hier ist der rituelle Hohepunkt durch den Einsatz von Glocken und
Muschelhorner sowie die Ausrichtung der Blicke gekennzeichnet. Be-
endet der Priester die dipa, prisentieren er oder ein Helfer die Flam-
me den anderen Tempelbesucherinnen und -besuchern. Diese strei-
chen mit beiden Hinden tber die Flamme und sich anschliefend
tber den Kopf, um sich mit dem Licht, welches der Mirti prisen-
tiert wurde, selbst zu segnen. Zeitversetzt drehen der Priester oder
ein Helfer eine Runde mit einem kleinen Tablett, auf dem ein Ge-
i mit ziemlich flissiger Sandelholzpaste und eines mit rotem Kum-
kum-Pulver steht, so dass sich die Praxisteilnehmenden ein Tilaka auf
die Stirn machen konnen. Sie tun dies, indem sie erst mit einem Fin-
ger die Sandelholzpaste auftragen und anschlieffend das Pulver auf
die feuchte Stelle geben.

38  Obwohl die Darbringung von Essen zu unterschiedlichen Festtagen eine gro-
Be Rolle spielt und dabei auch ausfiihrlicher zelebriert wird, indem kunstvoll
arrangierte Bananenblitter mit unterschiedlichen Speisen vor dem Sanctum
niedergelegt werden, habe ich die #asvedya der gekochten Speise selten bei ei-
ner alltiglichen Pija beobachten kdnnen, obwohl es auch in den tamilischen
Tempeln im Anschluss an die P#zja immer Essen gibt.

213

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

214

Zum Schluss erhalten die Anwesenden eine Bliite oder ein Bli-
tenblatt, das Teil der puspa war, sowie einen kleinen Loffel Rosen-
wasser der arghya in die Handfliche, das sie trinken, die Reste strei-
chen sie sich ebenfalls tiber das Haupt. Der Andrang um diese Gaben
bzw. Segnungen ist, je mehr Leute zugegen sind, grof3. Entsprechend
16st sich die strukturierte Ordnung der P#ja nicht selten in ein Ge-
dringe um die Personen auf, die mit Licht, Sandelholzpaste, Pulver
und Blumen durch den Tempel gehen. Diese Segensgaben sind nebst
darSana das, was Tempelbesucherinnen und -besucher im Zuge ihres
Besuches erhalten kénnen.

Als Erklirung fur den Besuch der Pija im Tempel gentigt das
aber noch nicht; schliellich konnen alle bisher beschriebenen re-
ligiésen Praktiken genauso vor einem Hausschrein stattfinden. Es
scheint daher sinnvoll, sich zu tiberlegen, wie spezifische Praktiken
(wie eben die Tempel-Pija) es erreichen, dass an ihnen teilgenommen
wird. Reckwitz geht davon aus, dass Praktiken ,,in sich eine bestimm-
te Motivation enthalten, sie zu vollziehen®, wie sie auch die sinnli-
che Wahrnehmung auf eine bestimmte Weise organisiert (Reckwitz
2016b, S. 172), etwas, was an religiosen Praktiken besonders ein-
dringlich deutlich wird. An der Stelle von Individuen als Trigern
von Emotionen spricht Reckwitz daher von Affekten, die den Prak-
tiken selbst — und zwar allen sozialen Praktiken - zugerechnet wer-
den miissen:

»Ausgehend vom Subjekt kann man formulieren: Die Affektivi-
tit einer Praktik umfasst spezifische Lust- oder Unlusterregun-
gen, die sich an bestimmte andere Subjekte, Dinge oder Vorstel-
lungen heften. Diese werden innerhalb der Praktik typischerweise
auf eine bestimmte Art und Weise interpretiert und konnen da-
mit zum ,Ausloser” fiir Lust- oder Unlustempfindungen werden®

(ebd., S. 173).

Nun ist gerade die affektive Orientierung, die sich an Subjekie heftet,
leicht nachvollziehbar: Menschen verbinden mit ihrem Partner in der
Regel andere Gefiihle als mit dem Verkidufer im Supermarkt, sie brin-
gen Bekannten mehr Vertrauen entgegen als Fremden. Was nun fiir
den Kontext der P#ja im Tempel interessant ist, ist die affektive Ori-
entierung, die an Objekten oder Artefakten haftet, welche Teil von

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

Praktiken sind. Dies scheint eine wichtige Orientierung, um zu erkli-
ren, wieso Hindus die Pizja im Tempel besuchen, wie also die Moti-
vation zur Tempelpraxis zustande kommt: durch die spezifische At-
mosphire des Tempelraumes. Reckwitz argumentiert, dass das Subjekt
durch die Atmosphire affiziert wird, ,,die sich aus der relationalen Si-
tuierung von Artefakten — im Ubrigen auch von anderen Subjekten,
Gruppen oder auch Praktiken - ergibt“ (ebd., S. 175). Dies kommt in
den Interviews zum Ausdruck. Die meisten meiner Interviewpartne-
rinnen und -partner erwihnen irgendwann die Ruhe, die ithnen der
Tempel vermittelt bzw. die sie im Tempel finden. Die Aussagen von
Gitali Safal und Nitnam Chana stehen dabei exemplarisch fur weite-
re dhnliche Aussagen:

slempel bedeutet, ich bin jetzt ganz alleine oder ganz nah zu
meinem Gott. Und der gibt mir bestimmte Ruhe und bestimm-
te Kraft“ (IGSA, Z25f.).

»,und es ist [im Tempel] einfach so ruhig / und du hast einfach
Freude“ (INC, Z53f).

Gerade das Bezugnehmen auf den Zustand der Ruhe, das in beiden
Zitaten zum Ausdruck kommt, ist fiir einen Neuling der Tempelpra-
xis schwer nachvollziehbar. Tatsichlich sind Momente der Ruhe im
Verlaufe der gut besuchten Abende im Tempel selten. Nebst gemein-
samem Gesang, Musik von der CD, den Mantren des Priesters und
dem Einsatz von Glocken und Muschelhdrnern sowie spontanen Ju-
belausrufen ist es nie still. Begreift man die Bezugnahme auf Ruhe al-
lerdings im Kontext kultureller Schemata religioser Traditionen, wird
deutlich, dass damit auf eine Atmosphire, also eine spezifische rela-
tionale Situierung von Artefakten, Subjekten und Praktiken, die das
Subjekt in der konkreten Situation affizieren, Bezug genommen wird.

Die Atmosphire des Tempels, etwa als Ort aufleralltiglicher
Rubhe, ist es, die die Motiviertheit zum Tempelbesuch bereitstellt und
damit einen wesentlichen Anteil daran hat, zu erkliren, wie doing
mandir auch im Kontext der Migration reproduziert wird. Interes-
santerweise ist es irrelevant, ob es sich um einen konsekrierten oder
nichtkonsekrierten Tempel handelt. Lediglich eine spezifische relati-
onale Situierung unterschiedlicher Artefakte und Praxisteilnehmen-

215

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

216

der scheint dariiber zu entscheiden, ob die affektive Orientierung
Wirkung entfaltet.

5.2.5 Grenzenlose Praxisteilnahme: Durgapuja

Doing mandir entsteht in und durch eine Vielzahl unterschiedlichs-
ter Praktiken. Nebst den regelmifligen religiosen Praktiken im Tem-
pel, die bereits besprochen wurden, gehort auch das Zelebrieren von
Feiertagen dazu. Wichtige Feiertage tamilischer Hindus, und folglich
tamilischer Tempel in der Schweiz, sind beispielsweise das tamilische
Neujahrsfest taipponkal (tamilisch) oder das jihrliche Tempelfest. Am
Tempelfest wird das Datum der Konsekration des Tempels gefeiert,
es dauert von einer Woche bis zu zwolf Tagen. Das Tempelfest ist
ein Moment, an dem die tamilische Diaspora dank aufwendigen Pro-
zessionen in der Schweiz, aber auch in anderen europiischen Lin-
dern zunehmend an Sichtbarkeit gewinnt (Eulberg 2014, David 2012,
Jacobsen 2008). Ahnlich verhilt es sich mit der Feier von Dipavali
in Wien, die seit 1981 in der Offentlichkeit eines Wiener Einkaufs-
zentrums stattfindet und als Legitimationsstrategie gegeniiber unter-
schiedlichen Publika fungiert (vgl. Limacher 2016, 2021). Je nach Tem-
pelgottheit werden zudem in einzelnen Tempeln zusitzliche Feierta-
ge begangen. In Wiener Hindutempeln sind, entsprechend der mehr-
heitlichen Herkunft der Hindus aus Nordindien, andere Feste wichtig
als in den tamilischen Hindutempeln in Ziirich. Dazu gehoren etwa
das Lichterfest Dipavali, das Frithlingsfest Holi oder Maha Sivaratri,
die Nacht des Siva.

Fir die Hindus, deren Familien aus Westbengal oder Bangla-
desch stammen, ist zudem die Feier der Durgapija - im restlichen In-
dien Nawvaratri, Fest der neun Nichte, genannt — zentrales religidses,
aber auch soziales Ereignis des Jahres. Stellvertretend fiir die jahrlich
wiederkehrenden Feiertage soll darum im Folgenden die Durgapija
genauer analysiert werden.

Allein in Wien haben sich zwei Vereine gebildet, die, nebst den
etablierten Tempeln, die Durgapija an unterschiedlichen Orten in
der Stadt ausrichten (vgl. Kapitel 4.2 und 5.1.4). Fiir die Zeit der Fest-
tage entstehen also zwei zusitzliche ,Tempel auf Zeit“ (Rodrigues
2003, S. 295).

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

Die Durgapija, wie McDermott (2011) fir den amerikanischen
Kontext ausarbeitet, ist eine jener Festivititen, die sich auch auflerhalb
Indiens im Laufe der Zeit vervielfiltigt hat. Waren es im Amerika der
1960er-Jahre ganz wenige Gruppierungen, die die P#Zja organisierten,
spricht McDermott fiir die USA der Gegenwart von mindestens hun-
dert Gruppen und Vereinen, die die Feier einer Durgapija organisie-
ren (ebd., S. 225). Dieser Entwicklungsprozess zeigt sich in seinen
Anfingen auch in Osterreich. So gibt es trotz der geringen Zahl an
Hindus bereits vier Feiern in Wien, die wihrend der funf Tage* im
Herbst besucht werden kénnen (vgl. Kapitel 4.2.2). Die Organisati-
on mehrerer Festivititen als Ergebnis von Rivalititen und Zerwiirf-
nissen beobachtet auch McDermott (ebd., S. 228). Der Grund dafiir
diirfte in der Geschichte der Durgapaja und speziell in der Kolonial-
geschichte zu suchen sein, wie Ghosh (2000, S. 298) darlegt. So hat
die bengalische Elite Kalkuttas, die durch die Zusammenarbeit mit
dem British Empire reich wurde, das ehemals ldndliche Fest fir den
urbanen Kontext adaptiert und als Moglichkeit der 6ffentlichen Pri-
sentation und des Wetteiferns genutzt: ,The urban festival soon be-
came an iconic institution of the Bengalis and a space for public per-
formances and contestation® (ebd., S. 298). Gerade das Wetteifern
scheint auch fir die Entstehung mehrerer Feiern der Durgapija in
Wien relevant zu sein. So erzihlt mir etwa Garima Sadhu von Kon-
flikten, die schlussendlich zu einer Spaltung der Bangladeschi-Com-
munity und der Entstehung zweier separater Feiern gefithrt haben:

yFriher war immer dort, im Donaucity haben wir gemacht, ih,
in dieser hall. Dann ein bisschen gestreitet und so, so, deswegen /
(...). Jetzt, jetzt dh, zwei Puja jetzt, dh, in* an die Donau. An die
Donau eine / Lokal wo ist die vorher Disko war, dort macht diese

39  Dass die Feier der Durgapija funf Tage und nicht zwingend neun Nichte
dauert, wie es die Bezeichnung Navratri nahelegen wiirde, hingt mit den
regionalen Besonderheiten der Feier zusammen: von den neun Aspekten
der Durga, denen im Rahmen der Nawvratri gedacht wird, bilden lediglich
funf den Kern der Durgapija, wie sie in Bangladesch und Westbengal gefei-
ert wird.

217

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

218

funf Tage lang eine Puja, und wir machen die Herbststrale. Und
die alle Bangladeschi sind jetzt zwei Teile” (IGS, Z29-33).4°

Die Durgapija scheint folglich eine Praktik zu sein, in deren Rahmen
Grenzen gemeinschaftlicher Einheiten andauernd verhandelt wer-
den. Aber auch auf andere Art und Weise werden Grenzen und ihre
Uberschreitungen in der Praktik der Durgapiya sichtbar. Dass sich fast
alle Praktiken durch den Riickgriff auf spezifische Praxisteilnehmen-
de und Artefakte auszeichnen und dass die wenigsten dieser Praxisteil-
nehmenden und Artefakte in Zeiten globaler Vernetzung immer am
selben Ort bleiben respektive lokal produziert und verwendet wer-
den, diirfte klar sein. Das Thema der Grenziiberschreitungen im Zuge
der Durgapija als Alleinstellungsmerkmal zu bezeichnen, birgt die
Gefahr, einer Form des otherings Vorschub zu leisten, denn genauso
wie die Durgapija lisst sich ein sonntéiglicher Verwandtschaftsbesuch
mit gemeinsamem Verzehr von Erdbeertortchen als Praktik beobach-
ten, die mehrfache Grenziiberschreitungen beinhaltet (die Verwandt-
schaft aus dem Elsass, die Erdbeeren aus Spanien etc.). Der Unter-
schied ist nun, dass die Grenziberschreitungen, die sich im Rahmen
der Durgapija beobachten lassen, weniger stark institutionalisiert sind
als der Handel mit Erdbeeren und daher hiufiger mit Widerstinden
konfrontiert sind. Es geht daher im Folgenden darum, zu ergriinden,
wie eine Praktik wie die Durgapija diese unterschiedlichen Formen
von Grenziberschreitungen dennoch anregt.

Praxisteilnehmende und Artefakte

Eine Uberschreitung (geo-)politischer Grenzen lisst sich fiir die an der
Durgapija beteiligten Menschen und Dinge feststellen, angefangen
mit dem religiosen Experten. So engagiert der Bengalisch-Osterreichi-
sche Hinduistische Kulturverein BOHK einen Priester aus Schweden,
der Bangladeschi, Brahmane und ausgebildeter und geweihter Priester
ist, wie Garima Sadhu, eine Mitorganisatorin, formuliert:

40  Auch Ronita Glockner schildert diese Situation des Konfliktes und der Ab-
spaltung sehr ausfihrlich (vgl. IRG, Z4471t.).

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

»Es gibt auch viel Brahmanen, aber man kann nicht alle Brahma-
nen nehmen, er muss eine Schnur haben, das heifit, er ist h ge-
lernt, hat die Pgja, alle Dinge die man muss bei Puja machen /
muss. Und hier, hm, in Wien gibts keine. Es gibt schon, drei vier
Brahmanen, aber die Leute konnen nicht PGja machen. Deswe-
gen haben wir gedacht, von Bangladesch hier, kann man sie nicht
nehmen, weil das Visum ist ein Problem. Dann haben wir im In-
ternet gesucht, wo gibts die Brahmanen, und wir haben gesehen,
in Schweden gibts sie, in Germany, in Italy gibt es auch.

Aber es ist ein Bangladeschi dort [in Schweden]. Die Leute kon-
nen auch Puja machen. Und dann haben wir ihn gebeten, bitte
kommen Sie hierher, und wir haben bezahlt, und die Leute ha-
ben das gemacht® (IGS, Z60-68).*!

An diesem Zitat werden anhand von Einreiserechten erste Restriktio-
nen sichtbar. Der Priester kann nicht aus Bangladesch engagiert wer-
den, da dies ein Visum voraussetzen wiirde, das wiederum fiir Religi-
onsgemeinschaften, die als Vereine organisiert sind, nur sehr schwer
zu erlangen wire. Im Zuge der Praktik der Durgapija entstehen noch
weitere Formen (geopolitischer) Grenziiberschreitungen, denn auch
die Besucherinnen und Besucher reisen teilweise extra an. Anlisslich
der Durgapija treffe ich daher nicht nur Verwandte der Vereinsmit-
glieder aus Italien, sondern auch Hindus aus der Slowakei, die spezi-
ell fur die Pigja anreisen:

,Als sich die drei Studenten verabschieden, komme ich mit einem
Mann ins Gesprich, der die ganze Zeit vor mir gesessen hat. Er
stellt sich mir als Bair vor und stellt mir auch seine Frau Evelina
vor. Da er niher bei mir sitzt, liuft die Unterhaltung hauptsich-
lich tiber ihn. Ich erfahre, dass er urspriinglich aus Indien kommt,
selbststindiger Unternehmensberater im Bereich Informatik ist
und mit seiner Frau, einer Ruminin, in Bratislava wohnt. Da er in
der Hindutradition aufgewachsen ist, hat er sich erkundigt, wo er
Durgapuja feiern konnte, wihrend er in Bratislava weilt und ist so
auf die Durgapuja in der Hellwagstrafle gestoflen® (W02, Z52-58).

41  Diese Passage wurde aus Grinden der Nachvollziehbarkeit sprachlich ver-
indert.

219

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

220

Wihrend Bair tiber einen rechtlichen Status verfiigt, der es ihm er-
laubt, Giberallhin zu reisen, ist dies fiir bestimmte Verwandte der Ver-
einsmitglieder erst seit Kurzem moglich, anderen bleibt es, aufgrund
fehlender Aufenthaltssicherheit, weiterhin verwehrt. Die Grenziber-
schreitungen, die von einer spezifischen Praktik eingefordert werden,
konnen also nicht immer realisiert werden. In dieser Hinsicht ist es
umso interessanter, dass die eher kleine Durgapaja des BOHK die-
se Ausstrahlung entwickelt. Besonders auch, weil die Informationen
dazu hauptsichlich per Post verschickt werden. So erhalte ich die In-
formation zu Zeit und Ort in Form einer schriftlichen Einladung, die
mir im Tempel im AAI von Garima Sadhu iiberreicht wird.** Sie ist
es auch, die mir erklart, dass der Verein eine Liste mit Teilnehmen-
den fithrt und die Einladungen jedes Jahr verschickt. Interessanterwei-
se scheint die Durgapiya diese Aufforderung der Teilnahme auch zu
entwickeln, wenn wenig Information online auffindbar ist. So erzihlt
mir Garvit von einer anderen Feier, zu der eine Familie aus Bukarest
angereist sei, ohne iiber viele Informationen zu verftigen:

»We had surprises; there is one family they came in from Bucharest
/ so they heard, they checked in the internet there was something
given not 100% there was a Lammgasse Mandir address was given
and they assumed that during (...). Durgapuja is one of the main
festival of whole of India [sic!] so they assumed that ok, there must
be people coming in, so they took the chances and they came from
Bucharest one family came. Ah / two, one girl and one boy they
drove from ehm / (5) Budapest also / they came and they were sur-
prised to see such a big Puja going on there and they were asking
Why don’t you do some Internet and eh advertisement and things
like that?* and we said yes, it’s a good and valid point. We should
be doing that next year. So / people are coming from outside, tak-
ing their chances and to their surprise it was much bigger than what
they were expecting” (IGR, Z94-102).

Das zeigt, dass das Fest so wichtig ist, dass die Besucherinnen und Besu-
cher sogar das Risiko eingehen, eine weite Anreise auf sich zu nehmen

42 Seit 2015 geht das etwas einfacher, da der Verein mit eigener Website und
Facebook-Seite auch tiber eine entsprechende Onlineprisenz verflgt.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

und enttiuscht zu werden. Das zeichnet die Durgapija vor anderen reli-
giosen Praktiken — etwa die wochentliche Arati - aus, die fiir Praxisteil-
nehmende nicht denselben Aufforderungscharakter entwickeln.
Weitere Formen der Grenziiberschreitung lassen sich fir die
Ebene der Artefakte und Riume rekonstruieren. Da ist zum einen
der Umstand, dass die Durgapaja nicht zwingend im Tempel gefei-
ert wird,® sondern auch an anderen Orten ,Tempel auf Zeit“ entste-
hen. Wihrend die Durgapija in Indien und insbesondere in Bang-
ladesch im offentlichen Raum oder aber in 6ffentlich begehbaren
Riumen gefeiert wird (Ghosh 2000, S. 298), so dass die aufwendig
geschmiickten pandals, temporire Strukturen, die die Mirti beinhal-
ten, von vielen Menschen gesehen werden konnen,* werden in Wien
fir diesen Zeitraum Riume gemietet. Die beiden Vereine, die eine
Durgapija auflerhalb der etablierten Tempelriume ausrichten, ha-
ben im Zuge ihrer Festivititen schon mehrfach den Raum gewech-
selt und sind so quer durch die Stadt gewandert, da es nicht ganz ein-
fach ist, einen passenden Raum zu finden, der fiir die Vereine auch
finanzierbar ist.* Anders also als etwa hinduistische Prozessionen,
die auch in Europa vermehrt im 6ffentlichen Raum gefeiert werden
(Jacobsen 2008), erfihrt die Durgapija im Zuge ihrer Institutionali-
sierung in Wien eher eine Form der Verschleierung.* Selbstredend
gibt es dafiir vielerlei plausible Erklirungen, beginnend mit den kli-
matischen Bedingungen (der Wiener Oktober kann durchaus schon

43 Obwohl sie in Wien auch im Tempel an der Lammgasse gefeiert wird (vgl.
W16).

44 Dabei ist die Argumentation sehr dhnlich wie bei den Tempelfesten: Da-
durch, dass die Schreine auf 6ffentlichen Plitzen aufgebaut werden, kon-
nen auch Menschen an der Feier teilnehmen, die nicht unbedingt in den
Tempel gehen wiirden. Dazu gehoren nebst Angehorigen spezifischer Ka-
sten gerade in Bangladesch die Angehorigen anderer Religionen, wie etwa
die mehrheitlich muslimische Bevolkerung. Ronita Glockner betont, dass
sowohl Muslime und Christen aus Bangladesch an der Feier in Wien teil-
nehmen wiirden (IRG, Z89-293).

45  Ronita Glockner spricht tiber die Raumsuche und dariiber, welchen Anfor-
derungen ein Raum gentigen muss (grofl genug, zentral gelegen, mehrere
Tage am Stiick zu mieten, nicht zu teuer) und welche Kontakte sie dabei zu
nutzen versucht (IRG, Z318ft.).

46  Selbstredend finden auch in Kalkutta nicht alle Feiern drauflen statt (vgl.
Ghosh 2000).

221

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

222

empfindlich kalt sein) oder den Erlaubnissen, die fiir eine 6ffentliche
Veranstaltung einzuholen wiren.

Fur die Artefakte gilt, dass sie ebenfalls einige Grenzen iiber-
schritten haben, bis sie Teil der Praktik der Wiener Durgapaja sind.
Die funf Mirti von Durga, die auf dem Lowen reitend gerade dabei
ist, den Dimon Mahisasura zu erstechen,” sowie die sie flankieren-
den Marti ihrer Kinder Ganesa, Karttikeya, Sarasvati und Sri-Laksmi
werden in Indien bestellt und angefertigt. Anschlielend werden sie
nach Wien bzw. in andere Linder exportiert (vgl. auch McDermott
2011, S. 225ff). Dort lagern sie, wie im Falle des BOHK in Holzkisten
im Keller eines Vereinsmitgliedes und werden einmal im Jahr ausge-
packt und auf festlich geschmiickten Podesten installiert. Ebenso wer-
den zahlreiche Utensilien, die es fiir die Pi#ja braucht, in Indien be-
stellt, wie das etwa McDermott ausfiihrlich beschreibt (ebd., S. 225ff)).

Die Durgapija scheint, trotz unterschiedlicher Hindernisse, die
Uberschreitung von Grenzen anzuregen, ja sogar einzufordern. Dass
der Praktikenkomplex der Durgapija diese Grenziiberschreitungen an-
regt, ldsst sich erkldren, wenn man ihre heutige Bedeutung als sozia-
les und religioses Fest und ihre Entstehung im Kontext der Kolonial-
geschichte berticksichtigt. Wie erldutert, wurde eine ehemals vor allem
rurale Tradition des Erntedankes erst von einer urbanen gesellschaftli-
chen Elite ibernommen, als Fest der Selbstprisentation etabliert und
in der Folge auch von anderen Gesellschaftsschichten tibernommen:

»The popularity of the festival has enhanced its festive aspect
while eroding its ritual features. This has to an extent ,secularized*
the worship of a Hindu goddess into a cosmopolitan festival. Fur-
ther, it has displaced the elite imagination from constituting the
festivities solely in its own image. The attributes of conspicuous
consumption, display and status have now been appropriated by
the non-elite sections of society as well“ (Ghosh 2000, S. 294).

Die Durgapija muss folglich als Komplex unterschiedlicher Prakti-
ken angesehen werden, bei dem die Darstellung von sozialem Sta-
tus genauso wichtig ist wie die Durchfithrung religioser Praktiken.
Ich argumentiere nun, dass es diese spezifischen Verschrinkungen

47 Daher nennt man sie auch Mabhisasuramardini (ebd., S. 294).

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

unterschiedlicher Praktiken sind, die die beschriebenen Grenziiber-
schreitungen anzuregen vermogen. Die Praktik der Durgapija erreicht
das, weil sie nebst der konkreten affektiven Orientierung in den Tem-
peln und ,Tempeln auf Zeit* (vgl. 5.2.4), die die Teilnahme motivie-
ren, fur die Anwesenden auch die Moglichkeit bereithilt, im Zuge der
Teilnahme an der Pija einen spezifischen sozialen Status zu bestiti-
gen. Hierfiir orientiere ich mich an Schatzki, der bemerkt, dass die
Identitit einer Person einerseits von ihrer Position in sozialen Arran-
gements abhingt und andererseits auch an die Praktiken gebunden
ist, an denen sie teilhat:

»In the previous chapter, I wrote that a person’s identity depends
partly on where he or she fits into social arrangements. It now
emerges that it is also tied to the practices in which he or she par-
ticipates, whose organizations are articulated around identities
available to participants® (Schatzki 2002, S. 82).

Im Falle der Durgapija wird deutlich, dass die daran Teilnehmenden
zwar durchaus fur religiose Praktiken zusammenkommen, die Pija
aber die Moglichkeit bereithilt, nebst den religiosen Praktiken auch
Konsum und Inszenierung von sozialem Status zu praktizieren. Diese
Maoglichkeit hingt eng mit der Geschichte der Durgapija zusammen,
in deren Verlauf sie partiell sikularisiert und kosmopolitisiert wur-
de, wie Ghosh (2000, S. 298) zeigt. Konkret zeigt sich diese Bedeu-
tung beispielsweise an der Anschaffung und dem Tragen neuer Klei-
der, die wichtiger Bestandteil der Feier sind. Sichtbar wird das an der
Durgapiga in Wien an den Saris der Frauen. So tragen die weiblichen
Vereinsmitglieder des BOHK farblich aufeinander und auf die Fest-
tage abgestimmte Saris, entsprechende Gruppenfotos werden auf der
Facebook-Seite des Vereins veroffentlicht.*

Zusammengenommen zeigt sich, dass der spezifische Praktiken-
komplex der Durgapija eine grofle Anziehungskraft entwickelt, die
sowohl Artefakte als auch Menschen dazu bewegt, Grenzen zu iiber-
queren.

48  Vgl. https://www.facebook.com/boehkv/, zuletzt gepriift am 01.06.2018.

223

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

224

5.3 Zeitpraktiken

Wie im vorhergehenden Kapitel gezeigt wurde, konstituieren sich
Hindutempel in und durch eine Vielzahl unterschiedlicher Prakti-
ken. Sie werden also im Zuge eines Komplexes aufeinander bezoge-
ner Praktiken und unter Einbezug von Akteuren und Artefakten tdg-
lich oder wochentlich hervorgebracht. Nun stellt sich die Frage, wie es
dazu kommt, dass ein solcher Komplex an Praktiken auch tiber den
konkreten Moment wie beispielsweise eine P#a hinaus Bedeutung
entfaltet. Wie konstituieren sich Tempel tiber das zuvor beschriebene,
situationale Geschehen hinaus? Im Forschungsfeld lsst sich nebst der
kontinuierlichen performativen Hervorbringung — dem doing mandir
— ein Set spezifischer Praktiken ausmachen, das den Tempel tiber den
Moment gewohnheitsmifliger Praktiken hinaus fixiert und ihm nebst
der iterativen Gegenwart eine Zukunft und eine Vergangenheit gibt.
Damit ist nicht die Zeitlichkeit sozialer Praktiken insgesamt angespro-
chen, denn es ist klar, dass sozialen Praktiken — Sozialitit ganz gene-
rell - immer eine Zeitdimension inharent ist und sie folglich in ihrem
Verlauf analysiert werden muss.

Zeit tritt aber noch in einer anderen Dimension als in der Er-
fahrung des Nacheinanders von Ereignissen zutage. Sie wird dann
eben nicht als der sozialen Welt immanente Dimension verstanden,
sondern als etwas explizit Hervorgebrachtes in der Form moglicher,
unterschiedlicher Zukunftsszenarien in Kalendersystemen oder
Tempelbauprojekten oder als festzuhaltende und festgehaltene Ver-
gangenheit in der Form unterschiedlicher Archivalien. Im Folgenden
sollen ebenjene ,doings” und ,sayings“ rekonstruiert werden, die die
Zukunft und Vergangenheit von Hindutempeln organisieren. Dieses
Set an Praktiken - ich nenne sie Zeitpraktiken (Reckwitz 2016d,
S. 116f)) — schafft folglich einen Horizont, der iber den konkreten
Moment der Gegenwart hinaus in die Zukunft und in die Vergan-
genheit reicht. Die Zukunft wird durch Imagination oder Planung
von einer abstrakten, offenen, kontingenten Zukunft in eine konk-
rete Zukunft Giberfiihrt. Diese betrifft nicht die gesamte Gesellschaft
bspw. eines Landes, sondern bezieht sich auf einen spezifischen, hdu-
fig lokal verorteten Ausschnitt, beispielsweise auf den Tempel in Ad-
liswil oder die bengalischen Hindus in Wien. Genauso wird die Ver-
gangenheit im Rahmen von Zeitpraktiken aus ihrer unspezifischen

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

Form gehoben. Dadurch, dass an bestimmte Ereignisse erinnert oder
Dinge aufbewahrt werden und andere nicht, erhilt ein — wiederum
konkreter — Ausschnitt der sozialen Welt eine Geschichte oder Dau-
erhaftigkeit und dadurch auch ein Selbstverstindnis als Teil eines
grofleren sozialen Gefiges.

Bevor die Rekonstruktion dieser Praktiken dargestellt wird, be-
darf es einer kurzen Erklirung zu Zeitkonzepten im Hinduismus.
Religiose Vorstellungen von Zeit sind stark verkniipft mit Kosmolo-
gien und daher wichtiger Bestandteil eines religiosen Deutungssys-
tems. Gerade im klassischen Hinduismus ist die Vorstellung von Zeit
eine zyklische. Auch das Universum und damit die Gesellschaft sind
einem stindig wiederkehrenden Zyklus von Zerstorung und Wieder-
erschaffung unterworfen (Gonzalez-Reimann 2009, S. 411). Kloster-
maier (2008, S. 873) verweist auf die Akteurseigenschaften von Zeit
im Kontext der Yoga-Vasistha, einer beliebten und bekannten philos-
ophischen Schrift aus dem 10. Jahrhundert, in der Rama durch den
Weisen Vasistha mittels didaktischer Dialoge in den Zustand der Er-
16sung gefithrt wird (Nair 2020). Hier wird Zeit mit einem Mimen
verglichen, der immer wieder auf die Bithne tritt und die Zerstérung
und Erschaffung der Welt auffiihrt.

Wie Malinar (2009, S.175) darlegt, werden kosmologische
Konzepte, die auf ein zyklisches Zeitverstindnis referieren, zwar
nicht mehr in der Schule vermittelt, entfalten aber auf der Ebene des
Alltags nach wie vor Einfluss. Indem viele Hindus davon ausgehen,
dass das Leben nicht nur durch das Zusammenspiel unterschiedli-
cher sozialer Beziehungen sondern auch durch die Prisenz und den
Einfluss von Gottern, Ahnen und Dimonen geprigt ist, tragen sie
ebensolchen Vorstellungen Rechnung. Dies zeigt sich beispielsweise
am Totenritual, das stark darauf baut, dass der Einzelne in eine
Ahnenreihe eingebettet ist (Heller 2012, S. 41). Von dieser Ahnenrei-
he aus kehrt er dann in Form der Wiedergeburt zuriick in die Welt
der Lebenden oder wird aus diesem Kreislauf entlassen und erreicht
moksa, die Erlosung.

Fiir den tamilischen Hinduismus stellt Clothey heraus, dass die
Zeit in einer Art ,konzentrischer Zyklizitit“ (Clothey 1982, S. 180) or-
ganisiert ist. Sichtbar wird dies nicht nur in der Art und Weise, wie Ka-
lender gestaltet sind (vgl. Kapitel 5.2.1), sondern auch daran, dass sich
die zyklische Struktur sowohl in kleinsten rituellen Praktiken - Clo-

225

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

226

they nennt hier etwa die Verehrung Gottes mit einer kreisenden Flam-
me im Rahmen des Arati (ebd.) - als auch in groflen Einheiten nie-
derschligt. Die bekannteste Version eines grofen zyklischen Musters
findet sich in der Lehre der vier unterschiedlichen yugas, den Weltzeit-
altern, die ab 300 v. u. Z. entstanden sind (Gonzalez-Reimann 2009,
S. 416ff)). Diese vier yugas sind durch den zunehmenden Zerfall von
dharma, hier verstanden als Recht und Ordnung, gekennzeichnet.
Dass sich die Welt seit 3102 v. u. Z. im Zustand des kaliyuga, also im
letzten der nach den vier Wiirfen eines Wiirfelspiels benannten Zeital-
ter befindet, bedeutet aber nicht nur Krise und Verfall. Sowohl Stieten-
cron (2005, S. 49) als auch Malinar (2009, S. 174f.) betonen, dass das
letzte Zeitalter vor der Zerstorung und Neuschaffung der Welt auch
religiose Chancen bereithilt, um Erlosung zu erlangen. Gerade da-
durch, dass iltere religiose Traditionen*® verfallen, sehen die Anhin-
ger von Bhakti-Traditionen im kaliyuga religitse Vorteile und preisen
es deshalb. Wenn ndmlich das letzte Zeitalter so schwierig ist, muss Er-
16sung daraus verhiltnismifig leicht zu erlangen sein.

Dabei betont Gonzalez-Reimann (2009, S. 411), dass die Unter-
scheidung zwischen zyklischen und linearen Zeitverstindnissen nicht
absolut zu verstehen sei und auch Michaels (1998, S. 335) weist dar-
auf hin, dass bereits die Erfahrung eines Menschenlebens mit dem li-
nearen Prozess des Alterwerdens und der zyklischen Erfahrung der
Jahreszeiten zu illustrieren vermoge, dass die beiden Zeitverstindnisse
nicht exklusiv auftreten. Das ist fiir den vorliegenden Kontext wichtig,
denn die aus dem Forschungsfeld rekonstruierten Zeitpraktiken bedie-
nen beide Vorstellungen von Zeit, ohne dass dies konfliktiv ist. Wih-
rend die Imagination einer baulichen Zukunft, wie sie in sprachlichen
und materialen Praktiken zum Ausdruck kommt, oder das Fiihren ei-
nes Archivs iiber vergangene Aktivititen eher einem linearen Zeitver-
stindnis geschuldet sind, kann das Fithren eines Kalenders sowohl ein
lineares Zeitverstindnis bedienen (,,Der Tempel ist nichsten Samstag
geoftnet”) oder aber einem tibergeordneten zyklischen Zeitverstind-

49 Gonzalez-Reimann (2014, S. 358) bindet die Entstehung der Zeitalterleh-
re und insbesondere die ausfiihrlichen Beschreibungen des kaliyuga an sozi-
ale Umstiirze in der Zeit zwischen 300 v. u. Z. und 300 n. u. Z. und der Be-
firchtung von Brahmanen, dass die vedischen Opferrituale an Bedeutung
verlieren.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

nis folgen, in welchem der Ritualkalender eines tamilischen Tempels
eingebettet ist in den 60 Jahre dauernden Zyklus, in welchem sich die
lunaren, solaren und stellaren Messgrofien synchronisieren und der ei-
nen Einfluss auf die Gestaltung von Festtraditionen hat™.

5.3.1 Praktiken der Zukunft
Prisentation eines Tempelmodells

Wihrend des Tempelfestes in Adliswil findet sich zwischen all den
Stinden, die Essen, Stuligkeiten, Schmuck und Spielzeug feilbieten,
ein kleiner Stand unter einem weiflen Plastikzelt, wo das architektoni-
sche Modell eines Tempels in drawidischem Stil*! ausgestellt ist. Aus
dem Beobachtungsprotokoll geht hervor, dass der Stand aufgestellt
wurde, um die Anwesenden tber das Projekt eines Tempelneubaus zu
informieren und zu diesem Zweck Spenden zu sammeln.

»Das Modell ist unter einem kleinen Zeltdach aufgestellt und der
Mann daneben deutet mir an, unter das Zelt zu stehen, als leichte
Regentropfen spiirbar sind. Ich lehne lachend ab, da es fast nicht
spurbar ist und frage ihn stattdessen nach dem Modell. Er erklart
mir, dass der Tempelverein Geld fiir einen eigenen Tempel samm-

50  So werden Siva -Tempel mit fest installierten Mizrti in tamilischer Tradition
im Rahmen eines Festes mit dem Namen kurirbhabbiscka alle 12 Jahre neu
geweiht, um rituelle Fehler, die im Laufe dieser Zeit begangen wurden, zu
korrigieren und das Niederlassen der gottlichen Prisenz in den Mirti zu si-
chern (vgl. Fuller 2004). Bauliche Anderungen, notwendige Renovierungen
oder gar die Moglichkeit von Umziigen und Neubauten orientieren sich
folglich bei besagten Tempeln auch an diesem zyklischen Rhythmus, wie
mir etwa ein Vorstandsmitglied aus Ziirich versichert: ,Jeder Tempel ist sa-
niert und neu eingeweiht, alle 12 Jahre® (IPR, Z232f.).

51  Der drawidische Baustil bezeichnet einen Stil der indischen Tempelarchitek-
tur, der sich vor allem in siidindischen und sri-lankischen Tempeln durch-
setzt und auch gegenwirtiges Bauen prigt (Lorenzetti 2015, S. 79ff.). Der
Stil findet als einer von drei Stilarten bereits im wvastu $astra, der traditio-
nellen Textquelle indischer Architektur und Baukunst, Erwdhnung. Beson-
ders kennzeichnend ist der figurativ meist reich verzierte, pyramidenformige
Turm iiber dem Eingang des Tempels, der sogenannte kopuram (tamilisch).

227

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

228

le, der dann so aussehen wiirde. Auflerdem sagt er, dass das Land
dazu bereits gekauft wurde, im Sihltal auf dem Hiigel liegt, und
sie wohl noch so zwei, drei Jahre sammeln miissten, bevor sie mit
dem Bau beginnen kénnten® (Z14, Z52-58).

Diese Praktik des Ausstellens kann folglich einerseits als materialisier-
ter Spendenaufruf gesehen werden: Fiir einen Bau, den es noch nicht
gibt, Geld zu spenden, scheint aus Sicht der Sammelnden attraktiver,
wenn durch ein Modell eine Vision evoziert wird, die eine ganz ande-
re materielle Dringlichkeit hat als eine Broschiire oder ein Flyer. Das
Modell lidt die Betrachtenden dazu ein, es zu umrunden, von unter-
schiedlichen Seiten anzuschauen und sich im Zuge dessen an einer
spezifischen Vorstellung zu beteiligen: nimlich an der Vorstellung da-
von, wie ein zukiinftiger Tempel an der Stelle des jetzigen Provisori-
ums in Originalgrofle aussehen wiirde. Ein dhnliches Modell eines
Tempels war auch im alten Tempel der Radha Govinda Gaudiya Math
in Wien ausgestellt gewesen, bevor er — entlang ebenjenem architekto-
nischen Modell - 2014 gebaut und 2015 eroffnet worden war.

Damit wird in einer materialen Praktik — der Praktik des Aus-
stellens des Modells eines zukiinftigen Tempels - eine mogliche Zu-
kunft imaginiert. Das Ausstellen des Modells ist folglich eine Mog-
lichkeit, dem doing mandir eine zeitliche Dimension zu geben, die
tiber den konkreten Moment hinausreicht, begleitet von einem im-
manenten oder expliziten Versprechen, dass die Tempelpraxis in ei-
nem speziell zu diesem Zweck gebauten Tempel noch ,richtiger”
bzw. ,authentischer” ablaufen wiirde.

Das Sprechen iiber einen neuen Tempel

Die Prisentation des architektonischen Modells anlisslich des Tem-
pelfestes ist aber nicht die einzige Zeitpraktik, die sich um die Imagi-
nation einer spezifischen Zukunft dreht. So wird etwa in Interviews
hiufig ein reprisentativer Tempel imaginiert. Sabri Nimit, eine Inter-
viewpartnerin aus Wien, meint:

»lch wiinsche mir einen groflen Tempel und schonen Tempel und
wichtig einen Priester, der alle Rituale macht. Das mochte ich.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

Beispiel, wenn dh Janmashtami ist, wenn Krsna geboren wurde.
An diesem Tag wiinschte ich mir einen offenen Tempel, ein Pries-
ter mindestens, und die Kinder kommen alle weil sie diese mit
Krsna schone** diese Krsna Jhula (Kirshna-Schaukel) mogen und
sowas //ja//. Und ich wollte, dass der Tempel da ist / dann muss
jemand nicht bis Sonntag warten, bis vier Uhr, dann kommt er
und geht. Wenn jemand wirklich**, wie der Gurdwara, der im-
mer offen ist, oder, ein Priester sitzt //ja//, und man kann ihn je-
derzeit besuchen. Beispielsweise in der Frith, manchmal stehe ich
auf //mhm//, ich mdchte um acht Uhr oder manchmal vorher
hingehen. Ich mochte, dass ich vor der Arbeit 10 Minuten beten
geh und ich geh’ zur Arbeit. Das mochte ich® (ISN, Z635-644).%

In diesem Zitat dokumentiert sich die Vorstellung eines Tempels als
Ort, an dem ein religiéser Experte Verantwortung iibernimmt und
man lediglich Besucherin ist. Die Gesprichspartnerin wiinscht sich
einen Tempel, in dem jemand, der dazu befihigt ist, sich der religio-
sen Praktiken annimmt und der immer geoffnet hat. Damit setzt sich
die Imagination der Zukunft deutlich von der Gegenwart ab, in der
die Interviewte als eine der Wenigen sogar einen Schliissel zum Tem-
pel besitzt und fiir das Aufsperren verantwortlich ist, folglich jeder-
zeit kurz hingehen konnte. Stattdessen findet hier der Wunsch nach
einer reprisentativen (,groflen® und ,,schonen®) religitsen Infrastruk-
tur Ausdruck, die die bisherige Art der Involvierung der Interviewten
selbst obsolet werden ldsst. Damit wird die in Kapitel 5.1 skizzierte
Involvierung der Tempelbesucherinnen und -besucher am Prozess des
doing mandir nicht grundsitzlich in Frage gestellt, aber die Form der
Imagination markiert einen zukiinftigen Tempel als Ort, an dem Inf-
rastruktur etwas fraglos Gegebenes ist, die genutzt werden kann, ohne
sich aktiv darum bemiihen zu miissen. Ahnlich dokumentiert sich
dies auch in der Aussage von Garima Sadhu, die sich ganz am Anfang
dieser Arbeit findet. Was sich die beiden Frauen wiinschen, nimlich
die Moglichkeit, jederzeit ,einfach® einen religiosen Ort aufsuchen
zu kénnen, sehen sie fiir andere religiésen Gemeinschaften in ithrem

Umfeld erfiillt, so etwa fir die Christen (IGS Z312f.) oder die Sikhs

52 Diese Passage wurde aus Griinden der Nachvollziehbarkeit sprachlich ver-
indert.

229

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

230

(ISN Z2241ft)%, die Kirchen respektive Gurdwaras haben, die jeder-
zeit aufgesucht werden kénnen und wo religiése Experten verantwort-
lich sind. Diese Vorstellung einer baulich manifesten, religiosen Infra-
struktur, die im Vergleich mit anderen religiésen Gruppen im Umfeld
expliziert wird, macht deutlich, wie Zeitpraktiken kontextspezifisch
sind. Sie referiert auf einen spezifischen Vergleichshorizont, nimlich
das lokale gesellschaftliche und religiose Umfeld, das im Fall der bei-
den Frauen durch die katholische Kirche in Osterreich im Allgemei-
nen und eine aktive Sikh-Community in Wien im Besonderen ge-
prigt ist.

Kalender fiihren

Eine weitere Praktik, welche Zeit und insbesondere Zukunft organisiert,
ist das Fihren eines Kalenders. Diese Zeitpraktik fillt — je nach Tem-
pel — unterschiedlich komplex aus. So werden etwa in einem Kalen-
der lediglich die reguliren und speziellen Offnungszeiten des Tempels
kommuniziert, etwas, was besonders fiir Tempel ohne permanent an-
wesende Tempelpriester wichtig ist. Andernorts werden die konkreten
Zeit- und Datumsangaben fiir die religiosen Feiern des ganzen Jahres
in der Form eines komplexen Jahresfesttagskalenders, eines paricangam
5% (Malinar 2009, S. 161; Back 2007, S. 129), kommuniziert und dabei
auf astrologische Besonderheiten hingewiesen.

Abbildung 5.6 zeigt den ausfiihrlichen Ritualkalender des Siva-
Tempels in Glattbrugg des Jahres 2017 (Januar), Abbildung 5.7 den
Aushang eines Uberblickskalenders desselben Tempels aus dem Jahr
2013 und Abb. 5.8 eine Liste mit den Offnungszeiten des Sanatan-
Dharam-Tempels in Wien fiir die zweite Jahreshilfte 2014.

53  Daran wird ersichtlich, dass sich dieser Verweis auf die siidasiatische Com-
munity in Wien bezieht, in der die Sikhs die grof3te religiose Gemeinschaft
stellen.

54 Das Wort paricangam referiert auf finf Bestandteile, aus denen sich der Ka-
lender normalerweise zusammensetzt: ,The almanacs, known in Tamil as
padicankam (Skt. paricarngam), derive their name from the ,five items® which
are recorded for each day. In order, these are the day of the week (¢inam or
nal; Skt. vara), the titi, the naksattiram, the yokam and the karanam* (Fuller
1980, S. 56; H. i. O.).

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

L10T wwnuv ) S5nquv]9 up sppduia[-vaig sip sopuapyjjpduid] :9°¢ Sunpjiqqy

YD
PEGrO© DUNMI HOHYD EI0esEen MOUIMGGIIPIT Y WIFFIIFIEY QBIIMEs GeEOYE YIgFh WBYIG 'z} i
wod weAlsadue mmm (oL LR M (g WL MO WO AJUBAIS MMM YO"[IAOHUBAIS MMM
N FFOGE| 62-G1 66-01| 6s-e1| 62-21] 65-91| vg-9| wn| meeom @ -n| gh)| el w09l Li-uer-Lg|
ougipe| 00-L1, o0g-zt| 0e-61| 00-vi 0g-6| 62-2] G| el amGol 0-1] @@ me@DG @21 L1-uer-og]
26-81 20-vi| ze-a1| 20-11 2c-gt| 98-2| G| oo aele|  g5-1 8| [ B Li-uer-6g]
nEFe| ce-6l ce-61| ee-o1| e0-21] e0-11| o1~z &R queeo@%|  £2-z| G| G *51 L1-uer-gz|
OBl wsurOLE| 10-11 vo-21|  ve-6| w-g -z aSds| owuid e -z o wwwoimie| |y L1-uer-zg]
fTDD gursenDeEFdH) vFuwsnd ‘NFFe| -2t s0-8| so-1i| ge-6| SE-G1. owifi| se-1] @0 weGudsl oL Li-uer-9g|
N0 £uFOO0| 90-v1 96-6| 90-02| 9e-81 90-v1 s asfd| gz-0 & ey hizL L)-uer-z|
woudye ‘NEYGWEFE| 9651 90-11| 90-v1| 9g-z1 90-21 ey yg-01 G| oo eof11 Li-uer-g]
QB LFLRG| 20-21 18721 18-a1| 20-v1] 2£8-6| st @ o5-g &N worms|  @lo 2)-uer-gg|
1wssfio1| 2€-81 20-vi|  8-21| 20-11 8781 aa@e|  6g-9 2o we%| 195 Li-uer-zz|
BeROD wegumsnwsinnug yuwseciDF ‘aF%e| 60-6 6661 60-11. qwuew|  p-y T g g Li-uer-1g|
NEFE| 01-11 o1-21 ov-21 @ sy-g g e mols L1-uer-oz|
o2 018 ov-g1. ot vefGp 101 me| a9k gens  wfo L1-uer-g))
QGG 111 =3 =T wGde] -n| o) Wios|  hlg Li-uergy)
NEFEFugie| 1v-61 et [T e gy-01 ) nePn| ool Li-uep-21|
woudipw ‘nEFE| 21-21) vzl 2v-6| ouifi| gz-01| ) ool @ Li-uer-gy|
vy @EUGee T -l oo e e ge01 ) o e Li-uergy)
pouSiye ‘QErRINONF | £v-6) £r-G1 e1-i1 s g | e1-11] ) | L Li-uer-pl)
st gi-11 -1 oo @of oz g i w6z Li-uergy)
aBa weesiT ‘aGugite| sv-a1, s1-8 Sr-g1 aefigh  pg-1 e oot gz Li-uep-zy|
quseYFuIEFIR 16199 ONF S ‘NEFE| vi-vi) vv-6] Vil Degue®@|  op-g) o WO hlzz Li-uer-L )
qesonie19d M6G ‘NFlgs LuFoun| cv-c1 m Si-L1. aGGe|  awesDg| g-g) | weumoa%|  eoloz Li-uer-o}|
a%ygite| G-zt Sv-2t. Gv-| sty 52| )| weud|  @loz Li-uer-go|
Bl G rRmITERISE NES ROEFIE TEGE| Gr-81 (=D S8 wog 21-01 ) w194y Li-uergo)
6 S-a1 Gimn o) woin| 750 O 09dw G Z1-uer-20
Uogoesie|
nEFeSugie| si-1| sv-6| sv-si| ci-zt] o6 <i-8| si-vi| gz welo| 05-z O s wo|zz L)-uer-go)
SugwEHe| sv-z1| si-u| o6 ai-8| ci-u| ev-6| si-u| ov-g1 @Tues s 15-y|  gol el w1z L1-uer-go|
w9 9| ol
Vien| wea 6| vi-0z| vest| wesi| vl ) @n| cg-g | wetm Wos|  hlog Li-uerpo)
%igs breemudgs sl ov-c1| o1-vt oi-i| oin| vzt 021 ) FrCr r—— ge@n|  wolor Li-uergol
qnoumeeti wnaue®E wd wEENG s ‘aFGe| s1-1| -6 sv-a1|  sv-si| si-vi ov-6| ww-11| nd)| ample| 2z-01  d) wiudel g1 Li-uer-zo|
NDhgs FFHD: 15| L1-uep-Lof

qFun Ges-Fienun a1 @UE - 210z wrewse

720 LLE ¥¥ L¥00

2518 ‘e

wgesey ey PPwPe ~ gewe sHPT Preoas

Yo'jInojueAIS@ojul

231

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil - Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

232

reh 2013

, fiGa L., OIf1Gaa MAxs BLmeir

LT —r— m.....u.|.m adwiid .:m.,...‘ pren yiaial|
b ) BB I » ey 77y
et Qg A avavonb. e e mont, saaisenl  AudpKh i
Aabad St b A i S apbes. @
amm.Gudi: 044 371 02 42, 078 819 31 09

Abbildung 5.7: Uberblickskalender des Siva-Tempels in Glattbrugg fiir das Jabr 2013

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

INDIAN FESTIVALS 2014
Sanatan Dharam Temple
Mandir Sidh Jogi Baba Balak Nath

Indian festivals Date Mandir opened Opening hours
Rakshabandan 1008.14
Sri Krishan Janamashtmi 18.08.14 v 19:30 - 00:00
Jetha Sunday 24.08.14 v 17:00 - 20:00
Ganesh Chaturti 29.08.14
Rishi Panchmi 30.08.14
Pitru Paksha Shrad 09.09.14-23.09.14
Jetha Sunday 21.09.14 v 17:00 - 20:00
Maa ka Jagran in Mandir 27.10.14
Navratrain 25.09.14-02.10.14 v 18:00 - 19:00
Durga Ashtmi 02.10.14 (4 18:00- 19:00
Navml 02.10.14 v 18:00 - 19:00
Dushera Vijay Dasmi 03.10.14
Sri Maharishi Balmiljayanti 08.10.14
Karwa Chauth Vrat Saturday 11.10.14 v 15:30- 22:00
Ahoi Mata Vrat 16.10.14
Sakranti 17.10.14
Jetha Sunday 191014 v 17:00 - 20:00
Dhanteras 21.10.14
Hanuman Jayanti 22.10.14
Deepawali Poofa 23.10.14 v 17:00 - 18:00
Bhayaduj 251014
Guru Nanak Jayantl 06.11.14
Sakranti 16.11.14
Jetha Sunday / SatyaSal Baba Jayanti  23.11.14 v 17:00 - 20:00
Geeta Jayanti / Moksh Ekadasht 021214
Datta Trea Jayantl 061214
Sakranti 161214
Jetha Sunday (Mandir opened) 211214 v 17:00 - 20:00
Christmas /Badha Dhin 251214
Guru govind Singh Jayanti 281214
New Ycar Celebration (Sanja Bhandara) 31.12.14-010L1S v 20:00 - 02:00

[ Folow us

on
k J‘ Facebook
www.facebook.com/ViennaSanatanDharamTemple

Abbildung 5.8: Offuungszeiten des Sanatan-Dharam-Tempels in Wien fiir die zweite
Jahreshiilfie 2014

233

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

234

Dieser letzte Kalender (Abbildung 5.8) wurde als A4-Blatt im
Rahmen eines Tempelbesuchs ausgeteilt. Interessanterweise sind
nicht nur die Festtage gelistet, an denen der Tempel gedffnet ist,
meist am Samstag oder Sonntag, in seltenen Fillen auch unter der
Woche, es findet sich zudem auch eine Vielzahl anderer Festtage
auf der Liste, an denen der Tempel geschlossen bleibt. Hieran wird
deutlich, dass der Kalender nicht blof fiir die Offnungszeiten ver-
antwortlich zeichnet, sondern dartiber hinaus Zeit strukturiert. Dass
nebst den Offnungszeiten religiose Feiertage und Feste aufgelistet
sind, zu denen der Tempel nicht besucht werden kann, dokumen-
tiert die Bestrebung, Zukunft auch aulerhalb der Offnungszeiten
entlang religidser Feiertage zu organisieren. Die Verfasser des Kalen-
ders demonstrieren damit nicht nur eine Absicht, den Tempel auch
in Zukunft fiir das gemeinsame Feiern von Arati zu 6ffnen, sondern
stellen auch die fir ihre religiose Tradition relevanten Feste in einer
Liste zusammen.

Abbildung 5.7 zeigt den Jahreskalender des Siva-Tempels in
Glattbrugg. Dieser Ubersichtskalender hingt im Vorraum des Tem-
pels. Gleichzeitig liegen weitere Kopien auf und kénnen von den Be-
suchenden mitgenommen werden. Nebst einzelnen Daten nach der
gregorianischen Zeitrechnung enthilt der Kalender eine Spalte, in
welcher der Tag auf Tamilisch genannt wird (blaue Schrift), sowie
eine Spalte, in der Hinweise auf Fastentage (pinke Schrift) und re-
ligiose Feste des entsprechenden Monats (griine Schrift) aufgefiihrt
werden.” Der Kalender zeigt also auf einen Blick die wichtigsten Fes-
te pro Monat mit Handlungsanweisungen fiir Gldubige in Form der
aufgefithrten Fastentage. Durch diesen Kalender wird folglich eine
umfassendere Zukunft realisiert, da die kalendarisch festgehaltenen
Naimittika (Slaczka 2010, S. 341) die tigliche Pija erginzen. So ist
das doing mandir in die kalendarische Ordnung eines ganzen Jahres
eingebettet. Die so organisierte Zukunft ist nicht neu — schliefilich
haben die im Kalender aufgelisteten Feste und Praktiken eine lan-
ge Tradition. Sie ist aber durchaus den lokalen Gegebenheiten ange-
passt, da die einzelnen Daten und Zeiten lokale Gegebenheiten wie
etwa den Sonnenauf- und untergang beriicksichtigen. Dies zeigt sich

55 Fiir die Ubersetzung der Kalender von Tamil auf Englisch zeichnet Frau
Sita Subramanian verantwortlich.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

am komplexesten der abgebildeten Ritualkalender (Abbildung 5.6),
den der Siva-Tempel in Glattbrugg auf seiner Internetseite als PDF
zur Verfugung stellt.

Dieser Kalender, wie er fiir Sidindien und Sri-Lanka tiblich ist,
orientiert sich, anders als in anderen Gegenden Indiens, nicht blof§
an einer lunaren Zeiteinteilung. Der Ritualkalender integriert statt-
dessen sowohl solare, lunare und stellare Aspekte wie auch allfilli-
ge jahreszeitlich bedingte Komponenten (Clothey 1982, S. 158). So
ist die Struktur der Monate am Zeitpunkt ausgerichtet, zu dem die
Sonne in ein astrologisches Zeichen tritt (Yano 2003, S. 385; Clo-
they 1982, S. 172) und der lunare Zyklus teilt den Monat in einen
hellen (zunehmend bis zum Vollmond) und dunklen Teil (abneh-
mend bis zum Neumond), wobei die helle Monatshilfte aus Auspi-
ziosititsgrunden hiufig rituell bevorzugt wird (Yano 2003, S. 387).
Die beiden Hilften setzen sich aus je 15 Einheiten zusammen, den
sogenannten Zthis. Es handelt sich bei einem #ith7 um einen Zeitab-
schnitt, der am Segment gemessen wird, mit dem sich die Sonne auf
dem Mond reflektiert (Clothey 1982, S. 163), wird jedoch einfach
als Mondtag (,lunar day*, s. Fuller 1980, S. 55) bezeichnet. Schlief3-
lich sind stellare Aspekte relevant, da mit dem Element der naksatra
die Sterne, respektive die Sternengruppe, Aufnahme in den Kalen-
der findet. Jedem Tag ist ein solcher naksatra zugerechnet und zwar
aufgrund der Position des Mondes, die diesen Stern oder diese Ster-
nengruppe an diesem (lunaren) Tag tiberdeckt, da er — von der Erde
aus betrachtet — vor ihnen steht (vgl. ebd., S. 54f.). Und schlief8lich
ist der Wechsel der Jahreszeiten, in Siidasien speziell der Beginn der
Regenzeit, ein Element, welches den Ablauf des rituellen Jahres be-
einflusst (Clothey 1982, S. 179). Ein gutes Beispiel ist das tamilische
Erntedankfest taipponkal (tamilisch), das den Beginn des Monats 7az,
in der Regel im Januar oder Februar, markiert und mit dem das Ende
der Erntezeit begangen wird (ebd., S. 175).

Der Kalender des Siva-Tempels in Abbildung 5.6 bietet fiir jeden
Monat ein voll bedrucktes A4-Blatt, auf dem jeder Tag erfasst ist. Die-
ser Kalender umfasst entsprechend deutlich mehr Informationen, als
die beiden anderen Kalender. So fithrt er nebst gregorianischem und
tamilischem Datum (Spalte 1 und 2) und den Fastentagen (Spalte 18)
die fiinf Kategorien, die einen pasicarngam normalerweise auszeich-
nen: Spalte 4 enthilt das zithi, Spalte 7 das naksatra, Spalte 3 das vara

235

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

236

bzw. vasara, also die Bezeichnung des Tages in Verbindung mit den
Himmelskorpern®. In Spalte 8 und 9 findet sich das #arana, also die
genaue Bestimmung und Benennung der zwei Hilften des lunaren
Tages und Spalte 12 und 13 enthalten die genaue Bestimmung der
funften Kategorie des pasicarngam, das yoga. Das yoga definiert die
Zeitspannen pro Tag, die besonders auspizids sind, so dass in der Zeit
vollzogene Praktiken ebenfalls gliicksverheiffend sind (ebd., S. 178).

Zusitzlich zu den finf Bestandteilen des pasicangam, die im Ka-
lender des Siva-Tempels enthalten sind, gibt es drei weitere Katego-
rien: das rabu kala (Spalte 10 und 11), das yama- ghamta (Spalte 14
und 15) und das gulikai kala (Spalte 16 und 17). Das rabu kala ist der
Zeitabschnitt, der mit dem Planeten Rahx und dessen ,dimonischer
Kraft (ebd., S. 160) assoziiert wird. Diese Zeit sollte fur rituelle Un-
terfangen vermieden werden. Gulikai dagegen, ebenfalls ein Planet,
beeinflusst die Sakralitit ritueller Unterfangen positiv (ebd., S. 160).
Yama-ghamta schliefilich, ist die Zeit, die mit dem Totengott yama in
Verbindung gebracht wird und daher fiir rituelle Unterfangen eben-
falls als ungiinstig oder inauspizios gilt (Malinar 2009, S. 162).

Der Kalender des Siva-Tempels ist also ein Beispiel fiir eine um-
fassende Zukunftspraktik: Glaubige kénnen vom Tempel einen Al-
manach beziehen, der nicht nur die Offnungszeiten im Tempel an-
zeigt oder auf einzelne Festtage hinweist, sondern dartiber hinaus
gunstige und ungiinstige Zeitfenster fiir vielerlei — religiése und
nichtreligiose — Unterfangen definiert. So realisiert sich in diesem
letzten Kalender eine Zukunft, die den Hindus in der Schweiz eine
Fiille an Anhaltspunkten fiir die Lebensgestaltung bietet — und zwar
in einem Ausmaf, dass die Anwendung des Kalenders einiges an spe-
zifischem Wissen bedarf.

Im Feld der Hindutempel existieren folglich unterschiedlich
komplexe Zeitpraktiken, deren Bedeutung fir die Strukturierung
der Zyklen®” und Muster im Leben der Hindus laut Sandford fast

56  Nicht unihnlich der Etymologie der deutschen Wochentage und ebenso

aus der hellenistischen Astrologie iibernommen (Yano 2003, S. 383).

57  Whitney Sandford (2004, S. 123) weist darauf hin, dass hinduistische Ritu-
alkalender im Kontext eines zyklischen Zeitverstindnisses gesehen werden
miissen, wie es weiter oben erldutert wurde: It is helpful to think of the-
se elements [patterns of ritual life, K. L.] as a series of concentric rings, or
cycles, each of which determines specific elements of Hindu ritual life. This

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

nicht tiberschitzt werden kann (Whitney Sandford 2004, S. 151).
Diese Zeitpraktiken tangieren aber nicht nur die gemeinsame reli-
giose Praxis im Tempel, indem sie die Daten religioser Feiern wih-
rend des Jahres fixieren oder Offnungszeiten bekanntgeben, sondern
strukturieren auch das private religiose Leben der Hindus unab-
hingig vom Tempelbesuch, insbesondere der Frauen (ebd., S. 152).
Gerade die aufgefithrten Fastentage werden hauptsichlich von ver-
heirateten Frauen eingehalten, die damit die Aufrechterhaltung ei-
ner gliicklichen und stabilen Ehe und Familie gewihrleisten wollen
(ebd., S. 152).

Die Zeitpraktiken in der Form komplexer Kalender haben aber
nebst der Organisation der Zukunft noch einen weiteren Effekt. Da
die Berechnung der Ritualkalender eine Vielzahl komplizierter Kri-
terien zu berticksichtigen hat, bedarf es eines Experten, der iber die-
ses Wissen verfiigt:

LAll dates for rituals, festivals, and life-cycle rituals must be cal-
culated according to a complicated set of criteria. It is important
to know these days - or to consult someone who does — because
specific times of the day, month, and year are often either auspi-
cious or inauspicious for any given activity” (ebd., S. 125).

Wenn also der Tempel diesen Kalender erstellt und den Besuchenden
zur Verfiigung stellt, organisiert sich damit einerseits eine Zukunft ftr
die Tempel und seine Besucherinnen und Besucher in der Form von
kontinuierlichen Offnungszeiten und spezifischen Zeiten fiir religiose
Praktiken der kommende Wochen, Monate oder Jahre. Andererseits
sichert sich der Tempel durch die Kalender die Position als Institution
zur Produktion ortsgebundenen, religiosen Wissens.

circular view of time aligns with the Hindu concept of cosmic time and the
four yugas, or eras.”

58 M. Baumann (2009) fasst ihnliche Dynamiken der zunehmenden Wissens-
verwaltung und -tradierung durch tamilische Tempel in der Diaspora im
Anschluss an Vasudha Narayanan mit dem Begriff ,,Templeisation®.

237

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

238

5.3.2 Praktiken der Vergangenheit
Archivieren

Das eindeutigste Beispiel einer Zeitpraktik, die eine abstrakte Vergan-
genheit in eine Anzahl erinnerungswiirdiger Ereignisse verwandelt,
ist die Archivierung. Die hier vorgestellten — digitalen und analog-pa-
pierenen — Archivpraktiken unterscheiden sich auf den ersten Blick
aufgrund ihrer Materialitit: Zum einen finden sich im Forschungs-
feld mehrere digitale Bild- und Filmarchive, zum anderen ein analo-
ges Papierarchiv. Im Rahmen digitaler Archive werden Fotographien
und Filme bestimmter Anldsse und Ereignisse erstellt und einer inte-
ressierten Offentlichkeit, vermutlich meist den Tempelbesuchenden
selbst, auf einer Internet- oder Facebook-Seite zuginglich gemacht.
Fir das analoge Archiv des Tempels im AAI wurden wihrend rund 35
Jahren unterschiedliche Papiere, etwa Kopien und Originale von Ein-
ladungen, Urkunden, Vortragsskripte, Zeitungsartikel und Korrespon-
denzen, gesammelt.

Nebst augenfilligen materiellen Unterschieden weisen die vor-
gefundenen Archivpraktiken, aber auch Gemeinsamkeiten auf: So
ist ihnen etwa gemein, dass sie nicht nach explizierten Regeln doku-
mentieren und aufbewahren und damit eine gingige Vorstellung von
Ordnung bedienen (und herstellen). Das bedeutet nun nicht, dass
der Prozess der Archivierung gar keinen Regeln folgt. Im Gegenteil,
die Praktik des Archivierens folgt in beiden Fillen impliziten Krite-
rien. So scheinen etwa die digitalen Archive eher religiose Praktiken
und die daran Teilnehmenden zu dokumentieren, wihrend das Pa-
pierarchiv Ziige einer fragmentarischen, personalisierten Geschichts-
schreibung trigt, da in vielen Dokumenten die gleichen Personen als
Urheber oder Ansprechpersonen angegeben werden.

Fir den Tempel in Glattbrugg findet sich ein ziemlich umfassen-
des digitales Bild- und Filmarchiv. So gibt es auf der Homepage des
Arulmigu Sivan Kovil® Fotogalerien von Feiern im Tempel, die ins
Jahr 2007 zuriickreichen. Darauf sind verschiedene Momente unter-
schiedlicher religioser Feste, aber auch eher kulturelle und soziale As-
pekte bestimmter Feiertage zu sehen, wie beispielsweise kleine Auf-

59  http://www.sivankovil.ch, zuletzt gepriift am 26.01.2017.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

tritte von Kindern anlisslich der Feier der Sarasvati-Paja . Der mit
dem Tempel verbundene digitale Fernsehsender sivantv.com verfiigt
zudem iiber eine grofle Sammlung an Videos ehemals live tibertra-
gener Feierlichkeiten aus dem Siva-Tempel in Glattbrugg (vgl. Kapi-
tel 5.4, Materialitit). In etwas geringerem Umfang finden sich digita-
le Archive auch fur den Sri Civacuppiramaniyar-Tempel in Adliswil.
Hier weisen Fotogalerien auf vergangene Ereignisse hin und geben
dem Tempel eine Vergangenheit entlang religioser Feiern.®! Ahnlich
verfahren zudem der Hindu Mandir Vienna und der Sanatan Dha-
ram Mandir Sidh Jogi Baba Balaknath.®> Beide Tempel betreiben
eine Facebook-Seite, auf der sie — nebst Terminankiindigungen und
Einladungen - vergangene Feste mithilfe von Bildern und Videos
dokumentieren. Interessant an Facebook ist, dass es die Moglichkeit
bietet, dass alle, die ber ein internetfihiges Gerdt mit Kamera und
iiber einen Facebook-Account verfiigen, Fotos auf eine bestimmte
Seite hochladen kénnen.

Die Dokumentation wird damit der Zustindigkeit einer zuvor
bestimmten Personengruppe entzogen. So entsteht aus der Verbin-
dung unterschiedlichster Dokumentationsarten eine Archivpraktik,
die, deutlich stirker als in den vorangehenden Beispielen, interaktiv
angelegt ist. Hieran wird deutlich, was auch fiir das Filmarchiv gilt:
Dadurch, dass sie von jedermann konsultiert werden kénnen, neh-
men die Archivalien ein Eigenleben an; ihrer Neu- und Wiederver-
wendung steht nichts im Weg.

60  In der Regel tragen die Kinder und Jugendlichen kleine Geschichten oder
Gedichte in tamilischer Sprache vor, um ihren Lernfortschritt zu prisentie-
ren.

61  http://murugantempel.ch/temple-programs/photos/, zuletzt gepriift am
26.01.2017.

62 https://www.facebook.com/mandirvienna/?fref=ts sowie http://hinduman
dirvienna.com/gallery.php, beide zuletzt gepriift am 26.01.2017. Obwohl
der Hindu Mandir Vienna sowohl tiber eine Facebook-Prisenz wie auch
tiber eine eigene Internetseite verfligt, scheint der Tempelverein die Kom-
munikation via Facebook zu bevorzugen, da dort viel mehr und vor allem
neuere Fotos aufgeladen sind als auf der Internetseite. Fiir den Sanatan-
Dharam-Tempel findet man lediglich eine Facebook-Prisenz: https://www.
facebook.com/ViennaSanatanDharamTemple/?fref=ts, zuletzt gepriift am
26.01.2017.

239

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

240

Fir den Tempel im AAI gibt es keine digitale Dokumentation,
es existiert jedoch ein Papierarchiv, bestehend aus unterschiedlichen
fotokopierten und handschriftlich beschriebenen Blittern, lose in
einer Mappe gelagert, die Frau Ranga mir anlisslich eines Treffens
zeigt und deren Bestandteile sie anekdotisch erldutert.

In diesem Archiv finden sich Skripte fiir offentliche Vortrige,
Unterrichtsplanungen fiir Lektionen von Schulklassen oder Merk-
blitter fiir Gesundheitspersonal iiber Tod und Sterben im Hinduis-
mus. Zudem enthilt das Archiv zahlreiche Einladungen fiir das Fei-
ern religioser Feste im AAI sowie Einladungen fiir die Teilnahme
an interreligiosen Dialogveranstaltungen. Das Archiv organisiert so
eine Vergangenheit mit einem breiten Spektrum unterschiedlicher
Ereignisse, die sich, anders als bei den digitalen Bild- und Filmarchi-
ven, nicht blof um das rituelle Geschehen im Tempel drehen. Die
Vergangenheit gewinnt infolge verschiedener Archivstrategien also
eine Kontur, die sich von Archiv zu Archiv anders darstellt.

Im analogen Archiv des Tempels im AAI wird eine Vergangen-
heit organisiert, die sich hauptsichlich durch zwei Aspekte auszeich-
net: einerseits durch eine Vernetzung mit verschiedenen Akteuren
der Zivilgesellschaft im Zuge unterschiedlicher Vermittlungsangebo-
te, andererseits durch einen Fokus auf den Zeitpunkt, der laut Ar-
chivpraktik den Beginn hinduistischen Lebens in Osterreich dar-
stellt. Die Bedeutung dieses Anfangs gewinnt durch bestimmte
Archivalien, wie beispielsweise die handschriftliche Ero6ffnungsrede
vom 08. November 1980 oder die Einladung zur 20-Jahr-Feier des
Tempels im AAI zusitzlich Kontur. Die Eroffnungsrede spricht von
der ,Inauguration of the first Hindu Mandir Gemeinschaft in Vien-
na“, auf der Einladung zur Jubiliumsfeier wird die Geschichte der
Entstehung des Tempels erzihlt. In diesem Text wird darauf hinge-
wiesen, dass mit der Einrichtung dieses Tempelraums in den Rdum-
lichkeiten des AAI die Hindus in Osterreich zum ersten Mal die
Moglichkeit bekommen haben, sich zu versammeln. Das Archiv or-
ganisiert also eine Vergangenheit, in der der Hindutempel im AAI
eine Pionierrolle ibernimmt. Aber nicht nur der Beginn des Tem-

63 Eine Auswahl des Archivs wurde gescannt. Das Archiv bezieht sich nicht
nur auf den Tempelraum im AAI, sondern enthilt auch Verlautbarungen
und Dokumente des Aswattha-Forums (vgl. Kapitel 4.2.2.1).

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

pels im AAI spiegelt sich in den Archivalien. Die Vorreiterrolle reicht
uber den konkreten Tempelraum hinaus und so zeigt sich im Archiv
eine Vergangenheit, in der der Tempel im AAI der Motor fiir das hin-
duistische Leben in Osterreich iiberhaupt ist. So findet sich im Ar-
chiv auch eine amtliche Urkunde der Vereinsgriindung der Hindu
Mandir Association, also desjenigen Vereins, der aktuell den Tempel
in der Lammgasse unterhilt und strukturell nichts mit dem Tempel
im AAI zu tun hat. Diese Organisation der Vergangenheit, in der der
Tempel im AAI der Ursprung hinduistischen Lebens in Osterreich
ist, wird nicht zuletzt durch die Erlduterungen von Frau Ranga zur
Urkunde unterstrichen:

,HR: Und hier noch etwas, eh weil es da immer eeh Missver-
stindnisse gibt. Diese HMA, also der Tempelverein in der Lamm-
gasse, das ist eigentlich etwas, was mein Mann gegriindet hat, ja.
//ja// Aber viele (***) Man ist sich teilweise nicht so ganz ge-
wohnt, da gibt es so tz [ganz leise gesprochen] Politik halt, ne,
[wieder normal laut] so kleine Reibereien, aber wir haben noch
das Original

K. L.: Ah, der der Griindungsurkunde

HR: Ja, Gruindungsurkunde davon ne, die Amtsbestitigung (...)“
(IHR, Z48-54).

Die Pionierrolle dokumentiert sich hier also durch den Verweis auf
den Moment der Griindung des Tempelvereins und den Hinweis
auf den Besitz eines amtlich beglaubigten Originaldokumentes, eine
»~Amtsbestitigung®, wie Herr Ranga sagt. In Zusammenschau mit den
anderen Archivalien wird deutlich, dass dieses Archiv eine Vergangen-
heit organisiert, in der der Anfang einer bestimmten Institution - hier
des hinduistischen Lebens in Wien insgesamt — aus einem einzigen
Ursprung dokumentiert ist.**

64  Die Pionierrolle des Ehepaar Ranga fiir die Hindus in Wien wird ihnen auch
von der Seite der Community attestiert. So spricht etwa Ronita Glockner
von Herrn Ranga als Pionier: ,And ih, ih, it was first started by Dr Ranga
/fokl//. Ahhh, he was the pioneer I would say of this organisation, ah, as you

241

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

242

Wihrend dieser Fokus auf den Anfang fiir die anderen Archive
bislang weniger wichtig scheint, ist nicht auszuschliefen, dass sich
eine dhnliche Organisation der Vergangenheit zu einem spiteren
Zeitpunkt rekonstruieren lassen wird. Deutlich wird aber bei allen
hier vorgestellten Archivpraktiken, dass sie auf ihre je spezifische Art
Vergangenheit organisieren und dem doing mandir dadurch ein loka-
les Gedichtnis geben.

Bilder des Ursprungstempels aufhingen

Eine weitere Zeitpraktik, durch welche der Praxiskomplex des doing
mandir Uber die Gegenwart hinaus Bedeutung erhilt, erinnert an die
soeben beschriebenen Archivpraktiken. Anders als bei der Archivie-
rung von Film, Fotografie oder Dokumenten - es werden Archivali-
en aufbewahrt — handelt es sich hier aber eher um ein Ausstellen: Im
Siva-Tempel in Glattbrugg hingen drei gerahmte Bilder an der hinte-
ren Tempelwand. Es handelt sich um farbige Darstellungen von Siva,
Gane$a und Murukan (tamilisch). Diese Bilder wurden im allerersten
Tempelraum verwendet, noch bevor sich der Tempelverein figurative
Mirti angeschafft hat. Es handelt sich folglich um die Gottesdarstel-
lungen des Tempels, die angebetet wurden. Die Bedeutung dieser Bil-
der spiegelt sich auch in der Erzdhlung der Tempelgeschichte:

,SU: 00:07:20 Eben wir sind nur mit einem Bild von Siva (...)
haben sie gesehen, dort an die Wand hingt //ja// hat es ein Bild.
Mit diesem haben wir gestartet.

K. L.: Ah, ok.

know, ah, the / Afro-Asiatische Institut here, that was ih, in** established
by the Au** Austrian ih government here for the Asians and Africans here
/fya//,and dh, there you have dh different groups, Asian groups and African
groups, where they come to meet and you know. And Dr. Ranga was actu-
ally a part of that /mhm//. And ih, he ih started the temple, the first tem-
ple let’s say in Vienna“ (IRG, Z6-13). Und auch Herr Ranga selbst bekriftigt
dieses Bild: ,,Ganz ehrlich gesagt, es gab’s nix in ganzen Osterreich von den
Hindus, tiberhaupt nix. Ich habe erst angefangen® (IAR, Z81-82).

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

EU: Diese drei Bilder //0k//.
SU: Drei Bilder. Mit diesen drei Bildern haben wir ...
K. L.: In Ziirich dann, in diesem Raum?

SU: Richtig, genau. Da haben wir gestartet und nachher haben
wir Schritt fur Schritt Figuren hingestellt //ok// und eine nach
der anderen / haben wir dann auch finanzielle Schwierigkeiten
(***unverstindlich***) und haben wir ein bisschen reingenom-
men (inegno), darum jetzt //ja// (...) seit 94 ist ja lange und da-
rum haben wir viele Mitglieder. Mit Glattbrugg (...) dort hatten
wir keinen Platz und dann konnten wir da ein Lokal finden, als
Mieter und jetzt sind wir da Eigentiimer” (IUU, Z155-172).

Im Auszug dieses Interviews mit zwei Vorstandsmitgliedern des Siva-
Tempels in Glattbrugg dokumentieren sich die Narrative der Entste-
hung eines der gegenwirtig grofiten Hindutempel der Schweiz aus ei-
nem einzelnen Bild Sivas. Die so erzihlte Tempelgeschichte erinnert
in ihrer Struktur an klassisch kosmogonische Vorstellungen, in de-
nen die ganze Welt ihren Ursprung in einer winzigen Einheit hat, wie
dies etwa in einem der puranischen Mythen der Welterschaffung ge-
schieht, in denen sowohl der Gott Visnu als auch Gott Brahma gan-
ze Welten in ihrem Bauch entstehen lassen (Michaels 1998, S. 328f.).
Dass bei der Erzihlung des Siva-Tempels das Bildnis des Gottes Siva
am Anfang dieser ,,Schopfungsgeschichte® steht, ist nicht weiter ver-
wunderlich, wenn man bedenkt, dass ein Grof3teil der tamilischen
Hindus in der Schweiz, wie bereits erwihnt, der Saiva Siddhanta zu-
zurechnen sind.

In der Erzdhlung dokumentiert sich so, ausgehend von einem
Bild Sivas, der Weg des Tempels entlang von Herausforderungen, wie
Umziigen und finanziellen Schwierigkeiten, zu einer Situation von
rdumlicher Stabilitit und Sicherheit. Die drei Bilder an der hinte-
ren Tempelwand sind materielle Erinnerungsstiicke an den Ursprung
dieser wechselhaften Geschichte, die so auch im konsolidierten Tem-
pel prasent und sichtbar bleibt. Die Bedeutung der Bilder geht damit
Uber jene der Archivalien im Papier- oder digitalen Archiv hinaus.
Dadurch, dass sie im Tempelraum hingen, sind sie nicht nur Archi-

243

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

244

valien, sondern haben gleichzeitig eine Bedeutung fiir die gegenwir-
tige religidse Praxis: So laufen die Besucherinnen und Besucher bei
jeder Pija an ihnen vorbei, manche beriihren sie zu dieser Gelegen-
heit auch oder halten einen Moment lang vor ihnen inne. Damit ent-
stehen in und durch diese spezifische Vergangenheitspraktik nicht
nur Archivalien, sondern sie bringt Gegenstinde hervor, die sowohl
auf eine spezifische Vergangenheit verweisen als auch ein Nachleben
in Praktiken in der Gegenwart des doing mandir haben. Vergangen-
heit und Gegenwart werden so in und durch Praktiken und ihre Ma-
terialien verkniipft.

Die Tempelgeschichte erzdhlen

Eine weitere Vergangenheitspraktik ist selbstverstindlich das Reden
Uber Vergangenes. Genauso wie die Imagination einer Zukunft in
sprachlichen Szenarien geschieht, findet Vergangenes im Reden dar-
tiber Ausdruck. Damit ist im vorliegenden Fall weniger das Sprechen
von historischen Begebenheiten gemeint, als vielmehr biographisches
Erzihlen. Diesen Narrativen sind, wie allen Erzihlungen, soziale Wis-
sensbestinde eingeschrieben, in denen sich auch die Zugehorigkeit
zu einer bestimmten Gruppe spiegelt, in diesem Falle zu tamilischen
Hindus in der Schweiz. Dies prigt die Form und den Inhalt von Er-
innerungen, die jemand erzihlt (Lucius-Hoene und Deppermann
2004, S. 49). Durch die biographische Erzihlung eines Interviewpart-
ners wird zudem eine Vergangenheit sichtbar, die fiir das Verstindnis
der Gegenwart relevant ist, indem eine Kontinuitit zwischen fritheren
und heutigen Erfahrungen hergestellt wird (ebd., S. 57). Der Erzihl-
stimulus der Interviews® zielte nicht zuletzt darauf ab, eine derartige
Erzihlung der Tempelgeschichte im Kontext der eigenen Biographie
der Interviewten zu generieren. Ein gutes Beispiel fiir eine Narration
der Tempelgeschichte in Verbindung mit der eigenen Biographie ist
der Auszug aus dem Interview mit Herrn und Frau Narasimhan. Auf
den Eingangsstimulus reagiert Herr Narasimhan folgendermafien:

65  Vgl. Methodenkapitel, Fuinote 10.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

»GN: Also, eh, wir eh / wir haben (...) 89 war ich in der Schweiz,
zum ersten Mal und dann ist meine Frau, eh 90 gekommen, ich
war 89 und erst spiter ist meine Frau gekommen //hmh//. Und
damals wohnten wir in Kilchberg, nicht in Adliswil //hmh// und
nachher haben wir ein Jahr in Ziirich gewohnt //hmh// und dann
ist (...) wir haben gedacht, ,nein, das ist nicht so gut fiir unser Le-
ben‘ und dann sind wir umgezogen (geztigelt) und dann sind wir
nach Adliswil gekommen. Aber damals war hier (...) hier gab es
keinen Tempel //hmh// und das war / eh /(2) 92 glaube so / also
nein.

MN: (sehr leise) 94.

GN: oder so //hmh//. Und dann ist (...) hier ist der Tempel ge-
grundet. Und dann, damals habe ich nicht so viel, eh / Integrati**
oder ich habe nicht so viel Kontakt mit den Leuten, mit diesen
Leuten gehabt, aber wir sind froh gewesen, dass in der Nihe ein
Tempel hinkommt/ (oder) und wir kénnen ihn schon besuchen,
beten / und dann (...) sonst sind wir immer ehm / in den Hare-
Krsna-Tempel gegangen //hmh//. Also in der Bergstrasse gibt es
einen //hmh// ISKCON das sagt man, dieser eine //ja, genau//.
Und als hier ein Tempel hergekommen ist, da sind wir so froh
gewesen und dann ist, eh, ah, wir haben angefangen ihn zu be-
suchen, also den Tempel. Und dann ja, also (...) das ist (...) ich
glaube, das ist / der erste Tempel, der in der Schweiz gegriindet
worden ist / hmh / ja, und eh, am Anfang als wir jung waren, wir
haben nicht so viel Zeit gehabt, um zum Tempel zu gehen (...)
immer mit der Familie spazieren und dann so / und dann viele
Sachen gemacht. Und jetzt, ehm, jetzt sind die Kinder grof, ei-
gentlich, oder, sie lernen oder so //mhm//. Und jetzt wir haben
(...) beide haben wir genug Zeit. Und gehen (...) jetzt gehen wir
jeden Tag in den Tempel //mhm//. Abends, besuchen und beten
//mhm// (IN, Z24-51).

In diesem Ausschnitt dokumentiert sich die Geschichte des Tempels
in Adliswil als Ursprung fur die Entwicklung einer heute vielfiltigen
Infrastruktur tamilischer Hindus in der Schweiz. So erzihlt Herrn
Narasimhan wie der Tempel in Adliswil als erster Hindutempel der

245

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

246

Schweiz eroffnet wurde (obwohl es vor der Tempelgriindung in Ad-
liswil nachweislich bereits einige andere hinduistische Sakralstitten in
der Schweiz gab, C. P. Baumann 2003, S. 277f.). Ahnlich wie in der
Archivpraktik des Tempels im AAI wird hier der Anfang eines spezifi-
schen Tempels - des Sri Civacuppiramaniyar-Tempels - als Ursprung
fiir die Ausbildung des gesamten hinduistischen Lebens der Schweiz
gesetzt. Dass der bereits davor bestehende ISKCON-Tempel in Zi-
rich, dessen Besuch das Ehepaar als Routine vor der Tempelgriindung
in Adliswil im gleichen Abschnitt erwihnt, diese Anfangsgeschichte
nicht irritiert, ist zumindest bemerkenswert.®® Wenn nun Erzihlun-
gen Akte der Sinnstiftung sind und eine erzihlte Vergangenheit folg-
lich aus allen moglichen erzihlbaren Versionen diejenige auswihlt,
die fur den gegenwirtigen Kontext relevant und erinnerungswiirdig
scheint, dann wird mit Blick auf die Erzidhlung des Ehepaars Narasim-
han deutlich, dass die Griindung des Tempels sich fiir sie als so wich-
tiges Ereignis prisentiert, dass sie ihm tiberregionale, gar historische
Bedeutung attestieren.

Damit erhilt der Tempel in der Erzdhlung meiner Interview-
partnerinnen und -partner eine Vergangenheit mit mehreren Bedeu-
tungsebenen: einerseits als Institution, die einen Anfang und eine
Entstehungsgeschichte hat (vor einem bestimmten Zeitpunkt gab es
den Tempel nicht, er wird von anderen Leuten als den Erzihlenden
gegrundet), andererseits als Institution, die fiir die Interviewten eine
bestimmte Bedeutung hat (die Erzdhlenden sind froh um die Exis-
tenz dieses Tempels, er ist ihrer Ansicht nach der erste Hindutempel
in der Schweiz).

Die so organisierte Vergangenheit des Tempels reicht damit tiber
die Funktion als blof3e religiose Infrastruktur hinaus. Dies zeigt sich
in der ausgewihlten Passage auch daran, dass Herr Narasimhan da-
von spricht, dass sie zu Beginn nicht so viel Kontakt zu den Leuten
hatten, die den Tempel gegriindet haben (er spricht von Integration).
Demgegeniiber steht die angedeutete Gegenwart, in der das Ehepaar

66  Angesichts der Tatsache, dass Eulberg (2014, S. 118) bereits 2014 auf die
Swiss Tamil Krishna Society (STKS) aufmerksam gemacht hat, die im Ziir-
cher Tempel der ISKCON jeweils vor den Feiern der reguliren ISKCON
zusammenkommt, kann mangelnde ethnische Zugehorigkeit als Argument
ausgeschlossen werden.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

Narasimahn jeden Tag den Tempel aufsucht und wo ich sie teilweise
unter der Woche als einzige Personen antreffe, die der abendlichen
Pija beiwohnen.

Das Jahresfest des Tempels

Ein letztes Beispiel fiir eine Vergangenheitspraktik ist die feierliche
Erinnerung an die Tempelgrindung im Rahmen des jihrlichen Tem-
pelfestes. Besonders im siidindischen und sri-lankischen Hinduismus
nehmen die jihrlichen Feste, die mehrere Tage dauern, eine wichti-
ge Stellung im religiosen Leben der Hindus ein (Jacobsen 2008). Dies
hat sich auch in der Schweiz so etabliert: Die Tempelfeste sind gera-
dezu Besuchermagnete fiir die zumeist tamilischen Hindus aus dem
In- und dem nahen Ausland. Auflerdem erlangen die Tempel durch
die Festivititen und besonders die dabei stattfindenden Prozession-
en auch im weiteren gesellschaftlichen Kontext Sichtbarkeit (Eulberg
2014, Jacobsen 2009a, S. 452).

Im Rahmen dieser Tempelfeste, die fir die beiden Ziircher Tem-
pel im Sommer stattfinden, kommen im Laufe von rund zehn Tagen
tausende Menschen zusammen.®” Viele Personen sind in die Durch-
fihrung des Tempelfestes involviert, indem sie beispielsweise als
Freiwillige beim reibungslosen Ablauf in und um den Tempel hel-
fen, als Sponsoren einen Tag finanzieren oder im Rahmen eines Ge-
lubdes, vrata, eine spezielle Art der Selbstopferung praktizieren, bei-
spielsweise als Karvatitinzer, als Trigerin einer Kampferflamme oder
eines Topfs mit Milch, oder indem sie sich hinter dem Tempelwagen
herrollen (vgl. auch Wilke 2013a). Das Jahresfest ist aber nicht nur
religios bedeutsam, sondern erfiillt ebenso wichtige soziale Funktio-
nen: Familien und Verwandte treffen sich, es werden Freundschaften
gepflegt, Neuigkeiten ausgetauscht und es wird — von Eltern und jun-

67  Gemeinhin spricht die Literatur zu Hindus in der Schweiz davon, dass
es sich beim Tempel in Adliswil um den bekanntesten Hindutempel der
Schweiz handelt (vgl. etwa Eulberg 2008). Wihrend sich dies in Bezug auf
mediale Aufmerksamkeit der letzten Jahre nachvollziehen lisst, ist gerade
der Besucherandrang am Tempelfest in Glattbrugg ein eindriickliches Bei-
spiel dafiir, dass der Tempel in Glattbrugg zumindest innerhalb der tamili-
schen Community einen hohen Bekanntheitsgrad genief3t.

247

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

248

gen Erwachsenen gleichermaflen — nach potenziellen Ehepartnern
Ausschau gehalten.

Wihrend Tempelfeste also unter einer Vielzahl unterschied-
licher Perspektiven betrachtet werden konnen, interessiert hier be-
sonders der Aspekt der ritualisierten Erinnerung. Wie Smith (1982,
S. 29) beschreibt, wird im Rahmen der jihrlichen Tempelfeste an
die Griindung oder die Weihe des Tempels erinnert. Das Begehen
eines Tempelfestes, wie es in den beiden Tempeln in der Schweiz
geschieht,®® ist folglich ebenfalls eine Vergangenheitspraktik, die
dem Tempel eine Geschichte mit einem spezifischen Anfangszeit-
punkt gibt und regelmiflig an diesen Zeitpunkt erinnert. Nattirlich
wire es falsch zu behaupten, dass das Jahresfest des Tempels aus-
schliefflich der Erinnerung an seine Weihe dient. Dazu sind die ein-
zelnen Feiertage zu divers. Dennoch ist die Erinnerung an die Tem-
pelgriindung ein Bestandteil der Feierlichkeit und das Begehen das
Tempelfestes kann, zumindest in Ziirich, wo das 6ffentliche Interes-
se fir die Tempelfeste aktuell noch deutlich geringer ausfillt als etwa
in Hamm (Wilke 2013a, S. 386), auch als sichtbarer, wiederkehren-
der Hinweis auf die Prisenz tamilischer Hindus in der Schweiz ge-
sehen werden. Betrachtet man das Tempelfest als Vergangenheits-
praktik, in deren Rahmen sich wiederholt die Geschichte der Tempel
konstituiert, so darf auch die Erwihnung des jihrlich stattfindenden
Diwali-Mela in einem Einkaufszentrum in Wien nicht fehlen (vgl.
Limacher und Riickamp 2016, Limacher 2021). Es handelt sich bei
dieser Feier um den einzigen offentlichen Groflanlass der Hindus in
Osterreich (vgl. Abb. 5.9). Im Einkaufszentrum ,Lugner City* im
15. Wiener Gemeindebezirk trifft sich die stidasiatische Community
Wiens. Auf einer Bithne in der grofiten Halle des Einkaufszentrums
werden unterschiedliche gesangliche und tidnzerische Darbietungen
aufgefithrt. Dieser Anlass, den die Hindu Mandir Association aus-
richtet, ist nicht blof ein Moment, zu dem die Hindus in Wien die
osterreichische Offentlichkeit adressieren, sondern erinnert auch an
den Zeitpunkt der Vereinsgriindung. Wihrend dieser Aspekt biswei-
len nur durch die Nummerierung der Feier auf der Einladung sicht-
bar wird, wird er gerade beim Dipavali 2016 deutlicher kundgetan.

68  Fiir die Tempel in Osterreich ist mir bislang kein Tempelfest bekannt, das,
dhnlich wie die Tempelfeste in der Schweiz, das Bestehen der Tempel feiert.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

2 ”"«\.' { o o
Abbildung 5.9: Diwali-Mela 2013 in der Lugner City

Durch ein grofles Banner an der Wand hinter der Bithne wird bei
dieser Feier darauf hingewiesen, dass es sich um das 25-Jahr-Jubila-
um des Bestehens der Hindu Mandir Association handelt; auf dem
Plakat wird das ,silver jubilee® verkiindet.

Beide Praktiken — das Feiern des Tempelfestes und das Feiern des
Diwali-Mela - erinnern also an eine Vergangenheit, die einen fixier-
baren Ursprung hat. Erst mit diesem Ursprung, an den in den zwei
Beispielen sowohl rituell als auch sozial erinnert wird, entsteht die
Grundlage fiir eine Geschichte, die nacherzihlt werden kann.

5.3.3 Doing FPast, Doing Future

Analysiert man die rekonstruierten Praktiken nun in der Zusam-
menschau, konnen zwei Schlussfolgerungen formuliert werden: Er-
stens konstituiert sich die Tempelpraxis durch Zeitpraktiken {iber den
Moment hinaus und zweitens finden in den Zeitpraktiken bestimmte
Identititsbeziige qua Wissen Ausdruck.

249

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

(1) Die etwas plakative Uberschrift soll nicht dariiber hinwegtiuschen,
dass die gewihlte Form des Partizip Prisens — das doing — die Es-
senz dessen anzeigt, was auf den vorhergehenden Seiten ausge-
fithrt wurde. Wie gezeigt wurde, geschieht die Organisation der
Vergangenheit und der Zukunft von Hindutempeln in der Form
spezifischer Zeitpraktiken. Erst durch diese Praktiken, also durch
das Archivieren, Erzihlen, Planen und Feiern, erhalten Tempel
eine spezifische, erzihlbare Geschichte. Erst durch diese Prakti-
ken kommt eine Zukunft zustande. Der Tempel entwickelt ent-
sprechend einen Zeithorizont, tiber die wiederkehrende Tempel-
praktik, wie sie in Kapitel 5.1 rekonstruiert wurde, hinaus. Indem
die Zeitpraktiken wiederum selbst Anlass und Ankntipfungspunkt
fiir weitere Praktiken werden - so etwa, wenn anhand von Archi-
valien die Geschichte des Tempels erzihlt wird oder wenn auf das
Ausstellen eines Modells ein Tempelbauprojekt folgt — konstitu-
iert sich der Tempel jenseits von einer iterativen Gegenwart.

(2) Ein praxeologischer Zugang ist unter anderem dadurch gekenn-
zeichnet, dass er sich dafiir interessiert, welche Formen von Wis-
sen und welche ,Kriterien und Massstibe richtigen, passenden,
angemessenen Tuns“ (Horning 2004, S. 20) in Praktiken zum Aus-
druck kommen. Aus dieser Perspektive zeigt eine Analyse der Zeit-
praktiken, dass in ihnen allen ein Wissen oder eine Vorstellung
iber den Kontext, in dem sie stattfinden, zum Ausdruck kommt.
So verweisen die Archivalien auf ein ortsgebundenes Beziehungs-
netz, wenn darin von Schulbesuchen in Wien die Rede ist, der
panicangam berechnet die inauspiziosen und die auspizidsen Zei-
ten fur den Ort Zirich, im Sprechen tiber einen imaginierten
Tempel und tber die Tempelgeschichte kommen ganz selbstver-
stindliche Ortsbeziige zum Ausdruck und das Tempelfest ist, wie
mehrfach betont wird, eine religitse Praxis, die bereits ihrem Ur-
sprung nach wesentlich mit dem geographischen Ort, an dem sie
stattfindet, und dessen klimatischen Bedingungen verbunden ist
(Younger 2009, S. 436), weshalb Tempelfeste in der Schweiz im
Sommer stattfinden.

Dieser Ortsbezug gibt einen Hinweis darauf, dass sich Hindutempel
in der Schweiz und in Osterreich in ihrer Tempelpraxis nicht nur eine

250

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Vergangenheit und eine Zukunft organisieren, sondern sich in ihrer
Praxis auch deutlich von provisorischen Ortsbezligen, die besonders
fir den Anfang von Migrationsprozessen ausfithrlich dokumentiert
sind, wegentwickeln.

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Der Stellenwert der Materialitit von Praktiken — in der Form von Ar-
tefakten, Dingen oder Objekten, aber auch von Riumlichkeiten und
Koérpern — wurde in den vorhergehenden Ausfithrungen immer wie-
der aufgegriffen. So wurde etwa tiber die Mirti und die von ihr aus-
gehende Aufforderung einer spezifischen, korperlichen Ausrichtung
der Teilnehmenden geschrieben (vgl. Kapitel 5.2) oder die Teppiche
wurden als Bestandteil bei der Herstellung eines Tempelraumes the-
matisiert (vgl. Kapitel 5.1). Und wihrend manche Materialien nur
fur spezifische Tempelbesucherinnen und -besucher einen Aufforde-
rungscharakter entwickeln, wie bspw. die Mikrofone fiir Personen, die
singen wollen (vgl. Kapitel 5.2), werden andere von ganz unterschied-
lichen Personen gehandhabt, wie etwa das Beispiel der Essenszuberei-
tung zeigt (vgl. Kapitel 5.1).

In diesem Kapitel sollen darum Korper und Artefakte als
Handlungstriger und Mitwirkende an Praktiken® (Schmidt 2012,
S. 63) explizit ins Zentrum gestellt werden. Damit soll herausgestellt
werden, in welchen Situationen die Rekonstruktion von doing man-
dir vom spezifischen Blick auf Materialitit und Korperlichkeit pro-
fitiert. Gerade in Zusammenschau mit der immer prominenteren
Auseinandersetzung mit Materialitit in der Religionswissenschaft®’
scheint der Blick auf Dinge, Objekte und Artefakte zudem wichtig,
um dem Umstand Rechnung zu tragen, dass Materialitit ein konsti-
tutiver Teil religioser Realitit ist. Im Kontext praxistheoretischer Ar-
beiten ist der Blick auf Materialitit geprigt durch Vorarbeiten der
cultural sowie der science studies (Reckwitz 2014). Beide Felder inter-
essieren sich fir Materialitit als konstitutiven Teil der sozialen Welt
und ,argumentieren gegen eine essenzielle Unterscheidung von Na-

69  Fiir einen Uberblick iiber aktuelle Entwicklungen siehe Hazard (2013) re-
spektive Prohl (2012) fiir den deutschsprachigen Raum.

251

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

tur und Kultur, Technik und Gesellschaft oder Mensch und Maschi-
ne“ (Wieser 2004, S. 99). Damit sind sie auch in der Distanz zu den-
jenigen Zugingen zu verorten, die Hazard als dominante Ansitze
zur Erforschung von religions material culture ausmacht und die alle-
samt die Tendenz haben, den Menschen ins Zentrum der Analyse zu
stellen (Hazard 2013, S. 63). Nattirlich kann bei einer Analyse mate-
rieller religioser Realitdt nicht komplett vom Menschen abstrahiert
werden — gerade die Praxistheorie sieht schliefflich den menschlichen
Korper als wichtigen Aspekt von Materialitit, der eindeutig in Prak-
tiken zu verorten ist.

Mit Bezugnahme auf Hoérnings kultursoziologische Arbeiten
respektive Latours Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) zeichnet Wie-
ser (2004) zwei grundlegende Positionen im Umgang mit Artefak-
ten nach und stellt fest, dass es darum geht, zu bestimmen, ob eine
analytische Einstellung Praktiken mit den Dingen in ihren Fokus stellt
oder doch eher die Prakiiken der Dinge rekonstruiert. Wihrend also in
kultursoziologischer Einstellung weiterhin fiir die Beibehaltung ei-
ner Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt und damit fir den
Primat der menschlichen agency pladiert wird, ist es ein wichtiger Bei-
trag der ANT, diese Unterscheidung aufzulésen (ebd., S. 102f)). Eine
»posthumanistische Position wie diejenige von Latour wird jedoch
nicht verfolgt, da die hier verwendete praxissoziologische Perspekti-
ve Artefakte und ihren Beitrag zum sozialen Geschehen zwar ernst
nimmt, sie dabei aber nicht dem menschlichen Handeln gleichsetzt.
Wie Schmidt (2012, S. 62ff)) herausarbeitet, ist diese Position insbe-
sondere damit zu begriinden, dass Artefakte ihre Aktivititen eben
nicht fur andere intelligibel respektive accountable machen:

»|.--] sie zeigen nicht an, sie indizieren nicht, wie ihre Aktivi-
tit verstanden werden soll und was sie mit ihr beabsichtigen, sie
tragen nicht aus sich selbst, sondern nur im Zusammenspiel mit
den menschlichen Teilnehmerinnen dazu bei, das soziale Gesche-
hen, an dem sie beteiligt sind, als dieses und jenes soziale Ge-
schehen zu identifizieren und damit sinnhaft zu verwirklichen®

(ebd., S. 69).

Dennoch scheint es sinnvoll, sich in Erinnerung zu rufen, dass eine
Analyse, die nichtmenschliche Teilnehmende an der Praxis einschlie-

252

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Ben will, nur sinnvoll geschehen kann, wenn der Handlungsbegriff
heruntergefahren wird, wie Hirschauer das ausdriickt (2016). Denn
erst wenn die menschliche ,Alleinautorschaft am Handeln“ zurtickge-
nommen wird, konnen auch nichtmenschliche Teilnehmende an der
Praxis angemessen beriicksichtigt werden (ebd., S. 52). Dies kann um-
gesetzt werden, indem auf die Bestimmung eines Begriffs der Prakti-
ken vertraut wird, bei der Praktiken als Verhaltensroutinen ebenso in
Artefakten wie in Korpern verankert sind (Reckwitz 2014, S. 23).

Der Blick auf die Materialitit von doing mandir enthillt nun als
erstes, dass gerade die Fiille von Dingen, Artefakten und Objekten,
die im Tempel verwendet werden, eigene Praktiken der Verwaltung
produzieren. Deutlich wird dies etwa an den Ausfithrungen der bei-
den Vorstandsmitglieder des Tempels in Glattbrugg:

~EU: Es gibt eine Liste, ja. //K. L.: Ok// alle / alle Bereiche ha-
ben eine Liste //K. L.: ja//. Das ist viel, um jedes, jede / stindig
ist jede Kontrolle (oder).

K. L.: Ja. Was passiert, wenn, wenn etwas fehlt?

SU: Ja wir haben bis jetzt @nichts hat gefehlt@ (lacht kurz) und
sonst mussen wir schnell etwas kaufen gehen //ok//. Da hat es ei-
nen Laden, der / EU: Er organisiert (oder) die @ Liste @ (lacht
kurz).

K. L.: Das wird organisiert.

SU: Ja, mit der Liste gibt es (...) da ist vorher kontrolliert worden
mit Liste am Vortag oder gleichen Morgen und wenn da nichts
fehlt ...“ AUU, Z532-546).

Was die beiden Vorstandsmitglieder hier erliutern, ist die Verwaltung
und Organisation des jihrlichen Tempelfestes und der Umgang mit
den zahlreichen, dafiir notwendigen Materialien. Fiir jeden Bereich -
also die unterschiedlichen religiésen Praktiken, aber ebenso die Or-
ganisation der Auflenplitze oder die Kiiche — wird eine Liste mit Be-
darfsmaterialien und den zu verrichtenden Aufgaben gefiihrt. Die
Materialien werden dann via Importunternehmen im Voraus aus In-

253

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

254

dien oder Sri Lanka angefordert und die Freiwilligen den einzelnen
Bereichen und Aufgaben zugeordnet.” Dabei hat sich die Organisati-
on des Jahresfestes seit seinen Anfingen in den 1990er-Jahren soweit
professionalisiert, dass es tigliche Nachbesprechungen gibt, an denen
der Ablauf evaluiert und entsprechende Anpassungen vermerkt wer-
den (vgl. IUU, Z4791f.). Und nicht zuletzt besuchen die beiden auch
regelmiflig die Jahresfeste anderer Tempel, um sich, wie sie sagen,
»ldeen zu holen®“ (IUU, Z641).

Nebst spezifischen Organisations- und Verwaltungspraktiken,
die in und um Materialitit entstehen, erfordern Dinge, Objekte und
Artefakte auch eine Form der Aufbewahrung. Dies zeigt sich etwa
an den Aussagen von Garima Sadhu, die im Interview die Orte in
Wien, an denen sie und die anderen Vereinsmitglieder die Durgapija
organisieren, unter anderem danach beurteilt, ob sie in der Nihe ih-
rer Wohnung und damit in der Nihe des Lagers der Dinge sind, die
fur die Durgapija benotigt werden:

»(-..) Frither hat es neben diesem Haus eine hall gehabt, das ist
super, weil ich habe alle Sache / in meinem Keller ist viele Dinge
alle Sachen //ja// und ich kann einfach hingehen, und mitneh-
men. Aber so weit, das die Hellwagstrasse, das ist so weit, da von
hier. Wieder mitnehmen, das ist zu schwer. Wenn eine etwas ver-
gessen, dann ist / sehr schlecht” (IGS, Z530ff.).

Hieran wird deutlich, dass Dinge und Objekte, ihre Lagerung, Verwal-
tung und Verwendung in allen hinduistischen Tempelpraktiken eine
wichtige Rolle spielen. Und schlie8lich produziert Materialitit auch
spezifische Praktiken ihrer Entsorgung. Eine Episode, die mir von un-
terschiedlicher Seite zugetragen wurde, betrifft die Entsorgung einer
Stein-Mirti von Krsna, die fiir den Vienna Sanatan-Dharam-Tempel
bestimmt gewesen wire, die aber beim Transport aus Indien kaputt

70  Inihrer Studie zur Hindudiaspora in Singapur arbeitet Sinha (2011, S. 43f.)
heraus, dass gerade die Hindler religioser Paraphernalien in der Diaspora
auch die Rolle Ritualkundiger ibernehmen und ihren Kiufern Ratschlige
beziiglich der Durchfiithrung religioser Praktiken erteilen. In der Schweiz
scheint diese Autoritit, zumindest was die Bestellungen fiir den Tempel an-
geht, weiterhin den Tempelpriestern zu obliegen (vgl. IPR).

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

gegangen ist. Sie musste im fliefenden Wasser der Donau entsorgt
werden, nachdem bei der Stadt eine entsprechende Bewilligung ein-
geholt wurde (vgl. Gesprich mit Herrn Soni, Z.130ff.). Die Praktik des
Entsorgens ist ein weiteres Beispiel wie an und mit Materialitit ein
Grofiteil unterschiedlicher Praktiken entsteht. Dies gilt natiirlich erst
recht fur hinduistische Feste. So konstatiert Sinha, dass hinduistische
Praktiken voll sind mit Dingen:

»Hindu weddings, funerals and any number of daily and calen-
drical rituals, festivals as well as birthdays and anniversary cele-
brations are ,crowded* with things and marked by the colourful
and lively presence of an apparently random combination of ob-
jects and materials which in fact do connote order” (Sinha 2011,

S. 1).

Und auch David (2012, S. 451) bedient sich eines Blickes auf die Fiil-
le an Materialitit und Korperlichkeit, um die Spannung zwischen Ort
und Raum zu umreiflen, in der sich tamilische Hindutempel in Lon-
don ihrer Ansicht nach ansiedeln. Um die Bedeutung von Materiali-
tit und Korperlichkeit in meinem Forschungsfeld zu rekonstruieren,
sollen zwei Feste respektive die zu diesem Zeitpunkt stattfindenen
Praktiken analysiert werden: einerseits die Praktiken der Live-Ubertra-
gung von Pias und Prozessionen im und um den Tempel anlisslich
des jihrlichen Tempelfestes im Siva-Tempel in Glattbrugg, anderer-
seits die Materialitit einer Feuerbestattung in der Feuerhalle Simme-
ring bei Wien.

5.4.1 SivanTV: Filmen und Feiern im Tempel

Der Glattbrugger Tempel verfuigt, wie bereits in Kapitel 4 erwihnt,
tber eine multimediale Onlineprisenz. Zwar werden die tiglichen
Pijas in der Regel nicht live iibertragen, aber gerade Pijas anlisslich
spezieller Feiertage werden von einem Team gefilmt und konnen live
angeschaut werden:

»lch will eigentlich ans Mangofest gehen, schaue mir aber so ge-
gen 11 Uhr auf sivantv.com an, was gerade im Tempel lduft und

255

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

256

sehe, dass die Pizjia zu Ende geht und anschliefend keine Ubertra-
gung mehr stattfindet. Also entschlieffe ich mich, gegen Abend
hinzugehen und als ich um Viertel vor sechs wieder die Ubertra-
gung einstelle, stelle ich fest, dass die Pizja beginnt und nehme die
nichste S-Bahn nach Glattbrugg. Der Einsatz der Direktiibertra-
gung, wie ich das bislang nicht gemacht habe, macht auch, dass
ich mir das nichste Mal etwas bewusster dartiber bin, wo die Ka-
mera positioniert ist“ (Z12, Z2-7).

Die Moglichkeit, religiose Feste online live zu verfolgen ist sicher-
lich kein Alleinstellungsmerkmal des Glattbrugger Hindutempels
bzw. Hindutempel allgemein (Scheifinger 2008). Auch andere religi-
Ose Groflanlisse, bspw. Messen des Papstes anlisslich eines Linder-
besuchs, werden live tibertragen (vgl. Knoblauch 2014). Allerdings ist
die Entwicklung einer derart professionellen Livetibertragung und ei-
ner entsprechenden Mediathek zumindest bemerkenswert, da sie im
Kontext der von mir besuchten Hindutempel eine Ausnahme ist.
Wihrend das private Filmen und Fotografieren im Rahmen von Fei-
erlichkeiten an sich nichts Besonderes ist, hat die ,offizielle* Live-
Ubertragung einen anderen Stellenwert. Sie zeigt unter anderem, dass
die Verantwortlichen des Tempels der Ansicht sind, dass das Gesche-
hen im Tempel auch fur Leute, die nicht vor Ort sind, sehenswert ist.
Auch Scheifinger (2008, S. 242f.) sieht darin den Mehrwert von Di-
rektiibertragungen, bleibt aber vorsichtig, wenn es darum geht, einzu-
schitzen, ob es moglich ist dar$anavia Live-TV zu erfahren. Allerdings
kann der Unterhalt eines eigenen TV-Senders in jedem Fall als Aus-
druck eines Selbstbewusstseins punkto religioser Authentizitit gele-
sen werden (auf seiner Facebook-Seite prisentiert sich SivanTV denn
auch als ,,devotional video portal“!). Denn wihrend in den Tempeln
in Osterreich der Zustand fehlender Authentizitit der gemeinschaftli-
chen religidsen Praxis immer wieder thematisiert wird, indem etwa auf
die ungeeigneten riumlichen Gegebenheiten oder aber die fehlende
religiose Expertise Bezug genommen wird, prisentiert sich der Arul-
migu Sivan Kovil in der Schweiz selbstbewusst einem potenziell inter-

71 https://www.facebook.com/pg/sivantv.tv/about/?ref=page_internal, zu-
letzt gepriift am 30.03.2018

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

nationalen, tamilisch-hinduistischen Publikum.” In Zusammenschau
mit der restlichen Internetprisenz” ergibt sich das Bild eines Tem-
pels, der sich zumindest medial in einer transnationalen, sri-lankisch
tamilischen Community verortet und diese auch bewusst adressiert.”

Diese medialen Praktiken der Selbstprisentation sind ohne eine
entsprechende Materialitit nicht denkbar, denn sie hingen an den
technischen - und folglich materiellen — Moglichkeiten, die digita-
le Filmkameras, Computer und Internetverbindungen bieten. Da-
bei ist die Entwicklung spezifischer Praktiken im Anschluss an die
Verfiigbarkeit und den Gebrauch bestimmter Artefakte und techni-
scher Moglichkeiten, wie etwa den Buchdruck, gut erforscht (Reck-
witz 2003, S. 291). Was hier genauere Betrachtung verdient, sind da-
her nicht nur die Praktiken, die sich als Folge der Moglichkeit der
Livetibertragung etablieren, sondern auch die Praktiken rund um das
Filmen im Tempel. Zahlreiche der Fotografien, die im Rahmen von
speziellen Feiertagen im Tempel in Glattbrugg entstanden sind, zei-
gen nicht nur reich geschmiickte Mirti oder Priester bei der Arbeit,
sondern immer auch Kameras, die entweder auf einem Stativ stehen
oder auf der Schulter einer Person transportiert werden (vgl. Abb.
5.10).

72 Wihrend die zunehmende Teilnahme des Tempels an interreligidsen und
auch kulturellen Veranstaltungen eine Gelegenheit ist, sich einer interessier-
ten nichttamilischen Offentlichkeit zu prisentieren, entsteht an den Tem-
pelfesten — gerade auch durch die Live-Ubertragungen von SivanTV - eine
Ausrichtung auf eine tamilisch-hinduistische Offentlichkeit (vgl. Jacobsen
2008, S. 203).

73 http://www.sivankovil.ch/a/, zuletzt gepruft am 30.03.2018.

74 Ein Projekt, das nicht mehr in meinen Erhebungszeitraum fillt, aber du-
Rerst bemerkenswert ist, ist die aktive Beteiligung des Glattbrugger Tempels
am Bau eines Tempel-, Schul- und Gartenkomplexes in Sri Lanka. Wihrend
SivanTV die festliche Grundsteinlegung tibertrigt, bei der auch engagierte
Glattbrugger Hindus auftreten, finden sich auf der Internetseite des Glatt-
brugger Tempels regelmifige Berichte iber den Fortschritt der Bauarbeiten,
vgl. z. B. https://tinyurl.com/sivankovil-01, zuletzt gepriift am 15.04.2018.
Die aktive Beteiligung an diesem Komplex legt nahe, dass speziell fir die
Generation der Menschen, die derzeit in der Leitung der Schweizer Hindu-
tempel aktiv ist, Engagement fiir Religion nicht vom Engagement fir die ta-
milische Bevolkerung Sri Lankas zu trennen ist und sich entsprechend stark
daran ausrichtet.

257

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil - Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

258

Uk\\ (s

S

Abbildung 5.10: Ein Team von SivanTV beim Wagen-
Sfest 2013

Zudem ist nicht selten eine zweite Person dabei, die aufpasst, dass sich
die Kabel der Kamera nicht verheddern. Dabei wird die Kamera nicht
immer so weit weg vom Geschehen positioniert, wie dies auf Abbil-
dung 5.10 sichtbar ist, sondern sie wird in der Regel, gerade innerhalb
der Tempelriume, inmitten des Geschehens platziert (vgl. Abb. 5.11).

In einem Beobachtungsprotokoll kommt die Nihe der Kamera
zum rituellen Geschehen dadurch zum Ausdruck, dass ich nach ei-
nem Tempelfest dariiber spekuliere, ob der Scheinwerfer, der mit den
Kameras mitlduft, Bestandteil der religiosen Handlungen oder der
Bildoptimierung fiir die Livelibertragung ist:

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Abbildung 5.11: Der Priester bei der Puja-Vorbereitung,
Sivaratri 2015

,Die Marti wird geschultert und die Menschen stehen auf, um
dem sich formierenden Umzug, bestehend aus Flammentrigerin-
nen, Scheinwerferhalter (inzwischen bin ich mir ziemlich sicher,
dass das keine technische Frage ist, um das Bild fiir die Kameras
auszuleuchten, sondern dass das Licht eine religiose Funktion er-
fallt), Musikern und Triger der Gottheit Platz zu machen® (Z13,
755-59).

Wenn man Materialitit nun also so versteht, dass sie ein Teilelement

sozialer Praktiken ist, da Artefakte als Triger von Praktiken fungieren,
dann lisst sich in der Situation des Filmens im Tempel beobachten, wie

259

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

260

die Prisenz technischer Artefakte auf die rituellen Praktiken und ihre
Artefakte tbergreift und sich mit thnen vermischt. Werden die Pijas
und Prozessionen gefilmt, dann wird die Kamera dort positioniert, wo
diese ihren Anfang nehmen, in der Regel also vor dem Haupt-Sanctum
in unmittelbarer Nihe des zustindigen Priesters. Damit kommt zu den
aufwendigen materiellen Setups, die ein hoher Feiertag sowieso schon
verlangt, die Positionierung des technischen Equipments hinzu.

Das bedeutet, dass vor dem entsprechenden Sanctum eine Ka-
mera aufgestellt wird und zwar so, dass das zu tibertragende Bild die
einzelnen Pija-Handlungen des Priesters einfangen kann und die
Kamera den Moment des darfana erfasst, da es SivanTV ja expli-
zit um die Ubertragung religioser Inhalte geht. Im Arulmigu Sivan-
Tempel bedeutet das konkret, dass die Kamera rund einen Meter
schrig rechts vor dem Haupt-Sanctum positioniert wird.

Da es sich nicht um ein statisches Geschehen handelt, verlangt
die Kamera eine Fithrung. Kamerakundige Freiwillige positionieren
sich entsprechend hinter ihr, damit im Livestream auch tatsichlich die
einzelnen Aspekte der Paja sichtbar werden. Zwar orientiert sich das
Filmen an den rituellen Praktiken, die technischen Artefakte fordern
aber spezifische Praktiken ein, die zumindest rdumlich zu den religi-
Osen Praktiken in Konkurrenz treten. Der Platz, den die Praktik des
Filmens durch die spezifische Bedienungsanforderung ihrer Artefakte
einnimmt, schrinkt die Moglichkeit derjenigen Personen ein, sich auf
der Seite, auf der die Kamera steht, fiir darfana zu positionieren. Die
verschiedenen Artefakte — Kamera, Mikrofon, Kabel, Sanctum, Mirt,
Pija-Materialien usw. - sind folglich Triger unterschiedlicher Prakti-
ken, die im Tempel zueinander in Konkurrenz treten kénnen. Diese
Situation der Konkurrenz kann in letzter Konsequenz dazu fiihren,
dass Praktiken destabilisiert werden, etwa dann, wenn die Affordan-
zen der Dinge einander in ihrer Dringlichkeit tiberlagern - etwas, was
bei gleichzeitigem Umgang mit offenem Feuer und sensiblem techni-
schem Equipement schon mal passieren kann. Mit Blick auf die Di-
mension der Materialitit von Tempelpraktiken zeigt sich darum ein
Aspekt, der im Kontext praxistheoretischer Arbeiten weniger hiufig
in den Blick gerit: die Irritation des Sozialen (Schifer 2013, S. 356f.).
Wihrend Materialitit in Praxistheorien hidufig herangezogen wird,
um die Dauerhaftigkeit des Sozialen zu betonen, etwa weil sich im
Umgang mit Dingen implizites Wissen herausbildet, kann sie im Kon-

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Abbildung 5.12: Kamera und Licht als Teil der Puja

text der spezifischen Situation auch Anlass fiir Irritationen des Sozia-
len sein: Ein kurzer Unterbruch ritueller Praktiken oder ein Abbruch
der Filmaufzeichnung sind kurzfristige Folgen.

Etwas anders gestaltet sich die Situation, wenn die religidsen
Praktiken, die gefilmt werden, den Auftakt zu einer Prozession bil-
den. In diesem Fall reicht es ndmlich nicht, die Kamera lediglich
zu positionieren. Die technischen Voraussetzungen einer Livetiber-
tragung miissen ,mobilisiert® werden, was entsprechende Vorberei-
tungsarbeiten verlangt. So miissen etwa Kabel organisiert und vorab
platziert werden. Auflerdem bedarf es mehrerer Kameras und ent-
sprechend mehrerer Teams, die sich koordinieren, um beim groflen
Besucheraufkommen, das die Prozessionen normalerweise begleitet,
filmen zu kénnen. Dabei geraten religiose Paraphernalien und die
technischen Artefakte im Tempel durchaus nicht nur miteinander
in Konkurrenz. Der Blick auf Artefakte zeigt nimlich auch, wie sie
gleichzeitig von unterschiedlichen Praktiken rekrutiert werden kon-
nen. Dies wird deutlich an den Scheinwerfern - in der Regel Halo-
genlampen, die an Holzstocken befestigt sind -, die wihrend dem
Tempelfest zum Einsatz kommen.

Diese ,,Ausleuchtung® (vgl. Abb. 5.12) ist erstmal Teil der religio-
sen Praktiken, in denen das Anscheinen der Mirti im Tempel genau-
so wie das Spenden von Schatten auflerhalb des Tempels, als Zeichen

261

- am 19.01.2026, 12:13:54,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

262

der Respekterweisung gegentiiber hohen Gisten verstanden wird. Al-
lerdings verlangt auch das Filmen nach guten Lichtverhiltnissen, so
dass die Ausleuchtung der Mirii von der Praktik des Filmens verein-
nahmt wird und die Filmteams versuchen, die Lichttriger fiir ihre ei-
genen Zwecke zu gewinnen und ihnen mit Gesten Hinweise darauf
geben, wo sie sich idealerweise zu positionieren haben. Und obwohl
die Lichttriger nicht unbedingt auf die Anweisungen der Kamera-
teams horen, ist es doch so, dass das Licht die Anforderungen an
die Ehrerweisung und die optimale Ausleuchtung des Bildes meist
gleichzeitig erfiillt und so gleichermaflen Bestandteil von Praktiken
des Filmens und des Prozessierens ist.

5.4.2 Totenrituale: Kontinuitit und Adaption

Ein anderes Beispiel, bei dem der Fokus auf Materialitit neue Aspek-
te zutage fordert, ist der Praktikenkomplex des Totenrituals. Das To-
tenritual, antyesti, ist das letzte der 16 Lebenszyklusrituale, samskaras,
und damit ein Teil religioser Praktiken, auf den sich fast alle Hindus
einigen konnen (Malinar 2009, S. 37). Es ist ein wichtiges Transfor-
mationsritual, in dessen Zug der Tote dabei unterstiitzt werden soll,
ins Reich der Ahnen zu gelangen. Damit soll verhindert werden, dass
er Unheil in der Welt der Lebenden anrichten kann (Heller 2012,
S. 41). Da der Tod respektive die durch ihn eintretende Verinderung
eines Familienverbundes in hinduistischen Traditionen mit Unrein-
heit assoziiert wird, wird er, so gut es geht, vom Tempel ferngehal-
ten. Das betrifft nicht nur die sterblichen Uberreste des Verstorbenen,
sondern auch diejenigen, die mit ihm zu Lebzeiten in Verbindung
standen und denen folglich erst nach einer Trauerperiode und einer
anschliefenden rituellen Reinigung der Besuch des Tempels wieder
gestattet ist (Malinar 2009, S. 197f.). Daher sind es auch spezifische
religiose Experten, sogenannte Totenpriester, die zusammen mit Ver-
wandten das antyesti durchfithren. Das Ideal, an dem sich antyesti so-
wie ein Grofiteil der Forschung tiber sie orientieren, ist dasjenige fur
einen Mann brahmanischer Abstammung, wie es beispielsweise von
Michaels (1998, S. 1491f.) ausfuihrlich dargestellt wird. Der tatsichli-
che Ablauf orientiert sich aber nicht nur an der Kastenzugehorigkeit
und dem Geschlecht der/des Verstorbenen, genauso prigen 6kono-

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

mische Verhiltnisse und der Ort des Ablebens, also etwa die Situ-
ation der Migration das Totenritual.”” Dass sich Praktiken rund um
Tod und Sterben im Kontext der Migration verindern, weil etwa kei-
ne Verbrennung des Verstorbenen unter offenem Himmel maglich
ist, weil der Zeitpunkt der Verbrennung nicht selbst bestimmt wer-
den kann oder die gesetzlichen Grundlagen es, so wie in Osterreich,
verbieten, Asche in flielende Gewisser zu streuen, ist keine neue Er-
kenntnis (Heller 2012, S. 47f.). Und auch dass sich die Geschlechter-
rollen in diesen Praktiken verindern, indem zunehmend Frauen tra-
ditionell minnliche Funktionen tibernehmen, ist gut dokumentiert
(ebd., S. 48). Im Folgenden soll daher ein antyesti mit spezifischem
Fokus auf seine Materialitit rekonstruiert werden.

»Als wir ankommen, ist die Zeremonie im Gang und es befinden
sich rund 140 Personen in der Halle. Es laufen Mantras/Gesin-
ge ab Tonband und es riecht nach Riucherwerk. Die Binke sind
fast vollstindig belegt, etwa 30, vermutlich nihere Angehorige,
stehen vorne rechts neben dem offenen Sarg, hinter den Bank-
reithen stehen rund 40 Minner. Als ich mich umschaue, merke
ich, dass die Frauen und die Minner wie im Tempel getrennt sit-
zen und dass ich eigentlich auf der falschen Seite stehe. Ich blei-
be aber stehen und beobachte, was vorne passiert. Nebenbei ver-
suche ich mich etwas umzuschauen. Ein Mann - untibersehbar
Osterreicher, Ende 40 - hilt eine kurze Ansprache, in der er auf
Deutsch etwas Uiber das Loslassen, den Kreislauf der Seelen und
die Hinterbliebenen erzihlt und mit ,om shanti‘ beendet. An-
schlieflend wird der Tote, der in einem offenen Sarg liegt, von ei-
nem ca. 12-jihrigen Jungen und einem anderen Mann so gegen
40, vermutlich Sohn und Bruder oder Schwager, mit dem Lei-
chentuch zugedeckt. Darauf heulen die Frauen das erste Mal laut
auf und schreien Dinge. Ich bin erschiittert. (...) Unter den Leu-
ten, die um den Sarg stehen, entdecke ich Herrn Ranga. Er nimmt
eine Petflasche mit Wasser und giesst es tiber seine Hand auf den
Toten. Dies tun ihm der Bruder und Sohn des Verstorbenen nach.
Anschliefend wird Ghee auf den Toten gegeben und schliesslich

75  Aber nicht nur die Situation der Migration, auch der Ort des Verstorbenen
in Indien selbst kann Einfluss darauf haben, vgl. Limacher 2016.

263

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

264

laufen Bruder und Sohn mit Riucherwerk viermal um den Sarg.
Dann werden an alle Anwesenden Rosenblitter verteilt, die die-
se in den Sarg des Verstorbenen legen kénnen. Ich Giberlege einen
Moment, ob ich das auch machen solle, besinne mich dann aber
auf das ,teilnehmend® in teilnehmender Beobachtung und gehe
mit allen nach vorne. Wihrend der etwas chaotischen Zeremonie,
bei der der Junge und der Mann immer wieder angeleitet werden
miissen, bemerke ich Sabri, die Frau, die mir bei meinem letzten
Besuch in der Lammgasse Chai und Gemiise angeboten hat. Sie
ist ganz in weiff gekleidet und scheint die Leute zu instruieren.
Sie ist auch eine der wenigen Frauen, die neben dem Sarg stehen
und nicht weinen. Als ich Herrn Ranga nach der Beerdigung be-
griufle und frage, was denn ihre Rolle war, scheint er etwas verir-
gert und antwortet, dass sie Hindi kdnne und etwas aus ,unseren
heiligen Schriften® vorlesen wollte” (W09, Z10-36).

Mit Fokus auf die Artefakte, die in diesem Ausschnitt genannt wer-
den, wird deutlich, wie sich der Kontext in die Praktiken einschreibt,
angefangen mit dem baulichen Rahmen. Gebiude und ihre Architek-
tur sind dabei schon linger Gegenstand praxeologischer Forschung
und aktuelle Analysen interessieren sich vor allem dafiir, wie sie ge-
braucht werden, um herauszuarbeiten, ,wie Gebiudeteile fiir spezifi-
sche ,Praktiken‘ rekrutiert werden, die das Artefakt immer wieder ,an-
ders* gestalten und transformieren® (Gobel 2016, S. 201).

Die Feuerhalle in Simmering, Osterreichs erstem Krematorium,
ist ein Ort, der durch die christliche Bestattungskultur der Umge-
bung geprigt ist. Die Halle ist grof$ und ihre Aufteilung und Aus-
stattung entspricht der riumlichen Aufteilung einer christlichen Kir-
che, mit Sitzbinken links und rechts eines Mittelganges in einer Art
Mittelschiff. Der vordere Teil erinnert an einen Altarraum, in dessen
Mitte jedoch nicht ein Altar steht, sondern eine Vorrichtung, auf der
der Sarg platziert wird, der von dort aus automatisch ins Krematori-
um geleitet wird.

An der Raumgestaltung sind christliche Traditionen sichtbar, in
denen Praktiken rund um Tod und Sterben, anders als in hinduisti-
schen Traditionen, eine gemeinschaftliche Angelegenheit sind. Folg-
lich bietet die Halle Platz fiir eine grofle Trauergemeinschaft. Bei der
Gruppe der Anwesende handelt es sich dann auch nicht blof um die

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

engere Familie des Verstorbenen, sondern um eine groflere Gruppe
an Menschen, darunter regelmiflige Besuchende der Wiener Hin-
dutempel sowie, erkennbar am Turban, Sikhs.

Der CD-Player und die darauf abgespielte Musik mit indischen
Liedern sowie das Riucherwerk sind Artefakte, die, in Zusammen-
spiel mit dem architektonischen Raum, eine spezifische Atmosphi-
re erzeugen und damit die Nutzungspraxis lenken, die sich entfaltet:

»Die Atmosphire eines Gebiudes ist synisthetisch wahrnehmbar,
denn nicht nur das Sehen von Innen- wie Aussenriumen, son-
dern auch das Spiiren von materiellen Oberflichen, die Erfah-
rung der Geriiche eines Ortes, der Luft, des Lichtes, sowie der
akustischen Dimension strukturieren und lenken die Nutzungs-
praxis“ (Gobel 2016, S. 204f.).

Die vornehmlich christliche Anlage des architektonischen Gebdudes
wird folglich mit indischen Gesingen und Riucherwerk um akusti-
sche und olfaktorische Aspekte erginzt, die seine Nutzungspraxis um
Aspekte eines anderen kulturellen Kontextes ergidnzen. Die Verteilung
der Frauen und Minner auf unterschiedliche Seiten der Binke ver-
weist dagegen auf die geschlechtergetrennte Sitzordnung, wie sie auch
in den Hindutempeln existiert; hier l6st also die materielle Zweitei-
lung des Raumes eine gewohnheitsmifige Praktik aus, die in kulturel-
len und religiosen Kontexten der siidostasiatischen Community nach
wie vor stirker etabliert ist als in christlichen Kontexten.

Die Rede des Osterreichers, gehalten auf Deutsch und von dem
Rednerpult aus, das in Form und Platzierung an einen Ambo erin-
nert, kann wiederum dem Kontext der christlichen Bestattungskul-
tur zugeordnet werden, in der das Format der predigtartigen Rede
wihrend einer Beerdigung deutlich etablierter ist als im Kontext hin-
duistischer Traditionen. Selbstredend ist der Ambo nicht der allei-
nige Ausloser der Rede. Fiir das Zustandekommen einer Rede oder
Ansprache in diesem spezifischen Rahmen sind in der Regel eine
vorherige Absprache sowie die Intention des Redners relevant. Die
Praktik der Rede vertraut hier aber nicht nur auf einen Redner, son-
dern ebenso auf das materielle Setting, in dem der Ambo so plat-
ziert ist, dass derjenige, der dahinter steht, die Gemeinde in den
Binken adressieren kann. Dass es sich um einen spezifischen kul-

265

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

266

turellen Kontext handelt, der hier materialisiert vorgefunden wird,
wird deutlich, da Sabri Nirmit, die zu einem spiteren Zeitpunkt et-
was auf Hindi vorliest, dies neben dem Sarg, jedoch nicht beim Red-
nerpult tut. Auf Nachfrage erklirt mir der Osterreicher spiter, dass er
Mitglied der lokalen Brahma Kumaris-Gruppe und mit der Frau
des Verstorbenen in der gleichen Meditationsgruppe ist (vgl. W09,
ZA7ft). Ein weiterer wichtiger Aspekt dieser Bestattung ist die ma-
terielle Prisenz des Sarges mit dem Leichnam des Verstorbenen da-
rin. Er ist zentraler, materialer Aspekt der sich vollziehenden Prak-
tiken. Sowohl das Zudecken des Toten mit einem Leichentuch, die
Umrundung des Leichnams als auch die Wasserspende und das Auf-
tragen von Ghee sind typische Anteile hinduistischer Praktiken, die
den Tod betreffen (Michaels 1998, S. 149ff). Aber auch die kollekti-
ve Verteilung von Blumenbliiten auf dem Leichnam ist Teil hinduis-
tischer Praktiken.

Schliefilich ist es die Materialitdt des Sarges selbst, in Kombina-
tion mit dem Ort der Feuerhalle, der den unabinderlichen Schluss
der Praktiken zu diesem Zeitpunkt vorgibt und es damit wieder stark
an den christlichen Kontext bindet. So wird der Sarg am Ende un-
ter lautem Wehklagen der anwesenden Frauen von Mitarbeitenden
der Feuerhalle geschlossen, die auch den Mechanismus ausldsen, mit
dem der Sarg im Boden versinkt und zum Ofen transportiert wird.
Gerade diese Automatisierung und das damit einhergehende Fehlen
der Eigeninitiative beim Anziinden des Feuers wird von vielen Hin-
dus als starker Bruch mit dem hinduistischen antyesti empfunden,
wie mir Gitali Safal, ehemalige Prisidentin des Vereins der Hindu
Mandir-Gemeinschaft in Wien erzihlt.

LK. L.: Kdnnen Sie mir vielleicht noch ein bisschen tiber die Zeit
erzdhlen, als Sie da im, im Vorstand waren, oder ih, Vereinspri-
sidentin waren?

G. S.: Ja, ich war drei Jahre 4h, lang, dh, das ist eine tenure, um
Prisident zu sein / das war ich, ich habe diese Zeit sehr genossen.
Wir haben auch sehr viele Veranstaltungen gestaltet.

Es waren ih viele, viele ORF-Besuche, bei uns, die haben alles
live aufgenommen. Und h, es waren auch sehr viele Schulen,
Volksschule, sogar Berufsschule, eine Schule ist von da, Modling,

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

ih, Han**, diese HAK-Schule, Berufsschule ist gegkommen. Und,
dh, was wir noch sehr viel gemacht haben, das, da bin ich auch
sehr stolz dafiir, weil das war meine Eigeninitiative. Wir haben
das mit den dh Behorden das so ausgemacht, mit dem Bestat-
tungsamt, dass (...) frither war das so, wenn jemand gestorben ist,
furs Datum fiir die Bestattung haben wir bis zu drei Wochen war-
ten missen. Wir, ich bin zu dem Bestattungsamt gegangen, habe
mit den zustindigen Behorden gesprochen, und ich habe denen
erklirt, das ist, das ist gegen unsere Religion und unseren Glau-
ben, wir wiren sehr, sehr dankbar, wenn sie uns den Termin viel,
viel frither oder so schnell wie moglich geben konnte. Das ist
uns gelungen, sie haben gesagt, sobald wir die Bestitigung haben
von der Magistratsabteilung, weil du musst einige Zettelwirtschaft
erledigen, sie werden uns erstens den Termin geben. Und dann
zweitens, was wir gemacht haben, das war, das ist auch in meiner
tenure passiert, dass dh, die Angehorigen haben jetzt Recht, mit
den Sarg hinunter zu gehen, und den Sarg symbolisch in den fur-
nace zu schieben. Weil, das ist auch ein, weil das machen bei uns
die Familienangehorigen. Und das ist uns gelungen und das war
der Hohepunkt meiner tenure, ja“ (IGSA, Z31-48).

Wie aus diesem Interviewauszug deutlich wird, ist Materialitit nicht
nur etwas, das an bestimmten Praktiken teilhat oder sie auslost, son-
dern immer auch etwas, das beschrinkend wirkt. Und wihrend die
Praktik des antyests, so wie sie rekonstruiert wurde, sich mit der Mate-
rialitdt als Bedingung und Begrenzung der Situation arrangiert, zeigt
das Interview, dass bereits Initiativen ergriffen wurden, um der bauli-
chen Situation und den expliziten Regeln ihrer Verwendung ein Zu-
gestdndnis an hinduistische Praktiken abzuringen. Auch wenn es sich
dabei, wie die Sprecherin selbst betont, um die Zwischenschaltung ei-
ner symbolischen Handlung im materiell bedingten Ablauf des Krema-
toriums handelt.

An der Rekonstruktion dieser Situation qua ihrer Materialitit
wird letztlich ganz konkret fassbar, wie stark das antyesti im Spe-
ziellen und Praktiken im Allgemeinen vom jeweiligen Kontext, in
dem sie stattfinden, abhingen. Ein starkes Moment ist auch die Rolle
rdumlicher Grenzen. Gerade wenn davon ausgegangen wird, dass Be-
stattungen in Indien in ganz anderer riumlicher Umgebung stattfin-

267

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

268

den, so kann zumindest fiir die erste Generation von Migrantinnen
und Migranten vermutet werden, dass die ungewohnte Umgebung
der Feuerhalle die Praktiken der Bestattung zumindest zu irritieren
vermag, weil inkorporiertes Wissen um Totenrituale in Indien bei
Akteurinnen und Akteuren in Osterreich zu einem Gefiihl der Des-
orientierung fithren kann. Dass das antyesti Aufnahme in eine Ar-
beit tiber Tempelpraktiken findet, soll nun nicht den hier gesetzten
Analyserahmen des doing mandir in Frage stellen. Im Gegenteil, ge-
rade das skizzierte Beispiel zeigt, dass der Tod in Osterreich niher
an den Tempel riickt, es also wie M. Baumann (2009, S. 173) sagt, zu
einem ,significant shift from home to temple* kommt. Wihrend es
in der Schweiz eine gesetzlich verankerte Aschefreiheit gibt und seit
2012 einen explizit fir hinduistische Bestattungen bestimmten Ort
in Luzern an der Reuss,” sind die Regelungen in Osterreich wesent-
lich strenger. Die geringe Grofle der Wiener Hindu-Community, die
dazu fiihrt, dass tendenziell wenig Hilfestellung fiir die Durchfith-
rung derartiger Praktiken in Osterreich selbst zu finden ist, darf als
zusitzlicher Faktor angesehen werden, der dazu fiithrt, dass eine der
effizientesten Arten, ein Totenritual zu organisieren, im Ruckgriff
auf die Tempel und die dort engagierten Leute liegt.

So erfahre ich am Wochenende vorher im Tempel in der Herbst-
strale von der Bestattung, da dort Geld fiir die Familie des Verstor-
benen gesammelt wird. Das antyesti selbst findet wiederum unter der
Anleitung von Herrn Ranga, dem Priester des Tempels im AAI, mit
Unterstiitzung von Sabri Nirmit statt, einer Frau, die sich regelmi-
Big im Tempel in der Lammgasse engagiert. Nicht zu vergessen ist
dabei auch die lokale Brahma Kumaris-Gruppe - eines ihrer Mitglie-
der hilt eine kurze Rede - sowie die etwas linger zuriickliegende In-
tervention der Prisidentin der Hindu Mandir-Gemeinschaft. Es sind
also die im Zuge von Tempelpraktiken befihigten Expertinnen und
Experten, auf die auch fir die Ausfithrung von Praktiken rund um
Sterben und Tod zuriickgegriffen wird. Diese Befihigung in Prakti-
ken wird als Nichstes analysiert.

76 https://www.nzz.ch/schweiz/luzerner-hindus-bekommen-einen-bestat-
tungsort-an-de r-reuss-1.17146122, zuletzt gepriift am 27.03.2018.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

5.4.3 Korperlichkeit und Subjektivierung: Befihigung religiser
Experten

Genauso wie Artefakte, Dinge und Objekte Teil von Praktiken sind,
gehort auch der menschliche Korper zur Materialitit von Praktiken.
Das ist gerade fur religionswissenschaftliches Arbeiten keine Neue-
rung. So weist etwa Tweed in seiner Religionstheorie auf die zentrale
Stellung menschlicher Korper hin, wenn er anfiihrt, dass Religion mit
Koérpern und ihrer Situierung in der Welt beginnt und endet: ,Religi-
on begins - and ends — with bodies [...]“ (Tweed 2006, S. 98). Praxis-
theorien weisen dem Korper eine dhnlich zentrale Position zu. Hier-
fur ist es wichtig, zu erinnern, dass der Begriff der Praktiken an den
Korper gebunden ist, etwa als Schatzkis vielzitierte, korperliche ,set[s]
of doings and sayings“ (Schatzki 2002, S. 73). Werden Praktiken in
dieser Art als sinnhafte Korperbewegungen verstanden,

yrichten praxeologische Zuginge ihr Interesse besonders auf die
sozialisierten Korper und ihre spezifischen Kompetenz- und Ak-
tivititsmodi, ihre praktischen, stummen, vorsprachlichen Kon-
nens- und Erkennensformen sowie auf die im Zusammenspiel
von Korpern beobachtbaren Koordinations-, Orientierungs- und
Abstimmungsfihigkeiten (Schmidt 2012, S. 59).

Doch wie werden diese sozialisierten Korper im Kontext von Prak-
tiken als spezifische Subjekte, also beispielsweise religidse Experten,
wahrnehmbar? Und welche besonderen Fertigkeiten verlangen rituel-
le Praktiken von religiésen Experten?

Erstmal sind Unterschiede zwischen religiosen Experten und re-
ligidsen Laien im Feld augenfillig. Religidse Experten unterschei-
den sich bereits durch das Tragen bestimmter Insignien, wie etwa der
heiligen Schnur, von anderen Tempelbesuchenden, die Hauptpries-
ter diirfen in geweihten Tempeln als Einzige das Haupt-Sanctum be-
treten, sie sind es, die iber das Wissen verfiigen, religidse Praktiken
anzuleiten, heilige Texte kennen und rezitieren kdnnen und die sich
dadurch auszeichnen, dass sie sich einer spezifischen liturgischen
Sprache bedienen und religiose Symboliken auch korperlich, etwa in
der Form von midras, zum Ausdruck bringen (kénnen).

269

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

270

Mit dieser knappen Darstellung wird aber auch bereits das Kern-
problem praxistheoretischer Konzeptionen von Akteuren aufge-
bracht, wie es Alkemeyer und Buschmann (2016) thematisieren. Sie
machen nimlich in der praxistheoretischen Debatte hinreichend be-
kannte Dichotomien aus:

»Auch die praxistheoretische Debatte bewegt sich [...] weiterhin
im Rahmen der altbekannten Alternative, ob die soziale Praxis
Individualitit allererst konstituiert, oder ob sie auf eine im Vo-
raus bestimmte Individualitit und deren Aktivitit zuriickgeht”

(ebd., S. 116).

Ihr Vorschlag einer ,Methode systematischer Perspektivenwechsel®
(ebd., S. 117) zwischen Draufsicht und Einsicht zielt daher darauf
ab, Subjektivitit entlang unterschiedlicher Perspektivierungen des So-
zialen zu erheben. Die erste Position, die Draufsicht, reflektiert da-
bei die obenstehende Darstellung: Sie speist sich aus Beobachtungen,
die Praktiken und ihre Vorstrukturiertheit in den Blick nehmen (ebd.,
S. 126). Dabei konnen spezifische Wissensordnungen eine Stofrich-
tung vorgeben. In dieser Perspektive zeichnen sich etwa hinduistische
Tempelpraktiken dadurch aus, dass in ihnen bestimmte Rollen, die-
jenige religioser Experten und religioser Laien, durch religiose Anfor-
derungen und religiése Insitutionen gestiitzt werden. Die Beobach-
tung strukturiert sich folglich erstmal entlang jener Positionen und
Formen.

In der zweiten Perspektive, der sogenannten Einsicht, versucht
die Beobachterin, den menschlichen Praxisteilnehmenden tiber die
Schulter zu schauen und moglichst genau ihre spezifischen Bewil-
tigungsstrategien und Fihigkeiten zu erfassen (ebd., S. 126). Fur die
Analyse von religioser Expertise wird damit wieder die Korperlich-
keit und Materialitit von Praktiken relevant und es kann z. B. rekon-
struiert werden, wie sich religiose Experten anders ausrichten als die
restlichen Teilnehmerinnen und Teilnehmer der Tempelpraktiken,
wie sie einen speziellen Sitzplatz einnehmen oder wie der Austausch
zwischen Laien und Experten geregelt ist.”” Erginzend zu diesem

77  Dabei gilt es zu beachten, dass gerade der rituelle Kontext des Tempels per-
formative Elemente hat: ,In rituellen Inszenierungen wirkt ein ostentati-

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

eher mikroanalytischen Zugang sollen qua Interviews auch die Sicht-
weisen und Deutungen der beobachteten Akteure miterfasst werden.
Damit wird laut Alkemeyer und Buschmann

sjene ambivalente Gleichzeitigkeit von Passivitit und Aktivitit,
Geformt-Werden und Selbstformung, Einpassung und ,eigensin-
nigem‘ Heraustreten, von Bevollmichtigung und Selbstkonstitu-
tion analysierbar, die wir im Folgenden mit den Begriffen der
Befihigung, der Subjektivierung und der Selbst-Bildung in den
Blick riicken wollen® (ebd., S. 128, H. i. O.).

Die ,,Befihigung“als ,, Subjektivierung “und ,,Selbst-Bildung“ (ebd.) ist da-
bei der Prozess, in welchem die Kompetenz erworben wird, an spezi-
fischen Praktiken teilzuhaben bzw. sie in Gang zu halten. Der Begriff
der Subjektivierung will hier darauf verweisen, dass die Entstehung
von Handlungstrigerschaft ein relationales Vollzugsgeschehen ist, in
dem auch gesellschaftliche Positionen unterschiedlicher Machtvertei-
lung eine Rolle spielen. Es macht folglich im Moment einen Unter-
schied, ob ein religidser Experte von einem Tempelvorstand einge-
setzt wird oder sich selbst zum Priester ernennt. Dies ist wichtig, weil
praxistheoretische Vokabularien durch Begriffe wie Handlungstriger
oder Praxisteilnehmende machttheoretische Fragen tendenziell weni-
ger berlicksichtigen (ebd., S. 129).

Schliefllich will der Begriff der Subjektivierung auch die Affek-
te der Praktiken beriicksichtigt wissen, da es, laut Reckwitz, die Af-
fekte von Praktiken sind, die iiberhaupt erst die Motivation bilden,
sie zu vollziehen (2016b, S. 172). Die Selbst-Bildung weist indes dar-
aufhin, dass eine Person, die als Neuling bspw. zu einer bestimmten
Sportpraktik dazu stofit, nach Anleitung durch erfahrene Praktiker
mit der Zeit lernt, sich selbst mit den Augen der bereits Etablierten
zu betrachten und das eigene Verhalten entsprechend zu korrigie-
ren (Alkemeyer und Buschmann 2016, S. 131). Vor diesem theore-
tischen Hintergrund zeigt der Blick auf die Hindutempel in Zirich

ves Element mit; die am Ritual Beteiligten mdchten, dass ihre Handlungen
gesehen und angemessen gewiirdigt werden. In den Bewegungen der Kor-
per soll das Anliegen der Handelnden zur Darstellung zum Ausdruck kom-
men”“ (Wulf 2015, S. 28).

271

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

272

und Wien und ihre religidsen Experten ein breites Feld unterschied-
licher Befidhigungsarten. Im Folgenden soll daher aufgefichert wer-
den, welche Befihigungen religiésen Expertentums aus dem Feld re-
konstruiert werden konnen. Es zeigt sich, dass vor allem drei Aspekte
vorrangig Einfluss auf die Befdhigung religioser Experten haben: der
Einfluss institutionalisierter Machtpositionen, die Affektstruktur
der Praktiken fiir die Personen selbst sowie die situationale Zuschrei-
bung von Befidhigung durch andere Praxisteilnehmende.

Befihigung durch Machtpositionen

Die tamilischen Hindutempel in der Schweiz sind grofitenteils als Ver-
eine organisiert. So auch die beiden Ziircher Tempel in Adliswil und
Glattbrugg. Ein gewihlter Vorstand stellt dort mit Geldern aus den
Mitgliederbeitrigen einen Priester an. Hier ist die Definition eines re-
ligiosen Experten — ein ausgebildeter und geweihter Mann, der aus ei-
ner spezifischen Kaste stammt - stark institutionalisiert und wird erst
eine Person bestimmt, wird seine religiose Expertise tiber den konkre-
ten Moment hinaus durch eine spezifische Sozialstruktur beglaubigt.
Anlisslich eines Interviews, das ich mit einem Priester sowie — in der
Funktion des Ubersetzers — einem ehemaligen Vorstandsmitglied des
Tempels in Adliswil fithre, wird zudem deutlich, welche Kriterien der
Tempelvorstand fordert:

»PK: Ja. Also diese Frage [Bitte erzihlen Sie mir, wann und wie-
so sie hierher gekommen sind.] / dh / muss eigentlich ich selbst
[und nicht der Priester] beantworten, //ja// denn wir haben ihn
gesucht. //Okay// Es war nicht so, dass er sich hier auf eine Stel-
le beworben hat. //ja// Sondern wir haben einen Priester gesucht.
//ja// dh / einen jungen Priester, der flexibel ist. //ja// Und dh /
mehr Erfahrung (...) also / mehr Wissen hat. Erfahren ist er nicht,
//ja// aber er hat Wissen. //ja// Das heisst, dass er mit mehre-
ren Lehrern (...) oder bei uns nicht eine bestimmte Schule abge-
schlossen hat. Aber (sondern) bei verschiedenen Gurus //ja// war,
wo auch verschiedene Lehrer ,mittitig“ waren. //ja// Und dass er
wirklich mehr Wissen von der Religion und allen Ritualen hat.//
Ok// Dann haben wir ihn gesucht. //ok// Nicht, dass er uns ge-

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

wiinscht hat //0k// Je nachdem, dass er (...) nach meiner Einla-
dung oder meiner Frage, ist er hierhergekommen.

K. L.: Ok. Und wie haben Sie ihn gefunden?
PK: Ah. Er kommt aus meine** / ih / aus meinem Kanton.
K. L.: Ah, ok.

PK: Ja, er kommt aus meinem Kanton, - ist aber K. L.: In Sri Lan-
ka?

PK: In Sri Lanka - in Indien titig jetzt“ (IPR, Z14-33).

In dieser Passage wird deutlich, dass der Tempelvorstand sich auf ein
System bereits etablierter Praktiken des Wissenstransfers in Sri Lan-
ka (und Indien) verldsst. Wissen wird dabei in einer Lehrer-Schiiler-
Beziehung weitergegeben, ein System, dem bereits in den Anfingen
der Saiva-Traditionen im 9. Jh. eine grofe religidse Bedeutung zu-
kommt, da der Guru in dieser Konzeption die Tradition verkdrpert
und die Guru-Lineage als direkter Ausdruck von Sivas Kraft gesehen
wird (Flood 2003: 203). Es sind also historische gewachsene Praktiken
der Befihigung als religiose Experten, auf die hier Bezug genommen
wird und die hier auch im Kontext der Migration existieren bzw. sich
ereignen (vgl. Verma 2010). Weiters werden unterschiedliche Katego-
rien von Wissen angesprochen, die fir die Bestimmung religioser Ex-
pertise zentral sind: die Erfahrung von und das Wissen um ein breites
Spektrum religioser Praktiken. Dass die Tempel in der Schweiz tiber-
haupt auf dieses System zugreifen konnen, hingt dabei wesentlich
damit zusammen, dass sie iiber geniigend Mitglieder und Mitglieder-
beitrige verfiigen, mit denen es maoglich ist, dem Tempelpriester ein
Einkommen zu garantieren. Es ist also eine Position struktureller und
6konomischer Macht, im Zusammenspiel mit konventionalisierten
Praktiken des Wissenstransfers, die die dauerhafte Befihigung einzel-
ner Praxisteilnehmender als religiose Experten in Form einer Anstel-
lung ermoglicht. Wie Verma (2010) fur die Ausbildung von Hindu-
Priestern in New York zeigt, haben die religiosen Laien in diesem
Prozess einen nicht zu unterschitzenden Einfluss:

273

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

274

»Not only do institutionalized bodies exercise some control over
who is recognized as a pandit-in-training or a pandit, but lay Hin-
dus themselves have tremendous power to confer or deny a per-
son’s status as a pandit. Mothers, fathers, uncles, elders at the
temple also are involved in processes that educate and recruit
the next generation of pandits. They mobilize discourses of tradi-
tion, caste and gender requirements, in order to inform and justi-
fy their processes of selection (Verma 2010, S. 20).

Zwar werden in der Schweiz noch keine Priester ausgebildet, aber die
Rekrutierung wird ebenso von Laien beeinflusst. Und wihrend in
meinem Forschungsfeld die Diskurse dartiber, wer als Priester ausge-
bildet wird, bislang nur im Bruch mit Konventionen” Thema waren,
zeigt doch der Verweis auf die Rekrutierung in der Heimat des Spre-
chers, dass sich Laien bei der Auswahl eines religidsen Experten eben-
so auf Tradition und Herkunft beziehen.

Befihigung durch Affektstrukturen

Die Befihigung religioser Experten ist ein Aspekt, bei dem sich im
Feld hinduistischer Tempelpraktiken in Ziirich und Wien einige Un-
terscheide ausmachen lassen. Im Folgenden soll darum eine Form der
Befihigung im Hinblick ,auf die jeweiligen affektiven wie identifi-
katorischen Bindungen an jene Praktiken, in denen das Subjekt sei-
ne begrenzte Handlungsmacht erwirbt® (Alkemeyer und Buschmann
2016, S. 130), rekonstruiert werden. Besonders deutlich wird diese af-
fektive Bindung in der Geschichte des Priesters Ayu Ranga. Er erklirt
darin, was, nebst dem Mangel an religioser Expertise in Wien, den
Ausschlag gab, sich selbst zum Priester ausbilden zu lassen.

»Nach dem Lichterfest, kamen die Leute und haben mit uns ge-
sessen, und ich habe angefangen, P#a zu machen. Wir haben gar
keinen Priester gehabt. Es gab nur drei jiingere Minner, die aus

78  Beispielsweise die Weihung von Priesterinnen in Bern im Tempelverein
der Saivanerikoodam: https://www.nzz.ch/schweiz/gleichberechtigung-im-
tempel-1.18565772, zuletzt gepriift am 14.04.2018.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

brahmanische Familien kamen, aber sie haben keine Ahnung ge-
habt. Trotzdem haben wir angefangen, ih, ih, Gottesdienst zu
machen, weil sie ih geborene dh Brahmanen sind. Und drei sol-
che Brahmanen hatten wir gehabt, aber sie hatten gar keine Ah-
nung gehabt. Ich bin immer mit ihnen gesessen und hab alles un-
terrichtet, er sollte so machen, er sollte so machen, er sollte so
machen.

Eines Tages, Sie kennen ja den Siva ih Yoga-Ashram, die haben
uns mal eingeladen, um eine Siva-Pijz zu machen. Dann war nur
ein Kashmirin aus Kashmir, eine brahmanische Familie, ich habe
ihm gesagt, ,weiflt du, du musst P#7a machen. Ich sitze bei dir, du
brauchst keine Angst zu haben. Bloff / du musst gar kein Fleisch
essen, du musst gar keinen Alkohol tringen‘, ne? Ist ein Ritual.
Er kam sowieso spit, hat auch noch Fleisch gegessen, ih Alkohol
getrunken, aber ok, wir kénnen nix machen. Dann sind wir ge-
gangen in Tempel, die haben einen Ashram, nicht, Ashram, Yoga
Zentrum. Und plotzlich, sie haben aber gut dh dekoriert und al-
les, fiir Siva-Pia, der Mann, der ist umgekippt. @Das war so eine
Blamage@. Und das war wirklich der Hohepunkt. Dass die Brah-
manen, ok, ich habe auch gewarnt, ne? Weil hier meistens trin-
ken sie Alkohol und essen Fleisch und alles. Aber bei dem Ritual
sollte man das einen Tag oder paar Stunden nicht machen. Er hat
aber alles gemacht. Und dadurch hat er seinen, ih, wie heifdt das
denn, Konzentration verloren, er ist einfach umgekippt. Und das
war fir mich so peinlich. Dann haben sie wieder den Altar neu
gemacht, ich habe auch geholfen. Und dann habe ich mich ent-
schuldigt, ne? Sie haben aber gar kein Wort gesagt, die Siva-Leute.
Und seitdem, habe ich festgestellt, mit diesen geborenen Brahma-
nen hat es nicht so viel Sinn. Die sind schon Brahmanen, aber
es hat gar keinen Sinn. Dann habe ich angefangen, alleine, Initi-
ative zu nehmen, das ich anfange, P#7a zu machen. Aber so ein-
fach geht das nicht, ne? Ich bin ja dh/, Kalkutta** die Universitit
gegangen, habe mit verschiedenen Professoren gesprochen, wie
man das macht. (...) Und dann, wir waren einigermaflen ih einig,
und dann, sie haben mi** mich akzeptiert, als Priester, obwohl
ich dritte Ka** Kaste bin //mhm//. Und keiner hat kein wo™**,
ein Wort gesagt, ne. Und seitdem habe ich angefangen. Also, ich

275

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

276

nehme an, zwei Jahre spiter, als wir angefangen haben, das war
1982 //mhm//, habe ich die gesamten Sachen tibernommen, die
Puja-Sachen, Rituale und alles Mogliche. (...) So haben wir an-
gefangen. Und seitdem bin ich hier Hindu-Priester (lacht) //ok//.
Nicht?* (IAR, Z158-200).

Fir den vorliegenden Kontext ist nun die Rekonstruktion der Affekte
interessant, also die spezifischen Motivationen, die denjenigen Prak-
tiken innewohnen, die schliefflich den Einzelnen als religiosen Exper-
ten befihigen. Hier ist das zentrale Motiv, religiose Praktiken richtig
zu machen, und zwar so, dass sie gegeniiber Vertretern anderer Hin-
du-Traditionen als korrekt durchgefiihrte, religiose Praktiken erkenn-
bar sind bzw. accountable werden. Dabei ist dieses Motiv so stark, dass
es in einer Situation, in der es keine adiquaten religidsen Experten
gibt, die Moglichkeit bietet, sich selber als religiosen Experten einzu-
setzen. Dies wird hier damit argumentiert, dass auch Leute, denen der
Zugang zum Priestertum qua Geburt gewihrt wire, nicht zwingend
dafiir geeignet sind. Fiir die Selbstkonstitution als religioser Experte
vertraut auch Ayu Ranga auf bereits konventionalisierte Praktiken des
Wissenstransfers, in seinem Fall aber stirker im Kontext des westben-
galischen Bildungssystems und weniger in einer religiosen Lineage.
Die Ehefrau des Priesters riickt die Affekte der Praktiken in ei-
nen biographischen Zusammenhang und erklirt, dass ihr Mann
schon als junger Mann den Familienpriester aus dem Haus geschmis-
sen habe, weil er mit seinem religidsen Service unzufrieden war.”

»K. L.: Und also die Leute, die die Pi#as durchftihren sind auch
alles religiose Laien?

HR: alles religiose Laien. Naja, das ist ja oft (***) Sie wissen ja,
bei den Hindus machen das traditionell die Brahmanen, ja? Aber
eh hier gibt’s eh es keine Brahmanen, die das regelmiflig machen.
Der Einzige, der das macht, der zeremoniell Pizja macht und der
auch zu den Leuten in die Familien geht — weil das gehort dazu,
(***unverst.***) man muss in der Familie viel machen - ist mein

79  Das kommt in der folgenden Passage nicht genauso zum Ausdruck, wird
mir aber bei einem anderen Treffen erzihlt.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Mann. Der Witz ist aber, mein Mann ist eh ist kein Brahmane.
Der ist Angehoriger der dritte Kaste //K. L.: ja// also alles, seine
ganze Familie, die sind eh im kaufminnischen Bereich auch zum
groflen Teil heute noch und eh und Mediziner. //mmh// und er
hat witzigerweise auch noch eh als junger Mann zuhause mal den
@Priester rausgeschmissen@ (lacht). Aber eh, das ist eine andere
Geschichte. / Ja, und er macht das. Wobei jetzt (***) also viele ak-
zeptieren ihn, ja? Und andere eben nicht. Da wird nicht viel drii-
ber geredet, das / eh, die stimmen einfach ab, indem sie ihn ho-
len und rufen oder zu seinen Pijas kommen oder eben nicht. Das
lduft da eigentlich ganz relaxed (IHR1, Z33-44).

An den Aussagen von Frau Ranga wird deutlich, dass die Befihigung
als religioser Experte zwischen Selbstkonstitution und Bevollmichti-
gung analysierbar wird, wie das ja auch Alkemeyer und Buschmann
betonen. Dies wird klar, wenn Frau Ranga expliziert, dass der Sta-
tus ihres Ehemannes als religioser Experte zwar von vielen akzeptiert
wird (was sich auch im Feld deutlich zeigt) und folglich auch perfor-
mativ beglaubigt wird, dass dies aber nicht ausnahmslos immer und
tberall der Fall ist. Damit ist ein weiterer Aspekt davon, wie Befihi-
gung zustande kommt, angesprochen, der im Folgenden ausfiihrli-
cher betrachtet wird.

Befihigung durch situationale Zuschreibung

Die Befihigung im Zuge performativer Beglaubigung ist Teil jeder Be-
fahigung religidser Expertise. Allerdings haben je nach Situation, wie
an den vorherigen beiden Fillen gezeigt wurde, spezifische weitere
Aspekte mehr Gewicht. Im Folgenden soll eine Form religioser Exper-
tise rekonstruiert werden, in der besonders die performative Beglaubi-
gung in der jeweiligen Situation eine grofie Rolle spielt. Der Sanatan
Dharam Mandir Sidh Jogi Baba Balaknath wird, wie bereits in Kapi-
tel 4.2.2.3 beschrieben, von einer Familie geftihrt, bestehend aus fiinf
Briiddern mit ihren Familien, von denen drei in Wien und die anderen
zwel in Indien leben (vgl. Gesprich mit Herrn Soni, Z15ff.). Die Zu-
standigkeiten innerhalb der Familie sind klar aufgeteilt. Einer der Brii-
der fungiert als Priester, einer ist fiirs Kochen zustindig und einer fiir

277

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

278

die restlichen Organisationsaufgaben. Aus der Erzihlung von Herrn
Soni, einem der Briider, wird nicht klar, was den Priesterbruder als re-
ligiosen Experten befihigt, hingegen wird deutlich, dass er der Pries-
ter ist und in London® die Aufgabe gefasst hat, in Wien einen Tem-
pel fur Baba Balak Nath zu er6ffnen:

»S: Ja, unser Priester war in London, ja und er hat gesagt, Baba
hat keine Kirche in *** eh Tempel, ne? Baba Balaknath, ja? Dann
hat er gesagt, 6ffne Du einen hier” (Gesprich mit Herrn Soni,
Z15-17).

Da in Gesprichen mit Besucherinnen und Besucher des Vienna Sana-
tan Dharam Mandir, allerdings ausschliefilich off the record, Zweifel an
der Authentizitit des Priesters zum Ausdruck kommen, ist es interes-
sant zu sehen, wie diese Kritik scheinbar neben dem Setting des Tem-
pelgeschehens existiert, in dem der Priester als religioser Experte per-
formativ beglaubigt wird:

»Um zehn nach sechs kommt ein Mann, der ganz in Orange ge-
kleidet ist und setzt sich auf einen Stapel Kissen, die links zwi-
schen dem Schrein von Yogi Baba Balak Nath und dem Lingam
stehen. Er schliefit die Augen und meditiert anscheinend die
nichste Stunde. In dieser Zeit kommen immer mehr Leute, brin-
gen Obst und Siiligkeiten oder andere Dinge mit, die sie vorne
vor den Hauptschrein legen. Sie lduten die Glocke beim Haupt-
altar und knien sich davor hin, bevor sie sich einen Platz suchen.
(...) Irgendwann beginnt der Priester mit einer Form der Arati, in
der er den Miirti zuerst Riucherwerk und nachher ein Tablett mit
Lichtern darbietet. Er tut dies ziemlich ausfithrlich, wihrend da-
neben die Frauen weitersingen® (W03, Z55-65).

In diesem Ausschnitt aus einem Beobachtungsprotokoll, das bereits
an anderer Stelle in dieser Arbeit einmal zitiert wird, ldsst sich wun-
derbar erkennen, wie die Befdhigung als Priester performativ beglau-

80  Dort steht der einzige weitere Tempel in Europa, in dem Baba Balak Nath
verehrt wird, vgl. www.mandirbababalaknath.co.uk/, zuletzt gepriift am
23.04.2018.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

bigt wird. Das driickt sich nicht nur in der Wortwahl der Beobachte-
rin selbst aus, die aus dem orange gekleideten, meditierenden Mann
ein paar Zeilen spiter den Priester macht, sondern zeigt sich auch in
der Rekonstruktion der Materialitit und Korperlichkeit der Situati-
on, die sich im entsprechenden Tempel jede Woche so oder dhnlich
ereignet. Da ist erstmal der perfomative Aspekt der Kleidung. Der
Priester ist als Einziger ganz in Orange respektive safranfarben ge-
kleidet und trigt ein Tuch um den Hals sowie eine orange Kopfbede-
ckung. Diese Kleiderwahl unterscheidet ihn bereits optisch vom Rest
der Tempelbesucherinnen und -besuchern und markiert seine Son-
derstellung gegeniiber den anderen Tempelbesucherinnen und -besu-
chern. Der Umstand, dass sich niemand sonst fir den Tempelbesuch
in der Art kleidet, ist ein Teil dessen, was Alkemeyer und Buschmann
als performative Beglaubigung bezeichnen. Genauso wichtig fur die
situationale Befdhigung als religioser Experte ist zudem seine Art, sich
sowohl rdumlich als auch praktisch abzusondern. Sein Sitz auf dem
Kissenstapel zwischen Baba Balak Nath und dem Siva-Lingam ver-
ortet ihn also bereits riumlich in einer $aivaitischen Traditionslinie
und die Absonderung vermittelt eine tatsichliche und ibertragene
Erh6hung im Vergleich zu den anderen Anwesenden. Dass er zudem
wihrend einer Stunde als Einziger im Tempel gut sichtbar meditiert,
wihrend sich um ihn herum die Praktiken des Kochens, Ordnens,
Musizierens und Singens entfalten, und er anschliefend, wihrend
Arati aber auch zu anderen Gelegenheiten, spezifische Praktiken ini-
tiiert und lenkt, trigt zu seiner situationalen Befihigung als religioser
Experte bei: Als religioser Experte, steht er den meisten Praktiken im
Tempel nicht als Teilnehmender zur Verfiigung. Dass er auch von den
Besucherinnen und Besuchern des Tempels stellenweise als ,,unech-
ter” religidser Experte kritisiert wird, tut dieser situativen Befdhigung
keinen Abbruch, wie auch folgender Interviewauszug deutlich macht.

LK. L.: Und ihm, sind es, also sind es Priester, oder ist da ein aus-
gebildeter Priester dabei?

N.: Nein. Es ist nur wie ich gesagt habe, gell. Also, weil, in In-
dien haben wir es ja schon, weil wir es dort leisten kdnnen, hier
aber nicht. Die sind nicht wirklich Priester //ja// aber / ich weif§
nicht, ob ich das wirklich jetzt 4hm fragen kann, weil normaler-

279

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

280

weise durfen das die Priester machen, aber hier haben wir keine
Priester, keine qualifizierten Priester, und deshalb denkt man sich,
ja ok, man lernt es einfach und man tut es jeden Tag und deshalb
(..)“ (INC, Z418-424).

Hier zeigt sich der Vorteil eines Blicks auf Praktiken und ihre Kor-
per. Zum einen lassen sich Praktiken durch unterschiedliche Ausle-
gungen nicht zu stark irritieren und zum anderen wird deutlich, dass
die Routine des ,,Immer-wieder” wichtiger ist als die exakte Wiederho-
lung aller Aspekte einer Situaiton. Doing mandir ist folglich ein Prak-
tikenkomplex, der auch Innovation und Verinderung im Bereich der
Befihigung religioser Experten gut verkraftet.

An diesen drei Beispielen wird deutlich, wie kontextabhin-
gig sich die Befihigung religidser Experten im Forschungsfeld aus-
nimmt. Wihrend es auf der einen Seite Situationen gibt, in denen
klare Vorstellungen existieren, welche Ausbildung ein Priester durch-
laufen haben muss und welche weiteren Eigenschaften er mitbringen
sollte, gibt es Situationen, in denen die Befihigung zum religiosen
Experten auf dem Engagement von Einzelpersonen beruht oder auf
die konkrete Situation im Tempel beschrinkt ist, also deutlich Teil
der Tempelpraxis ist. Bemerkenswert ist also, dass der Blick auf die
Befihigung die Relationalitdt herausstreicht. Religioser Experte, so
wird in dieser Analyseeinstellung deutlich, ist man folglich immer i
einer spezifischen Situation und fir jemanden, sei dies der Tempel-
vorstand, eine Gruppe Hindus oder auch Nichthindus. Und schliefi-
lich vermag der Blick auf die unterschiedlichen Akzente im Prozess
der Befihigung aufzudecken, wie sich doing being a religious expert je
nach Situation verindern kann. Materialitit und Korperlichkeit, so
zeigte sich in den vorhergehenden Abschnitten, spielen eine wichti-
ge Rolle in sozialen Praktiken. Bisweilen zeigt erst der Blick auf sie,
wie Praktiken in verinderten Kontexten trotzdem als accountable, als
stimmig, erfahrbar werden.

5.5 Zusammenfassung

Es konnte aufgezeigt werden, dass Ordnungsaspekte im Feld der Tem-
pelpraktiken entlang zumindest dreier Kategorien bestimmt werden

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.5 Zusammenfassung

konnen. Doing mandir entsteht also in und durch eine lose Kopplung
von Praktiken des Ordnens, der Religion und der Zeit.

Dem Komplex der Praktiken des Ordnens wurden in der Auswer-
tung unterschiedliche Praktiken zugeteilt, die alle dazu beitragen,
eine gewisse riumliche Ordnung entstehen zu lassen. Diese rdum-
liche Ordnung, so scheint es, ist ein wichtiger Teil von doing man-
dir. Anders als beispielsweise im Islam, in dem Moscheen nicht als
sakrale Rdume konzipiert sind, sondern es lediglich einen sauberen
Raum fiir die Verrichtung des Gebets braucht, ist Tempelpraxis fun-
damental mit einer spezifischen Form von Riumlichkeit verkniipft,
die in und durch Praktiken hervorgebracht werden muss. Erst wur-
den daher Praktiken des Anzeigens erwihnt, in und durch die sich
der Tempel Gberhaupt lokalisieren lisst. Egal ob in der Form eines
Farbanstrichs oder als Holzkulisse, die Moglichkeit, im Kontext der
urbanen Umgebung als Tempelort sichtbar zu sein, ist das Ergebnis
von spezifischen Praktiken der Sichtbarmachung. Die zweite identi-
fizierte Ordnungspraktik ist die Praktik des Betretens. In und durch
Praktiken wird einerseits eine konkrete Raumaufteilung praktisch
umgesetzt, indem gerade an Orten, die nicht als Tempel erbaut wur-
den, die Idee der Tempelriaumlichkeiten als sakrale Riume, in Ab-
grenzung zu ihrer nichtsakralen Umgebung, umgesetzt wird. Dies
geschieht, wie gezeigt wurde, beispielsweise in und durch Praktiken
des Betretens. Dadurch, dass jedem architektonischen Raum Orte
abgerungen werden, die mit Schuhen und Jacken betreten werden
konnen, bevor der Tempelraum selbst ohne Schuhe betreten wird,
ist eine Praktik, durch die ein beliebiger Raum als Tempel rekru-
tiert werden kann. Andererseits wird in und durch die Praktik des
Betretens und das sich daran anschlieffende Niederlassen die Segre-
gation der Geschlechter und damit ein Aspekt der dominanten so-
zialen Ordnung, die durchaus auch in hinduistischen Traditionen
angelegt ist, riumlich umgesetzt. Ausfithrlich behandelt wurden die
Praktiken des Putzens und Ordnens, die fiir den ersten Komplex an
Praktiken namensgebend sind. Dabei wurde das Putzen als Losung
fiir das Problem einer religiosen Praxis prisentiert, die eine Vielzahl
von Materialien erfordert, die immer erst am richtigen Ort (also im
Miill bzw. frisch zubereitet auf dem Pi#ja-Tablett) sein miissen, bevor
die religiése Praxis einen Unterschied machen kann. Und schliefi-
lich wurden Praktiken des Ordnens rekonstruiert, die einen Tempel-

281

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

282

raum hervorbringen, der materiell anzeigt, was auch fir die religitse
Praxis wichtig wird: Praktiken des Betretens, im Zuge derer man sich
frontal der Marti annihert bzw. sich beim Sitzen nach ihr ausrichtet.
Schliefflich wurde dem Bereich der Ordnungspraktiken auch das Ko-
chen und Essen zugeordnet und es wurde gezeigt, wie durch Prakti-
ken des Kochens und gemeinsamen Essens einer Mahlzeit religiose
Praktiken auf unterschiedliche Art gerahmt werden. Sie sind daher
immer Folgepraktiken anderer Praktiken, mit denen sie um Material,
Raum und Teilnehmende konkurrieren.

Die Folgepraktiken von Praktiken des Ordnens sind unterschied-
liche religigse Praktiken. In und durch sie unterscheidet sich doing
mandir von anderen Formen von Zusammenkiinften wie Geburts-
tagsfeiern oder Konzerten. Das heifdt nun nicht, dass nicht Geburts-
tage im Tempel gefeiert werden kdnnten oder dass der Tempelbesuch
es ausschliefit, dass dort auch ein Konzert stattfindet (beides war im
Forschungsfeld zu beobachten). Allerdings zeichnet sich der Tempel
dadurch aus, dass in ihm immer wieder religiése Praktiken an Ord-
nungspraktiken anschliefen. In der Folge wurden unterschiedliche
Typen von Praktiken rekonstruiert und in Abgleich mit Luckmanns
Transzendenzbegriff daraufhin untersucht, wie Transzendenz in
und durch sie accountable, also stimmig erfahr- oder nachvollziehbar
gemacht wird. Dabei wurde deutlich, dass Hindupraktiken als For-
men sensuellen Engagements gefasst werden konnen, im Zuge dessen
die korperliche Ausrichtung auf die Mirti ein spezifisches Regime
der Blicke sowie die auditive Einbindung eine zentrale Rolle spielen.
In der Wiederholung von Jubelrufen, die in den unterschiedlichen
hinduistischen Traditionen im Forschungsfeld vorkommen, wurde
eine Stabilisierung des Geschehens identifiziert, also eine Praktik,
die das Geschehen im Vollzug beglaubigt. Schlie8lich wurde die si-
tuative Entstehung von Gemeinschaft im Zuge religioser Praktiken
rekonstruiert. Durch seine Auslagerung in den Moment des Vollzugs
wurde gezeigt, wie das Konzept religioser Gemeinschaft auch in den
individuell angelegten religiosen Praktiken hinduistischer Traditio-
nen eine fruchtbare Anwendung finden kann. Und schliefflich wur-
de mit Verweis auf Praktiken analysiert, wie die in ihnen zugrunde
liegende Affektstruktur in Form einer spezifischen ,, Atmosphire der
Ruhe® zu ihrer Ausfithrung motiviert. Am Beispiel der Durga-Pija
konnte gezeigt werden, wie Affektstrukturen von Tempelpraktiken

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.5 Zusammenfassung

die Praktikerinnen und Praktiker sowie Materialien sogar zur Uber-
schreitung von Grenzen anzuregen vermdgen.

Anhand der identifizierten Zeitpraktiken wurde gezeigt, wie doing
mandir in unterschiedlichen Arten des Archivierens, Erzihlens und
Feierns eine Version einer eigenen Geschichte erhilt und wie durch
das Erstellen religioser und anderer Kalender sowie den in Praktiken
des Erzihlens und Ausstellens manifesten Plan eines zukiinftigen
Tempelbaus die unbestimmte Zukunft in eine bestimmte Giberfiithrt
wird, in der auch ein konkreter Ortsbezug zu Zirich und Wien zum
Ausdruck kommt.

Entlang von Materialitiit wurde der Blick schlieflich auf die zahl-
reichen Dinge und Koérper im Tempel und die Praktiken, die sich
spezifisch im und durch den Umgang mit Materialitit und Korper-
lichkeit ergeben, gerichtet. Anhand der Materialitit von Film und Li-
velibertragung wurde gezeigt, wie diese Livetibertragung als selbstbe-
wusster Ausdruck religioser Authentizitit verstanden werden kann.
Der Blick auf die Praktiken des Filmens war aber auch hilfreich, um
zu rekonstruieren, wie sich Praktiken aufgrund der an ihnen beteilig-
ten Materialien vermischen. Mit dem Blick auf Rdume, Dinge und
Korper wurde ein Totenritual analysiert und die unterschiedlichen
materiellen Beziige und ihr Einfluss auf Praktiken rekonstruiert. So
konnte gezeigt werden, wie sich die verinderten Praktiken rund um
Tod und Sterben in der Migration der Tempelpraxis annihern. Uber
das Thema der Korperlichkeit wurde schliefilich gezeigt, auf welche
unterschiedlichen Arten die Rolle des religiosen Experten in und
durch Praktiken entsteht.

Wihrend die vorhergehenden Ausfithrungen ein Bild des Hin-
dutempels als in und durch distinkte Praktiken emergierend zeich-
nen, zeigt ein Blick auf ihre Totalitdt gewisse formale Merkmale, an-
hand derer ihre Trennung auch in Frage gestellt werden kann. Folgt
man Catherine Bells Erklirung von Formalisierung als einem Cha-
rakteristikum von ritualisierter Praxis (Bell 1997, S. 138), so zeigt
sich, dass nicht nur religiése Praktiken ritualisiert sind, sondern dass
sich auch Ordnungs- und Zeitpraktiken durch einen hohen Grad der
Formalisierung auszeichnen. Ritualisierte Praktiken sind dann nicht
nur Praktiken, die sich selbst als religits ausweisen, wie sie uns in der
Form von Pija und Arati begegnen, sondern eben auch Praktiken
des Ordnens und der Essenszubereitung bzw. des gemeinsamen Es-

283

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

284

sens. Folgt man diesem Framing, so zeichnet sich hinduistische Tem-
pelpraxis nicht nur durch die analysierten Einzelpraktiken des Be-
tretens, Ordnens, Putzens oder Feierns aus, sondern genauso durch
Formen der Uberlappung und Verwobenheit im Zuge eines rituali-
sierten Ablaufes.

Diese Ergebnisse sollen im nichsten Kapitel diskutiert werden.

- am 19.01.2026, 12:13:54,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	5.1 Ordnungspraktiken
	5.1.1 Die gelbe Tür
	5.1.2 Den Tempel betreten
	5.1.3 Putzen und Ordnen
	5.1.4 Kochen und Essen

	5.2 Religiöse Praktiken
	5.2.1 Religiöse Praktik als sensuelles Engagement: Bhajans singen
	5.2.2 Stabilisierte Wiederholung: Jubelrufe
	5.2.3 Die Bedeutung von Artefakten und die Entstehung von Gemeinschaft: Āratī
	5.2.4 Die Affektstruktur von Praktiken: Pūjā
	5.2.5 Grenzenlose Praxisteilnahme: Durgāpūjā

	5.3 Zeitpraktiken
	5.3.1 Praktiken der Zukunft
	5.3.2 Praktiken der Vergangenheit
	5.3.3 Doing Past, Doing Future

	5.4 Materialität und Körperlichkeit
	5.4.1 SivanTV: Filmen und Feiern im Tempel
	5.4.2 Totenrituale: Kontinuität und Adaption
	5.4.3 Körperlichkeit und Subjektivierung: Befähigung religiöser Experten

	5.5 Zusammenfassung

