I. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt -
Betrachtungen einer Schwelle

Seit den frithen 1950er Jahren und insbesondere seit den prigenden Ideen John Cages
beschiftigen sich zahlreiche Komponisten der Neuen Musik mit kiinstlerischen Schwel-
leniiberschreitungen zwischen der tiglichen Lebenswelt und der Kunst.! Laut Dieter
Schnebel vermag schliefilich alles im menschlichen Leben Musik zu werden: »Life is
music, music is life, proklamierte John Cage schon vor Jahren.«* Diese Aussage Die-
ter Schnebels stellt den enormen Einfluss John Cages auf den Kunstbegriff heraus, der
bis heute nachwirkt und nach wie vor wissenschaftlich diskutiert sowie kiinstlerisch
verarbeitet wird.? Auch im Zuge anderer Kunststrémungen wie der Pop-art, die Phino-
mene des tiglichen Lebens als kiinstlerisches Material verwenden, wurde schlieflich
gefolgert, dass die »kulturhistorisch bedeutendste Folge der Avantgarde die Asthetisie-
rung des Alltagslebens«* ist, aus der Adorno sogar eine »Entkunstung« der Kunst ab-
leitete, die eine Einebnung der Differenz zwischen alltiglicher Lebenswelt und Kunst
impliziert.” Dabei werden die Grenzziehungen zwischen Kunst und Alltag nicht unbe-
dingt — wie beispielsweise bei Cage — teilweise aufgehoben, sondern vielmehr immer
wieder neu befragt, hinterfragt, verschoben, durchweicht, verfestigt, und durch diver-

1 Vgl. u.a. Gisela Nauck, »Leben — Wirklichkeit — Alltag, Uberlegungen und Riickblicke zu einer bri-
sant gewordenen Problematiks, in: Positionen 76 (August 2008), 14-19.

2 Dieter Schnebel, »Klang und Kdrper« (1988), in: ders., Anschlige —Ausschlige, Texte zur Neuen Musik
(Minchen, Wien: Hanser, 1993), 37-49, hier 49.

3 Dass jeder triviale Gegenstand Anlass einer genuinen dsthetischen Erfahrung werden kann, be-
schrieb beispielsweise auch Pierre Bourdieu, La distinction, Critique social du judement (Paris: Les
Editions de Minuits, 1979), 37.

4 Russell A. Berman, zitiert nach PeterJehle, »Alltaglich/Alltag, in: Asthetische Grundbegriffe, Histori-
sches Worterbuch in sieben Binden, Bd. 1, hg. v. Karlheinz Barck u.a. (Stuttgart, Weimar: J. B. Metzler,
2000), 104-133, hier 123.

5 Siehe Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie (13. Auflage, Frankfurta.M.: Suhrkamp, 13. Aufl. 1995),
27 und 32.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29: - [



https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

se Integrationsmethoden von unterschiedlichsten Alltagseinfliissen und -erfahrungen
in den Fokus der kiinstlerischen Auseinandersetzung gestellt.°

In diesem Zusammenhang vollzog sich auch eine Verlagerung von Intentionalitit
zur Responsivitit, wobei sich Auffithrungen in Form von nichtintentionalen »Ereignis-
sen« Sinnzuschreibungen zum Teil zu entziehen versuchen, sodass nicht Urteile und
Uberzeugungen, sondern die Ereignisse selbst und die Erfahrungen, die sie stiften,
in den Mittelpunket gestellt werden.” Den Begriff des Ereignisses umschreibt Dieter
Mersch wie folgt: »Das Ereignis, wiewohl ein Gemachtes, ist doch kein Machbares. Geplant, ist
es gleichwohl nichts Planbares; konstruiert, ist es dennoch nichts Konstruierbares. Es schafft sich,
vollbringt sich.«® Der dem Ereignis innewohnende Charakter des Performativen im Sinne
eines Sich-Zeigens gehort zunichst einmal grundsitzlich jeder kiinstlerischen Arbeit,
jedem Projekt und sogar jedem Werk im traditionellen Sinne an, wobei die Performa-
tivitit in unterschiedlicher Art und unterschiedlichem Ausmaf} explizit wird.® Musika-
lische Handlungen weisen durch eine performative Handlungs- und eine semiotische
Bedeutungsdimension eine doppelte Geprigtheit auf:®

6 Vgl. Hannes Galette Seidl und Roman Pfeifer, »Diesseitig«, in: Positionen 76 (August 2008), 24-27,
hier 24: »Wie alle Dualismen hat auch der Dualismus von Kunst und Leben, ungeachtet (oder ge-
rade wegen) seiner ungenau ordnenden Kraft und Wirklichkeit verzerrenden Darstellung, eine
grofe Anziehungs- und Zerstorungskraft. Weil Kunst ohne Leben oder Leben ohne Kunst nicht
zu haben ist, lasst sich aber keine Grenze ziehen, die das eine vom anderen trennen wiirde: Jede
musikalische Auffiihrung gehért schon allein durch die Anwesenheit des Instrumentalisten zum
Leben, man wird kaum ein Objekt oder einen Klang aus seinem Alltag finden, der nicht Kunst
oder Musik sein konnte. [...] Daraus zu schlieflen, es wiirde keinen Unterschied machen und alles
konne Kunst oder Leben sein, wenn man wolle, ist natiirlich weder sinnvoll noch interessant: Es
kommt schon auf die Betrachtung an, aber nicht auf eine subjektivspontane, sondern auf eine sich
standig verandernde, diskursiv vereinbarte. Die Halbwahrheit der Unterteilung der Welt in Kunst
und Lebenssphiren hat allerdings viel Beachtenswertes hervorgebracht, unter anderem das im-
mer wieder in Angriff genommene Projekt, die Sphire des Lebens durch die der Kunst zu deuten
und zu verdndern.« Vgl. auch den haufig verwendeten Begriff der »Diesseitigkeit«, den Jorn Pe-
ter Hiekel folgendermafien fasst: »Das stark Gegenwartsbezogene, das im>Diesseitigkeits«-Begriff
eine plastische, wenn auch nicht unumstrittene Formel fand, griindet wohl nicht zuletzt auf dem
groflen Unbehagen gegeniiber der Randstandigkeit der Neuen Musik. Verstandlicherweise moch-
te die Bezeichnung »diesseitig« auch weniger als ein Gegensatz zum >)enseitigens, sondern eher
zum>Abseitigencverstanden werden. Dieser Randstindigkeit konne man, so die Uberzeugung, am
ehesten entkommen, wenn man nicht mehr tiefgriindelnde Beziige zu Holderlin, Celan, Goethe
oder Leonardo da Vinci oder Elemente verschiedener spiritueller Traditionen zum Zuge kommen
lasst, sondern Alltagsbeziige setzt und auch im Konzertsaal Prasentationsformen wahlt, die aus
ganz anderen Kontexten gelaufig sind — weltoffeneren und stérker alltagsbezogenen, aber auch
humorvolleren und leichteren.«Jérn Peter Hiekel, »Randstandig oder zentral? Welt- und Gegen-
wartsbeziige in Musik, in: Zuriick in die Gegenwart, Weltbeziige in Neuer Musik (= Verdffentlichungen
des Instituts fiir Neue Musik und Musikerziehung Darmstadt, Band 55), hg. v. ders. (Mainz: Schott,
2015), 10-31, hier 28.

7 Vgl. Dieter Mersch, Ereignis und Aura (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 4. Aufl. 2011), 9 und 20.

8 Ibid., 234.

9 Vgl. ibid., 290. Zur Geschichte und Theorie des Performativen siehe auch Erika Fischer-Lichte, Per-
formativitdt, Eine Einfiihrung (Bielefeld: transcript, 2012).

10 Vgl Zirfas, »Zur musikalischen Bildung des Kérpers«, 32.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29: - [


https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

Musikalische Handlungen verweisen also aufgrund ihrer artifiziellen symbolischen In-
szeniertheit auf etwas, das jenseits ihrer Tatsdchlichkeit angesiedelt ist. Dies fiihrt zu
einem ganz besonderen dsthetischen Modus der Selbst-Wahrnehmung und der Selbst-
Konzeption. Der Musiker beginnt unweigerlich, sich doppelt wahrzunehmen: Als Kér-
per, der die physischen Bewegungen trigt, und als artifizieller Leib, der die musikali-
schen Bedeutungen hervorbringt."

Was macht jedoch vor diesem Hintergrund gerade die spezifische performative Quali-
tit von musikalischen Ereignissen aus, die sich in besonderer Weise der alltiglichen Le-
benswelt zuwenden? Werden diese allein durch den Einbezug alltiglicher Handlungen
»realer« bzw. der alltiglichen Lebenswelt verwandter? Wenn ja, was genau unterschei-
det schlielich Erfahrungen der alltiglichen Lebenswelt von kiinstlerisch-isthetischen
Erfahrungen, welche verstirkt mit lebensweltlichen Materialien arbeiten?

Um sich diesem weitreichenden Themenkomplex zu nihern, ist es zunichst not-
wendig, sich mit einschligigen Kunstdefinitionen auseinanderzusetzen. Die im Fol-
genden vorgestellten und zum Grof3teil sehr vielschichtigen Theorien kénnen an dieser
Stelle im Einzelnen nicht tiefgehend besprochen, sondern nur in ihrem jeweiligen Kern
umrissen werden — mit dem Ziel, einen Uberblick iiber die Vielzahl an mannigfaltigen
Betrachtungsmoglichkeiten anzubieten. Innerhalb der langen Tradition an Versuchen
zu Kunstdefinitionen soll der Fokus hier insbesondere aufjenen Theorien liegen, die eng
mit Kunstrichtungen seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts zusammenhingen und von
diesen inspiriert wurden.

1. Der Begriff der asthetischen Erfahrung im Fokus von Kunstdefinitionen

Das Nachdenken iiber die Frage, was Kunst ist bzw. wie sie sich definieren lisst, ist
wahrscheinlich so alt wie das menschliche Denken selbst und wird von unzihligen
Faktoren geprigt, zu denen verschiedene Kulturkreise als auch subjektive Neigungen
und individuelle Sozialisation zihlen. Dass das personliche Kunstverstindnis gerne

11 Ibid,, 21-40, hier 32. Laut Birgit Erdle ist der Kérper grundsatzlich zwischen mehreren Ordnungen
aufgespannt: zwischen der von Sprache geprégten historisch konstruierten Ordnung des Symboli-
schen als Ordnung der Darstellung (des Imaginaren, Bildhaften und Figurativen) sowie der jenseits
der Zeichen situierten Ordnung des Realen, welcher ihrerseits von Lust, Schmerz, Trauma, Tod und
Zeitlichkeit bestimmt ist, wobei beide Ordnungen ineinander iibergehen. Der Korper erscheint
somit als Schnittstelle oder als Nicht-Ort einer Auflosung der Crenzen zwischen den Ordnungen.
Vgl. Birgit Erdle, »Der phantasmatische und der decouvrierte weibliche Kérper, Zwei Paradigmen
der Kulturation, in: Feministische Studien 2 (1991), 65-78, hier 65, sowie Julika Funk und Cornelia
Briick, »Fremd-Kérper: Kérper-Konzepte — Ein Vorwort, in: Korper-Konzepte, hg. v. dies. (Tubingen:
Gunter Narr, 2000), 7-18, hier10. Albrecht Wellmer zufolge miissen Bedeutungen nicht zwingend
begrifflicher Art sein, sondern kénnen auch innermusikalisch durch ihren Ort in einem musika-
lischen Kontext bestimmt sein und energetisch-formbildenden Sinn erzeugen. Musik impliziert
dabei keine bestimmten Bedeutungen, sondern vielmehr das Potential dafiir, dass bestimmte Be-
deutungen unter bestimmten Umstdnden emergieren. Vgl. Albrecht Wellmer, Versuch iiber Musik
und Sprache (Miinchen: Hanser, 2009), 30-31 und 175; siehe auch Nicholas Cook, »Musikalische Be-
deutung und Theoriex, in: Musikalischer Sinn, Beitrige zu einer Philosophie der Musik, hg. v. Alexander
Becker und Matthias Vogel (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007), 80-128, hier 101.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29: - [

15


https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

zum Anlass zwischenmenschlicher Diskussionen gewihlt wird, kann man beispiels-
weise sehr anschaulich an den Besucherreaktionen auf documenta-Ereignissen ablesen,
bei denen unaufthérlich die Frage diskutiert wird, was von den jeweiligen Ausstellungs-
stiicken und Performanceaktionen als Kunst wahrgenommen bzw. angesehen wird und
was nicht als solche akzeptiert wird, wobei die Meinungen hier sehr auseinanderdrif-
ten konnen. Jedem Kunstwerk scheint es schliefdlich darum zu gehen, aufje eigene und
»in paradigmatischer Weise zu realisieren, was Kunst ist.«** Das Potential eines Kunst-
werkes, als ein solches aufgefasst zu werden, wird von den Rezipierenden sondiert und
beurteilt, was schliefdlich Georg W. Bertram zufolge ein wesentliches Element der »Pra-
xisform der Kunst« darstellt.”

Kunstdefinitionen kreisen dabei insbesondere um die Begriffe »Kunst«, »Alltag,
»Schwelle« sowie »Erfahrung«, welche auf sehr unterschiedliche Weise verwendet und
verstanden werden und deren Bestimmungen die Grundlage der unterschiedlichen An-
satze bilden. Der mitunter am heftigsten diskutierte Begriff in dieser Reihe ist der der
asthetischen Erfahrung, der laut Gadamer »zu den unaufgeklirtesten Begriffen zu ge-
héren [scheint], die wir besitzen«.'* Stefan Deines, Jasper Liptow und Martin Seel iden-
tifizieren die folgenden drei zentralen Ausrichtungen im Rahmen der Bestimmung der
Erfahrung im Allgemeinen, deren Grundlage keinesfalls unterschiedliche Sichtweisen
auf ein und dasselbe Phinomen, sondern sehr unterschiedliche Phinomene darstellen,
die jedoch Uberschneidungen und Mischungen aufweisen:

Der phdnomenologische Begriff der Erfahrung

Unter Erfahrung wird hier primir ein Aspekt der sinnlichen Wahrnehmung gefasst,
wobei von Episoden phinomenalen Bewusstseins gesprochen wird, welche auch aufier-
halb der sinnlichen Wahrnehmung im engeren Sinne Illusionen, Halluzinationen sowie
im weiteren Sinne Akte der Einbildungskraft und des Vorstellungsvermégens mitein-
schliefen kénnen." Es handelt sich dabei um flexible und prozesshafte Zustinde eines

12 Georg W. Bertram, Kunst als menschliche Praxis, Eine Asthetik (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2014), 156.

13 Vgl ibid.

14 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (Tibin-
gen: Mohr Siebeck, 6. Aufl. 1990), 352.

15 Vgl. auch die Unterteilung dsthetischer Erfahrungen bei Noéll Carroll in folgende Bereiche: »af-
fect-oriented approach«, »epistemic approach«, »axiological approach«und »content-oriented ap-
proach«. Noéll Carroll, »Aesthetic Experience, A Question of Content,« in: Contemporary Debates in
Aesthetics and the Philosophy of Art, hg. v. Matthew Kieran (Malden, Oxford, Victoria: Blackwell Pub-
lishing, 2006), 69-97.

16  Vgl. Stefan Deines, Jasper Liptow und Martin Seel, »Kunst und Erfahrung, Eine theoretische Land-
karte«, in: Kunst und Erfahrung, Beitrdge zu einer philosophischen Kontroverse, hg. v. dies. (Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 2013), 7-37, hier 10-11. Im Zusammenhang des phinomenologisch basierten As-
thetikdiskurses wird der Begriff der»Aisthetis«als spezielle Lehre der sinnlichen Seite dsthetischer
Erfahrung und Asthetik als iibergeordnete philosophische Lehre vom Schénen oder von der Kunst
unterschieden. Hans Robert Jaufs unterscheidet beispielsweise zwischen Aisthesis als ein erken-
nendes Sehen oder eine rezeptive dsthetische Grunderfahrung, der Poiesis als eine hervorbringen-
de, aktiv gestaltende und der Katharsis als eine erregende und das Gemdit befreiende Wahrneh-
mungsform, wobei diese Wahrnehmungsformen als die drei wesentlichen Elemente dsthetischer

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29: - [



https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

Subjektes, die von diesem in einer bestimmten Weise empfunden werden." Dieser Be-
griff der Erfahrung weist eine starke Nihe zu denen des Erlebens und Empfindens auf.
Dabei sind nicht nur Kérperempfindungen, sondern auch Emotionen und Stimmun-
gen, Triume, Imaginationen und Vorstellungen phinomenal bewusst.”® Nach Jean-Luc
Nancy ist die grundlegende Erfahrung, auf welcher alle Erfahrungen basieren, diejenige
berithrt zu werden, wodurch sie allein durch den Kérper gegeben ist.” Ein kérperliches
Miterleben bzw. synisthetisches Mitvollziehen des Wahrnehmenden wire in gewisser
Hinsicht ebenfalls dem Bereich des phinomenologischen Begriffes der Erfahrung zu-
zurechnen. Diese Art des Mitvollzugs hat Max Herrmann in den 1910-1930er Jahren
im Rahmen seiner theaterwissenschaftlichen Arbeiten zum Begriff der Auffithrung be-
schrieben.?® Seinen Ausfithrungen legt er die Annahme zugrunde, dass eine leibliche
Ko-Prisenz von Akteuren und Zuschauern eine Auffithrung konstituiert. Den Zuschau-
ern wird demnach nicht mehr die Rolle des distanzierten einfithlsamen Beobachters
und Empfingers von Botschaften zugesprochen. Die Auffithrung entsteht vielmehr als
Resultat der Begegnung, Konfrontation und der Interaktion zwischen Darstellern und
Zuschauern, ereignet sich daher zwischen ihnen und wird von ihnen gemeinsam her-
vorgebracht.” Sie ist somit weder fixierbar noch tradierbar, sondern fliichtig und tran-
sitorisch und wird mafigeblich durch die Kérper der Schauspieler bestimmt.?* Max
Herrmann verschob den Fokus vom Kérper als Zeichentriger bzw. als Ubermittler von
Bedeutungen, wie er im 18. und 19. Jahrhundert vorherrschend war, auf den »wirklichen
Kérper« in Form seines phinomenalen Materialstatus.”® Vor diesem Hintergrund ver-
steht Herrmann die aktive Teilhabe der Zuschauer als Prozess eines heimlichen Nacher-
lebens sowie »einer schattenhaften Nachbildung der schauspielerischen Leistungen, in
einer Aufnahme nicht sowohl durch den Gesichtssinn wie vielmehr durch das Kérper-
gefiihl, in einem geheimen Drang, die gleichen Bewegungen auszufiithren, den gleichen

Erfahrung angesehen werden. Vgl. Hans Robert JauR, Asthetische Erfahrung und literarische Herme-
neutik (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1982). Zum Begriff der Aisthesis u.a. auch mit Bezug auf Jaufd
und einer kritischen Betrachtungsweise siehe auch Christian Rittelmeyer, Aisthesis, Zur Bedeutung
von Kérper-Resonanzen fiir die dsthetische Bildung (Minchen: kopaed, 2014), 7.

17 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 12.

18 Vgl ibid., 12-13.

19 Vgl. Jean-Luc Nancy, Corpus (TransPositionen) (Berlin: Diaphanes, 2003).

20 Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 46-55, siehe auch Rudolf Miinz, » Theater —eine Leis-
tung des Publikums und seiner Diener<, Zu Max Herrmanns Vorstellungen von Theater, in: Berliner
Theater im 20. Jahrhundert, hg. v. Erika Fischer-Lichte et al. (Berlin: B & S Siebenhaar Verlag, 1998),
43-52.

21 Vgl. Max Hermann, »Uber die Aufgaben eines theaterwissenschaftlichen Instituts«, Vortrag vom
27.Juni 1920, in: Theaterwissenschaft im deutschsprachigen Raum, hg.v. Helmar Klier (Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1981), 15-24. Vgl. auch Fischer-Lichte, Asthetik des Performati-
ven, 47 und 58.

22 Vgl. Max Hermann, »Das theatralische Raumerlebnisc, in: Vierter Kongress fiir Asthetik und allge-
meine Kunstwissenschaft (Berlin 1930), hg. v. Hermann Noack, Beiheft zur Zeitschrift fiir Asthetik und
allgemeine Kunstwissenschaft 25 (1931), 152-163, hier 152f.

23 Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 50-52.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29: - [



https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

Stimmenklang in der Kehle hervorzubringen.«** Nicht Phantasie und Einbildungskraft,
sondern ein leiblicher Prozess bildet hier den Kern der Erfahrung.

Herrmanns Idee eines seelischen Nachempfindens bildet eine Parallele zu den Theo-
rien der Spiegelneuronen, welche in den 1990er Jahren entwickelt wurden.” Spiegel-
neuronen losen bei einem Beobachter von bestimmten Handlungen unter gewissen
Voraussetzungen einen dhnlichen, wenn auch gehemmten Handlungsimpuls aus, der
somit nicht vollstindig ausgefiithrt werden kann. Im Rahmen einer sogenannten mime-
tischen Partizipation werden insbesondere auch itber den Gesichtssinn wahrgenomme-
ne korperliche Aktivititen — wie Korperhaltung und Kérperspannung — innerlich wie
auch durch dhnliche Muskelanspannung korperlich mitvollzogen. Dies stellt schlief3-
lich auch ein sich korperlich manifestierendes Korrelat zu dem psychologischen Phi-
nomen der Empathie dar.? Ein solch kérperliches Miterleben wurde von Fischer-Lichte,
die Ideen Max Herrmanns weiterentwickelte, unter ihrem Begriff der autopoetischen
Feedbackschleife®” subsummiert. Mit der autopoetischen Feedbackschleife meint Fischer-
Lichte vor allem beobachtbare, sicht- und hérbare Handlungen und Verhaltensweisen
von Akteuren und Zuschauern, wobei beide Gruppen in eine Feedbackschleife des Agie-
rens und Reagierens geraten. Dabei kann im Rahmen kiinstlerischer Handlungen auch
grundsitzlich und ohne aktive Beitrage der Zuschauer eine Energie mobilisiert und ins
Zirkulieren gebracht werden, welche eine solche Feedbackschleife zwischen den Ak-
teuren auf der Bithne und dem Publikum im Rahmen einer Auffithrung hervorbringen
kann.?® Folglich gibt es Dieter Mersch zufolge »[iln performativer Kunst [..] nur Be-
teiligte. Gemeinsam betreten sie die Bithne des Ereignisses.«** Der Begriff der Energie
wird von Fischer-Lichte in diesem Zusammenhang bewusst nicht genauer definiert.*
Allerdings kann davon ausgegangen werden, dass hier korperliche Spannungsprozesse
gemeint sind, welche dhnlich zu dem Phinomen der Spiegelneuronen zwischen den
Korpern der Akteuren und denen der Zuschauer zirkulieren.

In einem solchen kérperlichen Sinne kann 4sthetische Erfahrung nur wahrend einer
Auffithrung erfolgen — nachtrigliche Bedeutungszuschreibungen, Diskussionen und
Bewiltigungsprozesse werden somit nicht als Teil dsthetischer Erfahrungsprozesse an-

24  Hermann, »Das theatralische Raumerlebnis«, 153.

25  Vgl. beispielsweise Vittorio Gallese und Alvin Goldman, »Mirror neurons and the simulation theo-
ry of mind-reading, in: Trends in Cognitive Sciences 2/12 (Dezember 1998), 493-501, sowie Giaco-
mo Rizzolatti und Corrado Sinigaglia, Empathie und Spiegelneurone, Die biologische Basis des Mitge-
fiihls (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2008). Siehe in diesem Zusammenhang auch den Begriff der
Ansteckung bei Erika Fischer-Lichte, »Zuschauen als Ansteckung, in: Ansteckung, Zur Korperlich-
keit eines dsthetischen Prinzips, hg. v. Nicola Suthor und Mirjam Schaub (Minchen: Wilhelm Fink,
2004), 35-50.

26 Vgl. Brandstitter, Grundfragen der Asthetik, 146.

27 Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 99. Siehe weiterfithrend mit Blick auf den Tanz auch
Yvonne Hardt und Martin Stern (Hgg.), Kérper — Feedback — Bildung, Modi und Konstellationen tinze-
rischer Wissens- und Vermittlungspraktiken (Miinchen: kopaed, 2019).

28  Vgl. ibid.

29  Mersch, Ereignis und Aura, 238.

30  Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, Fufinote 38.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29: - [


https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

gesehen.” Die Krifte in isthetischen Vollziigen in Form sinnlichen Erfassens wirken
vielmehr frei und nicht auf einen Zweck gerichtet.*” Da im sinnlichen Erleben eines
phinomenalen Begriftes der Erfahrung streng genommen nichts geglaubt oder erkannt
wird, gibt es kaum einen Bezug zur Erkenntnisfihigkeit und damit zu der kognitiven
wie auch epistemischen Komponente des nachfolgenden Bereichs, was Nelson Good-
man dazu veranlasste hier abwertend von »Gefiihlsisthetik« zu sprechen.*

Der epistemische Begriff der Erfahrung

Nelson Goodman zufolge geht es in der Wissenschaft als auch in der Kunst in ers-
ter Linie um Erkenntnis.** Erfahrungen werden demnach als epistemische Akte einer
besonderen Art begriffen. Im Unterschied zur Wissenschaft wird Wissen im Rahmen
der isthetischen Erfahrung ohne einen Vorgang des Schlussfolgerns erworben.** Dabei
kann der paradigmatische Fall der sinnlichen Wahrnehmung sowohl unter den phino-
menologischen als auch unter den epistemischen Begriff der Erfahrung fallen, da sinn-
liche Wahrnehmung sowohl eine Episode phinomenalen Bewusstseins als auch einen
Erwerb von Wahrnehmungswissen einschliefen kann.? Allerdings lisst sich Folgendes
beobachten: Je mehr wir uns auf die Frage nach den Erkenntnisfunktionen von Kunst
konzentrieren, umso mehr scheint der Blick fiir Phinomene wie inszenierte Sinnlich-
keit, Korperlichkeit und Emotionalitit verloren zu gehen,” wobei beide Bereiche im
Rahmen eines Wahrnehmungsprozesses untrennbar interagieren.

Im Unterschied zur wissenschaftlichen Erkenntnis beschreibt Ursula Brandstitter
die sogenannte »3sthetischen Erkenntnis«,*® die nicht der Sprache bedarfund sich nie-
mals abschlieflend in sprachliche Begriffe fassen lisst,

da es keinen sprachlich fixierbaren Endpunkt der Erkenntnis gibt, in dem alle kérper-
lich-sinnlichen, emotionalen, subjektiven Aspekte der Erkenntnis beriicksichtigt und

31 Vgl.ibid., 276-280. Ruth Sonderegger zufolge zwingt ernst genommene asthetische Erfahrung uns
den Bereich der dsthetischen Erfahrung sowie der Kunst zu tiberschreiten. Da ein Kunstwerk selbst
nicht urteilt, nétigt es zur Positionierung hinsichtlich der von ihm erschlossenen Bedeutsamkeits-
horizonte. Vgl. Ruth Sonderegger, »Die Ideologie der dsthetischen Erfahrung, Versuch einer Re-
politisierung, in: Zwischen Ding und Zeichen, hg. v. Gertrud Koch und Christiane Voss (Miinchen:
Fink, 2006), 107-111, hier 99f.

32 Vgl. Christoph Menke, »Wahrnehmung, Tatigkeit, Selbstreflexion. Zur Genese und Dialektik der
Asthetik, in: Falsche Gegensiitze, Zeitgendssische Positionen zur Asthetik, hg. v. Andrea Kern und Ruth
Sonderegger (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002), 19-48.

33 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 13. Siehe auch Nelson Goodman, Sprachen der Kunst,
Entwurf einer Symboltheorie (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1995), 226-232.

34 Vgl. ibid. Zum Begriff des dsthetischen Verstehens und einer Kritik der Hermeneutik siehe auch
Martin Seel, Asthetik des Erscheinens (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003), 27-38.

35  Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 14.

36 Vgl ibid., 14.

37  Vgl. Brandstitter, Grundfragen der Asthetik, 102.

38  Die Unterschiedung zwischen theoretischer, praktischer und dsthetischer Erkenntnis geht auf
Kants Kritik der reinen Vernunft (1781), Kritik der praktischen Vernunft (1788) und Kritik der Ur-
teilskraft (1790) zuriick, vgl. Brandstatter, Grundfragen der Asthetik, 103.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29: - [



https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

wiedergegeben werden konnten. Asthetische Erkenntnis ist stirker als die verbalbe-
grifflich sich manifestierende Form der abstrahierenden Erkenntnis in der sinnlichen
Wahrnehmung verankert. Die Kérperlichkeit der dsthetischen Erkenntnis ist ein we-
sentliches Merkmal, das sie von wissenschaftlicher Erkenntnis unterscheidet.®

Aufgrund dieser Korperlichkeit zeichnet sich dsthetische Erkenntnis durch ein enorm
hohes Maf} an Individualitit und Subjektivitit aus. Der Kommunizierbarkeit sind da-
bei Grenzen gesetzt, »da es letztlich um den persénlich-subjektiven, korperlich-einma-
ligen Vollzug der Erkenntnis im Augenblick geht.«*® Asthetische Erkenntnis ist nicht
an einer »wahren« Erkenntnis interessiert, sondern kreist um eine Vielzahl von Inter-
pretationen, Sichtweisen und Bedeutungen. »Asthetisches Erkennen initiiert Prozesse
der Wahrnehmung und Erfahrung - im Sinne der Offenheit und Unbestimmbarkeit is-
thetischer Erkenntnisse erreicht es jedoch niemals einen endgiiltigen Schlusspunke.«*
Charaketeristisch fiir dsthetische Erkenntnis ist vor allem eine stete Bezogenheit auf die
sinnliche Wahrnehmung, welche zu komplexen Erfahrens-, Denk- und Erkenntnisbe-
wegungen anregt:** ,Denn unser Korper ist uns unbewusst oder bewusst nur >gegebens,
er ist prasent nur iiber das syndsthetische Zusammenwirken der aufihn und auf die AufSenwelt
gerichteten Sinne.«* Jorg Zirfas zufolge verleihen die Sinne Bedeutungen, schreiben Wer-
te zu, konstituieren Strukturen und etablieren Ordnungen, welche eine gewisse Unab-
hingigkeit von kulturellen und kognitiven Codierungen des propositionalen Wissens
fiir sich reklamieren und dennoch immer in Abhingigkeit zum historisch-kulturellen
Umfeld stehen.**

Eine besondere »sinnliche« Komponente der Erfahrung wird oftmals solchen Wer-
ken der Neuen Musik zugeschrieben,* welche kérperliche Prozesse verarbeiten, wobei
der Erwerb von Erkenntnis moglich, aber nicht zwingend erforderlich ist und in je-
dem Fall eine kreative Eigenleistung der Wahrnehmenden darstellt.** In einem solchen
»offenen« Wahrnehmungsprozess kann es zu einer besonderen Art einer »negativen«
Erfahrung kommen, die fiir die folgende dritte Richtung paradigmatisch ist.

Der existentielle Begriff der Erfahrung

Dieses Verstindnis von isthetischer Erfahrung basiert auf der reichhaltigen Bestim-
mung des Begriffes von Erfahrung nach philosophisch doch so verschiedenen Her-
ausgehensweisen, wie denjenigen von Hegel, Gadamer und Dewey, die die Asthetik
der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts mafigeblich prigten. Gadamers Konzeption
der Erfahrung in Wahrheit und Methode kann als ausdriickliche Gegenposition zu einem
epistemischen Erfahrungsbegriff gewertet werden. Im Gegensatz zu Erfahrungen, die

39 Ibid., 37.
40 Ibid.
41 Ibid., 104.

42 Vgl.ibid., 104f.

43 Rittelmeyer, Aisthesis, 1.

44 Vgl. Zirfas, »Zur musikalischen Bildung des Korpers, 26.

45  Siehe exemplarisch Sanders, »Uber der Zeit, mitten im Wirbel«, 21-22.
46 Vgl Kapitel 111/6 dieser Arbeit.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29: - [


https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

Erwartungen erfiillen und gewohnte Kategorien bestitigen, ist die Erfahrung nach Ga-
damer in Anlehnung an Hegel eine »negative«: »Wenn wir an einem Gegenstand eine
Erfahrung machen, so heif3t das, dass wir die Dinge bisher nicht richtig gesehen ha-
ben und nun besser wissen, wie es damit steht.«*’ Diese Negation besteht somit darin,
dass etwas, was man zu wissen glaubt, durch die Erfahrung negiert wird, wobei die
Erfahrung sich implizit immer auch schon auf weitere Erfahrungen bezieht, denen sie
standhalten oder durch die sie widerlegt werden kann.*® Auf diese Weise hat die Dialek-
tik der Erfahrung laut Gadamer »ihre eigene Vollendung nicht in einem abschlieRenden
Wissen, sondern in jener Offenheit fiir Erfahrung, die durch die Erfahrung selbst frei-
gespielt wird.«* Der kognitive Akt eines Erwerbs von Wissen stellt dabei lediglich einen
Bestandteil der existenziellen Erfahrung dar, da diese nur dann erfolgt, wenn ihr Pro-
zess fiir uns eine lebensweltliche Bedeutsamkeit erhilt:*° »Durch sie verindern sich die
Relevanzen des Denkens und Handelns.«”* Diese Sichtweise weist eine Nihe zu Hei-
degger und Benjamin auf, denen zufolge der Kunst und ihrer Erfahrung eine zentrale
Funktion der historischen und kulturellen »Welterschliefung« zukommt,** wobei bei-
de entschieden gegen eine Asthetik vorgehen, die das Kunstwerk auf ein subjektives
Erlebnispotential reduziert.*

Aus Kinstlerperspektive sind in diesem Zusammenhang vor allem auch die Schrif-
ten von Helmut Lachenmann aus den Jahren 1966-1995 zu nennen. Diese Sammlung
an Aufsitzen mit dem Titel »Musik als existentielle Erfahrung« widmet sich seiner ei-
genen dsthetischen Position sowie zentralen Entwicklungen der Neuen Musik seit der
zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts und lisst sich der oben angesprochenen existenti-
ellen Erfahrungstheorie zuordnen.** Lachenmann kniipft in seinen Schriften - wie auch
Gadamer — an Hegel an, indem er argumentiert: »Musik erfinden heif’t deshalb: nega-
tiv handeln, Gewohntes durchschauen und aussperren, vorweg Impliziertes aufdecken
durch Unterdriicken und so vorweg Unterdriicktes freilegen. Nichts ist konstruktiver
als solche Destruktion.«*

Auch philosophische Abhandlungen des 21. Jahrhunderts, beispielsweise von Hans
Ulrich Gumbrecht und Martin Seel, betonen, dass dsthetische Erfahrung damit in Ver-
bindung gebracht wird, dass man bereitwillig den temporiren Verlust der Selbstbe-
herrschung riskiere und Kunstwerke somit grundsitzlich beabsichtigen, das Publikum
zumindest zeitweise aus den Sicherheiten und Selbstverstindlichkeiten der leiblichen

47  Gadamer, Wahrheit und Methode, 359.

48  Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 1s.

49  Gadamer, Wahrheit und Methode, 361.

50  Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 15.

51 Ibid., 15.

52 Vgl. ibid. Siehe auch Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzier-
barkeit (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1963); Martin Heidegger, »Der Ursprung des Kunstwerkes, in:
ders., Holzwege (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1994), 1-74; sowie Seel, Asthetik des Erscheinens, 22.

53 Vgl. Seel, Asthetik des Erscheinens, 32.

54  Vgl. Helmut Lachenmann, Musik als existentielle Erfahrung, Schriften 1966-1995, hg. v. Josef Hiusler
(Wiesbaden: Breitkopf und Hartel, 2004).

55  Ibid., 99-103.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29: - [

21


https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

wie geistigen Orientierung zu nehmen.* Ein Versagen der Kontrolle kann Andreas Bahr
zufolge in der voriibergehenden oder lingerfristigen Erfahrung liegen, nicht mehr in
den »Erlebnisstil des Alltags« zuriickkehren zu kénnen.” Dieser Effekt kann dabei sogar
gewaltsam auf uns einwirken, »insofern er uns kérperlich ergreift und so den Korper
blockiert.«*® Eine Asthetik der Kunst, die auf der Stérung gewohnter Wahrnehmungs-
kategorien basiert, interpretiert Martin Seel schlieflich als eine Asthetik der Gewalt -
»eine Auslegung der Macht, mit der ihre Werke eine Wirklichkeit hervorbringen, an der
sich die Lebenswirklichkeit ihrer Adressaten bricht.«*

Die existentielle Erfahrung erscheint schliefilich gerade aufgrund ihrer Vielschich-
tigkeit dem Wesen der Neuen Musik zu entsprechen und — wie Lachenmann argumen-
tiert — sich scheinbar deckungsgleich zu dem Ziel vieler Kompositionen des 20. und 21.
Jahrhunderts zu verhalten, i.e. gewohnte Kategorien in Frage zu stellen und Horizonte
zu erweitern.®® Dabei grenzt sie sich nicht von kognitiven und phinomenalen Erfah-
rungszugingen ab, sondern schlief3t diese mit ein, wenngleich sie sich weder in kogniti-
ven Akten zum Zweck eines Wissenserwerbs noch in sinnlich-affektiven Dispositionen
erschopft. Sie zeichnet sich gerade dadurch aus, dass sie verschiedenste Aspekte be-
inhaltet, die in einen Interaktionsprozess geraten.®* Der Eingriff in Erfahrungen sowie
die Erweiterung von Erfahrungshorizonten stellt Albrecht Wellmer zufolge schliefilich
einen besonderen existentiell bedeutsamen Weltbezug von Kunst her:

Der Verweischarakter ist nicht der von Aussagen: Kunstwerke ssagenc< nicht etwas, sie
»zeigens, >fithren vors, >stellen dar<, >exponieren< oder >inszenieren< etwas, und in die-
sem Zeigen, Vorfithren, Darstellen, Exponieren und Inszenieren sbeziehencsie sich auf
die Welt bzw. unsere Erfahrung von ihr und unsere Verwicklung in sie. Nur so kénnen
sie in unsere Erfahrung eingreifen. In der Kunst, so kénnte man sagen, kommen immer
auch >Bedeutungencins Spiel, was hier nur ein anderes Wort ist fir das, was ich eben
den Verweischarakter der Kunst genannt habe. Meine These ist nun, dass die gelun-
genen Kunstwerke >Bedeutungenc<so ins Spiel bringen, dass sie zugleich existentiell
bedeutsame Gehalte ins Spiel bringen. Hierin ist der Weltbezug der Kunst dem der Phi-
losophie vergleichbar: In beiden geht es um die Bedeutsamkeitshorizonte, die in der

56  Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2004), 136; Seel,
Asthetik des Erscheinens, 302f.

57  Vgl. Andreas Bahr, »Imagination und Kérpererlebenc, in: Materialititen der Kommunikation, hg. v.
Hans Ulrich Gumbrecht und K. Ludwig Pfeiffer (Frankfurta.M.: Suhrkamp, 1988), 680-702, hier 692.

58  Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 138. Siehe auch Kapitel 11/8 dieser Arbeit.

59 Seel, Asthetik des Erscheinens, 303. In Abgrenzung zu dem »Schock« als innovative Uberraschung
spricht Karl-Heinz Bohrer von einem erkenntnistheoretischen Witz, der dhnliche Konsequenzen
hervorruft, wie die bei Seel gerade erwdhnten und oftmals von Zynismus motiviert ist: »Er kommt
dadurch zustande, dass ein Beobachter, ein Leser in eine Wahrnehmungssituation gebracht wird,
in der die Einmaligkeit des Gesehenen, des Celesenen vorherrschende Wahrnehmungsmafista-
be und Wertvorstellungen ins Schwanken bringt.«Karl Heinz Bohrer, Plétzlichkeit (Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 1981), 76.

60 Vgl. Lachenmann, Musik als existentielle Erfahrung, siehe hierzu insbesondere die Aufsitze »Affekt
und Aspekt«, 63-72, und »Zum Problem des musikalisch Schonen heute, 104-110.

61 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 16.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29: - [



https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

einen oder anderen Weise unser Leben bestimmen, das heift um unseren Welt- und
Selbstbezug.®*

2. Asthetische Erfahrung versus alltagliche Erfahrung?

Vor dem Hintergrund des bisher Gesagten stellt sich schliellich die Frage, wie sich
asthetische Erfahrungen von anderen Arten der Erfahrung abgrenzen lassen. Auf der
Basis der gerade beschriebenen Begriffsbestimmungen isthetischer Erfahrung werden
im Folgenden zentrale Vorschlige zur Abgrenzung vorgestellt, welche sich auch in die-
sem Fall keinesfalls ausschliefien, sondern miteinander zusammenhingen:

a.
Asthetische Erfahrungen implizieren dem ersten Vorschlag zufolge eine isthetische
Qualitit der Erfahrung, welche beispielswiese ein spezifisches Gefiihl oder eine Emo-
tion (wie etwa eine bestimmte Form der Liebe bei Edmund Burke),® eine spezifische
Modifikation unseres Fithlens oder Empfindens, ein interesseloses Wohlgefallen (Im-
manuel Kant)** oder eine bestimmte Intensitit des Erlebens (Monroe C. Beardsley,
Hans Ulrich Gumbrecht, Hans-Joachim Hespos)®® bzw. das Hervorrufen von besonde-

62 Wellmer, Versuch iiber Musik und Sprache, 156. In dieser Schrift hat Albrecht Wellmer den Versuch
unternommen, grundsatzlich die Strukturalitit von Musik als immer mit ihrem Anderen — mit
der Erfahrung einer Wirklichkeit — verwoben anzusehen und daraus ihre Welthaltigkeit (unter
dem Aspekt der Sprachihnlichkeit) abzuleiten. Vgl auch Dieter Mersch, »Uber das >Reale<in Neu-
er Musik, in: Zuriick in die Gegenwart, Weltbeziige in Neuer Musik (= Veréffentlichungen des Instituts
fiir Neue Musik und Musikerziehung Darmstadt, Band 55), hg. v. J6rn Peter Hiekel (Mainz: Schott,
2015), 32-49, hier 36: »Keine kompositorische Grammatik oder Abstraktion erfiillt sich selbst—viel-
mehr interessiert sie nur, weil wir an ihr und durch sie etwas wahrnehmen, was tiber sie hinaus-
weist und unsere Welt betrifft: die Unerhértheit eines Klangs beispielsweise, seine anrithrende
Stimmung, eine Rhythmik, die uns dem Platz entreifdt, an dem wir fest zu stehen meinen, oder
ein aufwiihlender Affekt und eine Versenkung, die uns der Unendlichkeit, der Transzendenz ni-
her bringt. Dann scheint gleichzeitig auf, was man die musikalische Idee genannt hat, die nicht
nur ein Thema und dessen Exposition bezeichnet, sondern die zugleich mit anderen Ideen und
Referenzen angereichert ist, durchaus mit philosophischen Gehalten, die dem Gehérten allererst
seine Bedeutung verleihen.«

63  Siehe Edmund Burke, Philosophische Untersuchungen (iber unsere Ideen vom Erhabenen und
Schénen (Hamburg: Meiner, 1989), 127, vgl. auch Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 17.

64  Siehe Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft (Frankfurt a.M.: Suhrkamp,1995), § 2, vgl. auch Deines,
Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 17.

65  Gumbrecht argumentiert, »dass das, was wir >dsthetische Erfahrung« nennen, uns immer mit be-
stimmten Gefithlen der Intensitit versorgt, die wir in den von uns bewohnten historisch und kultu-
rell spezifischen Alltagswelten nicht finden kdnnen.«Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120.
Siehe auch Hans Ulrich Gumbrecht, »Epiphanienc, in: Dimensionen asthetischer Erfahrung, hg. v.
Joachim Kiipper und Christoph Menke (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003), 203-222; siehe weiter-
hin Monroe C. Beardsley, Aesthetics, Problems in the Philosophy of Criticism (New York: Hackett,
1958), 527-528; Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 17.; Hans-Joachim Hespos, »pfade des ri-
sikos«(1985), in: ders., .redezeichen., Texte zur Musik 1969-1999, hg. v. Randolph Eichert und Stefan
Fricke (Saarbriicken: Pfau, 2000), 71.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29: - [

23


https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

