
I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt –

Betrachtungen einer Schwelle

Seit den frühen 1950er Jahren und insbesondere seit den prägenden Ideen John Cages

beschäftigen sich zahlreiche Komponisten der NeuenMusikmit künstlerischen Schwel-

lenüberschreitungen zwischen der täglichen Lebenswelt und der Kunst.1 Laut Dieter

Schnebel vermag schließlich alles im menschlichen Leben Musik zu werden: »Life is

music, music is life, proklamierte John Cage schon vor Jahren.«2 Diese Aussage Die-

ter Schnebels stellt den enormen Einfluss John Cages auf den Kunstbegriff heraus, der

bis heute nachwirkt und nach wie vor wissenschaftlich diskutiert sowie künstlerisch

verarbeitet wird.3 Auch im Zuge anderer Kunstströmungen wie der Pop-art, die Phäno-

mene des täglichen Lebens als künstlerisches Material verwenden, wurde schließlich

gefolgert, dass die »kulturhistorisch bedeutendste Folge der Avantgarde die Ästhetisie-

rung des Alltagslebens«4 ist, aus der Adorno sogar eine »Entkunstung« der Kunst ab-

leitete, die eine Einebnung der Differenz zwischen alltäglicher Lebenswelt und Kunst

impliziert.5 Dabei werden die Grenzziehungen zwischen Kunst und Alltag nicht unbe-

dingt – wie beispielsweise bei Cage – teilweise aufgehoben, sondern vielmehr immer

wieder neu befragt, hinterfragt, verschoben, durchweicht, verfestigt, und durch diver-

1 Vgl. u.a. Gisela Nauck, »Leben – Wirklichkeit – Alltag, Überlegungen und Rückblicke zu einer bri-

sant gewordenen Problematik«, in: Positionen 76 (August 2008), 14-19.

2 Dieter Schnebel, »Klang und Körper« (1988), in: ders., Anschläge – Ausschläge, Texte zur NeuenMusik

(München, Wien: Hanser, 1993), 37-49, hier 49.

3 Dass jeder triviale Gegenstand Anlass einer genuinen ästhetischen Erfahrung werden kann, be-

schrieb beispielsweise auch Pierre Bourdieu, La distinction, Critique social du judement (Paris: Les

Editions de Minuits, 1979), 37.

4 Russell A. Berman, zitiert nach Peter Jehle, »Alltäglich/Alltag«, in: Ästhetische Grundbegriffe,Histori-

schesWörterbuch in sieben Bänden, Bd. 1, hg. v. Karlheinz Barck u.a. (Stuttgart, Weimar: J. B. Metzler,

2000), 104-133, hier 123.

5 Siehe TheodorW. Adorno,Ästhetische Theorie (13. Auflage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 13. Aufl. 1995),

27 und 32.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

se Integrationsmethoden von unterschiedlichsten Alltagseinflüssen und -erfahrungen

in den Fokus der künstlerischen Auseinandersetzung gestellt.6

In diesem Zusammenhang vollzog sich auch eine Verlagerung von Intentionalität

zur Responsivität, wobei sich Aufführungen in Form von nichtintentionalen »Ereignis-

sen« Sinnzuschreibungen zum Teil zu entziehen versuchen, sodass nicht Urteile und

Überzeugungen, sondern die Ereignisse selbst und die Erfahrungen, die sie stiften,

in den Mittelpunkt gestellt werden.7 Den Begriff des Ereignisses umschreibt Dieter

Mersch wie folgt: »Das Ereignis, wiewohl ein Gemachtes, ist doch kein Machbares. Geplant, ist

es gleichwohl nichts Planbares; konstruiert, ist es dennoch nichts Konstruierbares.Es schafft sich,

vollbringt sich.«8 Der demEreignis innewohnendeCharakter des Performativen imSinne

eines Sich-Zeigens gehört zunächst einmal grundsätzlich jeder künstlerischen Arbeit,

jedem Projekt und sogar jedem Werk im traditionellen Sinne an, wobei die Performa-

tivität in unterschiedlicher Art und unterschiedlichem Ausmaß explizit wird.9 Musika-

lische Handlungen weisen durch eine performative Handlungs- und eine semiotische

Bedeutungsdimension eine doppelte Geprägtheit auf:10

6 Vgl. Hannes Galette Seidl und Roman Pfeifer, »Diesseitig«, in: Positionen 76 (August 2008), 24-27,

hier 24: »Wie alle Dualismen hat auch der Dualismus von Kunst und Leben, ungeachtet (oder ge-

rade wegen) seiner ungenau ordnenden Kraft und Wirklichkeit verzerrenden Darstellung, eine

große Anziehungs- und Zerstörungskraft. Weil Kunst ohne Leben oder Leben ohne Kunst nicht

zu haben ist, lässt sich aber keine Grenze ziehen, die das eine vom anderen trennen würde: Jede

musikalische Aufführung gehört schon allein durch die Anwesenheit des Instrumentalisten zum

Leben, man wird kaum ein Objekt oder einen Klang aus seinem Alltag finden, der nicht Kunst

oder Musik sein könnte. […] Daraus zu schließen, es würde keinen Unterschied machen und alles

könne Kunst oder Leben sein, wenn man wolle, ist natürlich weder sinnvoll noch interessant: Es

kommt schon auf die Betrachtung an, aber nicht auf eine subjektivspontane, sondern auf eine sich

ständig verändernde, diskursiv vereinbarte. Die Halbwahrheit der Unterteilung der Welt in Kunst

und Lebenssphären hat allerdings viel Beachtenswertes hervorgebracht, unter anderem das im-

mer wieder in Angriff genommene Projekt, die Sphäre des Lebens durch die der Kunst zu deuten

und zu verändern.« Vgl. auch den häufig verwendeten Begriff der »Diesseitigkeit«, den Jörn Pe-

ter Hiekel folgendermaßen fasst: »Das stark Gegenwartsbezogene, das im ›Diesseitigkeits‹-Begriff

eine plastische, wenn auch nicht unumstrittene Formel fand, gründet wohl nicht zuletzt auf dem

großenUnbehagen gegenüber der Randständigkeit der NeuenMusik. Verständlicherweisemöch-

te die Bezeichnung ›diesseitig‹ auch weniger als ein Gegensatz zum ›Jenseitigen‹, sondern eher

zum ›Abseitigen‹ verstandenwerden.Dieser Randständigkeit könneman, so dieÜberzeugung, am

ehesten entkommen, wenn man nicht mehr tiefgründelnde Bezüge zu Hölderlin, Celan, Goethe

oder Leonardo da Vinci oder Elemente verschiedener spiritueller Traditionen zum Zuge kommen

lässt, sondern Alltagsbezüge setzt und auch im Konzertsaal Präsentationsformen wählt, die aus

ganz anderen Kontexten geläufig sind – weltoffeneren und stärker alltagsbezogenen, aber auch

humorvolleren und leichteren.« Jörn Peter Hiekel, »Randständig oder zentral? Welt- und Gegen-

wartsbezüge inMusik«, in: Zurück in dieGegenwart,Weltbezüge inNeuerMusik (= Veröffentlichungen

des Instituts für NeueMusik undMusikerziehung Darmstadt, Band 55), hg. v. ders. (Mainz: Schott,

2015), 10-31, hier 28.

7 Vgl. Dieter Mersch, Ereignis und Aura (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 4. Aufl. 2011), 9 und 20.

8 Ibid., 234.

9 Vgl. ibid., 290. Zur Geschichte und Theorie des Performativen siehe auch Erika Fischer-Lichte, Per-

formativität, Eine Einführung (Bielefeld: transcript, 2012).

10 Vgl. Zirfas, »Zur musikalischen Bildung des Körpers«, 32.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 15

Musikalische Handlungen verweisen also aufgrund ihrer artifiziellen symbolischen In-

szeniertheit auf etwas, das jenseits ihrer Tatsächlichkeit angesiedelt ist. Dies führt zu

einemganz besonderen ästhetischenModus der Selbst-Wahrnehmungundder Selbst-

Konzeption. Der Musiker beginnt unweigerlich, sich doppelt wahrzunehmen: Als Kör-

per, der die physischen Bewegungen trägt, und als artifizieller Leib, der die musikali-

schen Bedeutungen hervorbringt.11

Was macht jedoch vor diesem Hintergrund gerade die spezifische performative Quali-

tät vonmusikalischen Ereignissen aus, die sich in besondererWeise der alltäglichen Le-

benswelt zuwenden? Werden diese allein durch den Einbezug alltäglicher Handlungen

»realer« bzw. der alltäglichen Lebenswelt verwandter? Wenn ja, was genau unterschei-

det schließlich Erfahrungen der alltäglichen Lebenswelt von künstlerisch-ästhetischen

Erfahrungen, welche verstärkt mit lebensweltlichen Materialien arbeiten?

Um sich diesem weitreichenden Themenkomplex zu nähern, ist es zunächst not-

wendig, sich mit einschlägigen Kunstdefinitionen auseinanderzusetzen. Die im Fol-

genden vorgestellten und zum Großteil sehr vielschichtigenTheorien können an dieser

Stelle im Einzelnen nicht tiefgehend besprochen, sondern nur in ihrem jeweiligen Kern

umrissen werden – mit dem Ziel, einen Überblick über die Vielzahl an mannigfaltigen

Betrachtungsmöglichkeiten anzubieten. Innerhalb der langen Tradition an Versuchen

zuKunstdefinitionen soll der Fokus hier insbesondere auf jenenTheorien liegen, die eng

mit Kunstrichtungen seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts zusammenhängen und von

diesen inspiriert wurden.

1. Der Begriff der ästhetischen Erfahrung im Fokus von Kunstdefinitionen

Das Nachdenken über die Frage, was Kunst ist bzw. wie sie sich definieren lässt, ist

wahrscheinlich so alt wie das menschliche Denken selbst und wird von unzähligen

Faktoren geprägt, zu denen verschiedene Kulturkreise als auch subjektive Neigungen

und individuelle Sozialisation zählen. Dass das persönliche Kunstverständnis gerne

11 Ibid., 21-40, hier 32. Laut Birgit Erdle ist der Körper grundsätzlich zwischen mehreren Ordnungen

aufgespannt: zwischen der von Sprache geprägten historisch konstruierten Ordnung des Symboli-

schen als Ordnung der Darstellung (des Imaginären, Bildhaften und Figurativen) sowie der jenseits

der Zeichen situierten Ordnung des Realen, welcher ihrerseits von Lust, Schmerz, Trauma, Tod und

Zeitlichkeit bestimmt ist, wobei beide Ordnungen ineinander übergehen. Der Körper erscheint

somit als Schnittstelle oder als Nicht-Ort einer Auflösung der Grenzen zwischen den Ordnungen.

Vgl. Birgit Erdle, »Der phantasmatische und der decouvrierte weibliche Körper, Zwei Paradigmen

der Kulturation«, in: Feministische Studien 2 (1991), 65-78, hier 65, sowie Julika Funk und Cornelia

Brück, »Fremd-Körper: Körper-Konzepte – Ein Vorwort«, in: Körper-Konzepte, hg. v. dies. (Tübingen:

Gunter Narr, 2000), 7-18, hier 10. Albrecht Wellmer zufolge müssen Bedeutungen nicht zwingend

begrifflicher Art sein, sondern können auch innermusikalisch durch ihren Ort in einem musika-

lischen Kontext bestimmt sein und energetisch-formbildenden Sinn erzeugen. Musik impliziert

dabei keine bestimmten Bedeutungen, sondern vielmehr das Potential dafür, dass bestimmte Be-

deutungen unter bestimmten Umständen emergieren. Vgl. Albrecht Wellmer, Versuch über Musik

und Sprache (München: Hanser, 2009), 30-31 und 175; siehe auch Nicholas Cook, »Musikalische Be-

deutung und Theorie«, in:Musikalischer Sinn, Beiträge zu einer Philosophie derMusik, hg. v. Alexander

Becker und Matthias Vogel (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007), 80-128, hier 101.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

zum Anlass zwischenmenschlicher Diskussionen gewählt wird, kann man beispiels-

weise sehr anschaulich an den Besucherreaktionen auf documenta-Ereignissen ablesen,

bei denen unaufhörlich die Frage diskutiert wird, was von den jeweiligen Ausstellungs-

stücken und Performanceaktionen als Kunst wahrgenommen bzw. angesehen wird und

was nicht als solche akzeptiert wird, wobei die Meinungen hier sehr auseinanderdrif-

ten können. Jedem Kunstwerk scheint es schließlich darum zu gehen, auf je eigene und

»in paradigmatischer Weise zu realisieren, was Kunst ist.«12 Das Potential eines Kunst-

werkes, als ein solches aufgefasst zu werden, wird von den Rezipierenden sondiert und

beurteilt, was schließlich GeorgW. Bertram zufolge ein wesentliches Element der »Pra-

xisform der Kunst« darstellt.13

Kunstdefinitionen kreisen dabei insbesondere um die Begriffe »Kunst«, »Alltag«,

»Schwelle« sowie »Erfahrung«, welche auf sehr unterschiedliche Weise verwendet und

verstanden werden und deren Bestimmungen die Grundlage der unterschiedlichen An-

sätze bilden. Der mitunter am heftigsten diskutierte Begriff in dieser Reihe ist der der

ästhetischen Erfahrung, der laut Gadamer »zu den unaufgeklärtesten Begriffen zu ge-

hören [scheint], die wir besitzen«.14 Stefan Deines, Jasper Liptow undMartin Seel iden-

tifizieren die folgenden drei zentralen Ausrichtungen im Rahmen der Bestimmung der

Erfahrung im Allgemeinen, deren Grundlage keinesfalls unterschiedliche Sichtweisen

auf ein und dasselbe Phänomen, sondern sehr unterschiedliche Phänomene darstellen,

die jedoch Überschneidungen und Mischungen aufweisen:15

Der phänomenologische Begriff der Erfahrung

Unter Erfahrung wird hier primär ein Aspekt der sinnlichen Wahrnehmung gefasst,

wobei von Episoden phänomenalen Bewusstseins gesprochen wird, welche auch außer-

halb der sinnlichenWahrnehmung im engeren Sinne Illusionen, Halluzinationen sowie

im weiteren Sinne Akte der Einbildungskraft und des Vorstellungsvermögens mitein-

schließen können.16 Es handelt sich dabei um flexible und prozesshafte Zustände eines

12 Georg W. Bertram, Kunst als menschliche Praxis, Eine Ästhetik (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2014), 156.

13 Vgl., ibid.

14 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik (Tübin-

gen: Mohr Siebeck, 6. Aufl. 1990), 352.

15 Vgl. auch die Unterteilung ästhetischer Erfahrungen bei Noëll Carroll in folgende Bereiche: »af-

fect-oriented approach«, »epistemic approach«, »axiological approach« und »content-oriented ap-

proach«. Noëll Carroll, »Aesthetic Experience, A Question of Content,« in: Contemporary Debates in

Aesthetics and the Philosophy of Art, hg. v. Matthew Kieran (Malden, Oxford, Victoria: Blackwell Pub-

lishing, 2006), 69-97.

16 Vgl. Stefan Deines, Jasper Liptow und Martin Seel, »Kunst und Erfahrung, Eine theoretische Land-

karte«, in: Kunst und Erfahrung, Beiträge zu einer philosophischen Kontroverse, hg. v. dies. (Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 2013), 7-37, hier 10-11. Im Zusammenhang des phänomenologisch basierten Äs-

thetikdiskurseswird der Begriff der »Aisthetis« als spezielle Lehre der sinnlichen Seite ästhetischer

Erfahrung und Ästhetik als übergeordnete philosophische Lehre vom Schönen oder von der Kunst

unterschieden. Hans Robert Jauß unterscheidet beispielsweise zwischen Aisthesis als ein erken-

nendes Sehen oder eine rezeptive ästhetischeGrunderfahrung, der Poiesis als eine hervorbringen-

de, aktiv gestaltende und der Katharsis als eine erregende und das Gemüt befreiende Wahrneh-

mungsform, wobei dieseWahrnehmungsformen als die drei wesentlichen Elemente ästhetischer

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 17

Subjektes, die von diesem in einer bestimmten Weise empfunden werden.17 Dieser Be-

griff der Erfahrung weist eine starke Nähe zu denen des Erlebens und Empfindens auf.

Dabei sind nicht nur Körperempfindungen, sondern auch Emotionen und Stimmun-

gen, Träume, Imaginationen und Vorstellungen phänomenal bewusst.18 Nach Jean-Luc

Nancy ist die grundlegende Erfahrung, auf welcher alle Erfahrungen basieren, diejenige

berührt zu werden, wodurch sie allein durch den Körper gegeben ist.19 Ein körperliches

Miterleben bzw. synästhetisches Mitvollziehen des Wahrnehmenden wäre in gewisser

Hinsicht ebenfalls dem Bereich des phänomenologischen Begriffes der Erfahrung zu-

zurechnen. Diese Art des Mitvollzugs hat Max Herrmann in den 1910-1930er Jahren

im Rahmen seiner theaterwissenschaftlichen Arbeiten zum Begriff der Aufführung be-

schrieben.20 Seinen Ausführungen legt er die Annahme zugrunde, dass eine leibliche

Ko-Präsenz von Akteuren und Zuschauern eine Aufführung konstituiert. Den Zuschau-

ern wird demnach nicht mehr die Rolle des distanzierten einfühlsamen Beobachters

und Empfängers von Botschaften zugesprochen. Die Aufführung entsteht vielmehr als

Resultat der Begegnung, Konfrontation und der Interaktion zwischen Darstellern und

Zuschauern, ereignet sich daher zwischen ihnen und wird von ihnen gemeinsam her-

vorgebracht.21 Sie ist somit weder fixierbar noch tradierbar, sondern flüchtig und tran-

sitorisch und wird maßgeblich durch die Körper der Schauspieler bestimmt.22 Max

Herrmann verschob den Fokus vom Körper als Zeichenträger bzw. als Übermittler von

Bedeutungen,wie er im 18. und 19. Jahrhundert vorherrschendwar, auf den »wirklichen

Körper« in Form seines phänomenalen Materialstatus.23 Vor diesem Hintergrund ver-

steht Herrmann die aktive Teilhabe der Zuschauer als Prozess eines heimlichenNacher-

lebens sowie »einer schattenhaften Nachbildung der schauspielerischen Leistungen, in

einer Aufnahme nicht sowohl durch den Gesichtssinn wie vielmehr durch das Körper-

gefühl, in einem geheimen Drang, die gleichen Bewegungen auszuführen, den gleichen

Erfahrung angesehen werden. Vgl. Hans Robert Jauß, Ästhetische Erfahrung und literarische Herme-

neutik (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1982). Zum Begriff der Aisthesis u.a. auch mit Bezug auf Jauß

und einer kritischen Betrachtungsweise siehe auch Christian Rittelmeyer, Aisthesis, Zur Bedeutung

von Körper-Resonanzen für die ästhetische Bildung (München: kopaed, 2014), 7.

17 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 12.

18 Vgl. ibid., 12-13.

19 Vgl. Jean-Luc Nancy, Corpus (TransPositionen) (Berlin: Diaphanes, 2003).

20 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 46-55, siehe auch Rudolf Münz, »›Theater – eine Leis-

tungdes Publikumsund seinerDiener‹, ZuMaxHerrmannsVorstellungen vonTheater«, in:Berliner

Theater im 20. Jahrhundert, hg. v. Erika Fischer-Lichte et al. (Berlin: B & S Siebenhaar Verlag, 1998),

43-52.

21 Vgl. Max Hermann, »Über die Aufgaben eines theaterwissenschaftlichen Instituts«, Vortrag vom

27. Juni 1920, in: Theaterwissenschaft im deutschsprachigen Raum, hg. v. Helmar Klier (Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1981), 15-24. Vgl. auch Fischer-Lichte, Ästhetik des Performati-

ven, 47 und 58.

22 Vgl. Max Hermann, »Das theatralische Raumerlebnis«, in: Vierter Kongress für Ästhetik und allge-

meine Kunstwissenschaft (Berlin 1930), hg. v. Hermann Noack, Beiheft zur Zeitschrift für Ästhetik und

allgemeine Kunstwissenschaft 25 (1931), 152-163, hier 152f.

23 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 50-52.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Stimmenklang in der Kehle hervorzubringen.«24 Nicht Phantasie und Einbildungskraft,

sondern ein leiblicher Prozess bildet hier den Kern der Erfahrung.

Herrmanns Idee eines seelischenNachempfindens bildet eine Parallele zu denTheo-

rien der Spiegelneuronen, welche in den 1990er Jahren entwickelt wurden.25 Spiegel-

neuronen lösen bei einem Beobachter von bestimmten Handlungen unter gewissen

Voraussetzungen einen ähnlichen, wenn auch gehemmten Handlungsimpuls aus, der

somit nicht vollständig ausgeführt werden kann. Im Rahmen einer sogenanntenmime-

tischen Partizipationwerden insbesondere auch über denGesichtssinnwahrgenomme-

ne körperliche Aktivitäten – wie Körperhaltung und Körperspannung – innerlich wie

auch durch ähnliche Muskelanspannung körperlich mitvollzogen. Dies stellt schließ-

lich auch ein sich körperlich manifestierendes Korrelat zu dem psychologischen Phä-

nomen der Empathie dar.26 Ein solch körperlichesMiterlebenwurde von Fischer-Lichte,

die Ideen Max Herrmanns weiterentwickelte, unter ihrem Begriff der autopoetischen

Feedbackschleife27 subsummiert.Mit der autopoetischen Feedbackschleifemeint Fischer-

Lichte vor allem beobachtbare, sicht- und hörbare Handlungen und Verhaltensweisen

von Akteuren und Zuschauern, wobei beide Gruppen in eine Feedbackschleife des Agie-

rens und Reagierens geraten. Dabei kann im Rahmen künstlerischer Handlungen auch

grundsätzlich und ohne aktive Beiträge der Zuschauer eine Energie mobilisiert und ins

Zirkulieren gebracht werden, welche eine solche Feedbackschleife zwischen den Ak-

teuren auf der Bühne und dem Publikum im Rahmen einer Aufführung hervorbringen

kann.28 Folglich gibt es Dieter Mersch zufolge »[i]n performativer Kunst […] nur Be-

teiligte. Gemeinsam betreten sie die Bühne des Ereignisses.«29 Der Begriff der Energie

wird von Fischer-Lichte in diesem Zusammenhang bewusst nicht genauer definiert.30

Allerdings kann davon ausgegangen werden, dass hier körperliche Spannungsprozesse

gemeint sind, welche ähnlich zu dem Phänomen der Spiegelneuronen zwischen den

Körpern der Akteuren und denen der Zuschauer zirkulieren.

In einem solchen körperlichen Sinne kann ästhetische Erfahrung nurwährend einer

Aufführung erfolgen – nachträgliche Bedeutungszuschreibungen, Diskussionen und

Bewältigungsprozesse werden somit nicht als Teil ästhetischer Erfahrungsprozesse an-

24 Hermann, »Das theatralische Raumerlebnis«, 153.

25 Vgl. beispielsweise Vittorio Gallese und Alvin Goldman, »Mirror neurons and the simulation theo-

ry of mind-reading«, in: Trends in Cognitive Sciences 2/12 (Dezember 1998), 493-501, sowie Giaco-

mo Rizzolatti und Corrado Sinigaglia, Empathie und Spiegelneurone, Die biologische Basis des Mitge-

fühls (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2008). Siehe in diesem Zusammenhang auch den Begriff der

Ansteckung bei Erika Fischer-Lichte, »Zuschauen als Ansteckung«, in: Ansteckung, Zur Körperlich-

keit eines ästhetischen Prinzips, hg. v. Nicola Suthor und Mirjam Schaub (München: Wilhelm Fink,

2004), 35-50.

26 Vgl. Brandstätter, Grundfragen der Ästhetik, 146.

27 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 99. Siehe weiterführend mit Blick auf den Tanz auch

Yvonne Hardt und Martin Stern (Hgg.), Körper – Feedback – Bildung, Modi und Konstellationen tänze-

rischer Wissens- und Vermittlungspraktiken (München: kopaed, 2019).

28 Vgl. ibid.

29 Mersch, Ereignis und Aura, 238.

30 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, Fußnote 38.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 19

gesehen.31 Die Kräfte in ästhetischen Vollzügen in Form sinnlichen Erfassens wirken

vielmehr frei und nicht auf einen Zweck gerichtet.32 Da im sinnlichen Erleben eines

phänomenalen Begriffes der Erfahrung streng genommen nichts geglaubt oder erkannt

wird, gibt es kaum einen Bezug zur Erkenntnisfähigkeit und damit zu der kognitiven

wie auch epistemischen Komponente des nachfolgenden Bereichs, was Nelson Good-

man dazu veranlasste hier abwertend von »Gefühlsästhetik« zu sprechen.33

Der epistemische Begriff der Erfahrung

Nelson Goodman zufolge geht es in der Wissenschaft als auch in der Kunst in ers-

ter Linie um Erkenntnis.34 Erfahrungen werden demnach als epistemische Akte einer

besonderen Art begriffen. Im Unterschied zur Wissenschaft wird Wissen im Rahmen

der ästhetischen Erfahrung ohne einen Vorgang des Schlussfolgerns erworben.35 Dabei

kann der paradigmatische Fall der sinnlichen Wahrnehmung sowohl unter den phäno-

menologischen als auch unter den epistemischen Begriff der Erfahrung fallen, da sinn-

liche Wahrnehmung sowohl eine Episode phänomenalen Bewusstseins als auch einen

Erwerb vonWahrnehmungswissen einschließen kann.36 Allerdings lässt sich Folgendes

beobachten: Je mehr wir uns auf die Frage nach den Erkenntnisfunktionen von Kunst

konzentrieren, umso mehr scheint der Blick für Phänomene wie inszenierte Sinnlich-

keit, Körperlichkeit und Emotionalität verloren zu gehen,37 wobei beide Bereiche im

Rahmen eines Wahrnehmungsprozesses untrennbar interagieren.

Im Unterschied zur wissenschaftlichen Erkenntnis beschreibt Ursula Brandstätter

die sogenannte »ästhetischen Erkenntnis«,38 die nicht der Sprache bedarf und sich nie-

mals abschließend in sprachliche Begriffe fassen lässt,

da es keinen sprachlich fixierbaren Endpunkt der Erkenntnis gibt, in dem alle körper-

lich-sinnlichen, emotionalen, subjektiven Aspekte der Erkenntnis berücksichtigt und

31 Vgl. ibid., 276-280. Ruth Sonderegger zufolge zwingt ernst genommene ästhetische Erfahrung uns

den Bereich der ästhetischen Erfahrung sowie der Kunst zu überschreiten. Da ein Kunstwerk selbst

nicht urteilt, nötigt es zur Positionierung hinsichtlich der von ihm erschlossenen Bedeutsamkeits-

horizonte. Vgl. Ruth Sonderegger, »Die Ideologie der ästhetischen Erfahrung, Versuch einer Re-

politisierung«, in: Zwischen Ding und Zeichen, hg. v. Gertrud Koch und Christiane Voss (München:

Fink, 2006), 107-111, hier 99f.

32 Vgl. Christoph Menke, »Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion. Zur Genese und Dialektik der

Ästhetik«, in: Falsche Gegensätze, Zeitgenössische Positionen zur Ästhetik, hg. v. Andrea Kern und Ruth

Sonderegger (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002), 19-48.

33 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 13. Siehe auch Nelson Goodman, Sprachen der Kunst,

Entwurf einer Symboltheorie (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1995), 226-232.

34 Vgl. ibid. Zum Begriff des ästhetischen Verstehens und einer Kritik der Hermeneutik siehe auch

Martin Seel, Ästhetik des Erscheinens (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003), 27-38.

35 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 14.

36 Vgl. ibid., 14.

37 Vgl. Brandstätter, Grundfragen der Ästhetik, 102.

38 Die Unterschiedung zwischen theoretischer, praktischer und ästhetischer Erkenntnis geht auf

Kants Kritik der reinen Vernunft (1781), Kritik der praktischen Vernunft (1788) und Kritik der Ur-

teilskraft (1790) zurück, vgl. Brandstätter, Grundfragen der Ästhetik, 103.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

wiedergegeben werden könnten. Ästhetische Erkenntnis ist stärker als die verbalbe-

grifflich sich manifestierende Form der abstrahierenden Erkenntnis in der sinnlichen

Wahrnehmung verankert. Die Körperlichkeit der ästhetischen Erkenntnis ist ein we-

sentliches Merkmal, das sie von wissenschaftlicher Erkenntnis unterscheidet.39

Aufgrund dieser Körperlichkeit zeichnet sich ästhetische Erkenntnis durch ein enorm

hohes Maß an Individualität und Subjektivität aus. Der Kommunizierbarkeit sind da-

bei Grenzen gesetzt, »da es letztlich um den persönlich-subjektiven, körperlich-einma-

ligen Vollzug der Erkenntnis im Augenblick geht.«40 Ästhetische Erkenntnis ist nicht

an einer »wahren« Erkenntnis interessiert, sondern kreist um eine Vielzahl von Inter-

pretationen, Sichtweisen und Bedeutungen. »Ästhetisches Erkennen initiiert Prozesse

derWahrnehmung und Erfahrung – im Sinne der Offenheit und Unbestimmbarkeit äs-

thetischer Erkenntnisse erreicht es jedoch niemals einen endgültigen Schlusspunkt.«41

Charakteristisch für ästhetische Erkenntnis ist vor allem eine stete Bezogenheit auf die

sinnliche Wahrnehmung, welche zu komplexen Erfahrens-, Denk- und Erkenntnisbe-

wegungen anregt:42 »Denn unser Körper ist uns unbewusst oder bewusst nur ›gegeben‹,

er ist präsent nur über das synästhetische Zusammenwirken der auf ihn und auf die Außenwelt

gerichteten Sinne.«43 Jörg Zirfas zufolge verleihen die Sinne Bedeutungen, schreibenWer-

te zu, konstituieren Strukturen und etablieren Ordnungen, welche eine gewisse Unab-

hängigkeit von kulturellen und kognitiven Codierungen des propositionalen Wissens

für sich reklamieren und dennoch immer in Abhängigkeit zum historisch-kulturellen

Umfeld stehen.44

Eine besondere »sinnliche« Komponente der Erfahrung wird oftmals solchen Wer-

ken der Neuen Musik zugeschrieben,45 welche körperliche Prozesse verarbeiten, wobei

der Erwerb von Erkenntnis möglich, aber nicht zwingend erforderlich ist und in je-

dem Fall eine kreative Eigenleistung der Wahrnehmenden darstellt.46 In einem solchen

»offenen« Wahrnehmungsprozess kann es zu einer besonderen Art einer »negativen«

Erfahrung kommen, die für die folgende dritte Richtung paradigmatisch ist.

Der existentielle Begriff der Erfahrung

Dieses Verständnis von ästhetischer Erfahrung basiert auf der reichhaltigen Bestim-

mung des Begriffes von Erfahrung nach philosophisch doch so verschiedenen Her-

ausgehensweisen, wie denjenigen von Hegel, Gadamer und Dewey, die die Ästhetik

der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts maßgeblich prägten. Gadamers Konzeption

der Erfahrung inWahrheit und Methode kann als ausdrückliche Gegenposition zu einem

epistemischen Erfahrungsbegriff gewertet werden. Im Gegensatz zu Erfahrungen, die

39 Ibid., 37.

40 Ibid.

41 Ibid., 104.

42 Vgl. ibid., 104f.

43 Rittelmeyer, Aisthesis, 11.

44 Vgl. Zirfas, »Zur musikalischen Bildung des Körpers«, 26.

45 Siehe exemplarisch Sanders, »Über der Zeit, mitten imWirbel«, 21-22.

46 Vgl. Kapitel III/6 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 21

Erwartungen erfüllen und gewohnte Kategorien bestätigen, ist die Erfahrung nach Ga-

damer in Anlehnung an Hegel eine »negative«: »Wenn wir an einem Gegenstand eine

Erfahrung machen, so heißt das, dass wir die Dinge bisher nicht richtig gesehen ha-

ben und nun besser wissen, wie es damit steht.«47 Diese Negation besteht somit darin,

dass etwas, was man zu wissen glaubt, durch die Erfahrung negiert wird, wobei die

Erfahrung sich implizit immer auch schon auf weitere Erfahrungen bezieht, denen sie

standhalten oder durch die sie widerlegt werden kann.48 Auf dieseWeise hat die Dialek-

tik der Erfahrung laut Gadamer »ihre eigene Vollendung nicht in einem abschließenden

Wissen, sondern in jener Offenheit für Erfahrung, die durch die Erfahrung selbst frei-

gespielt wird.«49 Der kognitive Akt eines Erwerbs vonWissen stellt dabei lediglich einen

Bestandteil der existenziellen Erfahrung dar, da diese nur dann erfolgt, wenn ihr Pro-

zess für uns eine lebensweltliche Bedeutsamkeit erhält:50 »Durch sie verändern sich die

Relevanzen des Denkens und Handelns.«51 Diese Sichtweise weist eine Nähe zu Hei-

degger und Benjamin auf, denen zufolge der Kunst und ihrer Erfahrung eine zentrale

Funktion der historischen und kulturellen »Welterschließung« zukommt,52 wobei bei-

de entschieden gegen eine Ästhetik vorgehen, die das Kunstwerk auf ein subjektives

Erlebnispotential reduziert.53

Aus Künstlerperspektive sind in diesem Zusammenhang vor allem auch die Schrif-

ten von Helmut Lachenmann aus den Jahren 1966-1995 zu nennen. Diese Sammlung

an Aufsätzen mit dem Titel »Musik als existentielle Erfahrung« widmet sich seiner ei-

genen ästhetischen Position sowie zentralen Entwicklungen der Neuen Musik seit der

zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts und lässt sich der oben angesprochenen existenti-

ellen Erfahrungstheorie zuordnen.54 Lachenmann knüpft in seinen Schriften –wie auch

Gadamer – an Hegel an, indem er argumentiert: »Musik erfinden heißt deshalb: nega-

tiv handeln, Gewohntes durchschauen und aussperren, vorweg Impliziertes aufdecken

durch Unterdrücken und so vorweg Unterdrücktes freilegen. Nichts ist konstruktiver

als solche Destruktion.«55

Auch philosophische Abhandlungen des 21. Jahrhunderts, beispielsweise von Hans

Ulrich Gumbrecht und Martin Seel, betonen, dass ästhetische Erfahrung damit in Ver-

bindung gebracht wird, dass man bereitwillig den temporären Verlust der Selbstbe-

herrschung riskiere und Kunstwerke somit grundsätzlich beabsichtigen, das Publikum

zumindest zeitweise aus den Sicherheiten und Selbstverständlichkeiten der leiblichen

47 Gadamer,Wahrheit und Methode, 359.

48 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 15.

49 Gadamer,Wahrheit und Methode, 361.

50 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 15.

51 Ibid., 15.

52 Vgl. ibid. Siehe auch Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzier-

barkeit (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1963); Martin Heidegger, »Der Ursprung des Kunstwerkes«, in:

ders., Holzwege (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1994), 1-74; sowie Seel, Ästhetik des Erscheinens, 22.

53 Vgl. Seel, Ästhetik des Erscheinens, 32.

54 Vgl. Helmut Lachenmann,Musik als existentielle Erfahrung, Schriften 1966-1995, hg. v. Josef Häusler

(Wiesbaden: Breitkopf und Härtel, 2004).

55 Ibid., 99-103.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

wie geistigenOrientierung zu nehmen.56 Ein Versagen der Kontrolle kann Andreas Bahr

zufolge in der vorübergehenden oder längerfristigen Erfahrung liegen, nicht mehr in

den »Erlebnisstil des Alltags« zurückkehren zu können.57 Dieser Effekt kann dabei sogar

gewaltsam auf uns einwirken, »insofern er uns körperlich ergreift und so den Körper

blockiert.«58 Eine Ästhetik der Kunst, die auf der Störung gewohnter Wahrnehmungs-

kategorien basiert, interpretiert Martin Seel schließlich als eine Ästhetik der Gewalt –

»eine Auslegung der Macht,mit der ihreWerke eineWirklichkeit hervorbringen, an der

sich die Lebenswirklichkeit ihrer Adressaten bricht.«59

Die existentielle Erfahrung erscheint schließlich gerade aufgrund ihrer Vielschich-

tigkeit demWesen der Neuen Musik zu entsprechen und – wie Lachenmann argumen-

tiert – sich scheinbar deckungsgleich zu dem Ziel vieler Kompositionen des 20. und 21.

Jahrhunderts zu verhalten, i.e. gewohnte Kategorien in Frage zu stellen und Horizonte

zu erweitern.60 Dabei grenzt sie sich nicht von kognitiven und phänomenalen Erfah-

rungszugängen ab, sondern schließt diesemit ein,wenngleich sie sichweder in kogniti-

ven Akten zum Zweck eines Wissenserwerbs noch in sinnlich-affektiven Dispositionen

erschöpft. Sie zeichnet sich gerade dadurch aus, dass sie verschiedenste Aspekte be-

inhaltet, die in einen Interaktionsprozess geraten.61 Der Eingriff in Erfahrungen sowie

die Erweiterung von Erfahrungshorizonten stellt Albrecht Wellmer zufolge schließlich

einen besonderen existentiell bedeutsamen Weltbezug von Kunst her:

Der Verweischarakter ist nicht der von Aussagen: Kunstwerke ›sagen‹ nicht etwas, sie

›zeigen‹, ›führen vor‹, ›stellen dar‹, ›exponieren‹ oder ›inszenieren‹ etwas, und in die-

sem Zeigen, Vorführen, Darstellen, Exponieren und Inszenieren ›beziehen‹ sie sich auf

die Welt bzw. unsere Erfahrung von ihr und unsere Verwicklung in sie. Nur so können

sie in unsere Erfahrung eingreifen. In der Kunst, so könnte man sagen, kommen immer

auch ›Bedeutungen‹ ins Spiel, was hier nur ein anderes Wort ist für das, was ich eben

den Verweischarakter der Kunst genannt habe. Meine These ist nun, dass die gelun-

genen Kunstwerke ›Bedeutungen‹ so ins Spiel bringen, dass sie zugleich existentiell

bedeutsameGehalte ins Spiel bringen. Hierin ist derWeltbezug der Kunst dem der Phi-

losophie vergleichbar: In beiden geht es um die Bedeutsamkeitshorizonte, die in der

56 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2004), 136; Seel,

Ästhetik des Erscheinens, 302f.

57 Vgl. Andreas Bahr, »Imagination und Körpererleben«, in: Materialitäten der Kommunikation, hg. v.

HansUlrichGumbrecht undK. Ludwig Pfeiffer (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1988), 680-702, hier 692.

58 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 138. Siehe auch Kapitel II/8 dieser Arbeit.

59 Seel, Ästhetik des Erscheinens, 303. In Abgrenzung zu dem »Schock« als innovative Überraschung

spricht Karl-Heinz Bohrer von einem erkenntnistheoretischen Witz, der ähnliche Konsequenzen

hervorruft, wie die bei Seel gerade erwähnten und oftmals von Zynismus motiviert ist: »Er kommt

dadurch zustande, dass ein Beobachter, ein Leser in eine Wahrnehmungssituation gebracht wird,

in der die Einmaligkeit des Gesehenen, des Gelesenen vorherrschende Wahrnehmungsmaßstä-

be und Wertvorstellungen ins Schwanken bringt.«Karl Heinz Bohrer, Plötzlichkeit (Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 1981), 76.

60 Vgl. Lachenmann,Musik als existentielle Erfahrung, siehe hierzu insbesondere die Aufsätze »Affekt

und Aspekt«, 63-72, und »Zum Problem des musikalisch Schönen heute«, 104-110.

61 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 16.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 23

einen oder anderen Weise unser Leben bestimmen, das heißt um unseren Welt- und

Selbstbezug.62

2. Ästhetische Erfahrung versus alltägliche Erfahrung?

Vor dem Hintergrund des bisher Gesagten stellt sich schließlich die Frage, wie sich

ästhetische Erfahrungen von anderen Arten der Erfahrung abgrenzen lassen. Auf der

Basis der gerade beschriebenen Begriffsbestimmungen ästhetischer Erfahrung werden

im Folgenden zentrale Vorschläge zur Abgrenzung vorgestellt, welche sich auch in die-

sem Fall keinesfalls ausschließen, sondern miteinander zusammenhängen:

 

a.

Ästhetische Erfahrungen implizieren dem ersten Vorschlag zufolge eine ästhetische

Qualität der Erfahrung, welche beispielswiese ein spezifisches Gefühl oder eine Emo-

tion (wie etwa eine bestimmte Form der Liebe bei Edmund Burke),63 eine spezifische

Modifikation unseres Fühlens oder Empfindens, ein interesseloses Wohlgefallen (Im-

manuel Kant)64 oder eine bestimmte Intensität des Erlebens (Monroe C. Beardsley,

Hans Ulrich Gumbrecht, Hans-Joachim Hespos)65 bzw. das Hervorrufen von besonde-

62 Wellmer, Versuch über Musik und Sprache, 156. In dieser Schrift hat Albrecht Wellmer den Versuch

unternommen, grundsätzlich die Strukturalität von Musik als immer mit ihrem Anderen – mit

der Erfahrung einer Wirklichkeit – verwoben anzusehen und daraus ihre Welthaltigkeit (unter

dem Aspekt der Sprachähnlichkeit) abzuleiten. Vgl auch Dieter Mersch, »Über das ›Reale‹ in Neu-

erMusik«, in: Zurück in die Gegenwart,Weltbezüge inNeuerMusik (= Veröffentlichungen des Instituts

für Neue Musik und Musikerziehung Darmstadt, Band 55), hg. v. Jörn Peter Hiekel (Mainz: Schott,

2015), 32-49, hier 36: »Keine kompositorische Grammatik oder Abstraktion erfüllt sich selbst – viel-

mehr interessiert sie nur, weil wir an ihr und durch sie etwas wahrnehmen, was über sie hinaus-

weist und unsere Welt betrifft: die Unerhörtheit eines Klangs beispielsweise, seine anrührende

Stimmung, eine Rhythmik, die uns dem Platz entreißt, an dem wir fest zu stehen meinen, oder

ein aufwühlender Affekt und eine Versenkung, die uns der Unendlichkeit, der Transzendenz nä-

her bringt. Dann scheint gleichzeitig auf, was man die musikalische Idee genannt hat, die nicht

nur ein Thema und dessen Exposition bezeichnet, sondern die zugleich mit anderen Ideen und

Referenzen angereichert ist, durchaus mit philosophischen Gehalten, die dem Gehörten allererst

seine Bedeutung verleihen.«

63 Siehe Edmund Burke, Philosophische Untersuchungen über unsere Ideen vom Erhabenen und

Schönen (Hamburg: Meiner, 1989), 127, vgl. auch Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 17.

64 Siehe Immanuel Kant, Kritik derUrteilskraft (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1995), § 2, vgl. auchDeines,

Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 17.

65 Gumbrecht argumentiert, »dass das, was wir ›ästhetische Erfahrung‹ nennen, uns immer mit be-

stimmtenGefühlen der Intensität versorgt, diewir in den von uns bewohnten historisch und kultu-

rell spezifischen Alltagswelten nicht finden können.«Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120.

Siehe auch Hans Ulrich Gumbrecht, »Epiphanien«, in: Dimensionen ästhetischer Erfahrung, hg. v.

Joachim Küpper und Christoph Menke (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003), 203-222; siehe weiter-

hin Monroe C. Beardsley, Aesthetics, Problems in the Philosophy of Criticism (New York: Hackett,

1958), 527-528; Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 17.; Hans-JoachimHespos, »pfade des ri-

sikos« (1985), in: ders., .redezeichen., Texte zurMusik 1969-1999, hg. v. Randolph Eichert und Stefan

Fricke (Saarbrücken: Pfau, 2000), 71.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002 - am 13.02.2026, 10:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

