Die Entheroisierung des Mose
im klassischen Judentum

Gabrielle Oberbénsli-Widmer

Aus Sicht des Alten Testaments mag Mose tatsichlich heroisch anmuten. Schon
als Sdugling von einem tyrannischen Pharao verfolgt, wird er als junger Mann
einen gepeinigten Glaubensgenossen richen, spiter sein Volk aus der dgyptischen
Knechtschaft in die Freiheit fiihren, allen inneren und dufleren Anfechtungen auf
dem vierzigjahrigen Weg durch die Wiiste trotzen, Wunder vollfithren und - auch
das gehort ins stimmige Heldenbild - einen tragischen Tod im Anblick des gelob-
ten Landes sterben.

Im klassischen Judentum, in der spitantiken talmudischen Tradition indes fin-
den sich nur wenige Voten, welche Mose einen Status als Heros attestieren, eine
Stelle in der Mischna etwa, dem nachbiblischen Gesetzeskodex, die rhetorisch
fragt: ,Wer ist grofler als Mosche? Mit ihm beschiftigte sich nur Gott ...“.! Sonst
aber zeichnet sich im rabbinischen Schrifttum eine unverhohlene Demontage des
Exodus-Helden ab. Manchenorts wird er aus der Liturgie verbannt, sein Part am
Befreiungsgeschehen gestrichen, seine biblischen Fihigkeiten gestutzt, und - be-
sonders signifikant — sein Name erhilt in hebraischen Traditionsschriften ein festes
Epitheton: Mosche Rabbenu, Mose, unser Rabbi, Mose, unser Lehrer. Schulstuben
aber sind selten Orte, aus denen sich Recken rekrutieren, und Schulmeister iibli-
cherweise kaum der Stoff, aus dem Heroen sprieflen. Kurz: Die talmudischen
Weisen entziehen dem alttestamentlichen Protagonisten sein heroisches Potential
und verengen seine vielfiltigen biblischen Rollen auf eine erzieherische Aufgabe
im Lehrhaus.

Dem ist nachzugehen. Was treibt die Rabbinen in den ersten nachchristlichen
Jahrhunderten zu einem solchen beinahe despektierlichen Unterfangen? Und wie
wird es konkret realisiert? Insbesondere angesichts der frithchristlichen und frith-
judischen Rezeption, welche demgegeniiber die Mose-Gestalt geradezu messia-
nisch tiberhohen. Die rabbinische Entheroisierung des Mose ist mithin ein span-
nendes und zudem wenig bearbeitetes Feld in der Wirkungsgeschichte dieser fur
Judentum und Christentum zentralen Figur. Eine Dynamik, in der Sakralitit und
Heldentum, Heroisches und Religitses zusammenlaufen und sich in die Real-
und Mentalititsgeschichte ihrer Epoche einschreiben.

Dazu eingangs eine Klirung und eine Primisse.

Die Klirung: Unter ,klassischem Judentum® ist die nachalttestamentliche, spit-
antike Tradition der talmudischen Rabbinen zu verstehen, das heifdt der Weisen,

1 Sotal9.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

106 GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER

welche die biblisch-israelitische Religion mit ihrer Eigenstaatlichkeit und ihrem
Zentralheiligtum nach 70. n. Chr., nach der Zerstérung Jerusalems und des Zweiten
Tempels, zu einer ginzlich verinderten Exilsreligion umgeschmiedet haben, deren
Strukturen das normative Judentum bis heute nachhaltig prigen.

Die Primisse: Ohne den geneigten Leser, die geneigte Leserin des biblischen
Analphabetismus zu bezichtigen, mogen einleitend ein paar Eckdaten der alttesta-
mentlichen Textvorgabe hilfreich sein, auf deren Grundlage sich die Wirkungs-
geschichte dann umso klarer abheben soll.

Auf der Handlungsebene der Bibel ist Mose der dominierende Protagonist der
Thora, vom Buch Exodus bis zum Deuteronomium. Orte der Handlung sind
Agypten und die Wiiste Sinai. Die Handlungszeit: um 1300 v. Chr. Der Plot:
Nachdem die Jakob-S6hne vor Generationen aufgrund einer Hungersnot aus dem
Lande Kanaan nach Agypten ausgewandert sind, fristen die Israeliten nun eine
Fronexistenz im Exil, unterdriickt und verfolgt vom Pharao, der die hebriischen
Neugeborenen kurzerhand umbringen lisst. Als Sdugling tiberlebt Mose das Mas-
saker nur, weil seine Mutter ihn in einem Korbchen am Nil aussetzt und er wunder-
sam und ausgerechnet von der Tochter des Pharao gerettet wird. Dieses Wander-
motiv des im Wasser ausgesetzten Kindes ist weithin bekannt, wobei Exodus 2 eine
besondere Affinitit zur akkadischen Sargon-Legende aufweist.2 Obwohl Mose am
Pharaonenhof aufwichst, sieht er die Not des hebriischen Volkes und erschligt
einen dgyptischen Hischer, worauf er flichen muss. Als Schathirte in der Wiiste
erhilt Mose in einer gottlichen Berufung den Auftrag, die Israeliten aus Agypten
zu befreien. Sekundiert von seinem eloquenten Bruder Aaron tritt Mose vor den
Pharao. Erwartungsgemafd widersetzt sich dieser dem Plan. Erst zehn - die spiter
danach benannten ,dgyptischen® — Plagen zermiirben den Despoten. So lasst der
Pharao das Volk Israel ziehen, jagt ihm dann aber nach. Doch durch ein Wunder
ziehen die Hebrier trockenen Fufles durch das Schilfmeer, wihrend die igyp-
tischen Verfolger darin umkommen. Zur Erinnerung an den Befreiungszug wird
das Pesach-Fest eingesetzt. Nunmehr in der Wiiste, am Berg Sinai empfingt das
Volk mittels Mose die gottliche Thora: Gesetz, Verfassung und Kultkalender
zugleich. Diese rechtlichen und kultischen Passagen bestimmen dann tiber weite
Strecken den Pentateuch, wihrend der Plot seltsam stockt, die Story férmlich in
der Wiiste versandet — vierzig Jahre fuir einen Weg von wenigen hundert Kilo-
metern. Das muss man sich schon vergegenwirtigen: Die Distanz zwischen den
dgyptischen Fronstidten und dem Siiden Kanaans ist — etwa auf schweizerische
Verhiltnisse tibertragen — die zwischen Boden- und Genfersee. Vierzig Jahre! Da-
bei kimpft Mose unermiidlich. Einerseits gegen duflere Feinde, allen voran gegen
die Amalekiter, andererseits aber auch mit dem eigenen Volk, das sich angesichts
von monotonem Manna und ewigen Wachteln nach den Fleischtépfen zuriick-

2 Zum Wortlaut der akkadischen Sargon-Legende vgl. W. Beyerlin (Hrsg.), Religions-

geschichtliches Textbuch zum Alten Testament, Géttingen 1975, S. 123-124.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 107

sehnt und wiederholt von seinem Gott abfillt - beriihmt ist die Episode vom
goldenen Kalb, welche die fatalen goldenen Kilber der spiteren Konigszeit anti-
zipiert.3 Im Jahzorn zerschmettert Mose da die Gesetzestafeln. Schliefilich rebel-
lieren selbst Mirjam und Aaron gegen ihren Bruder Mose, von den levitischen
Konkurrenten, bekannt als ,Rotte Korach®, ganz zu schweigen. Nach Jahrzehnten
endlich an der Grenze zum gelobten Land angekommen, bleibt es Mose versagt,
seine Lebensaufgabe zu vollenden. Josua wird das fur ihn tun. Mose aber darf die
ersehnte Erde nicht betreten, da er fir den Ungehorsam seines Volkes haften
muss. Hier der Wortlaut der Todesszene, der Schluss des funften Buches Mose:

»1 Und Mose stieg von den Steppen Moabs auf den Berg Nebo, auf den obersten Gipfel,
der gegeniiber Jericho lag. Und der Herr zeigte ihm das ganze Land [...]. 5 Und dort
starb Mose, der Knecht des Herrn, im Lande Moab auf den Befehl des Herrn [al pi Ado-
naj — wortlich... auf den Mund des Herrn]. 6 Und er begrub ihn im Tal, im Lande Moab
gegeniiber Beth-Peor. Und niemand kennt sein Grab bis auf diesen Tag. 7 Mose war 120
Jahre alt als er starb. Sein Auge war nicht triibe geworden, und seine Lebenskraft nicht
gewichen. [...]. 10 Und es stand von nun an kein Prophet mehr in Israel auf wie Mose,

mit dem der Herr von Angesicht zu Angesicht verkehrte, 11 in Bezug auf all die Zeichen

und Wunder, mit denen ihn der Herr ausgesandt hatte [...]“.*

Soweit das biblische Narrativ. Ganz anders aber die realgeschichtliche Einschit-
zung. Eine historische Lektiire muss hier als Advocata Diaboli ein paar kritische
Beobachtungen nachtragen. Zeitlich sind Mose und der Auszug aus Agypten, wie
schon gesagt, um 1300 v. Chr. anzusetzen. Leider liegen dazu weder auflerbibli-
sche Belege aus dem entsprechenden Zeitraum, noch archiologische Befunde vor,
kein Tagebuch des Mose als Sensationsfund aus dem Wiistensand des Sinai.’ Erste
Verschriftlichungen setzen erst Jahrhunderte spiter ein, ungefihr im achten vor-
christlichen Jahrhundert, also in der Konigszeit. Mindestens ein halbes Jahrtau-
send klafft demzufolge zwischen der Gestalt des Mose und ihrer biographischen
Formgebung.® Mose ist mithin vor allem andern eine Erinnerungsfigur. Fraglich,
ob sich aus dieser noch ein authentischer Kern herausschilen lisst — am ehesten
vielleicht der dgyptische Name Mose.” Verfiithrerisch winkt dann die These, Mose
in den Bannkreis der Aton-Religion zu stellen, in jenen dgyptischen Monotheis-
mus unter Amenophis IV Echnaton (um 1364-1347 v. Chr.). Doch gilt es, dieser
Verlockung zu widerstehen und eine andere Fihrte aufzunehmen. Die Erzihlung

1 Kén 12,28.

Dtn 34,1.5-7.10.11. Aus dem Hebriischen von G. O.-W.; falls nicht anders vermerkt,
stammen die Ubersetzungen auch im Folgenden von der Verfasserin.

Zu den Gruppen der sogenannten ,Hapiru‘ und ,Schazu‘ vgl. R. G. Kratz, Israel als Staat
und Volk, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 97/2000, S. 1-17, insbesondere S. 13-17.
6 E.Otto, Mose. Geschichte und Legende, Miinchen 2006; H. Schmid, Die Gestalt des
Mose. Probleme alttestamentlicher Forschung unter Beriicksichtigung der Pentateuchkrise,
Darmstadt 1986; R. Smend, Das Mosebild von Heinrich Ewald bis Martin Noth. Beitrige
zur Geschichte der biblischen Exegese, Tiibingen 1959.

M. Gorg, Mose — Name und Namenstriger. Versuch einer historischen Anndherung, in:
E. Otto (Hrsg.); Mose. Agypten und das Alte Testament, Stuttgart 2000, S. 17-42.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

108 GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER

des Exodus ist zweifellos ein Exilstext. Aber um welches Exil handelt es sich? Um
das agyptische, oder nicht vielleicht um das babylonische im sechsten vorchristli-
chen Jahrhundert? Die alttestamentliche Forschung tendiert heute dazu, den Pen-
tateuch immer jinger zu datieren, konkret eben in die exilisch-nachexili-
sche Epoche. Der Exodus als Ruckprojektion der babylonischen Unterdriickung
und Verbannung in eine ferne dgyptische Vergangenheit. Die Annahme konnte
Einiges erkldren, etwa weshalb Mose biblisch nahezu alle gesellschaftlich rele-
vanten Rollen einnimmt — Gesetzgeber, Kultvollzieher, Levite, Stratege, Richter,
Politiker, Prophet —, aber niemals als Konig auftritt, hatte doch das Kénigtum mit
der babylonischen Deportation definitiv ausgedient und jedes Prestige verspielt.
Einer solchen historischen Hypothese zufolge wire die Gesetzgebung am Sinai
nicht fester Bestandteil und Hohepunkt der Exoduserzihlung, sondern vielmehr
diente der Mose-Plot als narrative Hiille fiir das Gesetz, als deren Rahmenerzih-
lung oder Legitimationsgeschichte, die viele Jahrhunderte nach der zeitlichen Ver-
ortung der Mose-Figur fiir dieses Gesetz verfasst worden wire.

Die Fragen sind kaum zu l6sen. Man verharrt hier im Hypothetischen. Und die
Wachstumsmodelle der Pentateuch-Forschung nehmen kein Ende.? Als Hinter-
grund fur die nun folgende Rezeption des Mose muss das gentigen. Zudem liegt
fur die Rabbinen jede historische Fragestellung aufierhalb ihres Denkhorizonts, gilt
fur sie doch: ,En mugqdam u-me’uchar ba-Thora - es gibt kein frither oder spiter in
der Thora“.? Den talmudischen Weisen zufolge wurde die ganze Halacha, das
gesamte Religionsgesetz, schriftliche #zd mindliche Thora (also auch das talmudi-
sche Schrifttum) Mose am Sinai gegeben als zeitiibergreifende Wahrheit mit unver-
rickbarer Giiltigkeit bis zum heutigen Tag.

Die nachbiblische Wirkungsgeschichte. Die Literatur zu Mose ist tiber die Jahr-
hunderte zu einer imposanten Bibliothek von Monographien und Kommentaren,
Historischem und Fiktionalem, Prosa und Lyrik, Oper und Drama gewachsen.
Obwohl sich das Korpus kaum noch tiberblicken lisst, wird im Folgenden ver-
sucht, aus den jidischen Texten eine Typologie herauszuschilen, welche Mose
epochentibergreifend auf drei Typen reduziert: den Mose-Messias, den dgyptisier-
ten Mose und - dies der Fokus — den entheroisierten Mose. Zu den beiden ersten
Typen nur ein paar Stichworte, zwecks deutlicherer Konturierung des entheroisier-
ten Mose.

In die Kategorie des ersten Typus, des Mose-Messias, fligen sich all die Ansitze
ein, die Mose als Triger einer wie auch immer gearteten ersten Offenbarung an-
erkennen, inzwischen aber eine zweite Offenbarung im Blick haben oder diese in
Zukunft erwarten. In der Antike gehoren dazu die sogenannten ,rewritten Bibles®

8 . C. Gertz, Tora und Vordere Propheten, in: J. C. Gertz (Hrsg.), Grundinformation Altes
Testament, Gottingen 42010 (2006), S. 193-311; E. Zenger, Die Biicher der Tora / des Pen-
tateuch, in: E. Zenger [et al.] (Hrsg.), Einleitung in das Alte Testament, Stuttgart 31998,
S. 66-176.

9 Pesachim 6b.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 109

im Umfeld von Qumran, beispielsweise das apokalyptische Jubilienbuch, jedoch
ebenso neutestamentliche Zeugnisse, besonders bildlich etwa die Verklarungsszene
der synoptischen Evangelien, wo Mose von Jesus formlich iiberblendet wird. Hier
zur Vergegenwirtigung ein paar Verse aus der Fassung des Markus:

»2 Und sechs Tage danach nimmt Jesus den Petrus, den Jakobus und den Johannes mit
und fiihrt sie auf einen hohen Berg, sie allein. Da wurde er vor ihren Augen verwandelt, 3
und seine Kleider wurden glinzend, ganz weif3, wie kein Firber auf Erden sie weif§ ma-
chen kann. 4 Und es erschien ihnen Elijja mit Mose, und sie redeten mit Jesus. [...]. 8 Und
auf einmal, als sie um sich blickten, sahen sie niemanden mehr bei sich aufier Jesus.“10

Der Mose-Messias, der neue Mose als eschatologischer Bote und Triger einer er-
neuerten Lehre tritt denn auch vorwiegend um die Zeitenwende auf, getragen von
apokalyptischer Naherwartung. Eine solchermaflen aktualisierte Mose-Figur steht
am Scheideweg von Frithjudentum und Frithchristentum einerseits, gegeniiber
dem talmudischen Judentum andererseits, denn die spitantiken Rabbinen haben
verstindlicherweise kein Interesse an konkurrierenden Offenbarungsschriften. In
spiteren Epochen bis in die gegenwirtigen Tage begegnet man dem Mose-Messias
verschiedentlich dann wieder, wenn neue Geistesstromungen einen prestigetrich-
tigen Ahnherrn benétigen. Im Mittelalter etwa spekulieren die Mystiker tiber ein
konsonantisches Neuarrangement einer kabbalistischen Neo-Thora. In der Neu-
zeit stilisiert Friedrich Schiller Mose zu einem Proto-Aufklirer,!! und im 20. Jahr-
hundert gestaltet ihn Micha Bin Gorion zum Existentialisten.!2 Die hebriische
Techija-Literatur!® macht Mose zum frithen Verkiinder des Zionismus, und neuer-
dings vereinnahmt ihn gar die israelische Frauenbewegung.!4 Soweit der erste
Typus, der Mose-Messias.

Der zweite Typus, der des dgyptisierten Mose, stammt aus der Zeit des Helle-
nismus. Von Anfang an steht er im Zeichen eines Disputs zwischen Juden und
Nichtjuden. Denn Mose wird dann in idgyptisches Leinen, Pallium oder Toga ge-
kleidet, wenn es gilt, das Judentum anzugreifen beziehungsweise es zu verteidigen.
Dementsprechend fallen die Debatten um einen wie auch immer gearteten agypti-

100 Mk 9,2-4.8.

11 F. Schiller, Die Sendung Moses, in: K.-H. Hahn (Hrsg.), Schillers Werke. Nationalausgabe,
Bd. 17: Historische Schriften, Erster Teil, Weimar 1970 (1789/1790), S. 377-397.

12 M. ]. Bin Gorion, Das Bildnis, in: M. J. Bin Gorion (Hrsg.), Born Judas. Altjiidische Le-

genden und Volkserzihlungen, aus dem Hebriischen von R. Bin Gorion, Frankfurt am

Main 1981 (6-bandige hebriische Originalausgabe 1916-1923), S. 12-14.

Diese Literatur der nationalen ,Auferstehung® umfalt die frithen und klassisch-zionisti-

schen Schriften.

Zur Veranschaulichung hier die Anfangszeilen der Lyrikerin E. Bat-Zion: ,,Und wenn ich

einst eine Heilige werde so wie Mose am Sinai / vierzig Tage und Nichte / dann zeigt mir

Gott ein Buch der Weisung / Geheimnisse und verborgene Ritsel / meine Augen werden

das Buch durcheilen [...]“. Zitiert nach E. Bat Zijon, Uchsche-ehje gedoscha - Und wenn ich

einst eine Heilige werde, in: M. Shaked (Hrsg.), La-nezach anagnech — T'll play you forever:

The Bible in Modern Hebrew Poetry. An Anthology (hebr.), Tel-Aviv 2005, S. 172 (aus

dem Hebriischen von G. O.-W.).

13

14

https://dol.org/10.5771/6783856503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

110 GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER

schen Mose ambivalent aus, konnen sowohl positiv wie negativ besetzt sein.!
Offensichtlich brachte der dgyptische Priester Manetho im dritten vorchristlichen
Jahrhundert als einer der ersten tibelste Berichte in Umlauf: Mose als aussitziger
agyptischer Priester, eine Gefahr fiir Agypten, kultisch pervertiert, verstiimmelt,
vertrieben etc. Manethos Darstellung fand unter griechischen und lateinischen
Autoren nicht wenige Nachahmer, allen voran den Grammatiker und Rhetor
Apion (im ersten Jahrhundert n. Chr). Ihm bietet auf judischer Seite Flavius
Josephus mit ,,Contra Apionem® nach Kriften Paroli, indem er Mose auf seine
Weise als zeitgenossischen Heros verkldrt. Man hore nur, wie Flavius Josephus
Mose hellenistisch ausstaffiert:

»An Geistesschirfe tibertraf er alle Menschen, die je gelebt haben, und geschickt im Er-
denken von Plinen, besafl er auch eine wunderbare volkstiimliche Beredsamkeit. Seine
Stimmungen beherrschte er in solchem Grade, dass sie in ithm gar nicht vorhanden zu sein
schienen, und dass er ihre Namen mehr deshalb, weil er sie bei anderen Menschen sah, als
von sich selbst her zu kennen schien. Er war ein vorziiglicher Feldherr und ein Seher, wie
kaum ein zweiter, sodass, wenn er redete, man Gott selbst zu horen vermeinte.“16

Angesichts der biblischen Vorlage mag eine solche Charakterisierung nicht wenig
verwundern, doch wer sich auf Wirkungsgeschichte einldsst, tummelt sich auf
reichlich rechtlosem Terrain, dessen Friichte nicht nur besonders tppig, sondern
zuweilen auch duflerst gefihrlich gedeihen. Denn in der hellenistischen Mose-
Debatte geht es um politische Polemik mit unabsehbaren Konsequenzen, konkret:
um die Ausschreitungen gegen Juden und Pogrome wie diejenigen im antiken
Alexandrien. Das dgyptische Erbe des Mose girt schlieflich iiber die Epochen
weiter — die entsprechenden Positionen hat Jan Assmann in seinem ebenso
bekannten wie umstrittenen Buch ,Moses der Agypter* vor ein paar Jahren refe-
riert.1” Das eigentliche Glanzlicht setzt diesem zweiten Mose-Strang indes Thomas
Mann mit seiner Erzihlung ,,Das Gesetz“ auf, er wiederum als Verteidiger der israe-
litischen und judischen Werte. Mose hier als Spross einer dgyptischen Prinzessin
und eines hebrdischen Sklaven modelliert, ringt namentlich um die Niederschrift
des Dekalogs, dem unverriickbaren ethischen Urrecht, welches Thomas Mann den
Nazis 1943 aus seinem amerikanischen Exil entgegenschleudert.!® Mithin ist der
Typus des dgyptisierten oder dgyptischen Mose seit der klassischen Antike von

15 G. Oberhinsli-Widmer, Mose in apokalyptischer und jiidisch-hellenistischer Literatur, in:

G. Krause / G. Miiller (Hrsg.), Theologische Realenzyklopidie, Bd. 23, Berlin 1994, S. 347-
357; M. Stern, Greek and Latin Authors on Jews and Judaism, Bd. 1, Jerusalem 1974.

16 F Josephus, Jiidische Altertiimer, iibers. von H. Clementz, Wiesbaden 81989, S. 250, Buch

4, Kapitel 8.

J. Assmann, Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedichtnisspur, Miinchen/Wien 1998

(amerikanische Originalausgabe 1997).

18 T Mann, Das Gesetz, in: T. Mann, Die Erzihlungen, Frankfurt am Main 1981, Bd. 2,
S. 621-672 (Ersterscheinung in englischer Ubersetzung in: The Ten Commandments. Ten
Short Novels of Hitler’s War against the Moral Code, New York 1943; erste deutsche Aus-
gabe, Los Angeles 1944).

17

https://dol.org/10.5771/6783856503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 111

Antisemitismen einerseits und judischer Verteidigung andererseits iberschattet, bis
hin zu Sigmund Freuds 1939 publiziertem ,Mann Moses“.1?

Und damit zum dritten und letzten Typus: dem entheroisierten Mose. Er ist
zweifellos der am wenigsten bekannte, sprachlich und methodisch am schwierigs-
ten zugdngliche, da Talmudim und Midraschim nach wie vor wissenschaftlich we-
nig erschlossen sind. Der Bezugsrahmen ist das spitantike, normative oder eben
klassische Judentum, exiliert sowohl in Babylonien wie in Eretz Israel selber, vor-
zugsweise in Galilda. Hier zunichst ein paar Fakten und Textfragmente, zwecks
abschliefender Erklirung und Auswertung dieser Befunde.

Mosche Rabbenu, ,Mose, unser Rabbi‘, mit dieser stereotypen Wortverbindung
bezeichnet die judische Traditionsliteratur die biblische Figur — wie eingangs
erwihnt. Kein Exodusheld, sondern der erste Vertreter der rabbinischen Zunft.
Vom alttestamentlichen Mose abgesehen, kommt der Name Mosche in der Spit-
antike kaum vor, weder in Textzeugnissen, noch auf Grabsteinen. Mit der nament-
lichen Tabuisierung geht eine inhaltliche Ausgrenzung einher, denn — ganz auf-
fillig - fehlt die Nennung des Mose im zentralen Achtzehn-Gebet, wihrend die
Erzviter oder auch Konig David als Prifiguration des Messias darin bestens posi-
tioniert werden. Noch viel mehr jedoch befremdet Moses Absenz in der Pesach-
Haggada, denn wo, wenn nicht in diesem liturgischen Exodus-Singspiel, sollte
Mose eine Rolle vergonnt sein? Aber nein, keine Erwdhnung, ausdriicklich kein
Part fiir den Protagonisten der Thora. Man achte auf den Wortlaut, da wird deut-
lich jemand ausgebootet:

Wajjozi’enu ,Der Ewige fithrte uns aus Aegypten (V. B. M. 26,8) — nicht durch Vermitt-

lung eines Engels, nicht durch einen Seraph und nicht durch einen Boten, sondern der

Heilige, gepriesen sei Er, in seiner Herrlichkeit selbst, wie es heifit (II. B. M. 12,12): ,Ich

werde ziehen durch das Land Aegypten in dieser Nacht. Ich werde schlagen jeden Erst-

geborenen vom Menschen bis zum Vieh und an allen Gotzen Aegyptens werde ich Straf-
gerichte iben, ich, der Ewige*. - Ich werde ziehen im Lande Aegypten, ich, nicht ein Engel.

Ich werde schlagen jeden Erstgeborenen, ich, kein Seraph. An allen Gotzen Aegyptens
werde ich Strafgerichte iiben, ich, kein Bote. Ich, der Ewige, ich bin es, kein anderer.“20

Eine solch augenfillige Ausgrenzung muss wohl dahingehend erklart werden, dass
judische Kinder von ihrem ersten Seder-Abend an aus der populiren Haggada
lernen sollen, dass Gott und nicht Mose ihr Ahnvolk auf wunderbare Weise aus
Agypten errettet habe, damit sich ja nicht - fern sei es — irrefithrende Verwechs-
lungen zwischen Gott und Moses einstellen kdnnten wie etwa im obigen Zitat des
Flavius Josephus.

Auf diesem Hintergrund erklart sich so manch talmudisches Motiv, das Mose in
nicht allzu vorteilhaftes Licht riickt: Mose als unbedarfter Zuhorer in den hin-
tersten Ringen des Lehrhauses, von Rabbi Aqivas subtilen Thora-Vortrigen restlos

19 G. Oberhinsli-Widmer, Klassiker der jiidischen Literatur: Sigmund Freud, Der Mann
Moses oder die monotheistische Religion (1939), in: Kirche und Israel 29,1, 2014, S. 74-89.

20 Zitiert nach Haggada schel Pesach — Die Pessach-Haggadah, iibersetzt und erklirt von
P. Schlesinger und J. Giins, Tel-Aviv 1971, S. 17-18.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

112 GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER

iiberfordert;2! oder Mose, der sich von Gott drei Wiinsche erbeten darf, dessen
Einsichten in die gottlichen Erlduterungen dann aber kliglich scheitern.?? Ganz
besonders irritieren Moses Wundertaten die Rabbinen, sodass sie diese nicht selten
homiletisch zurechtstutzen, beispielsweise die hochdramatische Szene aus der
Amalekiter-Schlacht,?® welche die Mischna kurzerhand zu einer Minipredigt
domestiziert:

»,Und es geschah, wenn Mosche seine Hand erhob, siegte Israel, und wenn Mosche seine
Hand sinken lief3, siegte ,Amalek’. Kénnen denn Mosches Hinde den Kampf fordern
oder den Kampf hemmen? Das will vielmehr sagen, dass die Israeliten, solange sie nach
oben blickten und ihr Herz dem himmlischen Vater zu eigen gaben, die Oberhand hat-
ten, sonst aber unterlagen.“24

Am deutlichsten indes zeigt sich die rabbinische Entheroisierung in der Todesszene.
Moses Tod hat die jidische Literatur seit der Antike zu ungezahlten Fassungen in-
spiriert, und vorzugsweise die Midraschim zu Petirat Mosche, zum ,Hinscheiden
des Mose’, erfreuten sich grofiter Beliebtheit.? Moses Tod als ausladendes tragi-
komisches Drama, als munterer Totentanz mit einem denkbar hasenfiifligen Mose
und einer nicht minder furchtsamen Mose-Seele, welche verzweifelt mit Gott und
Engeln um ein winziges Weilchen Lebenszeit feilschen, bevor der Heilige, gepriesen
sei er, Mose endlich mit einem zarten Todeskuss heimzufithren vermag — heif3t es
doch in Deuteronomium 34,5: ,al pi Adonaj — auf den Mund des Herrn®, rabbi-
nisch eben ein gottlicher Kuss. Hier ein kleines Muster aus dem durchaus heiter
arrangierten Sterben:

»Da kam der Heilige, gepriesen sei er, vom allerhdchsten Himmel herab, um die Seele
des Mose zu nehmen, und mit ihm die drei Dienstengel: Michael, Gabriel und Sagsagel.
Michael breitete das Lager des Mose aus, und Gabriel legte ein Byssuskleid an sein
Kopfende, Sagsagel eines an sein Fulende. Michael stand zu der einen, Gabriel zu der
anderen Seite. Der Heilige, gepriesen sei er, sagte zu Mose: ,Mose, schliefe deine Augen,
dein eines wie dein anderes Lid!* Und er schloss seine Augen, das eine wie das andere
Lid. Er sagte zu ihm: ,Lege deine Beine aneinander, das eine an das andere!* Er legte
seine Beine aneinander, das eine an das andere. In ebendieser Stunde rief der Heilige,
gepriesen sei er, die Seele aus seinem Korper.“26

Diese Szenerie erinnert wenig an den biblischen Berg Nebo mit dem hiinenhaften
Mose, vielmehr liegt hier ein alter Mann (immerhin 120-jdhrig!) auf seinem

21 Menachot 29b.

22 Berachot 7a.

23 Ex 1711.

24 Rosch Haschana IIL8. Zitiert nach Mischnajot. Die sechs Ordnungen der Thora. Hebrii-
scher Text mit Punktation, deutscher Ubersetzung und Erklirung, Teil 2: Moed, iibersetzt
und erklirt von E. Baneth, Basel 31986, S. 404-405.

25 R. Kushelevsky, Moses and the Angel of Death, New York/Bern 1995; K. Haacker /
P. Schifer, Nachbiblische Traditionen vom Tod des Mose, in: O. Betz [et al.] (Hrsg.),
Josephus-Studien. Untersuchungen zu Josephus, dem antiken Judentum und dem Neuen
Testament. Otto Michel zum 70. Geburtstag gewidmet, Gottingen 1974, S. 147-174.

26 Midrasch Devarim Rabba 11,10.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 113

Krankenlager, ein einfaches dngstliches Menschenkind von firsorglichen Engeln
und einem viterlich-gottlichen Beschiitzer liebevoll begleitet.

Der rabbinischen Beispiele, die Mose so oder dhnlich auf seine Conditio humana
zuriickweisen, wiren noch viele. Doch moge das Anschauungsmaterial geniigen.
Relevant sind die Griinde einer solchen Entheroisierung. Diese hier zum Schluss.

Die Griinde sind sowohl sozio-politisch als auch ideologisch bedingt. Ein erster
Grund. Zwar verfassen die Rabbinen einzig religiose Literatur, aber dennoch ver-
packen sie zuweilen zeitgeschichtliche Beziige in ihre Texte, hochst allusiv und
fein verschlisselt versteht sich.?” Da die Midraschim und damit die meisten rabbi-
nischen Mose-Entwirfe in Galilia, im unmittelbaren Kulturkontakt mit dem
erstarkenden Christentum entstehen, nehmen sie zweifellos auch darauf Bezug -
stets wichtig zu wissen, was die Konkurrenz denkt. Folglich richtet sich der rabbi-
nische Mose gegen die konkurrierende Religion, gegen ein Christentum, welches
die Rabbinen als polytheistisch verbrimt wihnen, wihrend das Judentum fiir sie
den uneingeschrinkten Monotheismus verkorpert. Ergo ist das Judentum kein
Mosaismus, keine nach dem Religionsstifter benannte Mose-Religion, so wie das
Christentum die Religion des Jesus als Christus ist, eines Jesus zudem, der als
Sohn Gottes verehrt wird. Fiir die jidischen Weisen gibt es einen einzigen Helden
Israels, nur einen, der Wunder vollbringt und nur einen, der die Israeliten aus
Agypten gefiihrt hat, und das ist Gott, der Heilige, gepriesen sei er. Die neutesta-
mentlichen Wundererzihlungen konnten den talmudischen Lehrern kaum ent-
gangen sein, sodass sie deshalb Moses biblische Wunder wie etwa das der Amale-
kiter-Schlacht nach Kriften redimensionierten.?

Ein zweiter Grund. Die Rabbinen vermochten die politische Lage ihrer Gemein-
schaft durchaus niichtern einzuschitzen und wollten nach dem verlorenen Krieg
gegen Rom jeden Freiheitsaufstand vermeiden. Spitestens nach der verheerenden
Bar-Kochba-Revolte um 135 n. Chr. galt es, jede martialisch-virile Dynamik zu
dimpfen. Kein neuer Freiheitskimpfer, kein neuer Mose, kein Abschiitteln der
erneuten Knechtschaft, vielmehr diplomatisch-diskretes Unterordnen unter die
entsprechenden Fremdherrschaften und Gastlinder war von nun an fir fast zwei
Jahrtausende die Devise. Erst am Ende der Zeiten - so die rabbinische Vorstellung
- werde der von Gott bestellte Messias dem Exil ein Ende setzen. Doch dieser
Messias gehe dann als strahlender Sohn Davids aus dem Stamme Juda hervor,
und wohlgemerkt nicht aus Mose und dessen Stamm Levi. Fiir das exilierte Volk
Israel gingen mithin Helden in Stil des biblischen Mose mit Destabilisierung und
Gefahr einher.

27 Y. H. Yerushalmi, Zachor: Erinnere Dich! Jiidische Geschichte und jiidisches Gedichtnis,
aus dem Amerikanischen von W. Heuss, Berlin 1996 (amerikanische Originalausgabe 1982).

28 Die These, dass vor allem die Pesach-Haggada gezielt Gegentopoi zu den Evangelien lanciere,
vertritt insbesondere 1. J. Yuval, Zwei Volker in deinem Leib. Gegenseitige Wahrnehmung
von Juden und Christen in Spitantike und Mittelalter, aus dem Hebriischen von D. Mach,
Gottingen 2007 (amerikanische Originalausgabe 2006).

https://dol.org/10.5771/6783856503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

114 GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER

Ein dritter und letzter Grund. Mosche Rabbenu - eine solche Typisierung
lenkt den Blick vom alttestamentlichen Protagonisten auf dessen ganzlich verin-
derte Rolle als Thora-Lehrer und vor allem auf das Gesetz, das diese Figur in
Hinden hilt. Nach 70 n. Chr.,, nach dem Verlust von staatlichem Territorium
und zentraler Kultstitte, bedeutete die Thora dem Judentum den einzigen
verbleibenden Wert. Und deshalb vermag nunmehr keine heroische Menschen-
gestalt die judische Identitit zu reprisentieren. Diese erhabene Rolle, die judische
Identitit zu stiften, ist jetzt und tiber die Epochen dem Heiligen Buch vorbehal-
ten. Auf einem so gearteten Hintergrund versteht sich das rabbinische Mose-Bild
wie ein Klappbild: Mose tritt dort und dann in grof8er Pose auf, wenn er Rabbi-
nen und Judentum personifiziert und die gottliche Thora in Hinden hilt,?® aber
jammerlich in seiner conditio humana.°

Soweit der rabbinisch entheroisierte Mose. Bestimmend bleibt diese Sicht fur
das Judentum von der Spitantike bis heute. Und sie wirkt auch nach der Aufkli-
rung im sidkularen Denken nach. Moderne Urteile, die fiir ein christlich soziali-
siertes Publikum nahezu abschitzig klingen mogen, tun es fiir Juden oder Israelis
weit weniger, ist man mit Mose doch auf familidrem Du. In diesem Sinn sei an
dieser Stelle das Schlusswort der ersten und bisher einzigen Premierministerin
des Staates Israel das Schlusswort tberlassen mit ihrer realpolitisch durchaus
berechtigten Kritik an Mose: ,Vierzig Jahre in der Wiiste®, schnauzte Golda Meir,
Hhur um uns schlieflich an den einzigen Ort im Nahen Osten zu fiihren, wo es
kein Ol gibt* 3!

29 Wie es die Maimonidischen Glaubensgrundsitze im 12. Jahrhundert dogmatisch beschwo-
ren werden: ,Ich bin vollkommen tiberzeugt, dafl die ganze Lehre, die sich jetzt in unseren
Hinden befindet, unserem Lehrer Mosche, Friede sei mit ihm, tibergeben worden ist. Ich
bin vollkommen {iberzeugt, dafl diese Lehre nicht umgetauscht werden wird und keine
andere Lehre kommen wird vom Schopfer, gelobt sei sein Name®. Zitiert nach Sidur Sefat
Emet, mit deutscher Ubersetzung von S. Bamberger, Basel 1982, S. 79. Mit dieser ,ganzen
Lehre’ meint Maimonides die schriftliche wie die miindliche Thora und polemisiert damit
sowohl gegen die Offenbarungsschriften von Christen und Muslimen, als auch innerji-
disch gegen ein Ausufern der Kabbala und gegen die Ablehnung der miindlichen (d.h.
rabbinischen) Traditionen durch die Karier.

Nicht von ungefihr findet sich dieser Midrasch — auch als eigenstindiger Text unter dem
Titel Midrasch Petirat Mosche, ,Midrasch iiber den Tod des Moses®, — in demselben Manu-
skript wie der mit ,Moses Grofle® tiberschriebene (Codex h Paris Nr. 710); vgl. dazu die
funf Moses-Midraschim bei A. Winsche, Aus Israels Lehrhallen. Bd. 1: Teile 1-3. Kleine
Midraschim zur spiteren legendarischen Literatur des Alten Testaments, Hildesheim 2013
(Leipzig 1907), S. 61-176, S. 126.

31 Zitiert nach A. Oz / F. Oz-Salzberger (Hrsg.), Juden und Worte, aus dem Englischen von

E.-M. Thimme, Berlin 2013 (englische Originalausgabe 2012), S. 234.

30

https://dol.org/10.5771/6783856503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

