
 

	

Die Entheroisierung des Mose  
im klassischen Judentum 

Gabrielle Oberhänsli-Widmer 

Aus Sicht des Alten Testaments mag Mose tatsächlich heroisch anmuten. Schon 
als Säugling von einem tyrannischen Pharao verfolgt, wird er als junger Mann  
einen gepeinigten Glaubensgenossen rächen, später sein Volk aus der ägyptischen 
Knechtschaft in die Freiheit führen, allen inneren und äußeren Anfechtungen auf 
dem vierzigjährigen Weg durch die Wüste trotzen, Wunder vollführen und – auch 
das gehört ins stimmige Heldenbild – einen tragischen Tod im Anblick des gelob-
ten Landes sterben. 

Im klassischen Judentum, in der spätantiken talmudischen Tradition indes fin-
den sich nur wenige Voten, welche Mose einen Status als Heros attestieren, eine 
Stelle in der Mischna etwa, dem nachbiblischen Gesetzeskodex, die rhetorisch 
fragt: „Wer ist größer als Mosche? Mit ihm beschäftigte sich nur Gott ...“.1 Sonst 
aber zeichnet sich im rabbinischen Schrifttum eine unverhohlene Demontage des 
Exodus-Helden ab. Manchenorts wird er aus der Liturgie verbannt, sein Part am 
Befreiungsgeschehen gestrichen, seine biblischen Fähigkeiten gestutzt, und – be-
sonders signifikant – sein Name erhält in hebräischen Traditionsschriften ein festes  
Epitheton: Mosche Rabbenu, Mose, unser Rabbi, Mose, unser Lehrer. Schulstuben 
aber sind selten Orte, aus denen sich Recken rekrutieren, und Schulmeister übli-
cherweise kaum der Stoff, aus dem Heroen sprießen. Kurz: Die talmudischen 
Weisen entziehen dem alttestamentlichen Protagonisten sein heroisches Potential 
und verengen seine vielfältigen biblischen Rollen auf eine erzieherische Aufgabe 
im Lehrhaus. 

Dem ist nachzugehen. Was treibt die Rabbinen in den ersten nachchristlichen 
Jahrhunderten zu einem solchen beinahe despektierlichen Unterfangen? Und wie 
wird es konkret realisiert? Insbesondere angesichts der frühchristlichen und früh-
jüdischen Rezeption, welche demgegenüber die Mose-Gestalt geradezu messia-
nisch überhöhen. Die rabbinische Entheroisierung des Mose ist mithin ein span-
nendes und zudem wenig bearbeitetes Feld in der Wirkungsgeschichte dieser für 
Judentum und Christentum zentralen Figur. Eine Dynamik, in der Sakralität und 
Heldentum, Heroisches und Religiöses zusammenlaufen und sich in die Real- 
und Mentalitätsgeschichte ihrer Epoche einschreiben. 

Dazu eingangs eine Klärung und eine Prämisse. 

Die Klärung: Unter ‚klassischem Judentum‘ ist die nachalttestamentliche, spät- 
antike Tradition der talmudischen Rabbinen zu verstehen, das heißt der Weisen, 

                                                                                          
1 Sota I,9.	

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GABRIELLE OBERHÄNSLI-WIDMER 

	

106 

welche die biblisch-israelitische Religion mit ihrer Eigenstaatlichkeit und ihrem 
Zentralheiligtum nach 70. n. Chr., nach der Zerstörung Jerusalems und des Zweiten  
Tempels, zu einer gänzlich veränderten Exilsreligion umgeschmiedet haben, deren 
Strukturen das normative Judentum bis heute nachhaltig prägen. 

Die Prämisse: Ohne den geneigten Leser, die geneigte Leserin des biblischen  
Analphabetismus zu bezichtigen, mögen einleitend ein paar Eckdaten der alttesta- 
mentlichen Textvorgabe hilfreich sein, auf deren Grundlage sich die Wirkungs- 
geschichte dann umso klarer abheben soll. 

Auf der Handlungsebene der Bibel ist Mose der dominierende Protagonist der 
Thora, vom Buch Exodus bis zum Deuteronomium. Orte der Handlung sind 
Ägypten und die Wüste Sinai. Die Handlungszeit: um 1300 v. Chr. Der Plot: 
Nachdem die Jakob-Söhne vor Generationen aufgrund einer Hungersnot aus dem 
Lande Kanaan nach Ägypten ausgewandert sind, fristen die Israeliten nun eine 
Fronexistenz im Exil, unterdrückt und verfolgt vom Pharao, der die hebräischen 
Neugeborenen kurzerhand umbringen lässt. Als Säugling überlebt Mose das Mas-
saker nur, weil seine Mutter ihn in einem Körbchen am Nil aussetzt und er wunder- 
sam und ausgerechnet von der Tochter des Pharao gerettet wird. Dieses Wander-
motiv des im Wasser ausgesetzten Kindes ist weithin bekannt, wobei Exodus 2 eine  
besondere Affinität zur akkadischen Sargon-Legende aufweist.2 Obwohl Mose am 
Pharaonenhof aufwächst, sieht er die Not des hebräischen Volkes und erschlägt 
einen ägyptischen Häscher, worauf er fliehen muss. Als Schafhirte in der Wüste 
erhält Mose in einer göttlichen Berufung den Auftrag, die Israeliten aus Ägypten 
zu befreien. Sekundiert von seinem eloquenten Bruder Aaron tritt Mose vor den 
Pharao. Erwartungsgemäß widersetzt sich dieser dem Plan. Erst zehn – die später 
danach benannten ‚ägyptischen‘ – Plagen zermürben den Despoten. So lässt der 
Pharao das Volk Israel ziehen, jagt ihm dann aber nach. Doch durch ein Wunder 
ziehen die Hebräer trockenen Fußes durch das Schilfmeer, während die ägyp- 
tischen Verfolger darin umkommen. Zur Erinnerung an den Befreiungszug wird 
das Pesach-Fest eingesetzt. Nunmehr in der Wüste, am Berg Sinai empfängt das 
Volk mittels Mose die göttliche Thora: Gesetz, Verfassung und Kultkalender 
zugleich. Diese rechtlichen und kultischen Passagen bestimmen dann über weite 
Strecken den Pentateuch, während der Plot seltsam stockt, die Story förmlich in 
der Wüste versandet – vierzig Jahre für einen Weg von wenigen hundert Kilo- 
metern. Das muss man sich schon vergegenwärtigen: Die Distanz zwischen den 
ägyptischen Fronstädten und dem Süden Kanaans ist – etwa auf schweizerische 
Verhältnisse übertragen – die zwischen Boden- und Genfersee. Vierzig Jahre! Da-
bei kämpft Mose unermüdlich. Einerseits gegen äußere Feinde, allen voran gegen 
die Amalekiter, andererseits aber auch mit dem eigenen Volk, das sich angesichts 
von monotonem Manna und ewigen Wachteln nach den Fleischtöpfen zurück-

                                                                                          
2 Zum Wortlaut der akkadischen Sargon-Legende vgl. W. Beyerlin (Hrsg.), Religions- 

geschichtliches Textbuch zum Alten Testament, Göttingen 1975, S. 123–124.	

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 

	

107 

sehnt und wiederholt von seinem Gott abfällt – berühmt ist die Episode vom 
goldenen Kalb, welche die fatalen goldenen Kälber der späteren Königszeit anti-
zipiert.3 Im Jähzorn zerschmettert Mose da die Gesetzestafeln. Schließlich rebel-
lieren selbst Mirjam und Aaron gegen ihren Bruder Mose, von den levitischen 
Konkurrenten, bekannt als ‚Rotte Korach‘, ganz zu schweigen. Nach Jahrzehnten 
endlich an der Grenze zum gelobten Land angekommen, bleibt es Mose versagt, 
seine Lebensaufgabe zu vollenden. Josua wird das für ihn tun. Mose aber darf die 
ersehnte Erde nicht betreten, da er für den Ungehorsam seines Volkes haften 
muss. Hier der Wortlaut der Todesszene, der Schluss des fünften Buches Mose: 

„1 Und Mose stieg von den Steppen Moabs auf den Berg Nebo, auf den obersten Gipfel, 
der gegenüber Jericho lag. Und der Herr zeigte ihm das ganze Land [...]. 5 Und dort 
starb Mose, der Knecht des Herrn, im Lande Moab auf den Befehl des Herrn [al pi Ado-
naj – wörtlich… auf den Mund des Herrn]. 6 Und er begrub ihn im Tal, im Lande Moab 
gegenüber Beth-Peor. Und niemand kennt sein Grab bis auf diesen Tag. 7 Mose war 120 
Jahre alt als er starb. Sein Auge war nicht trübe geworden, und seine Lebenskraft nicht 
gewichen. [...]. 10 Und es stand von nun an kein Prophet mehr in Israel auf wie Mose, 
mit dem der Herr von Angesicht zu Angesicht verkehrte, 11 in Bezug auf all die Zeichen 
und Wunder, mit denen ihn der Herr ausgesandt hatte [...]“.4 

Soweit das biblische Narrativ. Ganz anders aber die realgeschichtliche Einschät-
zung. Eine historische Lektüre muss hier als Advocata Diaboli ein paar kritische 
Beobachtungen nachtragen. Zeitlich sind Mose und der Auszug aus Ägypten, wie 
schon gesagt, um 1300 v. Chr. anzusetzen. Leider liegen dazu weder außerbibli-
sche Belege aus dem entsprechenden Zeitraum, noch archäologische Befunde vor, 
kein Tagebuch des Mose als Sensationsfund aus dem Wüstensand des Sinai.5 Erste  
Verschriftlichungen setzen erst Jahrhunderte später ein, ungefähr im achten vor-
christlichen Jahrhundert, also in der Königszeit. Mindestens ein halbes Jahrtau-
send klafft demzufolge zwischen der Gestalt des Mose und ihrer biographischen 
Formgebung.6 Mose ist mithin vor allem andern eine Erinnerungsfigur. Fraglich, 
ob sich aus dieser noch ein authentischer Kern herausschälen lässt – am ehesten 
vielleicht der ägyptische Name Mose.7 Verführerisch winkt dann die These, Mose 
in den Bannkreis der Aton-Religion zu stellen, in jenen ägyptischen Monotheis-
mus unter Amenophis IV Echnaton (um 1364–1347 v. Chr.). Doch gilt es, dieser 
Verlockung zu widerstehen und eine andere Fährte aufzunehmen. Die Erzählung 

                                                                                          
3 I Kön 12,28.	
4 Dtn 34,1.5–7.10.11. Aus dem Hebräischen von G. O.-W.; falls nicht anders vermerkt, 

stammen die Übersetzungen auch im Folgenden von der Verfasserin.	
5 Zu den Gruppen der sogenannten ‚Hapiru‘ und ‚Schazu‘ vgl. R. G. Kratz, Israel als Staat 

und Volk, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche 97/2000, S. 1–17, insbesondere S. 13–17.	
6 E. Otto, Mose. Geschichte und Legende, München 2006; H. Schmid, Die Gestalt des  

Mose. Probleme alttestamentlicher Forschung unter Berücksichtigung der Pentateuchkrise, 
Darmstadt 1986; R. Smend, Das Mosebild von Heinrich Ewald bis Martin Noth. Beiträge 
zur Geschichte der biblischen Exegese, Tübingen 1959. 

7 M. Görg, Mose – Name und Namensträger. Versuch einer historischen Annäherung, in: 
E. Otto (Hrsg.); Mose. Ägypten und das Alte Testament, Stuttgart 2000, S. 17–42. 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GABRIELLE OBERHÄNSLI-WIDMER 

	

108 

des Exodus ist zweifellos ein Exilstext. Aber um welches Exil handelt es sich? Um 
das ägyptische, oder nicht vielleicht um das babylonische im sechsten vorchristli-
chen Jahrhundert? Die alttestamentliche Forschung tendiert heute dazu, den Pen-
tateuch immer jünger zu datieren, konkret eben in die exilisch-nachexili- 
sche Epoche. Der Exodus als Rückprojektion der babylonischen Unterdrückung 
und Verbannung in eine ferne ägyptische Vergangenheit. Die Annahme könnte 
Einiges erklären, etwa weshalb Mose biblisch nahezu alle gesellschaftlich rele- 
vanten Rollen einnimmt – Gesetzgeber, Kultvollzieher, Levite, Stratege, Richter, 
Politiker, Prophet –, aber niemals als König auftritt, hatte doch das Königtum mit 
der babylonischen Deportation definitiv ausgedient und jedes Prestige verspielt. 
Einer solchen historischen Hypothese zufolge wäre die Gesetzgebung am Sinai 
nicht fester Bestandteil und Höhepunkt der Exoduserzählung, sondern vielmehr 
diente der Mose-Plot als narrative Hülle für das Gesetz, als deren Rahmenerzäh-
lung oder Legitimationsgeschichte, die viele Jahrhunderte nach der zeitlichen Ver-
ortung der Mose-Figur für dieses Gesetz verfasst worden wäre. 

Die Fragen sind kaum zu lösen. Man verharrt hier im Hypothetischen. Und die 
Wachstumsmodelle der Pentateuch-Forschung nehmen kein Ende.8 Als Hinter-
grund für die nun folgende Rezeption des Mose muss das genügen. Zudem liegt 
für die Rabbinen jede historische Fragestellung außerhalb ihres Denkhorizonts, gilt 
für sie doch: „En muqdam u-me’uchar ba-Thora – es gibt kein früher oder später in 
der Thora“.9 Den talmudischen Weisen zufolge wurde die ganze Halacha, das  
gesamte Religionsgesetz, schriftliche und mündliche Thora (also auch das talmudi-
sche Schrifttum) Mose am Sinai gegeben als zeitübergreifende Wahrheit mit unver-
rückbarer Gültigkeit bis zum heutigen Tag. 

Die nachbiblische Wirkungsgeschichte. Die Literatur zu Mose ist über die Jahr-
hunderte zu einer imposanten Bibliothek von Monographien und Kommentaren, 
Historischem und Fiktionalem, Prosa und Lyrik, Oper und Drama gewachsen. 
Obwohl sich das Korpus kaum noch überblicken lässt, wird im Folgenden ver-
sucht, aus den jüdischen Texten eine Typologie herauszuschälen, welche Mose 
epochenübergreifend auf drei Typen reduziert: den Mose-Messias, den ägyptisier-
ten Mose und – dies der Fokus – den entheroisierten Mose. Zu den beiden ersten 
Typen nur ein paar Stichworte, zwecks deutlicherer Konturierung des entheroisier-
ten Mose. 

In die Kategorie des ersten Typus, des Mose-Messias, fügen sich all die Ansätze 
ein, die Mose als Träger einer wie auch immer gearteten ersten Offenbarung an- 
erkennen, inzwischen aber eine zweite Offenbarung im Blick haben oder diese in 
Zukunft erwarten. In der Antike gehören dazu die sogenannten ‚rewritten Bibles‘  

                                                                                          
8 J. C. Gertz, Tora und Vordere Propheten, in: J. C. Gertz (Hrsg.), Grundinformation Altes 

Testament, Göttingen 42010 (2006), S. 193–311; E. Zenger, Die Bücher der Tora / des Pen-
tateuch, in: E. Zenger [et al.] (Hrsg.), Einleitung in das Alte Testament, Stuttgart 31998, 
S. 66–176. 

9 Pesachim 6b.	

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 

	

109 

im Umfeld von Qumran, beispielsweise das apokalyptische Jubiläenbuch, jedoch 
ebenso neutestamentliche Zeugnisse, besonders bildlich etwa die Verklärungsszene 
der synoptischen Evangelien, wo Mose von Jesus förmlich überblendet wird. Hier 
zur Vergegenwärtigung ein paar Verse aus der Fassung des Markus: 

„2 Und sechs Tage danach nimmt Jesus den Petrus, den Jakobus und den Johannes mit 
und führt sie auf einen hohen Berg, sie allein. Da wurde er vor ihren Augen verwandelt, 3 
und seine Kleider wurden glänzend, ganz weiß, wie kein Färber auf Erden sie weiß ma-
chen kann. 4 Und es erschien ihnen Elija mit Mose, und sie redeten mit Jesus. [...]. 8 Und 
auf einmal, als sie um sich blickten, sahen sie niemanden mehr bei sich außer Jesus.“10 

Der Mose-Messias, der neue Mose als eschatologischer Bote und Träger einer er-
neuerten Lehre tritt denn auch vorwiegend um die Zeitenwende auf, getragen von 
apokalyptischer Naherwartung. Eine solchermaßen aktualisierte Mose-Figur steht 
am Scheideweg von Frühjudentum und Frühchristentum einerseits, gegenüber 
dem talmudischen Judentum andererseits, denn die spätantiken Rabbinen haben 
verständlicherweise kein Interesse an konkurrierenden Offenbarungsschriften. In 
späteren Epochen bis in die gegenwärtigen Tage begegnet man dem Mose-Messias 
verschiedentlich dann wieder, wenn neue Geistesströmungen einen prestigeträch-
tigen Ahnherrn benötigen. Im Mittelalter etwa spekulieren die Mystiker über ein 
konsonantisches Neuarrangement einer kabbalistischen Neo-Thora. In der Neu-
zeit stilisiert Friedrich Schiller Mose zu einem Proto-Aufklärer,11 und im 20. Jahr-
hundert gestaltet ihn Micha Bin Gorion zum Existentialisten.12 Die hebräische 
Techija-Literatur13 macht Mose zum frühen Verkünder des Zionismus, und neuer-
dings vereinnahmt ihn gar die israelische Frauenbewegung.14 Soweit der erste  
Typus, der Mose-Messias. 

Der zweite Typus, der des ägyptisierten Mose, stammt aus der Zeit des Helle-
nismus. Von Anfang an steht er im Zeichen eines Disputs zwischen Juden und 
Nichtjuden. Denn Mose wird dann in ägyptisches Leinen, Pallium oder Toga ge-
kleidet, wenn es gilt, das Judentum anzugreifen beziehungsweise es zu verteidigen. 
Dementsprechend fallen die Debatten um einen wie auch immer gearteten ägypti-

                                                                                          
10 Mk 9,2–4.8.	
11 F. Schiller, Die Sendung Moses, in: K.-H. Hahn (Hrsg.), Schillers Werke. Nationalausgabe, 

Bd. 17: Historische Schriften, Erster Teil, Weimar 1970 (1789/1790), S. 377–397. 
12 M. J. Bin Gorion, Das Bildnis, in: M. J. Bin Gorion (Hrsg.), Born Judas. Altjüdische Le-

genden und Volkserzählungen, aus dem Hebräischen von R. Bin Gorion, Frankfurt am 
Main 1981 (6-bändige hebräische Originalausgabe 1916–1923), S. 12–14.  

13 Diese Literatur der nationalen ‚Auferstehung‘ umfaßt die frühen und klassisch-zionisti- 
schen Schriften.	

14 Zur Veranschaulichung hier die Anfangszeilen der Lyrikerin E. Bat-Zion: „Und wenn ich 
einst eine Heilige werde so wie Mose am Sinai / vierzig Tage und Nächte / dann zeigt mir 
Gott ein Buch der Weisung / Geheimnisse und verborgene Rätsel / meine Augen werden 
das Buch durcheilen [...]“. Zitiert nach E. Bat Zijon, Uchsche-ehje qedoscha – Und wenn ich 
einst eine Heilige werde, in: M. Shaked (Hrsg.), La-nezach anagnech – I’ll play you forever: 
The Bible in Modern Hebrew Poetry. An Anthology (hebr.), Tel-Aviv 2005, S. 172 (aus 
dem Hebräischen von G. O.-W.). 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GABRIELLE OBERHÄNSLI-WIDMER 

	

110 

schen Mose ambivalent aus, können sowohl positiv wie negativ besetzt sein.15  
Offensichtlich brachte der ägyptische Priester Manetho im dritten vorchristlichen 
Jahrhundert als einer der ersten übelste Berichte in Umlauf: Mose als aussätziger 
ägyptischer Priester, eine Gefahr für Ägypten, kultisch pervertiert, verstümmelt, 
vertrieben etc. Manethos Darstellung fand unter griechischen und lateinischen 
Autoren nicht wenige Nachahmer, allen voran den Grammatiker und Rhetor 
Apion (im ersten Jahrhundert n. Chr.). Ihm bietet auf jüdischer Seite Flavius  
Josephus mit „Contra Apionem“ nach Kräften Paroli, indem er Mose auf seine 
Weise als zeitgenössischen Heros verklärt. Man höre nur, wie Flavius Josephus 
Mose hellenistisch ausstaffiert: 

„An Geistesschärfe übertraf er alle Menschen, die je gelebt haben, und geschickt im Er- 
denken von Plänen, besaß er auch eine wunderbare volkstümliche Beredsamkeit. Seine 
Stimmungen beherrschte er in solchem Grade, dass sie in ihm gar nicht vorhanden zu sein 
schienen, und dass er ihre Namen mehr deshalb, weil er sie bei anderen Menschen sah, als 
von sich selbst her zu kennen schien. Er war ein vorzüglicher Feldherr und ein Seher, wie 
kaum ein zweiter, sodass, wenn er redete, man Gott selbst zu hören vermeinte.“16 

Angesichts der biblischen Vorlage mag eine solche Charakterisierung nicht wenig 
verwundern, doch wer sich auf Wirkungsgeschichte einlässt, tummelt sich auf 
reichlich rechtlosem Terrain, dessen Früchte nicht nur besonders üppig, sondern 
zuweilen auch äußerst gefährlich gedeihen. Denn in der hellenistischen Mose-
Debatte geht es um politische Polemik mit unabsehbaren Konsequenzen, konkret: 
um die Ausschreitungen gegen Juden und Pogrome wie diejenigen im antiken  
Alexandrien. Das ägyptische Erbe des Mose gärt schließlich über die Epochen 
weiter – die entsprechenden Positionen hat Jan Assmann in seinem ebenso  
bekannten wie umstrittenen Buch „Moses der Ägypter“ vor ein paar Jahren refe-
riert.17 Das eigentliche Glanzlicht setzt diesem zweiten Mose-Strang indes Thomas 
Mann mit seiner Erzählung „Das Gesetz“ auf, er wiederum als Verteidiger der israe-
litischen und jüdischen Werte. Mose hier als Spross einer ägyptischen Prinzessin 
und eines hebräischen Sklaven modelliert, ringt namentlich um die Niederschrift 
des Dekalogs, dem unverrückbaren ethischen Urrecht, welches Thomas Mann den 
Nazis 1943 aus seinem amerikanischen Exil entgegenschleudert.18 Mithin ist der 
Typus des ägyptisierten oder ägyptischen Mose seit der klassischen Antike von  

                                                                                          
15 G. Oberhänsli-Widmer, Mose in apokalyptischer und jüdisch-hellenistischer Literatur, in: 

G. Krause / G. Müller (Hrsg.), Theologische Realenzyklopädie, Bd. 23, Berlin 1994, S. 347–
357; M. Stern, Greek and Latin Authors on Jews and Judaism, Bd. 1, Jerusalem 1974.	

16 F. Josephus, Jüdische Altertümer, übers. von H. Clementz, Wiesbaden 81989, S. 250, Buch 
4, Kapitel 8.	

17 J. Assmann, Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächtnisspur, München/Wien 1998 
(amerikanische Originalausgabe 1997). 

18 T. Mann, Das Gesetz, in: T. Mann, Die Erzählungen, Frankfurt am Main 1981, Bd. 2, 
S. 621–672 (Ersterscheinung in englischer Übersetzung in: The Ten Commandments. Ten 
Short Novels of Hitler’s War against the Moral Code, New York 1943; erste deutsche Aus-
gabe, Los Angeles 1944).	

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 

	

111 

Antisemitismen einerseits und jüdischer Verteidigung andererseits überschattet, bis 
hin zu Sigmund Freuds 1939 publiziertem „Mann Moses“.19 

Und damit zum dritten und letzten Typus: dem entheroisierten Mose. Er ist 
zweifellos der am wenigsten bekannte, sprachlich und methodisch am schwierigs-
ten zugängliche, da Talmudim und Midraschim nach wie vor wissenschaftlich we-
nig erschlossen sind. Der Bezugsrahmen ist das spätantike, normative oder eben 
klassische Judentum, exiliert sowohl in Babylonien wie in Eretz Israel selber, vor-
zugsweise in Galiläa. Hier zunächst ein paar Fakten und Textfragmente, zwecks 
abschließender Erklärung und Auswertung dieser Befunde. 

Mosche Rabbenu, ‚Mose, unser Rabbi‘, mit dieser stereotypen Wortverbindung 
bezeichnet die jüdische Traditionsliteratur die biblische Figur – wie eingangs  
erwähnt. Kein Exodusheld, sondern der erste Vertreter der rabbinischen Zunft. 
Vom alttestamentlichen Mose abgesehen, kommt der Name Mosche in der Spät- 
antike kaum vor, weder in Textzeugnissen, noch auf Grabsteinen. Mit der nament-
lichen Tabuisierung geht eine inhaltliche Ausgrenzung einher, denn – ganz auf- 
fällig – fehlt die Nennung des Mose im zentralen Achtzehn-Gebet, während die 
Erzväter oder auch König David als Präfiguration des Messias darin bestens posi-
tioniert werden. Noch viel mehr jedoch befremdet Moses Absenz in der Pesach-
Haggada, denn wo, wenn nicht in diesem liturgischen Exodus-Singspiel, sollte 
Mose eine Rolle vergönnt sein? Aber nein, keine Erwähnung, ausdrücklich kein 
Part für den Protagonisten der Thora. Man achte auf den Wortlaut, da wird deut-
lich jemand ausgebootet:  

„Wajjozi’enu ,Der Ewige führte uns aus Aegypten‘ (V. B. M. 26,8) – nicht durch Vermitt-
lung eines Engels, nicht durch einen Seraph und nicht durch einen Boten, sondern der 
Heilige, gepriesen sei Er, in seiner Herrlichkeit selbst, wie es heißt (II. B. M. 12,12): ,Ich 
werde ziehen durch das Land Aegypten in dieser Nacht. Ich werde schlagen jeden Erst- 
geborenen vom Menschen bis zum Vieh und an allen Götzen Aegyptens werde ich Straf-
gerichte üben, ich, der Ewige‘. – Ich werde ziehen im Lande Aegypten, ich, nicht ein Engel. 
Ich werde schlagen jeden Erstgeborenen, ich, kein Seraph. An allen Götzen Aegyptens 
werde ich Strafgerichte üben, ich, kein Bote. Ich, der Ewige, ich bin es, kein anderer.“20 

Eine solch augenfällige Ausgrenzung muss wohl dahingehend erklärt werden, dass 
jüdische Kinder von ihrem ersten Seder-Abend an aus der populären Haggada 
lernen sollen, dass Gott und nicht Mose ihr Ahnvolk auf wunderbare Weise aus 
Ägypten errettet habe, damit sich ja nicht – fern sei es – irreführende Verwechs-
lungen zwischen Gott und Moses einstellen könnten wie etwa im obigen Zitat des 
Flavius Josephus. 

Auf diesem Hintergrund erklärt sich so manch talmudisches Motiv, das Mose in 
nicht allzu vorteilhaftes Licht rückt: Mose als unbedarfter Zuhörer in den hin-
tersten Rängen des Lehrhauses, von Rabbi Aqivas subtilen Thora-Vorträgen restlos 

                                                                                          
19 G. Oberhänsli-Widmer, Klassiker der jüdischen Literatur: Sigmund Freud, Der Mann  

Moses oder die monotheistische Religion (1939), in: Kirche und Israel 29,1, 2014, S. 74–89.	
20 Zitiert nach Haggada schel Pesach – Die Pessach-Haggadah, übersetzt und erklärt von 

P. Schlesinger und J. Güns, Tel-Aviv 1971, S. 17–18. 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GABRIELLE OBERHÄNSLI-WIDMER 

	

112 

überfordert;21 oder Mose, der sich von Gott drei Wünsche erbeten darf, dessen 
Einsichten in die göttlichen Erläuterungen dann aber kläglich scheitern.22 Ganz  
besonders irritieren Moses Wundertaten die Rabbinen, sodass sie diese nicht selten 
homiletisch zurechtstutzen, beispielsweise die hochdramatische Szene aus der 
Amalekiter-Schlacht, 23  welche die Mischna kurzerhand zu einer Minipredigt  
domestiziert: 

„Und es geschah, wenn Mosche seine Hand erhob, siegte Israel, und wenn Mosche seine 
Hand sinken ließ, siegte ‚Amalek‘. Können denn Mosches Hände den Kampf fördern 
oder den Kampf hemmen? Das will vielmehr sagen, dass die Israeliten, solange sie nach 
oben blickten und ihr Herz dem himmlischen Vater zu eigen gaben, die Oberhand hat-
ten, sonst aber unterlagen.“24 

Am deutlichsten indes zeigt sich die rabbinische Entheroisierung in der Todesszene. 
Moses Tod hat die jüdische Literatur seit der Antike zu ungezählten Fassungen in-
spiriert, und vorzugsweise die Midraschim zu Petirat Mosche, zum ‚Hinscheiden 
des Mose’, erfreuten sich größter Beliebtheit.25 Moses Tod als ausladendes tragi-
komisches Drama, als munterer Totentanz mit einem denkbar hasenfüßigen Mose 
und einer nicht minder furchtsamen Mose-Seele, welche verzweifelt mit Gott und 
Engeln um ein winziges Weilchen Lebenszeit feilschen, bevor der Heilige, gepriesen  
sei er, Mose endlich mit einem zarten Todeskuss heimzuführen vermag – heißt es 
doch in Deuteronomium 34,5: „al pi Adonaj – auf den Mund des Herrn“, rabbi-
nisch eben ein göttlicher Kuss. Hier ein kleines Muster aus dem durchaus heiter 
arrangierten Sterben: 

„Da kam der Heilige, gepriesen sei er, vom allerhöchsten Himmel herab, um die Seele 
des Mose zu nehmen, und mit ihm die drei Dienstengel: Michael, Gabriel und Sagsagel. 
Michael breitete das Lager des Mose aus, und Gabriel legte ein Byssuskleid an sein 
Kopfende, Sagsagel eines an sein Fußende. Michael stand zu der einen, Gabriel zu der 
anderen Seite. Der Heilige, gepriesen sei er, sagte zu Mose: ,Mose, schließe deine Augen, 
dein eines wie dein anderes Lid!‘ Und er schloss seine Augen, das eine wie das andere 
Lid. Er sagte zu ihm: ,Lege deine Beine aneinander, das eine an das andere!‘ Er legte  
seine Beine aneinander, das eine an das andere. In ebendieser Stunde rief der Heilige,  
gepriesen sei er, die Seele aus seinem Körper.“26 

Diese Szenerie erinnert wenig an den biblischen Berg Nebo mit dem hünenhaften  
Mose, vielmehr liegt hier ein alter Mann (immerhin 120-jährig!) auf seinem 

                                                                                          
21 Menachot 29b.	
22 Berachot 7a.	
23 Ex 17,11.	
24 Rosch Haschana III,8. Zitiert nach Mischnajot. Die sechs Ordnungen der Thora. Hebräi-

scher Text mit Punktation, deutscher Übersetzung und Erklärung, Teil 2: Moed, übersetzt 
und erklärt von E. Baneth, Basel 31986, S. 404–405.	

25 R. Kushelevsky, Moses and the Angel of Death, New York/Bern 1995; K. Haacker / 
P. Schäfer, Nachbiblische Traditionen vom Tod des Mose, in: O. Betz [et al.] (Hrsg.),  
Josephus-Studien. Untersuchungen zu Josephus, dem antiken Judentum und dem Neuen 
Testament. Otto Michel zum 70. Geburtstag gewidmet, Göttingen 1974, S. 147–174.	

26 Midrasch Devarim Rabba 11,10.	

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 

	

113 

Krankenlager, ein einfaches ängstliches Menschenkind von fürsorglichen Engeln 
und einem väterlich-göttlichen Beschützer liebevoll begleitet. 

Der rabbinischen Beispiele, die Mose so oder ähnlich auf seine Conditio humana  
zurückweisen, wären noch viele. Doch möge das Anschauungsmaterial genügen. 
Relevant sind die Gründe einer solchen Entheroisierung. Diese hier zum Schluss. 

Die Gründe sind sowohl sozio-politisch als auch ideologisch bedingt. Ein erster 
Grund. Zwar verfassen die Rabbinen einzig religiöse Literatur, aber dennoch ver-
packen sie zuweilen zeitgeschichtliche Bezüge in ihre Texte, höchst allusiv und 
fein verschlüsselt versteht sich.27 Da die Midraschim und damit die meisten rabbi-
nischen Mose-Entwürfe in Galiläa, im unmittelbaren Kulturkontakt mit dem  
erstarkenden Christentum entstehen, nehmen sie zweifellos auch darauf Bezug – 
stets wichtig zu wissen, was die Konkurrenz denkt. Folglich richtet sich der rabbi-
nische Mose gegen die konkurrierende Religion, gegen ein Christentum, welches 
die Rabbinen als polytheistisch verbrämt wähnen, während das Judentum für sie 
den uneingeschränkten Monotheismus verkörpert. Ergo ist das Judentum kein 
Mosaismus, keine nach dem Religionsstifter benannte Mose-Religion, so wie das 
Christentum die Religion des Jesus als Christus ist, eines Jesus zudem, der als 
Sohn Gottes verehrt wird. Für die jüdischen Weisen gibt es einen einzigen Helden 
Israels, nur einen, der Wunder vollbringt und nur einen, der die Israeliten aus 
Ägypten geführt hat, und das ist Gott, der Heilige, gepriesen sei er. Die neutesta-
mentlichen Wundererzählungen konnten den talmudischen Lehrern kaum ent-
gangen sein, sodass sie deshalb Moses biblische Wunder wie etwa das der Amale-
kiter-Schlacht nach Kräften redimensionierten.28 

Ein zweiter Grund. Die Rabbinen vermochten die politische Lage ihrer Gemein-
schaft durchaus nüchtern einzuschätzen und wollten nach dem verlorenen Krieg 
gegen Rom jeden Freiheitsaufstand vermeiden. Spätestens nach der verheerenden 
Bar-Kochba-Revolte um 135 n. Chr. galt es, jede martialisch-virile Dynamik zu 
dämpfen. Kein neuer Freiheitskämpfer, kein neuer Mose, kein Abschütteln der 
erneuten Knechtschaft, vielmehr diplomatisch-diskretes Unterordnen unter die 
entsprechenden Fremdherrschaften und Gastländer war von nun an für fast zwei 
Jahrtausende die Devise. Erst am Ende der Zeiten – so die rabbinische Vorstellung 
– werde der von Gott bestellte Messias dem Exil ein Ende setzen. Doch dieser 
Messias gehe dann als strahlender Sohn Davids aus dem Stamme Juda hervor, 
und wohlgemerkt nicht aus Mose und dessen Stamm Levi. Für das exilierte Volk 
Israel gingen mithin Helden in Stil des biblischen Mose mit Destabilisierung und 
Gefahr einher. 

                                                                                          
27 Y. H. Yerushalmi, Zachor: Erinnere Dich! Jüdische Geschichte und jüdisches Gedächtnis, 

aus dem Amerikanischen von W. Heuss, Berlin 1996 (amerikanische Originalausgabe 1982). 
28 Die These, dass vor allem die Pesach-Haggada gezielt Gegentopoi zu den Evangelien lanciere,  

vertritt insbesondere I. J. Yuval, Zwei Völker in deinem Leib. Gegenseitige Wahrnehmung 
von Juden und Christen in Spätantike und Mittelalter, aus dem Hebräischen von D. Mach, 
Göttingen 2007 (amerikanische Originalausgabe 2006).	

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GABRIELLE OBERHÄNSLI-WIDMER 

	

114 

Ein dritter und letzter Grund. Mosche Rabbenu – eine solche Typisierung 
lenkt den Blick vom alttestamentlichen Protagonisten auf dessen gänzlich verän-
derte Rolle als Thora-Lehrer und vor allem auf das Gesetz, das diese Figur in 
Händen hält. Nach 70 n. Chr., nach dem Verlust von staatlichem Territorium 
und zentraler Kultstätte, bedeutete die Thora dem Judentum den einzigen 
verbleibenden Wert. Und deshalb vermag nunmehr keine heroische Menschen-
gestalt die jüdische Identität zu repräsentieren. Diese erhabene Rolle, die jüdische 
Identität zu stiften, ist jetzt und über die Epochen dem Heiligen Buch vorbehal-
ten. Auf einem so gearteten Hintergrund versteht sich das rabbinische Mose-Bild 
wie ein Klappbild: Mose tritt dort und dann in großer Pose auf, wenn er Rabbi-
nen und Judentum personifiziert und die göttliche Thora in Händen hält,29 aber 
jämmerlich in seiner conditio humana.30 

Soweit der rabbinisch entheroisierte Mose. Bestimmend bleibt diese Sicht für 
das Judentum von der Spätantike bis heute. Und sie wirkt auch nach der Aufklä-
rung im säkularen Denken nach. Moderne Urteile, die für ein christlich soziali-
siertes Publikum nahezu abschätzig klingen mögen, tun es für Juden oder Israelis 
weit weniger, ist man mit Mose doch auf familiärem Du. In diesem Sinn sei an 
dieser Stelle das Schlusswort der ersten und bisher einzigen Premierministerin 
des Staates Israel das Schlusswort überlassen mit ihrer realpolitisch durchaus  
berechtigten Kritik an Mose: „Vierzig Jahre in der Wüste“, schnauzte Golda Meir, 
„nur um uns schließlich an den einzigen Ort im Nahen Osten zu führen, wo es 
kein Öl gibt“.31 

 
 

                                                                                          
29 Wie es die Maimonidischen Glaubensgrundsätze im 12. Jahrhundert dogmatisch beschwö-

ren werden: „Ich bin vollkommen überzeugt, daß die ganze Lehre, die sich jetzt in unseren 
Händen befindet, unserem Lehrer Mosche, Friede sei mit ihm, übergeben worden ist. Ich 
bin vollkommen überzeugt, daß diese Lehre nicht umgetauscht werden wird und keine 
andere Lehre kommen wird vom Schöpfer, gelobt sei sein Name“. Zitiert nach Sidur Sefat 
Emet, mit deutscher Übersetzung von S. Bamberger, Basel 1982, S. 79. Mit dieser ‚ganzen 
Lehre‘ meint Maimonides die schriftliche wie die mündliche Thora und polemisiert damit 
sowohl gegen die Offenbarungsschriften von Christen und Muslimen, als auch innerjü-
disch gegen ein Ausufern der Kabbala und gegen die Ablehnung der mündlichen (d.h. 
rabbinischen) Traditionen durch die Karäer.	

30 Nicht von ungefähr findet sich dieser Midrasch – auch als eigenständiger Text unter dem 
Titel Midrasch Petirat Mosche, „Midrasch über den Tod des Moses“, – in demselben Manu-
skript wie der mit „Moses Größe“ überschriebene (Codex h Paris Nr. 710); vgl. dazu die 
fünf Moses-Midraschim bei A. Wünsche, Aus Israels Lehrhallen. Bd. 1: Teile 1-3. Kleine 
Midraschim zur späteren legendarischen Literatur des Alten Testaments, Hildesheim 2013 
(Leipzig 1907), S. 61–176, S. 126. 

31 Zitiert nach A. Oz / F. Oz-Salzberger (Hrsg.), Juden und Worte, aus dem Englischen von 
E.-M. Thimme, Berlin 2013 (englische Originalausgabe 2012), S. 234.	

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105 - am 13.01.2026, 08:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503085-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

