
https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


Frauke Berndt  / Christoph Brecht (Hg.)

Aktualität des Symbols

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


ROM BAC H WI S S E N SC HAFTE N • RE I H E LITTE RAE

herausgegeben von Gerhard Neumann und Günter Schnitzler

Band 121

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


Frauke Berndt  / Christoph Brecht (Hg.)

Aktualität des Symbols

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


Bibliografi sche Information Der Deutschen Bibliothek 

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografi e; detaillierte bibliografi sche 
Daten sind im Internet über <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

© 2005. Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG,
Freiburg im Breisgau
1. Auflage. Alle Rechte vorbehalten
Lektorin: Dr. Edelgard Spaude
Umschlaggestaltung: Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG, 
Freiburg im Breisgau
Satz: post scriptum, Emmendingen / Hinterzarten
Herstellung: Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG,
Freiburg im Breisgau
Printed in Germany
ISBN 3 - 7930 - 9381-61

Gedruckt mit Unterstützung der Sparkassen-Finanzgruppe Hessen-Thüringen, 
der Wilhelm-Hahn-und-Erben-Stiftung sowie des Instituts für Deutsche 
 Sprache und Literatur II der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt 
am Main. 

Auf dem Umschlag: François Boucher: Ruhendes Mädchen (1752)

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


Inhalt

frauke berndt
Symbol/Theorie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7

Symbol und Wissen

dieter mersch
Paradoxien der Verkörperung. Zu einer negativen Semiotik 
des Symbolischen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33

robert stockhammer
Darstellung der Metamorphose, wissenschaftlich und poetisch. 
Ansätze zu einer anderen Theorie des Symbols bei Goethe  . . . . .  53

cornelia zumbusch
Der Mnemosyne-Atlas. Aby Warburgs symbolische Wissenschaft  77

stefan rieger
Scheinbilderfolgen. Zur Mediengeschichte des Symbolbegriffes  . .  99

wolfgang struck
Dokument/Symbol/Film. Der ruhige und kalte Weg 
des Beobachtens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115

Symbol und Figur

heinz j. drügh
»Allenthalben auf seiner Oberfl äche«. Zur Präsenz des Körpers 
im klassizistischen Symbol  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  135

joachim jacob
»Versinnlichung«. Das Symbol als Darstellung des Schönen 
und die Materialität der Literatur  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  161

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


6 Inhalt

christoph brecht
»Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn«. 
Zum Rückbau der Alternative von Allegorie und Symbol  . . . . . . .  185

frauke berndt
Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter. Die Verhandlung 
des Symbols in Eduard Mörikes Auf eine Lampe  . . . . . . . . . . . . .  207

Symbol und Institution

oliver marchart
Symbol und leerer Signifi kant. Zum Verhältnis von Kulturtheorie, 
Diskurstheorie und politischer Theorie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  245

moritz baßler
Die kulturpoetische Funktion des Symbols. Ein Verwendungs-
vorschlag in Anknüpfung an Goethe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  269

stephan kammer
Natur, Ding, Sprache, Körper. Institution und De/Figuration 
des Symbols bei Kleist  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  279

eva geulen
Making Symbols – Doing Gender. Vor- und Nachgeschichte 
des Symbols (G. W. F. Hegel, Judith Butler) . . . . . . . . . . . . . . . . . .  313

dirk niefanger
»Etwas anderes tun«. Symbol und performance in der deutschen 
Popkultur  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  329

Lebensläufe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  345

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


frauke berndt

Symbol/Theorie

A rose is a rose is a rose.

I Kultur- und/oder Literaturwissenschaft?

Symbole sind allgegenwärtig! – Jede kulturelle Praxis ist stets und notwendig 
von Akten der Symbolproduktion und -lektüre begleitet, in denen eine Kul-
tur ›symbolische Ordnungen‹ stiftet, sich über sie verständigt und sich ihnen 
unterwirft. Diese Akte manifestieren sich sowohl in Handlungen als auch 
in Artefakten von je spezifi scher Materialität – z. B. Gegenständen, Bildern, 
Filmen und Texten. Die Allgegenwärtigkeit, ja Unhintergehbarkeit von Sym-
bolen im kulturellen Raum spricht dafür, daß es neben der logischen eine 
genuin symbolische Funktion von Kultur geben muß – einen symbolischen 
Modus des Erkennens, Darstellens und Handelns, dessen Eigenschaften 
bisher noch nicht einmal im Ansatz geklärt worden sind.
In der Philosophie der symbolischen Formen (1923/1929) wertet Cassirer das ratio-
nalistische Verfahren einer »Kritik der Vernunft« zu einer »Kritik der Kultur« 
um,1 indem er sein Interesse vom Begriff auf die Anschauung, von den Be-
dingungen der Möglichkeit des Denkens auf die Materialität und Medialität 
der Darstellung, vom Sagen auf das Zeigen verlagert. Seine Philosophie des 
Symbols knüpft dergestalt an die Philosophie der Darstellung des 18. und 
19. Jahrhunderts an. Doch in den 1930er und 1940er Jahren ist dieses er -
kenntnis- und darstellungstheoretische Projekt wie vieles andere auch der 
Barbarei zum Opfer gefallen; die 1950er und 1960er Jahre frönten einem kul-
turpolitischen Konservatismus, der das Symbol als Garanten des Schönen, 
Guten und Wahren bestätigte; die 1970er und 1980er Jahre dekonstruierten 
dann schließlich nicht nur das Symbolkonzept ihrer Vordenker, sondern 
mit Hilfe ideologiekritischer, repräsentationslogischer oder diskurstheoreti-
scher Instrumente auch alle Ansätze einer Philosophie des Symbols. Freun -
de und Feinde haben also gleichermaßen dafür gesorgt, daß das Symbol 
aus der Philosophie und den Kulturwissenschaften verdrängt worden ist. 

 1  Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Bd.  1 Die Sprache, Darm-
stadt 101994, S.  11. Vgl. Ernst Wolfgang Orth, Von der Erkenntnistheorie zur Kulturphi-
losophie. Studien zu Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen, Würzburg 
1996; Barbara Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols. Cassirer und Goethe, 
München 1998.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


8 Frauke Berndt

Erst heute, nach dem allmählichen Verblassen der poststrukturalistischen 
Bilderverbote, kann die von Cassirer markierte Systemstelle ›Symbol‹ neu 
besetzt werden.2 Vierzehn Wissenschaftler/innen haben daher auf einer 
vom Internationalen Forschungszentrum Kulturwissenschaften Wien im April 2003 
ausgerichteten Tagung den interdisziplinären Dialog von Philosophie, Lite-
ratur-, Medien- und Politikwissenschaften wieder aufgenommen und nach 
der ›Aktualität des Symbols‹ gefragt. Sie gehen einerseits davon aus, daß das 
Symbol dem annoncierten Projekt einer ›Kritik der Kultur‹ ein geeignetes 
Dispositiv an die Hand gibt; daß es andererseits auf ausgezeichnete Weise 
dazu geeignet ist, dem Ensemble der rezenten Text- und Kulturwissenschaf-
ten – den Wissenschaften des Symbols im doppelten Sinne – als Integral 
und Intermedium zu dienen.
Die verschiedenen Disziplinen trennt gegenwärtig ein höchst unterschied-
liches Interesse am Symbol. Dort, wo das Vertrauen in die Verläßlichkeit 
der eigenen Methode gut ausgeprägt ist, beschränkt man sich meist darauf, 
Symbole als empirische Phänomene zu objektivieren. Dort, wo es an ei-
nem solchen Selbstvertrauen mangelt, versucht man nach Möglichkeit, der 
Thematisierung des Symbols zu entgehen. Diese Tendenz fällt vor allem 
bei jenen disziplinären Praktiken ins Gewicht, die im Zentrum des jüngsten 
cultural turn stehen. Cultural Studies sind, auch in ihren postkolonialen und 
gender-orientierten Varianten, vorzüglich mit der Interpretation und Dekon-
struktion der verschiedenen Erscheinungsformen der symbolischen Funk-
tion von Kultur befaßt, ohne diese Funktion jedoch selbst ins Zentrum einer 
systematischen Diskussion zu stellen. Das Ergebnis schlägt sich in einem 
heute geradezu mechanischen Rückgriff auf die von poststrukturalistischen 
Theorien angebotene Begrifflichkeit nieder, die um das Symbol zugunsten 
der vermeintlich unverdächtigeren Allegorie und anderer rhetorischer For-
mulare einen weiten Bogen macht.
Die traditionellen Philologien haben nun den sich neu formierenden Diszi-
plinen der Kulturwissenschaft die historische Erfahrung einer fortlaufenden 
Debatte über das Symbol voraus – auch wenn diese Auseinandersetzung 
dadurch eine seltsame Eigengesetzlichkeit entwickelt hat, daß die Symbol-
theorie seit der Etablierung des Faches exklusiv auf das Goethezeitliche 
Konzept des Kunstsymbols verengt worden ist. Gerade weil die ideologi-

 2  Diese ›Aktualität des Symbols‹ spiegelt sich in einem langsam wieder erwachenden 
Forschungsinteresse wider. Vgl. Rudolf Schlögl (Hg.), Die Wirklichkeit der Symbole. 
Grundlagen der Kommunikation in historischen und gegenwärtigen Gesellschaften, 
Konstanz 2004.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol/Theorie 9

schen Zumutungen, die sich sowohl mit dem Symbolkonzept als auch seiner 
Austreibung verbinden, zu einem nicht unbeträchtlichen Teil vor allem auf 
das Konto der Deutschen Philologie gehen, soll die Reformulierung dieses 
Konzepts auch einer der entschiedensten (und unterscheidbarsten) Beiträge 
werden, den die Vertreter/innen dieser – symbolerprobten – Disziplin zur 
Neuorientierung des kulturwissenschaftlichen Feldes leisten wollen.
Diese Reformulierung macht sich bei aller nötigen Theoriebereitschaft das 
refl exive Potential symbolischer Formen zunutze. Neben Gegenständen, 
Bildern und Filmen stellt nämlich vor allem der literarische Text ein »selbst-
bezüg liches Organon einer Kritik der Kultur in symbolischer Form« be-
reit.3 Einerseits macht diese Selbstrefl exivität die Literatur zum privilegier-
ten symbolischen Medium, das die »interaktionellen, diskursstrategischen 
und semantischen Dimensionen von textexternen […] Diskurspraktiken« 
genrespezifi sch modelliert.4 Andererseits verbindet die Literatur einen allge-
meinen, mitunter sogar als »methodisch unbrauchbar« angesehenen kultur-
wissenschaftlichen Symbolbegriff,5 der jede Form sprachlicher oder sprach-
analog strukturierter Herstellung des Realen umfaßt,6 mit einem besonde-
ren, wie er im Kontext der Kunst- und Literaturwissenschaften diskutiert 
wird. Diese Schnittstelle von Kultur und Literatur steht mit dem Begriff des 
Symbols im Zentrum des Wiener Forschungsinteresses, das der Philosophie 
und Po(i)etik des Symbols gilt.

II Systematische Anschlußstellen

Im kritisch-refl exiven Medium der Literatur enthält Gertrude Steins Sentenz 
»A rose is a rose is a rose« die heterogenen Parameter einer Philosophie und 

 3  Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols, S.  15.
 4  Peter Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog u. a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Lite-

raturgeschichte, Bd. 4, Berlin 21984, S. 308–333, hier S. 321. Zur Wort- und Begriffs-
geschichte vgl. Art. Symbol, in: Princeton Encyclopedia of Poetry and Poetics, Prince-
ton 1993, S.  1250  –1254; Roger W. Müller Farguell, Symbol2, in: Jan-Dirk Müller u. a. 
(Hg.), Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3, Berlin/New York 2003, 
S. 550–555; M. Seils, Symbol, in: Joachim Ritter u. a. (Hg.), Historisches Wörterbuch 
der Philosophie, Bd.  10, Darmstadt 1999, Sp. 710–739.

 5  Kobbe, Symbol, S. 308.
 6  In diesem Sinne argumentieren die gestaltpsychologischen ebenso wie die behaviouristi-

schen, psychoanalytischen und sozialpsychologischen Symboltheorien. Vgl. Götz Pochat, 
Der Symbolbegriff in der Ästhetik und Kunstwissenschaft, aus d. Schwed. von Märta 
Pochat, Köln 1983, Teil II Der Symbolbegriff in der Ästhetik und Kunstwissenschaft.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


10 Frauke Berndt

Po(i)etik des Symbols – Parameter, die sowohl für das einzelne, als Symbol be-
zeichnete Phänomen als auch für die symbolische Funktion von Kultur gelten:

• Symbole sind Darstellungen – die Zeichen; 
• Symbole sind Gegenstände – die ›Rosen‹;
• Symbole sind paradigmatisch – die Klasse der Elemente;
• Symbole sind syntagmatisch – die Reihe der Elemente;
• Symbole sind (selbst-)refl exiv – die Wiederholung;
• Symbole sind evident – das Urteil;
• Symbole sind Institutionen – die Setzung.

In der folgenden Skizze sollen diese Parameter systematisiert werden. Dabei 
kann es weniger um eine Festlegung dessen gehen, was ein Symbol ist oder 
nicht ist, als vielmehr darum, die diskursiven Stellen zu markieren, an denen 
der Begriff des Symbols bestimmte Funktionen übernimmt.

Symbol und Semiotik

In der Geschichte der Semiotik ist der Begriff des Symbols unterschiedlich 
besetzt worden – als Synonym des konventionellen sprachlichen Zeichens 
(Peirce) oder in Abgrenzung dazu als natürliches Zeichen (Saussure). Die 
Etymologie beider Begriffe, des Symbols (symbolon) und des Zeichens (se-
meion), unterscheidet sich freilich. Während semeion die Konventionalität 
des Zeichens betont, verweisen symbolon, symballein, ›zusammenwerfen‹, ›ver-
einigen‹, bzw. symballesthai, ›(material und gedanklich) in Übereinstimmung 
bringen‹, auf dessen Materialität. Die Etymologie erinnert an den griechi-
schen Brauch der Gastfreundschaft, Erkennungsmarken zu zerbrechen, da-
mit man sich mit dem jeweiligen symbolon ausweisen kann7 – wobei dieser 
Brauch auf einen noch älteren Mythos zurückgehen mag. In Platons Sympo-
sion wird vom ursprünglich ungeteilten Menschen erzählt, den Zeus in zwei 
symbola, zwei zusammengehörige Hälften, geteilt habe, die einander seitdem 
suchen müssen.8 

 7  Vgl. Kobbe, Symbol, S. 308. Zur antiken Etymologie und Tradition vgl. Walter Müri, 
SYMBOLON. Wort- und sachgeschichtliche Studie, in: ders., Griechische Studien. Aus-
gewählte wort- und sachgeschichtliche Forschungen zur Antike, hg. von Eduard Vischer, 
Basel 1976, S.  1–44, hier S. 3 ff.

 8  Vgl. Platon, Symposion, in: ders., Werke in acht Bänden, gr.-dt., übers. von Friedrich 
Schleiermacher, hg. von Gunther Eigler, Bd. 3, Darmstadt 1974, 191d.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol/Theorie 11

Seit der Mitte des 17. Jahrhunderts verbindet der Gedanke an diese Doppel-
einheit das Symbol mit den rationalistischen Zeichenkonzepten, die auf dem 
Paradigma der Repräsentation basieren; es sieht vor, daß die Ordnung der 
Zeichen die Ordnung der Dinge verdoppelt. Das Kennzeichen dieser Logik 
hat Foucault in Les mots et les choses (1966) in jener Lücke gesehen, die das Sy-
stem begründet und ein Indiz für die Autonomie der Zeichen ist, aufgrund 
deren sie neben der ersten eine zweite Ontologie der Zeichen etablieren. Seit 
der Mitte des 18. Jahrhunderts übernimmt das Symbol auf der Grundlage 
dieser Repräsentationslogik wesentliche Funktionen innerhalb der Erkennt-
nistheorie, sobald es nicht mehr nur als logisch-abstraktes Zeichen begriffen 
wird: »Es ist ein von den neuern Logikern zwar angenommener, aber sinn-
verkehrender, unrechter Gebrauch des Worts symb o l i s ch«, resümiert 
Kant in der Kritik der Urteilskraft (1790), »wenn man es der  in tu i t iven  Vor-
stellungsart entgegensetzt«. In dieser auf die Gegenstände der Erfahrung ab-
zielenden (sinnlichen) Erkenntnis hat das Symbol seinen Ort – und zwar als 
eine Möglichkeit der »Hypotyposen, d. i. Darstellungen (exhibitiones)«, mittels 
deren die Einbildungskraft einem Begriff eine Anschauung unterlegt.9 Wird 
diese Form der Erkenntnis semiotisch begründet, aktivieren die Konzepte 
um 1800 eine Reihe von Paradoxien und Aporien. Diese offenbaren sich vor 
allem im Symbolkonzept der Goethezeit, das ein intransitives, kohärentes, 
motiviertes und selbstrefe rentielles Zeichen voraussetzt.
Titzmann hat gewissermaßen leichtes Spiel mit der logischen Destruktion 
solcher Konzeptionen, die unter dem Schlagwort der ›Natürlichkeit‹ den 
Zeichencharakter des Symbols, d. h. seine semantische, syntaktische und 
historische Dimension, angeblich leugnen, weil sie die »(partielle[ ]) ›An -
wesenhe i t ‹  de s  Re fe ren ten  (d. h. des vom S[ymbol] denotierten Sach-
verhalts) im S[ymbol]« behaupten.10 Solche historischen Konzepte kassie-
ren mit dem Zeichen vor allem dessen Bedeutungsfunktion, indem sie das 
Symbol als selbstbezügliches Sein bestimmen (und diese Bestimmung dient 
noch der Germanistik des 19. und 20. Jahrhunderts als Garant der Symbol-
ontologie).11 Am eindeutigsten wird in dieser Hinsicht das sogenannte Natur-

 9  Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: ders., Werkausgabe, hg. von Wilhelm Wei-
schedel, Frankfurt a. M. 1974, Bd.  10, S. 295.

 10  Kobbe, Symbol, S. 308.
 11  Zu einer differenzierten Diskussion der historischen Symbolkonzepte um 1800 vgl. 

Bengt Algot Sørensen, Symbol und Symbolismus in den ästhetischen Theorien des 
18. Jahr hunderts und in der Romantik, Kopenhagen 1963; ders., Die ›zarte Differenz‹. 
Symbol und Allegorie in der ästhetischen Diskussion zwischen Schiller und Goethe, in: 
ders., Funde und Forschungen, Odense 1997, S. 43–53; Tzvetan Todorov, Introduction 
à la symbolique, in: Poétique 3 (1972), S. 273–308; ders., Théories du symbole, Paris 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


12 Frauke Berndt

symbol – z. B. die Farben weiß (Herder) oder rot (Goethe) – als eine sinn-
liche Verkörperung dessen begriffen, was es bedeutet. »Was als S[ymbol] 
bezeichnet wird«, resümiert daher Titzmann, »ist logisch unmöglich: S [ym-
b o l ]  i s t  e ine  theore t i s che  Größe ,  d i e  e s  in  der  Rea l i t ä t  n i ch t  
geb en  kann«.12

Goethes Defi nition des Symbols bringt diese ›unlogische‹ Beziehung von 
Zeichen und Gegenstand auf den Punkt: »Es ist die Sache, ohne die Sache 
zu seyn, und doch die Sache; ein im geistigen Spiegel zusammengezogenes 
Bild und doch mit dem Gegenstand identisch«.13 Das Argument der ›Bild-
haftigkeit‹ bürgt dabei für das ontologische Substrat des Symbols, was in 
den entsprechenden Konzepten dazu führt, daß das Bild – als (Ab-)Bildung 
einer ›realen‹ oder ideellen Wirklichkeit – und die Plastik (Herder) zu zen-
tralen Refl exionsfi guren des Symbols avancieren. Im ›Bild‹ fallen Besonderes 
und Allgemeines zusammen, ohne daß diese Koinzidenz in den Theorien als 
Repräsentation oder rationalistische Begriffsarbeit gedacht wird. »Mit Aus-
nahme Kants argumen tieren alle diese Autoren nicht, daß das S[ymbol] als 
Besonderes  e ine  Idee oder  e in  Allgemeines ausdrücke« – d. h. sie argu-
mentieren nicht semiotisch –, »sondern daß es  d i e  Idee,  das  Allgemeine 
ausdrücke. Sie können dafür denn auch Gott (Schelling, Solger), das Unend-
liche oder Absolute (Schelling, Ast, Hegel), das Unerforsch liche (Goethe)« 
oder Natur (Moritz, Herder, Schiller) sagen.14 Lediglich in der Ambiguität 
vieler solcher Defi nitionen bricht sich in den frühen semiotischen Konzepten 
des Symbolbegriffs ein Problembewußtsein Bahn, das den engen Horizont 
ideologischer (Be-)Setzung überschreitet.
Doch erst im 19. Jahrhundert vollzieht sich ein grundlegender Paradigmen-
wechsel innerhalb der Semiotik, der die ontologische Fundierung des Re-
präsentationsparadigmas durchbricht. Peirce führt ein dreistelliges Zeichen-
modell ein und versteht den Prozeß der Signifi kation fortan als denjenigen 
einer unendlichen Semiose. Und selbst jene Modelle, die eine binäre Logik 

1977; dt.: Symboltheorien, aus d. Franz. von Beat Gyger, Tübingen 1995; Dan Sperber, 
Le symbolisme en général, Paris 1974; dt.: Über Symbolik, aus d. Franz. von Eva Mol-
denhauer, Frankfurt a. M. 1975; Michael Titzmann, Strukturwandel der philosophischen 
Ästhetik 1800–1880. Der Symbolbegriff als Paradigma, München 1978.

 12  Michael Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Walter 
Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie. DFG-Symposion 1978, Stuttgart 
1979, S. 642–665, hier S. 655.

 13   Johann Wolfgang Goethe, Nachtrag zu Philostrats Gemälde, in: ders., Sämtliche Werke, 
Briefe, Tagebücher und Gespräche, 1. Abt. Bd. 20 Ästhetische Schriften 1816–1820, hg. 
von Hendrik Birus, Frankfurt a. M. 1999, S. 536–540, hier S. 540.

 14  Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, S. 653.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol/Theorie 13

beibehalten, defi nieren wie Saussure im 20. Jahrhundert den Wert des Zei-
chens innerhalb eines Systems differentieller Beziehungen als stets relatio-
nalen. Für dieses neue semiotische Paradigma verliert einerseits die Frage 
nach der Beziehung von Gegenstand und Zeichen auch im Hinblick auf das 
Symbol an Aktualität, weil das Modell der Stellvertretung durch komplexere 
Bedeutungsstrukturen ersetzt wird. In diesem Sinne reklamiert etwa Eco, 
daß das Symbol »offen für eine semiosische Verschiebung von Interpretant 
zu Interpretant« sei: Es habe »keinen autorisierten Interpretanten«.15

Andererseits verlagert sich das Interesse von den Bezeichnungs- und Bedeu-
tungsfunktionen auf das Ereignis der Signifi kation selbst.16 Dadurch tritt 
neben den funktional-relationalen ein ästhetisch-phänomenaler Zeichenbe-
griff, der sich allerdings bereits in den Symboltheorien seit 1750 angekün-
digt hat. Unter der Flagge der Darstellung wurden seit dieser Zeit nämlich 
semiotische Konzepte entwickelt, die sich weniger mit Fragen der Repräsen-
tation als vielmehr mit solchen der Materialität und Medialität des Zeichens 
beschäftigten.17 Diese Interessenverlagerung trägt dem ›semontologischen‹ 
Charakter des Symbols insofern in besonderer Weise Rechnung,18 als sich 
dieses nicht auf seinen Zeichencharakter reduzieren läßt.19

Symbol und Ästhetik

Das ästhetisch-phänomenologische Zeichen markiert den Übergang von 
der Semiotik zur Ästhetik des Symbols. Innerhalb dieses Argumentations-

 15  Umberto Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, übers. von Christiane Trabant-
Rommel u. Jürgen Trabant, München 1985, S. 237.

 16  Zur Semiotik des Symbols und der Darstellung vgl. den Beitrag von Dieter Mersch in 
diesem Band. Vgl. ders., Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, München 2002; 
ders., Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen, Frank-
furt a. M. 2002.

 17  Zur Darstellung als Gegenbegriff der Repräsentation vgl. Christiaan L. Hart Nibbrig 
(Hg.), Was heißt »Darstellen«?, Frankfurt a. M. 1994; Inka Mülder-Bach, Im Zeichen 
Pygmalions. Das Modell der Statue und die Entdeckung der ›Darstellung‹ im 18. Jahr-
hundert, München 1998; Dieter Mersch (Hg.), Die Medien der Künste. Beiträge zur 
Theorie des Darstellens, München 2003.

 18  Vgl.Werner Hamacher, pleroma – zu Genesis und Struktur einer dialektischen Hermeneu-
tik bei Hegel, in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Der Geist des Christentums. Schriften 
1796–1801, hg. von Werner Hamacher, Frankfurt a. M./Berlin/Wien 1978, S. 7–333, hier 
S. 262.

 19  Vgl. Waltraud Wiethölter, Legenden. Zur Mythologie von Goethes Wahlverwandtschaften, 
in: DVjs 56 (1982), S.  1–64, Abschnitt V Mythologie der Wissenschaft, S. 55–64.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


14 Frauke Berndt

zusammenhangs wird es einerseits als anthropologisches Datum verhan-
delt – in diesem Falle betrifft es die Frage nach der Erkenntnis sinnlich 
wahrnehm barer Gegenstände –, andererseits als metaphysisches Datum – in 
jenem Falle betrifft es die Frage nach dem Schönen. Als Wissenschaft des 
Erkennens zeichnet die Aisthesis stets eine doppelte, nämlich sowohl eine 
subjekt- als auch eine objektästhetische Perspektive aus. Denn diese Wissen-
schaft fragt sowohl nach der Beschaffenheit der materialen Gegenstände als 
auch nach derjenigen von deren Erkenntnis. Beide Perspektiven werden im 
18. Jahrhundert dadurch vermittelt, daß die Gegenständlichkeit im besten 
Sinne als ›onto-logische‹ anerkannt wird. Denn seit Baumgartens Aesthetica 
(1750/1758) wird der konstruktive Anteil des Subjekts am Sein des Objekts 
vorausgesetzt. 
Anschauung und Empfi ndung, später Erlebnis und Erfahrung (Cassirer) 
fungieren daher gleichermaßen als Modi des Symbols, wenn die ästheti-
schen Theorien des 18. und 19. Jahrhunderts den subjektiven Anteil an der 
prägnanten Gestaltung des Objekts unterstreichen wollen, der im 20. Jahr-
hundert in den gestalt- und sozialpsychologischen sowie psychoanalytischen 
Symboltheorien weiterverfolgt wird.20 Die subjektive Aktivität bezieht sich 
zunächst auf die (Teil-)Eigenschaften eines Objekts, die in der Perzeption zur 
tendenziell offenen Mannigfaltigkeit eines Gegenstandes zusammengesetzt 
werden.21 Diese Aktivität umfaßt darüber hinaus die Konnotationen und 
Assoziationen, die das Objekt mit seinem Kontext verbindet. Daher defi niert 
Kant die ästhetische Idee als »diejenige Vorstellung der Einbildungskraft, die 
viel zu denken veranlaßt, ohne daß ihr doch irgend ein bestimmter Gedanke, 
d. i.  Beg r i f f  adäquat sein kann, die folglich keine Sprache völlig erreicht 
und verständlich machen kann«.22

Innerhalb ästhetischer Theorien kann also sowohl die Isolierung einer  
(Teil-)Eigenschaft des Objekts als auch die Isolierung des Objekts selbst 
nur innerhalb eines Syntagmas erfolgen – eines Satzes oder einer satzana-
logen Struktur von Elementen. Der Befund ist vor dem Hintergrund einer 
Ideologie des Ästhetischen erstaunlich, die das Symbol bzw. die ihm zu-
geordneten Modi der Anschauung, Empfi ndung und Erfahrung als raum- 

 20  Vgl. Pochat, Der Symbolbegriff in der Ästhetik und Kunstwissenschaft, S. 95–134.
 21  Zur Theorie des Symbols im Zusammenhang der Wahrnehmungs- und Gestaltpsycholo-

gie vgl. den Beitrag von Cornelia Zumbusch in diesem Band. Vgl. dies., Wissenschaft in 
Bildern. Symbol und dialektisches Bild in Aby Warburgs Mnemosyne-Atlas und Walter 
Benjamins Passagen-Werk, Berlin 2004. Zu Ernst Cassirers Wissenschaft des Symbols/
symbolischer Wissenschaft vgl. Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols.

 22  Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 249 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol/Theorie 15

und zeitlose Ereignisse verstanden wissen will. Diese Vorstellung wird vom 
ästhe tischen Argument durchkreuzt, für das gilt: Ein Symbol operiert stets 
im Spannungsfeld von Syntagma und Paradigma; es handelt sich bei aller 
Punktgenauigkeit der kognitiven Operation um ein Phänomen der Reihe 
und Reihenbildung.23

In diesem Sinne erachtet bereits Goethe als symbolische Gegenstände nur 
solche, die »eine gewisse Reihe fordern, ähnliches und fremdes in [s]einem 
Geiste aufregen und so von außen wie von innen an eine gewisse Einheit 
und Allheit Anspruch machen«.24 Dieses Problembewußtsein zeugt davon, 
daß sogar um 1800 und d. h. in der Episteme, die für Symbolkritiker unter 
stärkstem Ideologieverdacht steht, das Symbol mit einem zeitlich-räumli-
chen Index versehen ist. Aufgrund dieser Indizierung tritt das Symbol aber 
nicht nur in die Geschichte, sondern auch in die Geschichten ein, d. h. es 
wird auf den intertextuellen Raum des kulturellen Gedächtnisses und die 
dort deponierten (Vor-)Bilder und (Kon-)Texte hin geöffnet. Zeitlichkeit und 
Historizität sind daher das Komplement zu den Tendenzen symbolischer 
Stillstellung oder Auf-Dauer-Stellung des Gegenstandes.25

Mit dem kognitiv-funktionalistischen Symbolbegriff zeigt die Ästhetik des 
18. Jahrhunderts, daß der symbolische Modus des Erkennens und Darstel-
lens keineswegs die Angelegenheit einer Wissenschaft der schönen Künste, 
dafür vielmehr ein interdisziplinäres Datum ist. Die Aisthesis verankert ih-
ren Gegenstand in anthropologischen, psychologischen, naturwissenschaft-
lichen und gesellschaftswissenschaftlichen Diskursen;26 sobald die Ästhetik 
z. B. die Gegenständlichkeit des Symbols durchdenkt, macht sie Anleihen 
bei Physiologie und Physik.27 Aufgrund dieser Interdisziplinarität fi ndet 
die Theoriebildung des Symbols seit Goethes naturwissenschaftlichen Ver-

 23  Zur Kontextabhängigkeit von Symbolen in kulturpoetischer Perspektive vgl. den Beitrag 
von Moritz Baßler in diesem Band.

 24   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, in: Sämtliche 
Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche, 2. Abt. Bd. 4 Goethe mit Schiller. Briefe, 
Tagebücher und Gespräche vom 24. Juni 1794 bis zum 9. Mai 1805, hg. von Volker C. 
Dörr u. Norbert Oellers, Teil 1 Vom 24. Juni 1794 bis zum 31. Dezember 1799, Frank-
furt a. M. 1998, S. 388–391, hier S. 389.

 25  Zur Korrektur des poetischen Symbolkonzepts durch ein (natur-)wissenschaftliches bei 
Goethe vgl. den Beitrag von Robert Stockhammer in diesem Band. 

 26  Zur symbolischen Darstellung kapitalistischer Produktionsbedingungen am Beispiel des 
frühen Dokumentarfi lms vgl. den Beitrag von Wolfgang Struck in diesem Band. Vgl. 
Renate Lachmann, Stefan Rieger (Hg.), Text und Wissen, Tübingen 2002.

 27  Zum Zusammenhang von Symbol und empirischer Naturwissenschaft im 18. Jahrhundert 
vgl. den Beitrag von Heinz J. Drügh in diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


16 Frauke Berndt

suchen vor allem in außerästhetischen Diskursen statt. Der kognitiv-funk-
tionalistische Symbolbegriff spielt in diesen Diskursen gerade dann eine 
wichtige Rolle, wenn es um die Darstellbarkeit des ›modernen‹ Weltbildes 
geht. Denn nur das Symbol kann abstraktem Wissen wie demjenigen über 
psychologische, physikalische oder soziale Zusammenhänge eine Anschau-
ung unterlegen,28 kann also deren Erfahrbarkeit garantieren. 
Gleichzeitig gibt der kognitive Funktionalismus den Blick auch noch auf 
eine andere interdisziplinäre Relation frei. Spätestens seit Lessings Laokoon 
(1766) nämlich hat Ästhetik einen entschieden medienhistorischen Index. 
Weil medientheoretische Diskurse erheblichen Anteil an den (historischen) 
Symboltheorien haben, wird die Abhängigkeit der Rede über das Symbol 
von den Bedingungen und Möglichkeiten des Referenzmediums – z. B. des 
Bildes – deutlich. Im Zuge dieser Aufmerksamkeit muß vor allem die tech-
nisch-apparative Herstellung von solchen Bildern seit dem späten 19. Jahr-
hundert zur Angelegenheit der Symboltheorie werden.29

Von diesen Aspekten der Aisthesis im weiteren Sinne, welche die Symbol-
konzepte zu einer komplexen Angelegenheit im Spannungsfeld von Er-
kenntnis- und Medientheorie machen, ist eine Ästhetik des Symbols im 
engeren Sinne zu unterscheiden. Denn die Diskurse des Schönen und des 
Symbols können, sie müssen jedoch nicht notwendigerweise wie um 1800 
zusammenfallen.30 Die Frage nach dem Wesen der Schönheit ist Gegenstand 
der Metaphysik. Dieses Erbe tritt die Präsenzmetaphysik um 1800 an, die 
dem Symbol zutraut, ein unterschied lich prädiziertes Absolutes in seiner 
Totalität sinnlich zu vergegenwärti gen, und in dieser Leistung die Schönheit, 
Wahrheit und moralisch-sittliche Qualität des Symbols vermutet. 
Die Wende von der Objekt- zur Subjektästhetik markiert schließlich vor 
allem Kants Analytik des ästhetischen Urteils. Das ›interesselose Wohlge-
fallen‹, welches das Subjekt am Objekt hat, ist der Effekt dieser Entkoppe-
lung vom Erkenntnisinteresse, während das Schöne bis dahin in heiliger 

 28  Vgl. Christian Möckel, Anschaulichkeit des Wissens und kulturelle Sinnstiftung. Beiträge 
aus Lebensphilosophie, Phänomenologie und symbolischem Idealismus zu einer Goethe-
schen Fragestellung, Berlin 2003.

 29  Zur Mediengeschichte des Symbols im Zusammenhang moderner ›Weltbilder‹ vgl. den 
Beitrag von Stefan Rieger in diesem Band. Vgl. ders., Die Individualität der Medien. Eine 
Geschichte der Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt a. M. 2001; ders., Die Ästhe -
tik des Menschen. Über das Technische in Leben und Kunst, Frankfurt a. M. 2002; ders., 
Kybernetische Anthropologie. Eine Geschichte der Virtualität, Frankfurt a. M. 2003.

 30  Zu den Diskursen des Schönen und des Symbols vgl. den Beitrag von Joachim Jacob in 
diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol/Theorie 17

Allianz mit dem Objekt verbunden gewesen ist.31 Mit dieser Entkoppelung 
rücken vermehrt solche subjektiven Phänomene ins Zentrum der Symbol-
theorien, die als ästhetische Erfahrung bezeichnet werden und wiederum 
eine Grenze markieren – und zwar die erkenntnistheoretisch vermessene 
Grenze der Rede über Präsenz oder Ereignis, die Kant in der dritten Kritik 
als unpassier bare bestimmt hat.32

Symbol und Rhetorik

Die in der Aisthesis des Symbols vorausgesetzte Gegenständlichkeit reguliert 
die Beziehung zwischen Symbol und Rhetorik unter der Voraussetzung, daß 
die Herstellung dieser Gegenständlichkeit zu den Bedingungen von sprach-
lichen oder sprachanalog strukturierten Medien als sinnlich-fi gurativer Voll-
zug erfolgt. Denn die Rhetorik vermittelt die Rede über die Objekte mit der 
Rede über das (sinnliche) Erkenntnisvermögen.33 
Dieser positiven Interferenz von Symbol und Rhetorik steht freilich die 
Geschichte ihrer negativen Beziehung gegenüber. Tatsächlich zeichnet vor 
allem die Symboltheorien um 1800 eine entschiedene Abwehr der Rheto-
rik aus;34 ebenso »para - s emio t i s ch«  wie »an t i - rhe tor i s ch«  sei das 
Symbol.35 »Längst hat die Philosophie, sowohl in Zeichen überhaupt, als in 
Sprache und Kunst unterschieden«, erläutert Herder, »was darstellende und 
bloß durch einen Nebenbegriff erinnernde Zeichen, was Denkmale oder einer 
Sache anhaftende Charaktere, was Bild (εἰκών) Emblem oder bloße Redefi gur 

 31  Vgl. Gregor Häfliger, Vom Gewicht des Schönen in Kants Theorie der Urteile, Würzburg 
2002; Wolfgang Wieland, Urteil und Gefühl. Kants Theorie der Urteilskraft, Göttingen 
2001.

 32  Wenig überzeugend argumentiert in diesem Zusammenhang auf dem Hintergrund von 
Susanne K. Langers Symboltheorie in Philosophy in a New Key (1942) und John Deweys 
Theorie ästhetischer Erfahrung in Art as Experience (1934) Lothar van Laak, Hermeneutik 
literarischer Sinnlichkeit. Historisch-systematische Studien zur Literatur des 17. und 18. 
Jahrhunderts, Tübingen 2003. Im Hinblick auf Kant vgl. Gernot Böhme, Kants Kritik 
der Urteilskraft in neuer Sicht, Frankfurt 1999; Ursula Franke (Hg.), Kants Schlüssel 
zur Kritik des Geschmacks. Ästhetische Erfahrung heute – Studien zur Aktualität von 
Kants Kritik der Urteilskraft, Hamburg 2002.

 33  Zur Modellierung der symbolischen Erkenntnis nach den Bedingungen und Möglich-
keiten rhetorischer Figuren vgl. den Beitrag von Frauke Berndt in diesem Band.

 34  Zur Rhetorik-Kritik ästhetischer Symbolkonzeptionen vgl. Titzmann, Strukturwandel der 
philosophischen Ästhetik 1800–1880, S.  187–262.

 35  Kobbe, Symbol, S. 311.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


18 Frauke Berndt

sei«.36 Dieser Affekt gegen die Rhetorik ist ein antirationalistischer und anti-
diskursiver, der die Unfaßbarkeit des Symbols, seine Nicht-Paraphrasier-
barkeit, ja Rätselhaftigkeit gegenüber dem rhetorischen, auf Wirkung bzw. 
Wirksamkeit bedachten Kalkül ausspielt. Das eine ist gemacht, das andere 
ist – auf diesen Nenner läßt sich die Opposition von Symbol und Rhetorik 
bringen. 
Gleichzeitig bleiben die Symbolkonzepte jedoch von der Rhetorik abhängig, 
weil sie die unhintergehbare Sprachlichkeit des Symbols voraussetzen. Da-
bei wird die Beziehung von Rhetorik und Symbol einerseits von der Produk-
tion bzw. vom Objekt her an der rhetorischen Systemstelle der elocutio, an-
dererseits von der Rezeption bzw. rhetorischen Überzeugungsarbeit her an 
der rhetorischen Systemstelle der persuasio gedacht. Das tertium comparationis 
von Produktion und Rezeption ist die Evidenz, die als self-evidence des Sym-
bols, d. h. als unmittelbares ›Sich-Zeigen‹, im Spannungsfeld von wahrheits-
funktionalen (Descartes) und rhetorischen Bestimmungen steht.37 An der 
Systemstelle der elocutio hat die ›Bildhaftigkeit‹ des Symbols ihr Gegenstück 
in der Engführung des Symbols mit der sogenannten sprachlichen Bildlich-
keit.38 Zwei Figuren (Tropen) stehen im Zentrum der Auseinandersetzung, 
nachdem die Gleichsetzung von Symbol und Emblem von 1800 an weder in 
den historischen Konzepten noch in der Systematik eine Rolle mehr spielt:39 
die Synekdoche40 und die Allegorie (inkl. des Rätsels);41 erstere als paradig-
matische Figur – die Metapher spielt aufgrund der ihr impliziten Logik der 
Übertragung in der Diskussion nur eine nebengeordnete Rolle –, letztere 
als syntagmatische Figur.

 36   Johann Gottfried Herder, Kalligone. Vom Angenehmen und Schönen, in: ders., Werke 
in zehn Bänden, Bd. 8 Schriften zu Literatur und Philosophie 1792–1800, hg. von Hans 
Dietrich Irmscher, Frankfurt a. M. 1998, S. 641–964, hier S. 953. 

 37  Vgl. A. Kemman, Evidentia, Evidenz, in: Gert Ueding (Hg.), Historisches Wörterbuch 
der Rhetorik, Bd. 2, Tübingen 1996, Sp. 33–47. Zu den theologischen Implikationen der 
evidentia-Lehre vgl. Petra Bahr, Darstellung des Undarstellbaren. Religionstheoretische 
Studien zum Darstellungsbegriff bei A. G. Baumgarten und I. Kant, Tübingen 2004.

 38  Vgl. Gottfried Willms, Anschaulichkeit. Zu Theorie und Geschichte der Wort-Bild-Bezie-
hungen und des literarischen Darstellungsstils, Tübingen 1989; Gerhard Kurz, Metapher, 
Allegorie, Symbol, Göttingen 31993.

 39  Vgl. Kobbe, Symbol, S. 308.
 40  Zur Gleichsetzung von Symbol und Synekdoche vgl. Robert Stockhammer, Spiralten-

denzen der Sprache. Goethes Amyntas und seine Theorie des Symbols, in: Poetica 25 
(1993), S.  129–154. Vgl. ders., Symbol, in: Bernd Witte u. a. (Hg.), Goethe-Handbuch, 
Bd. 4.2, Stuttgart/Weimar 1998, S.  1050–1053.

 41  Vgl. W. Freytag, Allegorie, Allegorese, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd.  1, 
Tübingen 1992, Sp. 330–393; Peter-André Alt, Begriffsbilder. Studien zur literarischen 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol/Theorie 19

Das Verhältnis von Synekdoche und Symbol basiert nicht zuletzt deshalb auf 
einer Gleichsetzung, weil der Merksatz pars pro toto der Vorstellung von der 
partiellen Anwesenheit des Ganzen oder Allgemeinen im Teil oder Beson-
deren entspricht. Das Defi zit der Synekdoche-Symbol-Konzeption besteht 
jedoch darin, daß sie das Symbol sowohl außerhalb seiner kontextuellen 
Beziehungen als auch ohne zeitlichen Index denkt. Beide Aspekte spielen 
indessen in solchen strukturalistischen Konzepten eine Rolle, die wie Jakob-
son sprachlich-kognitive Operationen in Analogie zu rhetorischen Figuren 
beschreiben: »Eine gewisse Rivalität zwischen den metonymischen und 
metaphorischen Darstellungsweisen kommt bei jedem symbolischen Pro-
zeß […] zum Vorschein«.42 Denn das Symbol leistet in der kognitiven Kon-
struktion nicht nur die Selektion, sondern auch die Kombination einzelner 
Eigenschaften eines Objektes und seines Kontextes. 
Aufgrund der stärkeren Berücksichtigung der Kontextualität hat die Allego-
rie in der Debatte um den Zusammenhang von Figur und Symbol daher der 
Synekdoche den Rang abgelaufen, auch wenn das Verhältnis von Allegorie 
und Symbol vor allem in poststrukturalistischen und dekonstruktivistischen 
Theorien unter negativem Vorzeichen steht. De Man stellt dieses Verhältnis 
in den Zusammenhang einer psychostrukturell grundierten Subjektphilo-
sophie, indem er die Art und Weise betrachtet, in der Allegorie und Symbol 
auf jene die sprachliche Repräsentation konstituierende Zeitlichkeit reagie-
ren. Daraus leitet er zwei sprachlich vermittelte Beziehungsmodi des Sub-
jekts ab:43 denjenigen des Identitätsbegehrens (Symbol) und denjenigen der 
Differenzakzeptanz (Allegorie),44 so daß die ›realistische‹ Allegorie in dieser 
Argumentation einen Sieg über das ›narzißtische‹ Symbol davonträgt.45

Allegorie zwischen Opitz und Schiller, Tübingen 1995; Heinz J. Drügh, Anders-Rede. 
Zur Struktur und historischen Systematik des Allegorischen, Freiburg i. Br. 2000.

 42  Roman Jakobson, Der Doppelcharakter der Sprache und die Polarität zwischen Meta-
phorik und Metonymik, in: Anselm Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darm-
stadt 1982, S.  163–174, hier S.  173.

 43  Vgl. Joel Fineman, The Structure of Allegorical Desire, in: Stephen Greenblatt (Hg.), 
Allegory and Representation, Baltimore 1981, S. 26–59.

 44  Vgl. Paul de Man, Rhetorik der Zeitlichkeit, in: ders., Die Ideologie des Ästhetischen, 
hg. von Christoph Menke, aus d. Amerikan. von Jürgen Blasius, Frankfurt a. M. 1993, 
S. 83–130. Zur Auseinandersetzung mit de Mans Dekonstruktion des Symbols vgl. den 
Beitrag von Christoph Brecht in diesem Band.

 45  Vgl. Bernhard Fischer, Kunstautonomie und Ende der Ikonographie. Zur historischen 
Problema tik von ›Allegorie‹ und ›Symbol‹ in Winckelmanns, Moritz’ und Goethes Kunst-
theo rie, in: DVjs 64 (1990), S. 247–277; Heidi Krueger, Allegory and Symbol in the Goe-
thezeit. A Critical Reassessment, in: Gertrud Bauer Pickar, Sabine Cramer (Hg.), The 
Age of Goethe Today. Critical Reexamination and Literary Refl ection, München 1990, 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


20 Frauke Berndt

Unter ein positives Vorzeichen könnte das Verhältnis von Allegorie und 
Symbol dann rücken, wenn de Man ihre phänomenale Ununterscheidbar-
keit stärker berücksichtigen würde. Denn auch das Symbol tritt innerhalb 
eines textuellen Zusammenhangs auf, bedarf also eines Kontextes, in dem 
es als Wort oder Beschreibung hervortritt. Derselbe Mechanismus – die Ver-
lagerung der Diskussion in den ideologischen Bereich des Ästhetischen –, 
der bei de Man zur Abwertung des Symbols führt, zeichnete deshalb auch 
dessen Aufwertung aus: Um 1800 löste das Symbol die Allegorie ab, die bis 
1750 für die Bildlichkeit literarischer Rede zuständig war. Ideologisch wird 
diese Ablösung dadurch begründet, daß das Symbol als ideenbezogenes 
›Bild‹ der Allegorie als lediglich begriffsbezogenem vorzuziehen sei. Dabei 
macht die klassizistische Umwertung der Allegorie zum Symbol Anleihen 
bei den spekulativ-theologischen bzw. metaphysischen Diskursen, um das 
Symbol als in sich geschlossenes und formal vollendetes Ganzes – seine 
Refl exionsfi gur ist der Kreis46 – von den Gesetzen der Sprachlichkeit zu 
suspendieren. 
Man kann mit Fug und Recht an dieser Verlaufsgeschichte zweifeln, die 
literarische Diskurse bis 1800 auf das Modell der Allegorie, um 1800 auf 
dasjenige des Symbols und ab 1900 dann wieder auf das Modell der philo-
sophisch aufgerüsteten Allegorie bezieht. Denn um 1800 macht z. B. die 
Frühromantik im Namen des Symbols eine ganz andere Rechnung als der 
Klassizismus auf. Das Ergebnis weicht nicht nur entschieden von dem in der 
Rezeption erheblich trivialisierten Gemeinplatz des Goethezeitlichen Sym-
bols ab, sondern bietet auch der wohlfeilen Dekonstruktion keine Angriffs-
fl äche mehr: Die Frühromantiker erheben (wie im übrigen auch  Goethe 
in den naturwissenschaftlichen Schriften) statt des Kreises die offene, ad 
in fi nitum fortzusetzende Reihe zur Refl exionsfi gur universaler Poiesis. Doch 
integrieren sie ihr sowohl eine lineare oder exzentrische allegorische Funk-
tion als auch eine zyklische oder konzentrische symbolische.47 Eine Theo-
rie wie diejenige der progressiven Universalpoesie warnt also ebenso davor, 
Allegorie und Symbol einfach nur gegeneinander auszuspielen, wie sie noch 

S. 50–68; Christian Moser, Sichtbare Schrift, lesbare Gestalten. Symbol und Allegorie bei 
Goethe, Coleridge und Wordsworth, in: Eva Horn, Manfred Weinberg (Hg.), Allegorie. 
Konfi gurationen von Text, Bild und Lektüre, Opladen/Wiesbaden 1998, S.  118–132.

 46  Vgl. Sørensen, Symbol und Symbolismus in den ästhetischen Theorien des 18. Jahrhun-
derts und in der Romantik, S. 75 pass.; Sabine M. Schneider, Die schwierige Sprache 
des Schönen. Moritz’ und Schillers Semiotik der Sinnlichkeit, Würzburg 1998.

 47  Vgl. Waltraud Wiethölter, »Ursprünglicher Gedanken Refrain – Wiederholung«. Zum 
Phänomen frühromantischer Zyklik, in: DVjs 75 (2001), S. 587–656.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol/Theorie 21

einmal darauf verweist, daß Philosophie und Po(i)etik des Symbols Kunst 
und Kultur stets miteinander verschalten müssen.

Symbol und Pragmatik

Ästhetische Gestaltung sowie rhetorische Figuration implementieren den se-
miotischen Symbolkonzepten ein vollzugstheoretisches Argument, das die 
Grenze von Sprach- und Handlungstheorien markiert. Der Gegenstands-
bereich der Theoriebildung verlagert sich daher bereits seit dem 18. Jahr-
hundert – wiederum unter dem Leitbegriff der Darstellung im allgemeinen 
bzw. der Theatralität im besonderen – vom Zeichen auf den Kontext der 
Zeichenverwendung. Bereits Herder hält die Institutionalisierung des Sym-
bols für die Voraussetzung seiner Dauer und Verbindlichkeit: »Im Symbol 
muß entweder durch natürliche oder durch eingesetzte Bedeutung, Jeder, 
für den das Symbol ist, den dadurch bedeuteten Begriff anerkennen«.48 
Ein Symbol liegt demnach nur dann vor, wenn etwas als Symbol gilt. Dar-
aus folgt, daß alles Symbol sein kann, was dafür gehalten wird, und nichts, 
was nicht zuvor irgendeine Form der pragmatischen Indizierung ›Symbol‹ 
erhalten hat.
Dieses pragmatische Argument fordert zunächst eine saubere Trennung von 
Herstellung und Interpretation, wie sie Ecos Hermeneutik des Symbols vor-
sieht. Denn in Erscheinung tritt dieses zunächst als Figuration einer kultu-
rellen Handlung oder eines Artefakts, interpretiert wird es als Symbol.49 In 
der Konsequenz dieser Unterscheidung ändert sich jedoch die Perspektive 
auf das Symbol grundlegend, da es nun nicht mehr als Figuration im en-
geren Sinne, sondern als Praxis im weiteren angesehen werden muß. Die-
ser Erweiterung folgt die Ent-Essentialisierung des Symbolbegriffs, so daß 
selbst Hegel in den Vorlesungen über die Ästhetik (1835/1838) dem Argument 
der symbolischen Performativität Vorschub leistet.50 

 48  Herder, Kalligone, S. 952. Zur Institutionalisierung des Symbols im Zusammenhang 
der theologischen Symboldiskussion vgl. E. Buess, Symbol, in: Religion in Geschichte 
und Gegenwart, Bd. 6, Tübingen 1962, Sp. 540 f.; K. Wessel, Symbole, in: Religion in 
Geschichte und Gegenwart, Bd. 6, Tübingen 1962, Sp. 541-548; Henning Schröer, Sym-
bol, in: Gerhard Krause, Gerhard Müller (Hg.), Theologische Realenzyklopädie, Bd. 32, 
Berlin/New York, 2001, S. 479–496.

 49  Vgl. Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 240.
 50  Zur symbolischen Praxis im Zusammenhang von idealistischen sowie gender- und kultur-

wissenschaftlichen Symboltheorien vgl. den Beitrag von Eva Geulen in diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


22 Frauke Berndt

Die kulturwissenschaftlichen Fragen zu dieser Praxis lassen sich nicht 
mehr im engen Horizont der Sprach- und Handlungstheorien beantwor-
ten.51 Vier Konzepte des Performativen hat die Symboldiskussion deshalb 
zu berücksichtigen: erstens das intentionalistische Konzept der Linguistik, 
Sprechakttheorie und Kommunikationsphilosophie; zweitens dasjenige von 
Strukturalismus und Dekonstruktion, die De- und Rekontextuierungen von 
Zeichenprozessen beschreiben; drittens dasjenige der Ereignis-Philosophien, 
die »auf die Singularität und Nichtwiederholbarkeit von Akten und Äuße-
rungen abheben«; und schließlich viertens dasjenige der Gender, Ritual und 
Cultural Studies, die auf Inszenierungen und Aufführungen achten.52 Wäh-
rend die ersten drei Konzepte mit der Semiotik, Ästhetik und Rhetorik des 
Symbols interferieren, leitet das letzte die performative Wende der Symbol-
theorien ein. In Zuge dieser Wende verlagert sich die Aufmerksamkeit von 
den semiotischen, ästhetischen, rhetorischen und poetischen Aspekten auf 
die sozialen, politischen und gender-orientierten, die vor allem die Institutio-
nalisierung von Symbolen betreffen.
Solche Ansätze gehen davon aus, daß jede soziale Praxis in Netzwerke von 
Machtverhältnissen eingebunden ist. Neben Theorien, für die das Sym-
bolische gleichumfänglich mit dem Kulturellen ist, interessieren vor allem 
solche, die von einer allgemeinen Praxis der Signifi kation eine besondere 
symbolische unterscheiden. Sie untersuchen den Prozeß, aufgrund dessen 
etwas Besonderes in einer hegemonialen Relation eine universale Funk-
tion erhält.53 Tatsächlich sind solche Setzungsakte aber eine Frage ›realer‹ 
Machtverhältnisse. Ein Symbol wird deshalb zum Symbol, weil es einerseits 
wiederholbar, andererseits institutionalisierbar ist. Weil bzw. erst wenn das 
Symbol Macht erhält, kann es sämtliche symbolischen Ordnungen einer 
Kultur festlegen. Nur auf der Grundlage dieser Macht können Symbole 

 51  Vgl. Erika Fischer-Lichte, Christoph Wulf (Hg.), Theorien des Performativen, Berlin 
1998 (Paragrana. Internationale Zeitschrift für Historische Anthropologie 10); Christoph 
Wulf, Michael Göhlich, Jörg Zirfas (Hg.), Grundlagen des Performativen. Eine Einfüh-
rung in die Zusammenhänge von Sprache, Macht und Handeln, Weinheim/München 
2001; Uwe Wirth (Hg.), Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissen-
schaften, Frankfurt a. M. 2002; Jens Kertscher, Dieter Mersch (Hg.), Performativität und 
Praxis, München 2003.

 52  Dieter Mersch, Jens Kertscher, Einleitung, in: dies., Performativität und Praxis, S. 7–15, 
hier S. 9.

 53  Zu politischen und kulturwissenschaftlichen Symboltheorien vor dem Hintergrund von 
Foucaults Machttheorie vgl. den Beitrag von Oliver Marchart in diesem Band; Rainer 
Waßner, Institution und Symbol. Ernst Cassirers Philosophie und ihre Bedeutung für 
eine Theorie sozialer und politischer Institutionen, Münster/Hamburg/London 1999.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol/Theorie 23

den kulturellen Raum strukturieren, d. h. rituelle Handlungen organisie-
ren, religiöse Ordnungen ebenso wie soziale und politische konstituieren, 
die Grenze der Geschlechter sowie diejenige von Eigenem und Fremdem, 
Freund und Feind festlegen usw.
Die Tatsache, daß ein Symbol nur dann als Symbol funktioniert, wenn es 
zuvor als solches institutionalisiert worden ist, defi niert schließlich auch das 
Verhältnis von Symbol und Symboltheorie. Letztere avanciert zum unhinter-
gehbaren Bestandteil symbolischer Praxis und ihrer machttheoretischen 
Grundierung, die eine symbolische Handlung oder ein Artefakt vorausset-
zen. Diese wechselseitige Abhängigkeit auszustellen, bleibt vor allem solchen 
Medien vorbehalten, die wie die Literatur über entsprechende narrative 
oder gar refl exive Strukturierungsangebote verfügen, mittels deren sie das 
Symbol im buchstäblichen Sinne zur Verhandlungssache erklären.
Die dann als meta-symbolisch zu bezeichnenden Texte können die Mecha-
nismen von Hegemonie und Institutionalisierung selbst zur Darstellung 
bringen54 – wobei sich die Institutionalisierung, die z. B. die ästhetische 
Symboldiskussion um 1800 geleistet hat, zwar dem diskursiven Ort, aber 
nicht der Sache nach von anderen Institutionalisierungen unterscheidet, 
wie sie unter anderen diskursiven Vorzeichen, z. B. theologischen oder po-
litischen, erfolgen. Wenn Literatur im besonderen, Kunst im allgemeinen 
freilich derart als meta-symbolische Praxis verstanden werden, dann ver-
lagern sich seit der Moderne – vor allem in den Projekten der historischen 
Avantgarde(n) – die Inszenierungen des Symbols zunehmend in den gesell-
schaftlichen Raum. Das Symbol wird zur avantgardistischen performance, die 
als Kunst- und Alltagsphänomen nicht mehr auf eine bestimmte Institution, 
z. B. das Theater oder die ästhetische Inszenierung, beschränkt bleibt,55 die 
jedoch selbst ›Kunst‹ institutionalisiert.56

 54  Zur Institutionalisierung des Symbols bei Kleist vgl. den Beitrag von Stephan Kammer 
in diesem Band.

 55  Zum Begriff der Theatralität vgl. Erika Fischer-Lichte, Einleitung, in: dies., Theatralität 
und die Krisen der Repräsentation, Stuttgart/Weimar 2001, S.  1–19. Vgl. dies., Semiotik 
des Theaters, Tübingen 31994; dies., Theater als kulturelles Modell, in: Ludwig Jäger 
(Hg.), Germanistik: Disziplinäre Identität und kulturelle Leistung. Vorträge des deut-
schen Germanistentages 1994, Weinheim 1995, S.  164–184.

 56  Zur performance in der Gegenwartsliteratur vgl. den Beitrag von Dirk Niefanger in diesem 
Band.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


24 Frauke Berndt

III Topoi der Aktualität

In der Auseinandersetzung mit den systematischen Anschlußstellen der 
Semiotik, Ästhetik, Rhetorik und Pragmatik formatieren die Beiträge drei 
Topoi zur Reformulierung des Symbols:

• Der Untertitel Symbol und Wissen versammelt die Beiträge, die im diskur-
siven Kontext von Zeichen-, Medien- und Wissen(schaft)stheorien Ge-
genständlichkeit, Sinnlichkeit und Anschaulichkeit des Symbols über-
prüfen.

• Der Untertitel Symbol und Figur versammelt die Beiträge, die im diskur-
siven Kontext von Ästhetik, Rhetorik und Poetik den Anteil fi gurativer 
Operationen an der Konstruktion von Symbolen beschreiben.

• Der Untertitel Symbol und Institution versammelt die Beiträge, die im dis-
kursiven Kontext von Hegemonietheorien, Theorien der Gender, Ritual 
und Cultural Studies sowie Theorien des Performativen symbolische Prak-
tiken als das Ergebnis von Setzungen, Zuschreibungen und Institutiona-
lisierungen untersuchen.

Symbol und Wissen

dieter mersch überschreitet das semiotische Paradigma der Repräsenta-
tion in Richtung auf dasjenige der Verkörperung. Unter diesem Paradigma 
vereinen sich das Symbolische und das Mediale; zugleich gehört zum Körper 
die Dimension des Phänomenalen, mithin auch der Präsenz und des ›Sich-
Zeigens‹. Dieser Fokus ruft drei Paradoxa auf den Plan, die für Verwirrung 
sorgen und die Brüchigkeit des Symbolischen, seine systematische Unbe-
stimmbarkeit dokumentieren: Das Paradox der Referenz, das Paradox der 
Materialität und das Paradox der Performanz. Sie bezeugen die Unbegreif-
lichkeit des Bedeutens, der in ihrem Sinn noch genauer zu bestimmenden 
›Ekstatik‹ der Materialität sowie der Ereignishaftigkeit der Setzung. Weist 
ersteres auf eine nicht auszuräumende Negativität, offenbaren letztere ein 
Überschußmoment: Das Symbol ist immer zugleich weniger und mehr, als 
es zu sein vorgibt.
robert stockhammer verortet Goethes Symbolkonzeption im Span-
nungsverhältnis von Naturwissenschaft und Poesie, besonders im Zusam-
menhang der Schriften zur Morphologie. Im Gegensatz zu der geläufi gen 
Rezeption von Goethes Symboltheorie als einer medienindifferenten, an 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol/Theorie 25

symbolischen Gegenständen orientierten Anschauungsform läßt sich zeigen, 
daß Goethe in mindestens zwei Bereichen seiner Tätigkeit außerordentlich 
bewußt die medialen Bedingungen des Symbolischen ausprobiert und re-
fl ektiert: in der poetischen Praxis sowie in den Refl exionen zur sprachlichen 
Darstellung naturwissenschaftlicher Tatbestände. Darum setzt die zweite 
Hälfte des Beitrags einen Akzent auf die Elegie Metamorphose der Pfl anzen so-
wie auf einige sprachtheoretische Aussagen Goethes, in denen diese ›andere‹ 
Konzeption des Symbolischen sich immerhin andeutet.
cornelia zumbusch zeigt, daß Warburg in seinem Mnemosyne-Atlas nicht 
nur eine Kulturgeschichte der Symbole, sondern diese auch in Symbolen be-
treibt. Diese Wissenschaftspraxis basiert auf einem Symbolbegriff, den War-
burg in frühen, noch unpublizierten Theoriefragmenten expliziert. – Der 
Beitrag rekonstruiert zunächst die Genese dieses Symbolkonzepts aus der 
Einfühlungsästhetik und seine Ausarbeitung zu einem kulturtheoretischen 
Symbolbegriff, der auf Cassirers Symbolphilosophie vorausweist. Hier wird 
Warburgs Bruch mit der im 20. Jahrhundert in Verruf geratenen klassisch-
romantischen Symboltradition deutlich. Auf dieser Grundlage soll das Dar-
stellungsprinzip des Bilder-Atlas als Übertragung methodischer Prämissen 
von Goethes Naturforschung auf die Kulturwissenschaft ausgewiesen wer-
den, damit eine alternative Traditionslinie des Symbols in den Wissenschaf-
ten aufgezeigt werden kann.
stefan rieger richtet sein Interesse auf den Umstand, daß Medien den 
menschlichen Weltzugang nicht nur durch technische Äußerlichkeiten (Re-
produktion, Erreichbarkeit, Kommunikation, Manipulation) bestimmen. 
Vielmehr modellieren sie auch die Weisen, wie Menschen sich Dinge vor-
stellen, veranschaulichen, plausibilisieren oder eben symbolisieren. Weil im 
Inneren psychischer Systeme nach Maßgabe technischer Medien verfahren 
wird, ist dieses Innere aber plötzlich auch durch Aussagen belangbar. Wie 
sehr Symbolisierungen und Symbole von technischen Medien abhängen, 
wird anhand einer Diskussion um das Symbol bzw. das Scheinbild in den 
Naturwissenschaften rekonstruiert, die in den 20er Jahren des letzten Jahr-
hunderts geführt wurde. Diese Rekonstruktion zeigt, daß Veränderungen 
im Umgang mit dem Symbol auf technischen Aprioris fußen. Als Beitrag 
zu einer Mediengeschichte des Symbols wird am Beispiel der Kinematogra-
phie nachgezeichnet, welche Konsequenzen die bewegten Bilder für einen 
veränderten Symbolbegriff erlangen.
wolfgang struck erinnert daran, daß sich Goethes 1797 formulierte Sym-
bolkonzeption einem fast trotzigen Beharren auf der Evidenz unmittelbarer 
sinnlicher Erfahrung verdankt. Dennoch kann diese Konzeption die Erfah-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


26 Frauke Berndt

rung der Unanschaulichkeit abstrakter semiotischer und sozialer Systeme nicht 
abweisen. In der Folge besteht die sozial- und kulturwissenschaftliche Attrakti-
vität des Symbolkonzepts offenbar zu einem nicht geringen Teil in dem Wider-
stand, den das individuelle Element der Integration in das bedeutungsgenerie-
rende System entgegensetzt. In der Geschichte und Theorie des Films sind es 
vor allem Fragen nach der Spezifi k der Aufnahme apparatur und der visuellen 
Repräsentation, in denen die Möglichkeiten und Grenzen ›bloßen Sehens‹ er-
neut zur Diskussion stehen. Insbesondere geht es dabei um den Dokument-
Charakter, der dem photographischen Bild im Kontext des Films zukommt.

Symbol und Figur

heinz j. drüghs Kritik richtet sich gegen die (post-)strukturalistische Per-
spektive, in der es lange Zeit als ausgemacht galt, daß das Goethezeit liche 
Symbolkonzept ein Zusammenfallen von Signifi kant und Signifi kat und 
damit von Ideellem und Materialem zu erschleichen sucht. Vorliebe und 
Aufmerksamkeit der Poststrukturalisten galten daher alleine dem Allegori-
schen als semiotischem Prototyp zeichenhafter Vermittlung. Dagegen rich-
tet sich das Interesse auf die Valenzen im Diskurs über das Symbolische an 
der Schnittstelle von Ästhetik und Physiologie. Die Debatte um die Genese 
eines ästhetischen Symbolbegriffs bei Winckelmann, Herder, Haller und 
Hogarth erscheint dabei insofern aktuell, als in ihrem Fokus eine Form von 
Präsenz steht, die nicht als Selbst-Präsenz des Geistigen, sondern als sinnli-
che Zerstreuung zu denken ist.
joachim jacob wendet sich der Metaphysik des Symbols zu. Seit dem 
deutschen Klassizismus ist immer wieder die Auffassung vertreten worden, 
daß im Symbol ein engerer Bezug zwischen Symbol und Symbolisiertem 
als der eines bloßen Bezeichnens oder eines allegorischen Verweisens gege-
ben und daß ein solcher Bezug in ausgezeichneter Weise mit Schönheit ver-
bunden ist. Die gesteigerten Erwartungen, die damit an eine ›symbolische‹ 
Darstellung bzw. Repräsentation der Welt gestellt werden: ihre besondere 
sinnliche Anschaulichkeit, Empiriehaltigkeit und zugleich synthetisierende 
weltbeseelende Kraft, schließlich ihre Schönheit, nötigen zu einer intensiven 
Refl exion des materialen Substrats dieser Beziehung. Diese These wird im 
Hinblick auf das sprachliche Zeichen vor allem am Beispiel der Symbolkon-
zepte Schillers, Volkelts und Vischers konturiert.
christoph brecht schlägt de Man mit dessen eigenen dekonstruktiven 
Waffen. Er weist in einer kritischen Lektüre des 1969 erschienenen Essays 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol/Theorie 27

Rhetorik der Zeitlichkeit (Rhetoric of Temporality) nach, daß das Symbol keines-
wegs das logische Gegenteil der Allegorie darstellt. Tatsächlich schließen al-
legorische und symbolische Darstellungsweisen einander nicht aus, sondern 
treten in literarischen Texten regelmäßig in gemeinsamen Zusammen hängen 
auf und sind zur Erzielung bestimmter semiotischer Effekte geradezu auf-
einander angewiesen. Weil sie einem ›Feindbild‹ aufsitzen, vermögen weder 
Ideologiekritik noch Dekonstruktion der falsch gestellten Alternative zwi-
schen Allegorie und Symbol zu entkommen. Der Rückbau dieser Alterna-
tive stellt eine der vordringlichsten Aufgaben der kulturwissenschaftlich 
orientierten Literaturwissenschaft dar.
frauke berndt zeigt, wie Mörike in seinem berühmten Gedicht Auf eine 
Lampe (1846) die Symbolkonzeption um 1800 mit einem der Anakreontik 
entliehenen, vormodernen Verfahren der Gegenstandsherstellung konfron-
tiert. Staiger, Heidegger und Spitzer verhandeln unter Ausblendung dieses 
Verfahrens die (präsenz-)metaphysischen Interessen am Symbol. Diese De-
batte offenbart, daß das klassische Symbol von den Bedingungen und Mög-
lichkeiten eines vorklassischen, rhetorischen Symbols abhängt, das von der 
Diskursivitätsbegründung der neuzeitlichen Ästhetik um 1750 vorgesehen 
wird. Einen rhetorisch grundierten symbolischen Modus des Erkennens 
und Darstellens entwirft Baumgarten in der Aesthetica (1750/1758). Sie er-
weist sich im Hinblick auf die Symboltheorien am Ende des 20. Jahrhun-
derts, die wie etwa Eco das poststrukturalistische Verdikt über das Symbol 
durchbrechen, als überraschend anschlußfähig.

Symbol und Institution

oliver marchart geht der Frage nach, wo in politik-, sozial- und kultur-
wissenschaftlichen Diskursanalysen, wie sie namentlich von Laclau, Fair-
clough und Hall entwickelt wurden, der Symbolbegriff konzeptuell loka-
lisiert werden kann. Vor allem die hegemonietheoretische Diskursanalyse 
Laclaus bzw. der Essex School stellt mit der Kategorie des ›leeren Signifi kanten‹ 
einen diskursanalytisch produktiv operationalisierbaren Symbolbegriff be-
reit, der eine Antwort auf die entscheidende Frage zu geben vermag, wie die 
Kohärenz eines gegebenen Diskursensembles hergestellt wird. Im Anschluß 
an Laclau wird argumentiert, daß die Kohärenz einer diskursiven Formation 
nicht anders als durch den institutionell regulierten Universalisierungs- und 
Entleerungsprozeß eines Signifi kanten zu einem Symbol zustandekommt. So 
plädiert der Beitrag für eine politische Reformulierung des Symbolbegriffs: 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


28 Frauke Berndt

Ein Symbol ist ein Signifi kant, der nichts anderes signifi ziert als die eigene 
Leere und damit die (abwesende) Fülle der Gemeinschaft.
moritz bassler behauptet, daß sich Goethes Symbolbegriff im Zuge des 
cultural turn neues Interesse abgewinnen lasse. Als Verfahren der Lektüre 
komplexer Zusammenhänge ist dieser Symbol- dem Allegoriebegriff überle-
gen, wenn es um die Analyse von Kultur geht. – Einer knappen Diskussion 
von Goethes Konzept und den zeichentheoretischen Einwänden, die dage-
gen erhoben wurden, folgt eine Analyse der Funktionsweise des Symbols als 
Tropus der Naturalisierung. Insofern Naturalisierung als kulturpoetisches 
Konzept begriffen wird, läßt sich ein positiver Gebrauch des Symbolbegriffs 
skizzieren, der nicht hinter die Standards des linguistic turn zurückfällt.
stephan kammer bemerkt, daß sich Kleist an den vielfältigen zeitgenös-
sischen Auseinandersetzungen um den Begriff des Symbols explizit nicht 
beteiligt hat. Im Zentrum seines Œuvres steht, wie die jüngere Kleist-For-
schung überzeugend dargelegt hat, die literarische Refl exion sprachlicher 
Darstellungsverfahren und kultureller Ordnungsmodelle sowie damit die 
kritische Beobachtung ihrer jeweiligen Vermittlungs- und Versöhnungsver-
sprechen. Implizit aber läßt sich gerade an den Schnittstellen der genannten 
Refl exionsgegenstände eine spezifi sche Arbeit an den strukturellen Bedin-
gungen des Symbolkonzepts beobachten: eine Symbolarchäologie, die nach 
den im klassischen Symbolbegriff verstellten und verdeckten Prozeduren 
institutioneller Setzung und rhetorischer Figuralität fragt.
eva geulen rekonstruiert Hegels Symbolkonzept und verfolgt die beiden 
Absichten, die ihn im Rahmen seiner Vorlesungen über die Ästhetik (1835/1838) 
beim Entwurf dieses Konzepts leiten. Einerseits lassen sich Hegels theore-
tische und praktische Schwierigkeiten, das Symbol zu defi nieren, als proto-
typisch für die aporetische Signatur aller theoriebildenden Bemühungen 
um einen prägnanten Symbolbegriff deuten. Andererseits könnten Hegels 
Überlegungen zu einer Symboltheorie als Ansatz dienen, der es aus seiner 
herkömmlichen Opposition zur Allegorie befreit, ohne die Spezifi zität des 
Symbols einem allgemeinen Zeichenbegriff preiszugeben. In der Absicht, 
diese These zu testen, wird die Anschlußfähigkeit wesentlicher Aspekte 
von Hegels Symbolkonzept an den Begriff der Performanz bei Judith Butler 
geprüft. Gegen eine Überführung von Hegels Konzept in zeitgenössische 
Performanztheorien spricht jedoch, daß letztere tendenziell der Universali-
sierung des Symbols Vorschub leisten, der sich Hegels Beschränkung des 
Symbols mit gutem Grund widersetzt.
dirk niefanger richtet sein Interesse auf die Inszenierungsakte der 
avantgardistischen performance, die keine konkrete Bedeutung außerhalb 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol/Theorie 29

 ihrer selbst anstreben und das Fremde als Widerständiges ›symbolisch‹ 
darstellen. Diese Spezies des Performativen gehört zu den zentralen Merk-
malen der deutschen Popkultur im allgemeinen und der Popliteratur im 
besonderen; ihre symbolische Praxis verbindet die ältere Popliteratur der 
späten 1960er Jahre (Brinkmann und Rygulla) mit der neueren der 1990er 
(Kracht, von Stuckrad-Barre und Bessing). Nicht der Inszenierungsakt selbst 
als zentrales Äußerungsmittel der Popkultur unterscheidet die beiden Pop-
generationen, sondern die jeweilige symbolische Kraft und das Wirkungs-
feld ihrer performances.

Diese Revisionen des Symbols setzen an den systematischen Anschlußstel-
len der Semiotik, Ästhetik, Rhetorik und Pragmatik ungewohnte Akzente:

• Die Semiotik des Symbols verhandelte bisher eine para- oder protosemio-
tische Größe. Im Gegensatz zu diesem Konsens beachten die Beiträge 
zunächst die Ambiguität der Zeichenmodelle, damit das Symbol als Dar-
stellung um Aspekte der Materialität bzw. Medialität erweitert werden 
kann. Dadurch gelingt es, jene Grenze zum ›Anderen‹ des Zeichens zu 
denken, an der sich die semiotische Diskussion seit 1800 lokalisieren läßt, 
ohne daß die Argumentation dabei in die logischen und ideologischen 
Aporien der Präsenzmetaphysik gerät. 

• Die Beiträge zur Ästhetik des Symbols setzen die vorschnelle Identifi kation 
ästhetischer und metaphysischer Diskurse des Symbols ebenso aus wie 
die Gleichsetzung von Symbol und Kunst. Einerseits gilt die Aufmerk-
samkeit der Abhängigkeit wissenschaftlicher Diskurse vom symbolischen 
Modus des Erkennens und Darstellens, andererseits der Verschränkung 
kognitiver Funktionen und medialer Modelle. Wenn dabei Phänomene 
der ästhetischen Erfahrung in den Blick rücken, dann werden Konzepte 
wie diejenigen von Präsenzerfahrung, Ereignis oder Erlebnis nicht dies-
seits erkenntnistheoretischer Prämissen gedacht.

• Anstatt länger auf vertraute Oppositionen wie ›Symbol vs. Allegorie‹, 
›Idee vs. Begriff‹, ›Phänomen vs. Text‹ oder ›Natur vs. Kultur‹ zu ver-
trauen, verfolgen die Beiträge zur Rhetorik des Symbols einerseits den Zu-
sammenhang von Rhetorik und Erkenntnistheorie, d. h. sie befreien die 
Rhetorik von ihrem anwendungsbezogenen, zweckorientierten Status 
und werten sie zur Philosophie sinnlich-fi gurativer Praxis auf. Anderer-
seits beschreiben sie innerhalb kultureller Figurationen im allgemeinen, 
literarischer im besonderen das Zusammenspiel von symbolischer und 
allegorischer Funktion.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


30 Frauke Berndt

• Vor allem die Pragmatik des Symbols erfährt eine deutliche Aufwertung. 
Während z. B. für die theologische Symboldiskussion sowohl die sinn-
lich-leiblichen Repräsentationsvollzüge selbst als auch der institutionelle 
Anteil am Funktionieren von Symbolen conditiones sine qua non darstellen, 
ist diese Institutionalisierung in den kunst- und naturwissenschaftlichen 
Diskussionen wie auch in den gestaltpsychologischen und psychoana-
lytischen ein vernachlässigter Faktor, dem die vorliegenden Beiträge ein 
neu begründetes Interesse entgegenbringen. 

Mit ihren Um- und Neuakzentuierungen innerhalb der Systematik des Sym-
bols erweitern die Beiträge also den Rahmen, in dem das Symbol bisher 
verhandelt worden ist. Das Interesse dieser neuen Diskussion gilt daher 
auch nicht dem oder einem Symbol bzw. Symbolkonzept, sondern der sym-
bolischen Funktion von Kultur – dem symbolischen Modus des Erkennens, 
Darstellens und Handelns. Eine solche Profi lierung schließt freilich ein vor-
schnelles, gar revisionistisches ›Zurück-zum-Symbol‹ von vornherein aus. 
Die Annahme einer wechselseitigen Bedingtheit von kultureller Praxis und 
symbolischer Funktion macht vielmehr den Gedanken unabweisbar, daß 
jegliches Programm der Human-, Sozial-, Kultur- oder Textwissenschaften 
eine Auseinandersetzung mit der symbolischen Funktion fordert, zu der die 
hier vorgestellten Theorien partikularer symbolischer Praktiken beitragen 
wollen. Damit eröffnen die Beiträge eine Diskussion, die in Zukunft – nicht 
zuletzt unter Einbeziehung weiterer, hier nicht zu Wort kommender Wis-
senschaften des Symbols – die Philosophie und Po(i)etik des Symbols fort-
schreiben wird.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


Symbol und Wissen

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


dieter mersch

Paradoxien der Verkörperung
Zu einer negativen Semiotik des Symbolischen

Der reine leidensfreie Geist befasst /
Sich mit dem Stoffe nicht, ist aber auch /

Sich keines Dings und seiner nicht bewusst /
Für ihn ist keine Welt denn außer ihm /

Ist nichts. – Doch, was ich sag’, ist nur Gedanke.

Hölderlin, Hyperion 
(Metrische Fassung 1794/95)

I Phänomenalität des Symbolischen

Von einer »Krise der Repräsentation« ist seit geraumer Zeit die Rede.1 Nicht 
gemeint ist die Krise jenes klassischen Repräsentationsbegriffs, wie ihn Mi-
chel Foucault in seiner Ordnung der Dinge einem zweiseitigen Schema zuord-
nete; dessen binäre Struktur läuft auf eine Verdopplung des Ontologischen 
durch die Ordnung der Zeichen hinaus – eine Struktur, deren Zentrum 
fehlt. Was Foucault im Zuge seiner Interpretation von Diego Velázquez’ 
Las Meninas und seinem Kapitel über die Reduplizierte Repräsentation entwik-
kelte, beschreibt die innere Haltlosigkeit eines Systems, das seinen Grund 
ebenso verfehlt, wie es ihn nirgends einzuholen vermag.2 Diesen klassisch 
zu nennenden Repräsentationsbegriff, der die Geltung seiner dyadischen 
Logik spätestens seit Mitte des 19. Jahrhunderts einbüßte, hat Charles San-
ders Peirce durch seine Begründung einer unendlich-iterierenden ternären 
Struktur ebenso überwunden wie Gottlob Frege durch die Ergänzung der 
›Bedeutung‹ oder ›Referenz‹ durch die vielfachen Modalitäten des ›Sinns‹. 
Ähnliches gilt für Ferdinand de Saussures strukturale Linguistik, der man 
zwar vorgeworfen hat, die überschrittene Zweiseitigkeit des Zeichenschemas 
durch den Algorithmus von Signifi kant und Signifi kat restituiert zu haben,3 

 1  Vgl. Winfried Noeth (Hg.), Crisis of representation, in: Semiotica, Sonderheft Nr. 143, 
1/4 (2003).

 2  Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, 
aus d. Franz. von Ulrich Köppen, Frankfurt a. M. 1971, S. 31 ff.

 3  Vgl. Wilhelm Köller, Der sprachtheoretische Wert des semiotischen Zeichenmodells, in: Kas-
par H. Spinner (Hg.), Text, Zeichen, Sinn. Zur Semiotik des literarischen Verstehens, Göt-
tingen 1977, S. 7–77, bes. S.  19 ff.; Gerhard Schönrich, Semiotik, Hamburg 1999, S. 33 ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


34 Dieter Mersch

doch wird dort der Repräsentation allererst eine Stellung innerhalb einer 
komplexen Struktur differentieller Zeichen-Ketten zugewiesen, die in der 
Zeit fl uktuieren, so daß es sich, wie bei Peirce, tatsächlich um ein mehrdi-
mensionales Modell handelt.4
Die Diskussion um den Begriff der Repräsentation in den letzten Jahrzehn-
ten hat hingegen eine besondere Wendung genommen, die den bis in die 
1960er Jahre gültigen Debatten einen neuen Zug hinzufügte. Standen näm-
lich die Auseinandersetzungen der 1960er und auch noch der 1970er Jahre 
im Kontext einer pragmatischen Wende der Semiotik, so ist seit Anfang der 
1980er Jahre vor allem eine Hinwendung zum Medienbegriff zu verzeichnen, 
der zugleich ein Übergang vom Begriff und den Strukturen der Repräsenta-
tion zum Symbolischen einerseits und der Darstellung andererseits entspricht.5 
Darstellungen sind von Symbolisierungen zu unterscheiden: Sie gründen 
in Symbolisierungen, nicht aber umgekehrt. Darstellungen sind somit Wei-
sen der Symbolisierung, Symbolisierungen wiederum deren Medien.6 Beide 
Begriffe heben jedoch am Zeichenprozeß anderes hervor als die Ordnung 
des Repräsentationalen. Denn die Logik der Repräsentation gehorcht vor 
allem dem Schema einer Relationalität, deren Kern eine Negation ausmacht: 
Zeichen stehen für etwas, was sie selbst nicht sind, das sie vergegenwärtigen, 
vorstellen oder bezeichnen (funktionaler Zeichenbegriff), bzw. wodurch die 
Signata sich voneinander abgrenzen oder in Unterschied setzen (struktu-
raler Zeichenbegriff). Alle Unterscheidung fußt auf einer Negativität; hin-
gegen eignet dem Symbolischen gleichwie der Darstellung ein affi rmativer 
Zug. Nicht nur repräsentieren oder substituieren diese etwas, sondern mit 
ihnen kommt die Sache selbst in den Blick – nicht die Sache der Referenz, 
des Bezeichneten, sondern der Wirklichkeit des Symbolischen oder der 
Darstellung selber, ihre spezifi sche Materialität oder Medialität.

 4  Vgl. Dieter Mersch, Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, München 2002, 
S.  13 ff.

 5  Vgl. Christiaan L. Hart Nibbrig, Zum Drum und Dran einer Fragestellung. Ein Vorge-
schmack, in: ders. (Hg.), Was heißt »Darstellen«?, Frankfurt a. M. 1994, S. 7–14.

 6  In der Tat wird damit der Begriff des Symbolischen anders verwendet als in strukturalisti-
schen Ansätzen etwa bei Jacques Lacan oder Julia Kristeva. Nicht ist nämlich von einer 
Struktur oder signifi kanten Ordnung die Rede, sondern von Medialität und Materialität. 
Medien erzeugen und begrenzen; sie erweisen sich kraft ihrer Materialität als ebenso 
produktiv wie reduktiv, ebenso eröffnend wie verschließend. Zur Begrifflichkeit vgl. Die-
ter Mersch, Ereignis und Aura, Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen, 
Frankfurt a. M. 2002, S. 53 ff.; ders., Einleitung: Wort, Bild, Ton, Zahl – Modalitäten 
medialen Darstellens, in: ders. (Hg.), Die Medien der Künste. Beiträge zu einer Theorie 
des Darstellens, München 2003, S. 9–49.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Paradoxien der Verkörperung 35

Nicht nur meinen nämlich die Ausdrücke ›Symbol‹ oder ›Darstellung‹ die 
Modalitäten des Symbolisierten oder Dargestellten, vielmehr kommt ihnen 
zugleich auch die Weise des ›Ausstellens‹, ›Zeigens‹ und ›Vorführens‹ zu. 
Dies legt bereits der Sprachgebrauch nahe. Zwar hat der Begriff des Sym-
bolischen in der Geschichte der Semiotik unterschiedliche Auslegungen und 
Verwendungsweisen erfahren – mal wurde er überhaupt synonym mit dem 
entwickelten Zeichen (Peirce), mal in ausdrücklicher Differenz zum konven-
tionellen Zeichen (Saussure) gebraucht –, doch leiten sich beide, symbolon 
und semeion, aus disparaten Etymologien her.7 Ruft der Ausdruck semeion eine 
thetische Defi nition des Zeichens auf, die auf Regeln und Konventionen fußt, 
verweist symbolon auf die Wurzel symballein, ›zusammenwerfen‹, was an den 
Brauch erinnert, Scherben oder Ringe zu zerbrechen, um am Zusammen-
passen der Teile das zugehörige ›symbolische‹ Gegenstück zu erkennen.8 
Nimmt man diesen Sinn des Symbolischen und weniger die auf die Sophistik 
zurückgehende Unterscheidung zwischen thesis und physis, welche die semata 
durchweg als konventionelle oder arbiträre Zeichen, die symbola hingegen 
als natürliche auffaßt und dadurch ihre Differenz ausschließlich im Seman-
tischen lokalisiert, hat man es vorrangig nicht mit referentiellen Formaten zu 
tun, sondern mit sinnlichen: Die Kennung erfolgt nach dem Vergleich, dem 
Aussehen. Aussehen (eidos) aber ist an Wahrnehmungen (aisthesis) geknüpft, 
so daß es sich – wie bei den spätantiken und frühneuzeitlichen Signaturen-
lehren9 – um einen ästhetisch-phänomenologischen Zeichenbegriff handelt, 
nicht um einem relationalen. Ähnlich verhält es sich auch mit dem Begriff 
der Darstellung, der – wie ›Herstellen‹ – vor allem ›etwas hinstellen‹ bedeu-
tet: dorthin, wo es zur Sichtbarkeit gelangt, wo es wahrgenommen werden 
kann. D. h. auch: Darstellungen gehen – wie Symbolisierungen – nicht nur 
in ihrer formalen Relationalität auf, sei diese zwei-, drei- oder vielstellig 
terminiert; sie bringen vielmehr das von ihnen Dargestellte oder Symboli-
sierte jeweils zur Erscheinung. Im Erscheinen aber waltet, wie im Aussehen 
 (eidos), keine Negativität, sondern die Affi rmation des ›Daß‹ (quod) einer Set-
zung – mit einem Wort: der Augenblick von ›Ex-sistenz‹. Es gibt demnach 
eine Seite am Symbolischen und an Darstellungen – und darin drückt sich 

 7  Gleichwohl muß daran erinnert werden, daß auch schon Aristoteles in seiner Peri Her-
meneias symbolon und semeion nahezu synonym verwandt hat.

 8  Vgl. Walter Müri, SYMBOLON. Wort- und sachgeschichtliche Studie, in: ders., Griechi-
sche Studien. Ausgewählte wort- und sachgeschichtliche Forschungen zur Antike, hg. 
von Eduard Vischer, Basel 1976, S.  1–44, hier S. 2.

 9  Vgl. Dieter Mersch, Die Sprache der Dinge, in: Martin Zenck (Hg.), Signatur und Phan-
tastik, [voraussichtl. München 2004].

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


36 Dieter Mersch

die philosophische Brisanz der Termini aus –, die inmitten von Semiotik 
und Semiologie, inmitten des Primats der Texturen und ihrer Schrift-›Spu-
ren‹ wieder die Unverzichtbarkeit des Phänomenalen und damit auch des 
Phänomenologischen auftauchen läßt.
Der Umstand kann auch so formuliert werden: Was an Symbolisierungen 
und Darstellungen interessiert, sind ihre jeweiligen ›Ver-körperungen‹. Mit 
der Seite ihrer ›Ex-sistenz‹, ihres Erscheinens wird so zugleich die Seite der 
Verkörperung, des Körpers relevant. Man könnte sagen: Verkörperung bil-
det die eigentliche Arbeit des Symbols, der Darstellung. Mit ihr gelangt 
anderes in die Sicht als nur ihr Sinn oder die Ordnungen des Bedeutens, 
nämlich deren nichtrepräsentierbare Präsentation. Hatte bereits Ernst Cas-
sirer darauf hingewiesen, daß der Begriff der Repräsentation doppelsinnig 
anzuwenden sei, insofern er sich in die Bedeutung der Vorstellung oder Be-
zeichnung durch etwas anderes und der Darstellung oder Symbolisierung in 
etwas anderem aufteile,10 beruft sich die erste Verwendung des Ausdrucks 
auf die Negativität der Relation, die zweite jedoch auf deren Medialität, 
ihre Körperlichkeit. Unter dem Thema der Verkörperung vereinen sich 
deshalb das Symbolische und das Mediale. Zugleich gehört zum Körper 
die Dimension des Phänomenalen, mithin auch der Präsenz und des ›Sich-
zeigens‹.11 Das Thema ist also geeignet, von vornherein eine Komplexität 
und Verbindung zwischen den vielfältigsten Diskursen zu stiften, nämlich 
zwischen Semiotik, Phänomenologie und Medientheorie. Es ist zugleich ge-
eignet, die wesentliche Spaltung, welche die Geschichte der Semiotik durch-
zieht, ihre Teilung in eine orthodoxe und eine heterodoxe Linie, ebenso zu 
überwinden wie rückgängig zu machen. Schrieb nämlich die erstere den 
Zeichen ausschließlich einen Gehalt zu, um sie in eine Ordnung des Sag-
baren einzugliedern, dessen Bedeutungen eine interpretatorische Vernunft 
zu decodieren trachtete, erblickte die andere, vom dominierenden Strom des 
europäischen Denkens stets bekämpft und abweichend, im Sichtbaren lau-
ter Bilder (eidola), die freilich ihr Geheimnis verbergen. Und führt die erste 
Linie auf die Logik der repraesentatio, die in den Gesetzen der Aussage oder 
der diskursiven Hermeneutik gründet und ihre Basis zuletzt in der Sprache 
fi ndet, gelangt die zweite zu einem Spiel ununterbrochener ›Ana-logien‹; sie 
knüpft ein Band von Stimmigkeiten, das sich nirgendwo auf Gründe beruft, 
sondern ausschließlich auf sichtbare Formen, welche die Welt als ein ästhe-

 10  Vgl. Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Bd. 1 Die Sprache, 
Darmstadt 91988, S.  18 f., 21 f., 33, u. bes. S. 41.

 11  Vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 355 ff. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Paradoxien der Verkörperung 37

tisches Ganzes enthüllen. Das symbolische Denken wie die Gestalten der 
Darstellung sind darin verortet; sie beschreiben keine Hermeneutik, auch 
keine dekonstruierbare Strukturalität, sondern eine Ästhetik.

II Drei Paradoxa

Allerdings stellen sich mit dem Paradigma der Verkörperung sogleich eine 
Reihe von Paradoxa ein, die für Verwirrung sorgen und die Brüchigkeit 
des Symbolischen, seine systematische Unbestimmbarkeit dokumentieren. 
In der Hauptsache handelt es sich um drei Paradoxa, die freilich alle schon 
den klassischen Zeichenbegriff durchfurchen, in ihrer eigentlichen Schärfe 
jedoch allererst durch den Begriff des Symbols und den Verkörperungsdis-
kurs hervortreten: (1) Das Paradox der Referenz, (2) das Paradox der Materialität 
und (3) das Paradox der Performanz. Der Ausdruck ›Paradox‹ meint hier keine 
logische Antinomie im strikten Sinne, sondern ein ›Unlösbares‹, wie auch 
das Mittelalter den Ausdruck verstand. Die These wird sein, daß diese Para-
doxien nicht das Ungenügen des Verkörperungsbegriffs bezeugen, sondern 
die Unruhe des Symbolischen selber, seine chronische ›Unerfülltheit‹. Sie 
entspricht der Unerfülltheit oder besser: Unbegreiflichkeit des Bedeutens, 
der in ihrem Sinn noch genauer zu bestimmenden ›Ekstatik‹ der Materialität 
sowie der Ereignishaftigkeit der Setzung, die in ihrer Aktualität erst noch 
auszuloten wäre. Weist ersteres auf eine nicht auszuräumende Negativität, 
offenbaren letztere ein Überschußmoment: Das Symbol ist immer zugleich 
weniger und mehr, als es zu sein vorgibt.

II.1 Paradox der Referenz

Begonnen sei mit einigen knappen Bemerkungen zum Paradox der Refe-
renz. Denn daß Zeichen paradoxe Gebilde sind, ist oft bemerkt worden. 
Ihre innere Paradoxie beruht darauf – und dies ist ein formales Kennzei-
chen aller Paradoxien –, daß sie eine Setzung mit einer Negation verbinden. 
Dies folgt schon aus der Defi nition des Zeichens: Es ›ver-gegenwärtigt‹ eine 
Nicht gegenwart. Es setzt somit – logisch – die Position dessen voraus, was 
es auf der anderen Seite wieder negiert. Das gilt zumal für Verkörperungen. 
Sie werden hin- oder aufgestellt, um etwas zu bezeichnen oder darzustellen, 
was sie nicht selbst sind – aber sie vermögen das ›Nicht‹ nicht mitzubezeich-
nen, bestenfalls wiederum nur zum Preis eines weiteren Zeichens, das die 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


38 Dieter Mersch

Differenz vervielfältigt und die Negativität hinausschiebt. Anders gesagt: In 
der relationalen Logik der Signifi kation oder Substitution vermag das Zei-
chen niemals das Substituierte zu ersetzen. Daraus folgt, daß sein Referenz-
punkt beständig entwischt. Umberto Eco hat aus diesem Grund von einer 
 »fallacia referenziale« gesprochen.12 Sie läßt sich für sämtliche Zeichenbegriffe 
aufweisen, seien sie pragmatistisch im Sinne von Peirce, funktionalistisch 
im Sinne von Frege oder strukturalistisch im Sinne von Saussure verfaßt: 
Stets muß ein Anderes, ein dem Zeichen Entgegengesetztes, eine Differenz 
oder Opposition angenommen werden, die dem Zeichen, seiner Relation 
oder Ordnung seine Kontur verleiht, die jedoch zugleich mit dem Zeichen, 
seiner ›Marke‹ niemals zur Deckung gebracht werden kann.
Damit wird allerdings im gleichen Maße der Unbedingtheit des Semioti-
schen seine Unbedingtheit aberkannt: Der Zeichenprozeß gründet in ei-
ner Beziehung, die eine ursprüngliche Teilung schon vorgenommen hat, 
nicht nur im Sinne eines formalen Stellensystems, sondern auch im Sinne 
einer Alterität, kraft deren die Zeichenrelation ihre Funktion allererst erfül-
len kann. Das bedeutet: Das Paradox der Referenz ist der Defi nition des 
Zeichens – und zwar jeder Defi nition, auch jeder Erweiterung des Begriffs 
um die Dimensionen des Mediums, der Darstellung, des Symbols oder 
der Ver körperung – eingeschrieben. Sie wohnt seiner konstitutionellen 
Relationalität inne. Präziser: Insofern der Begriff des Zeichens ein Relations-
begriff ist, schließen sich dessen Relata im Modus der Relation wechselseitig 
aus. Relationalitäten sind nur wechselseitig aufeinander verweisend defi nier-
bar; sie verweigern buchstäblich ihr Absolutes. Kein Relatives kann deshalb 
gleichzeitig ein Universelles sein.
Mithin behält der Begriff des Zeichens eine chronische Instabilität ein. Es 
ist genau diese Instabilität, die bei Peirce zu seiner von Morris als zirkelhaft 
gerügten Defi nition des Zeichens führte,13 wonach das Zeichen durch sein 

 12  Vgl. Umberto Eco, Einführung in die Semiotik, autoris. dt. Ausg. von Jürgen Trabant, 
München 1972, S. 69 ff.; ders., Semiotik. Entwurf einer Theorie des Zeichens, übers. 
von Günter Memmert, München 1987, S. 88 ff. Dort wird auch von einem »Extensi-
ons-Fehler« gesprochen, der aus dem »Referenten-Fehler« folgt; vgl. S. 93 ff. »[F]allacia 
referenziale« wird allerdings beide Male inadäquat übersetzt, einmal mit »Mißverständnis 
der Referenz«, das andere Mal mit »Referenten-Fehler«, statt mit Referenz-Fehlschluß.

 13  Vgl. Charles William Morris, Zeichen, Sprache und Verhalten, übers. von Achim Esch-
bach, Düsseldorf 1973, S. 368 f. Er hebt dagegen, in kritischer Absicht und einem De-
skriptivismus folgend, einseitig den beobachtbaren Handlungscharakter von Interpreten 
ab. Unter Zeichen wird etwas verstanden, das nur dann ein Zeichen ist, »wenn es von 
einem Interpreten als Zeichen von etwas angesehen wird«. Vgl. ders., Grundlagen der 
Zeichentheorie, aus d. Amerikan. von Roland Posner unter Mitarb. von Jochen Rehbein, 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Paradoxien der Verkörperung 39

Objekt und seinen Interpretanten bestimmt ist, jedoch so, »daß der Inter-
pretant selbst ein Zeichen ist, der ein Zeichen desselben Objekts bestimmt 
usf.«.14 Der Zirkel nötigt zur unendlichen Rekursion. Das Paradox der 
Referenz wird dann gewissermaßen durch seine strukturelle Modifi kation 
in einen infi niten Regreß transformiert. Analoges fi ndet sich bei Saussure, 
wenn er von der vertikalen Differenz zwischen Signifi kant und Signifi kat, 
die als formale Differenz fungiert und innerhalb der Theorie die weniger 
relevante bezeichnet, zur horizontalen Unterscheidung zwischen sème und 
parasème übergeht, um benachbarte Stellen zu markieren.15 Sie lösen in ihrem 
voneinander ›Unter-Scheiden‹ eine unendliche Kette aus – eine Unendlich-
keit, die freilich im Gegensatz zu Peirce’ Zeichenprozeß weder ein Ziel hat, 
noch der einheitlichen Bahn einer wissenschaftlichen Approximation folgt: 
Sie breitet sich als Oberfl äche aus.
Derrida hat daraus die Konsequenz gezogen, daß das Zeichen nur mehr als 
eine ›Marke‹ unter anderen ›Marken‹ (marques) aufzufassen sei, welche durch 
einen ständigen Platztausch regiert werde. Er hat dadurch die Saussuresche 
Figur eines differentiellen Systems von Signifi kant/Signifi kat dahingehend 
verschärft, daß er die Möglichkeit eines »transzendentalen Signifi kats« über-
haupt zugunsten eines unaufhörlichen Spiels von ›Marken‹ ausstrich.16 Es 
gibt, wie die Grammatologie nahelegt, kein ›Außerhalb‹ der Zeichen, kein ›Jen-
seits‹ ihrer ›Schrift‹; vielmehr erweist sich ihre Reihe als dicht, denn Verweise 
verweisen einzig auf Verweise. Diese lassen keinen Blick durch sich selbst 

Frankfurt a. M. 1988, S. 21. Der Peircesche »Interpretant«, der als das Interpretierende 
den Zeichen Geltung verschafft, wird so zum Subjekt der Zeichenverwendung hin ver-
kürzt. Entsprechend reduziert sich das Bedeutungsgeschehen auf ein rein empirisch 
beschreibbares »verbal behavior«. Morris dekupiert damit die Grundlagen der pragma-
tischen Semiotik, indem er sie auf ein Stück Behaviorismus zurückschneidet. Vgl. ders., 
Zeichen, Sprache und Verhalten, S. 92 ff., 129 ff., 143 ff., 324 ff., 350 ff., 365 ff.; ders., 
Pragmatische Semiotik und Handlungstheorie, mit einer Einl. hg. von Achim Eschbach, 
übers. von Achim Eschbach u. Stefan Eschbach, Frankfurt a. M. 1977, S. 202 ff. Indes-
sen hängt an der Unendlichkeit der Semiose die gesamte pragmatische Emphase der 
Peirceschen Philosophie.

 14  Charles S. Peirce, Phänomen und Logik der Zeichen, hg. von Helmut Pape, Frankfurt 
a. M. 1983, S. 64.

 15  Vgl. Ferdinand de Saussure, Linguistik und Semiologie. Notizen aus dem Nachlaß, ge-
sammelt, übers. u. eingel. von Johannes Fehr, Frankfurt a. M. 1997, S. 358 pass. Zu 
Saussure vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 283 ff.

 16   Jacques Derrida, Grammatologie, aus d. Franz. von Hans-Jörg Rheinberger u. Hanns 
Zischler, Frankfurt a. M. 1974, S. 43 pass.; ders., Die Struktur, das Zeichen und das Spiel 
im Diskurs der Wissenschaften vom Menschen, in: ders., Die Schrift und die Differenz, 
übers. von Rodolphe Gasché, Frankfurt a. M. 1976, S. 422–442, hier S. 425 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


40 Dieter Mersch

hindurch auf eine wie auch immer geartete andere Präsenz oder Wirklich-
keit zu, welche die Unschuld ihrer Wahrheit oder die Unmittelbarkeit des 
Gegebenen verbürgte: Es sind die Zeichen, kraft deren erst eine Gegenwart 
als Gegenwart hervortreten kann, denn, wie Derrida in Die Stimme und das 
Phänomen schreibt, »wenn das Zeichen dem vorausginge, was man Wahrheit 
oder Wesen nennt, so hätte es keinen Sinn, von der Wahrheit oder dem 
Wesen des Zeichens selbst zu sprechen«.17 Folglich fi nden die Zeichen – oder 
besser: ›Marken‹, denn Derrida legt Wert auf den Unterschied zwischen 
 signe und marque – keinen Halt mehr, keinen Angelpunkt; sie lösen sich ganz 
in ihre Bewegung, ihre fortwährende Unruhe auf; sie bilden nicht nur eine 
Funktion oder Form, sondern eine ›Drift‹. Anders gewendet: Die Zeichen 
büßen ihr Zentrum ein; sie exzentrieren sich.18

Die Lösung, die Derrida somit Peirce’ Entwurf entgegenstellt, ist der Über-
gang von der unbefristeten Produktivität der Reinterpretation, die das prag-
matische Programm an das hermeneutische eines unabschließbaren Ver-
stehens anschließt, zur strukturellen Unentscheidbarkeit. Entscheidend ist: 
Der infi nite Regreß, der eine fortgesetzte Iteration anzeigt, die gleichwohl 
das Versprechen eines beharrlichen Fortschritts, einer Konvergenz birgt, 
entspringt bei Peirce dem Riß, der dem Zeichen innewohnt. Dieser Regreß 
fordert zugleich nach anhaltender Deutung, die aber nicht einfach nur eine 
abschließende Bedeutung enthüllt, sondern auch eine Lektüre beinhaltet, 
die beständig von neuem gelesen werden muß – ein Prozeß, den Peirce auch 
als »reine Rhetorik« bezeichnet.19 Der Begriff der Rhetorik, den Peirce hier 
anders als üblich verwendet, beruft sich dabei auf die klassische Trennung 
zwischen Grammatik und Poetik. Sie behält gleichwohl als Ideal eine Iden-
titätsfi gur ein, deren Schicksal sich bis zu Habermas’ Konsensus-Theorie der 
Wahrheit weiterverfolgen läßt. Hingegen macht Derrida einen Rhetorik-Be-
griff geltend, der sie nicht im Unterschied zur Grammatik und d. h. damit 

 17   Jacques Derrida, Die Stimme und das Phänomen, Frankfurt a. M. 1979, S. 77.
 18  Bei Derrida heißt es entsprechend: »Es ist dies auch der Augenblick, da infolge der Ab-

wesenheit eines Zentrums alles zum Diskurs wird […], das heißt zum System, in dem 
das zentrale, originäre oder transzendentale Signifi kat niemals absolut, außerhalb eines 
Systems von Differenzen, präsent ist. Die Abwesenheit eines transzendentalen Signifi kats 
erweitert das Feld und das Spiel des Bezeichnens ins Unendliche.« Die Struktur, das Zei-
chen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom Menschen, S. 424.

 19  Das Problem bei Peirce – wie auch in der philosophischen Hermeneutik Diltheys – be-
steht darin zu glauben, es gäbe eine Annäherung, einen Fluchtpunkt, wohingegen es bei 
Gadamer lediglich um ein permanentes Andersverstehen geht. Entsprechend gibt es in 
einer radikalisierten Semiotik keine gelingende Ersetzung oder Substitution, sondern 
immer nur eine Ver-Setzung oder Transposition.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Paradoxien der Verkörperung 41

auch am Grammatischen orientiert begreift, sondern aus dem Spiel einer 
Figuration, das den Regreß, die nicht zu überbrückende Kluft der Zeichen 
aus der Vervielfältigung der Differenzen löst.20 Diese schreiben sich buch-
stäblich ins Unendliche fort. Man könnte sagen: Die Logik – oder Gramma-
tik – verweist das Paradox der Referenz an ein prinzipielles Scheitern oder 
eine Unmöglichkeit, die im Zeichen stets einen Spalt offenläßt, während die 
Rhetorik sie in eine unendlich-differierende Kreativität ummünzt.
Nichts anderes bedeutet der Prozeß der barocken Allegorese. Ihr Medium ist 
die Verkörperung. Im Repertoire von Verkörperung aber wächst das Para-
dox der Referenz ins Monströse. Ihm eignet eine immanente Wucherung, 
welche die allegorischen Erfi ndungen zu immer größeren, immer subtileren 
oder ausladenderen Formen zwingt. Walter Benjamin hat diese Monstrosität 
als Vergeblichkeit der Transzendenz beschrieben. Die »Apotheose der Alle-
gorie« mit ihrer »endlos vorbereitenden, umschweifi gen, wollüstig zögern-
den Art«, wie er schreibt,21 leidet am Riß der Repräsentation, der sie im In-
nern von sich trennt. Die Verwendung der Symbole, ihre ›Faltung‹, wie sich 
zudem Deleuze ausdrückte,22 ist ebenso Reaktion auf die Unmöglichkeit 
des Zusammenschlusses, der Versöhnung der Relata, wie ihre permanente 
Verlängerung. Es ist ein uferloses Verschwenden, ein Inszenieren, das die 
Kluft ebenso aufreißt und überdehnt, wie es diese nirgends aufzuheben, zu 
heilen oder zu überwinden vermag. Daher die Maßlosigkeit der Allegorie; 
sie verschiebt die Ankunft, die Erfüllung der Zeichen ins Unermeßliche, 
schiebt sie buchstäblich auf. Ihre Hauptfi gur ist darum die Metonymie. In 
dieser Hinsicht ist die allegorische Verkörperung nicht endend: Sie verwan-
delt alles, ›was sich ihr zeigt‹, in ein unerschöpfliches theatrum symbolicum.

II.2 Paradox der Materialität

Das zweite grundlegende Paradox, das sich einstellt und mit der Monstro-
sität der Allegorese, ihrer chronischen Vergeblichkeit bereits angedeutet ist, 

 20  Vgl. Paul de Man, Semiologie und Rhetorik, in: ders., Allegorien des Lesens, mit einer 
Einl. aus d. Amerikan. von Werner Hamacher u. Peter Krumme, Frankfurt a. M. 1988, 
S. 31–51, S. 36 ff.

 21  Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften, 
hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser, Bd.  1.1, Frankfurt a. M. 1991, 
S. 358.

 22  Vgl. Gilles Deleuze, Die Falte. Leibniz und der Barock, aus d. Franz. von Ulrich Johannes 
Schneider, Frankfurt a. M. 2000.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


42 Dieter Mersch

läßt sich als Paradox der Materialität bezeichnen. Denn das Versagen und 
gleichzeitige Überquellen des allegorischen Prozesses korrespondiert der 
Endlichkeit der Verkörperung; sie haftet an deren Material. Im Medium 
des Symbolischen, der Verkörperung ist das Zeichen selbst etwas, bekundet 
seine eigene Anwesenheit, seine Materialität – anders wäre das Auffi nden 
des Gegenstücks, seine immanente Analogizität und damit auch sein Zeige-
charakter nicht zu verstehen. Qua Verkörperung kommt deshalb dem Zei-
chen eine genuine Duplizität zu. Sie teilt es in Funktion und Träger, in seine 
Funktion oder Position innerhalb eines formalen Stellensystems einerseits 
und seine ›Spur‹, seine ›Gravur‹ oder ›Abzeichnung‹ auf einer Oberfl äche, 
seine ›Ex-sistenz‹ andererseits. Im ersten Fall haben wir es mit einem Sinn, 
einer Bedeutung zu tun, und sei es in Form eines Effekts einer Strukturali-
tät, die weniger das ›Was‹ des Bedeutens in den Blick nimmt, als vielmehr 
dessen ›Wie‹, wie Paul de Man gesagt hat;23 im letzten Fall mit dem, was 
das Zeichen selbst in seine Präsenz, seine Stellung innerhalb der symboli-
schen Ordnung bringt, um ihm allererst eine sinnliche Anwesenheit zu ver-
leihen.
Sämtliche semiotischen Modelle, seien sie pragmatisch, funktional oder 
strukturalistisch orientiert, haben im ersten Sinn allein den Fokus der Re-
präsentation oder aber die Frage nach der Struktur des Symbolischen und 
der Interpretation privilegiert; überall nehmen sie von der Autarkie des Zei-
chens, seiner Textualität ihren Ausgang, um das Soziale, die Phänomene der 
Kultur oder Wissenschaft und Kunst restlos in Phänomenen des Sinns oder 
den Wirkungen einer Struktur aufgehen zu lassen. Demgegenüber kommt 
mit der Materialität des Zeichens, seinem Körper und seiner Medialität an-
deres ins Spiel, das nicht wiederum auf den Sinn oder die Relata der Signi-
fi kation und ihrer Form zurückgeführt werden kann. Sie widerstehen im 
Zeichenprozeß der Bezeichnung, weil sie diese allererst austragen. Folglich 
bleibt, wie man auch sagen könnte, am Zeichenhaften stets ein Nichtzeichen-
haftes. Weder gehen Zeichen in ihrer Funktion noch in ihrer Struktur ganz 
auf; sie werden vielmehr an ihrer Materialität, ihrer Oberfl äche zugleich ge-
brochen und begrenzt. Dies läßt sich auch so ausdrücken: Die Materialität 
des Zeichens als seine spezifi sche Medialität markiert die Stelle des ›Rück-
tritts‹, woran die Zeichen als Zeichen allererst hervortreten und als solche 
wahrnehmbar werden. Erst vermöge dieser Duplizität ›gibt es‹ Zeichen, sind 
sie als solche in ihrer spezifi schen Funktionalität oder Strukturalität lesbar 
und also auch refl ektierbar.

 23  Vgl. de Man, Semiologie und Rhetorik, S. 34.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Paradoxien der Verkörperung 43

An Verkörperungen wären demnach nicht nur die Reihe der Relata oder 
ihre interne Strukturalität, sondern auch ihre Materialität zu dechiffrieren. 
Letztere ist freilich nicht wieder durch eine Verkörperung verkörperbar; 
sie entzieht sich dem Symbolischen, weil die Symbolisierung erst durch sie 
oder vermittels ihrer geschieht, sie behält sich als ein Unauflösbares, eine 
permanente ›Reserve‹ mit ein. Man kann sagen: Die Materialität spaltet 
die Semiosis. Zwar scheint der Begriff des Zeichens ebenso wie der des 
Mediums, mit dem er zahlreiche Verwandtschaften aufweist, seine materi-
ale Seite einzuschließen, doch nennt die Zeichenfunktion genauso wie die 
Struktur lediglich das Formierende unter der Bedingung ihrer Materialität, 
nicht schon diese selbst. Vielmehr deutet diese Materialität auf eine Grenze, 
weil zum Zeichen, zum Medium, zum Ort innerhalb einer Struktur gehört, 
im Prozeß der Semiosis als Zeichen, als Medium oder Ort zurückzutreten, 
mithin deren eigenes Erscheinen zu verbergen.
Unter dem Titel der Materialität seien insonderheit diejenigen Bedingungen 
oder Voraussetzungen zusammengefaßt, die erfüllt sein müssen, damit ein 
Zeichen oder ein Symbol, eine Darstellung in Erscheinung treten können: 
dasjenige, was ihnen immer schon zuvorkommt und ihre ›Ex-sistenz‹ ge-
währt – und für das unser Bewußtsein heute im Zuge digitaler Codierung 
zu verschwinden droht. Zeichen im Sinne von Verkörperungen werden also 
durch zwei komplementäre Differenzen zerschnitten, der Differenz der Re-
lata innerhalb ihrer Funktion bzw. innerhalb der Stellen ihrer Matrix einer-
seits sowie der Differenz zwischen Bedeutung und Materialität andererseits. 
Es läßt sich von einem Chiasmus sprechen, dessen beide Schnittlinien ihre 
je eigenen Paradoxa erzeugen: im ersten Fall das Paradox der Referenz, das 
in seiner pragmatistischen Lösung auf eine Unendlichkeit und in ihrer struk-
turalistischen Lösung auf eine Unentscheidbarkeit hinführt, im letzten Fall 
das Paradox der Materialität, das besagt, daß kein Zeichen die Bedingungen 
seiner eigenen ›Ex-sistenz‹ mit einzuschließen bzw. abzubilden vermag.
Wir haben es folglich nicht mehr mit einer relationalen Paradoxie, sondern 
einer refl exiven Paradoxie zu tun, die strukturell der Russellschen Antino-
mie nicht unähnlich ist. Denn die Materialität des Zeichens, so läßt sich der 
Umstand auch ausdrücken, ist nicht Teil seiner Funktion, sowenig wie sie 
ein Element der Struktur darstellt; vielmehr geht sie beiden voraus. Und wie 
Wittgenstein in seiner Rekonstruktion der Russellschen Antinomie gesagt 
hat, daß keine Funktion ihr eigenes Argument sein kann, vielmehr sich bzw. 
ihre »logische Form« anläßlich ihrer Anwendung auf ihre Argumente aller-
erst ausstelle oder zeige, so läßt sich analog, sogar noch mit viel mehr Recht 
sagen – denn es handelt sich nicht um ein semiotisches bzw. strukturelles 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


44 Dieter Mersch

Moment, sondern um ein phänomenologisches –, daß sich die Materialität 
des Zeichens bzw. Symbols kraft ihrer Funktionalität oder Strukturalität 
enthüllt: Sie ›zeigt sich‹.24

Die derart aufgewiesene Differenz zwischen Bedeutung und Materialität 
kann dann mit Wittgenstein als Differenz zwischen Sagen und Zeigen refor-
muliert werden, wie sie im Zentrum seines Tractatus logico-philosophicus steht 
und bis heute zu dessen ungehobenen Schätzen zählt.25 Der wesentliche, 
dort allerdings nur in bezug auf die Logik der Sprache entwickelte Gedanke 
ist, daß ein Satz, indem er über etwas spricht oder von etwas handelt, stets 
seine eigene Darstellungsweise mit sich führt, ohne diese selber explizieren 
zu können. D. h., er spricht, aber sagt nicht, wie er spricht – dieses ›zeigt sich‹. 
Eine kryptische Bemerkung fügt hinzu: »Was gezeigt werden kann, kann nicht 
gesagt werden«.26 Nicht gemeint ist, daß das Zeigen auf keine Weise ausge-
sagt werden kann; wohl aber, daß sich beide – Sagen und Zeigen – in ein 
und derselben Sequenz ausschließen; bestenfalls läßt sich, ›was sich zeigt‹, 
durch eine andere Aussage beschreiben, die wiederum ihre eigene Differenz 
zwischen Sagen und Zeigen einbehält et ad infi nitum. So entsteht in bezug auf 
die Bestimmung des Zeigens ein unendlicher Regreß, der offenbart, daß 
das Zeigen im Sagen chronisch unterbestimmt bleibt, daß beide nirgends 
zur Deckung gebracht werden können. Ähnliches hatte auch Lyotard, von 
Wittgenstein her, vermerkt: 

Ein Satz stellt ein Universum dar. Was immer seine Form sein mag, er führt ein 
›Es gibt‹ mit, das in der Form des Satzes markiert ist oder auch nicht. […] Die 
in einem Satz mitgeführte Darstellung wird nicht in dem von ihm dargestellten 
Universum dargestellt, ein anderer Satz kann sie darstellen, doch führt dieser 
wiederum eine Darstellung mit, die er nicht darstellt.27

 24  Vgl. Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Kritische Edition hg. von 
Brian McGuinness u. Joachim Schulte, Frankfurt a. M. 1989, vor allem 3.262, 4.022, 
4.12–4.1212, 4.126, 5.62, 6.12, 6.36 und 6.522. Vergleichende Sätze aus dem Prototracta-
tus, den Notes dictated to G. E. Moore und den Tagebüchern werden aus dieser Ausgabe nach 
Seitenzahlen zitiert.

 25  Vgl. auch Dieter Mersch, Das Sagbare und das Zeigbare. Wittgensteins frühe Theorie 
einer Duplizität im Symbolischen, in: Prima Philosophia 12 (1999), S. 85–94; ders., 
»Es gibt allerdings Unaussprechliches … «. Wittgensteins Ethik des Zeigens, in: Ulrich 
Arnswald, Anja Weiberg (Hg.), Der Denker als Seiltänzer. Ludwig Wittgenstein über 
Religion, Ethik und Mystik, Düsseldorf 2001, S.  133–155.

 26  Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 4.1212.
 27   Jean François Lyotard, Streitgespräche oder: Sätze bilden ›nach Auschwitz‹, in: Elisa -

beth Weber, Georg Christoph Tholen (Hg.), Das Vergessene, Wien 1997, S.  18–50, hier 
S. 32 pass.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Paradoxien der Verkörperung 45

Der Chiasmus zwischen Sagen und Zeigen, zwischen Bedeutung und Ma-
terialität erscheint somit unlösbar. Die Zeichen bleiben sozusagen dauernd 
von sich getrennt. Verurteilt zu einem fortwährenden Spiel von Differenzen, 
das der Kluft zwischen Sagen und Zeigen entspringt und den Spielraum mit 
jedem Versuch ihrer Selbsteinholung weiter auseinander treten läßt, un-
terliegt die Semiosis einer prinzipiellen Verfehlung: Vorgängigkeit des Zei-
gens gegenüber dem Sagen wie ebenso Verspätung des Sagens gegenüber 
dem Zeigen und umgekehrt. Daß es sich dabei – strukturell – um dieselbe 
Schwierigkeit handelt, welche die Russellsche Antinomie determiniert, hat 
Wittgenstein ausdrücklich in seinen frühen Aufzeichnungen notiert: »This 
same distinction between what can be shewn by the language but not said, 
explains the diffi culty that is felt about types«.28 Nichts anderes bedeutet 
das Paradox der Materialität. Es tritt am Symbolischen, der Körperlichkeit 
seiner Verkörperung auch deswegen so unmißverständlich hervor, weil sich 
hier die Materialität des Zeichens explizit ausstellt, weil das Symbol gleich-
sam über seinen Körper funktioniert. Dem Zeigen kommt dann eine beson-
dere Kraft zu. Mit anderen Worten: An Symbolisierungen ist auffällig, daß 
sie den Gegensatz von Sagen und Zeigen eigens ausspielen. Sie entfachen 
das Spiel von Präsenz und Sinn und halten sich auf diese Weise in einer ei-
gentümlichen Waage oder Unauslotbarkeit. Sie bringen das Paradox buch-
stäblich ins Changieren: Sie performieren es.

II.3 Paradox der Performanz

Damit taucht eine dritte Stelle auf, die zum Symbol, zur Darstellung, ja 
sogar zu jedem Zeichen notwendig hinzu gehört: Der Gesichtspunkt der 
Performanz. Er wird insbesondere da relevant, wo es um das ›Zum-Er-
scheinen-Bringen‹ der Materialität des Symbolischen, ihrer ausdrücklichen 
Vorführung oder Ausstellung geht. Hatten wir bislang mit dem Begriff der 
Materialität zugleich den Aspekt eines unwillkürlichen oder beiläufi gen 
Zeigens ausgemacht, geht es nunmehr um den Akt der Setzung selbst.29 Er 
verbindet sich mit dem, was man die Performanz des Symbolischen nennen 

 28  Wittgenstein, Notes dictated to G. E. Moore, S. 65.
 29  Vgl. Dieter Mersch, Das Ereignis der Setzung, in: Erika Fischer-Lichte u. a. (Hg.), Per-

formativität und Ereignis, Tübingen/Basel 2002, S. 41–56; ders., Ereignis und Respons. 
Elemente einer Theorie des Performativen, in: ders., Jens Kertscher (Hg.), Performati-
vität und Praxis, München 2003, S. 69–94.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


46 Dieter Mersch

könnte. Dabei bedeutet Performanz zunächst das Ereignis der Setzung. Set-
zung ist hier nicht intentional gedacht; es genügt vielmehr anzunehmen, daß 
›geschieht‹. Symbole, Darstellungen wie auch Zeichen sind an solche Setzun-
gen gebunden: Durch ihr Ereignen tritt der Körper ihrer Verkörperungen 
allererst zum Vorschein – wie umgekehrt das Performative kraft der im Spiel 
befi ndlichen Materialitäten aufscheint. Beide korrespondieren einander: Die 
Kraft des Performativen hat darum statt vermöge der Kraft von Verkörpe-
rungen, d. h. ihrer unverwechselbaren Präsenz. Ihr eignet die Magie einer 
Instantiierung. Der Ausdruck ›Präsenz‹ meint dabei freilich keine essentia, 
sondern die existentia: Setzung, daß (quod) ›ist‹. Das Ereignis der Setzung 
weist entsprechend auf das Aktuelle, die actualis. Das bedeutet auch: Das 
Performative induziert die Macht einer Anwesenheit, der jener affi rmativer 
Zug innewohnt, den wir zu Anfang in bezug auf das Symbolische und die 
Darstellung überhaupt hervorgehoben haben. Diese Affi rmation hat jetzt 
einen Ort. Denn das Performative gründet nicht in Negationen, es wurzelt 
in keiner Relation oder Differenz, sondern in der affi rmativen Kraft des 
Faktischen. Es ist noch nicht ›Setzung-als‹, sondern zuvor ›Setzung-daß‹.30 
An Setzungen ist deshalb nicht in erster Linie wesentlich, was gesetzt wird, 
sondern die Tatsache der Setzung, das Faktum ihrer ›Ex-sistenz‹ selbst. An-
ders ausgedrückt: Jede performative Setzung bedeutet zunächst und zuerst 
eine Existenzsetzung.
›Ex-sistenz‹ aber ist kein Zeichen. So macht sich der Schatten eines weiteren 
Paradoxes bemerkbar, das eingangs als Paradox der Performanz apostro-
phiert wurde. Denn die Zeichen, ihre Verkörperungen gelangen nur in ihre 
›Ex-sistenz‹ durch solche Setzungen, die wiederum kein Teil der Zeichen 
selber sind. Vielmehr eignet ihnen eine eigentümliche Passivität, ein Rück-
stand. Er erscheint semiotisch nicht einholbar; er geht ins Symbolische, in 
die Zeichen und ihre Verkörperungen ein, ohne abermals – wie in bezug 
auf ihre Materialität – von den Symbolen, Zeichen oder Verkörperungen 
selbst verkörperbar zu sein: Bestenfalls läßt sein Residuum sich ›remarkie-
ren‹. Kein Gesetztes kann so den Akt seiner Setzung mit anzeigen. Ihm ent-
geht seine Performanz: Sie entzieht sich. Für die Kategorie des Performativen 
ist dieser Entzug grundlegend. Das kann auch so ausgedrückt werden: Der 
Akt einer Inszenierung verweigert sich ebenso seiner Inszenierbarkeit wie 
die Konstruktion ihrer Konstruierbarkeit. Anders gewendet: Nicht alles an 
Inszenierungen oder Konstruktionen ist beherrschbar. Ihrer Existenzsetzung 
inhäriert eine unwiderrufliche Grenze. Daher gehört zur Performativität ihre 

 30  Vgl. Mersch, Ereignis und Aura, S. 245 ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Paradoxien der Verkörperung 47

Undarstellbarkeit, ihre – wie sich auch sagen läßt – Unverfügbarkeit: Sie 
hat den Charakter eines Ereignens.
Mithin ergibt sich eine verwandte Aporetik wie hinsichtlich der Materia-
lität der Zeichen, freilich sowohl mit einem anderen Akzent als auch ei-
nem anderen Ergebnis. In der Relationalität der Zeichen, der Kluft ihrer 
Differenz bleibt nämlich die Kennzeichnung des ›Daß‹ (quod) stets prekär. 
›Ex-sistenz‹ bedeutet das Vorausliegende, das Vorauszusetzende, allerdings 
so, daß dieses sich anhaltend unter Entzug hält. Der Akzent des Paradoxes 
der Performanz ist diese permanente Entzogenheit. Damit einher geht ein 
weiterer Punkt, der die gemeinte Paradoxie gleichsam von innen her ver-
schärft. ›Daß‹ es Zeichen ›gibt‹, die ›Gabe‹ ihrer ›Ex-sistenz‹ sperrt sich eben-
sosehr der Signifi kation, wie sich die Zeichen, ihre Verkörperungen allererst 
von dort her ›geben‹. Angedeutet ist auf diese Weise ein Doppeltes, woran 
sich die ganze Brisanz und Schwierigkeit des Themas entzündet. Denn 
einerseits haftet den symbolischen Verkörperungen im Augenblick ihrer 
Setzung das an, was ihr Affi rmatives genannt werden könnte: Es ›ist‹, ihre 
›Ex-sistenz‹ läßt sich nicht verneinen, vielmehr stellt sie sich im Ereignis der 
Setzung materialiter aus, ›zeigt sich‹. Andererseits konfrontiert das Ereignis, 
insofern es sich seiner eigenen Bezeichenbarkeit entzieht, mit einer Undar-
stellbarkeit, einer Nichtverkörperbarkeit, d. h. abermals mit einer Negativi-
tät. Doch erschöpft sich diese – und das ist das Besondere – keineswegs im 
Negativen. Der Gedanke läßt sich nämlich auch umkehren. Zwar läßt sich 
die ›Ex-sistenz‹ – ihre Präsenz – nicht verkörpern, gleichwohl gewinnt sie als 
›Ex-sistenz‹, als Präsenz immer nur durch eine Bezeichnung oder Interpreta-
tion ihre Bestimmung, die sie als solche jedoch verfehlt. Die Schwierigkeit 
ist folglich, daß die Symbole oder die Zeichen der Setzung bedürfen, um zu 
›sein‹; aber der Modus der ›Ex-sistenz‹, der Gegenwärtigkeit ihrer Gegen-
wart ist kein Element ihrer Ordnung, ihrer Textur, wie sie auf der anderen 
Seite jedoch stets nur als Setzung, als Gegenwart im Medium des Semioti-
schen gegenwärtig werden können, so daß diese ebenso »Effekt der Reprä-
sentation« sind, wie Jean-Luc Nancy zu Bedenken gegeben hat,31 wie gleich-
zeitig ihrer Anwesenheit – wenn auch undarstellbar – eine Kraft zukommt, 
die sinnlich angeht, anspricht, zufällt oder ergreift. Gleichermaßen medial 
erzeugt, verweisen sie im selben Moment auf ein ›Entgegenkommendes‹, 
auf ein ›Nichtentschlagbares‹, eine ›Widerfahrnis‹. Freilich beschränken sich 
diese nicht auf die Negativität einer Leere, sondern bezeugen umgekehrt 

 31   Jean-Luc Nancy, Entstehung zur Präsenz, in: Hart Nibbrig, Was heißt »Darstellen«?, 
S.  102–106, S.  102.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


48 Dieter Mersch

den ›Augen-Blick‹ einer Fülle – einer ›Ekstasis‹. Dabei meinen das ›Ek-‹ der 
›Ekstasis‹ und das ›Ex -‹ der ›Ex-sistenz‹ das gleiche: ›Herausstehen‹.
Die philosophische Aufmerksamkeit auf diesen Augenblick der Fülle, ihrer 
›Ekstasis‹ sowie auf das Gewicht des ›Daß‹ (quod), der ›Unentschlagbarkeit‹ 
der ›Ex-sistenz‹ zu lenken, darin liegt m. E. die außerordentliche Relevanz 
des Paradoxes der Performanz. An ihm scheitert nicht der Zeichenbegriff, 
vielmehr verdankt er ihm allererst seine Prozessualität, seine Dynamik. An-
ders als in den logischen Diskursen kann dem Paradoxen deshalb kein re-
pressiver Sinn, keine Rolle eines Ausschlusses oder einer Exekution von 
Aussagen zugemessen werden, sondern im Gegenteil eine Produktivität, eine 
sprengende Potenz, die darauf hindeutet, daß keine Theorie sich je selbst 
erfüllt, vielmehr daß sie notwendig am Anderen teilhat, das ihr entgeht.

III Restitution der ›Ex-sistenz‹

Die Liste der Paradoxa beschränkt sich somit nicht allein auf ein abstrak-
tes logisches Register; vielmehr kommt ihr eine Reihe tiefgreifender philo-
sophischer Konsequenzen zu, die den Begriff des Symbolischen in seinem 
Innern trifft. Jede Symbolisierung im Sinne einer Verkörperung wird durch 
die drei kardinalen Paradoxa durchfurcht – durch (1) das Paradox der Referenz, 
(2) das Paradox der Materialität und (3) das Paradox der Performanz. Alle drei 
Paradoxa verweisen auf eine Unmöglichkeit, eine Grenze, aber so, daß es 
sich nicht von vornherein um einen Mangel handelt, um kein Verfehlen; es 
sind nicht ausnahmslos Chiffren einer Negativität, die von einem prinzipi-
ellen Versagen der Zeichen, ihrer Semiose künden, sondern ihr Resultat ist 
erstens die Unbegreiflichkeit der Bedeutung, zweitens die Untilgbarkeit der Körper 
und ihrer Materialitäten sowie drittens die Undarstellbarkeit des Ereignens. Alle 
drei gehören zusammen.
Unbegreiflichkeit der Bedeutung heißt: Symbole, Zeichen bedeuten etwas – aber 
was sich wiederum an Zeichen aufweisen läßt, ist einzig eine Struktur, ist 
ihre Iterabilität, ihre Relationalität, die sich unendlich fortpfl anzt, weiter-
wuchert und unaufhörlich versetzt, umbesetzt oder verschiebt; doch verwei-
sen diese bestenfalls auf Prozesse der Transformation oder Transposition 
in einem Sinne, wie Nelson Goodman gesagt hat: »Erschaffen« sei »Um-
schaffen«.32 Folglich entgeht ihnen, was Bedeutung ›ist‹, wie sie sich aus 

 32  Nelson Goodman, Weisen der Welterzeugung, übers. von Max Looser, Frankfurt a. M. 
1990, S.  19.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Paradoxien der Verkörperung 49

einer Form, einer Syntax oder Struktur ›er-gibt‹ – woher wir, mit anderen 
Worten, die ›Gabe‹ des Sinns empfangen.33 Keine der gängigen Theorien, 
weder die Semiotik noch die Linguistik, erklärt auch nur ansatzweise diese 
›Gabe‹ des Sinns – vielmehr setzen sie diese entweder voraus oder weichen 
ihr in ein anderes Terrain aus. In dieser Hinsicht kann gesagt werden, daß 
das Semantische das Rätsel per se ist. Wir leben inmitten von Bedeutungen, 
erzeugen Sinn, transferieren ihn, suchen ihn zu lesen – aber was Bedeutung 
bedeutet, bleibt selbst ein Fremdes. Das Paradox der Referenz ist dieser 
Fremdheit geschuldet.
Damit einher geht die zweite Serie von Paradoxa – das Paradox der Materia-
lität sowie das Paradox der Performanz. Beide markieren die jeweils selbst-
referentielle Stelle, die sich semiotisch weder rekonstruieren noch einlösen 
läßt, von der her aber allererst die Zeichenprozesse ihren Anfang haben, 
sich ereignen. Man könnte sagen: Sie handeln vom Ereignis der ›Gabe‹, je-
ner Stelle, woher sich die Zeichen wie ihr Gebrauch, ihre Praxis ›er-geben‹; 
sie erweist sich als unsagbar. Die Unsagbarkeit deutet auf die Position eines 
Entzugs. Sie bildet zugleich die Stätte ihrer Möglichkeit. Das bedeutet: Die 
Zeichen oder die Symbole haben ihre Herkunft, ihre Praktik in einem An-
deren als sie selbst. Die mit ihren Verkörperungen notwendig verbundenen 
Momente: der Körper, dessen Materialität sowie die Geste der Performanz 
und die Performativität als Geste der Setzung verweisen darauf. Sie nötigen 
zu einem Themenwechsel von den Zeichen und Symbolen zu ihrem Ande-
ren, Nichtsemiotischen, dem Ereignis, woher sich ihr Bedeuten bezieht.
Das leitet zum zweiten Punkt der Konsequenzen über: der Untilgbarkeit der 
Körper. Der heute kursierende Körperdiskurs und nicht zuletzt das Verhält-
nis von Symbolisierung und Verkörperung wie von Verkörperung und Ent-
körperung kreisen darum. Er deutet zugleich auf die Relevanz des Symbol-
begriffs, auf die Notwendigkeit seiner Restituierung: Mit ihm kommt die 
Dimension der ›Unentschlagbarkeit‹ von Materialität ins Spiel. Denn mit 
der im Zuge der Digitalisierung virulent gewordenen Tilgung der Körper, 
der Kapriziosität des Immateriellen, die der Zeichenperspektive strukturell 
innewohnt und sich mit der Codierung virtueller Räume nur verschärft, ist 
gleichzeitig eine Geschichte verbunden, die weit ins Selbstverständnis der 
westlichen Kultur reicht: das Begehren nach der Erlösung vom Leiblichen, 

 33  Zur Verwendung des Ausdrucks ›Gabe‹ vgl. auch Jacques Derrida, Zeit geben, Bd.  1 
Falschgeld, aus d. Franz. von Andreas Knop u. Michael Wetzel, München 1993; ders., 
Den Tod geben, in: Anselm Haverkamp (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida – Ben-
jamin, Frankfurt a. M. 1994, S. 331–445. Allerdings lotet Derrida vor allem die Paradoxa 
der Gabe in Ansehung ihrer Singularität aus.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


50 Dieter Mersch

dem Phantasma des Ersatzes, der Aufzeichnung und Konservierung des 
Flüchtigen, der Überwindung der Zeit und damit des Todes. So schrieb 
Carl Friedrich Gauß an Hans Wussing: »Möge der Traum […] ein Vorge-
schmack des wahren Lebens in unserer eigentlichen Haymath [seyn], wo 
den erwachten Geist nicht mehr die Ketten des trägen Leibes, die Schranken 
des Raumes« drücken.34 
Unsere Zeit wiederholt diesen Traum im Simulakrum des Technischen. Des-
sen Ideal ist ein Denken ohne Leib, ein Fühlen, Wahrnehmen, Handeln 
ohne Körper. Die Entmaterialisierung der Zeichen folgt dabei sowohl dem 
christlichen Ethos der Entfl eischlichung der Seele wie den Konstruktionen 
des Mathematischen, die deren eigentliche Erfüllung zu bieten scheinen. 
Daß wir körperlos denken und denken wollen, daß wir schließlich die Fes-
seln des Wirklichen durch die Maschine, den reinen Algorithmus zu tran-
szendieren trachten, bestimmt unser Schicksal spätestens seit dem Apriori 
des cogito bei Descartes, der Trennung zwischen res cogitans und res extensa, die 
im digitalen Netz und der Turingmaschine ihr Modell und ihre endgültige 
Realisierung gefunden hat. Ihnen korrespondiert ein Konstruktivismus, der 
heute die Körper selbst, den bios erreicht hat.
Der Tendenz kann mit Bezug auf das Paradox der Materialität widerspro-
chen werden. Es erlaubt jene Grenze des Technologischen auszutarieren, die 
in der prinzipiellen Unüberwindbarkeit des Körpers besteht. An Verkörpe-
rungen ist eben dies relevant: Sehnsucht, dem Immateriellen einen Körper 
verleihen, ihm dadurch eine Anwesenheit, mithin auch eine Wahrnehmbar-
keit, ein Sein zu erteilen. Umgekehrt bedarf aber das, was wahrnehmbar 
sein soll und will, der Leiblichkeit, denn die Wahrnehmung, so bereits Kant 
in seiner Kritik der reinen Vernunft, verbindet uns auf die vorzüglichste Weise 
mit den Erfahrungen von Existenz.35 Keine Weise von Existenz genügt 
sich jedoch im Artifi ziellen. In deren Phantasmagorien ist umgekehrt der 
Wunsch beschlossen, sich mit den Körpern auch von der Last der Existenz 
zu befreien und sich in einen Text, eine ›Spur‹, eine körperlose Skriptur zu 
verwandeln und unendlich fortzuschreiben – eine fatale Illusion, die auf der 
nicht minder fatalen Unterstellung beruht, alles sei übersetzbar, transferier-
bar, mediatisierbar, konstruierbar. Ihr entspricht die Bewegung vom je schon 
Zuvorkommenden, vom Anderen, dem Entzug über die imitatio und die ima-

 34  Carl Friedrich Gauß, Brief 1802, in: Hans Wussing, Carl Friedrich Gauß, hg. von D. 
Goetz, Leipzig 21976, S. 85.

 35  Vgl. Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, in: ders., Werkausgabe, hg. von Wil helm 
Weischedel, Frankfurt a. M. 1974, Bde. 3–4, Bd. 3, A 225/B 272 f., S. 252 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Paradoxien der Verkörperung 51

ginatio zur simulatio. An deren Ende steht der perfekte, von aller ›Ex-sistenz‹ 
gereinigte Körper, dessen Makellosigkeit die Idealität der Einheit von Mate-
rialität und Immaterialität, von Form, Geist und Materie wiederholt.
Offenbar träumt unsere Zeit den einstigen Traum des Idealismus auf andere 
Weise weiter. Wie die Hegelsche Kunstauffassung die christliche Perhorres-
zierung des Leiblichen ins Ästhetische fortsetzte, um die Kunst, die sich nicht 
erfüllen kann, weil sie stets des Körpers, der ›verunreinigenden‹ Materie be-
darf, durch die Philosophie, den absoluten Geist zu überwinden, erfi nden 
wir digitale Techniken, deren Absolutes das Mathematische, der Algorith-
mus, die Syntax der Maschinenzustände ist.36 Sie schlagen wiederum auf die 
Technisierung des bios zurück, wenn die Lebensschrift zum Code wird, der 
beliebig weiterschreibbar und manipulierbar scheint. Was demgegenüber 
unter den Titel der ›Paradoxien der Verkörperung‹ gestellt und zu diskutie-
ren versucht wurde, konfrontiert zuletzt mit der ganzen Vergeblichkeit, ja 
der Unmöglichkeit und Absurdität solcher Bemühungen.
Ein Letztes kommt hinzu: Denn das damit verbundene Thema des Perfor-
mativen gestattet neben dem Perspektivenwechsel, der ein neues Licht auf 
alte Probleme zu werfen erlaubt, vor allem eine Wiederentdeckung des 
Ereignisses. Es ist dieser Aspekt, der schließlich bedeutsam wird und dem 
Symbolbegriff genuin eingeschrieben ist: Performanzen haben es mit Set-
zungen zu tun: Sie statuieren ›Ex-sistenz‹ im Sinne von ›Ekstasis‹. Keine 
Symbolisierung kann unabhängig von seinem ›Ex-sistenzmodus‹ betrachtet 
werden. Existenz ist freilich eine schillernde Kategorie. Versteht man sie ma-
thematisch – und es kann kein Zweifel daran bestehen, daß die Abenteuer 
des technischen Zeitalters, besonders der Computerisierung, unter den Re-
gimen des Mathematischen, des Syntaktischen ausgetragen werden –, dann 
bedeutet ›Existenz‹ lediglich eine Fiktionalisierung, die unter dem Titel des 
›Es sei …‹ steht.37 Der Konjunktiv deutet eine Möglichkeit an, und zwar 
eine solche, die widerspruchsfrei gesetzt werden muß. Die mathematische 
Existenzkategorie ist mit ihr identisch. Demgegenüber setzen performative 
›Ex-sistenzakte‹ Wirklichkeiten – egal, ob sie auf dem Papier, in Silizium 
oder in Stein gesetzt sind. Im Unterschied dazu dokumentiert das mathe-

 36  Das Ideal einer entmaterialisierten Kunst, die Peter Weibel als Ausgang aus der Enge des 
europäischen Leidens feiert, gehört noch ganz in diesen Kontext. Vgl. etwa Peter Weibel, 
Virtuelle Realität oder der Endo-Zugang zur Elektronik, in: Florian Rötzer, Peter Weibel 
(Hg.), Cyberspace. Zum medialen Gesamtkunstwerk, München 1993, S.  15–46.

 37  In diesem Sinne beginnt auch George Spencer Brown sein »Kalkül der Form« mit der 
Aufforderung: »Draw a distinction«. Die Setzung des ersten Unterschieds erfolgt als er-
stes Performativ beliebig, vgl. George Spencer Brown, Laws of Form, London 1971.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


52 Dieter Mersch

matische ›Es sei …‹, das sich tief in unseren gewöhnlichen Sprachgebrauch 
versenkt hat, daß nichts wirklich gesetzt wird, daß wir vielmehr beständig 
unter Vorbehalt setzen, daß wir experimentieren, mithin auch jederzeit an-
ders können.
Der Verweis auf das Performative und folglich auf das Ereignis der Setzung, 
auf den Existenzakt erscheint damit keineswegs gleichgültig. Er verändert 
die Bedingungen jedes Idealismus und mathematischen Konstruktivismus, 
untergräbt deren Basis. Mehr noch: ›Daß ist und nicht nichts‹, jener einzig-
artige Akt der Performanz, der die Setzung einer Materialität einschließt, er-
laubt eine Revision der in der Geschichte des europäischen Denkens seit je 
für irrelevant oder nichtig erklärten Kategorie der ›Ex-sistenz‹. Entsprechend 
geht dem Vergessen des Performativen ein Vergessen der ›Ex-sistenz‹ im 
Denken konform. Sein Spiegel ist die ›Wut‹ ihrer medialen, ihrer technischen 
Überschreibung. Statt dessen weist die Unverzichtbarkeit des Performativen 
darauf, daß etwas den Mediatisierungen und Technisierungen vorausgeht, 
etwas, das vor aller Gestaltung, Konstruktion oder Erfi ndung kommt, was 
als erste Geste immer schon ›im Spiel‹ ist: die Setzung ihrer ›Ex-sistenz‹.
Damit kommt ein letzter Aspekt in Betracht: die Ethik des Symbolischen. Er 
weist auf die Unersetzbarkeit des Ereignisses als Augenblick eines einzig 
verantwortbaren Erscheinens. Sie ist mit der ersten Setzung eines Symbols 
schon mitgegeben. Das bedeutet auch: Mit Bezug auf ihre Referentialität 
oder Strukturalität wird der Symbolisierung zwar eine Semantik erteilt und 
mit ihrer Materialität eine Ästhetik, mit dem Ereignis der Setzung jedoch 
eine Ethik. Alle drei verleihen dem Symbolischen allererst seine spezifi sche 
Kraft. Nicht nur hält es sich hinsichtlich seines Sinns in einer prinzipiellen 
Offenheit, der eine unendliche Interpretativität antwortet, und nicht nur 
›zeigt sich‹ mit seiner Materialität eine Unerfüllbarkeit, worauf seit je die 
Kunst reagiert hat, um den sich darin abzeichnenden Chiasmus ebenso 
auszubeuten wie zu vervielfältigen, sondern mit dem Ereignis der Setzung 
trägt sich auch eine Singularität ins Geschehen der Symbolisierung ein, die 
ihm gleichermaßen eine Irreversibilität auferlegt. Ihr wäre allein ethisch zu 
entsprechen. Zugleich bezeugt sie, daß wir unsere Symbole nie vollständig 
in der Hand halten, daß wir nirgends über sie zu herrschen oder mit ihnen 
frei zu spielen vermögen, daß vielmehr ihrer Anwesenheit eine Macht ent-
springt, die von unseren Verständnissen weder besiegelt noch ganz umfaßt 
werden kann.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


robert stockhammer

Darstellung der Metamorphose, wissenschaftlich 
und poetisch
Ansätze zu einer anderen Theorie des Symbols bei Goethe

Hätte Johann Wolfgang Goethe seine eigene »Laufbahn« am 9. Juli 1790 
richtig eingeschätzt, so müßte die deutsche Literatur ohne die beiden Wil-
helm Meister-Romane, ohne die Wahlverwandtschaften, ja ohne eine endgültige 
Fassung des Faust I auskommen – um von Faust II ganz zu schweigen. An 
jenem Tag nämlich schrieb der Vierzigjährige seinem Freund Carl Ludwig 
von Knebel, dem er kurz zuvor seine eben veröffentlichten Bücher Faust. 
Ein Fragment sowie Versuch die Metamorphose der Pfl anzen zu erklären übersandt 
hatte: 

Meinen Faust und das botanische Werkchen wirst du erhalten haben, mit jenem 
habe ich die fast so mühsame als genialische Arbeit der Ausgabe meiner Schrif-
ten geendigt, mit diesem fange ich eine neue Laufbahn an, in welcher ich nicht 
ohne manche Beschwerlichkeit wandeln werde. Mein Gemüth treibt mich mehr 
als jemals zur Naturwissenschaft, und mich wundert nur daß in dem prosaischen 
Deutschland noch ein Wölkchen Poesie über meinem Scheitel schweben bleibt.1

Nichts also lag zu diesem Zeitpunkt ferner als die Möglichkeit, »Naturwissen-
schaft« und »Poesie« gleichzeitig zu betreiben, geschweige denn, beide zu ei-
ner neuen Einheit zu führen. Erst aus der Retrospektive, in Paratexten zur 
Neuausgabe seines Metamorphose-Versuchs in den Heften zur Morphologie von 
1817, wird Goethe diese Unvereinbarkeit als eine beschreiben, die nicht er 
selbst, sondern seine Zeitgenossen unterstellten: 

Vereinzelt behandelte man sämtliche Tätigkeiten; Wissenschaft und Künste, Ge-
schäftsführung, Handwerk und was man sich denken mag, bewegte sich im ab-
geschlossenen Kreise. Jedem Handelnden war ernst in sich, deswegen arbeitete er 
aber auch nur für sich und auf seine Weise, der Nachbar blieb ihm völlig fremd 
und sie entfremdeten sich gegenseitig. Kunst und Poesie berührten  einander 

 1   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Carl Ludwig von Knebel, 9. Juli 1790, in: Goethes 
Werke, hg. im Auftrag der Großherzogin Sophie von Sachsen, Weimar 1887–1919, 
Abt. 4, Bd. 9, S. 213. Im folgenden zitiert mit der Sigle WA. Vgl. Günter Peters, Das 
Schauspiel der Natur. Goethes Elegien Metamorphose der Pfl anzen und Euphrosyne im Kon-
text einer Naturästhetik der szenischen Anschauung, in: Poetica 22 (1990), S. 46–83, 
hier S. 48. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


54 Robert Stockhammer

kaum, an lebendige Wechselwirkung war gar nicht zu denken, Poesie und Wissen-
schaft erschienen als die größten Widersacher.2

[N]irgends wollte man zugeben, daß Wissenschaft und Poesie vereinbar seien. Man 
vergaß daß Wissenschaft sich aus Poesie entwickelt habe, man bedachte nicht daß, 
nach einem Umschwung von Zeiten, beide sich wieder freundlich, zu beidersei-
tigem Vorteil, auf höherer Stelle, gar wohl wieder begegnen könnten.3

Goethe selbst freilich trat, nach einer relativ kurzen Phase eingeschränkter 
literarischer Produktivität um 1790, in der zweiten Hälfte seines Lebens zu-
mindest den Beweis an, daß man Dichter und Naturwissenschaftler in Perso-
nalunion sein könnte. Allerdings muß daraus nicht zwingend folgen, daß die 
beiden Tätigkeiten dieser einen Person dadurch schon in einer »lebendige[n] 
Wechselwirkung« zueinander stehen. Die »höhere[ ] Stelle«, auf der Wissen-
schaft und Poesie einander »gar wohl wieder begegnen könnten«, ist nicht 
so leicht zu lokalisieren. Vieles spricht dafür, daß Wissenschaft und Poesie 
einander nicht so sehr in gemeinsamen Aussagen über die Natur begegnen, 
denn vielmehr in einer Refl exion auf Aussagemöglichkeiten: in einer Pro-
blematisierung der Darstellung. 
Schon die folgende Kurzcharakteristik des Metamorphose-Versuchs lenkt 
deshalb auf diesen Aspekt besondere Aufmerksamkeit und verortet ihn wis-
senshistorisch. Der zweite Abschnitt dieses Beitrags rekapituliert den Zu-
sammenhang von Goethes Morphologie mit seiner wirkungsmächtigsten 
Theorie der Darstellung, der Symboltheorie in ihrer medienindifferenten 
Gestalt. Die Elegie Die Metamorphose der Pfl anzen hingegen reagiert, wie im 
dritten Abschnitt zu zeigen sein wird, mit einer medienspezifi schen, nämlich 
sprachbewußten Praxis auf ihren problematischen Ort im Verhältnis von 
Poesie und Wissenschaft. Diese Praxis läßt sich abschließend auf andere 
Aussagen Goethes beziehen, in denen eine andere Theorie des Symbols 
sich immerhin andeutet. 

 2   Johann Wolfgang Goethe, Andere Freundlichkeiten, in: ders., Sämtliche Werke, Briefe, 
Tagebücher und Gespräche, Abt. 1, Bd. 24 Naturkundliche Schriften, Bd. 2 Schriften zur 
Morphologie, hg. von Dorothea Kuhn, Frankfurt a. M. 1987, S. 454–459, hier S. 458. 

 3   Johann Wolfgang Goethe, Schicksal der Druckschrift, in: ders., Schriften zur Morpho lo-
gie, S. 418–426, hier S. 420.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Darstellung der Metamorphose 55

I Eine Krise im Verhältnis der Wörter zu den Dingen: 
Der Versuch die Metamorphose der Pfl anzen zu erklären

Thema des Versuchs ist nicht eine bestimmte Pfl anze oder eine bestimmte Art, 
sondern vielmehr ein Gesetz, dem alle Pfl anzen unterliegen. Wenngleich er 
sein Untersuchungsgebiet im wesentlichen auf die einjährigen Pfl anzen be-
schränkt (also Bäume und Sträucher weitgehend außer Betracht läßt), so 
geschieht selbst dies nur im Interesse, einen Gegenstandsbereich zu wählen, 
in dem die postulierten Gesetze besonders anschaulich erscheinen, wäh-
rend dieselben Gesetze doch auch, mutatis mutandis, für mehrjährige Pfl an-
zen gelten sollen. Diese Gesetze betreffen einen allgemeinen Modus der 
Pfl anzenentwicklung, der für eine Erfahrung verantwortlich sei, welche 
jeder halbwegs aufmerksame Beobachter beliebiger Pfl anzen in der einen 
oder anderen, vorläufi g betont unspezifi zierten Form schon einmal gemacht 
habe. An diese Erfahrung appelliert der Text gleich im ersten der 123 kur-
zen Paragraphen: 

Ein jeder, der nur das Wachstum der Pfl anzen einigermaßen beobachtet, wird 
leicht bemerken, daß gewisse äußere Teile derselben, sich manchmal verwandeln 
und in die Gestalt der nächstliegenden Teile bald ganz, bald mehr oder weniger 
übergehen. (§ 1)4

Spezifi sches, zunächst jedoch nur im Modus eines Beispiels, bringt der 
zweite Paragraph: 

So verändert sich, zum Beispiel, meistens die einfache Blume dann in eine gefüllte, 
wenn sich anstatt der Staubfäden und Staubbeutel, Blumenblätter entwickeln, 
die entweder an Gestalt und Farbe vollkommen den übrigen Blättern der Krone 
gleich sind, oder noch sichtbare Zeichen ihres Ursprungs an sich tragen. (§ 2)

Die allgemeine, unspezifi sche und die beispielhafte, spezifi sche Erfahrung 
erscheinen als Anlaß zur Suche nach Gesetzen, den »Gesetze[n] der Um-
wandlung […], nach welchen sie [die Natur, R. S.] Einen Teil durch den an-
dern hervorbringt, und die verschiedensten Gestalten durch Modifi kation 
eines einzigen Organs darstellt« (§ 3). Die Annahme eines Gesetzes geht 
einher mit derjenigen eines Täters, der diesen Gesetzen unterworfen ist, 
wenn er etwas bewirkt. Dieser Täter wird im Verlauf des ganzen weiteren 

 4   Johann Wolfgang Goethe, Versuch die Metamorphose der Pfl anzen zu erklären, in: ders., 
Schriften zur Morphologie, S.  109–151. Zitate werden durch Angabe des Paragraphen im 
fortlaufenden Text belegt, damit sie auch in anderen Ausgaben schnell auffi ndbar sind.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


56 Robert Stockhammer

Textes ›Natur‹ heißen. Zur Bezeichnung dieses Sachverhalts greift Goethe 
auf ein – auch im Bereich der Naturgeschichte – bereits zur Verfügung ste-
hendes, jedoch noch nicht mit einer genaueren Vorstellung besetztes Wort, 
»Metamorphose«, zurück (§ 4). Bemerkenswerterweise nimmt Goethe diesen 
Terminus zwar in den Titel des Aufsatzes auf, bestimmt ihn jedoch schon 
am Anfang durch eine Reihe von Synonyma weiter und ersetzt ihn zwischen 
den ersten und den letzten Paragraphen weitgehend durch diese anderen 
Wörter: ›Entwicklung‹, ›Umwandlung‹, ›Veränderung‹, ›Ausbildung‹, ›Ver-
wandlung‹, ›Modifi kation‹.5 Da Synonyma niemals gänzlich bedeutungs-
gleich sind, dient ihr Einsatz zur Ausbildung eines Hofes von Konnotatio-
nen. So etwa im vierten Paragraphen, der den Fachterminus einführt: 

Die geheime Verwandtschaft der verschiedenen äußern Pfl anzenteile, als der 
Blätter, des Kelchs, der Krone, der Staubfäden, welche sich nach einander und 
gleichsam aus einander entwickeln, ist von den Forschern im allgemeinen längst 
erkannt, ja auch besonders bearbeitet worden, und man hat die Wirkung, wo-
durch ein und dasselbe Organ sich uns mannigfaltig verändert sehen läßt, die 
Metamorphose der Pfl anzen genannt. (§ 4)

Dieser einzige Satz legt, indem er »Verwandtschaft« und ›Entwicklung‹ über-
blendet, zunächst nahe, daß eine Entwicklung verschiedener Pfl anzenteile 
»nach einander« auch als eine Entwicklung »aus einander« zu verstehen 
ist, Wachstum also als genealogische Abfolge begriffen werden kann. Ge-
gen Ende des Aufsatzes wird Goethe sogar ausdrücklich statuieren, daß im 
Wachstum »gleichfalls eine Fortpfl anzung geschehe, die sich von der Fort-
pfl anzung durch Blüte und Frucht, welche auf einmal geschiehet, darin unter-
scheidet, daß sie sukzessiv ist, daß sie sich in einer Folge einzelner Entwicke-
lungen zeigt« (§ 113). Beobachtbar ist diese »Kraft« (§ 113 pass.) der Fort-
Pfl anzung (im doppelten Sinne), insofern sie nicht zuletzt eine semiotische ist: 
Bereits der zweite Paragraph beschreibt ja die Ähnlichkeit von Pfl anzenteilen 
mit früher entstandenen, im Übergang etwa von Staubbeuteln zu Blumen-
blättern, als »sichtbare Zeichen ihres Ursprungs« (§ 2; Herv. R. S.).
Als Scharnier von Bedeutungs- und Entstehungsbeziehungen, von semioti-
schen und generischen Verhältnissen funktioniert das Wort ›darstellen‹ in 
dem Satz, demzufolge die Natur »die verschiedensten Gestalten durch Mo-

 5  Zum Verfahren der »Synonymenvariation« vgl. Uwe Pörksen, »Alles ist Blatt«. Über 
Reichweite und Grenzen der naturwissenschaftlichen Sprache und Darstellungsmodelle 
Goethes, in: ders. (Hg.), Wissenschaftssprache und Sprachkritik. Untersuchungen zu 
Geschichte und Gegenwart, Tübingen 1994, S.  109–130, hier S.  119 f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Darstellung der Metamorphose 57

difi kation eines einzigen Organs darstellt« (§ 3; Herv. R. S.). ›Darstellen‹ ver-
eint hier die poetologischen Bedeutungen, wie sie, vor allem von Klopstock, 
bereits in den 70er Jahren des 18. Jahrhunderts entwickelt wurden, mit den 
chemisch-alchimistischen, die sich um 1800 herausbilden:6 ›Darstellung‹, 
beispielsweise diejenige des Sauerstoffs durch eine Analyse des Wassers, ist 
stets auch die Herstellung dessen, was zugleich schon dagewesen sein soll. 
Als Produzentin von Zeichen und Dingen zugleich zeigt die Natur Gestalten, 
indem sie diese hervorbringt. Und der Garant dieses Zusammenfalls von 
semiotischen und generischen Beziehungen ist die Identität eines (obgleich 
sich unablässig wandelnden) »einzigen« (§ 3), »eine[s] und d[e]sselbe[n] Or-
gan[s]« (§ 4) mit sich selbst. 
Diese Selbstidentität des sich unaufhörlich Wandelnden ist nicht leicht auf 
den Begriff zu bringen: 

Es verstehet sich hier von selbst, daß wir ein allgemeines Wort haben müßten wo-
durch wir dieses in so verschiedene Gestalten metamorphosierte Organ bezeich-
nen, und alle Erscheinungen seiner Gestalt damit vergleichen könnten: gegenwär-
tig müssen wir uns damit begnügen, daß wir uns gewöhnen die Erscheinungen 
vorwärts und rückwärts gegen einander zu halten. Denn wir können eben so gut 
sagen: ein Staubwerkzeug sei ein zusammengezogenes Blumenblatt, als wir von 
dem Blumenblatte sagen können: es sei ein Staubgefäß im Zustande der Ausdeh-
nung; ein Kelchblatt sei ein zusammengezogenes, einem gewissen Grad der Verfei-
nerung sich näherndes Stengelblatt, als wir von einem Stengelblatt sagen können 
es sei ein, durch Zudringen roherer Säfte ausgedehntes Kelchblatt. (§ 120)

Ebenso läßt sich von dem Stengel sagen; er sei ein ausgedehnter Blüten- und 
Fruchtstand, wie wir von diesem prädiziert haben: er sei ein zusammengezoge-
ner Stengel. (§ 121)

»Es verstehet sich hier von selbst«, daß wir es so verstehen müßten, wie wir 
es »gegenwärtig« nicht verstehen können, nämlich geronnen in »ein allge-
meines Wort«. »[G]egenwärtig« können wir die Verhältnisse von Pfl anzen-
teilen zueinander »eben so gut« in der einen wie in der anderen Richtung 
aussagen, niemals aber das »metamorphosierte Organ« von den Verhält-
nissen seiner verschiedenen Gestalten zueinander abstrahieren. Keineswegs 
schweigend jedoch lernt und lehrt Goethe den Verzicht, demzufolge kein 
Ding sei, wo das Wort gebricht: Die Wörter über dieses gegenwärtige, ge-

 6  Vgl. Winfried Menninghaus, »Darstellung«. Friedrich Klopstocks Eröffnung eines neuen 
Paradigmas, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt »Darstellen«?, Frankfurt 
a. M. 1994, S. 205–226; Art. Darstellung, in: Deutsches Wörterbuch von Jacob und 
Wilhelm Grimm, Neubearbeitung, Bd. 6, Leipzig 1983, Sp. 333 ff. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


58 Robert Stockhammer

wöhnungsbedürftige Stadium der Wortlosigkeit bleiben in den Ausgaben 
von 1790 und 1817, ja noch in der deutsch-französischen Neuausgabe von 
1831 unverändert. 
Im Frühstadium der Herausbildung seiner Metamorphosen-Hypothese, 
während der Italienischen Reise, hatte Goethe einmal notiert: »Alles ist 
Blatt, und durch diese Einfachheit wird die größte Mannigfaltigkeit mög-
lich«.7 Hier also entscheidet er sich für dasjenige Wort, welches eine Gruppe 
der Erscheinungen des einen Organs nahelegt und welches in den Kom-
posita ›Stengelblätter‹, ›Samenblätter‹, ›Kelchblätter‹ und ›Blumenblätter‹ 
vorkommt, schwerlich aber mit ›Stiel‹, ›Griffel‹ und ›Staubfäden‹ assoziiert 
werden kann. Dementsprechend gibt Goethe die totalisierende Geste ›Alles 
ist x‹ später wieder auf, weil sie dem Anschaulichkeitsaxiom widerstrebt. 
Dazu würde, aus gegenläufi gen Gründen, auch ein Neologismus (wie z. B. 
›Blengel‹) führen: Während »Blatt« einigen spezifi schen Gestalten des »meta-
morphosierte[n] Organ[s]« widerstreitet, würde ›Blengel‹ sich zwar vielleicht 
in allen Gestalten des Organs, aber zugleich in keiner einzigen wiederfi n-
den lassen. Das Spezifi sche der Metamorphosen-Lehre ist gerade dies, daß 
es keine spezifi sche Perspektive geben kann, von der aus sie auf das Wort 
gebracht werden kann. Ihr charakteristisches Darstellungsaxiom ist das 
»[W]ir können eben so gut sagen«: y = f (x) wie x = f –1 (y), wobei f –1 die 
Umkehrfunktion zu f ist. 
Die Unverfügbarkeit eines Wortes, selbst eines neuerfundenen, hat offen-
sichtlich mit dem historischen Ort von Goethes Metamorphosen-Theorie 
zu tun, mit dem »Umstand, daß das genetische Denken hier wie zum ersten 
Mal auf die bis dahin fast statisch und räumlich geordnete, defi nitiv abge-
teilte Pfl anzenwelt angewandt wird und also eine neue Sprache auszuarbei-
ten ist«.8 Oder in den Begriffen Michel Foucaults: Goethe versucht etwas zu 
beschreiben, was in der Episteme der Repräsentation, in der seine Bildung 
sich noch vollzogen hat, nicht zu beschreiben ist. Dieses Beschreibungspro-
blem läßt sich um so prägnanter historisch situieren, als ein Autor, dessen 
Werk bei Foucault exemplarisch für die Episteme der Repräsentation steht, 
zugleich einer ist, dessen Bedeutung für seine eigenen botanischen Stu-
dien Goethe in autobiographischen Zeugnissen belegt hat: Carl von Linné. 
 Goethe berichtet von der Zeit, als er Herzog Karl Augusts Einrichtung bo-
tanischer Anstalten mitbetreute:

 7   Johann Wolfgang Goethe, Notizen aus Italien, in: ders., Schriften zur Morphologie, 
S. 72–90, hier S. 84. Vgl. Pörksen, »Alles ist Blatt«, S.  109 u. S.  114. 

 8  Pörksen, »Alles ist Blatt«, S.  110. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Darstellung der Metamorphose 59

Linnés Terminologie […] begleitete[ ] mich auf Wegen und Stegen […]. Linnés Philo-
sophie der Botanik war mein tägliches Studium, und so rückte ich immer weiter vor 
in geordneter Kenntnis, indem ich mir möglichst anzueignen suchte, was mir eine 
allgemeinere Umsicht über dieses weite Reich verschaffen konnte.9 

Linné ermöglicht diese stetig voranschreitende »geordnete[ ] Kenntnis« 
durch seine methodische Klassifi kation von Pfl anzen nach mehreren kom-
binierbaren Merkmalen. Diese Merkmale können isoliert werden, weil die 
Pfl anzen »weniger in ihrer organischen Einheit als durch die sichtbare Her-
austrennung ihrer Organe gesehen« werden. Da dies bei Pfl anzen leichter 
ist als bei Tieren, beruht der Vorrang der Botanik gegenüber der Zoologie 
im 17. und 18. Jahrhundert, Foucault zufolge, auf dem allgemeinen Interesse 
dieser Episteme an Taxonomien: 

Daher rührt der erkenntnistheoretische Vorrang der Botanik: der den Wörtern 
und Sachen gemeinsame Raum bildete einen für die Pfl anzen in viel stärkerem 
Maße aufnahmebereiten Raster, der viel weniger ›schwarzfeldig‹ war als für die 
Tiere; insoweit viele konstitutive Organe an der Pfl anze sichtbar sind, die es bei 
den Tieren nicht sind, war die tax[o]nomische Erkenntnis ausgehend von unmit-
telbar wahrnehmbaren Variablen in der botanischen viel reicher und viel kohä-
renter als in der zoologischen Ordnung. 10

Linné wählt zur Klassifi kation ein systema sexuale, 

das die Gesamtheit der Blütenpfl anzen nach der Anzahl der männlichen Organe, 
der Staubgefäße, in dreiundzwanzig Klassen einteilt und jede davon wieder nach 
dem Typus der weiblichen Organe, der Fruchtknote, aufgliedert. Nimmt man 
zum Beispiel eine Herbstzeitlose, so bemerkt man sechs Staubgefäße, die drei 
kleine Griffel umgeben […]. Betrachtet man dann einen Krokus, eine scheinbar 
ganz ähnliche Blume, fi ndet man nur noch einen einzigen Griffel inmitten dreier 
Staubgefäße. Nach dem Linnéschen System gehört die Herbstzeitlose zu den Hex-
andria Trigynia (›sechs Männer, drei Frauen‹), der Krokus zu den Triandria Monogyna 
(›drei Männer, eine Frau‹).11 

Dies erlaubt eine Rasterung des gesamten Pfl anzenreichs. »Jede Gruppe 
wird einen Namen erhalten. Auf diese Weise kann eine Art, ohne beschrie-

 9   Johann Wolfgang Goethe, Der Verfasser teilt die Geschichte seiner botanischen Studien 
mit, in: ders., Schriften zur Morphologie, S. 732–752, hier S. 737.

 10  Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 
1966; dt.: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, aus d. 
Franz. von Ulrich Köppen, Frankfurt a. M. 1971 u. ö., S.  179. 

 11   Jean-Marc Drouin, Von Linné zu Darwin. Die Forschungsreisen der Naturhistoriker, in: 
Michel Serres (Hg.), Éléments d’histoire des sciences, Paris 1989; dt.: Elemente einer Ge-
schichte der Wissenschaften, aus d. Franz. von Horst Brühmann, Frankfurt a. M. 1994, 
S. 569–596, hier S. 584.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


60 Robert Stockhammer

ben werden zu müssen, mit größter Präzision durch die Namen der ver-
schiedenen Gesamtheiten bezeichnet werden, mit denen sie verschachtelt 
ist«.12 Linné bestimmt den Botaniker vor allem als einen Nominator: als 
jemanden, der Pfl anzen benennen kann.13 Er vereinheitlicht die Namens-
gebung der einzelnen Arten, indem er die verschiedenen Namen für eine 
Pfl anzenart konsequent auf solche reduziert, die zwei Elemente haben: den 
Gattungs- und den Artennamen. Aus der Rosa sylvestris inodora seu canina, die 
auch Rosa sylvestris alba cum rubore, folio glabro heißt (eine wilde Rose), wird 
dann etwa ebenso einfach wie eindeutig die Rosa canina. Jede Art also kann 
an einer bestimmten Stelle einer Tabelle verortet werden,14 und für jede gibt 
es einen aus zwei Bestandteilen bestehenden Namen. Die Naturgeschichte 
wird mit der mathesis verbunden; sie »führt tatsächlich das ganze Feld des 
Sichtbaren auf ein System von Variablen zurück«.15 

Was Goethe unter dem Titel einer Metamorphose der Pfl anzen in den Blick 
nimmt, bricht mit dieser klassifi katorischen Praxis nicht nur deshalb, weil 
hier ein Prozeß, nicht ein Zustand beschrieben werden muß. Linné hat sich 
durchaus auch mit Wachstumsvorgängen beschäftigt, und Goethe setzt sich 
mit seiner Theorie der Antizipation ausdrücklich auseinander (vgl. §§ 107–
111). Ebensowenig soll die genetische Perspektive die klassifi katorische ein-
fach ablösen; Goethe betont ausdrücklich, er habe nicht die Absicht, »das 
durch die Bemühungen der Beobachter und Ordner bisher Abgesonderte 
und in Fächer Gebrachte zu verwirren« (§ 59). 
Was sich jedoch mit dem Linnéschen Paradigma nicht vereinbaren läßt, ist 
das andere Verhältnis der Wörter zu den Dingen in der Metamorphose der 
Pfl anzen. Auch Linné etwa notiert zwar die Synonyma, unter denen eine von 
ihm auf den binomischen Namen gebrachte Pfl anze bisher bekannt war; er 
stellt sie jedoch in eine Klammer hinter den neuen binomischen Namen: 
als Spuren der Wissenschaftsgeschichte, die von der neuen Nomenklatur säu-
berlich getrennt sind. Goethe hingegen nutzt bei seinem Verfahren der Syn-
onymenvariation – etwa in seiner Zusammenstellung der Namen ›Samen-

 12  Foucault, Die Ordnung der Dinge, S.  184. 
 13  »Botanicus est ille, qui Vegetabilia similia similibus, & distincta Nominibus […] noscit 

nomi nare.« Carl von Linné, Genera plantarum eorumque characteres naturales secun-
dum numerum, fi guram, situm et proportionem, Halle/Magdeburg 41752, nicht pag. 
[Ratio operis, Abs. 3]. 

 14  ›Tableau‹ – in Foucaults Les mots et les choses – ist sehr viel häufi ger mit ›Tabelle‹ zu über-
setzen, als dies in der deutschen Ausgabe geschieht, und ganz zweifellos in diesem Zu-
sammenhang. 

 15  Foucault, Die Ordnung der Dinge, S.  178.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Darstellung der Metamorphose 61

klappen‹, ›Kernstücke‹, ›Samenlappen‹, ›Samenblätter‹ – den Konnotations-
raum, der dabei entsteht. Das »[W]ir können eben so gut sagen«, mit dem 
Goethe das fehlende Wort umkreist, heißt auch: ›Wir müssen es immer 
einmal so, einmal umgekehrt sagen‹. So wie »die Lehre der Metamorphose 
überhaupt nicht in einem selbständigen abgeschlossenen Werke verfaßt« 
werden kann,16 so kann auch das zentrale Organ nicht auf ein von allen an-
deren abgeschlossenes Wort gebracht werden. 
Indem die Metamorphose der Pfl anzen das Interesse von den Elementen der 
Pfl anze auf deren Organisation verlagert, partizipiert sie an einer neuen Ent-
wicklung, in deren Rahmen sich die Biologie überhaupt als Wissenschaft 
herausbildet – der Begriff wird erst um 1800 von Lamarck und anderen 
geprägt. Wenn die Biologie vorher nicht existierte, so weil »es dafür einen 
ziemlich einfachen Grund gab: das Leben selbst existierte nicht. Es existier-
ten lediglich Lebewesen, die durch einen von der Naturgeschichte gebildeten 
Denkraster erschienen«.17 Wenn Linné etwa die Natur in drei Reiche teilt 
(Tiere, Pfl anzen und Mineralien), so spielt die Dichotomie von Organischem 
und Anorganischem dafür keine entscheidende Rolle. Die »Morphologie« 
hingegen, jene Wissenschaft, deren Begriff Goethe selbst (erstmals in einem 
Tagebucheintrag von 1796) prägt,18 ist eine, die sich nicht auf alle drei Rei-
che, sondern nur auf die beiden Felder des Organischen, auf Pfl anzen und 
Tiere, anwenden läßt; mit ihrem Interesse, »die lebendigen Bildungen als 
solche zu erkennen«,19 beruht sie auf der vorgängigen Unterscheidung des 
Organischen vom Anorganischen. 
In diesem Rahmen der Aufmerksamkeit auf die Organisation kommt es zu 
einer Änderung der Sichtbarkeitsbedingungen. Besonders in der Zoologie, 
die im 19. Jahrhundert wieder den Vorrang gegenüber der Botanik erhalten 
wird, »kommt es vor, daß die bedeutendsten Merkmale am verborgensten 
sind«.20 Das Sichtbare muß dann »wie auf seine tiefe Ursache auf das Un-
sichtbare« bezogen werden, und das Merkmal ist wieder – wie dereinst in 
der Renaissance – ein Zeichen, »das auf eine verborgene Tiefe zielt«. Anders 
als diese Hermeneutik einst vorausgesetzt hat, deutet das Zeichen jedoch 
nicht auf einen »geheime[n] Text«, sondern auf »die kohärente Gesamtheit 

 16   Johann Wolfgang Goethe, Nacharbeiten und Sammlungen, in: ders., Schriften zur Mor-
phologie, S. 459–470, hier S. 459. 

 17  Foucault, Die Ordnung der Dinge, S.  168.
 18  Vgl. Dorothea Kuhn, Kommentar, in: Goethe, Schriften zur Morphologie, S.  1015. 
 19   Johann Wolfgang Goethe, Die Absicht eingeleitet, in: ders., Schriften zur Morphologie, 

S. 391–395, hier S. 391. 
 20  Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 282.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


62 Robert Stockhammer

einer Organisation, die im einheitlichen Gewebe ihrer Souveränität das 
Sichtbare wie das Unsichtbare aufnimmt«.21 Im Fall von Goethes zunächst 
eben ›noch‹ an Pfl anzen entwickelter Metamorphosen-Lehre betrifft diese 
Unsichtbarkeit ja keine der verschiedenen Gestalten des einen namenlosen 
Organs. Unsichtbar ist an jeder einzelnen Gestalt die Metamorphose. 

II Die »symbolische Pfl anze«: Sprache der Wissenschaft 
und Sprache der Poesie

In dem Maße, in dem Goethe als »Augenmensch« entworfen wird,22 wird 
die Problematik dieser Unsichtbarkeit vor allem im Medium ikonischer 
Darstellung virulent. Denn ebenso wie »wir ein allgemeines Wort haben 
müssten[,] wodurch wir dieses in so verschiedene Gestalten metamorpho-
sierte Organ bezeichnen« – und es doch nicht haben –, müßten wir dafür 
ein allgemeines Bild haben – das wir jedoch auch nicht haben. Goethe kom-
mentiert diese Bilderlosigkeit, und zwar nicht an der Stelle einer editorischen 
Vorbemerkung oder eines Vorworts, sondern am Ende der Einleitung des 
Versuchs, wo dieser Hinweis einen bereits entwickelten Gedankengang un-
terbricht: »Ich habe es gewagt gegenwärtigen Versuch ohne Beziehung auf 
erläuternde Kupfer auszuarbeiten, die jedoch in manchem Betracht nötig 
scheinen möchten. Ich behalte mir vor, sie in der Folge nachzubringen« (§ 9). 
Auch diese Bemerkung bleibt noch in den Ausgaben von 1817 und 1831, 
noch 27 bzw. 41 Jahre nach dem Erstdruck, unverändert stehen: Bilder wer-
den weiterhin nicht geliefert, aber auch weiterhin vage in Aussicht gestellt. 
So wie Goethe einmal ein allgemeines Wort erwogen hat (»Alles ist Blatt«), 
um es später wieder aufzugeben, so scheint er einmal auch ein allgemeines 
Bild entworfen zu haben, um es später wieder aufzugeben. Dies jedenfalls 
legt ein kurzer autobiographischer Text nahe, der das erste Heft Zur Morpho-
logie von 1817 beschließt. In diesem Text mit dem Titel Glückliches Ereignis 
berichtet Goethe von dem Anlaß seiner näheren Bekanntschaft mit Schiller. 
Nach einem Vortrag in der Naturforschenden Gesellschaft im Juli 1794 

trug ich die Metamorphose der Pfl anzen lebhaft vor, und ließ, mit manchen cha-
rakteristischen Federstrichen, eine symbolische Pfl anze vor seinen Augen entste-

 21  Ebd., S. 283 f.
 22  Zur Kritik an dieser Vorstellung vgl. John Neubauer, Goethe and the Language of Science, 

in: Elinor S. Shaffer (Hg.), The Third Culture: Literature and Science, Berlin/New York 
1998, S. 51–65, insb. S. 52. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Darstellung der Metamorphose 63

hen. Er [Schiller, R. S.] vernahm und schaute das alles mit großer Teilnahme, mit 
entschiedener Fassungskraft; als ich aber geendet, schüttelte er den Kopf und 
sagte: das ist keine Erfahrung, das ist eine Idee. Ich stutzte, verdrießlich einiger-
maßen […], ich nahm mich aber zusammen und versetzte: das kann mir sehr 
lieb sein daß ich Ideen habe ohne es zu wissen, und sie sogar mit Augen sehe.23

Das Wort »symbolische Pfl anze« tritt hier – aber vermutlich eben erst in der 
Erinnerung, kaum schon im erinnerten Zusammentreffen – an die Stelle 
des (seit 1787 belegten) Wortes ›Urpfl anze‹, worunter Goethe eine Pfl anze 
versteht, aus der all ihre Gestalten sich entwickeln und nach deren Muster 
sich alle anderen bilden.24 Es wäre eine Art Standbild der Metamorphosen-
Lehre, aus dem – wie es nicht einmal ein Film könnte – alle weiteren Bilder 
notwendig hervorgehen würden; es müßte den Doppelsinn des Wortes »Bil-
dung« veranschaulichen, das nach Goethes eigener Bemerkung das »Her-
vorgebrachte[ ]« ebenso wie das »Hervorgebrachtwerden[ ]« bezeichnet:25 
 Jedes Bildungsstadium müßte auf den Bildungsvorgang hin transparent 
sein. »[N]ur fürchte ich«, merkt Goethe selbstironisch zu diesem Bild an, 
»daß niemand die übrige Pfl anzenwelt darin wird erkennen wollen«.26 »Die 
Skizze zu dieser symbolischen Pfl anze ist nicht überliefert«, und »Versuche, 
vorhandene Skizzen in dieser Richtung zu deuten«, fallen ernüchternd aus.27 
Man mag auch daran zweifeln, ob Goethe die Rede von seinen »Federstri-
chen« wörtlich meint oder nicht doch eher die Pfl anze vor Schillers ›innerem‹ 
Auge hat entstehen lassen. 
Gleichwohl: Etwas ist zu »sehe[n]«, sei es mit dem inneren, sei es mit dem äu-
ßeren Auge; und gerade dies ist das Skandalon für einen Kantianer, als wel-
cher Schiller nach Goethes Darstellung refl exartig reagiert. Für diesen kann 
es natürlich keine unmittelbare Anschauung einer Idee geben; und Goethe 
seinerseits mag sich – die ›korrekte‹ Wiedergabe dieses Zusammentreffens 
einmal vorausgesetzt – des Provokationspotentials seiner Antwort bereits 
bewußt gewesen sein. Der terminologische Wechsel, der jedenfalls 1817 aus 
der ›Urpfl anze‹ eine »symbolische Pfl anze« macht, betont dieses Provoka-

 23   Johann Wolfgang Goethe, Glückliches Ereignis, in: ders., Schriften zur Morphologie, 
S. 434–438, hier S. 437. 

 24  Vgl. Marie-Luise Kahler, Urpfl anze, in: Bernd Witte u. a. (Hg.), Goethe-Handbuch, 
Bd. 4.2, Stuttgart/Weimar 1998, S.  1077–1080. 

 25  Goethe, Die Absicht eingeleitet, S. 392. 
 26   Johann Wolfgang Goethe, Neapel, 25. März 1787, in: ders., Italienische Reise, WA I.31, 

S. 75.
 27  Kahler, Urpfl anze, S.  1079; vgl. die Abb. auf S.  1078. Ex negativo (oder vielmehr ex positivo ) 

bestätigt diese Abbildung Goethes weise Entscheidung, den Versuch ohne Kupfer belas-
sen zu haben.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


64 Robert Stockhammer

tionspotential noch, weil er das Schlüsselwort eines Briefes an Schiller vom 
16. August 1797 in den Bericht von einem 1794 stattgefundenen Gespräch 
mit Schiller einträgt. Damit verschränkt Goethe die Frage nach der Dar-
stellung der Metamorphosen-Lehre mit seiner Symboltheorie. Der Brief an 
Schiller hatte, »wie ich kaum zu sagen brauche«, »eigentlich symbolisch[e]« 
Gegenstände bestimmt als 

eminente Fälle, die, in einer charakteristischen Mannigfaltigkeit, als Repräsentan-
ten von vielen andern dastehen, eine gewisse Totalität in sich schließen, eine ge-
wisse Reihe fordern, Ähnliches und Fremdes in meinem Geiste aufregen und so 
von außen wie von innen an eine gewisse Einheit und Allheit Anspruch machen.28

Die »symbolische Pfl anze«, in der schon alle Stadien und Varianten vorhan-
den sind und aus der sich alle weiteren Stadien und Varianten entwickeln, 
gehorcht diesen Kriterien, eine »Totalität in sich [zu] schließen« und »eine 
gewisse Reihe [zu] fordern«. Ebenso entspricht sie dem spezifi schen »para-se-
miotischen«29 oder »sem-ontologischen«30 Charakter von »Symbolen«, die ja 
»Gegenstände« und »Zeichen« zugleich sein sollen, oder, umständlicher aber 
genauer: ›Für-sich-Stände‹, die gerade dadurch bedeutsam sind, daß sie als 
solche insistieren und nur indirekt bedeuten, indem sie den Anspruch mit 
sich führen, nicht auf ihren Zeichencharakter reduziert zu werden.31 

Nun hat Goethe diese Symboltheorie bekanntlich auf mehreren Feldern 
entwickelt: zunächst, in dem Brief an Schilller, auf dem Feld der Alltagser-
fahrung, wie etwa bei einer Betrachtung des »Platz[es] auf dem ich wohne, 
der in Absicht seiner Lage und alles dessen was darauf vorgeht in einem 
jeden Momente symbolisch ist«;32 sodann, schon im folgenden Monat, auf 

 28   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, WA IV.12, 
S. 243–247, hier S. 244. 

 29  Peter Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog u. a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Literatur-
geschichte, Bd. 4, Berlin/New York 21984, S. 308–333, hier S. 324. 

 30  Vgl. Werner Hamacher, pleroma – zu Genesis und Struktur einer dialektischen Hermeneu-
tik bei Hegel, in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Der Geist des Christentums. Schriften 
1796–1801, hg. von Werner Hamacher, Frankfurt a. M./Berlin/Wien 1978, S. 7–333, 
hier S. 262. 

 31  »Die auf diese Weise dargestellten Gegenstände scheinen bloß für sich zu stehen und 
sind doch wieder im Tiefsten bedeutend, und das wegen des Idealen, das immer eine 
Allgemeinheit mit sich führt«. Johann Wolfgang Goethe, Über die Gegenstände der bil-
denden Kunst [verfaßt im September 1797, R. S.], in: WA I.47, S. 91–95, hier S. 94. Vgl. 
Robert Stockhammer, Spiraltendenzen der Sprache. Goethes Amyntas und seine Theorie 
des Symbols, in: Poetica 25 (1993), S.  129–154, hier S.  139.

 32  Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, S. 245.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Darstellung der Metamorphose 65

dem Feld der Bildenden Kunst; schließlich, retrospektiv, eben auf dem Feld 
der Naturforschung. Der nachhaltige Erfolg dieser Theorie, die fast zwei 
Jahrhunderte lang ästhetische Ideologien prägte und noch prägt, beruht 
vor allem auch auf dieser Möglichkeit, sie in verschiedenste Kontexte ein-
zubauen. Dafür allerdings ist es notwendig, auch die spezifi sche Materiali tät 
oder Medialität dessen, was als ›Symbol‹ fi guriert, offenzulassen. Ein Er-
folgsgeheimnis der Symboltheorie liegt daher in ihrer Medienindifferenz. Sie 
beruht auf Gegenständen (bzw. eben ›Für-sich-Ständen‹), die entweder als 
zugegen vorausgesetzt werden (wie der Schutthaufen in Frankfurt oder eine 
durchgewachsene Rose im Metamorphose-Versuch ) oder in einem künstleri-
schen Artefakt (einem Bild oder einem Gedicht) evoziert werden, stets je-
doch so, daß nicht diese Evokation als solche, sondern das Evozierte den 
Symbolcharakter tragen soll. 
In dieser Medienindifferenz besteht die Aktualität des Symbols für denjeni-
gen Typus von Kulturwissenschaft, welcher sich, aus der Literaturwissen-
schaft entstehend, vor allem mit der Öffnung seines Gegenstandsbereiches 
auf andere Medien beschreibt. Wenn das Symbol sich damit dafür eignet, 
»dem gesamten Ensemble der rezenten Text- und Kulturwissenschaften als 
Integral und Intermedium zu dienen«,33 dann besteht darin allerdings zu-
gleich seine Gefahr, da eine mediengerechte Differenzierung allenfalls sup-
plementär an diesen Theorietyp herantreten, nicht aus ihm heraus entwik-
kelt werden kann. Statt einer »wechselseitigen Erhellung der Künste« droht 
eine »dilettantische Vernebelung von Sachverhalten«, die schon Curtius an 
einem früheren Typ von sprachvergessener Kulturwissenschaft diagnosti-
ziert hat.34

Und die Rezeption von Goethes Symboltheorie ist der exemplarische Fall 
einer solchen Vernebelung. Ironischerweise war ihr ausgerechnet auf dem 
Feld der Dichtungstheorie bzw. der literarischen Ästhetik die größte Wir-
kung beschieden, obgleich Goethe selbst in spezifi sch poetologischen Zusam-
menhängen fast nie auf sie zurückgriff.35 An dieser Erfolgsgeschichte parti-
zipiert, ironisch in zweiter Potenz, noch die Dekonstruktion der Antithese 
von ›Symbol‹ und ›Allegorie‹, die vor allem die mediale und materiale Ge-
stalt des literarischen Textes gegen die Sprachvergessenheit einer lange Zeit 

 33  Frauke Berndt, Aktualität des Symbols, in: IFKnow (Newsletter des Internationalen For-
schungszentrums Kulturwissenschaften Wien), 2003, H. 2, S. 5.

 34  Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und Lateinisches Mittelalter (1948), Tü bin-
gen/Basel 111993, S. 21. 

 35  Vgl. Stockhammer, Spiraltendenzen der Sprache, S.  136 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


66 Robert Stockhammer

herrschenden ästhetischen Ideologie ins Feld führt.36 Schwerlich ist diese 
Sprachvergessenheit Goethe selbst nachzuweisen, gewiß nicht in seiner poe-
tischen Produktion, aber auch nicht in seinen – übrigens bemerkenswert 
wenigen – explizit poetologischen Texten. Zwar partizipiert Goethe an der 
allgemeinen Rhetorik-Kritik seiner Episteme und rechnet dementsprechend 
zu den negativen Attributen der ›Allegorie‹, daß sie »meist rhetorisch« sei.37 

Wo er jedoch, wie in den Noten und Abhandlungen zu besserem Verständniß des 
West-östlichen Divans, von der »Sprache als Sprache« handelt und konkrete De-
tails der »poetische[n] Technik« analysiert,38 dort operiert er selbst durchaus 
in der Tradition der Lehre von der elocutio, in der das ›Symbol‹ bekanntlich 
nicht (oder nur das Wort, mit einer anderen Bedeutung und an einer mar-
ginalen Stelle) vorkommt.
In der gleichen Linie, aber häufi ger als im Bereich der Poetologie im enge-
ren Sinne, refl ektiert Goethe auf Fragen der Sprache im Bereich der Natur-
wissenschaft.39 In den Ansätzen zum Zweiten Versuch einer Metamorphose der 
Pfl anzen, die, obgleich wohl auch schon 1790 entstanden, in mehrfacher Hin-
sicht eine methodologische Refl exion unternehmen, setzt er sich erneut mit 
Linné auseinander. Da die Episteme der Repräsentation, für welche Linnés 
Taxonomien so paradigmatisch sind, mit einer Theorie der Sprache einher-
geht, welche noch die Tropen über eine Analyse ihrer ›eigentlichen‹ Bedeu-
tungen auf ein Transparenzideal verpfl ichtet,40 impliziert die Kritik an Linné 
eine tropologische Komponente. Goethe stört sich daran, daß Linné etwa 
»die Blumenblätter Vorhänge des hochzeitlichen Bettes nennt«, also an sei-
ner berüchtigten ›Schlafzimmer-Allegorik‹, welche die »wahren physiologi-
schen Verhältnisse« zu verwirren drohe. Wenn Goethe konzediert, daß die-

 36  Vgl. Paul de Man, The Rhetoric of Temporality (1969), in: ders., Blindness and Insight, 
Minneapolis 21983, S.  187–228.

 37   Johann Wolfgang Goethe, Nachträgliches [Philostrats Gemälde], WA I.49.1, S.  136–148, 
hier S.  142. 

 38   Johann Wolfgang Goethe, Noten und Abhandlungen zu besserem Verständniß des West-
östlichen Divans, WA I.7, S.  106. 

 39  Zur Bedeutung der naturwissenschaftlichen Studien für die Herausbildung von Goethes 
Sprachkonzeption vgl. Neubauer, Goethe and the Language of Science, bes. S. 54; Pörk-
sen, »Alles ist Blatt«, bes. S.  113. 

 40  Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, S.  117 u. S.  121. Zu einer prägnanten Beschrei-
bung des für diese Entwicklung zentralen Buches von César Dumarsais (oder Du Mar-
sais), Des tropes ou différents sens dans lesquels on peut prendre un même mot (1730) vgl. Gérard 
Genette, La rhétorique restreinte, in: Communications 16 (1970), S.  158–171; dt.: Die 
restringierte Rhetorik, aus d. Franz. von Wolfgang Eitel, in: Anselm Haverkamp (Hg.), 
Theorie der Metapher, Darmstadt 1983, S. 229–252, hier S. 231 f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Darstellung der Metamorphose 67

ses »artige Gleichnis einem Poeten Ehre machen würde«,41 resultiert daraus 
ein vermeintlicher Widerspruch: Derselbe Autor, dessen klassifi katorisches 
Verfahren um 1800 als (in einem laxen Sinne des Wortes) ›zu unpoetisch‹ 
erscheint, ist doch zugleich in seiner Darstellungsweise ›zu poetisch‹. 
Dieses Urteil ist jedoch insofern nicht widersprüchlich, als das »artige Gleich-
nis« offensichtlich einem anderen historischen Dichtungsverständnis ange-
hört, einem, das grundsätzlich mit der Episteme der Repräsentation im 
Einklang steht – wenngleich es in diesem Fall freilich, mit Goethes Befund, 
Sachverhalte nicht nur schmückt, sondern damit auch zugleich verhängt. 
Ex negativo folgt daraus, daß Wissenschaft und Poesie einander nur dann 
»gar wohl wieder begegnen könnten«, wenn einer transformierten Konzep-
tion von Wissenschaft eine transformierte Konzeption von Poesie entsprä-
che. Die Veränderungen im Verhältnis der Dinge zu den Wörtern betreffen 
Natur wissenschaft und Poesie. 
Diese Transformationsprozesse sind mit dem Oppositionspaar ›Allegorie‹ 
und ›Symbol‹ nicht hinreichend zu beschreiben. Zwar ist die transformierte 
Konzeption eine anti-allegorische, insofern die Linné-Kritik wohl nur ober-
fl ächlich auf die Verwirrung von Sachverhalten zielt, und man Goethe 
ebenso ungern die moralische Akzentuierung abnimmt, die er der Kritik an 
derselben Ausdrucksweise an anderer Stelle gibt: »[D]ie ewigen Hochzeiten, 
die man nicht los wird, wobei die Monogamie, auf welche Sitte, Gesetz und 
Religion gegründet sind, ganz in eine vage Lüsternheit sich auflöst, bleiben 
dem reinen Menschensinne völlig unerträglich«.42 Mindestens ebenso wie 
auf den unsittlichen Bildspender und seinen sachlich inadäquaten Transport 
auf den Bildempfänger zielt Goethes Kritik auf das Verfahren dieses Trans-
portes als solchen: auf die Verwandlung des Begriffes in ein Bild, in dem 
der Begriff doch »immer noch begränzt und vollständig zu halten und zu 
haben und an demselben auszusprechen sei«.43

Die Konzeption des Poetischen, wie sie in der Refl exion auf das wissen-
schaftliche Sprechen sich abzeichnet, ist jedoch auch nicht einfach eine ›sym-
bolische‹ im Sinne der dominanten Rezeption. Dazu ist dem Methodologen 
der eigenen Metamorphosen-Lehre der sprachliche Charakter seiner Arbeit 
zu deutlich bewußt. Gerade im Feld der »botanischen Studien« entwirft er 
sich, wiederum im Kontext einer Auseinandersetzung mit der Linnéschen 

 41   Johann Wolfgang Goethe, Metamorphose der Pfl anzen. Zweiter Versuch, in: ders., 
Schriften zur Morphologie, S.  152–161, hier S.  154. 

 42   Johann Wolfgang Goethe, Verstäubung, Verdunstung, Vertropfung, in: ders., Schriften 
zur Morphologie, S. 509–521, hier S. 514.

 43   Johann Wolfgang Goethe, Maximen und Refl exionen, WA I.48, S. 205. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


68 Robert Stockhammer

»fertige[n] Terminologie«, als »Dichter, der seine Worte, seine Ausdrücke un-
mittelbar an den jedesmaligen Gegenständen zu bilden trachtet, um ihnen 
einigermaßen genug zu tun«.44 Und für diese Frage der Wortbildung stellt 
die Symboltheorie in ihrer medienindifferenten Fassung keine Auskünfte 
bereit, da ihre basale Operation die Wahl der jedesmaligen Gegenstände 
selbst ist, das Trachten nach adäquaten Worten hingegen außerhalb ihres 
Zuständigkeitsbereichs liegt, und sie am wenigsten damit rechnet, daß ein 
solches Wort ganz ausbleiben könnte. 

III Lehrdichtung um 1800? Die Elegie Metamorphose 
der Pfl anzen

Und doch insistiert gerade dieses Ausbleiben eines Wortes: »[D]as lösende 
Wort« fehlt auch in dem Gedicht Die Metamorphose der Pfl anzen, das Goethe 
am 17./18. Juni 1798 – also acht Jahre nach dem Erscheinen des Versuchs und 
ein knappes Jahr nach den ersten Ansätzen zur Symboltheorie – schreibt. Zu 
den ersten, die den Text erhalten, gehört erneut Carl Ludwig von Knebel, 
der inzwischen jedoch in einer anderen Funktion adressiert wird. Während 
nämlich Goethe in dem Brief von 1790 Naturwissenschaft und Poesie als 
disjunktive Alternative entwarf, reiht er sich jetzt in die wichtigste abend-
ländische Gattungstradition ein, die beider Vereinbarkeit zu verbürgen 
scheint: in die Tradition des Lehrgedichts. Und Knebel arbeitete seinerzeit 
an einer Übersetzung des wirkungsmächtigsten Exemplars dieser Gattung, 
an derjenigen von Lukrez’ De rerum natura, worauf Goethe Bezug nimmt: 

Beyliegend erhältst du einen Versuch das Anschauen der Natur, wo nicht poetisch 
doch wenigstens rhythmisch darzustellen. Wer kann mehr Antheil daran nehmen 
als du, indem du es mit der Lucretischen Art vergleichst. Sage mir doch ja bald 
deine Gedanken darüber.45

In einem späteren Brief (22. Januar 1799) erklärt er sogar, er habe »seit dem 
vorigen Sommer […] oft über die Möglichkeit eines Naturgedichts in un-
sern Tagen gedacht, und seit der kleinen Probe über die Metamorphose der 
Pfl anzen« sei er »verschiedentlich aufgemuntert worden«.46 

 44  Goethe, Der Verfasser teilt die Geschichte seiner botanischen Studien mit, S. 744 f. 
 45   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Carl Ludwig von Knebel [Ende Juni.], WA IV.13, 

S.  199–201, hier S. 200. 
 46   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Carl Ludwig von Knebel [undatiert],WA IV.14, S. 9 f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Darstellung der Metamorphose 69

Das Versmaß dieser »kleinen Probe« auf dem Felde der Lehrdichtung führt 
zu der gattungshistorisch so komischen Rubrik Elegien und Lehrgedichte in der 
Hamburger Ausgabe, deren (weitgehende) Entsprechung in der Ausgabe 
letzter Hand schlicht Elegien II  betitelt ist.47 Erich Trunz wollte offenbar dem 
Sachverhalt Rechnung tragen, daß der metrische Fachterminus bereits um 
1800 mit einer anderen Bedeutung aufgeladen war, und dem Einwand vor-
beugen, ein Gedicht wie Die Metamorphose der Pfl anzen verbreite doch keine 
elegische Stimmung. Indem er damit die schlampige Auffassung unterstützte, 
die Lehrgedichte wären keine richtigen Elegien, verschleierte er allerdings 
die mindestens ebenso komische Entscheidung von Goethe selbst, die eben 
darin besteht, ein Lehrgedicht im elegischen Versmaß zu schreiben. Denn 
selbstverständlich ist dies ein markanter Verstoß gegen ge nau die Tradition, 
in die Goethe sich stellt, diejenige der antiken, spät antiken und neulateini-
schen Lehrdichtung, die durchgängig in Hexametern verfaßt ist. Damit läßt 
Goethe die ersten Verse von Ovids erster Elegie (aus den Amores) nachklingen: 

Arma gravi numero violentaque bella parabam
 Edere, materia conveniente modis. 
Par erat inferior versus; risisse Cupido,
 Dicitur atque unum surripuisse pedem.

Waffen in wuchtigem Takt und blutige Schlachten zu künden
 Schickt ich mich an, und dem Stoff sollte sich fügen die Form.
Gleichlang reihte sich Vers an den Vers. Da hat wohl Cupido, 
 Scheint es, da droben gelacht, stahl aus dem Vers einen Fuß.48 

Cupido, der aus dem Hexameter des ersten Verses im zweiten einen Pen-
tameter macht und damit das heroische in ein elegisches Versmaß verwan-
delt, sorgt dafür, daß Ovid von der Liebe nur, statt von Waffen singen kann.
 Goethe geht es ähnlich: Metamorphosen der Pfl anzen in wuchtigem Vers-
maß zu künden / schickt er sich an, doch dem Stoff | fügen die Verse sich 
nicht. Nicht nur wird eine Geliebte im ersten Vers »verwirret«, schon im 
zweiten hat sie ihn, den Vers, selbst verwirrt. Goethe markiert den fehlen-
den Fuß in den beiden ersten Pentametern deutlich genug: Schon die Zä-
sur »-gewühls | über« klingt barbarisch, und der zweite Pentameter sagt es 
dann auch:

 47  Vgl. Johann Wolfgang Goethe, Werke, hg. von Erich Trunz u. a., München 81981, Bd.  1, 
S.  185–203. 

 48  Publius Ovidius Naso, Liebesgedichte/Amores, lat.-dt. von Walter Marg u. Richard 
 Harder, München 31968, S. 6 f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


70 Robert Stockhammer

Dich verwirret, Geliebte, die tausendfältige Mischung
 Dieses Blumengewühls über dem Garten umher;
Viele Namen hörest du an und immer verdränget,
 Mit barbarischem Klang, einer den andern im Ohr. (V.  1–4)49

Anders als Ovid jedoch, der sich dem metrisch-erotischen Schicksal fügt, hält 
Goethe daran fest, trotz Amors Eingriff Lehrdichtung zu schreiben. Anfangs 
noch läßt sich dies als pädagogischer Eros sublimieren, insofern die Geliebte 
als solche nur in der Position einer Adressatin vorhanden ist (durchgängig 
bis Vers 10, später noch in gelegentlichen Apostrophen), wie dies die Gat-
tungskonvention des häufi g adressierten Lehrgedichts durchaus vorsieht. 
Spätestens ab Vers 53 jedoch, noch eklatanter mit der mythologischen An-
spielung »Hymen schwebet herbei« (V. 55), setzt eine Passage ein, aufgrund 
deren die Zeitgenossen die Elegie als Beitrag zur literarischen Mode eines 
»Liebeslebens der Blumen« verstanden haben50 – und tatsächlich liegt die 
»vage Lüsternheit« von Linnés »ewigen Hochzeiten« nicht mehr fern, wenn-
gleich Goethe sich redlich um Monogamie bemüht:

Traulich stehen sie nun, die holden Paare, beisammen,
 Zahlreich ordnen sie sich um den geweihten Altar.
Hymen schwebet herbei und herrliche Düfte, gewaltig,
 Strömen süßen Geruch, Alles belebend, umher.
Nun vereinzelt schwellen sogleich unzählige Keime,
 Hold in den Mutterschoß schwellender Früchte gehüllt.
Und hier schließt die Natur den Ring der ewigen Kräfte;
 Doch ein neuer sogleich fasset den vorigen an,
Daß die Kette sich fort durch alle Zeiten verlänge,
 Und das Ganze belebt, so wie das Einzelne, sei. (V. 53–62)

Lehrdichtung um 1800 hat, zumal seit Mendelssohns und Lessings Pope, ein 
Metaphysiker !,51 einen problematischen Ort, hier schon im buchstäblichen 
Sinne des Publikationsortes. Nicht nur steht die Elegie in der Ausgabe letzter 
Hand noch an einer zweiten Stelle, in der Rubrik mit dem bezeichnenden 

 49   Johann Wolfgang Goethe, [Metamorphose der Pfl anzen], abgedruckt in: ders., Schicksal 
der Druckschrift, S. 420–423.

 50  Vgl. Peters, Das Schauspiel der Natur, S. 49. 
 51  Gotthold Ephraim Lessing, Moses Mendelssohn, Pope ein Metaphysiker!, in: ders., 

Werke, hg. von Herbert G. Göpfert, München 1970 ff., Bd. 3, S. 631–670. Vgl. Bernhard 
Fabian, Das Lehrgedicht als Problem der Poetik, in: Hans Robert Jauß (Hg.), Die nicht 
mehr schönen Künste. Grenzphänomene des Ästhetischen, München 1968, S. 67–90; 
vgl. auch die Diskussion, S. 549–557. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Darstellung der Metamorphose 71

Namen Gott und Welt. Überdies rückt Goethe sie 1817 mit folgender Begrün-
dung in den Band Zur Morphologie ein:52 

Freundinnen, welche mich schon früher den einsamen Gebirgen, der Betrachtung 
starrer Felsen gern entzogen hätten, waren auch mit meiner abstrakten Gärtnerei 
keineswegs zufrieden. Pfl anzen und Blumen sollten sich, durch Gestalt, Farbe, 
Geruch auszeichnen, nun verschwanden sie aber zu einem gespensterhaften Sche-
men. Da versuchte ich diese wohlwollenden Gemüter zur Teilnahme durch eine 
Elegie zu locken, der ein Platz hier gegönnt sein möge, wo sie, im Zusammenhang 
wissenschaftlicher Darstellung, verständlicher werden dürfte, als eingeschaltet in 
eine Folge zärtlicher und leidenschaftlicher Poesien.53

Nicht umsonst gehört das Gedicht zum Kapitel Schicksal der Druckschrift. Der 
Ort der Lehrdichtung um 1800 wird nicht eben weniger problematisch, 
wenn man bedenkt, daß dieser Passus unmittelbar auf den Ausdruck der 
Hoffnung folgt, wonach Wissenschaft und Poesie einander, »zu beiderseiti-
gem Vorteil, auf höherer Stelle, gar wohl wieder begegnen könnten«. Eher 
müssen sie, zu beiderseitiger Notwendigkeit, einander ergänzen. Statt Wissen-
schaft und Poesie zu vereinen, funktioniert das Gedicht einmal als supple-
mentäres, ein andermal als supplementierungsbedürftiges Textstück: Ohne 
die belebende Kraft der Poesie verkommt die »wissenschaftliche[ ] Dar-
stellung« zu einem »gespensterhaften Schemen«; ohne die Hilfe durch die 
wissenschaftliche ist die poetische Darstellung unverständlich. Die Lehre 
erweist sich als des andernorts stehenden Gedichts bedürftig, das Gedicht 
erweist sich als einer anderswoher beigebrachten Lehre bedürftig. 

IV Tmesis Oder: Ansätze zu einer anderen Theorie des Symbols 

Dabei ist keineswegs unmittelbar deutlich, inwiefern Versuch und Elegie ein-
ander bedürfen. Ihr Vergleich erbringt weder signifi kante Abweichungen 
in der (vor allem im Mittelstück, V.  11–62) dargestellten Lehre noch auch 
überraschende Unterschiede auf der Ebene der elocutio – daß das Gedicht 
mehr Epitheta, Adverbien und Anthropomorphismen als der Versuch ent-

 52  Zum Wandern der Elegie zwischen den Text-Ensembles vgl. Clark Muenzer, Transplant-
ing the Poem: Goethe, Ghosts, and the Metamorphosis of an Elegy, in: Alexander Ste-
phan (Hg.), Themes and Structures: Studies in German Literature from Goethe to the 
Present. A Festschrift for Theodore Ziolkowski, Columbia (SC) 1997, S. 39–77. 

 53  Goethe, Schicksal der Druckschrift, S. 420.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


72 Robert Stockhammer

hält,54 ist ja durchaus erwartbar. Eher dramatisiert die Elegie ein Problem, 
das der Versuch verhältnismäßig nüchtern konstatiert, ein Problem im Ver-
hältnis von Natur und Sprache. Die Elegie agiert dieses Verhältnis in einem 
Prozeß aus, der zwischen zwei verschiedenen Modellen des Zusammentref-
fens von Natur und Sprache verläuft: von einem Modell des Benennens der 
Natur zu einem des Sprechens (mit) der Natur. Die anfängliche »Verwir-
rung«, welche »[…] die tausendfältige Mischung / Dieses Blumengewühls 
[…]« (V.  1 f.) bei der Geliebten und Hörerin erzeugt, ist eine, welche durch 
»[v]iele Namen« nicht nur nicht behoben (V. 3), sondern offenbar auch noch 
verstärkt wird. 

Alle Gestalten sind ähnlich, und keine gleichet der andern;
 Und so deutet das Chor auf ein geheimes Gesetz,
Auf ein heiliges Rätsel. O, könnt’ ich dir, liebliche Freundin,
 Überliefern sogleich glücklich das lösende Wort!
Werdend betrachte sie nun, wie nach und nach sich die Pfl anze, 
 Stufenweise geführt, bildet zu Blüten und Frucht. (V. 5–10) 

Ein Remedium gegen die vielen Namen, dessen Möglichkeit eine mit der 
Interjektion »O« beginnende Anrede an die »liebliche Freundin« erwägt, wä-
ren nicht andere Namen, sondern ein Wort, »das lösende Wort« (V. 7 f.; Herv. 
R. S.). Dieses Wort aber steht nicht zur Verfügung, sowenig wie jenes »all-
gemeine[ ] Wort« für das »in so verschiedene Gestalten metamorphosierte 
Organ« aus dem Versuch. Jedenfalls wird es nicht »sogleich glücklich« über-
liefert (V. 8); und der Spannungsbogen des Gedichts beruht auf der Frage, 
ob es später noch glücklich überliefert wird. 
Der folgende Vers leitet diesen Spannungsbogen ein, indem er mit einem 
semantischen Hiat einsetzt, den er jedoch mit einer Konjunktion anbindet; 
sie suggeriert eine Folge: »Werdend betrachte sie nun« – wieso nun, wo doch 
eher aber zu erwarten wäre?55 Das »nun« wird sich im folgenden mehrfach 
auf die Stadien der Pfl anzenentwicklung beziehen, in Vers 63 jedoch wie-
der auf ein bestimmtes Stadium in dem didaktischen Prozeß: »Wende nun, 
o Geliebte, den Blick zum bunten Gewimmel«. Die Verwirrung der Schüle-

 54  Vgl. Reiner Wild, Die Poetik der Natur [zur Elegie Die Metamorphose der Pfl anzen ], in: Bernd 
Witte (Hg.), Gedichte von Johann Wolfgang Goethe, Stuttgart 1998, S.  149–168, bes. 
S.  158–160. 

 55  Das Argument der metrischen Verlegenheit wäre hier plausibel, da der Fuß ohnehin schon 
daktylisch ist – es ist aber ein grundsätzlich faules Argument, weil es dem Dichter die 
Faulheit unterstellt, daß er den Vers nicht ganz umorganisieren wollte, um ihn seman-
tisch und metrisch befriedigend zu gestalten.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Darstellung der Metamorphose 73

rin hat sich »nun« – so behauptet jedenfalls der Lehrer – aufgelöst. Und das 
nächste und letzte »nun« des Gedichts bezieht sich auf den Punkt, in dem 
die Pfl anzen- und die Wissensentwicklung zusammentreffen: »Jede Pfl anze 
verkündet dir nun die ew’gen Gesetze« (V. 65). »[N]un« hat sich zwar noch 
immer nicht »das lösende Wort« eingestellt (V. 8), aber ein neues Verhältnis 
von Gegenstand und Adressat der Lehre entwickelt: Die Natur hat die Rolle 
des Lehrers übernommen und spricht selbst: »Jede Blume, sie spricht lauter 
und lauter mit dir« (V. 66). Damit freilich droht, daß das Sprechen der Blu-
men in ein ähnlich barbarisch klingendes Gewirr mündet wie dasjenige der 
vielen Namen, das am Anfang gebannt wurde. Darum verschieben gleich die 
folgenden Verse die Verständigung mit der Natur ins stille und unvergäng-
liche Medium der Schrift: »Aber entzifferst du hier der Göttin heilige Let-
tern, / Überall siehst du sie dann, auch in verändertem Zug« (V. 67 f.).
Der traditionsmächtige Topos vom ›Buch der Natur‹ ist »hier« das Er gebnis 
einer Szene der Alphabetisierung, in deren Verlauf keineswegs schon die 
Natur selbst, sondern ein Naturlehrer spricht. Wenn diese Szene vom Spre-
chen der Blumen, der Sphäre der Mündlichkeit, auf die »Lettern«, das Me-
dium der Schrift, übergeht, so entspricht diesem Schritt strukturell eine 
Akzentuierung dessen, was das Gedicht, als schriftliche Konstruktion einer 
mündlichen Szene der Alphabetisierung, ohnehin tut. Die deiktischen Ele-
mente der Rede gewinnen dabei einen schillernden Status. Das »hier« des 
Entzifferns aus Vers 67 ist, mindestens ebenso wie auf ein buntes Gewimmel 
von Pfl anzen, auf eben das bunte Gewimmel von Lettern zu beziehen, aus 
denen z. B. das Wort »Lettern« in Vers 67 besteht. 
Und die vielen »nun« insistieren auch auf dem prozessualen Charakter des 
Lektürevorgangs. Sie betonen, daß der Zuwachs an Lesbarkeit keineswegs 
durch »das« anfänglich in Aussicht gestellte »lösende Wort« erfolgt (V. 8), 
sondern durch viele Wörter, die einander im Verlauf aufeinanderfolgender 
›nuns‹ abwechseln. »›Das lösende Wort‹, das Wort, das das Rätsel löst, muß 
zum Gedicht, zum Lied, zum Text aufgelöst werden«.56 Die vergebliche Su-
che nach dem Wort auf der paradigmatischen Achse geht in die Arbeit an der 
Verkettung vieler Wörter entlang der syntagmatischen Achse über. Goethes 
Formulierung vom »Dichter, der seine Worte, seine Ausdrücke unmittelbar 
an den jedesmaligen Gegenständen zu bilden trachtet«, läßt sich durchaus 
auch auf das Syntagma beziehen: »An den jedesmaligen Gegenständen« 
wären dann nicht nur die Adjektive und Substantive zu bilden, sondern 
vor allem auch all ihre Verkettungen mit Verben, Konjunktionen, Interjek-

 56  Peters, Das Schauspiel der Natur, S. 56. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


74 Robert Stockhammer

tionen und Partikeln. Mindestens ebenso wichtig wie die Tropologie ist für 
eine solche Bildungskunst die Lehre von den Figuren im engeren Sinne der 
rhetorischen Tradition, wo sie als syntagmatische Kunst von der paradigma-
tischen Kunst der Tropen disjunktiv unterschieden ist.57

Da die Natur selbst schon darstellend verfährt,58 liegt es nahe, das Syn-
tagma der Rede mit dem Zeitverlauf der Pfl anzenbildung zu synchronisie-
ren.  Goethe unternähme dann, sowohl im Versuch als auch in der Elegie, eine 
»mimetische Nachbildung« der Metamorphose.59 Schon »Einleitung und Schluß« 
der Elegie »aber durchbrechen von der Anlage her das Prinzip einer einfa-
chen Mimesis an die Morphogenesis der Pfl anzen«.60 Überdies prägt, was in 
der Makrostruktur des Gedichts noch auf die freie Wahl des Autors zurück-
geführt werden kann, dessen Mikrostruktur aufgrund des bloßen Sachver-
haltes, daß das Gedicht bestimmten Regeln der deutschen Grammatik und 
des elegischen Versmaßes unterliegt: »Durch die Sprache entsteht gleichsam 
eine neue Welt, die aus Nothwendigem und Zufälligem besteht«.61 Und 
diese »neue Welt« der Sätze und Verse entwickelt sich nicht wie die ›alte‹ 
der Pfl anzen. Beider Entwicklungsprinzipien können zueinander in Konfl ikt 
treten, so daß die Syntax permanent einer sprachlichen Zeitachsenmanipula-
tion unterzogen wird. An manchen Stellen treten Inversionen ein, wird also 
die ›natürliche‹ Satzreihenfolge umgekehrt, damit die natürliche Entwick-
lungsreihenfolge abgebildet werden kann – so etwa durch die Voranstellung 
des präpositionalen Adverbs in dem Vers: »Aus dem Samen entwickelt sie 
sich […]« (V.  11). An anderen Stellen führt, umgekehrt, die konventionelle 
Syntax zu einer Inversion der Zeitachse – so etwa in dem Relativsatz, der 
ein früheres Stadium nachträgt: »[…] in Spitzen und Teile, / Die verwachsen 
vorher ruhten im untern Organ« (V. 27 f.; Herv. R. S.). 
Will man solche syntaktischen Details in eine Symboltheorie eintragen, die 
dafür keinen ausdrücklichen Ort vorsieht, so ist daran zu erinnern, daß 
nicht nur die »Dichtung die dem Naturding in seiner symbolischen Qualität 
allein angemessene Redeweise« ist,62 sondern sich dieser Sachverhalt auch 

 57  In einer gängigen, aber die rhetorische Tradition entstellenden Auffassung wird dieser 
Unterschied als derjenige zwischen Rhetorik und Grammatik begriffen. 

 58  Vgl. obige Hinweise zum dritten Paragraphen des Versuchs.
 59  Pörksen, »Alles ist Blatt«, S.  118. 
 60  Peters, Das Schauspiel der Natur, S. 56.
 61   Johann Wolfgang Goethe, Symbolik, WA II.11, S.  167–169, S.  167. Vgl. Neubauer,  Goethe 

and the Language of Science, S. 62. 
 62  Vgl. Wild, Die Poetik der Natur, S.  167. Letztere Einsicht ist dort so formuliert, als müßte 

sie gegen Goethes eigenes Selbstverständnis behauptet werden; mein Vorschlag hinge-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Darstellung der Metamorphose 75

umkehren läßt: Erst die Darstellung des ›Naturdings‹ im Gedicht bringt das 
Symbol hervor. Wenngleich die Natur selbst schon darstellend, Zeichen und 
Dinge produzierend, verfährt, so hat sie damit dem Naturlehrer die Aufgabe 
der Darstellung noch keineswegs abgenommen. Erst die »neue«, notwen-
dig-zufällige Welt der Sprache stellt her, was in der ›alten‹ der Natur schon 
dagewesen sein soll. Dies wäre Thema einer anderen Theorie von »Symbo-
lik«,63 die bei Goethe ebenfalls, im Korpus der Refl exionen auf naturwissen-
schaftliches Schreiben, angelegt ist. Allerdings läßt sich diese medienge-
rechte Fassung der Symboltheorie nicht bruchlos in die medienindifferente 
Fassung einfügen, welche in der Rezeption dominiert(e). Doch könnte sich 
eine solche andere Symboltheorie immerhin auch auf einen erratischen Satz 
aus dem Korpus von Goethes einschlägigen kunsttheoretischen Aussagen 
beru fen, der den Darstellungscharakter der Darstellung betont. Denn in dem 
Aufsatz Über die Gegenstände der bildenden Kunst wendet Goethe an einer Stelle 
den Akzent von symbolischen Gegenständen, also dem Dargestellten, auf die 
Darstellung selbst: »Wenn das Symbolische außer der Darstellung noch etwas 
bezeugt, so wird es immer auf indirecte Weise geschehen«.64 

Diesem Satz zufolge bezeugt das Symbolische vor allem das Medium, in dem 
es konstruiert wird, im Falle eines Gedichts also die »Sprache als Sprache«. 
Und in einem Gedicht, in dem die Frage nach dem Wort in die nach der Ver-
kettung vieler Wörter aufgelöst wird, dort bezeugt das Symbolische vor allem 
die syntagmatische Dimension dieses Mediums: die barbarischen Zäsuren 
und Zeitachsenmanipulationen im gespannten Verhältnis zwischen der alten 
Welt der Pfl anzen- und der neuen der Wörterbildung. Neben der Inversion 
stellt dafür die Tmesis – das Auseinanderstellen von zusammengehörigen 
Wort- und Satzteilen – ein exemplarisches Verfahren dar. Diese Lieblings-
fi gur von Lukrez begegnet im Deutschen, wie es Simultandolmetscher immer 
wieder leidvoll erfahren, besonders als Auseinanderstellen von Verbstamm 
und -präfi x. Im Vers läßt sich dies besonders prägnant akzentuieren: 

Doch hier hält die Natur, mit mächtigen Händen, die Bildung
 An […]. (V. 34)

gen würde darauf hinauslaufen, daß diese Einsicht nur gegen eine bestimmte Rezeption 
von Goethes Symboltheorie behauptet werden muß. 

 63  So lautet die Überschrift der bereits zitierten Notizen. Vgl. WA II.11, S.  167–169. 
 64  Goethe, Über die Gegenstände der bildenden Kunst, S. 94.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


cornelia zumbusch

Der Mnemosyne-Atlas
Aby Warburgs symbolische Wissenschaft

Eine Beschäftigung mit dem Symbol kann kaum umhin, die folgenreiche 
Opposition von Symbol und Allegorie, wie sie um 1800 formuliert wurde, 
zur Kenntnis zu nehmen. Goethe wertet in seiner bekannten Gegenüberstel-
lung der beiden Bezeichnungsformen das Symbol auf Kosten der Allegorie 
auf. Die Allegorie bleibe willkürlich und konventionell, wo das Symbol die 
»lebendig-augenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen« biete.1 Die 
Allegorie bezeichne direkt, das Symbol hingegen indirekt und andeutungs-
weise; die Allegorie sei deshalb rational auflösbar, während das Symbol 
anregend wirke, ohne ganz auf den Begriff gebracht werden zu können. 
So gerät das Symbol in die Nähe der ästhetischen Idee, wie Kant sie for-
muliert hat, und wird zum poetischen Prinzip per se, die Allegorie hingegen 
gilt als kalte Form der bloßen Bezeichnung. Damit geht bei Schelling und 
in seiner Nachfolge die Vorstellung vom »Eins-Sein« von Gegenstand und 
Bedeutung einher.2 In Creuzers Zuspitzung auf das »plastische Symbol« der 
griechischen Götterskulptur wird der exklusive Bezug des Symbols auf das 
»Unaussprechliche« schließlich zur »Erscheinung des Göttlichen« stilisiert:3 
Wo die Allegorie nur stellvertretend bedeute, sei das Symbol die »versinn-
lichte, verkörperte Idee selbst«.4
Die tendenziöse Unterscheidung zwischen Symbol und Allegorie wurde 
im 20. Jahrhundert in so unterschiedlichen Denkschulen wie Hermeneutik 
und Dekonstruktion fortgeschrieben – nun allerdings unter dem veränder-
ten Vorzeichen einer Vorrangstellung der Allegorie aus denselben Gründen, 
die es vormals als ästhetisch weniger taugliche Darstellungsform erscheinen 
ließen. So verhält sich Gadamer etwa dem Symbol gegenüber skeptisch, 
weil es seine Herkunft aus der Gnostik nicht verhehlen kann; de Man spielt 

 1   Johann Wolfgang Goethe, Maximen und Refl exionen, in: ders., Werke, hg. von Erich 
Trunz u. a., München 121998, Bd.  12, S. 365–547, hier S. 471. Zur Geschichte dieser Un-
terscheidung informiert Bengt Algot Sørensen, Allegorie und Symbol, Königstein 1972.

 2  F. W.  J. Schelling, Philosophie der Kunst, in: ders., Sämmtliche Werke, hg. von K. F. A. 
Schelling, Bd. I.5, 1859, S. 407.

 3  Friedrich Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten Völker besonders der Griechen, 
Leipzig 1819, S. 64.

 4  Ebd., S. 70.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


78 Cornelia Zumbusch

die allegorische Einsicht in die Uneinholbarkeit des Sinnes gegen die Prä-
senzmetaphysik des Symbols aus.5 Die klassisch-romantische Überhöhung 
des Symbols als Einheit von Erscheinung und Bedeutung wendet sich im 
20. Jahrhundert also gegen es selbst. Läßt sich vor diesem Hintergrund ein 
ästhetischer Symbolbegriff überhaupt noch jenseits der strikten Oppositions-
beziehung von Symbol und Allegorie denken?
Abseits möglicher Wertungen bleibt zunächst festzuhalten, daß die Allegorie 
als diskursives Phänomen und genuin rhetorisches Verfahren gilt, das Sym-
bol dagegen eng an die gegenständliche Erscheinung und die visuelle Bild-
form gebunden ist. Die Vermutung liegt nahe, daß man bei der Suche nach 
einer aussagekräftigen Symbolpraxis auf dem Gebiet der bildenden Kunst 
fündig werden wird. Der Ort der Symbolforschung in der Kunstgeschichte 
ist die Ikonologie, allerdings wird die ikonologische Methode meist als eine 
Art pragmatische Symbolgeschichte gehandhabt, die lediglich Bildmotive 
versammelt und entschlüsselt. Der Kunsthistoriker und Kulturwissenschaft-
ler Warburg jedoch, der als Gründungsvater der ikonologischen Methode 
gilt, betreibt Ikonologie nicht als bloße Dekodierungspraxis. Die praktische 
Ikonologie des Spätwerks, für die vor allem das Großprojekt des Mnemosyne-
Atlas einsteht, beruht auf theoretischen Vorgaben, die Warburg bereits drei 
Jahrzehnte früher formuliert hat. So fragt er in dem bislang unpublizierten 
Fragment Symbolismus als Umfangsbestimmung von 1896 nach den anthropologi-
schen Grundlagen der Symbolbildung. Dort bricht er mit der im Verlauf des 
20. Jahrhunderts in Verruf geratenen klassisch-romantischen Symboltradi-
tion. Trotz oder vielleicht auch gerade wegen seiner Abkehr von einem prä-
senzmetaphysischen Symbolbegriff wertet Warburg das Symbol auf. Sym-
bolismus, so Warburgs Überzeugung, ist eine eigene ›Stufe des Denkens‹. 
Er ist der Auffassung, daß man es beim Symbolisieren mit einer eigenstän-
digen und nicht begrifflichen Form der Weltaneignung zu tun hat.
Warburgs Symboltheorie ist von Interesse, da sie die Opposition von Sym-
bol und Allegorie und damit die romantische Aufladung des Symbolbegriffs 

 5  »Der moderne Symbolbegriff«, so Hans-Georg Gadamer, ist ohne »seine gnostische 
Funktion und ihren metaphysischen Hintergrund gar nicht zu verstehen«. Wahrheit 
und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik, Tübingen 61990, S. 79. 
Paul de Man hält die Einheitsvorstellung für eine »hartnäckige Selbstmystifi zierung« des 
Symbols: »Währenddem das Symbol die Möglichkeit einer Identität oder Identifi kation 
postuliert, bezeichnet die Allegorie zunächst eine Distanz zum eigenen Ursprung, und 
durch ihren Verzicht auf den Wunsch und die Sehnsucht nach dem Zusammenfallen 
stellt sie ihre Sprache in die Leere dieser zeitlichen Differenz«. Allegorie und Symbol in 
der europäischen Frühromantik, in: Typologia Litterarum. Festschrift für Max Wehrli, 
Zürich 1969, S. 403–425, hier S. 424 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Der Mnemosyne-Atlas 79

umgeht. Statt dessen folgt Warburg dem von Theodor Fechner formulier-
ten Programm einer ›Ästhetik von Unten‹, die in der Abgrenzung von der 
idealistischen Ästhetik Kunstproduktion und ihre Rezeption von ihren sin-
nesphysiologischen Voraussetzungen aus beschreibt. In diesen Rahmen ge-
hört auch die Einfühlungsästhetik Friedrich Theodor und Robert Vischers, 
die der Symboltheorie im ausgehenden 19. Jahrhundert bereits eine neue 
Wendung geben. Die enge Bindung des Symbols an die sinnliche Wahrneh-
mung und an Formen der ästhetischen Erfahrung wird hier psychophysio-
logisch ausbuchstabiert und naturwissenschaftlich fundiert. Warburg nimmt 
mit seiner Symboltheorie aber nicht nur die wissenschaftsgeschichtlichen 
Strömungen der Einfühlungspsychologie auf und speist sie in die Kunst-
wissenschaft des 20. Jahrhunderts ein. Auf dem Weg über die Ethnologie 
erweitert er seinen ursprünglich rein kunstwissenschaftlichen Zugriff und 
baut seine Symbolästhetik zu einer Kulturtheorie des Symbols aus. Warburg 
formuliert in seinen frühen theoretischen Versuchen die Überzeugung von 
einem symbolisch vermittelten Weltzugang und die Einsicht in die mediale 
Verfaßtheit von Kultur. Damit nimmt er m. E. wichtige Aspekte der Cassi-
rerschen Symbolphilosophie vorweg und öffnet das Projekt der kunsthisto-
rischen Symbolforschung auf eine Theorie der symbolischen Formen hin. 
In Warburgs Aufzeichnungen laufen Ästhetik, Wahrnehmungspsychologie 
und Ethnologie zusammen und formieren sich zu einem kulturwissenschaft-
lichen Symbolbegriff.
Im folgenden werde ich rekonstruieren, wie Warburg die einfühlungsästhe-
tischen Positionen zu einem kulturtheoretischen Symbolbegriff umformt. 
Auf dieser Grundlage möchte ich nach der Bedeutung des Symbolischen 
für Warburgs kulturwissenschaftliche Praxis fragen. Warburg liefert näm-
lich nicht nur eine Wissenschaft vom Symbol, sondern auch eine Wissen-
schaft in Symbolen. Als Vorbild für diese symbolische Wissenschaft läßt sich 
überraschenderweise Goethe ausmachen, auf den sich Warburg in seinen 
Notizen zur Mnemosyne bezieht – allerdings nicht auf dessen Bemerkungen 
zum poetischen Symbol, sondern auf die besondere Empirie der Goethe-
schen Naturforschung. Warburgs Bilderatlas folgt einem Primat der An-
schaulichkeit, der auch zu den Prämissen des Naturwissenschaftlers Goethe 
zählt. Die anschauliche Erkenntnis im Aperçu und die symbolische Dar-
stellung des Wissens gehören zu den Einsichten Goethes, die Warburg von 
der Natur- auf die Kulturwissenschaft überträgt. Durch diese Übertragung 
kommt schließlich eine alternative Traditionslinie des Symbols in den Wis-
senschaften zum Vorschein, die auf eine poetische Überhöhung des Symbols 
verzichtet.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


80 Cornelia Zumbusch

I Aisthesis und Ästhetik des Symbols

»Circa 80 Gestelle mit circa 1160 Abbildungen. Werde circa 6 Tafeln zur 
Erkenntnistheorie und Praxis der Symbolsetzung aufstellen (A, B, C, D)«,6 
notiert Aby Warburg 1929 kurz vor seinem Tod. Die Rede ist hier vom Bil-
deratlas Mnemosyne, mit dem er seine Forschungen zur antiken Bildüberlie-
ferung in der Neuzeit zusammenfassen wollte. Zu den theoretischen Grund-
lagen des Mnemosyne-Projekts gehört dabei die Vorstellung von einem euro-
päischen Bildgedächtnis. Einmal geprägte Bildformeln, so die Annahme, 
werden in verschiedenen Medien wie in einem kollektiven Gedächtnis 
gespeichert und durch wiederholte Aktualisierungen umgedeutet. Formal 
besteht der Mnemo syne-Atlas aus abphotographierten Bildtafeln, den »Gestel-
len«, auf denen Abbildungen von Kunstwerken – also Fresken, Tafelbildern, 
Skulpturen und Architekturelementen – mit Gebrauchsbildern – darunter 
Briefmarken, Werbegrafi k oder Zeitungsbilder – montiert sind. Warburg 
hat aber weder die sechs Tafeln »zur Erkenntnistheorie und Praxis der 
Symbolsetzung aufstellen« können, noch hat er den geplanten Textband 
geschrieben, der den Bildband Mnemosyne hätte begleiten sollen.7 Es ist zu 
vermuten, daß Warburg dort die Filiationen, Beziehungen und Verwandt-
schaften zwischen den Bildern erläutert und ihre Zusammenstellung zu 
einem Stück europäischer Kulturgeschichte gerechtfertigt hätte. Bereits in 
den Bildmontagen soll sich aber Kulturgeschichte zeigen, wie Warburg sie 
sieht: als Geschichte vom Einbruch und der schrittweisen Aneignung der 
Antike in der Neuzeit. Er ist der Ansicht, daß die Übernahme antiker Bilder 
und Symbole in der Kunst der Renaissance nicht nur von kunsthistorischer, 
sondern vor allem auch von kulturhistorischer Brisanz ist. Warburg forscht 

 6  Aby Warburg, Tagebücher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, in: ders., 
Gesammelte Schriften, hg. von Horst Bredekamp, Michael Diers u. a., Bd. 7, Berlin 2001, 
S. 551. 

 7  Warburg sammelte von 1924 bis zu seinem Tod 1929 das Bildmaterial und arrangierte 
es auf Tafeln, die er auch zu Vorträgen und Ausstellungen nutzte. Zwar hat Warburg 
nicht alle 70 geplanten Tafeln fertiggestellt, Anlage und Aufbau des Atlas sind aber aus 
zwei abphotographierten Versionen von 1928 und 1929 weitgehend zu ersehen. Seit dem 
Herbst 2000 liegt im Rahmen der Gesammelten Schriften eine Ausgabe des Atlas vor, welche 
die ›letzte Serie‹, die 1929 dokumentierte Vorversion mit 63 fertigen Tafeln, wiedergibt. 
Schlechter steht es um die Textteile: Neben den unveröffentlichten Mnemosyne-Grundbe-
griffen und Mnemosyne-Notizen, zwei Heftern mit handschriftlichen Vermerken, existiert als 
einziger Baustein für den Textband die Mnemosyne-Einleitung, abgedruckt in: Ilsebill Barta-
Fliedl, Christoph Geissmar (Hg.), Die Beredsamkeit des Leibes. Zur Körpersprache in 
der Kunst, Salzburg/Wien 1992, S.  171–173.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Der Mnemosyne-Atlas 81

aber nicht nach vermeintlich archetypischen Inhalten der Bilder, sondern 
fragt nach den wechselnden Funktionen, die formal identische Bildmotive in 
verschiedenen Epochen und Kulturen übernehmen. Signifi kant ist Warburg 
zufolge gerade die Arbeit an den in der Antike vorgeprägten Bildformen. 
Nach welchen Kriterien arrangiert er nun diese ungeschriebene Kulturge-
schichte in Bildern?
Warburg organisiert seine Bildgeschichte unter dem Aspekt der Statik und 
Dynamik künstlerischer Stilformen. Ein Kernthema des Mnemosyne-Atlas ist 
die Körperdarstellung in der bildenden Kunst. Im Zentrum stehen beson-
dere, in der Antike bereits typisierte Körperumrißformen, die im Mittel alter 
zwar verdrängt, in der Frührenaissance aber wiederentdeckt werden. Es 
handelt sich um ›Pathosformeln‹, wie er die vorgeprägten Ausdrucksfor-
men für extreme innere und äußere Bewegung nennt. Warburg arbeitet 
heraus, wie sich die Frührenaissance von den unbewegten Körperformen 
der mittelalterlichen Kunst mitsamt ihrem an der Stofflichkeit interessierten 
»Trachtenrealismus« ablöst und mit Hilfe der beweglichen Körperdarstel-
lung der Antike in der Hochrenaissance zu einem neuen Idealstil gelangt.8 
Dies mündet schließlich in eine manieristische Überbewegung und den 
stereotypen Einsatz bewegter Formen im Barock. Zwar bilden Realismus, 
Idealismus und Manierismus die konventionellen Kriterien, die Warburg 
zunächst an die historische Stilentwicklung anlegt. Die formelhafte Darstel-
lung des »bewegten Lebens« bildet aber den eigentlichen Parameter, mit 
dessen Hilfe er die Abfolge herkömmlicher Epochenstile neu charakteri-
siert. Dem Problem der Darstellung von Bewegung geht Warburg bereits in 
der Dissertation zum »bewegten Beiwerk« in Botticellis Primavera von 1893 
nach.9
Zur gleichen Zeit bemüht er sich, dieses Problem in den Grundlegenden Bruch-
stücken zu einer monistischen Kunstpsychologie auch theoretisch fester zu fassen. 
Die unpublizierte Aphorismensammlung der Grundlegenden Bruchstücke ist ein 
Selbstverständigungstext, in dem er sich über die wahrnehmungspsycho-
logischen Grundlagen der Kunst klarzuwerden versucht. Wahrnehmung, 
so die Basisthese der Grundlegenden Bruchstücke, ist immer die Reaktion auf 
bewegte Objekte der Außenwelt. Bei der Kunst handelt es sich um eine 
Form, sich auf die wechselnden Eindrücke einzustellen. Unter der Über-
schrift »Kunst und Denken« notiert Warburg: »Die Kunst ist eine besondere 

 8  Warburg, Tagebücher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 253.
 9  Aby Warburg, Sandro Botticellis Geburt der Venus und Frühling, in: ders., Gesammelte 

Schriften, Bd. I.1, Berlin 1998, S.  1–60, hier S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


82 Cornelia Zumbusch

Art wie man gegen die eingedrückten Bilder reagiert«.10 Kunstproduktion 
ist nicht nur eine Reaktion auf Eindrücke, sie ist auch eine Ordnungslei-
stung, die dem wissenschaftlichen Zugriff vergleichbar ist: »Das Ideal in der 
Kunst und die Abstraction in d[er] Wissenschaft entstehen aus demselben 
Wunsche zu ordnen«.11 Die Idealisierungstendenz in der bildenden Kunst, 
also die Genese idealisierender Darstellungsformen in Antike und Renais-
sance, ordnet er dem Abstraktionsvorgang in den Wissenschaften gleich. 
»Kunstbild« und »Denkbild« unterscheiden sich aber, da das Kunstbild mit 
»Ideenassociationen« arbeitet, die im »Denkbild« unterdrückt sind.12 Unter 
»Ideenassociationen« versteht Warburg weniger den suggestiven oder kon-
notativen Aspekt der Rezeption, sondern vielmehr die »Theileigenschaft[en]« 
eines Objekts, die im Akt der Produktion »isoliert« und »dauerhaft« mit einem 
»Träger« verbunden werden.13 Rhetorisch formuliert funktioniert die künst-
lerische Bildfi ndung also nach dem Prinzip der Synekdoche.14 
Wie Warburg bei der Arbeit an der Mnemosyne hervorhebt, verbindet das 
symbolische Kunstbild aber nicht nur Elemente, es verdichtet sie auch. »Je-
der symbolische Akt«, so notiert sich Warburg 1927, vollzieht sich als »Ver-
Dichtung«.15 Die Doppeldeutigkeit von Komprimierung und Poetisierung 
(»[ ]Dichtung«) hat Warburg im Manuskript selbst durch ein Trennungszei-
chen kenntlich gemacht. Damit sind die beiden Operationen benannt, die 
Freud als Mechanismen der Sprache des Unbewußten und nach ihm Jakob-
son als Sprachfunktionen überhaupt beschreibt. Verdichtung und Verschie-
bung, wie Freud die beiden »Werkmeister« der Traumarbeit in der Traumdeu-
tung nennt,16 nimmt Jakobson auf, faßt sie im strukturalistischen Vokabular 

 10  Aby Warburg, WIA [Warburg Institute Archive], III.43.1.2.1 Grundlegende Bruchstücke 
zu einer pragmatischen Ausdruckskunde (monistischen Kunstpsychologie), Aphorismus 
48. Ich danke den Warburg Instituten für die Einsicht in Warburgs unpublizierte Schrif-
ten und für die Erlaubnis, daraus zu zitieren.

 11  Ebd.
 12  Ebd., Aphorismus 52.
 13  Ebd., Aphorismus 53.
 14  Warburgs Überlegungen zum bewegten Beiwerk bei Botticelli zeigen, welche Formen 

der metonymischen Verschiebung er im Auge hat. Laut Warburg überträgt sich hier 
die Darstellung der Körperbewegung auf das Haar und die fl atternden Gewänder, die 
schließlich zum abstrakten Linienzug des Ornaments gerinnen. Georges Didi-Huber-
mann beschreibt diese Verschiebung der Aufmerksamkeit vom Körper auf das »bewegte 
Beiwerk« in Botticellis Primavera mit Freud als »déplacement«. L’Image survivante. His-
toire de l’art et temps des fantômes selon Aby Warburg, Paris 2002, S. 295.

 15  Warburg, Tagebücher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S.  142. 
 16  Sigmund Freud, Die Traumdeutung, in: ders., Gesammelte Werke, hg. von Anna Freud 

u. a., Frankfurt a. M. 1999, Bde. 2/3, S. 313.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Der Mnemosyne-Atlas 83

als paradigmatische und syntagmatische Funktion der Sprache und bezieht 
sie von dort aus auf das Begriffspaar Metapher und Metonymie. Rekurriert 
nun Warburgs Rede von den »Ideenassociationen« auf das metonymische 
Prinzip der Synekdoche, so bezieht er mit der Rede von der Verdichtung 
den komplementären Mechanismus der Metapher in seine Überlegungen 
mit ein. Seine strukturelle Beschreibung des Symbolisierungsaktes umfaßt 
damit sowohl die metonymische Verschiebung als auch die metaphorische 
Verdichtung.17 Das Symbol leistet die Isolierung und Verbindung, also die 
Selektion und Kombination einzelner Eigenschaften, die für ein Objekt ein-
stehen. Die assoziationspsychologische Lehre von den »petites perceptions« 
und ihrer Verknüpfung,18 hier als eingedrückte Bilder fi rmierend, informiert 
dabei das Projekt seiner »monistischen Kunstpsychologie«. Symbolisieren 
heißt also, wechselnde Eindrücke durch Verschiebung und Verdichtung zu 
Bildern zu formen.
Dieser Ansatz ist im Rahmen einer Symboltheorie zumindest ungewöhnlich. 
Mit der Frage nach der Darstellung von Bewegung baut Warburg zunächst 
einmal auf einem starken Nachahmungsbegriff auf,19 denn er begreift be-
reits die graphische oder malerische Wiedergabe eines bewegten Körpers 
als eine Symbolisierungsleistung. Indem er aber die Formalisierung beweg-
ter Körper in der bildenden Kunst mit dem Wahrnehmungsvorgang von 
bewegten Objekten parallelführt, beschreibt er künstlerische Nachahmung 
nach dem Vorbild der Objektbildung. Damit ist das Symbolisieren nicht 
mehr zeichentheoretisch als Verbindung von Bild und Bedeutung gefaßt, 
sondern zum Akt der Verarbeitung von wechselnden Eindrücken erklärt. 
Symbolisieren heißt für Warburg nicht, ein Bild an die Stelle einer Idee 
oder eines Begriffs zu setzen, sondern einen ›Reiz‹ durch ein Bild zu sub-
stituieren. Angesichts dieser Gleichschaltung von Wahrnehmungsbild und 
Symbol bleibt zu fragen, ob Warburg die Leistung des ästhetischen Symbols 
angemessen beschreiben kann. Sein Verhältnis zu zwei wichtigen Referenz-

 17  Damit rückt sein Symbolbegriff in die Nähe der strukturalistischen Sprachtheorie, denn 
auch Roman Jakobson stellt fest: »Eine gewisse Rivalität zwischen den metonymischen 
und metaphorischen Darstellungsweisen […] kommt bei jedem symbolischen Prozeß 
zum Vorschein«. Der Doppelcharakter der Sprache und die Polarität zwischen Metapho-
rik und Metonymik, in: Anselm Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darmstadt 
1983, S.  163–174, hier S.  173.

 18  Warburg, Grundlegende Bruchstücke, Aphorismus 241 b).
 19  Folgt man Tzvetan Todorovs Darstellung der romantischen Symboltheorie, so geht die 

Aufwertung des Symbols um 1800 gerade mit einer Abwendung vom Nachahmungsbe-
griff einher. Zur »romantischen Krise« und dem »Ende der Nachahmung« vgl. Symbol-
theorien, Tübingen 1995, S.  146 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


84 Cornelia Zumbusch

texten, F. Th.  Vischers Aufsatz Das Symbol und R.  Vischers Über das optische 
Formgefühl, zwei Gründungsschriften der Einfühlungslehre, bietet hier wei-
teren Aufschluß.
In einem auf 1897 datierten Kommentar zu einer Aufzeichnung von 1890 be-
merkt Warburg rückblickend: »[I]n diese Zeit fällt die Lektüre von  Vischers 
Symbol«. Dazu vermerkt er, das »Metaphysische der Dichterphantasie« 
werde hier mit der Frage nach »Ideenassociation und Anthropomorphis-
mus« in Verbindung gebracht.20 Warburg sieht in der Einfühlungslehre of-
fenbar die Möglichkeit, die idealistische Kunstmetaphysik auf eine empiristi-
sche Kunstpsychologie (»Ideenassociation«) zurückzusetzen.21 Dazu bezieht 
er sich auf den 1887 erschienenen Aufsatz F. Th.  Vischers, der das Symbol 
aus seiner Beschränkung auf die Bildsprache herausnimmt und es zu einer 
Bestimmung des Ästhetischen überhaupt einsetzt. Das Symbol stellt für 
F. Th.  Vischer eine Kategorie bereit, mit der er die Ästhetik nicht mehr als 
Lehre vom Schönen, sondern als Untersuchung der Bedeutungskonstitution 
in der Kunst betreiben kann. Er macht es für eine Ästhetik geltend, die keine 
bloße, sondern nur eine bedeutungsvolle, nämlich die im Akt der Einfühlung 
mit Bedeutung belegte Form kennt. Eine »inhaltslose Form«, so behauptet 
sein Sohn Robert, könne es überhaupt nicht geben, da wir als Betrachtende 
einer jeden Form »vermöge eines Aktes der Übertragung unseres eigenen 
Gefühles einen seelenvollen Inhalt zuschreiben«.22 Nicht das Kunstprodukt, 
sondern die aktive, einfühlende Kunsterfahrung ist mithin symbolisch.
Diese einfühlende Formerfahrung erklärt R.  Vischer mit den Mitteln der 
Wahrnehmungsphysiologie. Einfühlung meint bei ihm die physiologische 
Wirkung der Nervenreize auf die Vorstellung. Weil sich das Denken in Ner-
venerregungen vollzieht und die Nervenerregungen ein Double des Wahr-
genommenen herstellen, sollen sich Eindrücke im Wahrnehmungsvorgang 
symbolisch abbilden: »Wir werden annehmen dürfen, daß jeder geistige 
Akt in bestimmten Schwingungen – und wer weiß, welchen? – Modifi katio-
nen des Nervs sich in der Art vollzieht und zugleich refl ektiert, daß diese 

 20  Warburg, Grundlegende Bruchstücke, Aphorismus 50.
 21  Damit trifft er die von F. Th. Vischer selbst angegebene Intention: »Der Symbolbegriff 

ist mit erneutem Interesse wieder aufgenommen worden, nachdem er in der Wissen-
schaft zur Zeit der Romantik zwar viel gegolten hatte, aber nicht mit der Nüchternheit 
behandelt worden war, wie wir jetzt verlangen; man hat insbesondere seine prinzipielle 
Bedeutung in der Ästhetik schärfer erkannt«. Friedrich Theodor Vischer, Das Symbol 
[1889], in: ders., Kritische Gänge, hg. von Robert Vischer, Leipzig 21922, Bd. 4, S. 420–
456, hier S. 420.

 22  Robert Vischer, Über das optische Formgefühl [1872], in: ders., 3 Schriften zum ästheti-
schen Formproblem, Halle 1927, S.  1.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Der Mnemosyne-Atlas 85

sein Bild vorstellen, daß also ein symbolisches Abbilden schon im Innern 
des Organismus stattfi ndet«.23 Symbol meint hier nicht erst das sichtbare 
graphische Zeichen, sondern schon das innere Wahrnehmungsbild. R.  Vi-
scher schließt dabei die Bereiche von Motorik, Perzeption und Kognition 
kurz. Das perzipierte Objekt verbindet sich in der Vorstellung mit einer 
leiblichen Empfi ndung des Körper-Ichs, sei es motorisch oder sensorisch, 
so daß die wahrgenommenen Erscheinungen die »Selbstvorstellungen« in 
»sensitiver oder motorischer Form« auch wieder mobilisieren.24 Beim Se-
hen eines Linienzuges etwa bewegt sich das Auge, und diese Bewegung be-
wirkt »ein antreibendes Beleben der toten Erscheinung, ein rhythmisches 
Beschwingen und Flottmachen« der abstrakten Linie.25 R.  Vischer bereitet 
die Einfühlungstheorie also neurophysiologisch auf und wandelt auf diese 
Weise die Symbolästhetik in eine Lehre von der Aisthesis um. 
Im Anschluß an R. Vischer rückt auch Warburg die sinnesphysiologischen 
Voraussetzungen des Symbolisierens ins Zentrum. Den Akt der Symbolisie-
rung – den »Vergleichsakt« – begründet er in einem Notat der Grundlegenden 
Bruchstücke wie folgt: »Die Beharrungstendenz der durch Wahrnehmung von 
Körperbewegungen empfangenen localisirten [sic] Vibrationen bei neuen 
Eindrücken bewirkt den Vergleichsakt«.26 Neue Bewegungsreize, welche die 
Nerven in Schwingungen versetzen, werden im Rückgriff auf bereits verar-
beitete Wahrnehmungen abgefertigt. Im Vokabular der Neurophysiologie 
kann Warburg die Symbolbildung als Effekt der physikalischen Schwingun-
gen der Sehnerven beschreiben. Damit bewegt er sich in der Tat auf dem 
 Boden der Einfühlungstheorie, wie sie R.  Vischer erarbeitet hat. Während er 
allerdings vom unbewegten Linienzug ausgeht, der beim Sehen belebt und 
in ein inneres Symbol übersetzt wird, behauptet Warburg die Korrespon-
denz von gesehenem, bewegtem Körper und der Bewegung des in Schwin-
gung versetzten Nervensystems. R. Vischer setzt bei der ästhetischen Wahr-
nehmung und damit bei der Rezeption von Kunst an, wohingegen Warburg 
aus der Objektwahrnehmung Merkmale der Kunstproduktion ableitet.
Die beiden gemeinsame Rückbindung ästhetischer Phänomene an leibliche 
Vorgänge wird in Notizen deutlich, die Warburg 1896 auf seiner Amerika-
reise sammelt und in denen er R. Vischers stufenweise Ausdifferenzierung 

 23  Vischer, Über das optische Formgefühl, S. 2.
 24  Ebd., S.  13. Die »sensitive Zufühlung» soll eine »unmittelbare geistige Sublimation der 

sinnlichen Erregung« darstellen, während die »motorische Nachfühlung« im Sinne ei-
ner »Erinnerung an die Regsamkeit unseres eigenen Körpers« funktioniert. Ebd., S. 24.

 25  Ebd., S. 8.
 26  Warburg, Grundlegende Bruchstücke, Aphorismus 270.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


86 Cornelia Zumbusch

des Einfühlungsvorganges in »Zuempfi ndung«, »Nachempfi ndung«, »Ein -
empfi ndung« und »Anfühlung« in modifi zierter Weise aufnimmt.27 R.  Vi-
schers Einfühlungsarten nutzt Warburg dort zur Systematisierung der Ri-
tuale, der Symbolik und der Ornamentik der Puebloindianer als »I. Einver-
leibung (Medizinischer Zauber) / II. Hineinumverleibung (Thier) (Nachah-
mung) / III. Anverleibung (Gerätsymbolik) / IV. Zuverleibung (ornamentale 
Töpferei)«.28 Mit diesem Notat beginnt Warburg den zweiten Band seiner 
Bruchstücke, die er rückblickend umbenennt und nun unter dem Titel Grund-
legende Bruchstücke zu einer pragmatischen Ausdruckskunde führt. Die monistische 
Kunstpsychologie, so deutet der Titel an, wird in eine allgemeine Ausdrucks-
kunde überführt, die nicht mehr auf die bildende Kunst beschränkt bleibt. 
Warburg will aus der Beobachtung der »religiösen Handlungen der Pueblo-
Indianer« Hinweise auf das »Verhalten des primitiven […] Menschen zur 
Aussenwelt« gewinnen. Damit begibt er sich keineswegs auf einen Neben-
schauplatz, er hofft vielmehr, auf dem Umweg über die Ethnologie ins Zen-
trum seiner psychologischen Ästhetik vorzudringen. Den ersten Eintrag 
in die Grundlegenden Bruchstücke zu einer pragmatischen Ausdruckskunde schließt 
Warburg denn auch mit dem befriedigten Vermerk: »[D]en Ausdruck für 
mein psychologisches Gesetz endlich gefunden; seit 1888 gesucht«.29 Bei 
dieser neuen, ethnologisch inspirierten Kunstpsychologie handelt es sich 
noch dezidierter um eine Theorie des Symbols, als dies in der monistischen 
Kunstpsychologie der Fall ist. Die Amerikareise gibt nämlich den Anstoß, ei-
nige Notizen aus den Grundlegenden Bruchstücken auszulagern und sie in einer 
Symboltheorie zu konzentrieren. Es entsteht das weit kleinere Konvolut 
Symbolismus aufgefaßt als primäre Umfangsbestimmung, in dem sich Warburg die 
systematische Grundlegung einer Symboltheorie vornimmt.
Für die Zusammenführung von Ethnologie und Symbolästhetik kann War-
burg allerdings weit besser an die Arbeiten F. Th.  Vischers anknüpfen als 
an R. Vischers Theorie des optischen Formgefühls. F. Th. Vischer gewinnt 
sein Einfühlungskonzept aus der mythischen Naturbeseelung, also aus 
Formen des Animismus und des Anthropomorphismus, bei denen Natur-
erscheinungen personifi ziert und mit übernatürlichen Kräften ausgestattet 
werden. Der mythischen Einfühlung sattelt er ein dreistufi ges Modell von 
Mythos, Symbol und wissenschaftlichem oder logischem Zeichen auf. Wer-
den im Bereich des Mythos einerseits Bild und Bedeutung verwechselt und 

 27  Vischer, Über das optische Formgefühl, S. 24 f.
 28  Warburg, Grundlegende Bruchstücke, Aphorismus 299.
 29  Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Der Mnemosyne-Atlas 87

im wissenschaftlichen Zeichen andererseits vollständig getrennt gehalten, so 
bildet das ästhetische Symbol eine Zwischenstufe. Es vermittelt den »Wahr-
heitseindruck mythischer Gebilde«,30 ohne so bedingungslos geglaubt zu 
werden wie der Mythos. Die Einsicht in die Differenz von Bezeichnendem 
und Bezeichnetem ist in ihm »vorbehalten«.31 So bildet das ästhetische Sym-
bol eine herausgehobene Sonderform zwischen unwillkürlicher und will-
kürlicher Bezeichnung, zwischen Identifi kation und Differenz. Mit diesem 
Schwebezustand macht F. Th. Vischer das zur positiven Bestimmung für das 
Symbol, was bis heute die Krux seiner Defi nition ist: nämlich an einem un-
bestimmbaren Ort zwischen Präsenz und Absenz, zwischen kultischer oder 
religiöser Einheitsvorstellung und logischem Zeichen zu stehen. 
Die Auffassung von einer Mittelstellung des »vorbehalten[den]« Symbols 
zwischen Mythos und Logik nutzt Warburg für seine kulturwissenschaftli-
che Erweiterung der Symboltheorie, die sich in einem 1923 gehaltenen Vor-
trag über die Amerikareise abzeichnet. Warburg skizziert dort, ausgehend 
vom Schlangenritual der Hopi, eine kleine Geschichte des Schlangensym-
bols in der abendländischen Kunst. Die Schlange scheint ihm »ein sinnfälli-
ger Maßstab für die Entwicklung von triebhaft-magischer Annäherung zur 
vergeistigenden Distanzierung« zu sein.32 Bilden im Schlangenritual »Tänzer 
und das lebende Tier noch eine magische Einheit«,33 so wird diese Einheit 
bereits auf der Stufe der Ornamentik relativiert. Das Ornament tendiert 
zur »symbolischen Bilderschrift«, es soll »gelesen« werden und bildet damit 
eine »Zwischenstufe zwischen Wirklichkeitsbild und Zeichen«.34 Hier sieht 
Warburg den ersten Ansatz zu einer ästhetischen Aufhebung des mythischen 
Glaubens in der Kunst, den er mit einem Seitenblick auf das Schlangen-
symbol in der Kunst der Antike und der Renaissance untermauert. Den 
diagnostizierten »Sublimierungsprozeß» vom Aberglauben hin zu seiner Ab-
schaffung läßt er schließlich bei der wissenschaftlichen Beherrschung der 
Natur enden:35 Der Diavortrag schließt mit einem Bild der Stromleitungen, 
die im elektrifi zierten Amerika an die Stelle des mythischen Blitzsymbols 
der Schlange getreten sind. Die Einsicht in die Trennung zwischen Bild und 

 30  »[E]in einst geglaubtes Mythisches, ohne sächlichen Glauben, doch mit lebendiger Rück-
versetzung in diesen Glauben und aufgenommen als freies ästhetisches, doch nicht leeres, 
sondern sinnvolles Scheinbild ist symbolisch zu nennen«. Vischer, Das Symbol, S. 431.

 31  »Die Unterscheidung zwischen Bild und Sinn, die Einsicht in die Verknüpfung als bloß 
symbolische bleibt vorbehalten«. Ebd., S. 434.

 32  Aby Warburg, Schlangenritual. Ein Reisebericht, hg. von Ulrich Raulff, Berlin 1988, S. 55.
 33  Ebd., S. 37.
 34  Ebd., S.  13.
 35  Ebd., S. 42.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


88 Cornelia Zumbusch

Sache ist erst in der modernen Naturwissenschaft vollzogen, die über my-
thologische Denkweisen aufklärt. Dennoch stellt Warburg das logische Zei-
chen nicht als Gipfelpunkt einer Entwicklung dar, sondern gibt im Schluß-
satz zu verstehen, daß er das künstlerische Symbol mit seiner ›Vorbehalts-
struktur‹ dem wissenschaftlichen Zeichen vorzieht. Es bewahrt nicht nur 
eine Bilder fülle, die dem logischen Zeichen fremd ist; das »vorbehalten[de]« 
Symbol schafft mit seinem Schwebezustand zwischen Einheit und Distanz 
auch einen ›Denkraum‹, welcher der wissenschaftlichen Welterklärung ab-
geht. Während R.  Vischer das Symbol als physiologischen Automatismus 
beschreibt, kommt Warburg mit F. Th.  Vischer zur Auffassung vom Symbol 
als einem »Fortschritt in der Kultur«,36 also einer genuin geistigen Leistung. 
Mit F. Th.  Vischers dreistufi gem Modell von Mythos, »vorbehalten[dem]« 
Symbol und Zeichen hat Warburg dabei ein Instrument an der Hand, mit 
dem er das Kunstsymbol in eine kulturgeschichtliche Betrachtung einfügen 
kann, ohne seine besondere Leistung nivellieren zu müssen. Er geht aber 
noch weiter. Das Symbol bildet, so zeigt sich in Warburgs Symbolismus als 
Umfangsbestimmung, nicht nur eine Stufe auf dem Weg vom Mythos zum Lo-
gos; Mythos und Logik sind selbst Stufen des Symbolischen.

II Das Symbol als Medium der Kultur

Der 1988 unter dem Titel Schlangenritual erschienene Vortragstext hat sich in 
der Warburgrezeption als besonders wirkungsmächtig erwiesen. Allerdings 
spricht sich Warburg selbst entschieden gegen die Publikation des Vortrags 
aus, den er nicht für ein Fachpublikum, sondern für die Patienten der psych-
iatrischen Heilanstalt Kreuzlingen zusammenstellt. Die präsentierten »Doku-
mente zur Geschichte des symbolischen Verhaltens« hält Warburg noch für 
»zu formlos« und wünscht, daß sie neben seiner Frau und seinem Bruder 
nur »Professor Cassirer« zugänglich gemacht werden sollten. Auch regt er 
an, Cassirer möge »von den in Amerika angefangenen Fragmenten Kennt-
nis […] nehmen«.37 Gemeint ist neben den Grundlegenden Bruchstücken wohl 
vor allem das Konvolut Symbolismus aufgefaßt als primäre Umfangsbestimmung. Ich 
möchte im folgenden einige Hinweise darauf geben, in welchem Zusammen-

 36  »Mit dem, was wir Fortschritt in der Kultur nennen, verliert das Wesen, das die Hingabe 
erheischt, immer mehr seine ungeheuerliche Erfaßbarkeit und wird schließlich zum gei-
stigen, unsichtbaren Symbol«. Ebd., S. 52.

 37  Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Der Mnemosyne-Atlas 89

hang Symbolismus als Umfangsbestimmung mit der Bilderreihe der Amerikareise 
steht, und warum Warburg die Hoffnung hegt, daß sich gerade Ernst Cassi-
rer seiner noch formlosen Symboltheorie widmen möge.
Entscheidend für das Verständnis der Warburgschen Symbolschrift sind 
m. E. die beiden Begriffsfelder »Vergleich« und »Verkürzung« sowie »Distan-
zierung« und »Vermittlung«.38 Die symbolische Umfangsbestimmung, so 
die auf den ersten Blick wenig innovative Aussage, liefert einen »Vergleich«. 
Den scheinbar selbstverständlichen Begriff des Vergleichs verwendet War-
burg aber in eigenwilliger Weise. Im »Vergleich« wird eine Sache durch ein 
Kürzel ersetzt, wobei die Komplexität des wahrgenommenen Gegenstandes 
›ver-glichen‹ im Sinne von ›verworfen‹ oder reduziert wird. Symbole liefern 
visuelle oder gedankliche Abkürzungen von Eindrücken. Soweit bietet Sym-
bolismus als Umfangsbestimmung eine Zusammenfassung der aus den Grund-
legenden Bruchstücken bekannten Thesen, die er nun aber auf den Begriff der 
Umfangsbestimmung bringt. Mit »Umfangsbestimmung« meint Warburg einen 
strukturierenden Zugriff auf die Welt, der diffuse Eindrücke klar umreißt 
und konturiert. Die erkenntnistheoretische Grundfi gur der »Umfangsbe-
stimmung« nutzt Warburg zu einer kulturanthropologischen Überlegung. 
Symbolisches Verhalten beruht auf dem Wunsch »des Subjectes, zwischen 
sich und das Object […] eine Entfernung zu legen«.39 Der Mensch schiebt 
Symbole zwischen sich und seine Welt, um sich von ihr zu distanzieren. Je 
verkürzter und prägnanter die Umfangsbestimmung, desto größer ist der 
Refl exionsabstand zur Welt. In Symbolismus als Umfangsbestimmung beschränkt 
Warburg das Symbol schließlich nicht auf die Kunst, sondern vermutet in 
den »menschlichen Funktionen […] Religion, Recht, Kunst, Physiognomik 
und Wissenschaft« »die verschiedenen Stufen des Symbolismus«. Diese Stu-
fen des Symbolischen begreift er – F. Th.  Vischers Dreischritt von Mythos, 
Symbol und Zeichen modifi zierend – als Grade der Distanz zwischen Be-
zeichnendem und Bezeichnetem. Mit »fortschreitender Kultur« vergrößert 
sich aber nicht nur die Einsicht in die Distanz zwischen Signifi kant und 
Signifi kat, sondern auch das »Distanzgefühl« zwischen Objekt und Subjekt. 
Im Symbolisierungsakt bezieht sich das Subjekt nicht nur auf seine Welt, es 
festigt sich bei diesem Vorgang auch selbst. Es sind »verschiedene Grade 
[…] des Ichbewusstseins«, die sich auf den »verschiedenen Stufen des Sym-

 38  Zu einer ausführlichen Darstellung dieses Theoriefragments vgl. Cornelia Zumbusch, 
Wissenschaft in Bildern. Symbol und dialektisches Bild in Aby Warburgs Mnemosyne-
Atlas und Walter Benjamins Passagen-Werk, Berlin 2004.

 39  Aby Warburg, WIA, III.45.1 Symbolismus als Umfangsbestimmung, 1896–1901, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


90 Cornelia Zumbusch

bolismus« einstellen.40 Ein höherer Differenzierungsgrad stabilisiert die Di-
stanz zwischen Ich und Welt und erlaubt einen souveräneren Zugriff auf 
die Außen welt. Symbolismus, der sich auf allen kulturellen Feldern äußert, 
formt und regelt also die verschieden gearteten Zugänge zur Welt. 
Auffällig in Warburgs Symbolfragment ist die Vorstellung vom ›Dazwischen‹ 
und vom ›Mittleren‹ des Symbolischen, die Warburg ebenfalls von F. Th. Vi-
scher übernimmt, nun aber nicht mehr für das ästhetische Symbol reserviert. 
Er spricht vom symbolischen Verhalten als einem »Zwischenzustand«41 und 
setzt dieses Dazwischen auch visuell um, wenn er die Symbolebene in seinen 
unterschiedlich beschrifteten Kreis- oder Halbkreisdiagrammen immer im 
Mittelstreifen plaziert. Die symbolische Form, so legen diese schematischen 
Darstellungen nahe, ist ein Zwischending, das zwischen zwei Sphären ver-
mittelt. Es bildet in dieser Zwischenstellung aber auch den gemeinsamen 
Nenner, über den sich verschiedene Formen der Welterklärung nebenein-
anderstellen und vergleichen lassen. Symbolisches ist also Medium im dop-
pelten Sinne: Es ist einerseits das Mittel, mit dem sich das animal symbolicum 
auf seine Welt bezieht, und es dient andererseits als Medium der kulturtheo-
retischen Betrachtung dieser Weltverhältnisse. Letzteres deutet sich bereits 
in einem frühen Aphorismus aus den Grundlegenden Bruchstücken an:

Denkbild und Kunstbild
Bei wissenschaftlicher Betrachtung wird das unterscheidende Merkmal zum al-
lein herrschenden Gegenstand, bei künstlerischer Betrachtung ist der Träger der 
Eigenschaft mit dem vorgestellten Merkmal unauflöslich verbunden. Das Mittel-
glied ist das Symbol: Ein Kunstbild insofern, als die Eigenschaft mit Willen und 
Körper vorgestellt wird, ein Denkbild insofern die Ideenassociationen aus d[em] 
Leben für die einzelne Figur unwirksam gemacht werden sollen.42

Kunst und Wissenschaft werden hier als zwei unterschiedliche Weisen des 
Weltbezugs beschrieben, für die das Symbol als ihr »Mittelglied« den ge-
meinsamen Schlüssel bietet. Mit dieser Feststellung nimmt Warburg eine 
wichtige These der Philosophie der symbolischen Formen vorweg, die Cassirer 
im Kontakt mit dem Warburg-Institut ausgearbeitet hat. Auch Cassirer be-
schreibt das Symbolische als ein »mittleres Gebiet«, das »vermittelnde Funk-
tion« hat.43 Er benutzt den Symbolbegriff, um ein gemeinsames Struktur-

 40  Ebd., S.  11.
 41  Ebd., S. 30.
 42  Warburg, Grundlegende Bruchstücke, Aphorismus 52.
 43  Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Bd. 1 Die Sprache, Darm-

stadt 101994, S.  17.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Der Mnemosyne-Atlas 91

moment, ein »Mittelglied« und damit ein »Medium«44 der Betrachtung der 
Kulturformen zu gewinnen. Der Begriff der symbolischen Form leistet es, 
die verschiedenen Kulturfunktionen wie Mythos, Wissenschaft, Sprache, 
Kunst, Technik vergleichbar zu machen und ihre jeweiligen Eigengesetzlich-
keiten herauszuarbeiten. 
Natürlich setzen Warburg und Cassirer an unterschiedlichen Ausgangs-
punkten ein. Cassirer schließt seine Symbolphilosophie an Kants Kritik der 
Vernunft an, die er zur Kritik der Kultur umbaut. Der Vorrang der Funktion 
vor der Substanz, der Tätigkeit vor dem Gegenstand fordert es dabei, den 
»Weltbegriff« zugunsten eines »Kulturbegriff[s]« aufzugeben. Der »Kultur-
begriff« hat Cassirer zufolge vor dem »Weltbegriff« den Vorteil, daß er sich 
vom Implikat des Produzierens nicht lösen läßt: Das »Sein« der Welt sei nur 
im kulturellen »Tun« erfaßbar. In diesem Zusammenhang formuliert Cassi-
rer einen weitgehenden Konstruktivismus: Es gehe nicht so sehr um »Ge-
staltungen der Welt«, sondern um »Gestaltungen zur Welt«.45 Die Betonung 
liegt also, mit Nelson Goodman gesprochen, auf den Akten der Welterzeu-
gung. Die Parallelen zwischen Warburgs fragmentarischer Symboltheorie 
und Cassirers Philosophie der symbolischen Formen liegen dennoch auf der Hand. 
Beide stellen den Begriff des Symbols in den Mittelpunkt einer Kulturtheo-
rie, indem sie die kulturellen Sphären als Symbolsysteme auffassen. Die 
symbolischen Formen Religion, Kunst und Wissenschaft unterscheiden sich 
auch bei Cassirer durch verschiedene Weisen des Weltverhältnisses, gedacht 
als ein »Sich-Verhalten« in der »Richtung, die sich der Geist auf ein gedach-
tes Objektives gibt«.46 Im Blick auf das symbolische Verhalten und auf das 
kulturelle Tun betonen beide die konstruktive Leistung des symbolischen 
Verhaltens. Die verschiedenen symbolischen Formen differenzieren War-
burg wie Cassirer nach dem Kriterium der Einsicht in die Distanz zwischen 
Bild und Sache. Während sich Cassirer zufolge auf der Ebene des Mythos 
die engste Verknüpfung und Vertauschung von Zeichen und Bezeichnetem 
beobachten läßt, vollzieht sich der Gang der symbolischen Formen durch 
die wachsende Einsicht in die Differenz des Zeichens. Seine Wende vom 
Substanz- zum Funktionsbegriff ließe sich somit auch für Warburg geltend 
machen. Warburg erarbeitet, mit Cassirer gesprochen, einen funktionslogi-
schen Symbolbegriff, der das Symbol von der Tätigkeit des Symbolisierens 
her denkt. 

 44  Ebd., S.  16.
 45  Ebd., S.  11.
 46  Ebd., S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


92 Cornelia Zumbusch

Zusätzlich zu der kulturtheoretischen Verbreiterung, über die sich War -
burg und Cassirer einig sind, schafft Warburg innerhalb des Feldes symbo-
lischer Formen aber noch Platz für einen starken Begriff des ästhetischen 
Symbols, der sich bei Cassirer so nicht ausformuliert fi ndet. Für einen Band 
zur Kunst als symbolischer Form, den Cassirer nie geschrieben hat, hält 
Warburg seine eigene Arbeit am Bilderatlas deshalb auch für unerläßlich. 
1928 bemerkt er anläßlich des drohenden Weggangs Cassirers aus Ham-
burg, daß die »Mnemosyne ihn [Cassirer, C. Z.] erst in den Stand setzen 
würde, seine Symbolik der Kunst zu schreiben«.47 Ist das Symbol für War-
burg bereits ein Mittelglied der vergleichenden Betrachtung der Kultur-
formen, so behauptet die Kunst als symbolische Form noch einmal eine 
privilegierte Mittelstellung zwischen Religion und Wissenschaft, zwischen 
Aberglaube und Logik. Deren Gegensätze immer wieder spannungsvoll 
aufeinander zu beziehen, hält Warburg für die Leistung und damit für das 
Charakteristikum der Kunst.

Kunstschaffen u. Kunstgenuss verlangen die lebenskräftige Vereinigung zweier 
seelischer Haltungsformen die sich beim Normal Menschen eigentlich ausschlie-
ßen: leidenschaftliches Sich selbst verlieren bis zur völligen Verwandlung an den 
Eindruck und kühl distanzierende Besonnenheit in der ordnenden Betrachtung 
der Dinge. In der Mitte zwischen d. Chaos der leidhaften Erregung und verglei-
chend aesthetischen Tektonik ureigentlich das Künstlerschicksal.48

Bezogen auf eine Kulturgeschichte des Symbols heißt dies, daß die antiken 
Bildformen, die nach Warburg noch Reste des antiken Kults transportieren, 
in der Kunst der Hochrenaissance angeeignet, umgewandelt und humani-
siert werden, ohne zum ganz willkürlichen logischen Zeichen entzaubert 
zu werden. Diesen »Entdämonisierungsprozeß« führt der Mnemosyne-Atlas 
mit seinen Bilderreihen vor.49 Warburgs ästhetisches Symbol fällt dabei 
weder mit dem romantischen Begriff einer Einheit von Bezeichnetem und 
Bezeichnendem noch mit dem in der Semiotik etwa bei Peirce gängigen 
logischen Symbol zusammen. Sein Begriff des ästhetischen Symbols ba-
siert zwar auf der erweiterten kulturgeschichtlichen Perspektive, welche 
die beiden gegenläufi gen Defi nitionen umspannt, geht aber in dieser Ent-
gegensetzung nicht auf. Die Kulturtheorie verschiedener symbolischer For-
men gipfelt vielmehr in dem von F. Th.  Vischer inspirierten Begriff eines 

 47  Warburg, Tagebücher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 272.
 48  Aby Warburg, WIA, III.111.2 Italian Festivals (Festwesen), 1928. Lecture to the Han-

delskammer (Hamburg Chamber of Commerce), 14. April 1928, S. 42.
 49  Warburg, Mnemosyne-Einleitung, S.  171.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Der Mnemosyne-Atlas 93

»vorbehalten[den]« Symbols, das die Mitte zwischen mythischer Verwechs-
lung und wissenschaftlicher Trennung, zwischen magischer Einheit und 
logischer Differenz hält.50

III Warburgs symbolische Darstellung

Auf dem Vorsatzblatt nennt Warburg das Konvolut Symbolismus als Umfangs-
bestimmung ein »Symbol der fertigen Gedanken«. Inwiefern hat man es hier 
mit einer selbst symbolischen Theorie des Symbols zu tun? Über die Form 
der wissenschaftlichen Darstellung bei Warburg zu sprechen, scheint zu-
nächst müßig, hält er doch einen großen Teil seiner Arbeiten selbst für 
»formlos« und nicht publikationsreif.51 Auch die Grundlegung in Symbolismus 
als Umfangsbestimmung hat Warburg nicht für die Öffentlichkeit, sondern für 
den »Safe« seines Vaters geschrieben.52 Liegt gerade in dem provisorischen 
Charakter auch seine Symbolizität? Symbolisch ist das Fragment Symbolis-
mus als Umfangsbestimmung womöglich deshalb, weil es nur auf etwas voraus-
weist, was es selbst noch nicht ist. Tatsächlich fällt auf, daß Warburgs Sym-
boltheorie nur in einer Serie aufeinander verweisender Texte zu haben ist. 
Zur Aufklärung der Thesen aus der Dissertation über Botticellis Primavera 
sieht man sich an die zeitgleich verfaßten Grundlegenden Bruchstücke verwie-
sen; die Grundlegenden Bruchstücke zu einer monistischen Kunstpsychologie gehen in 
die Grundlegenden Bruchstücke zu einer pragmatischen Ausdruckskunde über, die 
sich wiederum in Symbolismus als Umfangsbestimmung fortsetzen. Symbolisch 
wäre Symbolismus als Umfangsbestimmung also nur, weil es noch keine »fertigen 
Gedanken« vorstellt.53

Darüber hinaus spricht m. E. aber auch einiges dafür, Warburgs Begriffe als 
›symbolische Umfangsbestimmungen‹ zu beschreiben. Charakteristisch für 
Warburgs Schreib- und Denkstil sind eigenwillige und zum Teil schwer ex-

 50  Damit greift die Kritik, die etwa Paul Ricœur an Cassirers Philosophie symbolischer For-
men führt, in bezug auf Warburgs Symboltheorie nicht. Ricœur verwirft Cassirers Defi -
nition des Symbols, die jede beliebige Verbindung von Bild und Bedeutung einschließt, 
als eine zu weite Fassung. Er selbst will einen Begriff des poetischen Symbols erarbeiten, 
das an den Doppelsinn der Sprache und an den Vorgang der Interpretation gebunden 
ist. Paul Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt a. M. 41999.

 51  Warburg, Symbolismus als Umfangsbestimmung, S. 2.
 52  Aby Warburg, WIA, III.2.4 Zettelkasten ›Historische Synthese‹, Karte 004 001252: 

»[M]eine allgemeinen Ideen zu offenbaren wider Willen gezwungen. Ich hätte sie gerne 
als posthume Hinterlassenschaft im Safe meines Vaters liegen lassen«.

 53  Warburg, Symbolismus als Umfangsbestimmung, S. 2.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


94 Cornelia Zumbusch

plizierbare Begriffshybride. Das Symbol sei »der absorbierende Nähr boden«, 
sei »appercipierende Masse«,54 »Ausscheidungsprodukt« einer »Auslese«,55 
es sei »Causalitätsform«56 oder »Reactionsform«,57 um nur einige der Um-
schreibungen zu nennen. Wie die ständigen Umschriften dieser Begriffe zei-
gen, sind sie genauso unfertig und antizipatorisch wie das Fragment selbst. 
Bezeichnend ist auch, daß es sich bei seinen Begriffsbildungen um Übert-
ragungen aus anderen Fachdisziplinen handelt. Begriffe und Modelle impor-
tiert Warburg nicht nur aus der Psychologie, sondern auch aus der Biologie 
und der Physik in die Kulturwissenschaft. Bei dieser Operation müssen ihre 
Kontexte freilich ›ver-glichen‹, also ›verworfen‹ werden. Dabei folgen seine 
Begriffsbildungen dem Verkürzungskriterium auf weit konsequentere Weise, 
als es Warburgforschern lieb sein kann. Erläuterungen oder Ergänzungen 
zu seinen Begriffen fi nden sich in Symbolismus als Umfangsbestimmung nicht. So 
sind seine Begriffe symbolische Kürzel im Warburgschen Sinne: verkürzt, 
verknappt und formelhaft. 
Die Verkürzung kennzeichnet nicht nur die einzelnen Begriffe, sondern auch 
die Gesamtform des Fragments. Symbolismus als Umfangsbestimmung ist eigent-
lich keine metonymische Fortschreibung der Bruchstücke zur Ausdruckskunde, es 
ist ihr Destillat. Bereits ausgeführte Sachverhalte werden hier komprimiert 
und verdichtet. Auch die Schemata, Tabellen, Skizzen und Diagramme zeu-
gen von dem Versuch, Zusammenhänge nicht diskursiv auszubreiten, son-
dern formelhaft abzukürzen. Reduktion ist das anvisierte Ziel auch noch 
der späten Überlegungen zum Mnemosyne-Atlas. So bemerkt Warburg 1927 
in den Tagebüchern der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg: »Ich fand in 
Karlsbad die Möglichkeit (endlich!) meine kunstgeschichtlichen Ergebnisse 
auf das psychologisch ›Formale‹ zu reduzieren«.58 Anders als der Stil Cassi-
rers läßt sich Warburgs Stil nicht als »Umweg« beschreiben,59 sondern als 
Abkürzung. Seine Begriffe sind nicht nur vorläufi g, sie sind vor allem sym-
bolische Kürzel, die aus der Übertragung fachfremder Termini resultieren. 
Gerade beim Theorieimport aus den Naturwissenschaften ist sich Warburg 
aber des symbolischen Charakters seiner Erklärungen immer bewußt. Seine 
»psychologischen Ideen«, so gibt Warburg zu, sind bloße »Hilfsvorstellun-

 54  Ebd., S. 5.
 55  Ebd., S. 7.
 56  Ebd., S. 27.
 57  Ebd., S. 28.
 58  Warburg, Tagebücher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 95.
 59  Barbara Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols. Cassirer und Goethe, München 

1998, S.  19.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Der Mnemosyne-Atlas 95

gen«60 und seine Anleihen in Biologie und Physik dürfen, wie Saxl in einem 
Brief an Gombrich warnend formuliert, nur als »schönes Gleichnis« gelesen 
werden.61 Warburgs psychologische »Gesetze« dürfen daher durchaus mit 
dem »Wie der Metapher« versehen werden.62

So kann man bereits im Hinblick auf Symbolismus als Umfangsbestimmung von 
ei ner Spielart der symbolischen Darstellung sprechen; sie wird aber im 
Mnemosyne-Atlas noch in eine andere Richtung weitergetrieben. In metho-
dischen Vorüberlegungen zum Atlasprojekt stellt sich Warburg implizit in 
die Nachfolge des Naturforschers Goethe. Den Formenwechsel vom Mittel-
alter zur Frührenaissance beschreibt Warburg als eine Metamorphose des 
Stils, in der sich eine Metamorphose des historischen Bewußtseins abbil-
det. Diese Metamorphose des Geistes sei nun, so notiert Warburg zum 
»erkenntnistheoretischen Ort der Mnemosyne«, allein »im Phänomen der 
Gestaltung« zu erfassen.63 Nimmt man die Anspielung an Goethes Meta-
morphose der Pfl anzen ernst, so rücken die Bilderreihen des Atlas in die Nähe 
morphologischer Entwicklungsreihen. Auch mit dem Verweis auf die über-
ragende Bedeutung des »Phänomen[s]« bewegt sich Warburg auf den Spu-
ren Goethes. Für Goethe fi ndet Erkenntnis im gleichsam ›glücklichen‹ oder 
›fruchtbaren‹ Augenblick des Aperçus statt, in dem Anschauung und Begriff 
auf einmal zusammentreten. Will Goethe auf seiner italienischen Reise so-
wohl die Urpfl anze als auch den Typus der Wirbeltiere entdeckt haben, 
so bringt Warburg von seinem Italienaufenthalt 1892 ein Aperçu mit, das 
eine lebenslange Forschung nach sich zieht. Die Nympha, die ihm zuerst in 
Ghirlandajos Fresko der Geburt des Johannes auffi el und in der er plötzlich 
die Mänade des dionysischen Kults sah, hat den Status eines aperçuhaften 
Initialerlebnisses. Warburg feiert sein Aperçu aber nicht wie Goethe als Of-
fenbarung, sondern beschreibt es als Krankheit, die sich nicht abschütteln 
läßt, bis sie ganz durchgestanden ist: »Ein entschiedenes Aperçu ist wie eine 
okulierte Krankheit anzusehen: man wird sie nicht los bis sie durchgekämpft 
ist«.64 Das Aperçu, darüber sind sich Goethe und Warburg einig, schließt 

 60  Aby Warburg, Francesco Sassettis letztwillige Verfügung, in: ders., Gesammelte Schriften, 
Bd. I.1, Reprint d. von Gertrud Bing hg. Ausg. 1932, Berlin 1998, S.  127–158, hier S.  158.

 61  Fritz Saxl, Vom Triumph zum Seelendrama. Suchen und Finden oder Die Abentheuer 
eines Denklustigen, in: Ilsebill Barta-Fliedl, Die Beredsamkeit des Leibes, S.  165–170, 
hier S.  170.

 62  Warburg, Lecture to the Handelskammer (Hamburg Chamber of Commerce), 14. April 
1928, S. 5.

 63  Warburg, Tagebücher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 344.
 64  Warburg, Zettelkasten ›Historische Synthese‹, Karte 004 001247. Während der Arbeit am 

Atlas scheint die alte Krankheit wieder auszubrechen, denn Warburg notiert sich: »[A]lte 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


96 Cornelia Zumbusch

die Forschung nicht ab, sondern stößt sie im Gegenteil erst an. Deshalb 
bleibt ein echtes Aperçu auch nie isoliert: »Alles wahre Aperçu kömmt aus 
einer Folge und bringt Folge. Es ist ein Mittelglied einer großen, produktiv 
aufsteigenden Kette«.65 Die Darstellungsform, die Warburg in seinem Bilder-
atlas entwickelt, folgt der Struktur der aperçuhaften Erkenntnis und ihrem 
Korrelat in der »aufsteigenden Kette«.
Der Mnemosyne-Atlas, den Warburg selbst immer wieder als »Bilderreihen« 
bezeichnet,66 bedient sich der offenen Reihenbildung, die Goethe dem ge-
schlossenen »System« vorzieht. Goethe votiert gegen das »System« und für 
die »Reihe«, weil nur die Reihe es jedem Betrachter aufs neue »freistellt«, 
die einzelnen Funde »nach seiner Art zu verbinden und ein Ganzes daraus 
zu bilden«.67 Zur Reihenbildung gehört zuerst die Häufung der Phänomene, 
dann ihre Verkettung: »Ein Phänomen, ein Versuch kann nichts beweisen, 
es ist das Glied einer großen Kette, das erst im Zusammenhange gilt«.68 Die 
verkettende Darstellung bildet eine tatsächliche Verkettung der Phänomene 
ab. Auch Warburg möchte mit seinen »Bilderreihen« Phänomene verketten. 
Beim Transfer von der Natur auf die Kunst verkehrt sich Goethes Anspie-
lung an die great chain of being bei Warburg allerdings ins ironische Bild einer 
gespannten Wäscheschnur. Es seien nun, so notiert er, »die Pfähle einge-
rammt, an denen wir unsere neue Wäscheleine der Stilentwicklung getrost 
aufhängen können«.69 Die Schnüre der Stilentwicklung sollen dabei nicht 
nur gespannt, sondern auch zur Textur verwoben werden: »Also werden 
jetzt endlich die Fäden zum Verweben angeknüpft«.70 Die lineare Ver kettung 
eines einsinnigen Entwicklungsgangs wird zur Vorstellung von einer Web-
technik fl exibilisiert, die synchrone wie diachronische Bezüge sichtbar macht. 
Dabei lassen die Atlastafeln verschiedene Formen der Lektüre zu. Ihr Bild-
gewebe schreibt keine einheitliche Leserichtung vor, sondern gibt den An-
stoß, in der Betrachtung verschiedene Bezüge zu aktualisieren. Mit  Goethes 
Aufmerksamkeit aufs Phänomen, der Programmatik des »Aperçu[s]« und 

Ideen wurden wieder virulent«. Tagebücher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek 
Warburg, S. 48.

 65  Goethe, Maximen und Refl exionen, S. 414.
 66  Warburg, Tagebücher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 543.
 67   Johann Wolfgang Goethe, Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt, in: ders., 

Werke, Bd.  13, S.  10–20, hier S. 20.
 68  Goethe, Maximen und Refl exionen, S. 434. Oder auch: »Kein Phänomen erklärt sich an 

und aus sich selbst; nur viele, zusammen überschaut, methodisch geordnet, geben zuletzt 
etwas, das für Theorie gelten kann«. Ebd.

 69  Warburg, Tagebücher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 253.
 70  Ebd., S. 84.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Der Mnemosyne-Atlas 97

der offenen, vom Betrachter in der Anschauung zu vervollständigenden 
»Reihe« ist also das Darstellungsprinzip des Mnemosyne-Atlas getroffen. 
Folgt man Goethes methodischen Prämissen, so stützt sich diese Wissen-
schaftspraxis auf eine Erkenntnistheorie des Symbols. Für Goethe hat die 
an die Anschauung gebundene Erkenntnis nämlich notwendig Symbolcha-
rakter: »Das Wahre«, so schreibt er im Versuch einer Witterungslehre von 1825, 
»läßt sich niemals von uns direkt erkennen, wir schauen es nur im Abglanz, 
im Beispiel, Symbol, in einzelnen und verwandten Erscheinungen«.71 Diese 
Überzeugung von der nur indirekten Naturerkenntnis fi ndet sich, nun auf 
künstlerische Gestaltungsphänomene übertragen, in Warburgs Wissen-
schaftspraxis wieder. Angemessen scheint ihm nicht der Aufstieg zu den 
Ideen, sondern ein aufmerksamer Blick auf den Boden, dem die Symbole 
entstammen. In einem Brief an André Jolles unterstellt er dem Freund: »Es 
lockt Dich, ihr [der Nympha, C. Z.] wie einer gefl ügelten Idee durch alle 
Sphären im platonischen Liebeswunsche zu folgen, mich zwingt sie, den 
philologischen Blick auf den Boden zu richten, dem sie entstieg«.72 Dieser 
Blick auf den Boden variiert wiederum ein Thema aus der Harzreise, in der 
Goethe den Spekulationen über die Weltentstehung eine Wissenschaftshal-
tung entgegensetzt, die fest auf dem Boden der beobachtbaren Fakten steht. 
Goethe schreibt: »Mein Geist hat keine Flügel, um sich in jene Uranfänge 
hervorzuschwingen. Ich stehe auf dem Granit fest und frage ihn ob er uns 
einigen Anlaß geben wolle zu denken wie die Masse woraus er entstanden 
beschaffen gewesen«.73 Ohne an Goethes Bemerkungen zum poetischen 
Symbol anzuknüpfen, setzt Warburg damit eine Form der symbolischen 
Wissenschaft fort, die Goethe initiiert hat. Zu ihr gehört die Aufmerksamkeit 

 71   Johann Wolfgang Goethe, Versuch einer Witterungslehre, in: ders., Werke, Bd.  13, 
S. 305–313, hier S. 305. Diese Stelle aus dem Versuch einer Witterungslehre von 1825 wie 
auch die letzte Zeile der Eingangsszene des Faust II – »Am farbigen Abglanz haben wir 
das Leben« – gehen auf Beobachtungen am Rheinfall von Schaffhausen 1797 zurück. 
Laut Albrecht Schöne wird der am »Wassersturz« erscheinende Regenbogen zum Sinn-
bild für die indirekte Wahrnehmung und damit überhaupt zum Bild für eine »an die 
sinnenhafte Wahrnehmung gebundene und zugleich doch über sie hinausdrängende 
Erkenntnisbemühung«. Kommentare, in: Johann Wolfgang Goethe, Sämtliche Werke, 
Briefe, Tagebücher und Gespräche, Abt. I, Bd. 7 Faust, Bd. 2 Kommentare, hg. von Al-
brecht Schöne, Frankfurt a. M. 1994, S. 411.

 72  Aby Warburg, WIA, III.55.2 Warburg and A. Jolles: Ninfa Fiorentina. 1900. Notes and 
Fragments.

 73   Johann Wolfgang Goethe, Granit I, in: ders., Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und 
Gespräche, Abt. 1, Bd. 25 Naturkundliche Schriften, Bd. 3 Schriften zur allgemeinen 
Naturlehre, Geologie und Mineralogie, hg. von Wolf von Engelhardt u. Manfred Wen-
zel, Frankfurt a. M. 1989, S. 312.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


98 Cornelia Zumbusch

aufs Phänomen im Aperçu und das Vorzeigen des Phänomens in der offe-
nen Reihe – beide methodischen Prämissen setzen in hohem Maße auf die 
Anschaulichkeit. Der Primat der Anschauung bildet das Kernstück  einer wis-
senschaftlichen Einstellung, die Goethe selbst seine »zarte Empirie« nennt. 
So kommt Goethe zu der Einsicht, daß »alles Faktische selbst schon Theorie 
ist«,74 wenn man es nur richtig ansieht. Warburgs Bildmontagen lassen sich 
in diesem Sinne als Versuch deuten, das Faktische zur Theorie zu erheben. 
Die Tragfähigkeit der Theoriefragmente, die lediglich Hilfsvorstellungen 
bieten, muß sich in der Zusammenstellung des konkreten Materials erwei-
sen. Mehr noch: In der »zarten Empirie« des Mnemosyne-Atlas ist die Zusam-
menstellung der Bilder und die Aufstellung der Tafeln bereits Theorie.
Warburgs Interesse am Symbol als unhintergehbarem kulturellem Medium 
fi ndet sich also auf der Ebene der symbolischen Darstellung seiner Arbeit 
wieder. Dies realisiert sich zunächst in seinen symbolisch verdichteten Be-
griffsformeln in Symbolismus als Umfangsbestimmung, stärker aber noch in der 
Isolation der prägnanten Einzelphänomene und ihrer verknüpfenden Rei-
hung im Mnemosyne-Atlas. Damit trägt er der frühen Einsicht in die Symbo-
lizität der eigenen Modellbildungen auch in formaler Hinsicht Rechnung. 
Die symbolische Darstellung läßt sich als die konsequente Umsetzung seines 
kulturwissenschaftlichen Symbolbegriffs deuten, den er auf der Grundlage 
seiner Synopsis von Ästhetik, Psychologie und Ethnologie formuliert. Die 
Kulturgeschichte des symbolischen Verhaltens, die er als Aufstieg vom my-
thischen zum wissenschaftlichen Symbol konstruiert, verweist die präsenz-
metaphysische Vorstellung von einer Anwesenheit des Symbolisierten im 
Symbolisierenden dabei auf die Stufe einer mythischen Einstellung. Der 
im Anschluß an die Einfühlungsästhetik gewählte wahrnehmungspsycho-
logische Ansatz immunisiert ihn gegen die idealistische Aufladung des Sym-
bols. Dennoch reserviert er dem ästhetischen Symbol eine Sonderstellung in-
nerhalb eines Spektrums kultureller Symbolisierungsformen, wo sich R.  Vi-
scher mit seiner psychophysiologischen Fundierung der Einfühlungslehre 
dem Vorwurf eines zu simplen Kurzschlusses aussetzt. Mit seinem Mnemosyne-
Atlas betreibt Warburg also eine symbolische Wissenschaft im doppelten 
Sinne: Sie handelt von der kulturgeschichtlichen Genese der symbolischen 
Formen und sie präsentiert sich selbst in symbolischer Form. 

 74  Goethe, Maximen und Refl exionen, S. 432.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


stefan rieger

Scheinbilderfolgen
Zur Mediengeschichte des Symbolbegriffes

Am mathematischen Entwurf der Natur ist wie-
derum nicht primär das Mathematische als sol-
ches entscheidend, sondern daß er ein Apriori 
erschließt. Und so besteht denn auch das Vor-
bildliche der mathematischen Naturwissenschaft 
nicht in ihrer spezifi schen Exaktheit und Verbind-
lichkeit für ›Jedermann‹, sondern darin, daß in 
ihr das thematische Seiende so entdeckt ist, wie 
Seiendes einzig entdeckt werden kann: im vor-
gängigen Entwurf seiner Seinsverfassung.1

I

Versuche, sich vorzustellen, sich nichts vorstellen zu können, enden natur-
gemäß fatal. Alleralltäglichste Dinge wären dem Menschen als dem Subjekt 
der Vorstellung ebenso unzugänglich wie die an diese Dinge geknüpften 
Bewegungsabläufe. Wie sich etwa das Antriebspendel einer mechanischen 
Uhr bewegt oder wie sich ein Rad dreht, aber auch wie elektrischer Strom 
in einer Spule fl ießt oder wie sich elektromagnetische Wellen im Raum aus-
breiten – all das wäre dem Vorstellungsvermögen verstellt und damit nicht 
handhabbar. Die beiden genannten Beispielfelder sind Bereichen des Wis-
sens geschuldet, die ihrerseits einen Wechsel in der Politik der Vorstellung 
nahezu mustergültig verkörpern. Mit der Differenz zwischen Pendeln und 
Rädern einerseits und elektromagnetischen Vorgängen andererseits ist un-
ter der Hand eine Grenze betroffen, an der die Vorstellbarkeit, die Darstell-
barkeit und auch die Zustellbarkeit physikalischer Phänomene nachgerade 
topisch verhandelt werden. Es ist die Grenze zwischen einer klassischen 
Physik und dem, was Ernst Cassirer einmal titelgebend als Moderne Physik 
beschrieben hat.2 

 1  Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 191984, S. 362.
 2  Ernst Cassirer, Zur modernen Physik, Darmstadt 71994; mit den beiden Abhandlungen 

Zur Einsteinschen Relativitätstheorie. Erkenntnistheoretische Betrachtungen (1921) und Determinis-
mus und Indeterminismus in der modernen Physik. Historische und systematische Studien zum Kausal-
problem (1936).

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


100 Stefan Rieger

Mit dem ersten Bereich ist die Welt von Newtons Mechanik aufgerufen, eine 
Welt ideal einfacher Gegenstände und ideal einfacher Wissenschaften, in der 
Geschlossenheit, lineare Zeitfolgen und das Kausalitätsprinzip vorherrschen, 
eine Welt, die in Ordnung war, weil die Dinge noch bei sich waren, eine 
Welt, in der einer Natur getrost aus Mathematiker- und Philosophenmund 
bescheinigt werden konnte, keine Sprünge zu machen. Die andere Physik 
betrifft mit ihren Gegenständen scheinbar einen Spezialbereich des Wissens, 
der aus diesen Kategorien ausschert und mit seiner Esoterik vermeintlich an 
keine Lebenswelt mehr anschlußfähig ist. Mit Einsteins Relativitätstheorie, 
mit Heisenbergs Unschärferelation und mit Plancks Quantenphysik ist die 
Vorstellung über das, was für Menschen überhaupt vorstellbar, was ihrer 
sinnlichen Wahrnehmung zugänglich und was mit welchen symbolischen 
Mitteln darstellbar ist, selbst an eine Grenze gelangt. Damit ist eine Lage 
gegeben, die aus den Gewohnheitsgründen der Semantik heraus gerne als 
›modern‹ bezeichnet wird: Modern an dieser Lage soll sein, daß in der Ein-
lösung gerade von naturwissenschaftlichen Erkenntnissen und deren Kom-
plexität die Vorstellbarkeit, also das Zurückführen auf ein Bild, in Abrede 
gestellt wird. Unzugänglichkeit und Modernität begründen so eine Art de-
fi nitorisches Wechselverhältnis, das im Zeichen eines Verlustes an Unmit-
telbarkeit, an Erfahrung und an Evidenz auftritt. Die fraglichen Phänomene 
stehen selbst topisch für eine Moderne, deren vornehmlichstes Zeichen es 
aus Gründen gesteigerter Komplexität ist oder jedenfalls zu sein hat, immer 
unanschaulicher geworden zu sein. 
Damit hat die Physik das Aussagesystem der Kultur erreicht, und das auf 
zwei unterschiedliche Weisen: zum einen über die Frage der Symbolisier-
barkeit bestimmter Phänomene, zum anderen über ein Theoretisieren von 
Konzepten, die in den Naturwissenschaften in Gestalt der Relativität oder 
der Beobachterabhängigkeit ausgearbeitet wurden und dann zwangsläu-
fi g die Frage sowohl nach der Applikation als auch nach deren möglichen 
Konsequenzen auf nicht naturwissenschaftliche Gegenstände nach sich ge-
zogen haben.3 Als solche betreffen diese Konzepte ganz zentrale Fragen der 
Beobachtung und Beobachtbarkeit von Kultur – um von Positionsbestim-
mungsbemühungen gar nicht erst zu reden, die der Zahl und den Stilen 

 3  So fi ndet eine der prominenten Debatten über die Möglichkeit einer solchen Applikation 
zwischen Kybernetik und Strukturalismus statt. Vgl. Norbert Wiener, Kybernetik. Re-
gelung und Nachrichtenübertragung in Lebewesen und Maschine, Reinbek b. Hamburg 
1968; Claude Lévi-Strauss, Strukturale Anthropologie I, übers. von Eva Moldenhauer, 
Frankfurt a. M. 1997.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Scheinbilderfolgen 101

unterschiedlicher Wissenschaftskulturen gelten.4 Klammert man die kultur-
pessimistischen Aspekte aus, die topisch den Erfahrungsverlust an eine un-
einsichtig gewordene Moderne adressieren, so gelangt etwas anderes in den 
Blick, nämlich die Frage nach dem Symbol unter Ausgangsbedingungen, 
die sich ihrerseits verändert haben, und damit verbunden die Frage nach 
seiner Aktualität. Wie also sind und wie also sollen Symbole von Gegen-
ständen möglich sein, von denen es immer wieder gebetsmühlenhaft heißt, 
sie seien nicht oder eben nicht mehr länger symbolisierbar? Ein Grenzgän-
ger des Wissens, der niederländische Biologe, Physiologe, Mediziner und 
Ausdruckstheoretiker Frederik J. J. Buytendijk, führt am Ort einer Wissens-
verschränkung, in den Prolegomena einer anthropologischen Physiologie, 
dazu einen Befund Werner von Heisenbergs selbst ins Feld:

Als Beispiel möge das folgende Zitat von Heisenberg dienen: ›Atome […] besitzen 
nicht mehr geometrische Eigenschaften als Farbe und Geschmack […]. Das Atom 
der modernen Physik kann nur symbolisch durch eine partielle Differenzialglei-
chung in einem abstrakten mehrdimensionalen Raum vorgestellt werden […]. 
Jede Form einer visuellen Vorstellung ist eo ipso falsch‹.5

Mit solchen Absagen an das visuelle Vorstellungsvermögen, wie es Heisen-
bergs Verdikt bescheinigt, kann es aber nicht sein Bewenden haben. Im-
merhin gibt es trotz dieses Befundes Konstellationen, in denen Menschen 
aus welchen Gründen auch immer dazu gezwungen sind, dennoch über 
diese Vorstellungen Aussagen zu erheben, über sie zu reden, sie für an-
dere oder für sich selbst anschaulich oder vorstellbar zu machen, kurz: sie 
in welcher Form auch immer in einen Raum der Aussagen zu überführen. 
Wer ein Physiklehrbuch schreibt oder gar aus unmittelbar pädagogischen 
Gründen in der Erklärungspfl icht steht, verfällt zwangsläufi g auf den Be-
griff des Symbols.6 
Bei dessen neuerlichem Gebrauch kann es allerdings mit Heisenbergs 
Gleichsetzung von Symbol und mathematischem Formalismus nicht sein 
Bewenden haben. Des Physikers nachgerade bruchlose Ersetzung des Sym-

 4  Vgl. Charles P. Snow, Die zwei Kulturen. Literarische und naturwissenschaftliche Intel-
ligenz, Stuttgart 1967.

 5  Frederik J. J. Buytendijk, Prolegomena einer anthropologischen Physiologie, Salzburg 
1967, S. 280.

 6  Zu den anthropomorphen Strategien der Veranschaulichung vgl. Stefan Rieger, Manuale 
des Stroms. Der Elektromagnetismus und die Induktion des Wissens, in: Renate Lach-
mann, ders. (Hg.), Text und Wissen. Technologische und anthropologische Aspekte, 
Tübingen 2003, S. 45–72.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


102 Stefan Rieger

bols durch eine partielle Differentialgleichung ist keine Aussage über das 
Symbol, sondern es ist eine Aussage über die Mathematik bestimmter phy-
sikalischer Phänomene. Mit dieser Einschätzung, mit der die Naturwissen-
schaften ein eigenes Reich der Abstraktion und Uneinsehbarkeit begründen 
(und von anderen Wissensformen auch abgrenzen), wäre das Symbol am 
Ende. Damit ist eine Situation gegeben, in der es zwei Möglichkeiten im 
Umgang mit ihm gibt. Das ist zum einen die Option Heisenbergs, der das 
Bild streicht, an seine Stelle einen mathematischen Formalismus setzt und 
das Ganze dennoch auch weiterhin Symbol nennt. Das ist zum anderen der 
Versuch, den Symbolbegriff nicht nur dem Schein nach beizubehalten und 
ihn statt dessen den veränderten Gegebenheiten anzunähern. Wie kann eine 
solche Annäherung aussehen, und worin liegen denn überhaupt die spezifi -
schen Merkmale jener veränderten Gegenstandsbereiche, an die das Symbol 
im Zuge seiner Aktualisierung dann anzupassen wäre? Es handelt sich um 
Gegenstände, die vor allem wegen ihrer extremen Ablaufgeschwindigkeit, 
wegen der enorm hohen Zahl der Teile, wegen der Beobachterrelativität, 
wegen eines ausgesprochen hohen Grades an Abstraktion einfache Bilder 
verhindern, solche aber zugleich um so dringender erforderlich machen.

II

In diese Diskussion fügt sich eine Auseinandersetzung ein, die in den 20er 
Jahren des letzten Jahrhunderts im Zwischenfeld von Naturwissenschaft und 
Symboltheorie geführt wird. Es geht dabei um Begriff und Sache des ›In-
neren Scheinbilds‹ oder ›Symbols‹, ein Konzept, das der Physiker Heinrich 
Hertz in die Diskussion um Vor- und Darstellbarkeit einbringt. Hertz, dem 
1886 und damit ein Vierteljahrhundert nach der mathematischen Behaup-
tung durch James Clerk Maxwell erstmalig der experimentelle Nachweis 
elektromagnetischer Wellen gelang, spielt dabei eine Doppelrolle auf der 
Bühne des Wissens und gerät so zunehmend ins Rampenlicht gerade auch 
erkenntnistheoretischer Überlegungen: Er agiert einmal als Physiker, zum 
anderen aber auch als Rhetoriker, präziser noch, als Theoretiker der bei der 
Beschreibung physikalischer Prozesse angewandten Veranschaulichungs- 
und Versprachlichungsstrategien. In seinem Namen und im Rückgriff auf 
dieses Versatzstück wird eine ganze Gruppe von Autoren argumentieren: 
Ernst Cassirer ebenso wie der ungarische Virtualitätstheoretiker Melchior 
Palágyi, der kaum bekannte Medienvordenker Otto Wiener ebenso wie 
sein bekannter Namensvetter Norbert, der Anthroposoph Rudolf Steiner 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Scheinbilderfolgen 103

ebenso wie der logische Empirist Rudolf Carnap und der Philosoph Lud-
wig Wittgenstein – eine Liste, die beliebig zu erweitern wäre, bis sie dann 
endlich auch noch die Auseinandersetzung zwischen strukturaler Anthro-
pologie und Kybernetik, bis sie also auch Claude Lévi-Strauss und Norbert 
Wiener betrifft.7
Was dabei jenseits aller Rezeptionsgeschichten zur Disposition steht, ist 
die Einschätzung von Hertz, man müßte um dieser Anpassung willen an 
der Vorstellung von Repräsentation ansetzen und darauf gründend an den 
Konzepten davon, was denn überhaupt ein Bild sein kann, was denn über-
haupt als Bild veranschlagt werden soll.8 Dabei machen Veränderungen im 
Bereich optischer Medien und vor allem der Übergang von den statischen 
Bildern sowohl der bildenden Künste als auch der Photographie zu den Be-
wegungsbildern der Kinematographie ihren Einfl uß geltend. Es wird sich 
als Fluchtlinie ergeben, daß das Symbol in die Phase der Bewegungsbilder 
übergegangen ist (und damit auf verzwickte Weise die Aktualität des Symbols 
beim Wort genommen hat). Heinrich Hertz jedenfalls glaubt für den Gegen-
standsbereich einer bestimmten Physik erklären zu können, daß und wie 
Menschen zu bestimmten Bildgebungen gezwungen sind, und zwar gerade 
im Angesicht von Phänomenen, die jeder Ansichtigkeit spotten und somit 
den Tatbestand eines modernen Erfahrungsverlustes mustergültig einlösen.9 
Dazu entwickelt Hertz in den Prinzipien der Mechanik von 1894 seine Theorie 
der inneren Scheinbilder und Symbole, einen Passus, der nicht nur von Cas-
sirer besonders herausgehoben wird.10 Auffällig an Cassirers Rekonstruk-
tion sowohl in der Philosophie der symbolischen Formen als auch in Der Begriff der 

 7  Für eine ausführlichere Rekonstruktion vgl. Stefan Rieger, Kybernetische Anthropologie. 
Eine Geschichte der Virtualität, Frankfurt a. M. 2003.

 8  Zur Generalisierung des Bildes vgl. Gottfried Boehm (Hg.), Was ist ein Bild? München 
32001; Hans Belting, Bild-Anthropologie, München 22002; Bettina Heintz, Jörg Huber 
(Hg.), Mit dem Auge denken. Strategien der Sichtbarmachung in wissenschaftlichen und 
virtuellen Welten, Wien/New York 2001, dort bes.: Gottfried Boehm, Zwischen Auge 
und Hand: Bilder als Instrumente der Erkenntnis, S. 43–54.

 9  Zum Scheinbild vgl. Wolfgang Hagen, Funken und Scheinbilder. Skizzen zu einer Genea-
logie der Elektrizität, in: VVS Saarbrücken (Hg.), Mehr Licht, Berlin 1999, S. 69–117.

 10  Zum Status dieser Scheinbilder bei Heinrich Hertz und ihrer Weiterführung bei Lud-
wig Wittgenstein vgl. Wolfgang Hagen, Zur medialen Genealogie der Elektrizität, in: 
Rudolf Maresch, Niels Werber (Hg.), Kommunikation Medien Macht, Frankfurt a. M. 
1999, S.  133–173, v. a. S.  154, mit weiterführender Literatur, die der Sprachphilosophie 
Wittgensteins gilt. Vgl. dazu die Texte von Peter Barker, Hertz and Wittgenstein, in: 
Studies in the History and Philosophy of Science 11 (1980), S. 243–256 und Andrew 
D. Wilson, Hertz, Boltzmann and Wittgenstein reconsidered, in: Studies in the History 
and Philosophy of Science 20 (1989), S. 245–263.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


104 Stefan Rieger

symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften ist die Tatsache, daß Hertz 
nicht nur paraphrasiert, sondern direkt und ausführlich zitiert wird.

Heinrich Hertz hat in den Vorbetrachtungen, mit denen er seine ›Prinzipien der 
Mechanik‹ einleitet, das neue Erkenntnisideal, auf das diese gesamte Entwick-
lung hinweist, auf den prägnantesten Ausdruck gebracht. Er bezeichnet es als 
die nächste und wichtigste Aufgabe unserer Naturerkenntnis, daß sie uns befä-
hige, zukünftige Erfahrungen vorauszusehen: – das Verfahren aber, dessen sie 
sich zur Ableitung des Zukünftigen aus dem Vergangenen bedienen, bestehe 
darin, daß wir uns ›innere Scheinbilder oder Symbole‹ der äußeren Gegenstände 
machen, die von solcher Art sind, daß die denknotwendigen Folgen der Bilder 
stets wieder die Bilder seien von den naturnotwendigen Folgen der abgebildeten 
Gegenstände.11

Cassirer nimmt das Hertzsche Erkenntnisideal zum Anlaß, um über Bilder 
und Repräsentation nachzudenken. Im Rekurs auf Hertz ist für Cassirer 
jedenfalls klar, daß Physik und physikalisches Weltverstehen sich im Mo-
dus von Bildern vollziehen. Diese stehen allerdings nicht stellvertretend als 
Abdruck der Gegenstände, sie fungieren also nicht als isolierte, statische 
Bildatome, sondern als Bildsequenzen mit einer ihnen eigenen und unhin-
tergehbaren Dynamik, mit einer ihnen eigenen und unhintergehbaren Zeit-
lichkeit; »– und die Forderung, die wir an die Symbole der Physik stellen, 
ist nicht, daß sie ein einzelnes sinnlich-aufzeigbares Dasein abbilden, son-
dern daß sie untereinander in einer derartigen Verknüpfung stehen, kraft 
der denknotwendigen Folgen der Bilder, die Gesamtheit unserer Erfahrung 
systematisch ordnen und beherrschen können«.12 Jenseits aller ästhetischen 
Sonderstellungen wird das Bild kurzerhand zur Generalinstanz eines geord-
neten Weltzugangs erklärt.13 Was dabei zum Tragen kommt, ist allerdings 
ein verändertes Bildkonzept, das von gängigen Modellen der Repräsenta-
tion ebenso wenig erfaßt wird wie von den sonst für das Bild zuständigen 
Disziplinen. Diese Bilder sind auf eine Weise miteinander verbunden, deren 
zentrales Kriterium in ihrer Zeitlichkeit und damit in dem besteht, was in ei-
ner bestimmten Mathematik eine Ableitung heißt. Sehr zur Freude des Sym-
boltheoretikers Cassirer jedenfalls erklärt Heinrich Hertz alles Verstehen zu 
einer Operation, die auf einer unabläßlichen Bildung von Bildsequenzen 

 11  Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Bd.  1 Die Sprache, Darm-
stadt 1997, S. 5. Vgl. ferner ausführlich Ernst Cassirer, Wesen und Wirkung des Sym-
bolbegriffs, Darmstadt 1997.

 12  Cassirer, Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, S.  187.
 13  Vgl. Rieger, Kybernetische Anthropologie.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Scheinbilderfolgen 105

fußt, die daher auf eine intrikate Weise mit der Zukunft zu tun hat und die 
in einem ständigen Vorlaufen in die Zukunft gründet.14 
Das Symbol wird in diesem physiko-anthropologischen Rundumschlag zu 
jenem Ort erklärt, an dem die Notwendigkeiten der Natur und die Notwen-
digkeiten des Denkens übereinkommen. Unklar und offen bleibt in diesem 
Passus allerdings, ob dieses Übereinkommen der Modalität des Könnens 
oder der des Müssens entspricht, klar wird hingegen bereits in der Wort-
wahl der Bezug zur Infi nitesimalmathematik des Barock, zur Integral- und 
Differentialrechnung bei Gottfried Wilhelm Leibniz – jenem Leibniz, dem-
zufolge die Natur ein sprungloses Reich der Stetigkeiten begründet. Seit 
Leibniz und Newton ist Zukunft zu einer Sache der Ableitung geworden. 
Zwischen dem mathematischen Verfahren der Infi nitesimalrechnung und 
der Kinematographie, zwischen der Handhabung von Bewegung im Sym-
bolischen mathematischer Formalismen und im Technisch-Realen einer ki-
nematographischen Wahrnehmung, zwischen der Semiotik des Barock und 
der Medientechnik der Moderne besteht somit ein eigenwilliges Verhältnis 
der Präfi guration, ein Verhältnis, das Friedrich Kittler auf die Formel der 
folgenden Gleichsetzung gebracht hat: »Das technische Medium aber, das 
Bewegung als Infi nitesimalkalkül implementiert, heißt Film«.15 Endlich ist 
durch die Universalisierung eines Bild- und Symbolbegriffes im Menschen 
das Infi nitesimalkalkül implementiert, endlich ist im Modus des bewegten 
Bildes die Mathematik von Leibniz zu einem Unbewußten eben dieses Men-
schen geworden. Der Mensch prozessiert sein Symbole und Bilder gebrau-
chendes Denken nach dessen Maßgabe.
Doch so genau und so wiederholt Cassirer den Stellenwert der Hertzschen 
Scheinbilder und Symbole bedenkt, und so sehr er sich der modernen Phy-
sik in ihren unterschiedlichen Aspekten auch immer wieder annähert, so 
unterschlägt der Symboltheoretiker doch in seiner Rekonstruktion jene 
Apparatur, mit der die denknotwendigen Zustandsänderungen ihrerseits 
allererst evident und vorstellbar werden können. Das technische Medium, 
in dem nach Kittler die Mathematik der Ableitungen implementiert heißen 
darf, bleibt selbst ungenannt. Was Hertz in seinen Prinzipien der Mechanik als 

 14  Vgl. Heinrich Hertz, Prinzipien der Mechanik: in neuem Zusammenhange dargestellt, 
Leipzig 1894.

 15  Friedrich Kittler, Medien und Drogen in Pynchons Zweitem Weltkrieg, in: Rolf Kloep-
fer, K.-D. Möller (Hg.), Narrativität in den Medien, Mannheim 1986, S. 232–252, hier 
S. 242. Zur erkenntnistheoretischen Relevanz der Infi nitesimalrechnung vgl. Hermann 
Cohen, Das Prinzip der Infi nitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapitel zur 
Grundlegung der Erkenntniskritik, Frankfurt a. M. 1968.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


106 Stefan Rieger

Übergangsverhältnis von Anfangs- zu denknotwendigen Endzuständen ver-
anschaulicht – wobei er den Status dieser Veranschaulichung auch eigens 
refl ektiert –, ist im Bewegungsbild einer latent gelassenen Kinematographie 
implementiert und damit mediale, oder sollte man einfach nur sagen: an-
thropologische Realität geworden.16

Eine Nachlieferung, also ein apparatives Beim-Wort-Nehmen des von Cassirer 
und Hertz ausgesparten Kinematographen, der seinerseits die Nachlieferung 
oder Umsetzung eines Stückes Mathematik ist, erfolgt prompt und diskursiv 
stimmig durch einen frühen und weiteren Theoretiker dessen, was heute 
unter der Rubrik Medien gehandelt wird. Otto Wiener, wie auch Cassirer 
ein getreuer Leser von Heinrich Hertz und dessen Mechanik, rüstet 1900 
die Theorie der inneren Scheinbilder und ihrer denknotwendigen Anord-
nung nach. Dazu nennt er sowohl die passende Apparatur als auch das ent-
sprechende optische Medium beim Namen. Weil es dabei erstens um Bilder 
und zweitens um solche geht, die in Bewegung sind, kommt selbstredend 
nur die Kinematographie in Frage und somit neben allen Trivialitäten prak-
tischer Unterhaltung das optische Dispositiv der Bewegungsaufzeichnung 
endlich auch zu theoretischen Ehren: Die Rede ist von nichts anderem als 
vom »theoretischen Kinematographen«, der Auskunft über den Symbolge-
brauch und über den Menschen selbst liefern soll. So jedenfalls lautet die 
einigermaßen hochgeschraubte Erwartungshaltung Otto Wieners. 
Dessen akademische Antrittsvorlesung, die er am 19. Mai 1900 unter dem 
Titel Die Erweiterung unserer Sinne gehalten hat, wird die wissenschaftliche 
Theoriebildung in der Eigenlogik virtueller Bilder und diese schlußendlich 
in einer optischen Apparatur namens Kinematographie begründet sein las-
sen. Und wie Cassirer läßt auch Otto Wiener Hertz mit seiner Auffassung 
über Symbole und innere Scheinbilder ausführlich selbst zu Wort kommen. 
Dazu verortet er sein Beispiel, die physikalische Theoriebildung, auch noch 
im Umfeld einer allgegenwärtigen Evolutionstheorie und setzt so einen 
Trend fort, dem auch andere seiner Arbeiten folgen.17 Die Theorieleistung in 
den Naturwissenschaften, also auf jenem Paradefeld für die moderne Unan-
schaulichkeit und den modernen Evidenzmangel, wird zu einem Diktat, zu 
einer Anweisung, die ausgerechnet im Menschen selbst verankert sein soll. 
Der physikalischen Theoriebildung wird nichts weniger als ein anthropolo-
gisches Substrat unterstellt. Abfolge und Programmgestaltung innerer Bilder 

 16  Zum Status der Informiertheit vgl. noch einmal Cassirer, Zur modernen Physik.
 17  Vgl. Otto Wiener, Physik und Kulturentwicklung durch technische und wissenschaftli-

che Erweiterung der menschlichen Naturanlagen, Leipzig/Berlin 1919.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Scheinbilderfolgen 107

sind durch ein Moment des Unbewußten bestimmt, durch ein Moment un-
hintergehbarer und zugleich notwendiger Unwillkürlichkeit. Anders gesagt: 
Über die physikalische Theoriebildung als eine, aber eben nur eine Weise 
eines geordneten Weltzugangs führt die Kinematographie Regie.

Unsere physikalischen Theorieen sind, vom entwicklungsgeschichtlichen Stand-
punkt aus betrachtet, die Anweisungen zu innerlichen Anpassungsvorgängen an 
äussere Vorgänge. Unsere Umgebung erzeugt sie in uns ähnlich, wie das Licht 
in den Lebewesen das Auge, wie der Schall das Ohr geprägt hat. In ähnlicher 
Weise erzeugt auch der fallende Körper in unserem Innern eine Art kinematogra-
phisches Abbild derart, dass auf den Eindruck des losgelassenen Körpers unwill-
kürlich der Gedanke an den fallenden in uns auftaucht, wobei unter Umständen 
verhütende Refl exbewegungen zu stande kommen. Nur ist bei den physikalischen 
Theorieen der Kinematograph verwickelterer Natur. HERTZ sagt treffend in sei-
ner hinterlassenen Mechanik: […] innere Scheinbilder oder Symbole der äusseren 
Gegenstände […]. Unser Kinematograph muss also vermöge seines Mechanismus 
aus dem Anfangsbild ein Endbild hervorgehen lassen, das den Endzustand des 
äusseren Vorganges genau so gut abbildet, wie jenes Anfangsbild den Anfangszu-
stand. Was dürfen wir nun von der fortgesetzten Erweiterung unserer Sinne und 
der Vervollkommnung unserer theoretischen Kinematographen erwarten?18

Auskunft erwartet Otto Wiener vom »theoretischen Kinematographen« vor 
allem über die Zeit und die Konsequenzen, die unterschiedliche Formen der 
Zeitlichkeit auf das Sein der Dinge haben. Damit nimmt er im Rückgriff 
auf die Kinematographie ein Argument vorweg, das im Zentrum der Ky-
bernetik Norbert Wieners stehen wird.19 Weil sich am Kinematographen 
die Ordnung der Zeit nicht nur umsetzen, sondern durch eine Verkehrung 
der Zeitachsen auch direkt manipulieren läßt, wird an und mit diesen Ma-
nipulationen die Ordnung der Dinge selbst ablesbar.20 Sichtbar wird so jene 
Veränderung in der Ordnung der Dinge, die von technischen Medien aus-
gelöst und hervorgerufen wird. 
Anhand der Frage, ob bestimmte Gegenstände kinematographentauglich 
sind oder eben nicht, genauer noch, anhand der Frage, ob Gegenstände 
bei der – durch den Kinematographen ermöglichten – Verkehrung der Zeit-
achsen ihre Identität beibehalten oder schlicht andere werden, ob also ihre 
Zeitlichkeit reversibel oder irreversibel ist, unterscheidet Norbert Wiener 

 18  Otto Wiener, Die Erweiterung unserer Sinne. Akademische Antrittsvorlesung gehalten 
am 19. Mai 1900, Leipzig 1900, S. 23 f.

 19  Vgl. Wiener, Kybernetik, v. a. das Kapitel über den Zeitbegriff bei Newton und Bergson.
 20  Vgl. Erhard Schüttpelz, Höhere Wesen befahlen, in: Gerhart von Graevenitz u. a. (Hg.), 

Die Unvermeidlichkeit der Bilder, Tübingen 2001, S.  187–203.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


108 Stefan Rieger

zwischen Gegenständen mit und ohne Komplexität. Er greift im ersten Ka-
pitel seiner Kybernetik – dem Kapitel über den Zeitbegriff bei Newton und 
Bergson – zum Kinematographen, um auf dessen Grundlage eine Theorie 
zu erstellen, die zum einen die Komplexität bestimmter Gegenstände zum 
Inhalt haben soll und die zum anderen auf der Grundlage unterschiedlich 
komplexer Gegenstände auch noch deren wissenschaftliche Beschäftigung 
in den Blick nimmt, somit also im Rückgriff auf die Komplexität von Ge-
genständen die Komplexität von Wissenschaften zu unterscheiden sucht. In 
Kürzestform differenziert er zwischen ideal einfachen Wissenschaften wie 
der Astronomie und komplexeren Wissenschaften wie der Meteorologie.21 
Als Unterscheidungskriterium dienen ihm die Verlaufsform von Sternen 
und Planeten einerseits, die von Wolken (und elektromagnetischen Wellen) 
andererseits. Eine Überlegung, in der Wiener die theoretische Kinemato-
graphie seines frühen Namensvetters aufgreift, bringt so im Rückgriff auf 
die Kinematographie nichts weniger als Komplexität selbst zur Anschauung, 
macht Komplexität evident – allerdings um den Preis eines weiteren Ebenen-
wechsels, der zeigt, was im Denken der Medien alles möglich ist. Norbert 
Wiener übersetzt dazu den »theoretischen Kinematographen« Otto Wie-
ners in ein Gedankenspiel, bei dem man sich vorstellen soll, was geschieht, 
wenn man bestimmte, in ihrer Komplexität unterschiedene Gegenstände wie 
Sterne oder Wolken fi lmt und diesen Film anschließend rückwärts ablaufen 
läßt. Sterne und Wolken, klassische Mechanik und moderne Physik haben 
in der Engführung der Kinematographie Kriterien ihrer Unterscheidung 
gefunden. Anders gesagt: Das chaotische Verhalten des Wetters kündigt je-
nen Kontrakt mit der Stetigkeit, jenen Kontrakt also, der die Natur davon 
abgehalten hat, Sprünge zu begehen.

Wenn wir also die Planeten fi lmen würden, um ein wahrnehmbares Bild ihrer 
Bewegung zu zeigen, und den Film rückwärts ablaufen ließen, so ergäbe sich 
noch, übereinstimmend mit der Newtonschen Mechanik, ein mögliches Bild der 
Planeten. Wenn wir dagegen die Turbulenz der Wolken in einem Gewitter fi lm-
ten und den Film rückwärts ablaufen ließen, erschiene er gänzlich verkehrt. Wo 
wir Aufwinde erwarteten, würden wir Abwinde sehen, die Turbulenz würde an 
Intensität abnehmen, das Blitzen ginge den Veränderungen der Wolke, die ihm 
gewöhnlich vorausgehen, voran und so beliebig weiter.22

 21  Vgl. Norbert Wiener, Kybernetik, v. a. S. 53–69.
 22  Ebd., S. 54. Zum Stellenwert der Kinematographie im Rahmen von Gedankenexperi-

menten, genauer noch: zu einer Konfrontation von Raum- und Zeitkonzepten vgl. Karl 
Gerhards, Nichteuklidische Kinematographie, in: Die Naturwissenschaften. Wochen-
schrift für die Fortschritte der reinen und der angewandten Naturwissenschaften 20 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Scheinbilderfolgen 109

III

Diese Dinge haben selbstredend nicht nur mit Physik zu tun. Vielmehr wird 
der Umgang mit Bewegungsbildern zu einem Anthropologikum erklärt und 
kurzerhand im Menschen verankert: als Phantasie, als vitale Phantasie, die 
wie etwa in der philosophischen Anthropologie bei Arnold Gehlen gleich 
noch zum Grundbestand einer biologischen Theorie erklärt wird.23 Sol-
chen Entwürfen zufolge fi ndet all das, was Menschen tun, im Zeichen von 
Bewegungsbildern und einer sie umsetzenden Instanz statt – gleichgültig, 
wie auch immer diese dann im einzelnen terminologisch gefaßt wird. Men-
schen werden so als Wesen ausgewiesen, die im Modus von Bewegungsbil-
dern und damit im permanenten Vorgriff auf eine Zukunft operieren. Ganz 
gleichgültig, ob Menschen physikalische Theoriebildung treiben oder ganz 
einfach nur ihre Motorik steuern, ob sie wahrnehmen oder eine bestimmte 
Bewegung ausführen, ob sie tanzen oder turnen, ob sie hämmern oder han-
tieren, ob sie über Straßen gehen oder Flugzeuge lenken – alles unterliegt 
einer bildhaften Steuerung, alles ist Bewegungsentwürfen und einer sie 
ermöglichenden Generalinstanz zuzurechnen. Über alle Randständigkeit 
und über jegliche ästhetische Sonderstellung hinaus gerät eine dergestalt 
ausgearbeitete und weit gefaßte Theorie der Phantasie ins Zentrum einer 
Menschenwesensbestimmung, die trotz aller Diversifi zierung und Regiona-
lisierung des Wissens vom Menschen noch einmal den alten Anspruch der 
Anthropologie auf Ganzheit einlösen möchte.24 Wie randständig die Ver-
treter der entsprechenden Theoriebildung auch immer sein mögen: Dieser 
anthropologische Universalismus hat Methode. Dazu muß in einem ersten 
Schritt die Phantasie aus ihrer ästhetischen Sonderstellung befreit und in ei-
nem weiteren Schritt zu einer Instanz verallgemeinert werden, die für nichts 
nicht zuständig sein soll. Arnold Gehlen hat diesen Weg exemplarisch be-
schritten, um am Ende seiner Version der Phantasie nichts weniger als ein 
anthropo-biologisches Fundament zu bescheren.

(1932), S. 925–928. Zum Faszinosum, gerade die Relativitätstheorie zum Gegenstand 
der Kinematographie zu machen und jene durch diese zu veranschaulichen, vgl. Edgar 
Beyfuss, Alfred Kossowsky (Hg.), Das Kulturfi lmbuch, Berlin 1924, bes.: Schwerdt, Phy-
sikalische und mathematische Probleme im Film, S.  141–148; Hannswalter Kornblum, 
Die Grundlagen der Einsteinschen Relativitätstheorie als Lehrfi lm, S.  149–151.

 23  Vgl. Arnold Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Wiesbaden 
131997.

 24  Zur Universalisierung vgl. Hans Kunz, Die anthropologische Bedeutung der Phantasie, 
2 Bde., Basel 1946.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


110 Stefan Rieger

Nun mag wohl eine Anthropologie, die den Menschen von der Handlung aus 
begreift, dazu beitragen, die Leistung und Bedeutung der Phantasie sichtbar wer-
den zu lassen. Denn vor allem kann so der Fehler vermieden werden, von vorn-
herein zu hoch anzusetzen. Man denkt gerne in erster Linie an die dichterische 
oder künstlerische ›Verklärung‹, jedenfalls an die in der Sprache lebende oder 
die hochgezüchtete optische, musikalische Phantasie, also an Funktionen indivi-
dueller und entlasteter Sublimierung, vielleicht auch noch an das Traumleben, 
aber selten daran, daß sie doch zuerst ein sehr reelles und vitales Geschehen 
ist.25

Die Phantasie ist als vitale Instanz so allgegenwärtig, daß in ihrem Namen 
auch die Kasuistik physikalischer Phänomene ganz explizit unter die an-
thropologische Verallgemeinerung fallen kann und fallen muß. Der Versuch, 
die Kasuistik der Physik anthropologisch zu erden, erfolgt einmal mehr im 
Rückgriff auf Heinrich Hertz, erfolgt also vor dem Hintergrund von eben 
jenen physikalischen Phänomenen, die ob ihrer Uneinsichtigkeit vermeint-
lich an kein Menschenwesen mehr zu adressieren sind. Als Vorlagenlieferant 
zeichnet der ungarische Bildtheoretiker Melchior Palágyi verantwortlich, 
ein Autor, der mit Plessner, Gehlen, Scheler, Buytendijk unter anderem die 
philosophische Anthropologie und ihr nahestehende Theorieangebote auf 
eine universale Bildprogrammatik eingeschworen hat.26 Es ist eine der eigen-
tümlichen Pointen seines Ansatzes, daß er seine Theorie unter den Begriff 
der Virtualität faßt. Unabhängig von der Implementierung in Computern 
und den entsprechenden Aufgeregtheiten um digitale Kunstwelten liefert 
er so einen der vielleicht letzten Versuche, dem Menschen eine einheitliche 
Grundierung zuteil werden zu lassen. Ausgerechnet im Namen jener Vir-
tualität, die nachgerade topisch ins Feld geführt wird, um den Menschen in 
der Moderne um die nur ein Aufschreibesystem vorher so liebgewonnenen 
Werte wie Eigentlichkeit, Wesen und Natur zu bringen, ausgerechnet im Zei-
chen dieser Kategorie soll dem Menschen seine Bestimmung zuteil werden. 
Das jedenfalls ist die Fluchtlinie von Palágyis Naturphilosophischen Vorlesungen. 
Über die Grundprobleme des Bewußtseins und des Lebens. Selbstredend darf seine 
dort vorgestellte Version der Phantasie auch vor der Elektrizität nicht halt 
machen, müssen universale Theorien doch auch alles erklären können. Wie 

 25  Gehlen, Der Mensch, S. 316.
 26  Vgl. Benjamin Bühler, Lebende Körper. Organologische Modelle in der Biologie, Phi-

losophischen Anthropologie und Literatur im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts, [Ms. 
Konstanz 2003].

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Scheinbilderfolgen 111

sehr sie das tun, zeigt ein Passus, der in der Wahrnehmungslehre den Abschnitt 
Theorie der Phantasie eröffnet.

Gewöhnlich denkt man, daß die wissenschaftliche Untersuchung der Phantasie 
bloß für die Ästhetik eine grundlegende Bedeutung habe, und merkt nicht, daß 
die Lehre von der Phantasie eines der prinzipiell wichtigsten Kapitel auch der 
Erkenntnistheorie bildet. […] Mit andren Worten, es gibt ohne Phantasie gar 
keine Erkenntnis: weder eine mathematisch-naturwissenschaftliche noch auch 
eine solche, die in das Gebiet der Logik, der Ethik oder der sogenannten Gei-
steswissenschaften gehört. Ja, es gibt ohne Phantasie – und dies soll besonders 
betont werden –, auch keine Kenntnisnahme von dem, was uns in Wirklichkeit 
umgibt, also kein Sehen von Farben und Gestalten, kein Hören von Tönen und 
Melodien, keine Beobachtung körperlicher Dinge durch Tasten und Greifen, mit 
einem Worte: keine sinnliche Wahrnehmung und keine Art irgendeiner niederen 
oder auch höheren geistigen Tätigkeit.27

Die Naturphilosophischen Vorlesungen machen darauf die Nagelprobe und neh-
men dazu die besonders uneinsichtige Elektrizität zum Exempel. »Eine be-
sondere Stellung kommt der Elektrizität zu, die überhaupt keine spezifi sche 
vitale Repräsentation hat und deshalb eine fundamentale Bedeutung für die 
mechanische Naturwissenschaft gewinnt«.28 Ganz gegenläufi g zu all den Ar-
gumenten des Evidenzmangels moderner Physik und des daraus geschlos-
senen Erfahrungsverlustes in eben jener Moderne argumentiert Palágyi 
umgekehrt, indem er kurzerhand den Begriff des Lebens den Seinsweisen 
physikalischer oder sonstiger Phänomene voranstellt. Er tut dies im Zeichen 
der Bewegung, die ihrerseits unhintergehbar ist.

Es ist kein Zufall, keine Laune und auch keine Sache der zweckmäßigen Auswahl, 
was den Physiker bestimmt, alle mechanischen Vorgänge durch Bewegungsbil-
der faßbar zu machen. Alle Theorien, welche die Wärme, das Licht usw. durch 
Bewegungsbilder erläutern, sind notwendige Theorien. […] Geniale Physiker wie 
Maxwell  und Hertz stellten interessante Betrachtungen über den Gebrauch von an-
schaulich machenden analogischen Bildern in der Physik an. Insbesondere betont 
Hertz, daß unsere Wahrnehmung uns keine völligen Zusammenhänge und Ge-
setzmäßigkeiten darbietet, und daß wir annehmen müssen, die Mannigfaltigkeit 
des wirklichen Geschehens sei unvergleichlich größer als die des wahrnehmbaren 
Geschehens. Von denjenigen Vorgängen nun, die der Wahrnehmung unzugäng-
lich bleiben, müßten wir Bilder (bzw. Symbole) entwerfen, und zwar müssen 

 27  Melchior Palágyi, Wahrnehmungslehre. (Mit einer Einführung von Dr. Ludwig Klages), 
Leipzig 1925, S. 69.

 28  Melchior Palágyi, Naturphilosophische Vorlesungen. Über die Grundprobleme des Be-
wußtseins und des Lebens, in: ders., Ausgewählte Werke, Bd.  1, Leipzig 1924, S.  184.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


112 Stefan Rieger

diese Bilder so konstruiert werden, daß ihre denknotwendigen Folgen gleich auch 
Bilder der naturnotwendigen Folgen jener nicht wahrnehmbaren Vorgänge seien. 
Das Bild aber, das wir allen der Wahrnehmung nicht zugänglichen Geschehnissen 
unterlegen, ist Masse, die sich in Bewegung befi ndet.29

Wie Palágyi weiter ausführt, gilt dieser Befund nicht nur für die individuel-
len Strategien der Veranschaulichung, sondern für die Struktur der Wissen-
schaften selbst. Nicht mehr geniale Einzelbegabungen und ihnen geschul-
dete Trouvaillen, sondern ein universaler Bildmechanismus soll dafür aus-
schlaggebend sein. Eine Wissenschaftsgeschichte auf dieser Grundlage hätte 
also weniger bei jenen Einzelvermögen anzusetzen, wie sie als besondere 
Befähigung zur Abstraktion etwa dem Mathematiker Felix Klein oder zur 
Bildgebung dem Chemiker Kekulé so gerne personal attestiert wurden. »Es 
liegt in der Natur der menschlichen Phantasie begründet, daß sie alle me-
chanischen Vorgänge nur in dem Bilde der Bewegung, d. i. der eingebilde-
ten Bewegung und der eingebildeten Empfi ndung, zu erfassen vermag«.30 
Es ist diese ›Natur‹ der eben eingebildeten Bilder, die neben allen anderen 
alltäglichen Seins- und Weltbezügen auch den Wissenschaften ihre Struk-
tur verleiht. Im Zuge eines Universalismus wird die Phantasie für die Wis-
senschaft systemkonstitutiv, sie unterliegt damit mehr als nur individuel-
len Bezugnahmen. Sie greift also nicht nur gelegentlich in das Geschehen 
der Evidenzerzeugung und Vorstellbarkeit ein, sondern sie tut dies ständig. 
Aufklärung über die Physik und Chemie kann daher in Palágyis Sicht der 
Dinge nur eine Lebenswissenschaft und eine in ihr begründete Theorie der 
vitalen Visualisierung leisten, oder, wie es an anderer Stelle der Naturphilo-
sophischen Vorlesungen heißt: »Die Antwort auf diese Frage kann nur durch 
den Erkenntnistheoretiker im Vereine mit dem Biologen« und Lebenswis-
senschaftler »gefunden werden«.31 Zwischen Vitalität und Virtualität fi ndet 
das Symbol seinen Ort – einen Ort, dessen Aktualität in Veränderungen der 
Episteme begründet liegt.
Was diese kleine Mediengeschichte des Symbolbegriffs zeigt, fi ndet in den 
dominanten Redeweisen über Medien ausgesprochen wenig Beachtung. Me-

 29  Ebd., S.  184 f. Zur experimentellen Nachstellung vgl. Erich R. Jaensch, Jakob Schweicher, 
Experimentelle Untersuchungen über die Begriffsbildung im anschaulichen Denken (zu-
gleich im Hinblick auf das ›gegenständliche Denken‹ Goethes), in: Zeitschrift für Psycho-
logie und Physiologie der Sinnesorgane, 1. Abt., 114 (1930), S.  185–226 (mit Abb.). Vgl. 
A. E. Dolbaer, Mechanical Conceptions of Electrical Phenomena, in: Nature. A Weekly 
Illustrated Journal of Science 55 (1896), S. 65–69.

 30  Palágyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S.  184.
 31  Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Scheinbilderfolgen 113

dien eröffnen Aussageoptionen, die weder in einer Technikgeschichte noch 
in einer Medienwirkungsforschung aufzugehen brauchen. Medien sind jen-
seits ihrer Inhalte und jenseits der Fixierung auf diese Inhalte immer auch 
und immer schon Modelle für kognitive Prozesse jeglicher Art. Als solche 
bestimmen sie den Weltzugang nicht nur durch technische Äußerlichkeiten 
der Reproduktion, der Erreichbarkeit, der Kommunikation, der Manipula-
tion – wenngleich über diese am meisten gehandelt wird –, sondern sie be-
stimmen die Weisen, wie Menschen sich Dinge vorstellen, veranschaulichen, 
plausibilisieren oder eben symbolisieren.32 Im Inneren psychischer Systeme 
wird nach Maßgabe technischer Medien verfahren. Dieses Innere, die black 
box, deren Unzugänglichkeit nicht nur ein systemtheoretischer Allgemein-
platz geworden ist, stellt selbst kein Vakuum dar, ist selbst nicht unerreicht 
und unerreichbar. Die black box ist damit aussagenmäßig belangbar. Sie ist, 
weil an die Geschichte technischer Medien gebunden, selbst historisch varia-
bel, sie kann von Relativität handeln, ohne selbst relativ sein zu müssen.

 32  Das gilt auch für den Bereich des Erfi ndens selbst. Vgl. Stefan Rieger, Scientia intuitiva und 
Erfi ndungskunst. Zu einer Theorie des Einfalls und der Entdeckung, in: Stefan  Metzger, 
Wolfgang Rapp (Hg.), Homo inveniens. Heuristik und Anthropologie am Modell der Rhe-
torik, Tübingen 2002, S.  179–195.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


wolfgang struck

Dokument/Symbol/Film
Der ruhige und kalte Weg des Beobachtens

Ich habe, indem ich meinen ruhigen und kalten 
Weg des Beobachtens, ja des bloßen Sehens ging, 
sehr bald bemerkt, daß die Rechenschaft, die ich 
mir von gewissen Gegenständen gab, eine Art 
von Sentimentalität hatte, die mir dergestalt auf-
fi el, daß ich dem Grunde nachzudenken sogleich 
gereizt wurde.1

 Johann Wolfgang Goethes 1797 unternommene Reise aus dem abgeschie-
denen Weimar in das großstädtische Frankfurt ist zugleich eine Zeitreise, 
zurück in die Vergangenheit der eigenen Biographie und voraus in die Welt 
der – im Vergleich zu der zur Heimat gewordenen kleinen Residenzstadt – 
fremden, modernen Urbanität. Das stellt unerwartete Anforderungen an 
den dem daheimgebliebenen Freund Schiller versprochenen Reisebericht, 
auf die Goethe schließlich mit seiner berühmten Konzeption des Symbols 
 reagieren wird. Der Trümmerhaufen des – im Bombardement zerstörten, 
aber aufgrund gestiegener Grundstückspreise trotz oder vielleicht auch ge-
rade wegen der Zerstörung immer noch einen größeren Wert als noch we-
nige Jahre zuvor repräsentierenden – großväterlichen Hauses, in dem Goethe 
zuerst ein »Symbol« der großen, »gewerbreichen Stadt« erkennt, bestätigt 
und verunsichert ihn gleichermaßen in seinem Vorsatz, (s)eine Reisebeschrei-
bung am ehesten in einem »ruhigen und kalten Weg des Beobachtens, ja 
des bloßen Sehens« fundieren zu können.2 Ist doch nicht allein das Symbo-
lisierte, wie Heinz Schlaffer dem Reisenden vorrechnen wird, ein abstraktes 
ökonomisches Gesetz, das »nur gegen alle Anschauung richtig sein kann«,3 
sondern auch das Symbolisierende kann überhaupt erst Evidenz gewinnen, 
weil »eine liebevolle Erinnerung dazu[kommt]« und es mit einem sehr per-
sönlichen Aufmerksamkeitsindex versieht.4 Goethe gibt seine Hoffnung 

 1   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, in: Emil Stai-
ger (Hg.), Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, Frankfurt a. M. 1977, Bd.  1, 
S. 439–442, hier S. 439.

 2  Ebd., S. 440 f.
 3  Heinz Schlaffer, Faust – Zweiter Teil. Die Allegorie des 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1981, 

S.  18 f.
 4  Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, S. 441.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


116 Wolfgang Struck

auf eine Verallgemeinerungsfähigkeit seiner singulären Evidenz erfah rung 
jedoch nicht auf, sondern er suspendiert sie, legt sie gleichermaßen zu den 
Akten: 

Man mag sich stellen, wie man will, so sieht man auf der Reise die Sache nur von 
Einer Seite und übereilt sich im Urteil, dagegen sieht man aber auch die Sache 
von dieser Seite lebhaft, und das Urteil ist in gewissem Sinne richtig. Ich habe 
mir daher Akten gemacht, worin ich alle Arten von öffentlichen Papieren, die mir 
eben jetzt begegnen, Zeitungen, Wochenblätter, Predigtauszüge, Verordnungen, 
Komödienzettel, Preiskurante einheften lasse und sodann auch das, was ich sehe 
und bemerke, als auch mein augenblickliches Urteil einhefte.5

Einer aufgeschobenen, späteren ›poetischen‹ Bearbeitung bliebe es vorbehal-
ten, aus solchen Akten wieder jene »eminente[n] Fälle« herauszufi ltern, 

die, in einer charakteristischen Mannigfaltigkeit, als Repräsentanten von vielen 
andern dastehen, eine gewisse Totalität in sich schließen, eine gewisse Reihe for-
dern, Ähnliches und Fremdes in meinem Geiste aufregen und so von außen wie 
von innen an eine gewisse Einheit und Allheit Anspruch machen 

und die daher »eigentlich symbolisch« heißen dürfen.6 Daß die Vermitt-
lung des Gegensätzlichen, etwa der unmittelbaren Wahrnehmung und der 
aufschiebenden Verzeitlichung, des Konkreten und des Abstrakten, des 
Besonderen und des Allgemeinen, des Dinges und des Zeichens, dazu ten-
diert, eine solche ›symbolistische‹ Poesie strukturell zu überfordern, ist oft 
beschrieben worden, etwa in einer prägnanten Formulierung von Michael 
Titzmann: »Mit Hilfe des S[ymbol]-Begriffs wird die Unterscheidung zwi-
schen semiotischen Sachverhalten, die etwas bedeuten, und natürlichen 
Sachverhalten, die nichts bedeuten, aufgehoben«.7 Eine mit dem Symbol-
Begriff verbundene Tendenz, in Umkehrung der gewohnten Semantik Na-
tur als deutbar, Kunst dagegen als unausdeutbar zu denken, nähert beide 
Bereiche einander an und beschwört damit eine sich auflösende Einheit und 
Ordnung der Welt im Versuch, »zu integrieren, was schon längst nicht mehr 
zu integrieren ist«.8 Historisch bekommt das Symbol damit eine nostalgische 
Funktion des – vergeblichen – Widerstands gegen die Dynamik einer durch 

 5   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 22. August 1797, in: Staiger, Der 
Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 446–448, hier S. 447.

 6  Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, S. 439 f.
 7  Michael Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Walter 

Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie, Stuttgart 1979, S. 642–665, hier 
S. 660.

 8  Ebd., S. 661.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Dokument/Symbol/Film 117

Komplexität und Abstraktheit charakterisierten Moderne zugewiesen. Seine 
Aktualität bezieht es aus seiner Unzeitgemäßheit. Daß Goethe sich der mit 
dem Konzept aufgeworfenen Ambivalenzen durchaus bewußt gewesen zu 
sein scheint, deutet die Fülle paradox anmutender Formulierungen an, die 
den Begriff eher umschreiben als defi nieren – »die Sache, ohne die Sache 
zu seyn, und doch die Sache«.9
Eine dieser Ambivalenzen, die sich in Goethes »Akten« besonders deutlich 
abzeichnet, ist die von Sehen und Lesen, der »Einbruch der Schrift in die 
Kontinuität der Erscheinungen«.10 Weder in der Sammlung von schriftli-
chen Dokumenten noch in der Verschriftlichung eigener Eindrücke ist die 
ursprüngliche Privilegierung des »bloßen Sehens« aufrechtzuerhalten, mit 
der Goethe den »kalten Weg des Beobachtens« und die Möglichkeit des 
Symbolisierens aufeinander bezogen hatte. Unabhängig davon, ob man es 
mit Goethe für ein sinnvolles Unternehmen hält, das symbolfähige Ding 
aus diesem Agglomerat von Schriftzeugnissen wieder herauszudestillieren, 
oder mit seinen Kritikern die Paradoxien eines solchen Vorhabens heraus-
streicht, ist das ›Symbol‹ hier zum Teil einer symbolischen Ordnung gewor-
den, des semiotischen Systems der Schrift, in das Goethe seine Beobachtung 
transformieren muß, da ihm kein optischer Speicher zur Verfügung steht. 
›Beobachtet‹ werden nur mehr – in metaphorischer Verschiebung des Aus-
drucks – Vorgänge innerhalb dieses Systems, damit aber ist die Verbindung 
von Vorsemiotischem und Semiotischem, die das Symbol garantieren soll, 
gekappt – und somit ist auch die angestrebte Vorurteilsfreiheit nicht mehr 
gesichert.
Allerdings wird sich mit den technischen Medien des Visuellen – Photogra-
phie und Film – eine Möglichkeit abzeichnen, dieses Dilemma zu lösen. Mit 
ihrem Versprechen einer von individuellen wie kulturspezifi schen Vorurtei-
len unverstellten Reproduktion der sichtbaren Welt scheint das Sehen jene 
Kälte zu erlangen, in der Goethe die »liebevolle Erinnerung« zu bannen 
versuchte. Und mehr als das: Mit der physikalischen Spur, die sich vom 
Licht refl ektierenden Objekt bis zum entwickelten Photopapier oder zur 

 9   Johann Wolfgang Goethe, Nachtrag zu Philostrats Gemälde [Ueber Kunst und Alterhum. Zwey-
ten Bandes drittes Heft], in: ders., Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche, 
Abt. 1, Bd. 20 Ästhetische Schriften 1816–1820, hg. von Hendrik Birus, Frankfurt a. M. 
1999, S. 536–540, hier S. 540.

 10  Christian Moser, Sichtbare Schrift, lesbare Gestalten: Symbol und Allegorie bei Goethe, 
Coleridge und Wordsworth, in: Eva Horn, Manfred Weinberg (Hg.), Allegorie. Kon-
fi gurationen von Text, Bild und Lektüre, Opladen/Wiesbaden 1998, S.  118–132, hier 
S.  124.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


118 Wolfgang Struck

Projektion auf eine Leinwand zieht, steht auch die Grenze zwischen Kunst 
und Natur erneut zur Diskussion. André Bazin etwa argumentiert, daß mit 
dem photographischen Objektiv nicht allein das (Künstler-)Subjekt aus sei-
ner privilegierten Position im Repräsentationsprozeß verdrängt worden ist 
(das ist tendenziell bereits in Goethes »Akten« der Fall, die er selbst als in ten-
tions lose Sammlung beschreibt – eine Art écriture automatique), sondern auch 
Objekt und Bild einander ontologisch angenähert werden: 

Die Fotografi e profi tiert von der Übertragung der Realität des Objektes auf seine 
Reproduktion. […] Die logische Unterscheidung zwischen dem Imaginären und 
dem Realen wird mehr und mehr aufgehoben. Jedes Bild muß als Objekt empfun-
den werden und jedes Objekt als Bild.11

Indem Bazin das mit dieser Eigenschaft – logisch und ontologisch Unver-
ein bares miteinander in Beziehung zu setzen – ausgestattete Bild zum tech-
nischen Apriori des Mediums Film erklärt, hebt er eine Analogie zur Dis-
kussion um das Symbol hervor. In den semiotischen Prozeß des Films – »[a]n-
der er seits ist der Film eine Sprache«, lautet die lakonische Wendung, mit 
der Bazin seinen Aufsatz enden läßt12 – dringt damit ein ›Naturrest‹ ein, ein 
Fremdkörper in der symbolischen Ordnung. 
Dieser Prozeß ist aber in zweierlei Hinsicht fragwürdig. Zum einen erscheint 
es bei Bazin eher so, daß dieser ›Naturrest‹ weniger von der Individualität 
und Realität des Objekts, zu dem er die Verbindung aufrechterhält, Zeugnis 
abzulegen vermag, als daß er diese selbst in Gefahr bringt, von der symbo-
lischen Ordnung aufgesogen zu werden. Zum anderen erscheint die Mög-
lichkeit einer auf visuelle Evidenz gegründeten Repräsentation komplexer 
Sachverhalte, wie jenes ökonomische Gesetz, nach dessen Symbol Goethe 
gesucht hatte, fragwürdig, etwa in dem prägnanten Diktum Brechts:

Eine Fotografi e der Kruppwerke oder der AEG ergibt beinahe nichts über diese 
Institute. Die eigentliche Realität ist in die Funktionale gerutscht. Die Verding-
lichung der menschlichen Beziehungen, also etwa die Fabrik, gibt die letzteren 
nicht mehr heraus.13

 11  André Bazin, Ontologie des fotografi schen Bildes [Ontologie de l’image photographique, 
1945], in: ders., Was ist Kino? Bausteine zu einer Theorie des Films, hg. von Hartmut 
Bitomsky, Köln 1975, S. 21–27, hier S. 24, S. 27.

 12  Ebd., S. 27.
 13  Bertolt Brecht, Der Dreigroschenprozeß. Ein soziologisches Experiment, in: ders., Gro -

ße kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, Bd. 21 Schriften 1, unter  Mitarb. 
von Marianne Conrad bearb. von Werner Hecht, Berlin/Weimar/Frankfurt a. M. 1992, 
S. 448–514, hier S. 469.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Dokument/Symbol/Film 119

Während das Abzubildende sich zu entziehen scheint, erweist sich der Abbil-
dungsprozeß als weit entfernt von einem ›bloßen Sehen‹ jenseits von Kultur 
und Gesellschaft und deren symbolischen Ordnungen. Konsequenterweise 
etabliert sich Filmtheorie in erster Linie unter semiotischen und psycho-
analytischen Prämissen in Abgrenzung gegen eine Vorstellung des ›bloßen 
Sehens‹, und ebenso konsequent erscheint es, daß das photographische Bild 
hier weitgehend in eine ähnliche Bedeutung einrückt wie das ›Symbol‹ in der 
Peirceschen Semiotik: die eines arbiträr-konventionalisierten Zeichens. 
Dennoch ist die Debatte um die Spielräume fi lmischer Symbolik nicht er-
ledigt. Einerseits ließe sie sich im Blick auf das führen, was Pierre Bourdieus 
Soziologie der symbolischen Formen als einen Akt der Usurpation beschreibt, in 
dem kulturelle Symbole ihren Systemkontext scheinbar auslöschen und 
dem Anschein nach als »konkrete Individualitäten« auftreten.14 Anderer-
seits könnte mit Siegfried Kracauers Theorie des Films nach konkreten Wider-
ständen gesucht werden, die das individuelle Element seiner Integration in 
das bedeutungsgenerierende System entgegenzusetzen vermag. Ich möchte 
dazu im folgenden einige Strategien betrachten, mit denen sich das Medium 
Film in seiner Frühphase selbst als Produzent von Symbolen empfi ehlt und 
dabei sowohl der einen als auch der anderen Position Argumente liefert. An-
gesiedelt sind diese Strategien an eben jenen Grenzlinien zwischen Evidenz 
und Abstraktion sowie zwischen Homogenität und Heterogenität, die das 
Goethezeitliche Symbol überwinden sollte.

I Das Besondere und das Allgemeine: Ein Schornstein 
ist ein Schornstein ist ein Schornstein …

Gerade der von Goethe anvisierte Komplex der ökonomischen Moderne 
hat, trotz Brechts Verdikt, dazu angeregt, mit den Mitteln des Films ›emi-

 14  Pierre Bourdieu, Zur Soziologie der symbolischen Formen, aus d. Franz. von Wolfgang 
Fietkau, Frankfurt a. M. 21983: »Die Symbole, wie sie von den kulturellen Formationen, 
den Mythen oder Riten in noch stärkerem Maße als von der Sprache verwandt werden, 
besitzen nicht die artifi zielle Reinheit der willkürlichen Symbole, wie eine formale Lo-
gik sie auffaßt. In höherem Grade noch als die Figuren der Geometrie stellen sie sich 
als konkrete Individualitäten dar, die eher an-und-für-sich als in Beziehung zur Gesamt-
heit der zur selben Klasse gehörigen Phänomene behandelt zu werden verlangen; die 
Mythen, Riten oder sogar philosophische und literarische Werke […] sind gegen ihre 
Entschlüsselung vielleicht weniger durch den Anschein von Absurdität und Inkohärenz 
geschützt […], als durch den Schein von Sinn, der bei einer bruchstück- und stichproben-
haften Lektüre entsteht« (S.  12).

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


120 Wolfgang Struck

nente Fälle‹ zu suchen, die sich photographisch abbilden lassen und doch 
abstraktere Sachverhalte symbolisieren können. Ein Beispiel dafür bietet die 
folgende Reihe imaginierter Szenarien (die tatsächlichen Filmen entnommen 
sind): Das Ruhrgebiet 1970; zu sehen sind Schornsteine, zunächst einzeln in 
schneller Folge, dann, den gesamten Bildraum ausfüllend, gruppiert zu ei-
nem panoramatischen Ensemble; Schornsteine, aus denen unablässig Rauch 
quillt, gelber Rauch, blauer Rauch, schwarzer Rauch, mit dem grauen 
Dampf von Kühltürmen zu einem undurchdringlichen Schleier vermischt, 
der den Himmel verdeckt. Dazwischengeschnitten: Kinder auf einem trost-
losen Bolzplatz, der Ball ist im Dunst kaum zu erkennen (Smog, BRD 1973; 
Regie: Wolfgang Petersen). – Ein von Trümmern übersätes Fabrikgelände, 
Deutschland 1948: Die Kamera erfaßt einen zwischen Ruinen aufragenden 
Schornstein, fährt ihn von oben nach unten ab, verharrt auf einem Schild 
am Sockel: »Rauchen verboten«. Eine Stimme kommentiert, es brauche 
noch viel »zäher Geduld und immer neuer Anstrengungen, damit die 
Schornsteine endlich wieder rauchen dürfen« (Heute und vor ein paar Jahren, 
BRD 1954; Produktion: Gerhard Garus). – Ein russisches Industriekombi-
nat, Ende der zwanziger Jahre: Feuer und Funken, Maschinen in rasanter 
Bewegung, virtuos bedient von gestählt wirkenden Arbeiter-Körpern, ziel-
sicher fl iegenden Arbeiterinnen-Händen, geschnitten in schnellem Rhyth-
mus – die Produktion läuft auf Hochtouren. Dazwischen immer wieder der 
Blick hinauf an einem endlos in den Himmel ragenden Schornstein, aus dem 
schwarzer Rauch aufsteigt. Ein Mann klettert nach oben (Der Mann mit der 
Kamera/Tschelowek s kinoapparatom, UdSSR 1929; Regie: Dsiga Vertov). – Ein 
englisches Kohlerevier um 1910: Nach einer Reihe von Detailaufnahmen er-
faßt eine Totale das Gelände, Fördertürme, Hallen, Verladeanlagen werden 
überragt von einem rauchenden Schornstein (A Day in the Life of a Coalminer, 
GB 1910; Produktion: Kineto Production Company).
Daß ein Schornstein nicht einfach nur ein Schornstein ist, nehmen alle vier 
Filme in Anspruch. Zugleich verdeutlicht aber die Sequenz, daß das Allge-
meine, das symbolisiert werden soll – das Versprechen wirtschaftlicher Pro-
sperität, die proletarische Kontrolle der Produktionsmittel, die Zerstörung 
der Welt durch eine unkontrollierbar gewordene Produktion –, ohne den 
jeweiligen syntagmatischen Zusammenhang der Filme und den umfassen-
deren kulturellen Kontext eben nicht ›evident‹ ist. Damit etwas Allgemeine-
res ›gesehen‹ werden kann, müssen semantische Offenheiten reduziert und 
Alternativbedeutungen ausgeschlossen werden. Das zweite Beispiel etwa 
ist so in seine Wiederaufbau-Geschichte verstrickt, daß die Produzenten 
die durchaus naheliegende Assoziation eines Krematorium-Schornsteins 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Dokument/Symbol/Film 121

gar nicht in Betracht gezogen haben. Zugleich integrieren sich die Bilder in 
ein System aus Überzeugungen, Hoffnungen, Erwartungen, Befürchtungen 
und Ängsten, und erst in diesem eng geknüpften Netz aus Assoziationen 
vermögen sie einzustehen für einen kulturellen Mehrwert, der neben den 
jeweiligen industriellen Produkten noch fabriziert wird, so daß der Schorn-
stein nicht allein metonymisch für den je spezifi schen Produktionsprozeß steht, 
sondern symbolisch für einen diesen umfassenden und ihn in die Sphäre kul-
tureller ›Verhandlungen‹ verschiebenden Zusammenhang. Dieser Integra-
tions prozeß kann jedoch auf Widerstände stoßen, die von den Bildern selbst 
ausgehen – das unterscheidet sie von ›reinen‹ Elementen einer semiotischen 
Struktur. Ein etwas näherer Blick auf den letzten, historisch frühsten Film 
meiner Beispielkette kann das verdeutlichen. 
 A Day in the Life of a Coalminer ist ein Industriefi lm, 1910 produziert von der 
Kineto Production Company im Auftrag der britischen L. N. W. Railway. 
Umfassenderes Thema ist damit die Infrastruktur, etwa der Austausch zwi-
schen den Waliser Kohlerevieren, den mittelenglischen Industriestädten und 
dem Handelszentrum London. Kohle nimmt hier eine doppelte Rolle ein, 
sowohl als Treibstoff als auch als Transportgut. Von diesem Entstehungszu-
sammenhang her gesehen, ist der Film also nicht in erster Linie an der Bio-
graphie oder dem (Alltags- und Arbeits-)Leben jenes Bergmanns interessiert, 
auf den nicht nur der Titel, sondern auch die fi lmische Narration dennoch 
den Fokus legt. Ohne weitere Einleitung, die den angedeuteten Rahmen ab-
stecken würde, beginnt der Film mit einem privaten Szenario. Von Frau und 
Tochter an der Haustür verabschiedet (während ein etwas älterer Junge im 
Hintergrund bleibt), macht sich ein Bergmann auf den Weg zur Arbeit; das 
Mädchen begleitet ihn noch durch den Garten bis zur Straße, kehrt dann 
mit der Mutter ins Haus zurück, während der Film seinem Protagonisten 
zum Werksgelände und schließlich bis in den Stollen ›unter Tage‹ folgt. Hier 
verliert er ihn – vorerst – aus den Augen, der einzelne verliert sich in der 
unübersehbaren Menge der Arbeitenden ebenso wie im Gewirr der Arbeits-
stätten. Eine lange Sequenz folgt nun dem Weg, den die geförderte Kohle 
nimmt, bis schließlich die beladenen Güterzüge in dichter Folge das Werks-
gelände verlassen. Erst jetzt kehren auch die Bergleute ans Tageslicht zurück, 
und allmählich gerät auch der uns bekannte Arbeiter wieder in den Fokus. 
Mit seiner Rückkehr zu Heim und Familie schließt sich der Kreis.
Damit ist der Film jedoch noch nicht zu Ende. »A cosy fi reside«, kündet 
ein letzter Zwischentitel an, und die folgende Einstellung zeigt eine Fami-
lie vor einem Kamin. Es ist jedoch nicht die Arbeiterfamilie, die wir in der 
vor an gehenden Einstellung in ihrer Wohnung haben verschwinden sehen. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


122 Wolfgang Struck

An ihre Stelle tritt nun – in identischer Konstellation: Vater, Mutter, kleine 
Tochter – eine großbürgerliche Familie, die sich vor einem Kamin versam-
melt, den gerade ein Dienstmädchen angeheizt hat. Motiviert ist dieser etwas 
abrupte Sprung natürlich durch die Kohle, die Produzenten und Verbrau-
cher verbindet und damit auch die proletarische Welt der Arbeit und das 
großbürgerliche Familienidyll. 
Es ist eine typische Strategie früher Industrie- und Werbefi lme, das Produkt 
als Verkörperung des Produktionsprozesses erscheinen zu lassen. Welche 
Rolle dabei das Ideal industrieller Massenproduktion spielt, tritt vielleicht 
dort am deutlichsten hervor, wo man es – aus heutiger Perspektive – am 
wenigsten erwarten würde: bei der Produktion von Lebensmitteln. Auch 
über Dosenmilchfabriken rauchen Schornsteine, und, um noch einmal ein 
englisches, etwas vor A Day in the Life of a Coalminer entstandenes Beispiel her-
anzuziehen, A Visit to Peek Frean and Co’s Biscuit Works (GB 1906; Produktion: 
Cricks and Martin) beginnt mit einem Blick auf Kohlehalden, mit denen 
riesige Öfen angeheizt werden, und schwenkt dann über eine Fabrikhalle, 
in der, zwischen Förderbändern, Dampfwolken und Kohlestaub, ebenso-
gut Automotoren oder Gasröhren von den an verschiedensten Maschinen 
und Fließbändern hantierenden Arbeitern und Arbeiterinnen montiert 
werden könnten. Erst nach diesem Überblick wendet sich der Film seinem 
spezifi schen Gegenstand zu, und dazu zergliedert er, ähnlich wie A Day in 
the Life of a Coalminer, den Produktionsablauf in einzelne Schritte, von der 
Anlieferung der Rohstoffe, die zwar aus dem Haushalt vertraut sind, aber 
gerade deshalb in den hier zu sehenden Mengen spektakulär wirken, bis 
hin zu einer nicht enden wollenden Kette von Lieferwagen, die das Werks-
gelände schließlich mit den gefüllten Keksdosen verlassen. Diese syntagma-
tische Ordnung erscheint als natürlich – und so ist sie auch bis heute ein 
gängiges Darstellungsmuster für die fi lmische Dokumentation industrieller 
Prozesse geblieben. Aber evident ist sie gerade nicht, wie die anfänglichen 
Überblicksaufnahmen ebenso bestätigen wie die den Zwischentiteln zu 
entnehmende Tatsache, daß die Reihenfolge in der Präsentation der Auf-
nahmen nicht ihrer Stellung im Produktionszyklus entspricht – so erfahren 
wir etwa, daß die am Ende gezeigten Lieferwagen die Fabrik bereits am 
Morgen verlassen haben. Was sich der Kamera ebenso wie dem uninfor-
mierten Besucher tatsächlich präsentiert, ist eine verwirrende Gleichzeitig-
keit sämtlicher Arbeitsschritte, die den industriellen Produktionsrhythmus 
charakterisiert. Erst die fi lmische Montage übersetzt ihn in eine syntagmati-
sche Ordnung, die den konventionellen, handwerklichen oder häuslichen 
Backprozeß wider spiegelt.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Dokument/Symbol/Film 123

Diese Übersetzung macht den einzelnen biscuit gleichsam zum Protagoni-
sten einer Erzählung – eines Entwicklungsromans –, der den gesamten Pro-
 duktions prozeß durchläuft und damit zum Garanten der Homogenität in 
einem heterogen erscheinenden Produktions-Universum werden kann. Dar-
auf basiert auch der persuasive Effekt, der den Film als Werbefi lm kenn-
zeichnet. Er zeigt nicht nur nachdrücklich Kapital und Arbeit, die hier in-
vestiert, Energie und Dynamik, die freigesetzt werden. Er inkorporiert diese 
Kräfte dem einzelnen Produkt, und so wird der Keks zu einer Art Ding-
symbol, in das nicht nur Butter und Mehl eingebacken sind, sondern auch 
Kraft und Dynamik, Masse und Komplexität des industriellen Fertigungs-
prozesses. Allerdings kann er das nur werden im und durch den Film, der 
die chaotischen Eindrücke zu einem Kontiguitätszusammenhang verbindet, 
der sich weder dem unvermittelten Blick in die Fabrikhalle erschließt, noch 
dem einzelnen Keks anzusehen ist – und ganz sicher nicht zu schmecken 
(was sicherlich auch niemand gewollt hätte, legen die Bilder doch nahe, nicht 
so sehr feine Backgerüche zu assoziieren als ein Aroma aus Maschinenöl, 
Kohlestaub und dem Schweiß der Arbeiter und Arbeiterinnen).
Eine ähnliche Übersetzung bestimmt nun auch die Struktur von A Day in the 
Life of a Coalminer. Denn im Wechsel von der proletarischen zur großbürgerli-
chen Familie manifestieren sich keine geographisch-räumlichen und sozialen 
Grenzen, sondern eher eine zwischen verschiedenen Seinszuständen, ein 
Gegensatz zwischen den Welten der Arbeit und der Familie, den der Film 
auf symbolträchtige Weise überformt. »Light after darkness«, ist die Szene 
der Rückkehr des Bergmanns in den Kreis der Familie übertitelt, und die 
Hell-Dunkel-Metapher ist nachdrücklich visualisiert: Das kleine Mädchen, 
das der Vater zur Begrüßung in seine Arme nimmt, trägt ein Kleid, das, am 
Abend noch ebenso blendend weiß wie am Morgen, die Bergmannskleidung 
geradezu anzuleuchten scheint, und auch die dunkle Kleidung der Frau ist 
weitgehend unter einer weißen Schürze verborgen. In der Konstruktion 
dieses Bildes konvergieren die beiden Modelle, welche die narrative Orga-
nisation des Films bestimmen: zum einen der Tageskreislauf, der zwischen 
Aufbruch und Rückkehr ein typisches, kaum ereignishaftes, sondern all-
täglich wiederkehrendes Geschehen entfaltet, damit aber zugleich die As-
soziation eines ›natürlichen‹ Rhythmus aufrechterhält, und zum anderen 
die patriarchale Kleinfamilie als – normativ überhöhtes – Korrelat solcher 
›Natürlichkeit‹.
Das Kaminfeuer der letzten Einstellung nimmt die Opposition von hell und 
dunkel auf und verbindet sie mit der von Wärme und Kälte, aber auch mit 
der von Intimität, Geborgenheit und Nähe im privaten Raum der Klein-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


124 Wolfgang Struck

familie einerseits, der Abstraktheit und Ferne der Arbeitswelt andererseits. 
Indem aber die wärme- und lichtspendende Kohle zum Symbol des Fami-
lienidylls wird, verbindet sie beide Pole der Opposition miteinander. Sie ist 
das Produkt unendlicher Mühen, welche die Gesellschaft auf sich genom-
men hat, um der Familie – oder mit dieser dem Individuum – ein sicheres 
Refugium zu gewähren, ein (großbürgerliches) Familienidyll, das mit der 
Industrialisierung nicht nur vereinbar ist, sondern geradezu auch als deren 
Produkt erscheint. Und, so suggeriert die Parallelität der beiden Familien, 
dann auch rückübertragbar auf die proletarische Familie wird. Kohle ist 
nunmehr ein Integrationsmedium, das nicht nur die verschiedenen gesell-
schaftlichen Klassen miteinander verbindet, sondern auch die verschiedenen 
Lebensbereiche – Öffentlichkeit und Produktion einerseits, Privatheit und 
Freizeit andererseits. Und solcherart zum Medium erhoben, kann sie dann 
tatsächlich auch das eigentliche Transportmittel, die Eisenbahn – eine Ei-
senbahngesellschaft war es ja, die den Film in Auftrag gegeben hatte – sym-
bolisieren.
Als Abschluß einer solchen Kontiguitätskette illustriert »A cosy fi reside« das, 
was Siegfried Kracauer ein halbes Jahrhundert später in seiner Theorie des 
Films »fabrizierte Evidenz« nennen wird: »Diese Scheinbestätigungen sollen 
uns glauben machen, nicht sehen lassen«.15 Glauben sollen wir in diesem 
Fall, daß tatsächlich die Parallelen die Differenzen überwiegen, daß also die 
proletarische Familie auf die gleiche Weise – wenn auch vielleicht nicht in 
gleichem Maße – die Segnungen des industriellen Fortschritts genießt wie 
die großbürgerliche, und daß der Ort dieses Genusses der schützende Bin-
nenraum familiärer Nähe und Privatheit ist. Evident kann das nur erschei-
nen, weil der unvermittelte Sprung in den großbürgerlichen Haushalt dazu 
führt, daß der proletarische nicht nur nicht sichtbar, sondern daß er auch 
explizit verdeckt und ausgelöscht wird.
Zu sehen dagegen ist in dem Film vieles, was diesen Verdrängungsprozeß 
nachhaltig dementiert – etwa die im Bergwerk allgegenwärtige Frauen- und 
Kinderarbeit, die in den Einstellungen vom Produktionsprozeß keineswegs 
versteckt ist. Tatsächlich sieht man mehr Frauen als Männer teilweise 
schwerste körperliche Arbeit leisten, so daß der Bergbau zumindest ›über 
Tag‹, wie ein Zwischentitel kommentiert, als »Female industry« erscheint. 
Wer diese Frauen sind, was für Familien, was für ein Privatleben sie erwar-

 15  Siegfried Kracauer, Theorie des Films. Die Errettung der äußeren Wirklichkeit, vom 
Verf. rev., übers. von Friedrich Walter u. Ruth Zellschan, hg. von Karsten Witte, Frank-
furt a. M. 1985, S. 397.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Dokument/Symbol/Film 125

ten, erfahren wir nicht. Die ›natürliche‹ Dominanz des patriarchalen Famili-
enmodells und mit ihm die Vorstellung, daß die Frau des Bergmanns nichts 
anderes zu tun haben könnte, als auf die Rückkehr ihres Mannes zu warten, 
und damit auch die Parallelität von proletarischem – sicher nicht zufällig 
unseren Blicken verborgen bleibendem – und großbürgerlichem Haushalt 
ist mit diesen Bildern ins Reich der Phantasie verwiesen. Auch der die Nar-
ration strukturierende Kreislauf natürlicher Tageszeiten könnte kaum eine 
ungeeignetere Illustration fi nden als in der Arbeit ›unter Tage‹ – tatsächlich 
käme der Bergmann ja eher aus der Dunkelheit des Stollens in die Dunkel-
heit der Nacht.
In solchen Widersprüchen scheitert der Versuch, im Besonderen des Tages-
ablaufs dieses Arbeiters das Allgemeine der modernen Industriegesellschaft 
evident werden zu lassen. Weder erreicht er die individuelle Realität dieses 
einen Arbeiters, noch gelingt der Versuch einer anthropologisierenden Ver-
allgemeinerung. Die in der Lektüre des fi lmischen Syntagmas behauptete Ein-
heit von Natur und moderner Gesellschaft erweist sich als lückenhaft, die 
»fabrizierte Evidenz« ist fadenscheinig. Eben das aber wird nun sehr wohl 
evident. Es sind solche Momente des Widerspruchs, die Kracauer veranlas-
sen, neben die »fabrizierte« eine zweite Form der Evidenz zu stellen, die er als 
»materielle« bezeichnet und in einem mehr oder weniger großen ›Naturrest‹ 
der apparativen, photographischen Grundlage des Films verankert. In ihr 
geht die Intentionslosigkeit von Goethes »Akten« eine Verbindung mit der 
von Bazin skizzierten »Ontologie« ein:

Indem das Kino uns die Welt erschließt, in der wir leben, fördert es Phänomene 
zutage, deren Erscheinen im Zeugenstand folgenschwer ist. Es bringt uns Auge in 
Auge mit Dingen, die wir fürchten. Und es nötigt uns oft, die realen Ereignisse, die 
es zeigt, mit den Ideen zu konfrontieren, die wir uns von ihnen gemacht haben.16

Die Metaphorik ähnelt derjenigen der »Akten«: Der Film wird hier zum 
Speicher von Dokumenten, die sich der Geschlossenheit einer semiotischen 
Struktur entziehen, das Kino wird zum Medium, in dem diese Dokumente 
kommunizierbar werden; es folgt einer Spur aus der semiotischen in die 
vorsemiotische Welt. Daß solche Zeugenschaft allerdings prekär ist, hat Kra-
cauer explizit herausgestrichen, wenn er den »bestätigende[n] Bilder[n]«, die 
vorschnell in der semiotischen Struktur aufgehen, grundsätzlich mit Miß-
trauen begegnet und seine Aufmerksamkeit allein auf die irritierenden, in 
Frage stellenden Bilder richtet. Er hat es aber auch implizit in einem – lite-

 16  Ebd., S. 395.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


126 Wolfgang Struck

rarisch-mythologischen – ›Bild‹ bestätigt, mit dem er das seine Theorie des 
Films abschließende Kapitel über Materielle Evidenz einleitet: Das »Haupt der 
Medusa«.
Nach einer knappen Nacherzählung der mythischen Narration, derzufolge 
Perseus die grauenerregende Medusa überwinden konnte, weil er sich, den 
direkten Blick vermeidend, an ihrem Spiegelbild orientierte, gelangt Kra-
cauer zu folgendem Fazit:

Die Moral des Mythos ist natürlich, daß wir wirkliche Greuel nicht sehen und 
auch nicht sehen können, weil die Angst, die sie erregen, uns lähmt und blind 
macht; und daß wir nur dann erfahren werden, wie sie aussehen, wenn wir Bilder 
von ihnen betrachten, die ihre wahre Erscheinung reproduzieren.17

Die mit dem Medium der Kinematographie verknüpfte Eigenschaft, sicht-
bar zu machen, was dem bloßen Auge unsichtbar bliebe, wird von Kracauer 
auf eine spezifi sche, nicht physiologische, sondern psychologische Weise in 
Dienst genommen. Die Reproduktion soll eine Lähmung des Blicks, soll 
Angst und Schrecken überwinden helfen. Damit aber stellt sich die Frage, 
warum die Bilder weniger Schrecken auslösen, warum Perseus in der Spie-
gelung das Haupt der Medusa ansehen kann, ohne zu Stein zu erstarren. 
Zwei mögliche Antworten bieten sich an: Der Spiegel bietet keine adäquate 
Reproduktion; er liefert ein verzerrtes, um entscheidende Dimensionen, 
nämlich diejenigen, die den Schrecken auslösen, verkürztes Abbild, ein Si-
mulakrum. Oder die Reproduktion entkontextualisiert und entpragmatisiert 
das Abgebildete, so daß es – als Fiktion –, befreit von unmittelbarem Hand-
lungsdruck, betrachtet werden kann. Die zweite Möglichkeit bietet offen-
sichtlich keine befriedigende Lösung für die Ausgangsfrage, denn für Per-
seus kommt es ja gerade darauf an, zu handeln. Aber auch die erste Antwort 
erscheint problematisch: Das verzerrte Bild würde gerade die entscheidende 
Frage offenlassen, nämlich was es ist, was den Beobachter erstarren läßt. Ist 
die Angst berechtigt, d. h. hat sie ihren Ursprung wirklich im Objekt, oder 
hat sie ihn im beobachtenden Subjekt, in Perseus, der seine Angst oder sein 
Vorurteil nur auf die Medusa projiziert? Die »Moral« wäre in diesem Fall 
eine Scheinmoral, die Abbildung verstellte das Abgebildete. Immerhin läßt 
der Medusa-Mythos ja einigen Raum für Skepsis: Der Schild, in dem sich 
die Medusa spiegelt, stammt von Athene, die offensichtlich ein Interesse an 
der Vernichtung der Medusa hat. Ist die Verläßlichkeit der Reproduktion 
also wirklich garantiert? Vor allem aber ist die Geschichte Teil einer spezi-

 17  Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Dokument/Symbol/Film 127

fi schen Narration, einer Heldengeschichte, in der die Medusa auf die ganz 
spezifi sche Funktion des Monsters festgelegt ist – was sie zu ›bezeugen‹ hat, 
ist also von vornherein festgelegt. Die Logik des Gleichnisses bricht in bei-
den Fällen zusammen. Aber genau das ist konsequent. Denn es geht der 
Theorie des Films ja darum, konventionalisierte Bilder zu unterlaufen, und 
konventionell ist das mythische Bild ohne Frage: »Wir haben in der Schule 
die Geschichte vom Haupt der Medusa gelernt«, so beginnt Kracauer seine 
Nacherzählung.18 Auch das Wort »natürlich«, das Kracauers »Moral« beglei-
tet, muß im Kontext der Theorie des Films verdächtig erscheinen, die doch 
immer wieder die »materielle Evidenz« des einzelnen photographischen Bil-
des gegen Natürlichkeit und Selbstverständlichkeit usurpierende Bedeutun-
gen – »Moral«! – aufruft. Jene verdeckten Spuren, denen die Theorie des Films 
nachspürt, könnte nur ein Bild der Medusa bewahren, das dem Regime der 
Konventionen entzogen wäre – für Kracauer ist es das photographische Bild, 
das Gegenstand einer symbolgenerierenden Lektüre werden kann, gerade 
weil es nicht das Ergebnis einer Symbolproduktion ist.

II »Rest in pieces«: Vom Schicksal des Körpers im Zeitalter 
seiner medialen Symbolisierung

Auch im Falle des photographischen Bildes bleibt die von Kracauer aufge-
rufene Zeugenschaft prekär. Wer vor Gericht erscheint, muß sich dessen 
Regeln unterwerfen. Das gilt wiederum bereits für Goethes Symbol-Kon-
zeption: Indem das ›natürliche‹, reale, sichtbare Objekt für einen abstrakten 
Sachverhalt einstehen soll, gerät es selbst ins Reich der Abstraktion. Ein 
Haus oder ein Grundstück ist kein Raum mehr, den man ansieht oder be-
tritt, in dem man lebt, feiert, stirbt, sondern ein Objekt fi nanzieller Speku-
lation; eine Stadt, die man bereist, präsentiert sich nicht als lebendiger Or-
ganismus geselligen Lebens, sondern als Gesamtheit von Schreib- und Ver-
waltungsakten. Unter den Vorgaben der Kinematographie wird nun auch 
der Mensch – d. h. der lange Zeit an der Spitze der symbolträchtigen Ob-
jekte stehende (schöne) menschliche Körper – zum auf die Wahrnehmung 
von Bewegung und Differenz trainierten »Unterschiedswesen«,19 oder er 

 18  Ebd.
 19  Georg Simmel, Die Großstädte und das Geistesleben, in: Die Großstadt. Vorträge und 

Aufsätze zur Städteausstellung, Jahrbuch der Gehe-Stiftung, Bd. 9, Dresden 1903, S.  185–
206, hier S.  188.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


128 Wolfgang Struck

wird zum motorischen Apparat, wie ihn die Bewegungsphotographie eines 
Muybridge oder Marey zu vermessen verspricht, um so jenem »Optisch-Un-
bewußten« näherzurücken,20 dessen Ausdruck der bewegte Körper sein soll. 
Das Symbol markiert nunmehr die Schnittstelle zwischen kinematographi-
schem Apparat und kinetischem Körper.
Aber nicht nur der wissenschaftliche Film, sondern auch das frühe Unter-
haltungskino zeigt eine unverhohlene Lust an der Destruktion des Körpers 
und refl ektiert darin eben jene Funktionen, die auch Medientheorien dem 
Film – wie der Moderne insgesamt – zuschreiben werden. Indem es ihr in 
sadistischen und masochistischen Phantasien breiten Raum bietet, radika-
lisiert und konterkariert es die Zurichtung des Menschen zum Symbol des 
Mediums. Explosion of a Motor Car (GB 1900; Regie: Cecil Hepworth) etwa 
ist ein solcher Film, der den Bedrohungen der Moderne durch gesteigerte 
Drastik begegnet. Mittels eines Stopptricks (der Film wird während der 
Aufnahme in der Kamera angehalten, die vorfi lmische Szene neu arrangiert, 
dann wird die Aufnahme fortgesetzt) wird ein Auto samt seiner Insassen 
in die Luft gesprengt; wo eben noch die Passagiere fröhlich in die Kamera 
winkten, regnen einen Augenblick später Leichenteile vom Himmel und 
drohen einen herbeigeeilten Schutzmann zu erschlagen. Die Szene endet 
schließlich damit, daß dieser in die Defensive geratene Hüter der Ordnung 
vergeblich versuchen wird, die Fragmente der Körper wieder zu sortieren. 
Das Szenario ähnelt der über den griechischen Dichter Simonides erzählten 
Legende, die am Ursprung der Mnemotechnik steht – mit dem Unterschied 
allerdings, daß Simonides sich bei der Identifi kation noch auf die Identität 
des Raums verlassen konnte: Auch nachdem die einstürzende Decke der 
Festhalle die Körper der Erschlagenen bis zur Unkenntlichkeit entstellt hat, 
befi nden sich diese doch noch am gleichen Ort, an dem sie vor der Kata-
strophe gesessen haben. Das Automobil schließt eine solche Kontinuität aus, 
da es den Raum selbst in Bewegung versetzt.
Was dem Schutzmann nicht gelingt, gelingt jedoch dem Film selbst. Bereits 
in ihrer ersten Vorführung ließen die Brüder Lumière eine eben eingeris-
sene Mauer vor den Augen der Zuschauer wieder auferstehen, indem sie 
den Film einfach rückwärts durch den Projektor laufen ließen. Etwas auf-
wendiger ist die Erinnerungsarbeit in der 1903 von George Albert Smith 
inszenierten kleinen Burleske Mary Jane’s Mishap, or Don’t Fool with Paraffi n. Es 

 20  Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. 
1. Fassung, in: ders., Gesammelte Schriften, hg von Rolf Tiedemann u. Hermann 
Schweppenhäuser, Bd.  1.2, Frankfurt a. M. 1974, S. 431–469, hier S. 461.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Dokument/Symbol/Film 129

beginnt mit einer abgefi lmten Varieté-Szene: Ein etwas ungeschicktes Haus-
mädchen versucht vergeblich, einen Ofen anzuzünden. Schon dabei gerät 
die durch den Körper garantierte Identität partiell in Unordnung. Kohle-
striche auf dem Gesicht etwa führen zu einer Art cross-dressing, ein Effekt, den 
die junge Frau im Spiegel ausgiebig bewundert. Die fi lmische Umsetzung 
forciert diesen Auflösungsprozeß: Zeigt sie zunächst die gesamte Szenerie 
in bühnenartiger Perspektive, fokussiert und isoliert sie im weiteren Verlauf 
einzelne Körperteile. Einerseits erscheint dadurch das Ausdruckspotential 
des Körpers gesteigert, etwa in deutlicher hervorgehobenen Zeigeakten wie 
einer Wendung ans Publikum, mit dem die Schauspielerin Augenkontakt 
zu suchen scheint. Zugleich aber unterwirft der Film sich diesen Körper, in-
dem er ihn fragmentiert und mit den neu entdeckten Mitteln der Filmmon-
tage wieder zusammensetzt – in eine Einheit, die nun nicht mehr ›natürlich‹ 
heißen kann, sondern eine fi lmische Rhetorik etabliert. Seine eigentliche 
Macht spielt der Film aber erst in dem Augenblick aus, als das Mädchen 
versucht, mit einem kräftigen Schuß Paraffi n dem Feuer nachzuhelfen und 
dabei den Ofen zur Explosion bringt. Nach einem Schnitt zeigt der Film 
jetzt eine Außenansicht des Hauses, und dann sehen wir, wie inmitten einer 
Rauchwolke das Hausmädchen raketenartig aus dem Schornstein geschos-
sen kommt und wie schließlich, wie bereits in Explosion of a Motor Car, die 
Teile ihres nunmehr zerfetzten Körpers vom Himmel regnen. Vor einer sol-
chen Demontage muß erneut der traditionelle Totenkult versagen: »Here 
lies Mary Jane who lighted the fi re with paraffi n – Rest in pieces« ist auf dem 
Grabstein zu lesen, den die folgende Einstellung zeigt. Ihren Frieden fi ndet 
die Heldin erst in einer fi lmischen Trick-Montage, die sie noch einmal ihrem 
Grab entsteigen läßt, wieder in der Ganzheit ihrer Erscheinung, aber durch 
eine Doppelbelichtung zum halbtransparenten Abbild entstofflicht. Jenes 
Medium, so ließe sich wohl die metakinematographische Botschaft dieser 
Szene formulieren, das den Körper in Fragmente zersprengt hat, besitzt auch 
die Macht, ihn wieder zusammenzufügen – allerdings nur innerhalb seines 
eigenen Universums, als körperloses Bild.
Daß diese Integration als Rückkehr zu einer vormodernen – und d. h. vor-
kinematographischen – Natürlichkeit auch innerhalb des kinematographi-
schen Bildraums unvollständig bleiben muß, davon zeugen nicht nur die 
arbeitenden Frauen in A Day in the Life of a Coalminer, sondern vor allem 
auch die Präsenz des kinematographischen Apparats selbst, die sich in der 
selbstbewußt ausgestellten Technik manifestiert. Dazu ein letztes Beispiel. 
A Wonderful and True Story verspricht der Untertitel eines Films, der die von 
Ernest Shackleton geleitete Expedition dokumentiert, die 1914 unter gro-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


130 Wolfgang Struck

ßer öffentlicher Anteilnahme zur ersten Durchquerung des antarktischen 
Kontinents aufgebrochen war, sich aber, nachdem ihr Schiff bereits vor Er-
reichen des antarktischen Festlandes vom Packeis eingeschlossen und zer-
quetscht worden war, zu einer vielmonatigen Odyssee im südlichen Eismeer 
gestaltete. South, der Film, den Expeditionskameramann Frank Hurley 1919 
aus dem von ihm gedrehten und mühsam geretteten Material – sowie aus 
ergänzenden Standphotographien und Zeichnungen – montierte, schildert 
den Überlebenskampf als Konfrontation mit einer ebenso grandiosen wie 
menschenfeindlichen Natur, die den Reisenden als das Andere jener tech-
nischen Moderne entgegentritt, von der sie sich Schritt für Schritt weiter 
entfernen, bis sie schließlich tatsächlich in einer anderen Welt angekommen 
sind. Zugleich entwirft der Film jedoch eine sehr genau kalkulierte Rheto-
rik, die beide Welten aufeinander bezieht. Bereits die Exposition stellt die 
Expeditionsteilnehmer in einen doppelten Rahmen. Wie die Schauspieler 
in zeitgenössischen Spielfi lmen erscheinen zunächst einzeln die wichtigsten 
von ihnen, freigestellt und vor neutralem Hintergrund, in charakteristi-
scher Pose, aber losgelöst aus dem Handlungskontext. Es folgt eine zweite, 
analoge Sequenz, in der die Porträtierten ihre Uniformen oder Alltagsklei-
dungen, in denen man ihnen auch in London auf der Straße begegnet sein 
könnte, mit Polarkleidung vertauscht haben, in der sie nun vor einer stili-
sierten Eislandschaft posieren. Diese Doppelung markiert zugleich Differenz 
und Identität; die Vorgestellten sind zugleich Teil der anderen und der einen 
Welt: wonderful and true. Als wahrheits- und identitätsverbürgende Rhetorik 
kann man auch die Sorgfältigkeit deuten, mit der die Dokumente von der 
Fahrt ins und durch das Eis in den Kontext ihrer Produktion eingebettet 
werden. Eine lange, vom weit vorragenden Bugspriet aus aufgenommene 
Einstellung etwa zeigt, wie der Schiffsrumpf sich seinen Weg durch die Eis-
decke bricht; Bilder, die, an romantische Erhabenheitstopoi erinnernd, noch 
heute eine faszinierende Ambivalenz entfalten. Diese Bewegung strahlt eine 
grazile Leichtigkeit auf der graphischen Oberfl äche aus und benennt doch 
zugleich die unendlichen Mühen im Kampf mit den elementaren Naturge-
walten und nicht zuletzt die Mühen, mit denen diese Bilder selbst gewonnen 
worden sind. Diesen Aspekt greift die folgende Einstellung auf, in der man 
sieht, wie ein Mann mit einem Kasten (einer Kamera?) auf den Bugspriet 
klettert und schließlich genau die Position einnimmt, aus der die vorange-
hende Einstellung aufgenommen worden sein muß. Für diese Aufnahme 
wiederum muß sich die Kamera auf dem Mast befunden haben, der in der 
folgenden Einstellung zu sehen ist – ein metonymisches, durch die Technik 
der Filmproduktion zusammengehaltenes Verweissystem, das sich tenden-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Dokument/Symbol/Film 131

ziell bis zur Position des Publikums im Kinosaal verlängern ließe und somit 
einen kontinuierlichen, homogenen Raum konstituiert, in dem sich die ›an-
dere‹, wunderbare Welt und die ›eine‹, ›wahre‹ berühren. 
Gleichzeitig wird jedoch die unaufhebbare Differenz dieser beiden Welten 
betont. Sie bekommt durch die Zäsur, die der Erste Weltkrieg zwischen 
die Reise und ihre fi lmische Repräsentation gelegt hat, zusätzlich auch eine 
zeitliche Dimension: Die Naivität der Abenteuerwelt erscheint noch weiter 
fortgerückt, das Territorium zugleich, durch den nachrichten- und verkehrs-
technischen Innovationsschub, den der Krieg mit sich brachte, dagegen 
nähergerückt. Damit aber geht die metonymische Repräsentation dann 
doch in eine symbolische über. Der kinematographische Apparat selbst ist 
es, dem dabei die paradoxe Leistung zugemutet wird, zugleich Differenz 
und Identität zu bezeugen, er selbst wird also zum Symbol. Ob er damit 
auch zum Ordnungsprinzip in einer heterogener erscheinenden Welt avan-
ciert, erscheint allerdings fragwürdig. Aber eben diese Fragwürdigkeit cha-
rakterisiert bereits das von Goethe in die Diskussion gebrachte Symbol. 
Zumindest kehrt in Kracauers Theorie des Films die Vorstellung eines beob-
achtenden Reisenden zurück, der sich nicht der Dichotomie von Sehen und 
Lesen fügt:

Film ist, zusammen mit Fotografi e, tatsächlich die einzige Kunstart, die ihr Roh-
material zur Schau stellt. Die besondere Kunst […] muß auf die Fähigkeit […] 
zurückgeführt werden, im Buch der Natur zu lesen. Der Filmkünstler gleicht ei-
nem phantasievollen Leser oder einem Entdecker, der von unstillbarer Neugierde 
getrieben wird.21

 21  Kracauer, Theorie des Films, S. 392.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


Symbol und Figur

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


heinz j. drügh

»Allenthalben auf seiner Oberfl äche«
Zur Präsenz des Körpers im klassizistischen Symbol

I Noch einmal: Allegorie und Symbol

Der topische Auftakt einer Abhandlung über das Symbol besteht in dem 
nicht gerade ermutigenden Hinweis, daß schon seine Defi nition kaum lös-
bare Probleme bereitet. »In der Tat«, schreibt Ernst Cassirer zu Beginn sei-
nes Vortrags Das Symbolproblem und seine Stellung im System der Philosophie, »gibt 
es wohl keinen anderen Begriff der Ästhetik, […] der sich so schwer in die 
Grenzen einer festen defi nitorischen Bestimmung einschließen und sich in 
seinem Gebrauch und seiner Bedeutung eindeutig festlegen läßt«.1 Cassi-
rers Bemerkung ist mehr als ein rhetorischer Hinweis auf den Stellenwert 
der eigenen Herkulesarbeit am Symbolbegriff, sondern besitzt durchaus 
ein Fundament in der Sache, hat das Symbol doch seit jeher verwirrende, 
mehr noch: widersprüchliche Defi nitionen erfahren.2 Zunächst ist da die 
Verwendung des Begriffs im Sinne eines natürlichen Merkmals zu nennen, wie 
sie beispielsweise in Platons Symposion begegnet.3 Dort wird in dem bekann-
ten Mythos des Aristophanes über die erotische Attraktion als symbolon das-
jenige Gegenstück bezeichnet, das jedes menschliche Wesen sucht, um sich 
mit ihm zu einem ursprünglich zweigeschlechtlichen Kugelwesen wiederzu-
vereinen. Ein symbolon wäre demnach natürlicher Teil eines organischen Gan-
zen. Dem entgegen steht das Verständnis des Symbols als eines willkürlichen 
Sprachzeichens, wie es sich in Aristoteles’ Abhandlung De interpretatione fi ndet. 
Zeichen, weiß schon Aristoteles, funktionieren gerade »nicht aufgrund eines 
natürlichen Zusammenhangs, sondern aufgrund einer Übereinkunft«.4 Auf 

 1  Ernst Cassirer, Das Symbolproblem und seine Stellung im System der Philosophie, in: 
ders., Symbol, Technik, Sprache. Aufsätze aus den Jahren 1927–1933, hg. von Ernst 
Wolfgang Orth u. John Michael Krois, Hamburg 1985, S.  1–21, hier S.  1.

 2  Vgl. Stephan Meier-Oeser u. a., Symbol, in: Joachim Ritter u. a. (Hg.), Historisches Wör-
terbuch der Philosophie, Bd.  10, Darmstadt 1998, S. 710–739.

 3  Platon, Symposion, in: ders., Werke in acht Bänden, gr.-dt., übers. von Friedrich Schleier-
macher, hg. von Gunther Eigler, Bd. 3, Darmstadt 1974, 191d.

 4  Meier-Oeser u. a., Symbol, S. 712 f., vgl. Aristoteles, De interpretatione, gr.-dt., übers. u. 
hg. von Hans Günter Zekl, Hamburg 1998, 16a, 3–4.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


136 Heinz J. Drügh

der einen Seite fi ndet sich also eine Position, die das Symbol als natürliches 
Element eines umfassenden Ganzen begreift, einer Einheit, die vom Symbol 
nicht bezeichnet wird, sondern an der es organisch teilhat. Auf der anderen Seite 
läßt sich das Symbol in der Tradition von Aristoteles’ Neubestimmung mit 
dem Begriff des Zeichens übersetzen, eine Verwendung, die bis heute etwa 
in der Linguistik, Musik oder Mathematik in bezug auf ihre jeweiligen No-
tationsweisen geläufi g ist. Für die Karriere des Symbols in der ästhetischen 
Theorie ist diese zweite Bedeutung freilich hinfällig. Ins Rampenlicht rückt 
es nämlich erst, als es im 18. Jahrhundert zu einem spekulativen Gegenstück 
der Allegorie aufsteigt.5 
Die Allegorie stellt in der Ästhetik, Poetik und Rhetorik seit der Antike ge-
wis sermaßen den Prototyp eines willkürlichen, lediglich per Konvention 
be deutenden Zeichens dar. So weist – um einen besonders einfl ußreichen 
Theoretiker zu nennen – Augustinus in seiner rhetorischen Lehrschrift De 
doc tri na christiana nachdrücklich auf den Zeichencharakter des (oft dunklen 
und daher methodisch, mit Hilfe der Allegorese, auszulegenden) Bibeltex-
tes hin: »Auch die von Gott gegebenen, in der Heiligen Schrift enthaltenen 
Zeichen sind uns wieder nur durch die Menschen, die sie aufschrieben, 
kund geworden«.6 Neben die Schrift tritt als zweite Form der Offenbarung 
die göttliche Schöpfung, die in allegorischer Tradition als Buch der Natur 
ebenfalls mit deutlichem Akzent auf ihre Zeichenhaftigkeit verhandelt wird. 
Denn auch ein natürliches Zeichen, daran läßt Augustinus keinen Zweifel 
aufkommen, »ist […] eine Sache, die außer ihrer sinnenfälligen Erscheinung 
aus ihrer Natur heraus noch einen anderen Gedanken nahe legt«.7 »Om-
nis mundi creatura quasi liber et pictura nobis est et speculum«,8 lautet der 
entsprechende Lehrspruch des Scholastikers Alanus ab Insulis. Auch die 
natürlichen Geschöpfe, die Pfl anzen, Tiere und nicht zuletzt der Mensch 
selbst haben demzufolge Zeichenstatus, d. h. sie verweisen auf ein göttliches 
Substrat, während sie abseits ihrer Anzeigefunktion, in ihrer materialen 

 5  Vgl. Michael Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Wal-
ter Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie, Stuttgart 1979, S. 642–665, hier 
S. 650. 

 6  Aurelius Augustinus, Vier Bücher über die christliche Lehre [De doctrina christiana], in: 
Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus ausgewählte praktische Schriften ho-
miletischen und katechetischen Inhalts, übers. von P. Sigisbert Mitterer, München 1925, 
II 2, S. 50.

 7  Augustinus, De doctrina christiana, II 1, S. 49. 
 8  [ Jedes Geschöpf der Welt ist für uns gleichsam Buch, Bild und Spiegel]. Zitiert nach Ernst 

Robert Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 61967, S. 323.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Allenthalben auf seiner Oberfl äche« 137

Hülle, strenggenommen zu vernachlässigen sind. An diesem Punkt setzt das 
Symbol einen anderen Akzent, und zwar insofern, als bei ihm die körperliche 
Realität des betreffenden Gegenstandes, seine Form, auf das engste mit dem 
Bedeuteten assoziiert bleibt: »Simbolice, id est per similitudines corporales 
divina repraesentantes«, formuliert der mittelalterliche Theologe Johannes 
Gerson.9 Das Symbol, so Wilhelm Emrich, »verharrt im Besonderen«.10 
Diese grundsätzliche Differenz zwischen Symbol und Allegorie – ersteres als 
Verkörperung und zweite als arbiträre Zeichenverweisung – wird in markan-
ter und für das literaturwissenschaftliche Verständnis prägender Weise im 
ästhetischen Diskurs des 18. Jahrhunderts funktionalisiert. Robert Stock-
hammer hat zu Recht darauf hingewiesen, daß »die besondere Attraktivität 
des antiken [d. i. des platonischen, H. D.] Symbolbegriffs« für die »Ästhetik 
um 1800« in seiner »gerade nicht auf Sprache angewiesenen Gegenständlich-
keit« beruht. In seinem den ›kalten‹ Rationalismus überwindenden Interesse 
am Sinnlichen beerbt das Symbol »die semiotische Kategorie des ›natürli-
chen Zeichens‹«,11 wie sie der Abbé Du Bos in den sensualistischen Réfl exions 
critiques sur la Poësie et sur la Peinture (1719) im Hinblick auf die Differenz von 
bildlichen und sprachlichen Zeichen wieder in Umlauf bringt. Dabei liegt 
im Unterschied zu Augustinus die Betonung aber auf Natürlichkeit statt 
auf Zeichenhaftigkeit: 

Les signes que la Peinture employe […] ne sont pas des signes arbitraires & insti-
tués, tels que sont les mots dont la Poësie se sert. La Peinture employe des signes 
naturels, dont l’énergie ne dépend pas de l’éducation. Ils tirent leur force du rap-
port que la Nature elle-même a pris soin de mettre entre les objets extérieurs & 
nos organes […].12

 9  Zit. nach Meier-Oeser, Symbol, S. 716 [Symbolisch, das heißt, mittels körperlicher Ana-
logie das Göttliche repräsentierend].

 10  Wilhelm Emrich, Das Problem der Symbolinterpretation im Hinblick auf Goethes Wan-
derjahre, in: DVjs 26 (1952), S. 331–352, hier S. 331. 

 11  Robert Stockhammer, Symbol, in: Bernd Witte u. a. (Hg.), Goethe-Handbuch, Bd. 4.2, 
Stuttgart 1998, S.  1030–1033, hier S.  1030. Vgl. Peter Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog 
u. a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte, Bd. 4, Berlin 21984, S. 308–
333, hier S. 312 f. Vgl. Götz Pochat, Der Symbolbegriff in der Ästhetik und Kunstwissen-
schaft, aus d. Schwed. von Märta Pochat, Köln 1983, S.  11–32.

 12   Jean-Baptiste Abbé Du Bos, Réfl exions critiques sur la Poësie et sur la Peinture, Nachdr. 
d. 7. Aufl., Paris 1770, Genf 1967, I.40, S. 414 f. [Die Zeichen, welche die Malerei benutzt, 
sind nicht arbiträr oder verabredet wie die Worte, deren sich die Dichtung bedient. Die 
Malerei verwendet natürliche Zeichen, deren Wucht nicht Effekt eines Lernprozesses ist. 
Sie beziehen ihre Kraft aus dem Verhältnis, in das die Natur selbst die äußeren Objekte 
und unsere Sinnesorgane gesetzt hat]. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


138 Heinz J. Drügh

Der Abbé fragt sich folglich, ob er mit dem Zeichenbegriff nicht sogar eine 
ganz unpassende Kategorie in bezug auf Bilder bemüht, impliziert diese 
doch, ob man will oder nicht, einen Prozeß der Vermittlung:

 Je parle peut-être mal, quand je dis que la Peinture employe des signes : c’est la 
Nature elle-même que la Peinture met sous nos yeux. Si notre esprit n’y est pas 
trompé, nos sens du moins y sont abusés. La fi gure des objets, leur couleur, les 
refl ets de la lumière, les ombres, enfi n tout ce que l’œil peut apercevoir, se trouve 
dans un tableau comme nous le voyons dans la Nature ; elle se présente dans un 
tableau sous la même forme où nous la voyons réellement.13

Damit ahnt Du Bos eine Konsequenz, wie sie Michael Titzmann mit struk-
turalistischer Schärfe zieht: Wer den Begriff des Zeichens in Anschlag bringt, 
der bekommt es unweigerlich mit einem zweistelligen Gebilde zu tun, einem 
Bezeichnenden und einem Bezeichneten, die nicht zur Deckung zu bringen 
sind. »Die Identität von Bedeutungsträger und Bedeutung« ist eine »logische 
Unmöglichkeit«, eine »Paradoxie«.14 
Wie die Theorie des Symbols geradezu zwangsläufi g in solche Fährnisse ge-
rät, läßt sich exemplarisch an den Bemerkungen ihres bedeutendsten und 
wirkungsreichsten Fürsprechers, Johann Wolfgang Goethe, ablesen. Zwar 
tadelt Titzmann die Germanistenzunft für ihre, wie er meint, »unbegrün-
dete[ ] Überschätzung Goethes nicht nur als Theoretiker, sondern auch als 
historiographischem Gewährsmann«, und nicht zu Unrecht weist er dar-
auf hin, daß Goethes Ausführungen zum Symbol »nur in isoliert-aphori-
stischer Form vor[liegen] [und] über einen großen Zeitraum verstreut und 
auf heterogenste Kontexte verteilt« sind. Daraus jedoch zu folgern, Goethe 
gehöre zur Sorte jener bloßen »Literaten«, die im Unterschied zur Spezies 
des »Philosophen« lediglich zu »punktuell[er]«, nicht aber zu systematischer 
Erhellung spekulativer Themen in der Lage seien,15 unterschätzt die Hell-
sicht von Goethes Äußerungen wie den Refl exionsgehalt des Literarischen 
überhaupt. 

 13  Ebd., S. 415 [Vielleicht drücke ich mich schlecht aus, wenn ich sage, daß Malerei sich 
der Zeichen bedient: es ist nämlich die Natur selbst, welche uns die Malerei vor Augen 
ruft. Wenn auch unser Geist dadurch nicht getäuscht wird, so werden doch zumindest 
unsere Sinne (davon) hintergangen. Die Gestalt der Objekte, ihre Farbe, das Spiel des 
Lichts, die Schatten, kurz und gut: alles, was das Auge wahrnehmen kann, fi ndet sich 
in einem Gemälde genauso, wie wir es in der Natur sehen; sie präsentiert sich also auf 
dem Gemälde in derselben Form, wie wir sie auch realiter sehen]. 

 14  Titzmann, Allegorie und Symbol, S. 655. 
 15  Ebd., S. 642 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Allenthalben auf seiner Oberfl äche« 139

Zunächst einmal streicht Goethe in seinen ersten, tastenden Bemerkungen 
über das Symbol in dem berühmten Brief an Friedrich Schiller vom 16. Au-
gust 1797 die entscheidende, an der naturwissenschaftlichen Methodologie 
geschulte Rolle der Empirie, der sinnlichen Wahrnehmung hervor: »den 
kalten Weg des Beobachtens, ja des bloßen Sehens«. Implizit vertritt er dabei 
eine Art Kohärenztheorie der Wahrheit. Solange sich Beobachtetes in das 
Archiv des Für-wahr-Gehaltenen, des akkumulierten Wissens, eingliedert, 
läuft der Wahrnehmungsprozeß ungestört ab: »Das, was ich im allgemeinen 
sehe und erfahre, schließt sich recht gut an alles übrige an, was mir sonst 
bekannt ist, und ist mir nicht unangenehm, weil es in der ganzen Masse mei-
ner Kenntnisse mitzählt und das Kapital vermehren hilft«.16 Dasjenige, was 
Goethe ›symbolisch‹ nennt, zerreißt hingegen den angenehmen Gang des 
Gewohnten, es versetzt den Wahrnehmenden in »eine Art von Empfi ndung «, 
eine »scheinbare Sentimentalität«, eine »poetische Stimmung […] bei einem 
Gegenstande, der nicht ganz poetisch ist«.17 Dies impliziert für Goethe aber 
nicht etwa einen anhaltenden Zustand der Verwirrung. Vielmehr erweist 
sich die extraordinäre Wahrnehmung – zu Goethes eigenem Erstaunen – zu 
nichts Geringerem befähigt als zu einer Repräsentation des gesamten Sy-
stems von Gewußtem und Erfahrbarem:

Ich habe daher die Gegenstände, die einen solchen Effekt hervorbringen, genau 
betrachtet und zu meiner Verwunderung bemerkt, daß sie eigentlich symbolisch 
sind. Das heißt, wie ich kaum zu sagen brauche, es sind eminente Fälle, die, in 
einer charakteristischen Mannigfaltigkeit, als Repräsentanten von vielen andern 
dastehen, eine gewisse Totalität in sich schließen […] und so von außen wie von 
innen an eine gewisse Einheit und Allheit Anspruch machen.18

Man könnte in diesem Fall also mit Ernst Cassirer von » symb o l i s che [ r ]  
Prägnanz« sprechen, von einem »›sinnliche[n]‹ Erlebnis«, das »zugleich ei-
nen bestimmten nicht-anschaulichen ›Sinn‹ in sich faßt und ihn zur unmittel-
baren konkreten Darstellung bringt«.19 Mit diesem gleichsam vom Numino-
sen umwehten ›Sinn‹ ist in der Konzeption des Symbolischen »tendenziell 

 16   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, in: Bengt Al-
got Sørensen (Hg.), Allegorie und Symbol. Texte zur Theorie des dichterischen Bildes 
im 18. und frühen 19. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1972, S.  126–128, hier, S.  126.

 17  Ebd., S.  126 f.
 18  Ebd., S.  127.
 19  Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Dritter Teil: Phänomenologie der 

Erkenntnis, Oxford 21954, S. 235. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


140 Heinz J. Drügh

eine hierarchisch höchste und allumfassende Entität« gemeint20 – so  Goethe 
selbst in den Maximen und Refl exionen: »Das ist die wahre Symbolik, wo das 
Besondere das Allgemeine repräsentirt, nicht als Traum und Schatten, son-
dern als lebendig-augenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen«.21 
Das Symbol rangiert mithin an der Schnittstelle zwischen der »millionenfa-
chen Hydra der Empirie« und einem idealistischen Absoluten, es bündelt 
»viele tausend anderer Fälle« und bringt diese in Kontakt mit einem das ge-
samte System umgreifenden Höchsten.22 
Die Vermittlungsleistung, die dem Symbol dabei zugemutet wird, gilt als 
dezidiert nicht-signifi kativ. Während »das Allegorische«, so Goethe in den 
ebenfalls aus dem Jahr 1797 stammenden Refl exionen Über die Gegenstände 
der bildenden Kunst, lediglich »indirekt«, d. h. über eine semiotische Kluft hin-
weg, mit dem Bezeichneten verbunden ist, erstrahlt das Symbol in »di rek-
t[er]« Beziehung auf seinen Referenzpunkt.23 Goethe ist sich der Aporie eines 
solch direkten Zeichens allerdings nur zu bewußt, wenn er schon im Brief 
an Schiller kurz und knapp betont, daß man symbolischen Gegenstän den 
»keine poetische Form«24 geben, sie also sprachlich überhaupt nicht realisie-
ren könne. Ungeachtet dieser nicht genug zu betonenden Absage an die 
Möglichkeit literarischer Symbole, wird Goethe jedoch nicht müde, die Para-
doxie seiner Auffassung vom Symbol auch in bezug auf das Literarische in 
immer neue Formulierungsschrauben zu treiben: »Es ist die Sache ohne die 
Sache zu sein, und doch die Sache«, vermerkt er in der Abhandlung Nach-
trägliches zu Philostrats Gemälden 25 über das Symbol, und in den Maximen und 
Refl exionen geheimnist er: »Wer nun dieses Besondere [der Natur der Poesie, 
H. D.] lebendig faßt, erhält zugleich das Allgemeine mit, ohne es gewahr zu 
werden, oder erst spät«.26 Goethes Begriffspolitik bleibt nicht ohne Erfolg. 
So gießt etwa Friedrich Creuzer in der zweiten Auflage seiner Symbolik und 
Mythologie der alten Völker (1819) den »Unterschied zwischen symbolischer 
und allegorischer Darstellung« in die Form eines sachlich nicht weiter pro-

 20  Titzmann, Allegorie und Symbol, S. 653.
 21   Johann Wolfgang Goethe, Maximen und Refl exionen, Nr. 59, in: Sørensen, Allegorie und 

Symbol, S.  134.
 22  Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, S.  128.
 23   Johann Wolfgang Goethe, Über die Gegenstände der bildenden Kunst, in: Sørensen, Al-

legorie und Symbol, S.  129–130, hier S.  130.
 24  Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, S.  127.
 25   Johann Wolfgang Goethe, Nachträgliches zu Philostrats Gemälden, in: Sørensen, Allego-

rie und Symbol, S.  132–133, hier S.  133. 
 26  Goethe, Maximen und Refl exionen, Nr. 53, S.  134.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Allenthalben auf seiner Oberfl äche« 141

blematisierten Lehrsatzes: »Diese [Allegorie, H. D.] bedeutet blos einen all-
gemeinen Begriff, oder eine Idee, die von ihr selbst verschieden ist; jene 
[die symbolische Darstellung, H. D.] ist die versinnlichte, verkörperte Idee 
selbst« [Herv. H. D.].27 

II Aktualisierung des Symbols

Das Verdikt gegenüber dem Symbolkonzept von seiten einer strukturali-
stisch geschulten Literaturtheorie lag auf der Hand. Es lautet: Mangelnde 
Semiotizität, erschlichene Direktheit. Während die Allegorie der durchgän-
gigen Zeichenhaftigkeit der Welt Tribut zollt – der Tatsache, daß Semiosis 
auf einem dreistelligen Konstrukt beruht, bei dem das Zeichen in die nie 
zur Deckung zu bringende Doublette Signifi kat und Signifi kant zerfällt, ein 
Pärchen, das seinerseits auf einen ihm stets äußerlich bleibenden Referen-
ten verweist –, scheint das Symbol die Semiose durch die Suggestion eines 
 Zusammenfallens dieser Positionen, durch die Vorspiegelung präsenten 
Sinns ideologisch stillzustellen. Der entscheidende Unterschied, erkennt 
Wal ter Benjamin, liegt also in der differenten Handhabung der »Kategorie 
der Zeit«: »Das Zeitmaß der Symbolerfahrung«, formuliert er, »ist das mysti-
sche Nu«,28 woraus, so knüpft Paul de Man an, ein »Kult des Augenblicks« 
entsteht, eine »Sehnsucht des Identischwerdens«. Auf solches verzichtet da-
gegen die allegorische Darstellungsweise, bedingt durch ihre Verhaftung in 
dem nicht zu beendenden zeichenhaften Verweisspiel.29 Was blieb einer ent-
sprechend eingestimmten Literaturwissenschaft folglich anderes zu tun, als 
ein um das andere Mal vorzuführen, wie »angeblich symbolisch verfaßte[ ] 
Gegenstände[ ] oder Texte[ ]« doch immer wieder »allegorische Strukturen« 
aufweisen;30 als zu zeigen, daß bei allem Verlangen nach einem Unmittelba-

 27  Friedrich Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten Völker (1819), zit. nach Walter Ben-
jamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften, hg. von 
Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser, Bd.  1.1, Frankfurt a. M. 1991, S. 341.

 28  Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 342.
 29  Paul de Man, Die Rhetorik der Zeitlichkeit, in: ders., Die Ideologie des Ästhetischen, hg. 

von Christoph Menke, übers. von Jürgen Blasius, Frankfurt a. M. 1993, S. 83–130, hier 
S.  100 u. 104. 

 30  Stockhammer, Symbol, S.  1033. Vgl. S. Heidi Krueger, Allegory and Symbol in the Goethe-
zeit: A Critical Reassessment, in: Gertrud Bauer Pickar, Sabine Cramer (Hg.), The 
Age of Goethe Today. Critical Reexamination and Literary Refl ection, München 1990, 
S. 50–68; Christian Moser, Sichtbare Schrift, lesbare Gestalten: Symbol und Allegorie 
bei Goethe, Coleridge und Wordsworth, in: Eva Horn, Manfred Weinberg (Hg.), Alle-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


142 Heinz J. Drügh

ren, Direkten oder Absoluten für ästhetische oder kulturelle Artefakte doch 
immer nur als Textprozesse beschreibbare Vermittlungen herausspringen, in 
denen – so Waltraud Wiethölter kritisch im Hinblick auf gewisse interpre-
tatorische Automatismen – eine mit entsprechendem textanalytischen Ge-
schick »jederzeit reaktivierbare[ ] unendliche[ ] Semiose« schlummert.31 
Das Unbehagen an den genannten Befunden nährt sich durch die Tatsache, 
daß sie ›irgendwie‹ immer stimmen. Wenn aber eine Erkenntnis- oder In-
terpretationsmaschine wie geschmiert läuft, ist man am wenigsten gefeit vor 
einer gewissen Betriebsblindheit. Als Literaturwissenschaftler wird man an 
einem solchen Punkt im günstigen Fall zunächst einmal »müde […], immer 
zu der gleichen Pointe zu gelangen«, die in bezug auf das Symbol diagno-
stiziert: »Jede Präsenz ist von ihren Implikationen her dekonstruierbar«,32 
d. h. in ›allegorische‹ Zeichenprozesse auflösbar. »La méfi ance à l’égard du 
stéréotype«, so Roland Barthes in Le Plaisir du Texte, kann sich dann nur in 
einem »principe d’instabilité absolue« Bahn brechen, »qui ne respecte rien 
(aucun contenu, aucun choix). La nausée arrive dès que la liaison de deux 
mots important va de soi. Et dès qu’une chose va de soi«, formuliert Barthes 
eine auch für Wissenschaftler von Zeit zu Zeit zu beherzigende Maxime, »je 
la deserte: c’est la jouissance«.33 
Sehr zu begrüßen also, daß eine Revision des Symbols auf der Tagesord-
nung der Literaturwissenschaft steht, eine Überprüfung auf seine ästheti-
schen wie theoretischen Valenzen, die von der auf die Allegorie konzen-

gorie. Konfi guration von Text, Bild und Lektüre, Opladen 1998, S.  118–132; Heinz J. 
Drügh, Anders-Rede. Zur Struktur und historischen Systematik des Allegorischen, Frei-
burg i. Br. 2000, S. 410. 

 31  Waltraud Wiethölter, »Ursprünglicher Gedanken Refrain – Wiederholung«. Zum Phäno-
men frühromantischer Zyklik, in: DVjs 75 (2001), S. 587–656, hier S. 655. Entsprechend 
löckt Wiethölter mit einiger Lust an der Provokation gegen den Stachel (post-)struktu-
ralistischer Sprachregelungen, wenn sie das Vermögen des Symbols herausstreicht, »ein 
Zeichen zu setzen, das sich dem Vorwärtsdrang der metaphorisch-metonymischen Bewe-
gung zu entziehen vermag, um die mobilisierten Energien, die semantischen Aufla dun-
gen zu bündeln und in einer Form darzubieten, die im Unterschied zur negativ infi zierten 
Allegorie […] den Eindruck einer semiotisch stabilisierten Synthesis verbreitet«. Ebd. 

 32  Albrecht Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des achtzehnten Jahr-
hunderts, München 1999, S. 345 f.

 33  Roland Barthes, Le Plaisir du Texte, in: ders., Œuvres complètes, Bd. 2 1966–1973, hg. 
von Éric Marty, Paris 1994, S.  1493–1529, hier S.  1516; dt.: Die Lust am Text, übers. 
von Traugott König, Frankfurt a. M. 1990, S. 64 f. [Das Mißtrauen gegenüber dem Stereo-
typen […] ist ein Prinzip absoluter Labilität, das vor nichts Respekt hat (vor keinem 
Inhalt, keiner Wahl). Ekel stellt sich ein, wenn die Verbindung zweier wichtiger Wörter 
sich von selbst versteht. Und sobald eine Sache sich von selbst versteht, lasse ich sie fallen: 
das ist die Wollust].

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Allenthalben auf seiner Oberfl äche« 143

trierten Dekonstruktion womöglich nicht erledigt, ja nicht einmal adäquat 
wahrgenommen oder thematisiert worden sind. In den Fokus des Interesses 
rückt dabei der Umstand jener merkwürdigen symbolischen Wucht, jener 
wie immer gearteten Präsenz, auf welche die Dekonstruktion mit immer 
derselben argumentativen und letztlich reduktiven Schlaufe geantwortet hat. 
Mehr und mehr regt sich der Verdacht, daß die Erzeugung von Präsenz 
 – zumal in Zeiten fl orierender Illusionsmedien – nicht nur ein unausrottbar 
erfolgreiches Darstellungsziel ist, sondern daß sich auch im Blick auf ihre 
Geschichte und Systematik Aspekte offenbaren, die Aufschlüsse bis hin zu 
zeitgenössischen Kunstphänomenen zu liefern vermögen. Es gilt also, neu 
über die Präsenz nachzudenken. 
Zu diesem Zweck möchte ich einen Blick auf die unmittelbare Vorgeschichte 
des Goethezeitlichen Symbolbegriffs bei Winckelmann, Herder, Haller und 
Hogarth werfen. Dabei werde ich darlegen, daß das Symbolkonzept neben 
seinen angedeuteten und nicht wegzudiskutierenden metaphysischen As-
pekten in einer Tradition steht, die sich – gegen den Nominalismus, wie er 
sowohl im Dunstkreis des Allegorischen als auch im Theorieset des Struk-
turalismus vorherrscht – das Interesse an Formationen des sinnlich Direk-
ten auf die Fahnen geschrieben hat. Solch sensuelle Intensitäten implizieren 
aber gerade kein Walten hermeneutischen Sinns. Die Sinnlichkeit, so mein 
Eindruck, verfolgt vielmehr in ihrer ureigenen Domäne, der Ästhetik, eine 
bisweilen unterdrückte Karriere, die einen Kollisionskurs mit Versuchen 
geregelter Semantisierung beschreibt und damit nicht zuletzt auch in die 
Vorgeschichte der Modernität einzurechnen ist.

III Gezappel auf der Oberfl äche – Die klassizistische Vorgeschichte 
des Symbols und die Physiologie 

Der bekennende Allegoriker Johann Joachim Winckelmann gilt mit Recht 
als Wegbereiter des Goethezeitlichen Symbolkonzepts.34 Die rationalistische 
Prägung seiner Ekphrasen antiker Kunstwerke, wie sie besonders prägnant 
gegen Ende der Gedancken über die Nachahmung der Griechischen Wercke in der 
Mahlerey und Bildhauer-Kunst zum Ausdruck kommt, stellt nämlich nur die 
eine Seite seiner Beschreibungskunst dar: »Der Pinsel, den der Künstler füh-

 34  Vgl. bereits Curt Müller, Die geschichtlichen Voraussetzungen des Symbolbegriffs in Goe-
thes Kunstanschauung, Leipzig 1937. Als Ursache dieser vermittelnden Stellung wird 
freilich im Unterschied zu meinen Ausführungen beider Neuplatonismus angesehen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


144 Heinz J. Drügh

ret«, schreibt Winckelmann dort, »soll im Verstand getunckt seyn« (G 50).35 
Auf der anderen Seite gilt sein Interesse aber schon der möglichen Natu-
ralisierung eines solchen Verfahrens. So beeilt er sich hinzuzufügen, daß 
die allegorische Darstellung bei aller Rationalität nicht änigmatisch werden 
dürfe. Dieser Gefahr kann der Künstler nur dann entrinnen, wenn er »seine 
Gedancken in Allegorien nicht zu verstecken, sondern einzukleiden gelernet 
hat« (G 50). Im Versuch einer Allegorie besonders für die Kunst spitzt Winckelmann 
daher zu: »Die Allegorie soll […] durch sich selbst verständlich sein, und 
keine Beischrift vonnöten haben«.36 Dies ist freilich ein merkwürdiges State-
ment, gilt Winckelmanns Okkupation doch bekanntlich nichts anderem als 
dem Verfassen eben solcher ›Beischriften‹. Die natürliche Deutlichkeit der 
künstlerischen Allegorie bleibt denn auch, sieht man sich Winckelmanns 
Kunstbeschreibungen an, bloße Forderung.37 
»Zween Theile« soll die Ekphrasis einer jeden Statue haben, postuliert 
Winckel mann in der Beschreibung des Torso im Belvedere, die »erste in Absicht 
des Ideals, [die] andere nach der Kunst« (T 174). Letztere, die Be schreibung 
nach der Kunst, kann dabei als eigentliche Geburtsstätte der modernen 
kunstwissenschaftlichen Archäologie gelten, widmet sie sich doch in einer 
bis dahin nicht dagewesenen Akribie der Verzeichnung feinster stilistischer 
Merkmale, mit deren Hilfe eine präzise historische Einordnung der Kunst-
werke angestrebt wird. Auch noch »von dem geringsten Stücke«, notiert 
Winckelmann in seinen Vorstudien, ließe sich »eine gantze Beschreibung ma-
chen«. Mit gutem Grund befürchtet Winckelmann allerdings, daß eine der-
artig verstandesgetränkte Ekphrasis nur »wenig Menschen dienen möchte« 
(T F 171). Denn die minutiöse Durchmusterung der Statue bedingt eine Art 
von Beschreibungstext, der ob seiner aufzählenden Verzeichnung von Klei-
nigkeiten nicht eben geschmeidig daherkommt. Folglich konzentriert sich 

 35  Die Zitate im Text folgen der Ausgabe: Helmut Pfotenhauer, Markus Bernauer, Norbert 
Miller (Hg.), Frühklassizismus. Position und Opposition: Winckelmann, Mengs, Heinse, 
Frankfurt a. M. 1995, mit den Siglen G = Gedancken über die Nachahmung der Griechischen 
Wercke in der Mahlerey und Bildhauer-Kunst, S. 9–50; A = Apollo-Beschreibung (aus: Geschichte 
der Kunst des Altherthums, 1764), S.  149–166; T = Beschreibung des Torso im Belvedere zu Rom 
(aus: Bibliothek der schönen Wissenschaften und der freyen Künste, 1762), S.  167–185. Die Hin-
zufügungen P und F bezeichnen jeweils Vorstufen der Texte aus dem Pariser bzw. Flo-
rentiner Manuskript; die arabische Ziffer gibt die Seitenzahl an.

 36   Johann Joachim Winckelmann, Versuch einer Allegorie, in: ders., Kleine Schriften und 
Briefe, hg. von Wilhelm Senff, Weimar 1960, S.  177–196, hier S.  178.

 37  Vgl. aber Bernhard Fischer, Kunstautonomie und Ende der Ikonographie. Zur histori-
schen Problematik von ›Allegorie‹ und ›Symbol‹ in Winckelmanns, Moritz’ und Goethes 
Kunsttheorie, DVjs 64 (1990), S. 247–277, hier S. 251.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Allenthalben auf seiner Oberfl äche« 145

Winckelmann in der veröffentlichten Version seiner Torso-Beschreibung in 
der Bibliothek der schönen Wissenschaften und der freyen Künste auf das Gegenstück 
der Beschreibung nach der Kunst und zielt darin »nur auf das Ideal der 
Statue« (T 174). Eine solch ästhetisch-ideale Art der Darstellung impliziert 
um 1750 – in Lessings Worten – die Erweckung derart lebhafter »Ideen« im 
Rezipienten, daß er »die wahren sinnlichen Eindrücke ihrer Gegenstände 
zu empfi nden glaub[t]«.38 Entsprechend sucht die Apollo-Beschreibung, den 
Leser gleichsam bei der Hand zu nehmen und ihm nicht nur die Wahrneh-
mung der Statue, sondern auch des von ihr Dargestellten zu verschaffen: 

Ich vergesse alles andere über dem Anblicke dieses Wunderwerks der Kunst […]. 
Mit Verehrung scheint sich meine Brust zu erweitern und zu erheben, […] und 
ich fühle mich weggerückt nach Delos und in die Lycischen Hayne, Orte, welche 
Apollo mit seiner Gegenwart beehrete: denn mein Bild scheint Leben und Bewe-
gung zu bekommen, wie des Pygmalions Schönheit. (A 166) 

Diese Verlebendigung, in deren Rahmen Winckelmann nicht nur ausgiebig 
durch imaginierte antike Landschaften streift, sondern häufi g – vor allem im 
Fall des Torso – Details erwähnt, die überhaupt nicht zu sehen sind, neigt 
aber ebenso wie die Beschreibung nach der Kunst zu einer gewissen Über-
frachtung. Die »Fülle der Assoziationen«, der »allegorisierenden Bezüge und 
mythischen Versatzstücke«, die sich Winckelmann aus dem Fundus des 
kulturellen Gedächtnisses aufdrängt, bewirkt letztlich nichts Geringeres als 
eine Dissoziation der Anschauung in einem39 – wie Helmut Pfotenhauer 

 38  Gotthold Ephraim Lessing, Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie, in: 
ders., Werke und Briefe in zwölf Bänden, Bd. 5.2, hg. von Wilfried Barner, Frankfurt 
a. M. 1990, S. 9–206, hier S.124.

 39  Vgl. Helmut Pfotenhauer, Kommentar, in: ders. u. a., Frühklassizismus, S. 526. Auf eine 
Dissoziation des integralen Statueneindrucks läuft die Auslegung nach dem Ideal auch 
noch in anderer Hinsicht hinaus, nämlich in der Angewohnheit Winckelmanns, die 
Einheit des Standbildes durch Reminiszenzen auf eine Reihe anderer Gottheiten zu zer-
setzen. So schreibt Winckelmann über das Gesicht Apollos: »[ D]ie einzelnen Schönhei-
ten der übrigen Götter treten hier, wie bey Pandora, in Gemeinschaft zusammen. Eine 
Stirn des Jupiters, die mit der Weisheit schwanger ist, und Augenbranen [sic], die durch 
ihr Winken ihren Willen erklären: Augen der Königinn der Göttinnen mit Großheit 
gewölbet, und ein Mund, welcher denjenigen bildet, der Branchus die Wollüste einge-
fl ößet. Sein weiches Haar spielet, wie die zarten und fl üssigen Schlingen edler Weinre-
ben, gleichsam von einer sanften Luft bewegt, um dieses göttliche Haupt: es scheint 
gesalbet mit dem Oel der Götter, und von den Gratien mit holder Pracht auf seinem 
Scheitel gebunden« (A 166). Pfotenhauer spricht in diesem Zusammenhang mit Recht 
von einer »Entkonturierung« der Statue, einem »nachgerade a-mimetischen Idealbild«. 
Ebd., S. 520. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


146 Heinz J. Drügh

pointiert – »hermeneutische[n] Delir«.40 Wonach die klassizistische Kunst-
auffassung eigentlich strebt: die Vermittlung eines organischen Eindrucks 
der Statue wie aus einem Guß, zerbröselt dabei in Sprache – so auch der 
Tenor der Kritik von Karl Philipp Moritz: »Winckelmanns Beschreibung«, 
befi ndet dieser, »zerreißt […] das Ganze [des] Kunstwerks […]. Denn die 
Be schreibung durch Konturen ist ja an sich selbst schon bedeutender und 
bestimmter, als jede Beschreibung durch Worte. Umrisse vereinigen. Worte 
können nur auseinander sondern«.41 In einer ganz ähnlichen Formulierung, 
wie sie Winckelmann für seine Rechtfertigung der Allegorie verwendet hat, 
fordert Moritz daher für Kunstwerke im allgemeinen, »daß ein Teil immer 
durch den andern und das Ganze durch sich selber, redend und bedeutend 
wird – daß es sich selbst erklärt – sich durch sich selbst beschreibt«.42 Moritz 
spielt in dieser Äußerung mit dem Doppelsinn des Wortes ›Beschreibung‹: 
Nicht die deskriptive Nachzeichnung bildet dabei sein ästhetisches Orientie-
rungsbild, sondern die Art, wie die Statue selbst durch ihre Umrisse, ihren 
Kontur beschrieben wird. Mit der klassischen antiken Statue gerät also eine 
Kunstauffassung zum Modell, derzufolge das Darstellende nicht mehr bloß 
ein repräsentierendes Zeichen für ein Dargestelltes ist, sondern in sich selbst 
vollendet dasteht: das »Wesen des Gebildeten allenthalben auf seiner Oberfl ä-
che durchschimmern läßt«.43 In dieser Prätention liegt der Kerngedanke je-
nes Gebildes, das die ästhetische Debatte nach Winckelmann und Moritz als 
Symbol bezeichnet: Ein Gegenstand wird in der Wahrnehmung isoliert und 
gleichsam instantan mit Bedeutung aufgeladen, ohne daß diese Bedeutung 
über den Weg einer Semiose erst mühsam gesichert werden müßte – wie 
im Falle der Allegorie. 
Bei näherer Inspektion dieses Sachverhalts läßt sich allerdings daran zwei-
feln, ob beim Symbol tatsächlich eine semantisch fi xierbare Bedeutung im 

 40  Helmut Pfotenhauer, Winckelmann und Heinse. Die Typen der Beschreibungskunst 
im 18. Jahrhundert oder die Geburt der neueren Kunstgeschichte, in: ders., Gottfried 
Boehm (Hg.), Beschreibungskunst – Kunstbeschreibung. Ekphrasis von der Antike bis 
zur Gegenwart, München 1995, S. 313–340, hier S. 326.

 41  Karl Philipp Moritz, Die Signatur des Schönen. Inwiefern Kunstwerke beschrieben wer-
den können?, in: ders., Werke, hg. von Horst Günther, Frankfurt a. M. 1981, Bd. 2, 
S. 579–588, hier, S. 588. 

 42  Moritz, Die Signatur des Schönen, S. 580 f.
 43  Ebd., S. 582. Zu den ästhetischen Implikationen einer solchen Ästhetik der Darstellung 

vgl. Winfried Menninghaus, »Darstellung«. Friedrich Gottlieb Klopstocks Eröffnung 
eines neuen Paradigmas, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt »Darstellen«?, 
Frankfurt a. M. 1994, S. 205–226; Inka Mülder-Bach, Im Zeichen Pygmalions. Das Mo-
dell der Statue und die Entdeckung der ›Darstellung‹ im 18. Jahrhundert, München 1998.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Allenthalben auf seiner Oberfl äche« 147

Darstellenden aufgeht, ob es mit Erfolg ein metaphysisches Modell der Ver-
mittlung von Übersinnlichem und Irdischem, Ideellem und Materialem eta-
bliert. Der Verdacht, daß die Ästhetik des Symbolischen zu einer solchen 
Brückenfunktion eventuell weniger beizutragen hat, als die germanistischen 
Adepten dies lange Zeit gerne gehabt hätten, trieb bereits Walter Benjamin 
um. Seine Kritik am Symbol ist nämlich, genauer besehen, anders motiviert 
als Paul de Mans dekonstruktive Nonchalance. Benjamin ist vielmehr ein 
negativer Metaphysiker, dessen Vorwurf an das Symbolische nicht zuletzt 
darin besteht, daß es sich allzu naiv mit dem bloß Mensch lichen arrangiert 
und folglich in Sachen dialektischer Verhandlung mit dem Absoluten zu 
enthaltsam bleibt. »Im plastischen Symbol« der antiken Statue, moniert Ben-
jamin mit den Worten von Friedrich Creuzer, »strebet das Wesen nicht zum 
Überschwenglichen hin, sondern, der Natur gehorchend, füget es sich in 
deren Form, durchdringet und belebet sie«. Sieht Creuzer in dieser »freiwil-
ligen Verzichtleistung auf das Unermeßliche […] die schönste Frucht alles 
Sym bolischen« erblühen, so geißelt Benjamin darin den Mangel an »dia lek-
ti sche[r] Bewegung«, die im Gegensatz dazu für die von ihm bevorzugte 
Al legorie kennzeichnend sei.44 Anders gesagt: Das Symbolische prätendiert 
zwar, daß in ihm ein wie immer geartetes übersinnliches Wesen seinen Aus-
druck fi nde. Sein Fokus ist aber derart auf die körperliche Realität der Dar-
stellung gerichtet, daß die vermeintlich repräsentierte Entität aus dem Blick 
gerät. 
Es läßt sich daher zuspitzen: Systematischer Fluchtpunkt des klassizistischen 
Symbolbegriffs ist die schiere Ereignishaftigkeit, die nicht mehr verweisende 
Präsenz des Zeichenkörpers. Der Präsenz eignen im diskursgeschichtlichen 
Vorfeld des Symbols also ganz andere Valenzen als diejenigen, welche die 
Dekonstruktion ein um das andere Mal als Idee geistiger Selbst-Präsenz 
oder »self-identity of the Logos« angegriffen hat.45 Mit der ereignishaften 
Präsenz des Symbols stehen vielmehr »nicht hermeneutische Aspekte von 
Einzigartigkeit und Materialität«, von »›Kontingenz‹ und ›Akzidentialität‹« 
zur Debatte,46 wie sie sich mit einem Blick auf  Johann Gottfried Herder, den 
großen Anwalt des Körpers und der Sinne, erhärten. 

 44  Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 341. 
 45   Jacques Derrida, Deconstruction and the other, in: Richard Kearney (Hg.), States of 

Mind. Dialogues with Contemporary Thinkers on the European Mind, Manchester 
1995, S.  156–176, hier S.  167.

 46  Hans Ulrich Gumbrecht, Die Schönheit des Mannschaftssports: American Football – Im 
Stadion und im Fernsehen, in: Gianni Vattimo, Wolfgang Welsch (Hg.), Medien-Welten. 
Wirklichkeiten, München 1997, S. 201–228, hier S. 211 u. S. 213.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


148 Heinz J. Drügh

In bezug auf Herder kann man von einer Geburt des ästhetischen Symbol-
begriffs aus dem Geiste der Physiologie sprechen. »Denn«, so Herder in der 
1774er Variante seiner Untersuchungen Übers Erkennen und Empfi nden in der 
menschlichen Seele, »der Körper ist nur lebendwürkendes Symbol, Formel, Phä-
nomenon der Seele. Ohne alle Mystik und im schärfsten Philosophischen 
Verstande ist der innere Mensch dem äußern durch und durch einwoh-
nend« [Herv. H. D.].47 Nun könnte man einwenden, daß bei einer solchen 
Sprachregelung sehr wohl das Immaterielle, die Seele, eindeutige Priorität 
besitzt und der äußere Mensch nur insofern von Interesse ist, als sich der 
innere, wesentliche, und d. h. seelische in ihm symbolisiert. Herders Sugge-
stion zielt in der Tat in diese Richtung. Schwer bleibt allerdings begreiflich 
zu machen, wie eine Entität, die eine andere durch und durch symbolisiert, 
überhaupt noch in der Lage ist, auf etwas anderes als auf sich selbst zu ver-
weisen. Herders Interesse gilt denn auch im besonderen der für sich selbst 
stehenden Empirie: als eigentlicher »Vertraute[r]« des inneren Menschen gilt 
ihm kein Künstler, Theologe oder Philosoph, sondern der Star-Physiologe 
seiner Zeit, der »große[ ] Forscher« Albrecht von Haller: »A priori«, schreibt 
Herder, »wissen wir von der Seele nichts«.48 
Daß der epistemologische Primat des Körperlichen indes nicht ohne Konse-
quenzen für den ontologischen Rang des sogenannten Immateriellen bleibt, 
läßt sich auch in den Schriften des Gepriesenen nachweisen. Nimmt man 
etwa Hallers Vorlesungen Von den empfi ndlichen und reizbaren Teilen des mensch-
lichen Körpers (1753), in denen er seine physiologische Grunderkenntnis vor-
stellt – die Unterscheidung zwischen irritablen, d. h. motorisch stimulierba-
ren, und sensitiven, d. h. schmerzempfi ndlichen Teilen des Körpers –, so fi n-
den sich dort Passagen, die den Körper in auffälliger Weise autonom setzen: 
»Alle Muskeln sind reizbar; sie zappeln, soviel mir bekannt, ohne Ausnahme, 
nach dem Absterben alle von sich selber, und zittern, ziehen auch wechsel-
weise sich zusammen, und lassen wieder nach«. Und Haller fährt fort:

Es [ist] eine alte Erfahrung, die auch den gemeinen Leuten bekannt ist, daß das 
Fleisch der Tiere nach dem Tode zappelt: und es läßt sich auch leicht aus der tödli-
chen Ruhe wieder in Bewegung bringen, man mag nun den in den Muskel laufenden 
Nerven reizen, oder den Muskel selbst mit dem Messer oder mit Gift angreifen.49

 47   Johann Gottfried Herder, Übers Erkennen und Empfi nden in der menschlichen Seele 
(1774), in: ders., Werke, Bd. 2 Herder und die Anthropologie der Aufklärung, hg. von 
Wolfgang Pross, München 1987, S. 545–579, hier S. 563.

 48  Ebd., S. 563 u. S. 590.
 49  Albrecht von Haller, Von den empfi ndlichen und reizbaren Teilen des menschlichen Kör-

pers, hg. u. eingel. von Karl Sudhoff, Leipzig 1922, S. 43.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Allenthalben auf seiner Oberfl äche« 149

Wie, so ist zu fragen, läßt sich aber eine Seele noch als zentraler Motor des 
Körpers denken, wenn die Muskeln auch nach dem Tod munter vor sich 
hin zucken? Es liegt also nahe, die Seele eher als Appendix der Körperbe-
fi ndlichkeit zu verstehen als umgekehrt: »Ich bin daher ich, und kein ande-
rer, weil dasjenige, welches man ich nennet, von allem dem verändert wird, 
was meinen [sic] Körper und dessen Teilen widerfährt«.50 So folgert der 
Wissenshistoriker Philipp Sarasin:

Nicht eine im Dunkel des Körpers verborgene Seele, sondern das, was auf der 
freigelegten Oberfl äche der sezierten Gewebe als Zucken und Zusammenziehen 
sich zeigt, ist das Wesen des Lebendigen – wenn man, wie Haller, davon absieht, 
über die verborgene innere Ursache der Irritabilität zu spekulieren.51

 50  Ebd., S. 37. 
 51  Philipp Sarasin, Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Körpers 1765–1914, Frankfurt 

a. M. 2001, S. 56. Daß Haller ganz gegen seinen Willen in die Nähe des philosophischen 
Materialismus gerät, dokumentiert sich auch darin, daß Julien Offray de La Mettrie – 
wie Haller ein Schüler des Leidener Anatomen Boërhave – bereits 1747 in seinem be-
rüchtigten Traktat L’homme machine Hallers Erkenntnis vorformuliert hatte: »Alles Fleisch 
der Tiere zuckt nach dem Tode […]. Die vom Körper getrennten Muskeln ziehen sich 
zusammen, wenn man sie reizt«. J. O. de La Mettrie, L’homme machine/Die Mensch 
Maschine, hg. u. übers. von Claudia Becker, Hamburg 1990, S. 97. Daraus hatte La 
Mettrie geschlossen, daß »die Seele« in diesem neurophysiologischen Zusammenhang 
»nur ein leerer Begriff« (S. 97) ist, ein »Kunstgriff« oder eine »stilistische List, um die 
Theologen« das »Gift« der faktischen Selbstbewegung der Materie »schlucken zu lassen« 
(S.  125). Haller dagegen wirft La Mettrie zuallererst vor, seine Erkenntnisse schlicht bei 
ihm abgeschrieben zu haben (vgl. Haller, Von den empfi ndlichen und reizbaren Teilen 
des menschlichen Körpers, S. 57). Den Streit zwischen Haller und La Mettrie rekonstru-
iert Ursula Pia Jauch in ihrer klugen Studie: Jenseits der Maschine. Philosophie, Ironie 
und Ästhetik bei Julien Offray de La Mettrie (1709–1751), München 1998, mit – für den 
deutschsprachigen Wissenschaftskontext – ungewohnt starken und in gleichem Maße 
erfrischenden Sympathien für die Seite La Mettries (vgl. ebd., S. 288). Wie sehr sich 
das 18. Jahrhundert (und nicht nur dieses) am Materialismus-Theorem reibt bzw. dem 
Vorwurf des Materialismus nachgerade ängstlich zu entgehen sucht, dokumentiert Georg 
Braungart, Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der Moderne, Tübingen 1995, S. 92. 
Haller selbst stilisiert die Reizbarkeit gewisser Muskelfasern auch nach dem Tode folg-
lich zu einem Beleg für die Existenz einer immateriellen Seele als bewegender Kraft: »Da 
Teile wie Herz und Darm sich auch losgelöst vom Körper reizen ließen, war widerlegt, 
daß die Seele hier irgendeinen Anteil haben konnte, so daß – entgegen La Mettries 
Auffassung – kein Grund bestand, Irritabilität mit Seele gleichzusetzen«. Urs Boschung, 
Neurophysiologische Grundlagenforschung. ›Irritabilität‹ und ›Sensibilität‹ bei Albrecht 
von Haller, in: Heinz Schott (Hg.), Meilensteine der Medizin, Dortmund 1996, S. 242–
249, hier S. 248. Zu Hallers Abgrenzungsversuchen gegenüber La Mettrie vgl. Sandra 
Pott, Säkularisierung in den Wissenschaften seit der Frühen Neuzeit, Bd.  1 Medizin, 
Medizinethik und schöne Literatur, Berlin 2002, S.  114 ff. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


150 Heinz J. Drügh

Die »Selbstbeschreibung des Körpers«, die Moritz in der Signatur des Schönen 
als Domäne des Symbolischen feiert, ist also – vor dem Hintergrund der 
zeitgenössischen Physiologie – nicht als Modell für die Re-Präsentation eines 
Übersinnlichen zu werten. Im Gegenteil erweist sie sich als Ausdruck einer 
Denkform, in der eine autonom bewegte, nicht mehr von einem immateri-
ellen Wesen bestimmte Körperlichkeit an Geltung gewinnt. 
Dies läßt sich auch in Winckelmanns Versuch einer Abkehr von den ange-
sprochenen allegorisierenden Beschreibungsverfahren hin zu einer direkte-
ren, sinnlich getönten Perzeption des Statuenkörpers nachvollziehen. Über 
den Herkules-Torso heißt es nämlich: 

Ich sehe hier den vornehmsten Bau der Gebeine dieses Leibes, den Ursprung der 
Muskeln und den Grund ihrer Lage und Bewegung, und dieses alles zeiget sich 
wie eine von der Höhe der Berge entdeckte Landschaft, über welche die Natur 
den mannichfaltigen Reichthum ihrer Schönheiten ausgegossen. So wie dessen 
luftige Höhen sich mit einem sanften Abhang in gesenkte Thäler verlieren, dahier 
sich schmälern und dort erweitern: So mannichfaltig, prächtig und schön erheben 
sich hier schwellende Hügel von Muskeln, um welche sich oft unmerkliche Tiefen, 
gleich dem Strome des Mäanders, krümmen, die weniger dem Gesichte, als dem 
Gefühle, offenbar werden. (T 177)

»Das Sinnliche«, bemerkt Pfotenhauer zu dieser Wendung, »das durch den 
allegorisierenden Bezug auf die diversen Mythologeme verlorenzugehen« 
drohte, »wird […] durch die Versenkung in die Details des Leibes, den 
Gegenstand in der Vorstellung abtastend, handgreiflich wiedergewonnen«. 
Die stellenweise »hochfahrende[ ] Abstraktion« der Beschreibung nach dem 
Ideal werde so mit einer »detailfreudige[n] erotisierende[n] Versenkung« kon-
terkariert.52 Man kann jedoch skeptisch sein, ob diese Perzeptionsweise 
wirklich »ein Maximum an Authentizität in der Präsenz« gewährleistet,53 
wie Hans Adler formuliert; zumindest erscheint dies fraglich, insofern Au-
thentizität zu einer »Wahrheit« im philosophischen Sinne erklärt wird, die 
anders als der vermeintliche »Sinnpessimismus« oder gar »Nihilismus« des 
Neostrukturalismus »unmittelbar präsent« sei.54 
Ein genauerer Blick auf das zur Diskussion stehende Zitat aus der Torso-
Beschreibung läßt vielmehr auf den semiotisch prekären Status der sinn-
lichen Präsenz aufmerksam werden. Die Muskelformation wird nämlich 

 52  Pfotenhauer, Kommentar, S. 526.
 53  Hans Adler, Die Prägnanz des Dunklen. Gnoseologie – Ästhetik – Geschichtsphilosophie 

bei J. G. Herder, Hamburg 1990, S.  102.
 54  Braungart, Leibhafter Sinn, S.  1 u. 107.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Allenthalben auf seiner Oberfl äche« 151

»dem Strome des Mäanders« verglichen (T 177). Dieser ob seiner vielen 
Windungen »berühmte[ ] Fluß in Klein Asien« wurde zum Inbegriff für ein 
ornamentales Verfahren,55 dessen »Grundbestimmung« im »Ausschluß des 
Bild[-]« und damit des Gestalthaften liegt: »[E]inem Mäander kann weder 
ein Oben noch ein Unten zugesprochen werden noch eine Richtungsfi xie-
rung«,56 er suggeriert vielmehr ständige Bewegung. Kein Wunder also, daß 
er systematisch in die Nähe der manieristischen fi gura serpentinata gerückt 
wurde, jenes »S-Schwunges«, den man mit seinem »Hin und Her des Bewe-
gungsfl usses«, so Maurer, in ästhetischen Traktaten seit dem 16. Jahrhundert 
immer wieder empfohlen und variiert fi ndet.57 In seiner selbstbezüglichen 
Verspieltheit scheint dieses ästhetische Konzept freilich denkbar weit von 
Winckelmanns avisiertem Klassizismus entfernt zu sein, in dem das Material 
des Kunstwerks, seine Ausschmückung, niemals zum Selbstzweck werden, 
der Signifi kant sich nicht auf Kosten des Signifi kats spreizen darf. 
Der Mäander als per defi nitionem kompliziertes und nicht verweisendes Aus-
drucksmittel ist jedoch kaum zufällig in Winckelmanns Text gelandet. Zieht 
man nämlich zum Vergleich eine parallele Stelle aus dem Florentiner Manu-
skript heran, dann fällt auf, daß die Vorstellung des Konturs dort ebenfalls 
mit einem Verfahren verwoben wird, das man auf den manieristischen Be-
griff »Ondeggiare«:58 Wogen oder Wallen, bringen kann:

Die Umkreise dieses g<an>tzen Körpers sind so wunderbarlich, daß {ihm} im 
nachzeichnen niemand sich der Richtigkeit versehen kan, indem eine immerwäh-
rende Ausfl ießung einer Form in die andere alle Striche regieren muß<.> Wie der 
Fluß Achelous. Es würde dem Zeichner gehen, wie dem Herkules, da er Achelous 
überwinden wolte. Meereswellen. (T F 170)

Der Acheloos ist wie der Mäander ein Fluß, und zwar der wasserreichste 
und längste Griechenlands.59 Sein Delta, d. h. seine Mündungsverzweigung, 
so geht die Sage, ist von niemand anderem reguliert worden als von Herku-

 55  Vgl. Art. Mäander, in: Zedlers Großes vollständiges Universal-Lexicon, Bd.  19, Nachdr. 
d. Ausg. Halle/Leipzig 1739, Graz 1961, S.  151–152.

 56  Günter Irmscher, Kleine Kunstgeschichte des europäischen Ornaments seit der Frühen 
Neuzeit (1400–1900), Darmstadt 1984, S. 7 f. Vgl. auch Art. Mäander, in: dtv Lexikon 
der Kunst, München 1996, Bd. 4, S. 435–436. 

 57  Emil Maurer, Manierismus. Figura serpentinata und andere Figurenideale, München 2001, 
S. 37.

 58  Vgl. Maurer, Manierismus, S. 21.
 59  Vgl. Art. Acheloos, in: Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, Bd.  1, Stuttgart 1996, 

S. 72–73. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


152 Heinz J. Drügh

les – eine Sage, deren sachlicher Kern auch die mythische Begegnung zwi-
schen ihm und dem phrygischen Flußgott Acheloos bestimmt. Diese treffen 
als Bewerber um Deianeira aufeinander, wobei sich Acheloos in einen Stier 
und eine Schlange verwandelt, also auch hier für das Prinzip des Unsteten 
und Gewundenen einsteht. Acheloos gehört mithin zu jener Gruppe von 
»wilden und gefährlichen Tieren […] oder ungeheuren Menschen«, mit de-
nen Herkules in einer Art von »zivilisatorische[m] Auftrag« kämpft.60 Vor 
diesem Hintergrund ist die Gedankenführung von Winckelmanns Text er-
staunlich. Denn ausgerechnet jenes fi gurale Prinzip, für das Acheloos steht: 
die »immerwährende Ausfl ießung einer Form in die andere« (T F 170), wird 
nun auf den Körper des Herkules selbst projiziert. Und in dessen Rolle als 
Überwinder des ungreifbaren Antipoden gerät unversehens derjenige, der 
die Statue zu zeichnen respektive zu beschreiben sucht. 
Die jüngere Forschung hat zu Recht immer wieder gegen das Vorurteil 
der vermeintlich gipsernen Konfl iktlosigkeit klassizistischer Ästhetik ange-
schrieben. »Die Harmonie des schönen Ganzen«, betont Pfotenhauer, »ent-
hält immer als ihre Kehrseite das leidvoll Disharmonische mit«61 – sinnfäl-
lig abzulesen am demolierten Körper des Torso. Diese These, so würde ich 
vor schlagen, ist semiotisch zu erweitern. Neben der geschlossenen Einheit, 
die im Hinblick auf den antiken Statuenkörper wieder und wieder betont 
wird, gerät in Winckelmanns Ekphrasis auch dessen zeichenhafte Unaus-
schöpfbarkeit und Ungreifbarkeit in den Blick: Das Gewirr von Formen, 
das Winckelmanns Schüler Herder als den dunklen Fond der ästhetischen 
Erfahrung begreift oder das der rationalistische Philosoph Christian Wolff 
einmal abschätzig als »wueste[n] Klumpe[n]« bezeichnet,62 steht indes je-
derzeit in der Gefahr, sich sehr weit in das Gebiet des von den offi ziellen 

 60  Art. Herakles, in: Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, Bd. 5, Stuttgart 1998, S. 387–
394, hier S. 389.

 61  Helmut Pfotenhauer, ›Die Signatur des Schönen‹ oder ›In wie fern Kunstwerke beschrie-
ben werden können?‹ Zu Karl Philipp Moritz und seiner italienischen Ästhetik, in: ders. 
(Hg.), Kunstliteratur als Italienerfahrung, Tübingen 1991, S. 67–83, hier S. 77. Pfoten-
hauer bezieht diese Bemerkung auf den überaus blutigen Philomelen-Mythos, den Karl 
Philipp Moritz zu Beginn seiner Abhandlung über die Signatur des Schönen thematisiert. 
Seine Bemerkung: »Man müßte ein tiefes Befremden gewaltsam unterdrücken, wollte 
man dies als bruchlose Erzählung des beisichseienden Schönen begreifen« (ebd.) läßt 
sich allerdings auch auf den Torso oder auf die Laokoon-Statue übertragen. Vgl. Irmela 
Marei Krüger-Fürhoff, Der versehrte Körper. Revisionen des klassizistischen Schönheits-
ideals, Göttingen 2001, S. 31–49. 

 62  Christian Wolff, Vernünfftige Gedancken von Gott, der Welt und der Seele der Menschen, 
auch allen Dingen überhaupt (Deutsche Metaphysik), in: ders., Gesammelte Werke, 
Bd.  1.2, hg. von Charles A. Corr, Hildesheim 1983, § 112, S. 58. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Allenthalben auf seiner Oberfl äche« 153

klassizistischen Verlautbarungen geschmähten Manierismus zu wagen.63 
»Die gestalthafte Einfachheit und Stabilität des Bildes«, so Winfried Men-
ninghaus’ glückliche Formulierung, »weicht« in Winckelmanns Torso-Lek-
türe, »wie ein unendliches Wackelbild, einer offenen Sequenz von De- und 
Rekonfi gurationen«.64 
In diese Lesart fügen sich schließlich auch die Überlegungen einer weite-
ren – für viele erstaunlichen – Inspirationsquelle Winckelmanns. Die Rede 
ist von William Hogarth und seiner Analysis of Beauty (1753). Schon Carl Justi 
fand einen »gewisse[n] Humor« in dem Umstand, daß ein wichtiger Aspekt 
»des Systemas des Lehrers der Griechenkunst wahrscheinlich von Hogarth 
stammt«, jenem »Chronist Londons und seines feinen und groben Pöbels«, 
jenem (was seine Sujets anbelangt) »erbarmungslose[n] Realist[en]«, der bei 
den Klassizisten »übel angesehen war«.65 Bei näherer Betrachtung drängt 
sich Hogarth freilich geradezu als systematisches Vorbild für die Klassizisten 
auf, bemüht er sich doch ebenso wie diese – so Ernst Gombrich – um eine 
»vernunftbetonte[ ]« Umsetzung der manieristischen fi gura serpentinata: »Seine 
Absicht ist, psychologisch zu erklären, warum das menschliche Auge Kurven 
liebt, aber nicht einen bestimmten Dekorationsstil zu befürworten«.66 Die 
von den Wellenlinien der fi gura serpentinata geformten Körper hält Hogarth 
denn auch für »extremely beautiful and pleasing to the eye; in many cases 
more so, than […] solid bodies«.67 
Bei der Darstellung von Muskeln ist folglich darauf zu achten, daß durch 
die »variety of their situations, must always be allow’d elegant forms«.68 So 
darf etwa ihre Anspannung nicht auf Kosten der »intricate delicacy« gehen, 
würde das doch bedeuten, daß die Muskeln »are too distinctly traced by the 
eye«. Gerade im Hinblick auf den Herkules – Hogarth bezieht sich ebenso 
wie Winckelmann auf den Torso im Belvedere [Abb. 1] – ist die Aufgabe der 
bildenden Kunst mithin genau bezeichnet: In der Darstellung seiner »thick 

 63  Vgl. zu diesem Verdacht auch die Untersuchung von Wolfgang Lange, Watteau und 
Winckelmann oder Klassizismus als antik drapiertes Rokoko, in: DVjs 72 (1998), S. 376–
410.

 64  Winfried Menninghaus, Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfi ndung, Frank-
furt a. M. 1999, S. 89.

 65  Carl Justi, Winckelmann und seine Zeitgenossen, Dritter Band, Leipzig 1923, S.  191 u. 
195 f.

 66  Ernst H. Gombrich, Ornament und Kunst. Schmucktrieb und Ordnungssinn in der Psy-
chologie des dekorativen Schaffens, Stuttgart 1982, S. 35.

 67  William Hogarth, The Analysis of Beauty (1753). With an Introductory Note by Richard 
Woodfi eld, Nachdr. d. Ausg. London 1753, Hildesheim 2001, S. 54.

 68  Ebd., S. 56.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


154 Heinz J. Drügh

swelling muscles« sind »elegance and greatness of taste« zu wahren. Dies 
ist nach Hogarth aber nur dann zu gewährleisten, wenn die Muskelpakete 
in der plastischen Darstellung durch »serpentine-lines« zusammengehalten 
werden.69 
Dieser Gedanke läßt sich durch die konkreten Hinweise weiterführen, die 
Hogarth in bezug auf die als »most intricately varied« bezeichnete Gestal-
tung der herkuleischen Muskelpartien macht.70 Hogarth will zeigen, was des-
sen »poco piu«, sein »little more«, ausmacht, »which in reality distinguishes 
the original master-pieces at Rome from even the best copies of them«. Zu 
diesem Zweck wählt er ein kleines Segment der Figur aus:

I have chosen, for this purpose, a small piece of the body of a statue [Abb. 2], rep-
resenting part of the left side under the arm, together with a little of the breast, 
(including a very particular muscle, which, from the likeness its edges bear to the 
teeth of a saw, is, if consider’d by itself, void of beauty) as most proper to the point 
in hand, because this its regular shape more peculiarly requires the skill of the art-
ist to give it a little more variety than it generally has, even in nature.71

Zum Vergleich mit dem Torso zieht Hogarth zwei weitere Gestaltungen 
aus einem Anatomiebuch [Abb. 3] und aus einer nicht genannten Quelle 
[Abb. 4] heran. Während Figur 77 durch eine »sameness […] in the shapes 
of all the teeth-like insertions of this muscle« sowie dadurch gekennzeichnet 
ist, wie »regularly the fi bres, which compose it, follow the almost parallel 
outlines of the ribs they partly cover«,72 vermag Figur 78 die Härte dieser 
Abbildung durch den »use of the natural covering of the skin« zu mildern – 
man denkt dabei auch an Winckelmanns Formulierung von der »fettlichen 
Haut« (T F 169), mit der die Muskeln des Torso überzogen sind. Zu einem 
wahren Kunstwerk vermag aber auch diese Maßnahme die Abbildung nicht 
zu machen: »Tho’ the hard and stiff appearance of the edges of this muscle 
is taken off by that covering, yet enough of its regularity and sameness re-
mains to render it disagreeable«.73 Und Hogarth schließt an: 

As regularity and sameness, according to our doctrine, is want of elegance and 
true taste, we shall endeavour in the next place to show how this very part (in 
which the muscles take so very regular a form) may be brought to have as much 
variety as any other part of the body whatever. […]

 69  Ebd., S. 57.
 70  Ebd., S. 61. 
 71  Ebd., S. 62.
 72  Ebd.
 73  Ebd., S. 63.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Allenthalben auf seiner Oberfl äche« 155

Thus let the parts mark’d 1, 2, 3, 4, (which appear so exactly similar in shape, and 
parallel in situation in the muscular fi gure 77) and not much mended in fi g. 78, be 
fi rst varied in their sizes, but not gradually from the uppermost to the lowest, as in 
fi g. 79 [Abb. 5], nor alternately one long and one short, as in fi g. 80, for in either 
of these cases there would still remain too great a formality. We should therefore 
endeavour, in the next place, to vary them every way in our power, without losing 
entirely the true idea of the parts themselves. Suppose them then to have changed 
their situations a little, and fl ip’d beside each other irregularly, (some how as it 
is represented in fi g. 81, merely with regard to their situation) and the external 
appearance of the whole piece of the body, now under our consideration, will 
assume the more varied and pleasing form, represented in fi g. 76, easily to be dis-
cern’d by comparing the three fi gures 76, 77, 78, one with another; and it will as 
easily be seen, that there were lines to be drawn, or wires to be bent, over these 
muscles, from one to the other, and so on to the adjoining parts; they would have 
a continued waving fl ow, let them pass in any direction whatever. [Herv. H. D.]74 

Die Wellen- oder Schlangenlinien-Manierismen sorgen also nach Hogarth 
nicht nur für die erwünschte Abwechslung in der Darstellung, sondern 
dienen auch als vereinigendes Prinzip. »Nicht unterbrochen zu werden«, 
schreibt Menninghaus, »ist das Hauptmerkmal der schönen ›Linien‹ im 
einzelnen und im ganzen des Körpers«.75 Und in Winckelmanns Geschichte 
der Kunst des Altertums steht entsprechend zu lesen: »Je mehr Einheit aber in 
der Verbindung der Formen, und in der Ausfl ießung einer aus der andern 
ist, desto größer ist das Schöne des Ganzen«.76 Es ist freilich nur zu deutlich, 
daß die beschworene ästhetische Einheit, das ästhetikgeschichtlich bedeut-
samste Modell für das Goethezeitliche Symbol, kein hermeneutisch Ganzes, 
keinen dingfest zu machenden Sinn evoziert. Vielmehr ist sie aus durchaus 
lustvoller sinnlicher Zerstreuung gewoben, aus dem »Reiz«, so Justi, »je-
nes leichten, unmerklichen Anschwellens, jenes Wechsels einer auch im 
kleinsten Raum nie einförmigen Oberfl äche, jenes täuschenden Labyrinths, 
durch welches das unstete Auge schwindelnd gleitet, ungewiß, wo es hafte 
und wohin es geführt wäre«.77 
In der Vorgeschichte des Goethezeitlichen Symbols trifft man also, so ist zu 
resümieren, auf das Konzept einer Präsenz heischenden, sinnlichen Erfah-
rung des Statuenkörpers. Diese hat jedoch wenig mit jenem Präsenzkonzept 

 74  Ebd., S. 63 f.
 75  Menninghaus, Ekel, S. 78.
 76   Johann Joachim Winckelmann, Geschichte der Kunst des Alterthums, Nachdr. d. Ausg. 

Dresden 1764, Baden-Baden 1966, S.  152.
 77   Justi, Winckelmann und seine Zeitgenossen, S.  191.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


156 Heinz J. Drügh

zu tun, das Poststrukturalismus oder Dekonstruktivismus als Metaphysik 
attackiert haben. Winckelmanns sinnlicher Nahkontakt mit den antiken Sta-
tuen, allen voran mit dem Torso, trifft vielmehr auf eine instabile Welt der Sinn-
lichkeit, die sich einem defi niten begriff lichen Sinn verweigert. Der Fluchtpunkt 
von Winckelmanns Unternehmung, die den Boden für das Goethe zeit liche 
Symbolkonzept bereitet, ist gerade nicht totalisierenden Charakters, son dern 
bekommt es mit jenem »chaotische[n] Wirbel der Sinne« zu tun, der – wie 
seit einiger Zeit auch im poststrukturalistischen Theorieset eingehender 
beachtet wird – »niemals zu Einheit, Bewahrung und Identität« gelangt.78 
Das zur Debatte stehende Erlebnis von Präsenz, das für die Vorgeschichte 
des Symbols kennzeichnend ist, trifft also nicht auf die Manifestation eines 
wesenhaften Prinzips, sondern ist dezidiert »nicht-hermeneutisch[en]« Cha-
rakters.79 

 78  Michel Serres, Die fünf Sinne. Eine Philosophie der Gemenge und Gemische, Frankfurt 
a. M. 1998, S. 67. Vgl. Jean Luc Nancy, The Birth to Presence, Stanford 1993; Dieter 
Mersch, Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, München 2002.

 79  Gumbrecht, Die Schönheit des Mannschaftssports, S. 213.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


Abb. 1 William Hogarth: The Analysis of Beauty (1753). 
With an introductory note by Richard Woodfi eld, 

Hildesheim 2001 [Reprint], Plate I

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


Abb. 3 l. c. Plate II

Abb. 2 l. c. Plate II

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


Abb. 4 l. c. Plate II

Abb. 5 l. c. Plate II

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


joachim jacob

»Versinnlichung«
Das Symbol als Darstellung des Schönen und 
die Materialität der Literatur 

Die Schönheit kann nie über sich selbst deutlich 
werden.

Goethe, Maximen und Refl exionen

»Das Schöne ist dasjenige, was sich öffentlich sehen lassen kann. […] Was so 
ausgezeichnet ist, daß man es im Öffentlichen förmlich zur Schau stellt und 
anerkennt, darf man […] das Schöne nennen«.1 – Hans-Georg Gadamers 
Bestimmung des Schönen stellt die Literaturästhetik vor ein Problem. Denn 
wie läßt sich ein Text »öffentlich sehen«? Und wenn sich ein sprachliches 
Gebilde »im Öffentlichen förmlich zur Schau« stellen ließe und fände dort 
allgemeine ›Anerkennung‹, würden wir es darum ›schön‹ nennen? Oder soll 
man Gadamers aus einem Vortrag über Bildkunst und Wortkunst entnommene 
Defi nition des Schönen so verstehen, daß Texte nicht sinnvoll mit dem Be-
griff des Schönen in Verbindung gebracht werden können? 
Es zeigt sich, daß – einmal ernster genommen als gewöhnlich – die enge Ver-
koppelung des Schönen mit dem Sehen, die kein kurioser Einfall Gadamers 
ist, sondern ein Platonisches, noch die Wortgeschichte des deutschen Aus-
drucks ›schön‹ mitbestimmendes Erbe, Schwierigkeiten erzeugt, wenn das 
Schöne jenseits der philosophischen Abstraktion wieder konkret werden soll. 
Gadamer, durchaus sensibel für diese Schwierigkeit, versucht sie aufzulösen, 
indem er das am Paradigma der Bildkunst gewonnene, dort ganz unproble-
matische ›Sehen‹ des Schönen im Fall der Wortkunst auf das ›Verweilen‹ vor 
dem Text überträgt. Die Schönheit des Textes zeigt sich in der Dauer einer 
anhaltenden Beschäftigung mit ihm, im Lesen.2 Man kann sicher darüber 
streiten, ob mit dieser Transformation eine hinreichend befriedigende Be-
stimmung dessen erreicht ist, was einen Text zu einem schönen Text macht. 
Deutlich wird aber schon hier, daß sich die Frage nach dem Schönen, wo sie 
sich überhaupt auf eine gegenständlich-objektive Dimension des Schönen 
einläßt, nicht unabhängig von den materialen Gegebenheiten stellen läßt, 

 1  Hans-Georg Gadamer, Bildkunst und Wortkunst, in: Gottfried Boehm (Hg.), Was ist 
ein Bild?, München 21995, S. 90–104, hier S. 94.

 2  Vgl. ebd., S.  100 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


162 Joachim Jacob

an oder in denen sich Schönes zeigen und eine Erfahrung des Schönen ge-
macht werden soll. Dies gilt auch dann noch, wenn es wie bei Gadamer nur 
darum geht, etwas über die spezifi sche Einstellung festzuhalten, mit der wir 
Bildkunst oder Wortkunst gegenüberstehen.
Zu einer ähnlichen Transformation sieht sich Gadamer genötigt, wenn es 
ihm in einem anderen Zusammenhang darum geht, den Begriff des ästhe-
tischen Symbols zu explizieren. Das Symbol, so Gadamer in einer länge-
ren Abhandlung über Die Aktualität des Schönen (1977), sei ein »Seinsbruch-
stück«,3 das die Erfahrung des Schönen als »Beschwörung einer möglichen 
heilen Ordnung, wo immer es sei«, stifte.4 Kein arbiträres Zeichen, sondern 
»Seinsbruchstück«, soll das Symbol also auch ein Gegenstand mit eigener 
materialer Bedeutung sein. Nach diesem Verständnis kommt dem Symbol 
eine eigene ontologische Qualität zu, die über die Auffassung des Symbols 
als eines rein funktional bestimmten Zeichens deutlich hinausgeht. Statt 
dessen kann im Dasein des Symbols selbst ein ›Bruchstück‹ des Seins er-
kannt werden: allerdings nicht in der Weise einer einfachen Offenlegung 
von Sinn, sondern »in einem unauflöslichen Widerspiel von Verweisung 
und Verbergung«.5 Womit Gadamer auf eine Figur zurückgreift, die für die 
ontologische Tradition des Symbolbegriffs im ganzen charakteristisch ist. 
Nach dem Versuch einer »Rehabilitierung der Allegorie« als »Grenze der 
Erlebniskunst« in Wahrheit und Methode scheint Gadamer damit einige Jahre 
später auch eine Wiedergutmachung an einem in der Zwischenzeit nicht 
weniger in der Kritik stehenden Begriff anzustreben.6 Während sich die Al-
legorie nach den sprachkritischen Ernüchterungen des frühen 20. Jahrhun-
derts für eine solche Neubewertung anbot, greift Gadamer zum Nachweis 
der konstitutiven Bedeutung des Symbols für die »Aktualität des Schönen« 
weit zurück: in die theologisch-mystische Tradition, in der tatsächlich symbola 
als »Seinsbruchstück[e]« auf die wahre, gute – und schöne – göttliche Ord-
nung des Kosmos verwiesen und sie zugleich auf offen-verborgene Weise 
darstellten.
Aber auch in diesem Fall stellt sich die Frage, wie denn eine solche symboli-
sche Erfahrung des Schönen als »Seinsbruchstück« an der Literatur möglich 

 3  Hans-Georg Gadamer, Die Aktualität des Schönen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest, 
Stuttgart 1977, S. 42.

 4  Ebd., S. 43.
 5  Ebd., S. 44.
 6  Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Her-

meneutik, Tübingen 51986, Bd.  1, S. 76 ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Versinnlichung« 163

sein soll, ob und wie Sprachkunstwerke in diesem Sinne Symbol sein kön-
nen. Das Ausweichen auf die rezeptive Einstellung des lesenden Verweilens 
scheidet mit Blick auf das Symbol aus, weil es ja das Werk selbst sein soll, 
das Symbol ist und der Erfahrung des Schönen erst ihren Grund gibt. Um in 
diesem emphatischen Sinne ›Werk‹ werden zu können – und damit schließt 
sich der Kreis zum eingangs Dargelegten –, muß, folgt man Gadamer, die Li-
teratur aufhören, Literatur zu sein, sie muß zum ›Bild‹ werden: »Das bedeu-
tet […], daß der transitorische Vorgang des davoneilenden Redestromes im 
Gedicht auf eine rätselhafte Weise zum Stehen kommt, ein Gebilde wird«.7 
Das Rätsel, das der Philosoph uns damit hinterläßt, ist nicht unerheblich; 
zumal es, was die Sprachkunst anbetrifft, nach allgemeiner Übereinkunft an 
eine ihrer grundlegenden Darstellungsbedingungen rührt, nämlich Prozeß 
und gerade nicht ›stillgestelltes Gebilde‹ zu sein (und das gilt, aller Begriffs-
etymologie zum Trotz, auch für Gedichte). Das Rätsel berührt nichts weni-
ger als das Problem, ob Literatur schön bzw. Symbol sein kann.
Um dieses ›Rätsel der Transformation‹ in der Konstellation von Symbol, 
Schönheit und Literatur und einige historische Versuche seiner Auflösung 
bzw. Neutralisierung soll es im folgenden gehen (wobei festzuhalten ist, daß 
es sich als ein Problem nur dort stellt, wo das Symbol nicht in der Abstrak-
tion eines ubiquitären Text- oder Zeichenbegriffs aufgeht, sondern in seiner 
Materialität Besonderes zur Darstellung bringen soll). Ich beginne mit einer 
kurzen Darstellung der Symbolkonzepte Friedrich Theodor Vischers und 
Johannes Volkelts als anschaulichen Beispielen dafür, wie das Symbol, die 
Schönheit und die Literatur auf ganz unproblematische Weise miteinander 
vermittelbar sind, gerade weil vom Materialaspekt systematisch abstrahiert 
wird (I). Demgegenüber soll ein Exkurs in die Frühgeschichte des Symbol-
begriffs zu Platon und Dionysius von Areopagita zeigen, daß das Schöne 
und das Symbol keineswegs immer schon selbstverständlich miteinander 
koordiniert sind. So stehen sie in diesem Fall in einem anhaltenden Dif-
ferenzverhältnis, das nicht zuletzt auf der hier noch nicht ausgeblendeten 
spezifi schen Materialität des Symbols beruht (II). Im zweiten Teil meiner 
Überlegungen möchte ich zunächst zeigen, wie der erste Versuch, Symbol, 
Schönheit und Literatur konsistent zusammenzuführen, in der Schönheits-
lehre Friedrich Schillers dazu führt, das Problem symbolischer Darstellung 
nun tatsächlich auch als ein Problem der Darstellung im Material der Lite-
ratur zu verstehen und zu refl ektieren (III). Gleichsam als ein später – litera-
rischer – Kommentar zu Schillers Versöhnungsvorschlag wird schließlich 

 7  Gadamer, Die Aktualität des Schönen, S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


164 Joachim Jacob

Johann Wolfgang Goethes Wink aus dem Buch Hafi s des West-östlichen Divans 
interpretiert, der das Rätsel, ob Literatur schön und Symbol sein kann, auf 
eine bemerkenswerte Weise löst (IV).

I

In der wechselvollen Geschichte des ästhetischen Symbolbegriffs und sei-
ner von weiten Amplituden gekennzeichneten Wertschätzung markiert die 
philosophisch-ästhetische Diskussion des ausgehenden 19. Jahrhunderts 
(zumindest in Deutschland) deren bislang letzten Scheitelpunkt. Der beson-
dere Rang, der dabei dem Symbol eingeräumt wurde, verdankte sich der Er-
wartung, daß im ›Symbol‹ noch einmal der Riß zwischen Natur und Kunst, 
zwischen Bewußtem und Unbewußtem und zwischen den Menschen und 
den Dingen gekittet werden könnte, der sich im allgemeinen Bewußtsein 
offensichtlich schon nachhaltig vertieft hatte.
Ein guter Beleg für diese Hochschätzung ist Johannes Volkelts später oft 
zitierte Studie Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik (1876). Volkelt will 
sich mit ihr erklärtermaßen gegen die von ihm kritisch bemerkte Tendenz 
eines im Anschluß an Herbart hervorgetretenen ästhetischen Formalismus 
wenden, demzufolge »die Form […] nicht als Widerschein eines Inneren, 
sondern als bloße, gewaltsam entseelte, sinnlose Oberfl äche gefallen« sollte.8 
Gegen eine solche vom »Inneren« abgetrennte formalistische Entleerung der 
Oberfl äche, die Volkelt in der Allgemeinen Aesthetik als Formwissenschaft (1865) 
seines Gegenspielers, des Herbart-Schülers Robert Zimmermann nicht zu 
Unrecht am Werke sieht,9 kommt es Volkelt darauf an, die äußere Form 
noch einmal in der Tradition der klassischen idealistischen Ästhetik als 
beseelten »Widerschein« eines Inneren zu verstehen. Sein Begriff für diese 
Vermittlung ist das Symbol. Im Symbol sollen sich ›Innen‹ und ›Außen‹ zu-
sammenschließen, und dies nicht nur im einzelnen, sondern die Aufgabe 

 8   Johannes Volkelt, Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik, Jena 1876, S. 2. Vgl. 
zum weiteren Zusammenhang Lothar Schneider, Realismus und formale Ästhetik. Die 
Auseinandersetzung zwischen Robert Zimmermann und Friedrich Theodor Vischer als 
poetologische Leitdifferenz im späten neunzehnten Jahrhundert, in: ders., Andreas Hoe-
schen (Hg.), Herbarts Kultursystem. Perspektiven der Transdisziplinarität im 19. Jahr-
hundert, Würzburg 2001, S. 259–281.

 9  Zu Robert Zimmermanns Programm einer Strukturtheorie der Oberfl äche vgl. Lambert Wiesing, 
Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven der formalen Ästhetik, Reinbek 
b. Hamburg 1997, S. 34 ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Versinnlichung« 165

des Symbols soll nach Volkelt schließlich darin bestehen, die ganze Welt zu 
beseelen. So heißt es resümierend: »Die Symbolisirung ist nicht denkbar 
ohne einen pantheistischen Drang im menschlichen Gemüthe, ohne eine 
pantheistische Gestaltung der Welt«.10

Dem Kunstsymbol wird damit in kritischer Reaktion auf seine drohende for-
malistische Depotenzierung »in schroff Herbartischem Geiste« noch einmal 
Beträchtliches zugetraut.11 Insofern das konkrete Symbol als das »dunkle 
Ineinander von Idee und Bild«, wie Volkelt an anderer Stelle schreibt,12 An-
schauung und Bedeutung zugleich repräsentiert, vermittelt es Natur und 
Geist und kann damit noch einmal den Menschen in der ganzen Welt hei-
misch werden lassen. Es gehöre zur Natur der Seele, daß sie sich in äußere 
Naturerscheinungen »ganz« hineinlege, erläutert ein anderer Verfechter die-
ses starken Symbolbegriffs – (der späte) Friedrich Theodor Vischer – die 
Kraft des Symbols, und diese einfühlende Beseelung sei zugleich das, »um 
was es sich in der Aesthetik ganz wesentlich handelt«.13 Mit dem ästheti-
schen Symbol soll damit tatsächlich noch einmal für einen Moment die 
ganze Welt im Subjekt aufgehen und umgekehrt. »Das Schöne, die Kunst, 
die Poesie einigt« im Symbol

das vom gemeinen Verstand in zwei Hälften zerrissene Weltall wieder, faßt Geist 
und Natur wieder in eines zusammen, hebt uns weg über die unschöne Prosa, wel-
che die Welt in zwei Teile zersägen will. Es kann im Universum alles ursprünglich 
nur eines sein, Ausstrahlung von einem und demselben Grundwesen; und diese 
Einheit wird im Schönen wieder hergestellt.14

Wie bei Vischer ist auch in Volkelts Konzeption das Symbol eng mit dem 
Schönen verschränkt. Denn das Symbol als »pantheistische Gestaltung der 
Welt« ist schon als solches ›schön‹, da es als beseelte Gestalt der Welt eine 

 10  Volkelt, Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik, S.  109.
 11  Ebd., S. 2.
 12  Ebd., S. 4.
 13  Friedrich Theodor Vischer, Das Schöne und die Kunst. Zur Einführung in die Aesthetik. 

Vorträge, hg. von Robert Vischer, Stuttgart/Berlin 31907, I. Teil, § 5, S. 70. Zum Zusam-
menhang von Einfühlung und Symbol vgl. ders., Das Symbol (1887), in: ders., Kritische 
Gänge, hg. von Robert Vischer, München 21922, Bd. 4, S. 420–456, hier S. 435 ff.

 14  Vischer, Das Schöne und die Kunst, I. Teil, § 6, S. 99. Daß Vischer im Unterschied zu 
 Volkelt diese im Symbol gestiftete ›schöne Einheit‹ nicht als Wirklichkeit setzt, sondern 
eher kompensatorisch versteht, zeigt Willi Oelmüller, Friedrich Theodor Vischer und 
das Problem der nachhegelschen Ästhetik, Stuttgart 1959, S.  172–182. Vgl. Ewald Vol-
hard, Zwischen Hegel und Nietzsche. Der Ästhetiker Friedrich Theodor Vischer, Frank-
furt a. M. 1932, S.  157–176.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


166 Joachim Jacob

Übereinstimmung von Allem mit Allem zur Darstellung bringt, die als gran-
diose Harmonie gefällt, wie Volkelt mit Hinweis auf Lotze argumentiert, 
eben weil Mensch und Ding pantheistisch prästabiliert zusammenpassen.15 
Das Symbol vereint auf diese Weise sowohl die objektive Seite des  Schönen, 
indem es schöne Harmonie – die Harmonie der Welt – zur Darstellung 
bringt, als auch die subjektive, insofern die symbolischen Artefakte selbst 
Wohlgefallen auslösen. Mit dem Symbol glaubt Volkelt darum den Schlüs-
selbegriff für Vischers These gefunden zu haben, daß das »Schöne […] das 
vollendete und das vollendende Zeugnis für die pantheistische Philosophie« 
sei.16

Vischer und Volkelt führen damit die in der Symboldiskussion seit Schil-
ler und Goethe angelegten und in der romantischen Kunstphilosophie ak-
zentuierten Tendenzen zu einem vorläufi gen Höhepunkt, das Symbol als 
Statthalter des Schönen und als Konzentration eines mit dem Subjekt ver-
söhnten Universums zu verstehen. Zugleich verdeutlicht ihre Konzeption, 
daß der Symbolbegriff an Plausibilität und damit an Bedeutung verlieren 
mußte, wenn diese hochgespannten Voraussetzungen ebenso wie die Idee 
einer pantheistischen Durchdringbarkeit der Welt oder des Schönen als ei-
nes fraglosen Darstellungsideals der Kunst nicht mehr haltbar schienen. Vor 
allem aber mußte ein derart groß dimensioniertes Symbolverständnis seine 
Überzeugungskraft mit der schon seit Hegel virulenten Historisierung die-
ser Ideale einbüßen. Mit ihr wurden sowohl deren Erfüllbarkeit – und d. h. 
hier wesentlich deren Darstellbarkeit – als auch die Reichweite einer Idee 
der innigen Vermittlung von Subjekt und Welt nur mehr zu Momenten der 
Kunstgeschichte.
Im folgenden soll aus diesem komplexen Zusammenhang ein einziger As-
pekt herausgegriffen werden, an dem die provozierende Erwartung an das 
Symbol, welthaltig zu sein, besonders hervortritt. Gemeint ist die Verbin-
dung des Symbols mit dem Schönen, deren Konjunktion lange Zeit refl ex-
haft die Symboldebatte begleitet hat, die aber aus historischer und systema-
tischer Perspektive durchaus nicht selbstverständlich ist. Daß das Schöne 
und das Symbol jedoch bis in die Gegenwart hinein oft miteinander identi-
fi ziert werden, hängt vermutlich mit einer besonderen Darstellungsqualität 
zusammen, die beidem zugeschrieben worden ist: eine besondere Intensität 
der Repräsentation, die das, was sie zeigt, in besonderer Weise sinnlich an-

 15  Volkelt, Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik, S.  111.
 16  Friedrich Theodor Vischer, Kritische Gänge VI (1844), hier zitiert nach Volkelt, Der 

Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik, S.  109.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Versinnlichung« 167

schaulich vergegenwärtigt. Dies gilt für das Schöne, wenn es etwa als die 
Form der ›anschauenden Erkenntnis‹ oder auch als das ›sinnliche Scheinen 
der Idee‹ verstanden wird, aber es gilt auch für das Symbol, soweit es »stets 
das konkrete Zeichen« meint.17

Wo der »Anschauungswert« und damit zusammenhängend die besondere 
»empirische Dignität« des Symbols herausgestellt werden,18 drängt sich je-
doch, wie am Beispiel Gadamers eingangs schon angedeutet, das Problem 
auf, in welcher Weise denn das Symbol diese besondere Weise sinnlicher 
Darstellung realisiert. Denn auch die ausgreifendste metaphysische Kon-
struktion des Symbols bleibt unweigerlich mit dem Problem der Darstellung 
behaftet, weil – wie nicht nur Vischer sehr genau weiß – das Symbol als 
Artefakt immer auch an ein bestimmtes Material bzw. Medium gebunden 
ist, an dem symbolische Bedeutung erst zur sinnlich wahrnehmbaren Er-
scheinung gebracht werden muß. Genauso wirft nun auch die Darstellung 
des Schönen jenseits seines abstrakten philosophisch-ästhetischen Begriffs 
die Frage nach seiner sinnlichen Konkretion in einem spezifi schen Material 
auf. Um zu klären, wie im einzelnen in Malerei, Musik oder Literatur etwa 
Schönes konkret zur Darstellung gelangen könne, bedarf es damit auch 
hier einer differenzierten Betrachtung der medialen Bedingungen der ein-
zelnen Künste. Für die Literatur war es bekanntlich zuerst Lessing, der ein 
solches Programm in seiner Abhandlung über Laokoon oder: über die Gren-
zen der Malerei und Poesie (1766) verfolgt hat und dabei nicht zuletzt aus der 
unterschiedlichen Weise, Schönheit vergegenwärtigen zu können, auf die 
spezifi sche Differenz zwischen den Darstellungsleistungen der Poesie und 
der Malerei schloß.19

In der nachhegelschen Ästhetik wird dieses Problem vor allem von den Ver-
tretern einer empiristischen, eng an Materialfragen orientierten ›Aesthetik 
als Formwissenschaft‹ aufgegriffen. Daß aber gerade der Versuch einer Phä-
nomenologie der ›schönen Form‹, wie sich beispielhaft an dem von Volkelt 

 17  Vgl. Stephan Meier-Oeser u. a., Symbol, in: Joachim Ritter u. a. (Hg.), Historisches Wör-
terbuch der Philosophie, Bd.  10, Darmstadt 1998, Sp. 710–739, hier Sp. 712.

 18  Gerhard Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol, Göttingen 41997, S. 72. Vgl. ders., Ver-
fahren der Symbolbildung. Literaturwissenschaftliche Perspektiven, in: Rudolf Schlögl 
(Hg.), Die Wirklichkeit der Symbole. Grundlagen der Kommunikation in historischen 
und gegenwärtigen Gesellschaften, Konstanz 2004, S.  173–187.

 19  Zum materialen Aspekt in Lessings Analyse vgl. Karlheinz Stierle, Das bequeme Ver-
hältnis. Lessings Laokoon und die Entdeckung des ästhetischen Mediums, in: Gunter 
Gebauer (Hg.), Das Laokoon-Projekt. Pläne einer semiotischen Ästhetik, Stuttgart 1984, 
S. 23–58.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


168 Joachim Jacob

angegriffenen Zimmermann zeigt, zugunsten einer ›reinen‹ Induktion des 
Schönen vom Begriff des Symbols bzw. dem Anspruch einer symbolischen 
Bedeutungsvermittlung im Schönen Abstand nimmt,20 macht noch einmal 
deutlich, daß die Verbindung des Symbols mit dem Schönen keineswegs von 
vornherein gegeben ist. Insbesondere das Problem des Materials ist es, das 
sich immer wieder zwischen das Symbol und das Schöne schiebt.
Dieser Umstand ist jedoch in den hier diskutierten Symbol- und Schönheits-
konzeptionen durchaus kein blinder Fleck der Symboltheorie und einer mit 
ihr verknüpften Ideologie des Ästhetischen,21 sondern klar bewußt. Die Art 
und Weise, wie das Problem der Materialität im einzelnen wahrgenommen, 
bearbeitet und dann auch neutralisiert wird, ist vielmehr aufschlußreich für 
ein differenzierteres Verständnis der Ästhetik des Symbols. Aber auch um-
gekehrt schärfen die gesteigerten Erwartungen, die in diesem Zusammen-
hang an eine ›symbolische‹ Darstellung bzw. Repräsentation der Welt ge-
stellt werden – als da sind: besondere sinnliche Anschaulichkeit, Empirie-
haltigkeit, dingliche Präsenz, bedeutungsreiche Unausschöpfbarkeit und 
eben möglicherweise auch Schönheit –, den Blick für materialästhetische 
Probleme. Genau hierin liegt ein Grund für die nicht veraltende ›Aktualität 
des Symbols‹.
Wenn ich mich im weiteren auf die Dichtung beschränken will, so auch 
darum, weil sie einem ambitionierten Symbolbegriff, wie ihn Volkelt und 
Vischer vertraten, unter den verschiedenen Kunstformen besonders attrak-
tiv erscheinen mußte. Die Attraktion der Dichtung beruhte darauf, daß ihr 
Material, die Sprache, dem Programm einer pantheistischen Durchdrin-
gung der Welt besonders entgegenzukommen schien, gerade weil nach ge-
läufi ger Auffassung das sprachliche Zeichen – scheinbar paradox – selbst 
am wenigsten materialhaltig ist und gegenüber den an äußere Bilder oder 
Töne gebundenen Darstellungsformen aufgrund seiner Abstraktionsfähig-
keit über unbeschränkte Möglichkeiten der Darstellung innerer und äußerer 

 20  Vgl. Robert Zimmermann, Allgemeine Aesthetik als Formwissenschaft, Wien 1865, 
Nachdr., Hildesheim/New York 1973, bes. § 111. Ähnlich kritisch scheidet auch Eduard 
Hanslick in seinem zu den prominentesten Beispielen im 19. Jahrhundert gehörenden 
Versuch, einen präzise auf die materialen Dispositionen einer Kunstgattung abgestellten 
Schönheitsbegriff zu entwickeln, das bedeutungslastige Symbol aus dem »Musikalisch-
Schönen« aus: »Tönend bewegte Formen sind einzig und allein Inhalt und Gegenstand der 
Musik«. Vom Musikalisch-Schönen. Ein Beitrag zur Revision der Ästhetik der Tonkunst, 
Nachdr. d. Ausg. Leipzig 1854, Darmstadt 1981, S. 32. Vgl. ebd., S.  16 f.

 21  Vgl. Paul de Man, Zeichen und Symbol in Hegels Ästhetik (1982), in: ders., Die Ideologie 
des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Frankfurt a. M. 1993, S. 39–58, hier S. 41 
u. S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Versinnlichung« 169

Welten verfügt. »Die Dichtkunst«, so heißt es diese idealistischen Vorstel-
lungen zusammenfassend bei Hegel, »ist die allgemeine Kunst des in sich 
frei gewordenen, nicht an das äußerlich-sinnliche Material zur Realisation 
gebundenen Geistes, der nur im inneren Raume und der inneren Zeit der 
Vorstellungen sich ergeht«.22

Von daher war vielleicht der Literatur am leichtesten eine beseelende Welt-
durchdringung zuzutrauen, und es verwundert nicht, daß es ausgerechnet 
Goethes Faust ist, an dem Volkelt und Vischer ihre Überlegungen zum Sym-
bol demonstrieren und diskutieren, wo genau nun die diffi zile Scheidelinie 
zwischen ›Typischem‹ und ›Symbolischem‹ verlaufe und von dem »gewissen 
fühlbaren Plus der Bedeutung« gesprochen werden könne, das aus einem 
Typus erst ein Symbol macht.23 Die Erfüllung des Symbols in der Darstel-
lungsform der Literatur zeigt sich aber nicht nur im bedeutungsreichen In-
halt. Nach dem Anspruch Volkelts und Vischers, Bedeutung und Form im 
Symbol noch einmal miteinander zu versöhnen, ereignet sich schon auf der 
Ebene der sprachlichen Figuration die symbolische Vermittlung der Welt. 
Dazu schreibt Vischer in seiner Abhandlung Das Symbol (1887):

Eine erschöpfende Behandlung des ganzen Gebiets von Begriffen, die hieher ge-
hören, müßte endlich auch die Lehre von den Tropen und Figuren noch herein-
ziehen. Überblickt man aufmerksam alle Formen, die sie umfaßt, so ergibt sich 
als Resultat: alle diese Formen laufen darauf hinaus, die Körperwelt zu beseelen 
und das Geistige zu verkörpern; sie entspringen in der Mannigfaltigkeit ihrer 
Wendungen alle dem Drang, Geist und Natur, die scheinbar wesentlich Verschie-
denen, ineinszuschauen, und so dienen sie samt allen Formen des Symbols und 
Mythus, das Weltall als Eines vor Sinn und Phantasie zu stellen.24

Alle sprachlichen Tropen und Figuren sind demnach Ausdrucksformen der 
Beseelung, wobei unter ihnen besonders die anthropomorphisierende Figur 
der Personifi kation den Rang der master trope beanspruchen darf.25 Die Leich-
tigkeit, mit der sich durch die sprachliche Personifi kation der Natur und 
den Dinge Leben einhauchen läßt, belegt anschaulich noch einmal, warum 
 gerade der (poetische) Sprachausdruck ein besonders entgegenkommendes 
Mittel ist, »das Weltall als Eines vor Sinn und Phantasie zu stellen« sowie 
Seele und Welt symbolisch in schöner Harmonie zusammenzu führen.

 22  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, in: ders., Werke, hg. 
von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1986, Bd.  13, S.  123.

 23  Vischer, Das Symbol, S. 454. Vgl. Volkelt, Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik, 
S. 31 ff.

 24  Vischer, Das Symbol, S. 454; Herv. im Original.
 25  Ebd., S. 455. Vgl. ders., Das Schöne und die Kunst, I. Teil, § 6, S. 92 ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


170 Joachim Jacob

War vorhin davon die Rede, daß das Problem des Materials gleichsam 
zwischen dem Symbol und dem Schönen steht, so können innerhalb die-
ses pantheistisch unterfütterten metaphysischen Entwurfs das Symbol, das 
Schöne und die Darstellungsform der Literatur (nur darum) eine vollkom-
men unproblematische Konstellation bilden, weil das Material – zumindest 
theoretisch – vollständig ausgelöscht ist. Denn genau dies ist, so Vischer, 
das Eigentümliche der Sprachkunst, daß sie die natürliche Widerständig-
keit des ästhetischen Materials vollständig überwinden kann, das materiale 
Substrat der ästhetischen Darstellung aufhebt und damit der künstlerischen 
Phantasie die höchste Freiheit ermöglicht: »Die Kunst spricht, und jetzt erst 
kann sie alles darstellen, was ist. Sie weckt die Phantasie zu Vorstellungen. 
Jetzt erst ist die ganze Welt erschlossen, weil hier eigentlich auf alles Mate-
rial verzichtet ist«.26

Um Zweifel an diesem dem Wort verbundenen Darstellungsoptimismus Vi-
schers – ohne den sein Symbolbegriff eine Chimäre bleiben würde – zu wek-
ken, muß man nur weiterlesen. Denn im direkten Anschluß an den zitierten 
Passus aus Hegels Vorlesungen über die Ästhetik über die »Dichtkunst« als »die 
allgemeine Kunst des in sich frei gewordenen, nicht an das äußerlich-sinn-
liche Material zur Realisation gebundenen Geistes« heißt es: »Doch gerade 
auf dieser höchsten Stufe steigt nun die Kunst auch über sich selbst hinaus, 
indem sie das Element versöhnter Versinnlichung des Geistes verläßt und 
aus der Poesie der Vorstellung in die Prosa des Denkens hinübertritt«.27 Die 
Abstraktheit des Zeichens, so muß man Hegel verstehen, ist – unter dem 
Aspekt des Schönen, also des ›sinnlichen Scheinens der Idee‹ betrachtet – 
ein höchst ambivalenter Darstellungsvorteil. Sie verleiht zwar einerseits der 
Vorstellungskraft in hohem Maße Flexibilität, bedroht aber andererseits die 
»Versinnlichung« selbst und damit genau jenes Moment, das sowohl für das 
Schöne als auch für ein emphatisches Symbol-Konzept (das man bei Hegel 
bekanntlich nicht fi ndet) konstitutiv ist. Hegels Einwurf zeigt, daß das Sym-
bol, das Schöne und die Darstellungsform der Literatur nur in einer fragilen 
und sehr implikationsreichen Zuordnung aufeinander verweisen.

 26  Vischer, Das Schöne und die Kunst, Einleitung, S. 22. Diese Auffassung Vischers von der 
poetischen Sprache als eines transparenten Mediums der Phantasie ist von Theodor A. 
Meyer einer aufschlußreichen Kritik unterzogen worden. Vgl. Das Stilgesetz der Poesie 
(1901), Neudr., mit einem Vorwort von Wolfgang Iser, Frankfurt a. M. 1990, S. 29 pass.

 27  Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, S.  123.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Versinnlichung« 171

II

Die Assoziation von Schönheit und Symbol ist demnach nicht so selbstver-
ständlich, wie sie angesichts der erstaunlichen Karriere des sogenannten 
Kunstsymbols im 19. Jahrhundert scheint. Im Hinblick auf die Geschichte 
der antiken Symboltheorie liegt ihre Verbindung im Gegenteil zunächst 
eher fern. Denn das Symbol ist in seiner frühen Bedeutung als Erkennungs-
zeichen oder – wie seit Aristoteles – als Begriff für willkürlich gewählte 
sprachliche Zeichen überhaupt, mit deren Hilfe beliebige »Vorgänge[…] im 
innern Bewußtsein« zur äußeren Darstellung kommen und kommuniziert 
werden können, in pragmatische Funktionszusammenhänge eingelassen, die 
keinerlei spezifi sch auf Schönheit orientierte Bedeutung haben.28 Eine (fol-
genreiche) Ausnahme bildet in gewisser Hinsicht allerdings der Platonische 
Mythos aus dem Symposion vom ursprünglich ungeteilten Menschen, den 
Zeus in zwei symbola – wörtlich: wie zwei zusammengehörige Hälften eines 
Würfels29 – zerteilt. Ursprünglich vereint, dann entzweit, »sucht nun immer 
jedes sein anderes Stück«.30 Damit wird das symbolon zu einem implikations-
reichen metaphorischen Modell von Teil und Ganzem,31 Fragment und 
Vollkommenheit, das sich bis zu Gadamers zitierter Defi nition des Symbols 
als »Seinsbruchstück« und »Beschwörung einer möglichen heilen Ordnung, 
wo immer es sei«, durchhält. Schön ist bei Platon jedoch nicht das Symbol 
als ein ursprünglich einmal vollkommen ›passendes‹ Teilstück einer harmo-
nischen Ganzheit, sondern die ursprüngliche und nun verlorene Ganzheit. 
Das Symbol als abgetrenntes, ›immer suchendes‹ Teilstück realisiert diese 
ursprünglich geeinte, schöne Vollkommenheit gerade nicht, aber das Ver-
langen nach ihr, Eros, stiftet eine Bewegung auf die schöne Vollkommenheit 

 28  Aristoteles, De interpretatione, gr.-dt., übers. u. hg. von Hans Günter Zekl, Hamburg 
1998, 16a. Eine solche Bedeutung bekommen sie (erst) dann, wenn sie mit dem An-
spruch vollkommener Darstellung versehen werden: »Wie schwer es dem Menschen über-
haupt wird, ein Innerliches äußerlich zu machen, wie selten es ihm vollständig damit 
gelingt, die innere Idee ganz heraus zu bringen, und vollkommen zu erreichen in der 
reellen äußern Darstellung: das zeigt sich unter andern an dem Beispiel der schönen 
Künste, oder an der Kunst des Schönen. Daher auch die Theorie desselben, oder die 
sogenannte Ästhetik, […] viel richtiger Symbolik genannte werden könnte«. Friedrich 
Schlegel, Philosophie des Lebens, XII. Vorlesung, in: Kritische Friedrich-Schlegel-Aus-
gabe, Bd.  10, hg. von Ernst Behler, Paderborn/München/Wien/Zürich 1969, S. 230.

 29  Vgl. Platon, Symposion, in: ders., Werke in acht Bänden, gr.-dt., übers. von Friedrich 
Schleiermacher, hg. von Gunther Eigler, Bd. 3, Darmstadt 1974, 191d, Anm. 39.

 30  Platon, Symposion, 191d.
 31  Zum Begriff des Modells vgl. Max Black, Mehr über die Metapher, in: Anselm Haver-

kamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darmstadt 1983, S. 379–413.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


172 Joachim Jacob

hin. Das Symbol als verlorene Schönheit und Eros als die »Liebe zu dem 
Schönen«,32 welche die symbola sich suchen läßt, damit sie in die schöne Ein-
heit zurückfi nden, führen demnach das Schöne zwar als ein Versprechen 
mit sich, aber sie stellen es nicht dar.33 Damit eröffnet die Platonische Meta-
pher des Symbols einerseits einen emphatischen Ausblick auf das Schöne, 
wie sie andererseits eine fundamentale Differenz einzieht, die das Schöne 
entrückt – wie die in zwei menschliche Körper getrennten Liebenden sich 
nur wünschen können, daß Hephaistos käme und sie wieder zur ursprüng-
lichen Einheit verschmelze.34

Diese indirekte, mythische Verknüpfung des Symbols mit dem Schönen 
wird im Neuplatonismus und in der spätantiken christlichen Theologie zu 
einer eigenen, nun explizit schönheitsorientierten Symbollehre ausgebaut. 
Das Symbol als ›natürliches Mittel‹ der göttlichen Offenbarung erhält eine 
eigene Substanz. Aber gerade in seiner Eigenschaft, ein natürliches Mittel 
der göttlichen Offenbarung zu sein, in dem sich naturgemäß auch göttliche 
Schönheit manifestiert, legt es das Moment der Differenz nicht ab. Man 
kann vielleicht sagen, daß das Symbol im theologischen Kontext nicht nur 
ein Darstellungsproblem refl ektiert, sondern selbst auch Ausdruck eines 
Darstellungsproblems ist. So durchdringt zwar die heilige Schönheit Gottes, 
wie Pseudo-Dionysius Areopagita lehrt, die ganze Schöpfung, kann selbst 
aber in ihrer alle Sinne übersteigenden, unvorstellbaren Herrlichkeit nur 
»durch die heilsamen Schleier der menschenfreundlichen Nachsicht« hin-
durch erkannt werden, die Gott über sie gelegt hat. Darum hat die ursprüng-
lich »über die Natur hinausgehende und formlose Ungeschiedenheit« Gottes 
Gestalt angenommen und sich in eine Vielfalt von sinnlich wahrnehmba-
ren ›Symbolen‹ auseinandergelegt.35 Von diesen Symbolen ausgehend, kann 
sich die Seele dann wiederum in umgekehrter Richtung in kontemplativer 
Schau zunächst von der sinnlichen zur geistigen Wahrnehmung und dann 
»dereinst« zu Gott selbst erheben, der aller Darstellung entzogen ist.36 Auf 

 32  Platon, Symposion, 204b.
 33  So Sokrates ausdrücklich entgegen dem anderslautenden Glauben Agathons. Ebd., 

201b ff.
 34  Ebd., 192d–e.
 35  Pseudo-Dionysius Areopagita, De divinis nominibus I.4 (592 B); dt.: Die Namen Gottes, 

übers. u. hg. von Beate Regina Suchla, Stuttgart 1988, S. 24.
 36  Ebd., (592 D), S. 25. Vgl. ebd., IV.9 (705 B). Zur Symbolkonzeption vgl. René Roques, 

Dionysius Areopagita, in: Theodor Klauser (Hg.), Reallexikon für Antike und Christen-
tum. Sachwörterbuch zur Auseinandersetzung des Christentums mit der antiken Welt, 
Bd. 3, Stuttgart 1957, Sp. 1075–1121, hier Sp. 1105 ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Versinnlichung« 173

diesem Wege gewinnt das Symbol einen metaphysischen Rang, auf dem 
Sinnlichkeit, Schönheit und Vollkommenheit zugleich ihren Platz haben,

weil infolge seiner [Gottes, J. J.] seinschaffenden Güte alles ins Dasein gebracht 
wurde […] als weise und schön, weil alles Sein, sofern es nur seine eigene Natur 
unversehrt bewahrt, mit jeglichem gottbegeisterten Wohlklang und aller heilig-
mäßigen Schönheit ausgefüllt ist.37

Auch bei Pseudo-Dionysius Areopagita bleibt aber die schöne Offenbarung 
Gottes im Symbol zugleich mit einer unaufhebbaren Differenz versehen. Im 
Unterschied zu Platon rührt sie jedoch aus der Kluft zwischen dem göttli-
chem Wesen und seiner irdischen Manifestation, die in jedem Symbol prä-
sent ist. Dem Symbol eignet demnach die Struktur einer ›unähnlichen Ähn-
lichkeit‹, um einen zentralen Ausdruck des Pseudo-Dionysius Areopagita zu 
verwenden,38 die es zugleich auf- und abwertet, die seine Darstellungspotenz 
zugleich bekräftigt und beschränkt.
Der ästhetische Symbolbegriff des 18. und 19. Jahrhunderts hat von diesem 
Modell, so ist zu vermuten, bei allen nicht zu verwischenden Unterschie-
den doch entscheidende Anregungen erfahren. Dies gilt für die Verbindung 
von Symbol und Schönheit überhaupt, vor allem aber wohl für die seit der 
Goethe zeit zu beobachtende ›Dichotomisierung‹ des Symbols,39 einerseits 
von unmittelbarer sinnlicher Evidenz zu sein, andererseits als Idee unaus-
sprechlich zu bleiben. Sie ist als Struktur schon im theologischen Modell an-
gelegt, dort jedoch als göttliches Paradox noch aufgehoben. Schließlich ließe 
sich noch die Vischer-Volkeltsche Konzeption des Symbols als »pantheisti-
scher Gestaltung der Welt« als ein häretisches, in die Immanenz überführtes 
modernes Echo auf die christlich-mystische Symbollehre verstehen.40

 37  Pseudo-Dionysius Areopagita, De divinis nominibus, I.4 (592 A), S. 24.
 38  Vgl. ebd., IX.6–7.
 39  Vgl. Roger W. Müller Farguell, Symbol2, in: Jan-Dirk Müller u. a. (Hg.), Reallexikon der 

deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3, Berlin/New York 2003, S. 550–555, hier S. 553.
 40  Vgl. Volkelt, Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik, S.  112 f. Walter Benjamin 

wird sich in kritischer Reaktion darauf dann wieder um die Re-Theologisierung des 
Begriffs – und des Problems – bemühen: »Das Buhlen der romantischen Ästhetiker um 
glänzende und letztlich unverbindliche Erkenntnis des Absoluten hat in den simpelsten 
kunsttheoretischen Debatten einen Symbolbegriff heimisch gemacht, der mit dem echten 
außer der Bezeichnung nichts gemein hat. Der nämlich, zuständig in dem theologischen 
Bereiche, vermöchte nie und nimmer in der Philosophie des Schönen jene gemütvolle 
Dämmerung zu verbreiten, die seit dem Ende der Frühromantik immer dichter gewor-
den ist […]. [D]ieser Mißbrauch fi ndet, und zwar überall da, statt, wo im Kunstwerk die 
›Erscheinung‹ einer ›Idee‹ als ›Symbol‹ angesprochen wird. Die Einheit von sinnlichem 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


174 Joachim Jacob

Terminologisch in die ästhetische Diskussion eingeführt wird der Symbol-
begriff erst 1790 mit dem bekannten Schlußparagraphen 59 der Kritik der 
Urteilskraft Immanuel Kants.41 Im übertragenen Sinn kann man die Figur 
der ›unähnlichen Ähnlichkeit‹ auch hier entdecken. Denn Kants Formulie-
rung von der »Schönheit als Symbol der Sittlichkeit« behauptet einerseits 
eine Ähnlichkeitsbeziehung in der Weise der Analogie zwischen Schönem 
und Gutem, die sich am Schönen symbolisch darstellt. Andererseits ver-
weist die symbolische Darstellung auf eine ›Unähnlichkeit‹, insofern die 
im Kantischen Text vorhergehende Kritik der Urteilskraft ja gerade darauf 
zielte, die Autonomie des ästhetischen Sinnenurteils gegenüber der prakti-
schen Vernunft und gegenüber moralischen Erwägungen zu erweisen. Im 
Zentrum des Gebrauchs, den Kant an dieser Stelle vom Begriff des Symbols 
macht, steht die »Hypotypose«: die »Darstellung, subiectio sub adspectum«, 
wie Kant selbst den rhetorischen Begriff erläutert.42 Er bezieht sich auf die 
sinnliche Veranschaulichung eigentlich abstrakter und darum gerade nicht 
adäquat zu versinnlichender Vorstellungen, die nun in diesem Fall durch 
das Symbol der Schönheit anschaulich werden sollen. Damit arbeitet Kant 
zwar dem späteren Verständnis einer ›symbolischen‹ Darstellung als einer 
in besonderem Maße anschaulichen Vorstellung zu, aber insofern diese 
Veranschaulichung allein auf einer Strukturanalogie zwischen Vorzustellen-
dem und Vorgestelltem beruht, ist das Symbol »nur das Symbol«.43 Kant 
verbindet also das Schöne mit dem Symbol nicht etwa in der Weise, daß 
das Symbol das Schöne zur Darstellung bringe oder Ausdruck des Schönen 
sei. Das Symbol bezeichnet vielmehr eine von Schönheitserwägungen ganz 
unabhängige Weise logischen Schließens.44

und übersinnlichem Gegenstand, die Paradoxie des theologischen Symbols, wird zu einer Be-
ziehung von Erscheinung und Wesen verzerrt« [Herv. J. J.]. Walter Benjamin, Ursprung 
des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann u. 
Hermann Schweppenhäuser, Bd.  1.1, Frankfurt a. M. 1991, S. 203–430, hier S. 336.

 41  Vgl. Meier-Oeser u. a., Symbol, Sp. 723.
 42  Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: ders., Werkausgabe, hg. von Wilhelm Wei-

schedel, Frankfurt a. M. 1974, Bd.  10, B 255/A 251, S. 295. Vgl. Marcus Fabius Quinti-
lianus, Institutionis oratoriae libri XII/Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, übers. u. 
hg. von Helmut Rahn, Darmstadt 1972, IX 2, 40–44.

 43  Kant, Kritik der Urteilskraft, B 256/A 253, S. 296.
 44  Zur Irrelevanz des Schönen für die Kritik der Urteilskraft  vgl. Wolfgang Wieland, Urteil 

und Gefühl. Kants Theorie der Urteilskraft, Göttingen 2001. Vgl. ders., Die Erfahrung 
des Urteils. Warum Kant keine Ästhetik begründet hat, in: DVjs 64 (1990), S. 604–623.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Versinnlichung« 175

III

Die Einbindung des Symbolbegriffs in eine Schönheitslehre vollzieht, frei-
lich von Kant inspiriert, erst Schiller. In unserem Zusammenhang ist Schil -
ler besonders interessant, weil er nicht nur den Symbolbegriff explizit für 
seine Schönheitskonzeption in Anspruch nimmt, sondern auch in engerem 
Sinne mit darstellungs-, und d. h. materialspezifi schen Fragen zusammen-
führt, die für Kants Analyse der Urteilskraft unerheblich waren.
In den Kallias-Briefen, die auch die einschlägige Formel von der Schönheit als 
»Freiheit in der Erscheinung« bringen,45 notiert Schiller zum Symbol, daß 
»in der Sinnenwelt nur das Schöne ein Symbol des in sich Vollendeten oder 
des Vollkommenen« ist, weil nur dieses sein eigenes Gesetz aufstellt und 
»vollbringt«.46 Gegenüber der Kantischen Verwendung des Begriffs hat da-
mit eine bemerkenswerte Verschiebung stattgefunden. Das Schöne ist nicht 
mehr »nur« Symbol, sondern »nur das Schöne« ist ein Symbol, wenn es um 
das Vollkommene geht. Aber auch hier ist das Symbol noch nicht selbst 
mit dem Prädikat des Schönen versehen, sondern beschreibt vielmehr nach 
dem Vorbild Kants die Art und Weise, wie sich das sinnlich wahrnehmbare 
Schöne und das Vollkommene zueinander verhalten: nämlich in der Form 
der Analogie. Schiller paraphrasiert im Anschluß an § 59 der Kritik der Ur-
teilskraft: »Darum ist […] die schöne Sinnenwelt das glückliche Symbol, wie 
die moralische sein soll«.47

Anders als Kant, den allein die Struktur des subjektiven Geschmacksurteils 
beschäftigt, hatte sich Schiller mit und seit den Kallias-Briefen vorgenom-
men, einen »objektiven Begriff des Schönen« zu entwickeln.48 Dazu gehört 
für Schiller auch die Frage nach der objektiven Fundierung des Verhält-
nisses zwischen »schöne[r] Sinnenwelt« und vollkommener Autonomie im 
Material seiner symbolischen Darstellung. So rückt im weiteren die »Na-
tur des darstellenden Stoffes« und damit die materiale Beschaffenheit des 
symbolischen Artefakts als ein eigenes Problem in den Blick. Weil jedoch 
auch Schiller, wie später Vischer, »Freiheit in der Erscheinung« nur als eine 

 45  Friedrich Schiller, Kallias oder über die Schönheit. Briefe an Gottfried Körner (1793), 
in: ders., Sämtliche Werke, hg. von Gerhard Fricke u. Herbert G. Göpfert, München 
81989, Bd. 5, S. 394–433, hier S. 400.

 46  Ebd., S. 416.
 47  Ebd., S. 424 f.
 48  So an Körner am 21. Dezember 1792, zitiert nach: Fricke, Göpfert, Kommentar, ebd., 

S.  1111.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


176 Joachim Jacob

totale Auslöschung der »Natur des Mediums« denken kann,49 kann Schön-
heit, so seine Folgerung, nur dort unbeschadet erscheinen – und damit zu-
gleich zum Symbol des Vollkommenen, Selbstbestimmten werden –, wo 
»die Natur des Mediums durch die Natur des Nachgeahmten völlig vertilgt 
erscheint«.50 Für die poetische Darstellung ergibt sich daraus die Forderung, 
ihr spezifi sches Medium: »Worte; also abstrakte Zeichen für Arten und Gat-
tungen«,51 ihrerseits so zu handhaben, daß sich ihre ›Natur‹ nicht störend, 
d. h. eigenem Gesetz folgend, zwischen die in der inneren Einbildungskraft 
des Dichters gefaßte ideale Anschauung und seine Ausführung schiebt. Im 
Falle des sprachlichen Zeichens liegt die Gefahr einer Verselbständigung des 
Mediums, an der die »Freiheit in der Erscheinung« Schaden nähme, in dem 
»sehr weiten Umweg«, den das »darzustellende Objekt« nehmen muß, »ehe es 
vor die Einbildungskraft gebracht und in Anschauung verwandelt« werden 
kann. Lange vor Hegel hat Schiller damit formuliert, was das grundlegende 
Paradox der sprachlichen Darstellung ist, wenn sie symbolisch schön wer-
den soll, d. h. wenn sie dem abstrakten Zeichen Sinnlichkeit abgewinnen 
soll. Auf dem »sehr weiten Umweg« der Abstraktion droht das darzustellende 
Objekt nämlich »viel von seiner Lebendigkeit (sinnliche[n] Kraft)« zu verlie-
ren, und damit eben das, was eine schöne Darstellung eigentlich ausmacht. 
Entgegentreten kann der Dichter dieser Gefahr, nach Schiller, durch eine 
versierte »künstliche Zusammensetzung des Allgemeinen«,52 die aus diesem 
wieder ein Besonderes werden läßt. Aber die Allgemeinheit der Empfehlung 
zeigt, daß die Probleme damit erst beginnen.
Symbolfähigkeit kommt der Dichtung nach diesem Verständnis erst auf 
der Stufe ihrer höchsten Vollendung zu. Erst wenn sie im Stand ihrer to-
talen Autonomie vollkommene Schönheit realisiert hat, kann sie zu einem 
›glück lichen Symbol‹ des Guten werden. Und eine solche Schönheit kann 
die Dichtung nur erreichen, wenn sie die widerstreitenden materialen Be-
dingungen ihres Mediums überwindet und zeichenhafte Abstraktion in den 
Schein von Sinnlichkeit und Individualität verwandelt: »Mit einem Wort: 
Die Schönheit der poetischen Darstellung ist ›freie Selbsthandlung der Na-
tur in den Fesseln der Sprache‹«.53 Das Zusammenspiel von Symbol, Schön-
heit und Dichtung ist also nach Schillers Vorstellung in den Kallias-Briefen 

 49  Schiller, Kallias oder über die Schönheit, S. 428.
 50  Ebd., S. 429.
 51  Ebd., S. 431.
 52  Ebd., S. 432; Herv. im Original.
 53  Ebd., S. 433.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Versinnlichung« 177

keines wegs problemlos. Das Symbol garantiert nicht die Darstellbarkeit des 
Schönen, Guten oder Wahren, es formuliert eher einen äußersten Anspruch 
an die Form der poetischen Darstellung, der zugleich gegen die eigentliche 
Natur des Darstellungsmediums gerichtet ist.
In der ein Jahr später publizierten Rezension Über Matthissons Gedichte geht 
Schiller diesem Problem, wie aus bloßem Material ein Symbol des Schönen 
werden kann, noch einmal im großen Maßstab nach. Es ist eingelassen in 
die grundsätzliche Herausforderung an den Künstler, so Schiller, die Natur 
an sich in ›menschliche Natur‹ zu verwandeln, damit sie zu einem Gegen-
stand der schönen Kunst erhoben werden könne. Auf diesem Wege kommt 
sowohl noch einmal das Symbol als nun auch zusätzlich der Aspekt der 
›Beseelung‹ der Natur ins Spiel. Damit ist, ohne daß Schiller eine eigene 
Philosophie des Symbols entwickeln würde, in Grundzügen schon die Kon-
stellation erkennbar, in der im Symbol die schöne und beseelte Welt Gestalt 
annehmen kann.
Auch wenn gerade die Vorstellung der ›Beseelung‹ über die Kantische Kon-
zeption des Symbols als einer Erkenntnisform qua Analogie weit hinauszu-
gehen scheint, entwickelt Schiller sie noch mit den Mitteln Kants. Der Weg, 
der dies ermöglicht, ist, so Schiller, die »symbolische Operation«, mit der 
»die unbeseelte Natur ein Symbol der menschlichen werden kann«.54 So kön-
nen mit Hilfe der »symbolischen Einbildungskraft« unbeseelte und beseelte 
Natur vom »Zufall der Assoziation« erlöst und auf die feste Grundlage des 
mit Notwendigkeit verfahrenden Gesetzes der Analogie gebracht werden:

In tätigen und zum Gefühl ihrer moralischen Würde erwachten Gemütern sieht 
die Vernunft dem Spiele der Einbildungskraft niemals müßig zu; unaufhörlich ist 
sie bestrebt, dieses zufällige Spiel mit ihrem eigenen Verfahren übereinstimmend 
zu machen. Bietet sich ihr nun unter diesen [äußeren, J. J.] Erscheinungen eine dar, 
welche nach ihren eigenen (praktischen) Regeln behandelt werden kann; so ist ihr 
diese Erscheinung ein Sinnbild ihrer eigenen Handlungen, der tote Buchstabe der 
Natur wird zu einer lebendigen Geistersprache, und das äußere und innre Auge 
lesen dieselbe Schrift der Erscheinungen auf ganz verschiedene Weise. 55

Die Fähigkeit der Vernunft, durch eine symbolische Operation das »zufällige 
Spiel« schöner natürlicher »Erscheinungen« zu einem »Sinnbild ihrer eige-
nen Handlungen« werden zu lassen, setzt einerseits eine gewisse Vorbildung 
des betreffenden Gemüts voraus, andererseits jedoch kann ihr – und damit 

 54  Friedrich Schiller, Über Matthissons Gedichte (1794), in: ders., Sämtliche Werke, S. 992–
1011, hier S. 998.

 55  Ebd., S.  1000.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


178 Joachim Jacob

wird über den Kantischen Kritizismus hinaus wiederum die Objektseite der 
symbolisch-ästhetischen Erfahrung Thema – durch eine entsprechende Be-
arbeitung der Natur entgegengekommen werden. So gibt hier Matthissons 
»Landschaft-Dichtung«, wie Schiller sie nennt,56 den Anlaß, den Gedanken 
aus den Kallias-Briefen noch einmal aufzunehmen und nach den spezifi schen 
materialen Bedingungen zu fragen, die Artefakte, oder hier zunächst die un-
bearbeitete Natur selbst, dazu disponieren, Symbole zu werden.
Vor dem Hintergrund der Schillerschen Formästhetik, nach der als schön 
nur das vollkommen in sich durchgebildete Werk gelten kann, überrascht 
es nicht, daß die bloßen Erscheinungen der Natur, wie sie sich von selbst 
darbieten, zu wünschen übriglassen, »denn die landschaftliche Natur zeigt 
uns diese strenge Notwendigkeit nicht in allen ihren Teilen«.57 Vielmehr ist 
es die Aufgabe des Künstlers, der Auferweckung des »tote[n] Buchstabe[ns] 
der Natur […] zu einer lebendigen Geistersprache« nachzuhelfen, um so 
eine durchgehende »liebliche Harmonie« zu erzeugen, mit der die Natur zu 
einem »natürliche[n] Symbol der innern Übereinstimmung des Gemüts mit 
sich selbst« werden kann.58 Die Leistungsfähigkeit der einzelnen Kunstgat-
tungen wird sich im Hinblick darauf nun danach bemessen, wie leicht sich 
in ihnen jeweils die äußere Natur formen läßt. Als Ergebnis der Untersu-
chung stellt sich heraus – die auffallend dichte Metaphorik von Schrift und 
Buchstabe in der oben zitierten Passage deutet es an –, daß es wiederum 
die Sprachkunst der Dichtung ist, die für symbolische Operationen be-
sonders geeignet ist. Denn nur die Dichtung kann über die Harmonie der 
Empfi ndungen hinaus, welche sie wie die sprachlosen Künste als »poetische 
Komposition als eine Art von musikalischem Werk«59 wecken kann, solch 
unbestimmten Gefühlen »noch einen Text unterlegen« und dadurch »jene 
Symbolik der Einbildungskraft zugleich durch den Inhalt unterstützen und 
ihr eine bestimmtere Richtung« geben.60

Schiller hat genau gesehen, daß dieses Ideal der durchgängigen Bestimmt-
heit, das die Sprachkunst seiner Meinung nach am weitesten zu realisieren 
vermag, leicht in die Gefahr gerät, mit der Freiheit der ästhetischen Imagi-
nation in der Rezeption – immerhin das Kernstück der Kantischen wie der 
eigenen Ästhetik – zu kollidieren. Darum beeilt sich Schiller, in diese durch-

 56  Ebd., S. 992.
 57  Ebd., S. 998.
 58  Ebd., S.  1000.
 59  Ebd., S. 999.
 60  Ebd., S.  1000.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Versinnlichung« 179

gängige Bestimmtheit mit Hilfe der Kantischen ›ästhetischen Idee‹ Unend-
lichkeit einzuführen (und damit einen weiteren Topos der Symboldiskussion 
zu etablieren). So öffnet sich zwar nicht der vom Dichter intendierten Be-
deutung nach, aber doch nach der Seite des »mögliche[n] Gehalt[es], den er 
uns hineinzulegen überläßt«, in der symbolischen Operation eine »grund-
lose Tiefe«,61 welche die Refl exion vor dem schönen Kunstwerk nicht zur 
Ruhe kommen läßt.
Bei Schiller zeigt sich erstmals, so kann man zusammenfassen, wie der Ver-
such, der ›symbolischen Operation‹ ein objektives Fundament zu geben, 
wenigstens ansatzweise zu einer spezifi schen materialästhetischen Refl exion 
nötigt. Im Falle Schillers können solche materialästhetischen Erwägungen 
an eine elaborierte Diskussion seit der Jahrhundertmitte anschließen, in der 
es darum geht, die besonderen Möglichkeiten und Grenzen der einzelnen 
Künste herauszuarbeiten. Namen wie Harris,62 Diderot63 oder der frühe 
Herder stehen für sie und mit anhaltender Wirkung vor allem Lessings 
 Laokoon (dessen darstellungstheoretische Thesen zu Poesie und Malerei 
Schiller in der Matthisson-Rezension übernimmt).64 Ob die parallele histori-
sche Erscheinung von Symboldiskussion und ästhetischer Materialrefl exion 
auf Abhängigkeiten, Überschneidungen und Wechselverhältnisse in der Sa-
che verweist, wäre eingehender zu erforschen. Als These kann jedoch mit 
Blick auf das Vorangegangene formuliert werden, daß der Anspruch, im 
Symbol einen engeren Bezug zwischen Symbol und Symbolisiertem als den 
eines bloßen Bezeichnens am Werk zu sehen, eine intensive Refl exion des 
materialen Substrats dieser Beziehung nahelegt. Wo schließlich noch über 
die symbolische Analogie hinaus unterstellt wird, daß im Symbol selbst das 
Bezeichnete ›als Besonderes‹ zur Anschauung komme, mehr noch: in einer 
»Darstellung mit völliger Indifferenz«65 ›da ist‹, verschärft sich auch noch einmal 
notwendigerweise die Frage nach dem Medium dieser Darstellung. Insofern 
diese symbolische Präsenz als besondere sinnliche Anschaulichkeit gedacht 

 61  Ebd., S.  1001.
 62  Vgl. James Harris, Three Treatises, London 1744, bes. (II.) Discourse on Music, Painting 

and Poetry.
 63  Vgl. Denis Diderot, Lettre sur les sourds et muets à l’usage de ceux qui entendent et qui 

parlent, adressé à Monsieur ***, Paris 1751.
 64  Vgl. Schiller, Über Matthissons Gedichte, S.  1001.
 65  »Denn die Forderung der absoluten Kunstdarstellung ist: Darstellung mit völliger Indifferenz, 

so nämlich, daß das Allgemeine ganz das Besondere, das Besondere zugleich das ganze 
Allgemeine ist, nicht es bedeutet«. Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Philosophie der 
Kunst (1802/1803), in: ders., Ausgewählte Schriften, hg. von Manfred Frank, Frankfurt 
a. M. 1985, Bd. 2, S.  181–565, hier S. 239.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


180 Joachim Jacob

wird, rückt das Problem symbolischer Darstellung seit dem 18. Jahrhundert 
in den Umkreis der Ästhetik. Inwieweit das arbiträre sprachliche Zeichen 
für eine solche Aufgabe – sinnliche Evidenz zu erzeugen – gerüstet ist, bleibt 
dabei eine offene Frage.66 In jedem Fall muß ihm Schönheit und Sinnlichkeit 
erst künstlich abgewonnen werden, und darum führt gerade das »glückliche 
Symbol« immer auch an die Grenzen der Repräsentation.

IV

Schließen möchte ich mit einem Gedicht, das auf engstem Raum das mate-
rialästhetische Problem einer symbolischen Repräsentation im Medium der 
Sprache refl ektiert. Daß dabei auch die Schönheit eine Rolle spielt, ist ein 
schöner Zufall – oder auch nicht.

 Wink

 Und doch haben sie recht, die ich schelte:
 Denn daß ein Wort nicht einfach gelte,
 Das müßte sich wohl von selbst verstehn.
 Das Wort ist ein Fächer! Zwischen den Stäben
5 Blicken ein Paar schöner Augen hervor.
 Der Fächer ist nur ein lieblicher Flor,
 Er verdeckt mir zwar das Gesicht,
 Aber das Mädchen verbirgt er nicht,
 Weil das Schöne, was sie besitzt,
10 Das Auge, mir ins Auge blitzt.67

 Johann Wolfgang Goethes Wink, »ein symbolisches Liebesgedicht an die 
Sprache, den Menschen und die Welt und ihre symbolische Beziehung«, wie 
Gerhard Kaiser das späte Gedicht aus dem West-östlichen Divan charakteri-
siert,68 erscheint in unserem Zusammenhang jedoch mehr wie ein Kommen-
tar zum Problem der symbolischen, literarischen Darstellung (des Schönen) 
als wie ihre Verwirklichung. Die eigene Thematisierung des sprachlichen 

 66  Vgl. Lothar van Laak, Hermeneutik literarischer Sinnlichkeit. Historisch-systematische 
Studien zur Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts, Tübingen 2003.

 67   Johann Wolfgang Goethe, Wink, in: ders., Werke, hg. von Erich Trunz, München 1982, 
Bd. 2, S. 25. Zitate hieraus im folgenden mit Versangabe im Text.

 68  Gerhard Kaiser, Geschichte der deutschen Lyrik von Goethe bis zur Gegenwart. Ein 
Grundriß in Interpretationen, Bd.  1, Frankfurt a. M./Leipzig 1996, S.  101–108, hier S.  108.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Versinnlichung« 181

Aspekts in der symbolischen Repräsentation, die Goethe hier vornimmt, 
sticht vor dem Hintergrund der Goetheschen Symbolauffassung hervor. 
Denn diese rekurriert von Anfang an gleichsam ›sprachlos‹ in emphatischer 
Weise auf das ›bloße Sehen‹,69 und diese okulare Ausrichtung des Symbolbe-
griffs läßt Goethe, Gerhard Kurz hat darauf hingewiesen,70 seinen Symbol-
begriff vornehmlich am Paradigma der bildenden Kunst entwickeln. Wenn 
darüber hinaus für Goethe das Symbolische nicht nur auf den Modus der 
ästhetischen Erfahrung beschränkt ist, sondern auch eine Wirklichkeits-
erfahrung überhaupt beschreibt, der schließlich »[a]lles was geschieht« zum 
»Symbol« werden kann,71 scheint die Nötigung noch ferner zu rücken, sich 
über die Sprache des Symbols Gedanken zu machen.
Entsprechend heiter, in einem »Schwebezustand« zwischen »Scherz und 
Ernst« verharrend,72 kann es sich der Wink darum leisten, sein Thema, wie 
sich Worte auf die Wirklichkeit beziehen, lyrisch zu präsentieren. Ausgangs-
punkt des Gedichts ist ein hermeneutisches Problem, ja das hermeneutische 
Problem, ob Worte »einfach gelte[n]« oder nicht (V. 2). Daß Worte nicht 
einfach gelten, dieses sich aber »von selbst« verstehe (V. 3), ist schon das 
zweite witzige Paradox des Gedichts. Das erste exponiert gleich der erste 
Vers, wenn es heißt, daß gleichzeitig diejenigen recht haben, »die ich schelte« 
(V.  1). Die sprachliche Inszenierung dieses ersten Selbstwiderspruchs ver-
dient genauere Betrachtung. Denn der eigentümlich schwere Auftakt: »Und 
doch«, mit dem das Gedicht beginnt und zugleich an das vorherige an-
schließt, bricht nicht nur ostentativ mit dem Ideal einer in sich selbst voll-
endeten Werkform. Er zitiert zugleich, wie Bengt Algot Sørensen gezeigt 
hat, auch noch ein anderes Paradox: die paradoxale Struktur des Symbols, 
wie Goethe selbst es verstanden und eben mit der Formel des »Und doch« 
wiederholt bezeichnet hat (V.  10).73 Schon mit den ersten Worten ist also 
die Problematik des Symbols aufgenommen, die bereits im vorhergehenden 
 Gedicht Offenbar Geheimnis Thema war. Dort hatte der Dichter den »Wort-

 69   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, in: Karl Robert 
Mandelkow (Hg.), Goethes Briefe, Hamburg 1962–1967, Bd. 2, S. 297.

 70  Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol, S. 72.
 71   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Christian Friedrich Daniel Schubart, 2. April 1818, 

in: Mandelkow, Goethes Briefe, Bd. 3, S. 426.
 72  Bengt Algot Sørensen, Altersstil und Symboltheorie. Zum Problem des Symbols und der 

Allegorie bei Goethe, in: Goethe-Jahrbuch 94 (1977), S. 69–85, hier S. 77.
 73  »Es ist die Sache ohne die Sache zu sein, und doch die Sache«. Johann Wolfgang Goethe, 

Nachträgliches zu Philostrats Gemälden, zitiert nach Sørensen, Altersstil und Symbol-
theorie, S. 77. Vgl. dort auch weitere Belege.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


182 Joachim Jacob

gelehrten« vorgeworfen, den wahren »Wert des Worts« des ›heiligen Hafi s‹ 
unter allegorischen Auslegungen zu verdecken.74 Die »Wortgelehrten« ver-
fehlen den Sinn des Worts, weil sie, so Trunz, »nur an Worten hängen«.75

Darf man daraus schließen, daß der »Wert des Worts« gerade darin liegt, in 
der symbolischen Repräsentation aufzugehen? Der folgende, zweite Teil des 
Winks ist so verstanden worden: »Geradezu gegenwärtig wird dem Dichter 
die Geliebte im Gedicht […]. Die Dichtung vermittelt eine geradezu sinn-
liche Wahrnehmung der Geliebten«.76 Vielleicht dem Dichter, aber wohl 
kaum dem Leser. Denn auch der imaginationsbereiteste Leser der sie-
ben Verse, die sich an die Lehrdichtung der ersten drei anschließen, wird 
Schwierigkeiten haben, an diesen »eine geradezu sinnliche Wahrnehmung 
der Geliebten« zu erfahren. Vielmehr, so scheint es mir jedenfalls, liegt im 
folgenden das Gewicht auf der ›Vermittlung‹ und nicht auf der ›sinnlichen 
Wahrnehmung‹, die sich – wenn man es genau nimmt – denn auch allein 
mit einem Auge der Geliebten begnügen müßte.
So steht im Zentrum des Gedichts das Wort, das Medium der Darstellung. 
»Das Wort ist ein Fächer!«, verkündet der vierte Vers und etabliert damit 
eine bedeutungsreiche Metapher, die in den folgenden Versen ausgeführt 
werden wird (und damit in Reinform das klassische rhetorische Verfahren 
der Veranschaulichung vorführt, das bei Quintilian ›Allegorie‹, continua meta-
phora, heißt).77 Die Metapher löst zunächst ein, was die ersten drei Verse in 
prosaischer Breite theoretisch behauptet hatten, »daß ein Wort nicht einfach 
gelte«, so wie ein Wort eben kein Fächer ist. Die Vorstellung des Worts als 
Fächer variiert den seit der frühen christlichen Bibelallegorese etablierten 
Topos vom Wort als ›Schleier‹, der im übernächsten Vers: »Der Fächer ist 
nur ein lieblicher Flor« (V. 6), noch einmal eigens aufgerufen wird. Dem 
Wort wird damit die Eigenschaft zugeschrieben, zugleich zu verhüllen und 
zu entdecken, zugleich zu verstellen und durchsichtig auf das, was es nennt, 
zu sein (perspicuitas). Hier sollen es nun die schönen Augen des »Mädchen[s]« 
sein (V. 8), das mit dem bestimmten Artikel an Präsenz – aber eben keines-
wegs an sinnlicher Anschaulichkeit – gewinnt, die durch den Fächer der 
Worte ›hindurchscheinen‹. Spätestens hiermit ist das Problem symbolischer 
Darstellung eng an das Gedicht herangeführt, und sowohl »Fächer« als auch 

 74   Johann Wolfgang Goethe, Offenbar Geheimnis, in: ders., Werke, Bd. 2, S. 24, V. 4.
 75  Erich Trunz, Kommentar, in: Goethe, Werke, Bd. 2, S. 590.
 76  Walter Hinck, Aug im Auge, in: Marcel Reich-Ranicki (Hg.), Frankfurter Anthologie, 

Bd. 9, Frankfurt a. M. 1985, S. 48–50, hier S. 50.
 77  Vgl. Quintilian, Institutio oratoria, IX 2, 46.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Versinnlichung« 183

Schleier-»Flor« deuten darauf hin (V. 6), daß das Wort dabei als Medium der 
Darstellung gegenwärtig bleibt. Zwischen der theologischen Schleier-Meta-
phorik und dem Wink des Fächers hat jedoch eine bedeutende Sinnverschie-
bung stattgefunden: vom verhüllenden Gott zur Sprache selbst. Sind es bei 
Pseudo-Dionysius Areopagita, wie oben zitiert, die »heilsamen Schleier der 
menschenfreundlichen Nachsicht«, die Gott selbst über seine Herrlichkeit 
gelegt hat, damit sie erkannt werden kann, geht diese »Nachsicht« hier auf 
die Sprache selbst über, die verstellt, aber eben auch zu erkennen gibt. Was 
sich nun dort dem Ich unvermittelt »[z]wischen den Stäben« im direkten 
Blick zeigt (V. 4) – eine Möglichkeit, die das Bild vom Schleier ausschließt –, 
ist »das Schöne« (V. 9).
So ist das Schöne das Telos, auf das sich das Gedicht zu bewegt und dadurch 
auch am Ende wieder aus sich heraus weist. Denn »das Schöne, was sie be-
sitzt, / Das Auge, mir ins Auge blitzt« (V. 9 f.), zeigt sich dem Sehenden. Die 
rhythmische Akzentuierung und die doppelte Nennung des »Auge[s]« im 
letzten Vers, die das bereits im fünften Vers eingeführte Motiv aufnehmen 
(»ein Paar schöner Augen«), unterstreichen dies nachdrücklich. Aber an den 
Augensinn als das bevorzugte Organ des Schönen kann das in der Abstrak-
tion der Sprache befangene Gedicht – auch wo es als »lieblicher Flor« (V. 6) 
›schön spricht‹78 – nur appellieren, nicht ihn erfüllen. Denn die beschreibbar 
schöne Gestalt zeigt sich im Wink ja gerade nicht, sondern die Rede kann 
allein vom Medium des Schönen sein: dem Auge. Das Platonische Modell 
der schönen Seele, an das der Wink mit der Vorstellung der sich im mensch-
lichen Auge zeigenden Schönheit erinnert, ist in Goethes Gedicht demon-
strativ als vergehende Rede vom Schönen in den lyrischen Augenblick – im 
doppelten Sinn – überführt. Was »blitzt«, das letzte Wort des Gedichts, ist 
im Augenblick seines Erscheinens schon verschwunden. Doch auch wenn 
die sinnliche Erscheinung vergangen ist, kann man von ihr sprechen.
Das ›öffentliche Zurschaustellen‹, das Gadamer das Schöne nennt, und die 
Verwandlung der vergehenden Zeit ins ›Gebilde‹, die Gadamer dem Sym-
bol zuschreibt, verstehen sich in der Sprache nicht von selbst. Die Literatur 
ist kein privilegiertes Medium des Symbols oder der Darstellung des Schö-
nen, sondern vielmehr formt die Materialität der Literatur auf unhinter-

 78  Kaiser hat auf die mehrfache Bedeutung des Ausdrucks ›Flor‹ an dieser Stelle hingewie-
sen. Vgl. Geschichte der deutschen Lyrik von Goethe bis zur Gegenwart, S.  106. Die 
Bedeutung ›Blütenfülle‹ läßt sich jedoch nicht nur auf die Damenwelt beziehen, sondern 
gerade im Kontext der Fächer-Wort-Gleichsetzung auch auf das Ideal einer mit rhetori-
schen Figuren (= ›Blumen‹) reich geschmückten ›schönen Sprache‹.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


184 Joachim Jacob

gehbare Weise, was eine symbolische Darstellung des Schönen im Medium 
der Sprache sein kann. Das illustriert Goethes Wink in einem Spiel mit der 
Sichtbarkeit, in dessen Mittelpunkt nicht das Sistieren von Zeit, sondern 
eine Bewegung steht: die Geste des Winkens. Nicht nur der Titel nennt sie, 
sondern das Gedicht selbst stellt sie im Bild des Fächers nach, der, wenn er 
geschwungen wird, die unweigerliche Wechselbewegung des Verbergens 
und Enthüllens darstellt, die auch für das Symbol charakteristisch ist. Der 
Wink erinnert daran, daß in der Literatur Vergegenwärtigung nur durch das 
Wort hindurch zu haben ist.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


christoph brecht

»Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn«
Zum Rückbau der Alternative von Allegorie und Symbol

I Symbole des Symbols

Auch wenn es schwerfällt, sich dem Eindruck zu entziehen, es sei so: Das 
Symbol stellt weder das logische Gegenteil der Allegorie dar, noch schließen 
allegorische und symbolische Darstellungsweisen einander aus. Vielmehr 
treten sie in literarischen Texten regelmäßig in gemeinsamen Zusammen-
hängen auf und sind zur Erzielung bestimmter semiotischer Effekte gera-
dezu aufeinander angewiesen.
Der Blick auf diesen an sich unbestreitbaren Sachverhalt ist freilich noch im-
mer durch jenen im späten 18. Jahrhundert etablierten Diskurs verstellt, der 
Symbol und Allegorie in Form einer strikten Alternative plaziert – einen Dis-
kurs, der prima facie von klaren Gegensätzen und unmißverständlichen Aus-
sagen dominiert ist, tatsächlich aber voller Paradoxien steckt. Nicht die ge-
ringste unter ihnen ist darin zu sehen, daß mit Allegorie und Symbol Darstel-
lungsformen in Opposition geraten sind, die begriffsgeschichtlich zunächst 
einmal wenig miteinander zu tun haben. Die allegorische ›Andersrede‹ war 
in der Figurenlehre der klassischen Rhetorik gut untergebracht und in ihren 
Funktionsweisen differenziert erklärt. Auch mit Blick auf die Auslegungs-
geschichte der antiken Mythologie und vor allem der Heiligen Schrift läßt 
sich verdeutlichen, daß die unter dem Konzept der Allegorese gebündelten 
Lektüretechniken durchweg darauf zielen, Zeichen mit Sinn und derart ei-
nen literal defi nierten Kontext mit zusätzlicher Bedeutung anzureichern. Das 
Symbol hingegen ist unter den von der Rhetorik beanspruchten Tropen aus 
gutem Grund nicht aufzufi nden; der systematische Ort für seine Erörterung 
liegt bis ins 18. Jahrhundert außerhalb rhetorischer oder poetologischer Zu-
ständigkeit im Gebiet der Philosophie und vor allem der Theologie. Deren 
traditionelle Symbollehren haben es nicht mit Figuren, sondern mit Status 
und Bedeutung von Sachen zu tun. Dies gilt auch dort, wo sie Status und 
Bedeutung von Zeichen zu verhandeln scheinen, wie etwa im Streit der Re-
formatoren über die Einsetzungsworte des christlichen Abendmahls. 
Erst um 1800 scheint die Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit sol-
cher ›Realpräsenzen‹, ebenso plötzlich wie unerwartet, der Literaturtheorie 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


186 Christoph Brecht

zur Lösung aufgegeben. Dies geschieht in dem Moment, in dem die Fähig-
keit, Symbole nicht allein wahrzunehmen, sondern autonom zu setzen, in 
eins der vornehmsten Vermögen des Subjekts verwandelt wird; nach Art 
einer selbstreferentiellen Schleife ist darum das Konzept des ästhetischen 
Symbols an den Diskurs von einem genialen Individuum angebunden, das 
seine symbolstiftende Potenz in Kunstwerken entäußert, welche ihrerseits 
als Symbole einer schönen Individualität zu verstehen sein sollen. Vollkom-
mene Kunstwerke bedienen sich darum nicht allein einer symbolischen 
Sprache oder symbolisierender Verfahren, sondern sie stellen letzten En-
des dank der in ihnen erreichten Konsistenz, des wechselseitigen Bezuges 
aller Teile auf ein imaginäres Ganzes, Symbole des symbolischen Vermö-
gens dar. 
Aus diesem massiven und gleichwohl notwendig erhobenen Anspruch ge-
hen nicht zuletzt die problematischen Elemente einer ›Ideologie des Ästhe-
tischen‹ hervor, deren längst obsolet scheinender Faszination sich die Kunst- 
und nicht weniger die Kulturwissenschaften seit mehr als einem Jahrhundert 
mit mehr oder minder durchschlagendem Erfolg zu entziehen versuchen. 
Und erst von daher läßt sich erklären, warum der Kontroverse zwischen 
Allegorie und Symbol, die doch höchstens als Fall für Spezia listen und zu-
dem als zutiefst deutsche Obsession erscheint, tatsächlich ein eminenter 
interdisziplinärer Stellenwert zukommt. Ist nämlich einmal das Vermögen 
zum Symbol in seinen Produkten selber zum Symbol erhoben, so kann es 
nicht ausbleiben, daß auch dessen anderes, als Inbegriff des Anti-Symboli-
schen, einen interkulturell verbindlichen symbolischen Wert gewinnt. Die 
Rolle dieses antisymbolischen Symbols ist aus vielerlei Gründen der Alle-
gorie zugewiesen worden, die von nun an mehr ist als nurmehr eine rheto-
rische Figur. 
Im Blick auf die textwissenschaftlichen und literaturtheoretischen Diskus-
sionen, welche die jüngstvergangenen Jahrzehnte bestimmt haben, kann al-
lerdings leicht der Eindruck entstehen, die ›Ideologie des Ästhetischen‹ sei 
durch einen doppelten Angriff so gründlich diskreditiert worden, daß sie 
als erledigt gelten kann. Was immer nach den Attacken einer mani festen 
Ideologiekritik, die sich zum Ziel gesetzt hatte, auch noch den kleinsten Rest-
bestand eines als bürgerlich verworfenen Idealismus abzuräumen, vom Sym-
bolkonzept übriggeblieben war, scheint danach der subtileren, de facto aber 
noch sehr viel wirkungsvolleren Aggression der Dekonstruktion zum Op-
fer gefallen zu sein. Im Zuge dieser Doppelbewegung vollzieht sich darum 
mit einer gewissen Zwangsläufi gkeit auch jene Rehabilitation der Allegorie, 
dank deren die so lang verschmähte ›Andersrede‹ in den 1980er Jahren 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn« 187

und dann zumindest für die Dauer eines guten Jahrzehntes in den Rang ei-
ner master trope nicht nur der Text-, sondern auch der Kulturwissenschaften 
aufrücken konnte: eine Episode, deren Folgewirkungen bis heute überall 
wahrzunehmen sind. Ein Blick auf jenen theoretischen (oder doch theorie-
förmigen) Text, dem in diesem Zusammenhang eine diskursbegründende 
Schlüsselstellung zukommt – Paul de Mans 1969 erschienenen Essay zur 
Rhetorik der Zeitlichkeit (Rhetoric of Temporality)1 – lehrt freilich, daß weder Ideo-
logiekritik noch Dekonstruktion der falsch gestellten Alternative zwischen 
Allegorie und Symbol zu entkommen vermochten und daß deren Rückbau 
ein noch immer nicht vollendetes Projekt darstellt. 

II Auf Leben und Tod

Bewältigt werden kann diese Aufgabe, so viel kann man zuversichtlich sagen, 
nur von jener Disziplin, in deren Zuständigkeitsbereich die Kontroverse ent-
standen ist. Die (germanistische) Literaturwissenschaft wird deshalb nicht 
umhinkommen, das Rad der endlos scheinenden Debatte noch einmal zu 
drehen und sich dabei einer systematischen (Re-)Konstruktion ausgerechnet 
jener symbolischen Darstellungsweise zu widmen, deren bloßes Vorhanden-
sein ihr jahrzehntelang fast Anathema war. Die Ideologiekritik hat gezeigt, 
daß literarische Kunstwerke nicht halten können, was man sich bildungs-
bürgerlich von ihnen versprochen hat, und dekonstruktive Lektüren haben 
erwiesen, daß solche Texte nicht einmal das zu halten imstande sind, was sie 
selbst zu versprechen scheinen – daß also, um das einschlägige Paradigma 
zu benennen, sich hinter symbolisch formulierten Ganzheitsprojektionen 
nichts anderes als ein Gefl echt allegorischer Präformierungen und Quer-
verweise verbirgt. Stellt in diesem Sinne die Praxis der Dekonstruktion eine 
konsequente Fortsetzung der Ideologiekritik mit anderen, mikrologischen 
Mitteln dar, so kann der Versuch einer (Re-)Konstruktion des symbolischen 
Modus gleichwohl von jener Sensibilität für minimale Textereignisse und 
semiotische Verschiebungen im Detail profi tieren, wie sie von der Dekon-
struktion geweckt wurde und in der aktuellen Tendenz zur kulturwissen-
schaftlichen Generalisierung wieder verlorenzugehen droht. 

 1  Paul de Man, Die Rhetorik der Zeitlichkeit, in: ders., Die Ideologie des Ästhetischen, 
hg. von Christoph Menke, aus d. Amerikan. von Jürgen Blasius, Frankfurt a. M. 1993, 
S. 83–130. Zitate aus dieser Ausgabe stehen im Text mit Seitenangabe in Klammern.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


188 Christoph Brecht

Hierfür zunächst einmal ein praktisches Beispiel – anhand eines kleinen 
Gedichts, dessen verblüffend komplexe Figuration die Literaturgeschichte 
schon deshalb niemals gewürdigt hat, weil seine Autorin, Friederike Kemp-
ner, ohne weiteres dem Spezialfach des sogenannten unfreiwilligen Humors 
zugeschlagen worden ist: 

Poesie ist Leben
Prosa ist der Tod
Engelein umschweben
Unser täglich Brot

Einem bildungsbürgerlich geschulten Publikum, das mit der Diktion sei-
ner Klassiker vertraut war, mußte nicht lang erklärt werden, was die Dich-
terin hier hatte sagen wollen – und wie ihr der Versuch dazu mißlungen 
war. Einem solchen Publikum mußte es darum auch leichtfallen, über die 
Befremdlichkeiten des Poems hinwegzusehen oder sie als Ausweis erhei-
ternder Halbbildung abzutun. Zu widerlegen ist diese Lesart nicht, doch 
auch wenn man sie akzeptiert, verliert der Text nichts von seiner konzisen, 
auf einem doppelten Parallelismus beruhenden Struktur. Dadurch, daß die 
Verse eins und zwei einander syntaktisch, die Verse eins und drei bzw. zwei 
und vier einander dagegen semantisch entsprechen, wird der im ersten 
Verspaar diskursiv artikulierte Antagonismus auf überzeugende Weise ›in 
Form‹ gebracht. Nur scheinen die so übermittelte Botschaft und erst recht 
das Bild, in das sie sich übersetzt, allzu banal, als daß sie etwas zu denken 
geben könnten. 
Eben deshalb mischt sich freilich schon ins bildungsbürgerliche Lachen 
über die gereimten Ergüsse des ›Schlesischen Schwans‹ der Unterton eines 
nicht völlig reinen Gewissens: Kempners Vertrauen auf die Kunst als Ersatz-
religion und ihre Inanspruchnahme der Poesie als Mittel zur Lebenshilfe 
unterscheiden sich von konkurrierenden Entwürfen der ›Ideologie des Äs-
thetischen‹ zwar der Komplexität, nicht aber jenem Prinzip nach, demzu-
folge das ästhetische Vermögen die ›Prosa‹ irdischer Verhältnisse durch An-
wendung des darstellenden Vermögens transzendieren soll. Entsprechend 
zielsicher hat Kempner darum auch auf eine jener poetologischen Formeln 
der Goethezeit zugegriffen, in denen die Dialektik von Subjekt und Objekt 
in virtuell unendliche Reihen von Oppositionen übersetzt und deren idea-
listische Auflösung antizipiert worden war. Mit »Poesie« und »Prosa« sind 
derart auch alle anderen der Epoche geläufi gen Antagonismen aufgerufen: 
Kunst und Leben, Idee und Wirklichkeit oder Geist und Buchstabe, um 
nur sie zu nennen, und mit und in ihnen ist damit selbstverständlich auch 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn« 189

der Widerspruch der Darstellungsformen alludiert: Zur Poesie gehört das 
Symbol, zur (nicht im Sinne der Gattungsbezeichnung mißzuverstehenden) 
Prosa die Allegorie. 
Weiterer Interpretation, gar einer dekonstruktiven Subversion des Gemein-
ten, scheint Kempners Vierzeiler kaum bedürftig – jedenfalls so lange nicht, 
wie übersehen bleibt, daß hier ausgerechnet die symbolträchtige Botschaft 
von der coincidentia oppositorum in Gestalt einer Allegorie auftritt. Die Enge-
lein, die »Unser täglich Brot« umschweben, könnte man malen lassen, wenn 
Kempner die Vorstellung eines von rosigen Putten umfl atterten Brotlaibs 
nicht überhaupt einem jener im Stil eines Pseudo-Rokoko gehaltenen Genre-
bilder entnommen hat, für die man in der Gartenlauben-Zeit ein Faible hatte. 
Und dem Anspruch auf symbolische Vergegenwärtigung einer poetischen 
Wahrheit vermag ein solches Bild selbstverständlich nicht gerecht zu wer-
den – doch eben dies ist ein überaus zweideutiger Befund, denn gleich ob 
unfreiwillig oder nicht, es bleibt der Befund, daß das Gedicht seine didak-
tisch vorgetragene Intention auf nachgerade elegante Weise parodiert. Und 
damit nicht genug, wird doch der offen ausgestellte semantische Parallelis-
mus der Verse 1/3 und 2/4 von einem Chiasmus überlagert, der die Opposi-
tionen, statt sie zu versöhnen, schlicht unterläuft: Während nämlich das poe-
tische (sprich: symbolische) Vermögen des Subjekts im dekorativen Orna-
ment der Putten allegorisch kodiert und dadurch gleichsam abgetötet wird, 
steht dort, wo die Prosa der irdischen Verhältnisse eintritt, als zutiefst ambi-
ges Lemma das Brot, das heißt: das sakramentale Symbol schlechthin. 
Wenn aber derart das Brot den Übergang in ein ewiges Leben alludiert, 
nehmen die allegorischen Engelein im Gegenzug eine Todesbedeutung an. 
Und auch bei dieser Lesart kann man noch nicht stehenbleiben, weil ja die 
Ewigkeits-Bedeutung des Brotlaibs durch den – dem Vaterunser entnomme-
nen – Zeit-Index »täglich« irritierend unterlaufen wird. Eine gründlichere 
Subversion des Ästhetischen und des Anti-Ästhetischen zugleich kann man 
einem zwölf Wörter umfassenden Textgebilde kaum abverlangen; und der 
naheliegende Einwand, man habe sich derart einer hemmungslosen Über-
interpretation schuldig gemacht, verfängt gleich auf doppelte Weise nicht: 
Zum einen, weil er (ebenso wie das Prädikat ›Unfreiwilligkeit‹) in den text-
theoretischen Debatten der vergangenen Jahrzehnte seine Unschuld einge-
büßt hat und vor allem von denen noch gehalten wird, die mit windigen 
Konstruktionen einen direkten Weg vom Autor zum Text und zum Leser 
zurück freizumachen suchen. Zum anderen aber bleibt dieser Vorwurf hilf-
los, weil es eben nicht der ungeordnete Geist der Autorin ist, der ihrem 
Text solche Zweideutigkeit aufnötigt, sondern weil sich in der Figuration 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


190 Christoph Brecht

tiefliegende Widersprüche geltend machen, welche die des von Friederike 
Kempner wohlgemut zitierten Diskurses vom Ästhetischen selbst sind. In 
solcher, noch näher aufzuklärender Widersprüchlichkeit aber können, wie 
sich zeigt, allegorische mit symbolischen Techniken auf engstem Raum 
friedlich koexistieren und sogar auf spannungsreiche Weise koinzidieren. 
Dieser Befund hat, recht betrachtet, nichts Spektakuläres an sich, und er ist 
der Verallgemeinerung fähig. Tatsächlich stellt das Zugleich von Allegorie 
und Symbol eher die Regel als eine Ausnahme dar. 

III Ideenpolitik

Die prominenten Kritiker des ästhetischen bzw. Kunstsymbols haben, an-
ders als manche ihrer Nachfolger, nichts behauptet, was diesem Befund 
widerspräche, aber sie haben doch einer Strategie der Substitution den Bo-
den bereitet, die später Omnipräsenz gewinnen sollte: Ihr zufolge bestünde 
der philologisch korrekte Umgang mit nach symbolisierenden Konzepten 
operierenden Texten darin, eventuelle Symbole dadurch abzuschaffen, daß 
man sie als Allegorien ›entlarvt‹ und somit in ihr – vermeintliches – Gegen-
teil verkehrt. Walter Benjamin darf man dergleichen zwar nicht unterstellen, 
aber die Unterscheidung zwischen einem ›guten‹ und einem ›bösen‹ Symbol 
hat er doch vorgegeben, wenn auch in einem fundamentalen, metaphysi-
schen Sinn, zu dem sich seine Adepten kaum offen bekennen mochten. Die 
im Trauerspielbuch vorgebrachte Kritik ist auf unmißverständliche Weise 
theologisch motiviert: Das Konzept des ›Kunstsymbols‹, heißt es dort, diene 
der Verklärung des »vollendeten Individuums«; es sei überhaupt nur durch 
»Mißbrauch« des Symbolbegriffs zustandegekommen. Das echte Symbol sei 
und bleibe das »religiöse«.2 Kunstsymbole wären demnach Produkte der 
Säkularisation – bloße Derivate –, und so erhält der Versuch, den Hiatus 
zwischen Subjekt und Objekt durch derart erzeugte Präsenzeffekte zu über-
winden, bei Benjamin den Beigeschmack der Hybris, eines Tabubruchs, der 
nicht straflos unternommen werden kann. 
Nicht darin, aber im Argumentationsprinzip ist Benjamin eine Ideologie-
kritik gefolgt, die das vollendete Individuum durch das bürgerliche Subjekt 
ersetzt und dessen Selbstüberhebung in der Behauptung einer Autonomie 

 2  Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften 
Bd.  1.1, hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a. M. 1991, 
S. 336 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn« 191

der Kunst geortet hat. Paul de Man schließlich hat diese beiden kritischen 
Traditionen in seinem für die Literaturwissenschaft – und nicht allein die 
Literaturwissenschaft – der folgenden Jahrzehnte folgenreichen Essay zur 
Rhetorik der Zeitlichkeit aufgenommen. Er hat sie aber ganz entschieden mo-
difi ziert, man darf ruhig sagen: korrigiert. Denn während sowohl Benjamin 
als auch seine Nachfolger insinuieren, man habe symbolisch operierende 
Literatur an einer außerliterarisch artikulierten Wahrheit zu messen, trägt 
de Man den Streit in die Texte hinein und expliziert ihn als einen Konfl ikt, 
der intratextuell mit sprachlichen Mitteln ausgetragen wird. Gleich einlei-
tend referiert er Thesen Hans Georg Gadamers, denen zufolge um 1800 

die Aufwertung des Symbols auf Kosten der Allegorie mit der Entwicklung einer 
Ästhetik zusammenf[ällt] […], die sich weigert, zwischen einer Erfahrung und 
der Darstellung dieser Erfahrung zu unterscheiden. Die dichterische Sprache 
des Genies vermag über diesen Unterschied hinauszugelangen und so jede indi-
viduelle Erfahrung, jedes Erlebnis unmittelbar in eine allgemeingültige Wahrheit 
umzuformen. (84)

Schon Gadamer läßt angesichts dieses hyperbolischen Anspruchs gelinde 
Skepsis erkennen; nichts jedoch hätte ihm ferner gelegen, als am Vorhan-
densein des somit bezeichneten Phänomens selbst zu zweifeln. Das Raffi ne-
ment des von Paul de Man vorgebrachten Argumentationsgangs besteht 
nun freilich genau darin, daß die für Gadamer noch vollkommen selbstver-
ständliche Annahme, den womöglich leicht übertriebenen Präsuppositio-
nen der subjektzentrierten Ästhetik entspreche gleichwohl eine literarische 
Praxis symbolischer Dichtung, Schritt für Schritt ihrer Legitimität beraubt 
wird. Zunächst deckt de Man eine tiefgreifende Ambivalenz in Dokumenten 
auf, die stets als glänzende Belege für die diskursive Wende von der allego-
rischen zur symbolischen Präferenz genommen worden sind; dann interpre-
tiert er diese Ambivalenz auf eine Weise, die dem gemeinhin unterstellten 
Telos eines Fortschreitens poetischen Sprechens zum Symbol hin diametral 
zuwiderläuft: Die ›wahre‹ Literatur der Epoche illustriert eben nicht mit 
Symbolen die subjektphilosophisch überhöhte ›Ideologie des Ästhetischen‹, 
sondern sie stellt – im Mittel der Allegorie – deren radikale Kritik dar: Wo 
›Symbol‹ draufsteht, sind, sieht man nur einmal hin, tatsächlich nur ›Alle-
gorien‹ drin; und derjenige ist ein guter Dichter, der ein Bewußtsein von 
diesem Sachverhalt artikuliert.3 

 3  »Große Bereiche der europäischen Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts«, läßt de Man 
barsch verlauten, »müssen im Hinblick auf die im letzten Viertel des 18. Jahrhunderts 
zutage geförderten Wahrheiten als rückschrittlich erscheinen. Denn die Hellsichtigkeit 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


192 Christoph Brecht

Dabei ist allerdings zu beachten, daß de Man durchaus von einem Zugleich 
des Symbolischen mit dem Allegorischen ausgeht. Nicht anders als Benja-
min bestreitet er nicht das Kunstsymbol als solches, sondern er untergräbt 
seine Legitimität. Entsprechende Befunde werden ihm so zum Anlaß, Texte 
des späten 18. Jahrhunderts, die eine weit zurückreichende, in gewisser 
Weise sogar mit diesen Texten gleichursprüngliche literaturwissenschaftliche 
Tradition im Modus symbolisierender Selbstaussprache sicher aufgehoben 
wähnte, als Schauplätze einer agonalen Inszenierung widersprechender Ten-
denzen zu (re-)inszenieren. Dafür bedarf es keiner neuen Rhetorik, keiner 
Reformulierung der theoretischen Konzepte; de Man schließt vielmehr, wie 
mit Nachdruck zu betonen ist, durchweg zustimmend an vertraute Argu-
mente an. Mit Kempner gesprochen, steht ›Symbol‹ auch hier noch für (ein 
ewiges) ›Leben‹ und ›Allegorie‹ nach wie vor für (den unausweichlichen) 
›Tod‹. De Man nimmt sich allein die – philologisch begründete – Freiheit, 
die Lesart der einschlägigen Belegtexte auf den Kopf oder, wenn man so 
will, vom Kopf auf die Füße zu stellen. Bei ihm ist es nicht länger die sym-
bolische Anschauung, die sich triumphal über das irdische Bedingte erhebt, 
sondern es ist umgekehrt die Allegorie, die dergleichen Behauptungen un-
terläuft und dementiert: 

[I]mmer entspricht das Vorherrschen der Allegorie über das Symbol der Enthül-
lung eines eigentlich zeitlichen Schicksals. Diese Enthüllung vollzieht sich in einem 
Subjekt, das versucht hatte, sich der Einwirkung der Zeit zu entziehen, indem es 
sich in der ihm in Wahrheit ganz unähnlichen, in nichts entsprechenden Welt der 
Natur eine Zufl ucht suchte. (103)

Der Hybris des Ich, das sich im Nicht-Ich wiederzufi nden hofft, wird von 
de Man der Prozeß gemacht – oder genauer: Jene Texte, welche die ›Ideo-
logie des Ästhetischen‹ als ihre Gründungsurkunden beansprucht hat, er-

der Dichter, die der Romantik den Weg bereiteten, war nicht von Dauer. Bald schon 
sieht man sich überall eine symbolische Konzeption der metaphorischen Sprache durch-
setzen, und zwar trotz der in der ästhetischen Theorie und der dichterischen Praxis be-
stehenbleibenden Doppeldeutigkeiten« (105). Das ist, ganz klar, ein ideologiekritisches 
Argument, das dem späteren Paul de Man so nicht unterlaufen wäre. Tatsächlich läßt 
sich in der Rhetorik der Zeitlichkeit recht genau der Umschlagspunkt erkennen, an dem 
die Ideologiekritik beginnt, sich in Dekonstruktion zu verwandeln. Die hier gegenüber 
der Darstellbarkeit von Substanz und Präsenz artikulierten Vorbehalte bleiben unver-
ändert; sie werden jedoch an ein texttheoretisch, sprachphilosophisch und linguistisch 
fundiertes Modell von Lektüre gekoppelt, das als metahistorisch brauchbare Allzweck-
waffe fungiert. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn« 193

scheinen nun als Orte, an denen das Subjekt mit sich selbst ins Gericht geht 
und am Ende begreift, daß es mit ihm ein Ende nehmen muß. 
Der Metaphysik der poetischen Imagination wird somit eine Physik der 
Sprache entgegengesetzt, die – wiederum an Benjamin gemahnend – der 
symbolischen Hybris mit allegorischem Realismus kontert: Der Mensch 
stirbt, indem er spricht. Auf dieses Resultat läuft die von de Man einlei-
tend avisierte »Möglichkeit einer Rhetorik« hinaus, die zum einen »nicht 
einseitig normativ oder beschreibend ist, sondern die Frage der Intentiona-
lität rhetorischer Figuren mehr oder weniger offen aufwirft«, und die sich 
zum anderen dagegen verwahrt, daß »rhetorische Begriffe […] noch immer 
häufi g mit Werturteilen gekoppelt [werden], welche die Unterscheidungen 
verwischen und die tatsächlichen Strukturen verdecken« (83). Bevor man 
de Man zum Vorwurf macht, seine Version der Geschichte sei ebenfalls an 
massive  Wertungen geknüpft, muß man sich erst verdeutlichen, auf wel-
chem Weg er zu seinen Resultaten gelangt, dies um so mehr, als die Rede 
von einer »Intentionalität rhetorischer Figuren« mit dem Profi l des späteren 
Dekonstruktivisten de Man nicht ohne weiteres übereinzubringen ist. Im 
Zusammenhang der Rhetorik der Zeitlichkeit soll mit ihr aber anscheinend 
nichts anderes angezeigt werden, als daß Symbol und Allegorie nicht etwa 
an in Texten lokalisierbare Fundstellen angebunden werden sollen, an de-
nen je bestimmte Darstellungstechniken Verwendung fi nden, sondern daß 
sie vielmehr im Sinne textueller Strategien zu begreifen sind, die übergrei-
fende Zusammenhänge, ja Struktur und Bedeutung eines jeweils Ganzen 
organisieren. 
Intentional sollen diese Strategien darum heißen, weil sie konstitutiv im Sub-
jekt verankert sind, und die Rechtfertigung hierfür ist einmal mehr jenem 
Diskurs entnommen, der das Genie auf die Hervorbringung ästhetischer 
Repräsentationen verpfl ichtet – Repräsentationen, in denen der Unterschied 
zwischen Subjekt und Objekt in positivem Sinne aufgehoben sein soll. 

In der Welt des Symbols wäre es möglich, daß Bild und Substanz zusammen fallen, 
denn die Substanz und ihre Darstellung unterscheiden sich in dieser Sprache 
nicht seinsmäßig, sondern nur ausdehnungsmäßig, beide sind Teil und Ganzes 
desselben Kategoriengefüges. Ihre Beziehung ist eine Beziehung der Simultaneität, 
welche im Grunde räumlicher Natur ist und in der die Zeit nur eine kontingente 
Rolle spielt. (103)

Das sind die Konturen der symbolisierenden Textstrategie: Raum geht in ihr 
prinzipiell vor Zeit; und eine mitten im Zeitlichen evozierte Ewigkeit bietet 
dem Tod Paroli. Konterkariert wird diese Textstrategie von ihrer genuinen 
Alternative: »In der Welt der Allegorie hingegen ist die Zeit die ursprünglich 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


194 Christoph Brecht

konstitutive Kategorie« (103). Temporale Momente lösen die im Räumli-
chen evozierte Ko-Präsenz auf; der Tod schlägt der sprachlich hergestellten 
Ewigkeit ein Schnippchen. 
Diese Charakteristik verwendet, wie leicht zu sehen ist, durchgängig topi-
sche Motive, stellt aber gleichwohl mehr dar als eine weitere Aktualisierung 
des überkommenen Diskurses: Über anderthalb Jahrhunderte hat die Al-
legorie als jener Pappkamerad herhalten müssen, auf den eine in den ver-
meintlichen Fortschritt der Jahrhunderte ebenso wie in die klassische Di-
gnität ihrer Gegenstände verliebte Geistesgeschichte nach Lust und Laune 
einprügeln konnte. De Mans – hoffentlich – bleibendes Verdienst besteht 
darin,4 daß er zwischen Symbol und Allegorie eine Art Waffengleichheit her-
gestellt hat, wie sie der Allegorie spätestens seit Beginn des 19. Jahrhunderts 
konsequent verweigert worden war. Symbol wie Allegorie erscheinen nun 
endlich, formal gesehen, als gleichberechtigte Optionen des Subjekts, sich 
in seinen sprachlichen Produktionen zu sich selbst und zu seinem anderen 
zu verhalten. Im Sinne einer diskurskritischen Korrektur der genieästheti-
schen Lehre vom Symbol ist dieser Aufruf zur Emanzipation (darauf wurde 
oben bereits verwiesen) vollkommen konsequent: Wenn das Symbol per de-
fi nitionem mehr darstellt als eine rhetorische Figur – und wenn es in binärer 
Opposition zur Allegorie steht – dann muß auch letztere mehr sein als bloß 
rhetorische Figur. Die ›intentionale‹ Lesart hält für die Allegorie fest, was 
das Symbol seit jeher für sich beansprucht hat: die Möglichkeit, qua ihres 
Vorhandenseins Aussagen über das Subjekt zu treffen, das sich ihrer als ei-
nes Ausdrucksmittels bedient. 

Das säkularisierte Denken der vorromantischen Zeit erlaubt nicht mehr, die Anti-
nomien zwischen der geschaffenen Welt und dem Schöpfungsakt durch einen po-
sitiven Rückgriff auf den göttlichen Willen zu transzendieren. Diese Unmöglich-
keit manifestiert sich unter anderem in dem Mißerfolg jeglichen Versuchs, eine 
Sprache zu schaffen, die symbolisch und allegorisch zugleich wäre. (103)

 4  Anders als eine Ideologiekritik, deren Inversionsmechanismus darauf ausging, in leicht 
angestaubtem Bildungsgut ›progressive‹ Potentiale freizulegen – und anders auch als eine 
Theorie der Moderne, die formale Aspekte von Literatur zwar in Rechnung stellte, dabei 
aber der Teleologie eines oft ganz technischen Fortschrittsdenkens verhaftet blieb –, hat 
de Man seinen Lesern Mittel an die Hand gegeben, durch deren Anwendung sich der 
Zusammenhang zwischen sprachlicher Figuration und repräsentationslogischer Artiku-
lation genau bestimmen ließ. Geradezu obsessiv haben seine auf kanonische Ewigkeits-
werte versessenen Kritiker darüber hinweggesehen, daß er damit sowohl die Literatur als 
auch die ihr nachgelagerte Philologie emphatisch aufgewertet und ihr einen kulturellen 
Rang verliehen hat, der beiden in der Tat seit der Epoche frühromantischer Projekte 
nicht mehr zugekommen war.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn« 195

Sinnvoll sind Aussagen wie diese erst in einem Diskurs, in dem die Prädi-
kate ›allegorisch‹ und ›symbolisch‹ einen vollwertigen Gegensatz indizieren. 
In der klassischen Rhetorik kann dies schon deshalb nicht sein, weil sie das 
Symbol nicht kennt; in postromantischen Poetiken wiederum kommt kein 
echter Konfl ikt zustande, weil das allegorische Sprechen dem symbolischen 
prinzipiell subordiniert ist und so kein Eigenrecht gewinnt. 
De Man beläßt es freilich nicht bei der Korrektur einer schiefen Alternative. 
Zwar argumentiert er induktiv, weist sacht auf Widersprüche hin, rückt 
diese und jene Fehlwahrnehmung liebevoll zurecht – doch am Ende seines 
Durchgangs durch die Textbefunde steht in unmißverständlicher Weise kri-
tischer Klartext: 

Während das Symbol die Möglichkeit einer Identität oder Identifi kation postuliert, 
bezeichnet die Allegorie in erster Linie eine Distanz in bezug auf ihren eigenen 
Ursprung, und indem sie dem Wunsch und der Sehnsucht nach dem Identisch-
werden entsagt, richtet sie sich als Sprachform in der Leere dieser zeitlichen Dif-
ferenz ein. Damit bewahrt sie das Ich vor einer illusionären Identifi kation mit 
dem Nicht-Ich, das nun erst, wenn auch unter Schmerzen, ungeschmälert als 
Nicht-Ich erkannt wird. (104) 

Mit dem Entwurf einer Rhetorik, die von normativen Vorgaben wie von 
Werturteilen Abstand nimmt, ist diese Konklusion ganz offensichtlich nur 
schwer vereinbar. Da sie aber als Resultat einer exegetischen Anstrengung 
präsentiert wird – da es die strukturell belegbaren Intentionen der Texte 
selbst sein sollen, die somit resümiert werden –, kann ihre Plausibilität ge-
rechterweise nur im Hinblick auf die von de Man erhobenen Textbefunde 
bemessen werden. Der Versuch, deren Zustandekommen nachzuvollziehen, 
trifft allerdings auf eine Schwierigkeit, die in klassischen Rhetoriken nicht 
vorgesehen war: Die Textstrategien, mit denen man nun zu tun hat, stehen 
zu je bestimmten Darstellungsformen in einem mittelbaren Verhältnis; sie 
stellen keine Figuren dar, sondern drücken sich allenfalls in Figuren aus. 
De Man hat, es sei noch einmal betont, Waffengleichheit zwischen Allego-
rie und Symbol nicht etwa dadurch hergestellt, daß er das Symbol auf den 
Status einer rhetorischen Figur reduzierte, sondern er hat im Gegenteil die 
Allegorie von der Nötigung befreit, nur mehr rhetorische Figur zu sein. So 
wird in de Mans Korrektur mit einigermaßen verblüffendem Effekt dem 
Kunstsymbol ein Konzept der ›Kunstallegorie‹ ko-ordiniert. Und in  beiden 
Konzepten geht es ums Ganze – um eine Antwort auf die Frage, was Lite-
ratur als Kunst zu sein hat, und was sie zu leisten imstande ist. Damit ist 
endlich offen ausgesprochen und in eine literaturwissenschaftlich operatio-
nalisierbare Begrifflichkeit gefaßt, was der schiefen Alternative zwischen 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


196 Christoph Brecht

Symbol und Allegorie seit jeher zugrunde lag: kein Streit um die Leistungs-
fähig keit bestimmter sprachlicher Darstellungsmodi, sondern ein ideenpoli-
tisches Junktim, in dem Allegorie und Symbol dem Verfahren nach synek-
dochisch, der Sache nach aber symbolisch als Wechselbegriffe poetischen 
Sprechens überhaupt fungieren. 
Der germanistischen Literaturwissenschaft hätte diese Korrektur schon 
deshalb besonders willkommen sein sollen, weil sie in den 1960er Jahren 
ohnehin begonnen hatte, in der Frühromantik jene Epoche wiederzuent-
decken, in der die Allegorie schon einmal als Organon des höchsten in 
Sprache Möglichen konzipiert worden war. De Man kennt diese Tradition 
sehr wohl, und er verweist mit Genugtuung darauf, daß bei Hamann ein 
Sonderweg der deutschen Literatur einsetzt, dessen Vertreter gegen die ge-
samteuropäische Versuchung zur Flucht ins Symbol immun geblieben sind. 
Die Frühromantik selbst jedoch, die für diese Vermutung Belege in Fülle lie-
fern könnte, bleibt aus de Mans Untersuchung ausgeschlossen – und nicht 
nur sie: »Ein metaphorischer Stil wie der von Hölderlin läßt sich mit der 
Begriffsantinomie von Allegorie und Symbol jedenfalls nicht beschreiben, 
und das gleiche gilt für den Stil des späten Goethe« (86). In Texten solchen 
Stils fi ndet anscheinend jenes Drama des Subjekts gar nicht erst statt, das 
laut de Man das genuine Drama der literarischen Epoche darstellt. (Diese 
These wäre im Hinblick auf den zweiten, der Ironie gewidmeten Teil des 
Essays zu differenzieren, aber nicht zu revidieren.)5

De Man wendet sich also, um es ein wenig klarer zu sagen, deshalb von 
der deutschen Romantik ab und der englischen zu, weil ihm Texte nicht 
willkommen sind, in denen der Primat der Allegorie von vornherein un-
umstritten ist. Rechtfertigen läßt sich diese Volte insofern, als absichtsvoll 
allegorisch verfaßte Texte zum Thema des Essays vordergründig nichts bei-
zutragen scheinen – weil sie, könnte man behaupten, der Setzung der pro-
blematischen Alternative ›Allegorie vs. Symbol‹ noch vorausliegen. Nicht zur 
Geltung kommt in dieser Ausfl ucht freilich, daß ›Allegorie‹ in den einschlä-
gigen Texten längst etwas grundlegend anderes bedeutet als in der rheto-
rischen Tradition, und daß genau hier jene ›modernisierte‹ Semantik einer 
nicht mehr bloß  barocken Allegorie entwickelt wird, deren de Man selbst sich 

 5  Eine Beschränkung auf den Part zu Symbol und Allegorie ist in einer germanistisch per-
spektivierten Argumentation auch deshalb vertretbar, weil de Mans Überlegungen zur 
Ironie bis 1994 unübersetzt geblieben sind und somit jene Fassung des Textes ihre Wir-
kung getan hat, die bezeichnenderweise Allegorie und Symbol in der europäischen Frühromantik 
überschrieben war (in: Stefan Sonderegger [Hg.], Typologia Litterarum. Festschrift für 
Max Wehrli, Zürich/Freiburg i. Br. 1969, S. 387–402). 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn« 197

(durch Vermittlung Benjamins) bedient. Von daher wird auch das ebenso 
naheliegende, komplementäre Argument fragwürdig, de Man sei es in der 
Rhetorik der Zeitlichkeit zunächst einmal darum gegangen, mit der problema-
tischen Wirkungsgeschichte einer nach 1800 zur Ideologie simplifi zierten 
Rede vom Symbol abzurechnen, denn eine solche Abrechnung hätte durch 
eine demonstrative Rückkehr zum Ursprung des Diskurses an Effektivität 
nur gewonnen. 
Tatsächlich ist der in de Mans Essay selbst nur schwach begründete Dezisio-
nismus in der Wahl des Beispielmaterials denn auch ganz anderen Motiven 
geschuldet, die eigentlich erst in der oben ausführlich zitierten Konklusion 
vollständig durchschaubar werden. Die dort vertretene, dualistische, wenn 
nicht gar manichäische Disjunktion der Textstrategien hat die Struktur 
eines veritablen Mythos. Befriedigend kann sie nur anhand von Texten 
demonstriert werden, die in ihrem Verlaufsschema mit einer begrifflichen 
Dynamik übereinkommen, wie sie etwa auch die Philosophie des Idealis-
mus induziert. In de Mans Version: Es bedarf der Allegorie, damit das Ich 
aus seiner illusionären Identifi kation mit dem Nicht-Ich befreit und zu sich 
selbst zurückgeholt werden kann; oder anders: Das Ich muß, indem es aus 
sich heraustritt, der Versuchung zur narzißtischen Fixierung auf die Objekt-
welt zunächst einmal erliegen, dann aber die Einsicht gewinnen, daß es in 
diesem symbolischen Stadium nicht verharren kann. Was es durch Absage 
an das ihm Unähnliche gewinnt, ist ein ihm Ähnliches: Sprache, so wie sie 
als transzendenzloses Medium zeitlicher Indizes wirklich funktioniert – und 
die Fähigkeit, seine Wahrheit in diesem Medium allegorisch auszusprechen. 
Der Konfl ikt zwischen Allegorie und Symbol wird somit in ein erzählendes 
Nacheinander aufgelöst, das in seiner Dreistufi gkeit nicht zufällig auch an 
die Topik der Initiation, an das narrative Schema des Bildungsromans oder 
auch an die von Freud bzw. Lacan erzählten ›Familienromane‹ gemahnt. 

IV Dauer im Wechsel

Was derart in Rede steht, hat mit Rhetorik im hergebrachten Verstand nur -
mehr bedingt zu tun. Verhandelt werden nicht Darstellungs-, sondern Wahr-
heitsfragen, und sub specie eines solchen Anspruchs können die mit den Na-
men Allegorie und Symbol bezeichneten Prinzipien so wenig friedlich mit-
einander auskommen wie Sein und Schein. Konzipiert ist vielmehr in nuce 
eine Philosophie der Kunst, die Literarisches ganz selbstverständlich nor-
miert und wertet – und warum auch nicht? Seltsamerweise impliziert diese 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


198 Christoph Brecht

Philo sophie aber eine Typologie der Textsorten, die nicht mit der Disjunk-
tion von Allegorie und Symbol übereingeht. Weil de Man diese Dis junktion 
als Konfl iktschema in einem bestimmten Texttypus etabliert hat, kann er sie 
nämlich als Basisunterscheidung für ›Poesie überhaupt‹ nicht mehr gelten 
lassen. Daraus folgt eine bemerkenswerte Modifi kation des hergebrachten, 
binären Kodes. Es gibt nun: a) vor 1800 Texte, die fi gurativ von der Entwick-
lung des Subjekts zur Einsicht in die allegorische Wahrheit erzählen; b) gibt 
es vor allem nach 1800 Texte, die irrtümlich in der symbolischen Präten-
tion verharren; und c) gibt es vor und nach 1800 Texte, die sich mit der 
Begriffsantinomie von Allegorie und Symbol nicht beschreiben lassen. 
Man kann diesen letzten Hinweis auf doppelte Weise verstehen. Entweder 
so, daß entsprechende Texte weder allegorisch noch symbolisch operieren, 
oder aber so, daß sie einer Strategie folgen, die sowohl mit allegorischen als 
auch mit symbolischen Mitteln arbeitet, ohne beide antinomisch zu positio-
nieren. Dieser zweiten Lesart versucht de Man nach Möglichkeit gegenzu-
steuern, sie ergibt sich aber gleichwohl unausweichlich, solange dem Sub-
jekt keine dritte Position der Artikulation offeriert wird. Das Ich muß sich, 
indem es spricht, zur Welt verhalten; und auch zum Allegoriker geläutert, 
muß es irgendwie anzeigen, daß es den symbolischen Modus durchlaufen 
und durchschaut hat. (Eine solche, dritte Position wird wohlgemerkt auch 
in der an de Mans anschließenden (Re-)Formulierung der Ironie zu einer 
transtextuellen ironischen Textstategie nicht zur Verfügung gestellt.)
Paul de Mans Essay ist an deiktischen Formeln und zusammenfassenden 
Referaten reich, an literarischen Zitaten jedoch erstaunlich arm. An entschei-
dender Stelle kommt de Man aber immerhin auf William Wordsworths Pre-
lude zu sprechen und hält fest: »Die Naturvorgänge sind für [Wordsworth] 
Beispiele dafür, was Goethe eine ›Dauer im Wechsel‹ nennt, und sie bestä-
tigen die Existenz eines überzeitlichen oder unveränderlichen Zustands als 
Voraussetzung für den äußeren Wandel, der nur die Oberfl äche der Dinge 
betrifft, aber nicht den Kern der Natur« (92 f.). Einem genauen Leser wie 
Paul de Man möchte man ungern unterstellen, er habe eine intertextuelle 
Referenz nur so dahingeschrieben, und also darf man der Einladung folgen 
und bei Goethe nachschlagen, um Wordsworth besser zu verstehen. So stößt 
man freilich auf den seltsamen Befund, daß Goethes Dauer im Wechsel über-
schriebenes Gedicht zumindest prima facie das gerade Gegenteil von dem 
zu sagen scheint,6 was de Man als Wordsworths Interpretation natürlicher 

 6   Johann Wolfgang Goethe, Dauer im Wechsel, in: Goethes Werke, hg. im Auftrag der 
Großherzogin Sophie von Sachsen, Weimar 1887–1919, Abt. I, Bd.  1, S.  119 f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn« 199

Verläufe vorstellt. Goethes in fünf Strophen zu je acht Versen gegliedertes 
Gedicht liefert nämlich eine lange Reihe von Variationen auf jenes notori-
sche Diktum des Heraklit, in dem der transitorische Charakter der phäno-
menalen Welt sozusagen ursprünglich notiert war; unter anderen etwa in 
den Versen 13 bis 16:

Gleich mit jedem Regengusse
Ändert sich dein holdes Thal,
Ach, und in demselben Flusse
Schwimmst du nicht zum zweitenmal.

Von einer so verfaßten Natur kann das Subjekt sich alles mögliche entleh-
nen, kaum aber die ihm selbst fehlende Stabilität in der Dimension Zeit. 
Die das Gedicht abschließende Strophe (V. 33–40) formuliert dann freilich 
programmatisch jenen Anspruch, den die Textstrategie ›Symbol‹ dem Sub-
jekt als Chance der Entäußerung in Kunst verspricht – und zunächst mag 
es wirklich so aussehen, als gerinne das Vergängliche somit zu einer jener 
appellativen Parolen, die sich die ewig Strebenden zur Ermunterung ins 
Stammbuch schreiben sollen. Was bleibt, stiftet einmal mehr der Dichter: 

Laß den Anfang mit dem Ende
Sich in Eins zusammenziehn!
Schneller als die Gegenstände
Selber dich vorüberfl iehn!
Danke, daß die Gunst der Musen
Unvergängliches verheißt,
Den Gehalt in deinem Busen
Und die Form in deinem Geist.

Die rekursive Verschlingung von Anfang und Ende – illustriert im alludier-
ten Sinnbild der Schlange, die ihre Zähne in den eigenen Schwanz schlägt – 
stellt sicherlich einen der vornehmsten Fälle des symbolischen Modus dar, 
und das verhalten donnernde Pathos des abschließenden Quartetts scheint 
dem aufs schönste zu entsprechen. Von einer Strategie des Transfers, dank 
deren das Subjekt das ihm Fehlende von der Natur entlehnen kann, darf 
aber dennoch nicht gesprochen werden, denn was immer hier gespielt 
wird, spielt im Innenraum eines sich selbst apostrophierenden Ich, das nur 
zu  genau weiß, daß es im Rückgriff auf die als Inbegriff des Instabilen ver-
standene phänomenale Welt nichts zu gewinnen hat und deshalb konse-
quent der Zumutung entgegentritt, sich vom bloß Akzidentiellen irritieren 
zu lassen. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


200 Christoph Brecht

Daß dies nicht das letzte Wort sein kann, daß das Gelingen dieser Strategie 
wiederum nur in der Zeit erwiesen werden kann, bezeugt der appellative 
Modus der Selbstansprache ebenso wie der schlichte, in den vorangehen-
den Strophen demonstrierte Sachverhalt, daß der »Busen« des Dichters sich 
seine »Gehalte« nur aus einer in der Zeit stehenden Welt erwerben kann. 
Vor allem aber ist auf die in den Versen 35 und 36 gegebene Erläuterung zu 
achten – und hier besonders auf den Komparativ »schneller« sowie auf das 
Personalpronomen im Akkusativ, das ihm befremdlicherweise folgt. Beide 
Indizes belegen, daß das Pathos der Strophe jedenfalls nicht hohl ist, daß es 
sich aber – jederzeit – als leer erweisen kann: Tempus fugit – diese Einsicht 
ist nicht etwa dem Allegoriker vorbehalten, sondern sie stellt die triviale 
Voraussetzung jeder Repräsentation dar. Dem symbolischen Vermögen des 
Subjekts bleibt in dieser Lage darum nur die Chance, effektiv schneller zu 
arbeiten als die Natur, das heißt: die Dimension Zeit darstellend stillzustel-
len. Auch im so, durch Anwendung von Technik erreichten Fortschritt kann 
aber letztlich nicht bestritten bleiben, daß Zeit trotz allem weitergeht – des-
halb der logisch falsche Komparativ, der vorgibt, man könne Bedingtes 
mit Unbedingtem vergleichen, und der grammatisch zweifelhafte, transi-
tive Gebrauch des Verbums dich »vorüberfl iehn«: Beides geht nicht. Aber 
im Bereich der hier herrschenden Repräsentationslogik kann und muß es 
trotzdem gehen, wenn nicht verleugnet werden soll, daß der absolut gesetzte 
Gegensatz von Symbol und Allegorie immer auch ein relativer ist. 
Denn die Pointe des Textganzen fällt gleichermaßen stupend aus, um so 
mehr, als sie mit rein formalen Mitteln erzielt wird. Die dem gedankenlyri-
schen Schluß vorhergehenden vier Strophen nämlich sind, wie angedeutet, 
einer ebenso kühlen wie literalen Betrachtung der äußeren Natur und des 
körperlichen Sich-Entschwindens des Sprechenden gewidmet, und sie ver-
zichten vollständig darauf, Zeitlichkeit symbolisch stillzustellen. So etwa in 
der vierten Strophe:

 Jene Hand, die gern und milde
Sich bewegte wohlzuthun,
Das gegliederte Gebilde,
Alles ist ein andres nun.
Und was sich an jener Stelle
Nun mit deinem Namen nennt,
Kam herbei, wie eine Welle,
Und so eilt’s zum Element.

So viel Nicht-Identität ist selbst beim alten Goethe selten. Man darf darum 
die exempla dieser Strophen dem allegorischen Modus zuordnen und fest-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn« 201

stellen, daß sie mit Nachdruck dem Mißverständnis entgegentreten, die 
beiden Schlußverse seien im Sinn eines subjektiven Idealismus auszulegen, 
dem die Welt nichts als Schein wäre. Was immer unvergänglich ist, wird 
material erst im Gedicht; im Gedicht jedoch materialisiert sich eine radikale 
Darstellung von Vergänglichkeit. 
Dieses Paradox eines allegorischen Symbols oder einer symbolischen Alle-
gorie kann zur Folie für Wordsworths »paradox[e] Bilder bewegter Ewig-
keit«, wie de Man sie beschreibt, nicht ernsthaft taugen. Denn in Words-
worths Veranschaulichung der wilden, erhabenen Natur der Alpen sei, so 
wird behauptet, ein Subjekt am Werk, das in »Versuchung« stehe, »die ihm 
fehlende zeitliche Stabilität gewissermaßen der Natur zu entleihen und Stra-
tegien zu entwickeln, mit denen sich die Natur auf menschliche Dimensio-
nen zurückführen läßt« (93). Zum Beleg zitiert de Man die folgenden Verse 
des Wordsworthschen Epos:

The immeasurable height 
Of woods decaying, never to be decayed, 
The stationary blasts of waterfalls

Die hier artikulierte Zeit-Konzeption ist in der Tat von der bei Goethe be-
obachteten deutlich verschieden. Wie von de Man versprochen, tritt die 
Paradoxie diesmal auf der Objektseite ein und nicht zwischen der Welt 
und ihrer Repräsentation. Nach den der germanistischen Literaturwissen-
schaft geläufi gen Klassifi kationskriterien geurteilt, wäre damit zunächst ein-
mal überzeugend dargelegt, daß Wordsworth kein Epigone der deutschen 
Klassik ist, sondern zu Recht als Romantiker gilt. Und in der Tat gelingt 
es dem erzählenden Ich des Epos wenig später, wie man es auch von Tex-
ten der deutschsprachigen Romantik erwarten würde, das Gesamt der von 
›außen‹ empfangenen Sinneseindrücke auf ein einheitsstiftendes Prinzip zu-
rückzuführen. 

Tumult and peace, the darkness and the light — 
Were all like workings of one mind, the features 
Of the same face, blossoms upon one tree;

doch darf darüber die nachgestellte Erläuterung nicht vergessen werden. 
Die Koinzidenz der Oppositionen kommt nur zustande, weil sie erkannt 
werden als 

Characters of the great Apocalypse, 
The types and symbols of Eternity, 
Of fi rst, and last, and midst, and without end. [Herv. C. B.]

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


202 Christoph Brecht

Auch hier ziehen sich also, in einer dem Allegoriker Milton – Paradise Lost 
(V.  165) – entlehnten Wendung, Anfang und Ende in eins zusammen. Und 
es kann kein Zweifel darüber bestehen, daß so eine Art pantheistischer 
Ganzheitsvorstellung entworfen werden soll. Es kann aber ebensowenig 
strittig sein, daß diese Vision an sich selbst einen durch und durch ambiva-
lenten Charakter annimmt, nicht zuletzt weil sie, wie Paul de Man listig erst 
zehn Seiten später zu verstehen gibt, »durch eine ›überkommene Typologie‹ 
kontrolliert« wird (102 f.). Genauer gesagt: Die Ewigkeit, die Wordsworth 
beschwört, steht mitten in der Zeit; denn der Verweis auf die Apokalypse 
enthüllt nichts anderes, als daß dem Subjekt die Entscheidung über sein 
zeitliches Schicksal bis auf weiteres noch bevorsteht und in diesem Leben 
stets bevorstehen wird. Eben weil Wordsworth die Dauer im Wechsel mit dem 
Jüngsten Gericht assoziiert, kann von einer agonalen Konfrontation des Al-
legorischen mit dem Symbolischen hier und jetzt keine Rede sein. Vielmehr 
liegt abermals ein Modus komplementärer Ergänzung beider Textstrategien 
vor; und der Rückgriff auf das der traditionellen Schrifthermeneutik ent-
nommene Begriffsrepertoire der natural vorfi ndlichen »Characters«, »types« 
und »symbols« illustriert dies aufs schönste. 
Ganz ähnliche Strategien repräsentationslogischer Inszenierung lassen sich, 
wie gesagt, so durchgängig in Texten der Romantik beobachten, daß man 
ihr Auftreten nachgerade als das vielleicht auffälligste Charakteristikum der 
Epoche betrachten darf. So verfährt Ludwig Tiecks in vieler Hinsicht stil-
bilden der Roman Franz Sternbalds Wanderungen (1797) zwar beinahe durchweg 
allegorisch – an zentralen Stellen der Narration wird jedoch in den sym-
bolischen Modus gewechselt und eine unio mystica mit der phänomenalen 
Natur inszeniert, deren höchst problematischer Charakter im Fortgang des 
Erzählens nach und nach enthüllt wird. Von einer agonalen Konfl iktspan-
nung getragen, erscheint dieses Arrangement aus Sicht der erzählten Figur, 
deren Einheitswünsche und Präsenzbegehren ein ums andere Mal zunächst 
erregt und dann wieder enttäuscht werden. Die Textstrategie ist jedoch auch 
hier eine komplementäre, da dem Leser auf ironische Weise fortlaufend 
mitgeteilt wird, was der arme Franz Sternbald nimmermehr zu begreifen 
scheint: Daß auch Symbole mit einem zeitlichen Index geliefert werden, der 
die Haltbarkeit veranschaulichter Ewigkeit so beschränkt, daß sie dem – er-
zählten – Subjekt keine temporale Stabilität verleihen kann. 
Die wechselseitige Ergänzung und Durchdringung symbolischer und allego-
rischer Momente stellt demgemäß ein bevorzugtes Spielprinzip romantischer 
Poesie überhaupt dar, die Variante der konsequent agonalen Inszenierung 
dagegen einen meist von philosophischen Interessen instruierten Sonderfall. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn« 203

Es überwiegt um 1800 deutlich die durchaus lustvoll gehandhabte Reali-
sierung einer Textstrategie, welche Zeit und Ewigkeit als komplementäre 
Optionen begreift und deren Reduktion auf metaphysisch letzte Prinzipien 
aus wohlerwogenen Gründen vermeidet. Denn schließlich liegt den ein-
schlägigen Poetiken eine Konzeption literarisch artikulierter Rede zugrunde, 
die sich der Zumutung zur begrifflich univoken Denotation des in den Di-
mensionen Zeit und Raum nicht Entscheidbaren durch Anwendung einer 
umwegigen – allegorischen – Textstrategie bewußt zu entziehen sucht. Zwei 
Anschlußfragen drängen sich auf. Zum einen: Symbol und Allegorie mögen 
in Texten friedlich koexistieren – aber bleibt deren Lesern nicht nach wie 
vor aufgegeben, sich zwischen dem Sinn des einen und der anderen zu ent-
scheiden? Zum anderen: Stehen die beiden Darstellungsformen, wo sie in 
einem Text vorkommen, lediglich nebeneinander – oder soll Paul de Mans 
These vom »Mißerfolg jeglichen Versuchs, eine Sprache zu schaffen, die 
symbolisch und allegorisch zugleich wäre«, als widerlegt gelten? 
Dies sind ersichtlich zwei Facetten eines Problems, und der Weg zu dessen 
scheinbar einfachster Lösung ist verstellt. Es soll hier nämlich ganz aus-
drücklich nicht behauptet werden, daß man nach so vielen Jahren schlicht aus 
der Debatte aussteigen und sich auf ›wertfreie‹ Positionen einer rein deskrip-
tiven Rhetorik zurückziehen könnte. Die um und nach 1800 entstandenen 
literarischen Texte sind vielmehr selbst Teil der Debatte, und es bleibt dabei, 
daß sie durch Wahl und Handhabung ihrer Darstellungsmittel sowohl zur 
Problematik von Wahrheit als auch zur Frage nach ihrem eigenen Kunst-
charakter entschieden Stellung beziehen. Mit der Reformulierung der Kon-
zepte Symbol und Allegorie im Sinne strategischer Optionen, die in Texten 
aus guten Gründen ergriffen oder verworfen werden, ist Paul de Man den 
entscheidenden Schritt über Walter Benjamin hinausgegangen, und er hat 
so Möglichkeiten historischer wie systematischer Argumentation eröffnet, 
denen zu entsagen die Literaturwissenschaft sich nicht leisten kann. Aus 
dem hier Erörterten folgt gleichwohl ein Plädoyer dafür, die denotativen 
Festschreibungen des in diesen Darstellungsformen Intendierten endlich 
aufzugeben und die etwa bei Friederike Kempner zwischengelagerten meta-
physischen Versicherungen in ein Endlager zu verschicken. Das Symbol 
ist Leben, Allegorie der Tod: So kann, aber so muß es sich nicht verhalten. 
Womit noch keineswegs behauptet ist, daß sich etwa am Symbol von dem 
ihm inhärenten Präsenzversprechen oder an der Allegorie von den ihr mit-
gegebenen Prätexten abstrahieren ließe, sondern womit nur der in der Ge-
neralisierung wenig spektakuläre Befund notiert ist, daß literarische Texte 
mit eben solchen Implikationen arbeiten, sie spielerisch behandeln und aus 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


204 Christoph Brecht

dieser Praxis Effekte gewinnen, die man im Generellen nicht absehen kann, 
bevor man das einzelne nicht gelesen hat. 
Die Antwort auf die zweite Frage muß ebenso differenziert, kann aber im-
merhin eindeutig ausfallen. Die Behauptung, »Sprache« könne nicht »sym-
bolisch und allegorisch zugleich« sein, mag im polemischen Zusammenhang 
der Rhetorik der Zeitlichkeit ihren guten Sinn gehabt haben, sie ist aber gleich-
wohl nicht haltbar. Selbst in Paul de Mans Mythologie eines konstitutiven 
Nacheinander des symbolischen und des allegorischen Zustandes leuchtet 
sie nur insoweit ein, als man sie auf ein Nacheinander unterschiedlicher 
Lektüren zurückführt. Tatsächlich gewinnt de Man seine schönsten Pointen 
ja eben aus dem Befund, daß beide Darstellungsstrategien jeweils dasselbe 
Textmaterial zu besetzen scheinen. Nur aus diesem Grund kann de Man 
beispielsweise Wordsworth zunächst symbolisch, dann allegorisch lesen. 
Letztere Lektüre soll zwar die abschließend gültige sein, aber erstere war 
doch auch eine Lektüre, und sie kann nicht einfach eine Fehllektüre darstel-
len – es sei denn, es handelte sich beim Streit der ontologischen Prinzipien 
um einen bloßen Mummenschanz. 
Vexierbilder vom Typus Dauer im Wechsel, wie man sie bei Wordsworth fi ndet, 
liefern zu dieser These die Anschauung – stellen sie doch immer auch Bilder 
des Wechsels in der Dauer dar. Eine schöne Variante gibt wiederum Tieck, 
der das »stationary blast« bewegten Wassers als »rauschendes, tosendes Rät-
sel« konnotiert, welches allegorisch im Erzählen aufzulösen ist, der dieses 
Bild aber zugleich zum symbolischen Korrelat des stationären Gemütszu-
standes seines Franz Sternbald ernennt. Daß übrigens entsprechende Inter-
ferenzen mit einiger Wahrscheinlichkeit eintreten müssen, kann man noch 
einmal bei Friederike Kempner studieren. Das von Engelein umschwebte 
Lemma »Brot« ist ganz selbstverständlich Teil einer allegorischen Reihe und 
in ihr mit den zuvor explizierten Bedeutungen »Prosa« und »Tod« assoziiert. 
Es ruft aber dennoch, als Symbol, den gegenläufi gen Ko-Text vom sakra-
mentalen Brot des Lebens auf – so daß das Gedicht, wenn man so möchte, 
als Beispiel einer agonalen Inszenierung gelten kann, in der das Symbol das 
letzte Wort behält. 
Systematisch ist die Möglichkeit der Koinzidenz von Allegorie und Sym-
bol gleichwohl in beider Unähnlichkeit begründet, darin nämlich, daß das 
Symbol auch in seiner ästhetischen Variante nicht zu den rhetorischen Figu-
ren zählt. So können an ein und demselben Lemma symbolische wie alle-
gorische Bedeutungen zugleich aktualisiert werden; je nachdem, ob man es 
in seiner Funktion als Zeichen für den discours betrachtet oder ob man die 
Funktion des von ihm Bezeichneten in der histoire wahrnimmt. Nichts ande-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfl iehn« 205

res hat es formaliter mit der vielbeschworenen Präsenz des Symbols auf sich, 
und gegen die ideologische Ausbeutung dieses Formalismus verwahren sich 
Benjamin und de Man ganz zu Recht. Sie beide haben aber, ohne selbst so 
zu verfahren, dem weit verbreiteten Mißverständnis Vorschub geleistet, lite-
rarische Symbole stellten, recht betrachtet, poetisch aufgemotzte Synekdo-
chen dar. Ein solches Mißverständnis kann sich überall dort einschleichen, 
wo in einer Vorentscheidung festgeschrieben wird, daß sich das Subjekt im 
Symbol zu seiner Feier die Welt als Spiegel vorhalte. 
Dieser Entstellung der symbolischen Strategie wird man erst entkommen, 
wenn man nicht allein Denotate wie Tod und Leben dem Spiel der Texte 
überantwortet, sondern auch die Entscheidung über die denotierende In-
stanz – wenn man also symbolische und allegorische Strategien der Dar-
stellung nicht mehr als intentionale Akte von Subjekten begreift, sondern, 
in allem Ernst, als Funktionen von Texten. Da es aber im Hinblick auf Al-
legorie und Symbol immer ums Ganze geht, steht das literarische Symbol 
dann als das da, was es wirklich ist: keine narzißtische Projektion, sondern 
eine hermeneutische Zumutung.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


frauke berndt

Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter
Die Verhandlung des Symbols in Eduard Mörikes 
Auf eine Lampe

Lichtmenge: Q = Φ t

Leuchtet sie nun oder scheint sie selig in sich selbst zu sein? In einer Reihe 
wohlinszenierter Briefe wägen Emil Staiger und Martin Heidegger 1950/51 
bekanntermaßen Sein und Wesen einer Deckenleuchte ab, auf die Eduard 
Mörike 1846 die folgenden Verse gemacht hat:1

 Auf eine Lampe

Noch unverrückt, o schöne Lampe, schmückest du,
An leichten Ketten zierlich aufgehangen hier,
Die Decke des nun fast vergeßnen Lustgemachs.
Auf deiner weißen Marmorschale, deren Rand

5 Der Efeukranz von goldengrünem Erz umfl icht,
Schlingt fröhlich eine Kinderschar den Ringelreihn.
Wie reizend alles! lachend, und ein sanfter Geist
Des Ernstes doch ergossen um die ganze Form –
Ein Kunstgebild der echten Art. Wer achtet sein?

10 Was aber schön ist, selig scheint es in ihm selbst.

Das Phantasma der Leuchte, das der Briefwechsel zwischen Staiger und 
Heidegger sowie Leo Spitzers Kommentar im Trivium heraufbeschwören,2 
zeichnet eine enorme Spannung aus. Ihre Pole benennen nichts Geringeres 
als die großen Oppositionen der Kunstdiskussion seit 1780: Physik oder 

 1  Eduard Mörike, Sämtliche Werke in vier Bänden, hg. von Herbert G. Göpfert, Mün-
chen/Wien 1981, Bd.  1, S. 85.

 2  1950 hielt Staiger in der badischen Provinz (und in Amsterdam) einen Vortrag zur Kunst 
der Interpretation; an der Freiburger Herbstdiskussion beteiligten sich damals auch Walter 
Rehm und Hugo Friedrich. Der daran anschließende Briefwechsel von Staiger und Hei-
degger wurde erstmals veröffentlicht in: Trivium 9 (1951), S.  1–16. Leo Spitzer kommen-
tierte ihn unter dem Titel: »Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe« im selben Jahr-
gang, S.  133–147; Staiger fügte eine Schlußbemerkung hinzu. Vortrag und Briefwechsel 
werden im folgenden zitiert nach Emil Staiger, Die Kunst der Interpretation. Studien zur 
deutschen Literaturgeschichte, Zürich 1955, S. 9–33; 34–49. Vgl. Clemens Pornschlegel, 
Der literarische Souverän. Zur politischen Funktion der deutschen Dichtung bei Goethe, 
Heidegger, Kafka und im George-Kreis, Freiburg i. Br. 1994, S.  19–49.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


208 Frauke Berndt

Metaphysik, Heteronomie oder Autonomie, Rhetorik (Semiotik) oder Ästhe-
tik, Methode oder Wahrheit. Sie eröffnen jenes diskursive Feld, in dessen 
Zentrum die Auseinandersetzung mit dem als Kunstsymbol konzeptuali-
sierten Symbol geführt worden ist. Mörikes Auf eine Lampe avanciert dabei 
schließlich zum Symbol dieses Symbols. »Das Gedicht selbst ist als sprach-
liches Kunstgebilde das in der Sprache ruhende Symbol des Kunstwerkes 
überhaupt«, resümiert man in Todtnauberg.3
Daß ein harmloses historistisches Kabinettstückchen für solchen Wirbel sor-
gen, daß es tatsächlich als einer der zentralen selbstrefl exiven Kommentare 
zum nebulösen und in den letzten beiden Jahrzehnten vom poststrukturali-
stischen Verdikt betroffenen Begriff des klassischen Symbols gelesen werden 
kann – sowohl seiner technischen und erkenntnistheoretischen Vorausset-
zungen als auch seiner schier unermeßlichen Anwendung auf Handlungen, 
Gegenstände, Bilder und Text(element)e –; kurz: daß es Grundsätzliches 
provoziert, liegt an der Sicherheit, mit der Mörike den metaphysischen Code 
der sogenannten Kunstperiode an eine vorklassische Figuration bindet. Im 
Gegensatz zur ursprünglich rhetorischen behauptet die klassische Legitima-
tion dieser Figuration den Anspruch auf eine exklusive sinnliche Vergegen-
wärtigung der oder zumindest einer Wahrheit durch einen Gegenstand der 
sinnlichen Wahrnehmung. Seit 1780 programmiert dieser Anspruch grosso 
modo drei systematische Austragungsorte der Symboltheorie, denjenigen der 
Semiotik, denjenigen der Semantik und denjenigen der Tropik:4 Bezeich-
net das Symbol etwas? Bedeutet das Symbol etwas? Figuriert das Symbol 
etwas? – Oder ist es einfach nur, und ist es durch diese Existenz in allen 
sonstigen Belangen unmittelbar evident oder sogar schön? 
Würfe sie nicht diese Fragen auf, der berühmten Lampe wäre für immer das 
Schicksal anderer Leuchten beschieden geblieben: Keiner achtet ihrer! Im 
folgenden sollen daher die Textverfahren beschrieben werden, die den Ge-
genstand der Leuchte herstellen (I). Die Kombattanten des Triviums verfol-
gen diesen Gegenstand mit Interessen, die ihn – wenn auch in unterschied-
lichen ideologischen Brechungen – als Symbol des (Kunst-)Schönen bestim-
men (Staiger, Heidegger, Spitzer) (II). Dieses klassische Symbol hängt von 
den Bedingungen und Möglichkeiten eines vorklassischen, rhetorischen 
Symbols ab, das die Diskursivitätsbegründung der neuzeitlichen Ästhetik 
um 1750 noch vorsieht (Baumgarten) (III). Es erweist sich im Hinblick auf 

 3  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 36 [Heidegger].
 4  Vgl. Peter Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog u. a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Li-

teraturgeschichte, Bd. 4, Berlin/New York 21984, S. 308–333.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 209

die Symboltheorien des ausgehenden 20. Jahrhunderts als überraschend 
anschlußfähig, weil es die zentralen Argumente der poststrukturalistischen 
Kritik am klassischen Symbol integriert und dadurch außer Kraft setzt bzw. 
historisch relativiert (Eco) (IV). 

I

Die zehn auftaktigen, reimlosen, sechshebig-alternierenden Verse des Gedich-
tes scheinen geradezu lehrbuchmäßig auf die drei allgemeinen Rede ideale 
verpfl ichtet zu sein: Kürze (brevitas), Klarheit (perspicuitas) und Wahrschein-
lichkeit (probabilitas).5 Eine Aussageinstanz evoziert den Blick auf die Decken-
leuchte eines Boudoirs. Titel und Apostrophe »o schöne Lampe« benennen 
nicht nur den Gegenstand (V.  1), sondern auch den Adressaten einer Rede, 
die sich erst mit der rhetorischen Frage »Wer achtet sein?« in Vers 9 aus der 
reinen Selbstbezüglichkeit öffnet. Über diesen Sprechakt der exclamatio und 
in Abhängigkeit von der Adressierung (V.  1 und 4) erzeugt bzw. fi guriert sich 
das Subjekt der Rede in der Rolle des Wahrnehmenden der Szene buchstäb-
lich selbst.6 Diese Strategie, die Wellbery als Paradox der Autonomieästhetik 
wertet, setzt die Rede und das Subjekt ihrer Generierung in wechselseitiger 
Abhängigkeit voraus.7 
Der Anruf folgt – in aller Kürze – den klassischen vier Teilen der (Gerichts-)
Rede: Einführung (propositio; »Auf eine Lampe«), Darstellung des Gegen-
standes (narratio; V.  1–3), Beweisführung (argumentatio; V. 4–9) und abschlie-
ßende Urteilsverkündung (peroratio; V.  10).8 Innerhalb dieser Ordnung spre-
chen einige formale Erwägungen für eine Zweiteilung der argumentatio. Denn 

 5  Vgl. Heinrich Lausberg, Elemente der literarischen Rhetorik, Ismaning 101990, S. 25, § 43, 
1), a), β).

 6  Vgl. Rüdiger Campe, Im Reden Handeln: Überreden und Figurenbilden, in: Heinrich 
Bosse, Ursula Renner (Hg.), Literaturwissenschaft – Einführung in ein Sprachspiel, Frei-
burg i. Br. 1999, S.  123–138. Zur Autor-Figur der Prosopopoiia vgl. Paul de Man, Auto-
biographie als Maskenspiel, in: ders., Die Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph 
Menke, aus d. Amerikan. von Jürgen Blasius, Frankfurt a. M. 1993, S.  131–146; Bettine 
Menke, Prosopopoiia. Stimme und Text bei Brentano, Hoffmann, Kleist und Kafka, 
München 2000.

 7  Vgl. David E. Wellbery, Die Form der Autonomie. Goethes Prometheus-Ode, in: Edgar 
Pankow, Günter Peters (Hg.), Prometheus. Mythos der Kultur, München 1999, S.  109–
125.

 8  Zu einer ähnlichen Gliederung gelangt Heidegger. Vgl. Staiger, Die Kunst der Interpre-
tation, S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


210 Frauke Berndt

nach der exclamatio »Wie reizend alles!« (V. 7) wechselt die Rede von der 
zweiten in die dritte Person Singular, was inhaltlich dem Wechsel von der 
Wahrnehmung des Gegenstandes zu seiner metaphysischen Refl exion ent-
spricht: »und ein sanfter Geist / Des Ernstes doch ergossen um die ganze 
Form« (V. 7 f.). Wenn Staiger einen fl ießenden Übergang der Verse 9 und 10 
beobachtet,9 Heidegger die Verse 7 und 8 sowie die Verse 9 und 10 als zwei 
Doppeleinheiten – getrennt und verbunden durch den Gedankenstrich10 – 
behandelt, dann spricht nichts dagegen, die peroratio am Anfang von Vers 9 
beginnen zu lassen. Die beiden Enjambements, welche die Verse 4 und 5 
sowie die Verse 7 und 8 verbinden, würden dann Anfang und Ende der argu-
mentatio markieren. Angesichts dieser Disposition ist es mehr als eine nette 
Pointe, daß das verkündete und sprechend vollstreckte Urteil nichts ande-
res als ein ästhetisches Urteil darstellt: »Was aber schön ist, selig scheint es 
in ihm selbst« (V.  10). 
Kurz und bündig kann der Fall der Lampe nicht zuletzt deshalb zu den Ak-
ten gelegt werden, weil er an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrigläßt. 
Denn die Wahrnehmungsfi gur konstituiert den Gegenstand mittels einer 
ekphrasis bzw. descriptio, die seit alters her nicht nur als ein probates Mittel 
der argumentatio dient, sondern auch konstitutiv für die Möglichkeiten litera-
rischer Emblematik ist. Der Titel fungiert als Motto, der ekphrastische Text 
ersetzt die pictura, und der letzte Vers bzw. die letzten beiden fungieren als 
epigrammatische subscriptio. Dafür, daß diese Beschreibung bei Staiger und 
seinen Gesprächspartnern so heftige Gefühle auslöst, würde die Rhetorik 
gerade jene Anschaulichkeit verantwortlich machen, bei deren Erläuterung 
Quintilian die ursprünglich wahrheitsfunktionale Lichtmetaphorik in die 
rhetorische Methodik übernimmt:

Daraus ergibt sich die ἐνάργεια (Verdeutlichung), die Cicero ›illustratio‹ (Ins-
Licht-Rücken) und ›evidentia‹ (Anschaulichkeit) nennt, die nicht mehr in erster 
Linie zu reden, sondern vielmehr das Geschehen anschaulich vorzuführen scheint, 
und ihr folgen die Gefühlswirkungen so, als wären wir bei den Vorgängen selbst 
zugegen.11

In Mörikes Auf eine Lampe wird das ganze Register jener »Verfahren der De-
taillierung (enárgeia; im Anschluß vor allem an die stoische Philosophie)« 

 9  Vgl. ebd., S. 22 ff.
 10  Vgl. ebd., S. 45 [Heidegger].
 11  Marcus Fabius Quintilianus, Institutionis oratoriae libri XII/Ausbildung des Redners. 

Zwölf Bücher, übers. u. hg. von Helmut Rahn, Darmstadt 1972,VI 2, 32.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 211

gezogen: »ausmalende Beschreibung, plastische Ausprägung und Model-
lierung; Beispiele sind hier hypotyposis, diatyposis, illustratio, demonstratio mit 
den Unterformen effi ctio, conformatio, descriptio, topographia «.12 Diese Figuren 
pro jizieren das Paradigma, das Jakobson als dasjenige der auf Ähnlichkeits-
relationen basierenden Selektion und Substitution bestimmt, auf das Syn-
tagma, also auf die Kombination und Kontextbildung.13 Bei den so entste-
henden Verknüpfungen der Einzelwörter mit Epitheta treten im Gedicht 
so wohl semantische Spannungen (V. 2 »leichten Ketten«; V. 3 »vergeßnen 
Lustgemachs«; V. 4 »weißen Marmorschale«; V. 5 »goldengrünem Erz«) als 
auch enge metonymische, fast tautologische Verschiebungen auf (V. 5/6 
»umfl icht, / Schlingt […] Ringelreihn«). 
Vers 5 liefert das Stichwort, das auf diese Verfahren der Veranschaulichung 
zutrifft: ›Um- oder Verfl echtungen‹ konstituieren im Text eine Form der 
Allegorie, für die bereits Quintilians Typologie die Bezeichnung ›Allegorie 
ohne Metapher‹ (allegoria sine translatione) vorsieht. Im Gegensatz zu den an-
deren, durch die geläufi gen Signale erkennbaren Typen der Allegorie zeich-
net sich dieser Typus lediglich durch eine zeitlich indizierte Struktur aus.14 
Lange bevor de Man mit dem Argument der Zeitlichkeit die Allegorie gegen 
das Symbol ausspielen wird,15 hat Quintilian daher diesen Typus mit der 
Erzählung (narratio) enggeführt.16 Seine Figuration versieht die Konzeption 
intuitiver Evidenz mit einem zeitlichen Index, weil die Vergegenwärtigung 
der Allegorie nicht mehr statisch-punktuell, sondern dynamisch-sequen-
tiell erfolgt, so daß die Forderung nach ihrer Vollständigkeit kompliziert 
wird:

 12  A. Kemman, Evidentia, Evidenz, in: Gert Ueding (Hg.), Historisches Wörterbuch der 
Rhetorik, Bd. 2, Tübingen 1996, Sp. 33–47, hier Sp. 40.

 13  Vgl. Roman Jakobson, Linguistik und Poetik, in: ders., Poetik. Ausgewählte Aufsätze 
1921–1971, hg. von Elmar Holenstein u. Tarcisius Schelbert, Frankfurt a. M. 1979, 
S. 83–121.

 14  Gerhard Kurz unterscheidet daher explikative von implikativen Allegorien. Vgl. Meta-
pher, Allegorie, Symbol, Göttingen 31993, S. 40 f.

 15  Vgl. Paul de Man, Rhetorik der Zeitlichkeit, in: ders., Ideologie des Ästhetischen, S. 83–
130.

 16  Vgl. Quintilian, Institutio oratoria, VIII 6, 46. Weder Heinz J. Drügh (Anders-Rede. Zur 
Struktur und historischen Systematik des Allegorischen, Freiburg i. Br. 2000) noch Peter-
André Alt (Begriffsbilder. Studien zur literarischen Allegorie zwischen Opitz und Schil-
ler, Tübingen 1995) weisen auf diese eigentliche Pointe der Quintilianschen Allegorie-
konzeption hin, in der die Ursache für ihre Theoriefähigkeit im Kontext von Moderne 
und Postmoderne zu suchen ist.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


212 Frauke Berndt

Die Figur nun, die Cicero als Unmittelbar-vor-Augen-Stellen bezeichnet, pfl egt dann 
einzutreten, wenn ein Vorgang nicht als geschehen angegeben, sondern so, wie 
er geschehen ist, vorgeführt wird, und nicht im Ganzen, sondern in seinen Ab-
schnitten.17

Mit der Berücksichtigung der zeitlichen Indizierung und Komplikation der 
intuitiven Evidenz verlagert sich ihre Defi nition von der Repräsentation auf 
die Performanz.18 Auf Cicero verweisend, benennt Quintilian die Gelenk-
stelle, welche die Konzepte der Anschaulichkeit (das visuell-repräsentative 
und das auf Aristoteles zurückgehende energetisch-performative Paradigma) 
miteinander verbindet: »Ich verstehe aber unter Vor-Augen-Führen das«, 
heißt es in der Aristotelischen Rhetorik, »was  Wirksamke i t  zum Aus -
druck  br ing t «.19 
Die Darstellung der Wirksamkeit erfordert andere Techniken des Vor-Au-
gen-Stellens. Darunter fallen die »Verfahren der Verlebendigung (in Anleh-
nung an Aristoteles’ enérgeia), der Vergegenwärtigung des Abwesenden, in-
dem es gleichsam lebendig vorgeführt wird und so für alle in Erscheinung 
tritt; Beispiele hierfür sind lebendige Metaphern, die subiectio sub oculos, phan-
tasia und visio«.20 Aristoteles favorisiert zu diesem Zweck nicht nur die Met-
onymie vom Typ »Unbeseeltes […] zu Beseeltem« und die »analogisch gebil-
dete[ ] Metapher«,21 sondern auch die temporalen Verfahren der Aktualität 
(Verbformen des Präsens, Imperative, Apostrophen, direkte Rede).22 Mit 
diesen genuin rhetorischen Mitteln wird auch in Mörikes Auf eine Lampe das 
Basrelief der Marmorschale in die Darstellung einer Handlung überführt: 
»Schlingt fröhlich eine Kinderschar den Ringelreihn« (V. 6). Mit Hilfe der ex-
clamatio entsteht eine zeitliche und räumliche Interferenz der Aussageebenen: 
»Wie reizend alles!« (V. 7) bezieht sich nur sekundär auf die Leuchte, pri mär 
jedoch auf den Reigen, wodurch die Wahrnehmung der Leuchte auf die 

 17  Quintilian, Institutio oratoria, IX 2, 40.
 18  Vgl. Uwe Wirth, Der Performanzbegriff im Spannungsfeld von Illokution, Iteration und 

Indexikalität, in: ders. (Hg.), Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwis-
senschaften, Fankfurt a. M. 2002, S. 9–60.

 19  Aristoteles, Rhetorik, übers. von Franz G. Sieveke, München 1980, 1411b. Vgl. Rüdiger 
Campe, Vor Augen-Stellen. Über den Rahmen rhetorischer Bildgebung, in: Gerhard 
Neumann (Hg.), Poststrukturalismus. Herausforderung an die Literaturwissenschaft. 
DFG-Symposion 1995, Stuttgart/Weimar 1997, S. 208–225.

 20  Kemman, Evidentia, Evidenz, Sp. 40.
 21  Aristoteles, Rhetorik, 1411b–1412a.
 22  Vgl. ebd., 1410b; Quintilian, Institutio oratoria, IX 2, 40; Pseudo-Longinus, Vom Er-

habenen, griech.-dt., übers. u. hg. von Reinhard Brandt, Darmstadt 1966, 27, 1 ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 213

tanzenden Kinder und d. h. in einen Imaginations- und Erinnerungsraum 
verlagert wird, in dem Antike und Kindheit phylo- und ontogenetische 
Urständ feiern.23 Der Heterotopie einer »natürlich-majestätische[n] Idyllik« 
scheint die Wahrnehmungsfi gur unmittelbar beizuwohnen,24 so daß man 
 – wie  Aristoteles im Hinblick auf Homers Epen – für Mörike festhalten darf: 
»[E]r dichtet dies alles als in Bewegung und lebendig seiend; In-Wirksam-
keit-begriffen-sein aber ist Bewegung«.25 Das Partizip »lachend« (V. 7) – als 
Agens kommen nur die Kinder in Frage – fungiert als Relais beider Ebenen: 
der Leuchte und des Tanzes. Es schaltet freilich nicht auf die Wahrnehmung 
der Leuchte zurück, sondern leitet ihre kunsttheoretische Refl exion ein, auf-
grund deren die strukturelle Allegorie zur explikativen wird,26 so daß Vers 
7 in formaler Hinsicht eine deutliche Zäsur markiert.
Zeichnen Kürze (brevitas) und Deutlichkeit (perspicuitas) die Verfahren des 
Textes aus, steht schließlich mit der Wahrscheinlichkeit (probabilitas) seine 
philologische Zuordnung zur Debatte. Seit Staiger »jambische Trimeter« 
und mithin die Adaption oder Simulation eines antik-klassizistischen Me-
trums bemerkt hat,27 sind Klassizismus und Hellenismus das Bezugsfeld,28 
innerhalb dessen das Gedicht (literar-)historisch verortet wird. Dabei weist 
er darauf hin, daß die »Beschränkung auf das Kleine, Traute und Zarte 
[…] (auch der Beschreibung von Kunstwerken) […], die wir im Gegensatz 
zu den Bestrebungen des französischen Parnass und der englischen Ro-
mantik bei Mörike fi nden, […] das Deutsch-Biedermeierische an unserem 
Dichter« sei.29 Sowohl die Dominanz der ganz und gar unklassizistischen 
descriptio 30 als auch das Formzitat literarischer Emblematik lassen jedoch er-
hebliche Zweifel an dieser Zuordnung aufkommen. »Lustgemach[ ]« (V. 3), 
Ort galanter Geselligkeit, und Basrelief der Deckenleuchte sind keineswegs 
»Archaism[en]«, einen »locus amoenus« bezeichnend,31 sie verweisen vielmehr 

 23  Vgl. Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 26 u. S. 44 [Heidegger].
 24  Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  142.
 25  Aristoteles, Rhetorik, 1412a.
 26  Vgl. W. Freytag, Allegorie, Allegorese, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd.  1, 

Tübingen 1992, Sp. 330–392.
 27  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S.  17.
 28  Harry Maync merkt an: »Ein Gretchen gewidmetes Blatt zeigt Mörikes Bleistiftzeichnung 

einer antiken Lampe« [Herv. F. B.]. Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, 
S.  137.

 29  Ebd., S.  146 [Staiger].
 30  Vgl. Staiger, Die Kunst der Interpretation, S.  18.
 31  Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  142, Anm. 1.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


214 Frauke Berndt

auf die höfi sche Kultur des späten 17. oder 18. Jahrhunderts (um eine genaue 
historische Zuordnung kann es hier nicht gehen).32

Auch bei anderen Autoren beliebt – man denke an Storms oder Kellers 
Chroniknovellen –, erklärt diese Verortung sowohl die zeitliche als auch 
die sozialhistorische Distanz, die sich zwischen Wahrgenommenem und 
Wahrnehmendem auftut. »Er schaltet nicht als Herr in diesem Haus, in 
dem die Lampe hängt. Da scheint überhaupt kein Herr mehr zu sein«,33 
bemerkt Staiger zutreffend über den (bürgerlichen) Blick des Archäologen, 
des Museumsbesuchers, der einen »fast vergeßnen« Ort aufsucht (V. 3); ei-
nen Ort, der – wenig geachtet – vom Modernisierungswillen des aufsteigen-
den Bürgertums verschont geblieben ist. Vielleicht vor dem »Abtransport 
in ein Museum«, überlegt Spitzer,34 prunkt und prangt die Leuchte »[n]och 
unverrückt« (V.  1). 
Es ist der melancholische Blick, der die Gegenstände aus ihrem angestamm-
ten pragmatischen Zusammenhang löst. Diesem Blick widmet etwa Adal-
bert Stifter seinen Nachsommer (1857), in dem der Freiherr von Risach durchs 
Land reist, um solche Requisiten wie die Leuchte zu entdecken und dadurch 
zur Kunst aufzuwerten, daß er ihnen buchstäblich neue Rahmungen gibt. 
Der Entpragmatisierung des (Gebrauchs-)Gegenstandes folgt seine Reprag-
matisierung als »Kunstgebild der echten Art« (V. 9). Doch von Epigonenpro-
blematik, gar von Trauer keine Spur. Der »scheue Mörike« haut vielmehr 
kräftig auf den Putz,35 wenn er das ästhetische Urteil vom Kennerblick 
abhängig macht,36 der aus der historistisch-melancholischen Perspektive 
der Moderne einer Leuchte das Attribut »schön« zuweist (V.  10). Die Frage 
»Wer achtet sein?« rückt damit ins Zentrum des Arrangements und macht 
die Registrierung eines Gegenstandes als »Kunstgebild« (V. 9) zu Heideggers 
Entsetzen ganz »von Gnaden der Menschen« abhängig.37

Weniger an der Zierlichkeit seiner Machart als vielmehr an seiner Zweck-
mäßigkeit muß hingegen einst der Gebrauchsgegenstand gemessen worden 
sein, wenn man den semantischen Code in Betracht zieht, der hinsichtlich 
der Attribute und Farben an Eindeutigkeit wenig zu wünschen übrigläßt. 

 32  Vgl. Art. Lust, in: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, München 
1984, Bd.  12, Sp. 1314-1327. Vgl. Art. Lustgemach, ebd., Sp. 1337.

 33  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 27.
 34  Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  135.
 35  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 26.
 36  Zu Heideggers Bedingungen der Entepigonalisierung vgl. Pornschlegel, Der literarische 

Souverän, S. 27.
 37  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 45 [Heidegger].

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 215

Weiß, Gold und Grün, die Farbattribute der beschriebenen Leuchte, sowie 
die Amouretten der »Kinderschar« konnotieren die Liebesgöttin Aphro-
dite-Venus (V. 6), der »Efeukranz« offenbart sie als Garten- und Fruchtbar-
keitsgöttin (V. 5),38 die »Marmorschale« verweist pars pro toto auf das Ma-
terial (V. 4), aus dem die antiken Götterbilder gefertigt worden sind; jene 
Statuen, die im 19. Jahrhundert – man denke an Eichendorff, Keller oder 
Gutzkow –, erotisch so hoch aufgeladen werden. Metonymisch bezeichnen 
diese Attribute die ehemalige Attraktion des Boudoirs: eine der profanen 
Göttinnen der Liebe wie etwa diejenige, der François Boucher im Auftrag 
ihrer berühmten Kollegin und Nebenbuhlerin Madame Pompadour am 
Hofe Louis’ XV. ein Denkmal gesetzt hat. Das Gemälde Ruhendes Mädchen 
(1752) zeigt im unteren linken Bildrand einen nebensächlichen Gebrauchs-
gegenstand, der – Leuchte oder anderes »reizend[es]« Requisit (V. 7) – so 
lange nicht zur Geltung gekommen ist, wie die Reize der ›Louise O’Murphy‹ 
den Blick des Betrachters auf sich gelenkt haben.39

Mit dem Aufstieg des Bürgertums sind diese Schönen aus den gesellschaft-
lichen Zentren an zwielichtigere Orte verbannt worden; an sie erinnert nur 
noch das unzeitgemäße Interieur des »Lustgemachs« (V. 3). Man muß nicht 
erst auf Freud verweisen, um zu verstehen, daß Mörikes Verschiebung des 
Attributes »schön« vom erotischen Zentrum des männlich indizierten Be-
gehrens auf die Leuchte nicht ohne Schalk ist (V.  10). Sie impliziert die libi-
dinöse Grundierung des ästhetischen Urteils, das seit Kant als subjektives 
Gefühl von Lust und Unlust verstanden wird und als interesseloses Wohlge-
fallen offenbar erhebliche Sublimierungsanstrengungen voraussetzt.40 Wie 
sinnig erscheint vor diesem Hintergrund Staigers Hinweis auf die Verse, die 
Goethe im Faust II dem Zentauren Chiron unter dem Stichwort »Frauen-
Schönheit« in den Mund legt: 

 38  Vgl. Art. Aphrodite, in: Der Kleine Pauly. Lexikon der Antike, 5 Bde., München 1979, 
Bd.  1, Sp. 425–431.

 39  Abgebildet auf dem Umschlag dieses Bandes. Zum sozialgeschichtlichen Hintergrund des 
Bildes und des Mädchens, die Giacomo Casanova (beide) in seinen Memoiren erwähnt 
vgl. Eva Gesine Baur, Meisterwerke der erotischen Kunst, Köln 1995, S. 38–41; Bayeri-
sche Staatsgemäldesammlungen (Hg.), Alte Pinakothek. Erläuterungen zu den ausge-
stellten Gemälden, München 31999, S. 84; Paul Frankl, Boucher’s Girl on the Couch, 
in: Millard Meiss (Hg.), De artibus opuscula XL. Essays in Honour of Erwin Panofsky, 
New York 1961, S.  138–152.

 40  Zur gender-Indizierung des Gedichtes vgl. Pornschlegel, Der literarische Souverän, 
S. 38.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


216 Frauke Berndt

Nur solch ein Wesen kann ich preisen,
Das froh und lebenslustig quillt.
Die Schöne bleibt sich selber selig;
Die Anmut macht unwiderstehlich,
Wie Helena, da ich sie trug.41

Mörikes Text überlagert allerdings solche den deftigen Szenen der klas-
sischen Walpurgisnacht vergleichbare Erinnerungen – der Ritt ist nicht 
umsonst einer der zentralen Topoi jeder Sexualrhetorik. In sublimierter 
Erotik werden sowohl die Formen der Leuchte nachgezeichnet als auch 
der reizende »Ringelreihn« beschrieben (V. 6). Solche Kleinigkeiten weisen 
ebenso wie die antikisierenden Formzitate auf die anakreontische Tradition 
des 18. Jahrhunderts zurück, an deren Bewahrung Mörike als kritischer 
Übersetzer mehr als jeder andere Autor des 19. Jahrhunderts arbeitet.42 
Dabei schreibt er nicht nur eine Reihe stilechter anakreontischer Gedichte, 
sondern spielt anakreontische Topoi immer wieder aus – so auch in der 
Lampe: Reigen (Grazie), die fröhliche Gemeinschaft, der reizende locus amoe-
nus sind integrale anakreontische Gemeinplätze, die auf die von Gleim 
und Uz 1746 übersetzten Anakreonteen zurückweisen. Im stets gleichen 
deskriptiven Verfahren, das die Versatzstücke lediglich variiert, permutiert, 
transformiert und kombiniert, verarbeitet die anakreontische ›Produktions-
maschine‹ sowohl Kunst- als auch Gebrauchsgegenstände mit großem Ge-
winn.
Die intertextuelle Überlagerung (höfi sch-)galanter und (bürgerlich-)anakre-
ontischer Formzitate ist nicht nur im Hinblick auf die Inszenierung eines 
literarhistorischen Tableaus bemerkenswert,43 sondern das Neben-, In- und 
Miteinander solcher Formzitate mag auch für den »zärtliche[n] Hauch von 
Resignation« verantwortlich sein, den Staiger diagnostiziert.44 Die Tatsache, 
daß die Lektüre der Requisiten offenbar viele Erinnerungen wachruft, weist 

 41   Johann Wolfgang Goethe, Faust, in: ders., Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher und 
Gespräche, Abt. 1, Bd. 4 Dramen, Bd.  1 Texte, hg. von Albrecht Schöne, Frankfurt a. M. 
21994, V. 7399–7405.

 42  Anakreon und die sogenannten Anakreontischen Lieder. Revision und Ergänzung der 
 J. Fr. Gegen’schen Uebersetzung mit Erklärungen von Eduard Mörike, Stuttgart 1864. 
Zu Mörikes Anakreontik-Rezeption vgl. Herbert Zeman, Die deutsche anakreontische 
Dichtung. Ein Versuch zur Erfassung ihrer ästhetischen und literarhistorischen Erschei-
nungsformen im 18. Jahrhundert, Stuttgart 1972, S. 3 pass.

 43  Vgl. Manfred Beetz, Von der galanten Poesie zur Rokokolyrik. Zur Umorientierung ero-
tischer und anthropologischer Konzepte in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts, in: 
Matthias Luserke (Hg.), Literatur und Kultur des Rokoko, Göttingen 2001, S. 33–62.

 44  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 29.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 217

Mörikes Auf eine Lampe als eines der repräsentativsten Gedichte des Histo-
rismus aus: »Die Zukunft fehlt in Mörikes Welt«, stellt Staiger fest,45 ohne 
daß er wie von Graevenitz den Synkretismus als konstitutive Figur moder-
ner Kunst bestimmen kann. »Diese Moderne ist Gegenwart aller Zeiten, sie 
hat ›Erinnerung‹ an alle Epochen, besitzt aber keine Zukunft«.46

II

Die Rezeption des Gedichtes verhandelt freilich keineswegs die Bedingun-
gen genuin moderner Erfahrung des Schönen, wie sie etwa Walter Benjamin 
im Ursprung des deutschen Trauerspiels (1927) auf das 17. Jahrhundert projiziert 
und die dort als Geste melancholischer Bescheidenheit mit einer entschie-
denen, ganz und gar unbescheidenen Aufwertung des Subjekts einhergeht. 
Sowohl im Briefwechsel zwischen Staiger und Heidegger als auch in Spitzers 
nachträglicher Stellungnahme ist der gemeinsame Nenner vielmehr »die 
deutsche Klassik schlechthin«, resümiert Pornschlegel, »ihre Dauer, Wie-
derholbarkeit, Ankunft, ihre ganze Aktualität, ihr Sein und ihre Zeit«. Die 
»gelehrte Lesartendiskussion«47 reagiert vor allem auf das Reiz- und Schlüs-
selwort »schön« (V.  10). Mörike zitiert es als Kürzel der Kunstmetaphysik, 
welche die Wahrheit des Gegenstandes als seine Schönheit bestimmt. Das 
»Kunstwerk[ ]«48 – totum pro parte auch das »Kunst-schöne[ ]« genannt49 – 
zeichnet sich demnach durch ein Sein aus, das eine allgemeine und d. i. die 
Wahrheit des Seins unmittelbar evident macht. Am Anfang besonderes Prä-
dikat der Leuchte, am Ende allgemeines Prädikat des freien Relativsatzes 
»Was aber schön ist« (V.  10), konfrontiert es die rhetorische, deutlich als 
vorklassisch exponierte Figuration mit der klassischen Kunstmetaphysik.50 
Dieser Konfrontation begegnen Heidegger, Staiger und Spitzer mit einer 

 45  Ebd., S. 27.
 46  Gerhart von Graevenitz, Mythologie des Festes – Bilder des Todes. Bildformeln der 

französischen Revolution und ihre literarische Umsetzung, in: Walter Haug, Rainer 
Warning (Hg.), Das Fest, München 1989, S. 526–559, hier S. 551.

 47  Pornschlegel, Der literarische Souverän, S. 20.
 48  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 36 pass. [Heidegger].
 49  Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  134.
 50  Spitzer weist darauf hin, daß die Wendung des Relativsatzes diejenige von ›alles Schöne‹ 

ersetzt. »[I]n dem ›was‹ liegt etwas Limitativ-Generalisierendes‹ (= alles was genau dem 
Begriff ›schön‹ entspricht)« (S.  141). Gegen Heidegger polemisiert er: »In ist ›west‹ gar 
nichts, es ist eine Kopula, die keine andere Funktion hat, als eine nominale Fügung in 
einen Satz zu verwandeln«. Ebd., S.  140.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


218 Frauke Berndt

bemerkenswerten Ökonomie: Wenn sie die Leuchte als »σύµβολον«51 des 
(Kunst-)Schönen verhandeln, dann vergessen sie nämlich buchstäblich de-
ren rhetorische Herstellung, d. h. sie vergessen die ersten acht Verse des 
Gedichtes und konzentrieren sich ganz auf die letzten beiden.
Der Briefwechsel refl ektiert das klassische Symbolkonzept in spezifi schen 
Brechungen: Staiger bestätigt es dadurch, daß er es idealisiert, historisiert 
und für unerreichbar erklärt – frei nach dem Motto: Was Goethe (er-)schaf-
fen konnte, ist dem Epigonen Mörike aus psychologischen und historischen 
Gründen nicht mehr möglich. Heidegger projiziert seine eigene Kunstmeta-
physik auf diejenige der Klassik – er verfährt also nach dem Motto: Die 
ontologischen Rahmenbedingungen des symbolischen Datums sind brauch-
bar, die historischen und politischen Implikationen nicht. Richtet der eine 
den Blick in Trauer zurück, so der andere selbstbewußt nach vorn: auf die 
»Erektion des neuen Seins aus der großen deutschen Kunst und der von 
ihr gestifteten polis  «, erläutert Pornschlegel ebenso provokant wie pointiert: 
»Erektion einer wahrlich deutschen und noch zu stiftenden Klassik – dies-
mal nicht unter Ausschluß des ›Staats‹, sondern in und mit ihm«.52

Große Dinge stehen also auf dem Spiel, wenn man zunächst ganz harmlos 
über eine Satzanalyse ins Gespräch fi ndet. Das ›ist‹ in Vers 10 »nennt das 
›in-sich-schön-sein‹ zum Unterschied gegen das ›bloß als schön vorgestellt 
werden‹ durch ein Achten auf das Schöne«,53 auf den Nenner dieser Alter-
native bringt Heidegger die Kontroverse um das Kunstschöne und kritisiert 
Staiger:

Sie lesen ›selig scheint es in ihm selbst‹ als felix in se ipso (esse) videtur. Sie nehmen 
das ›selig‹ prädikativ und das in se ipso zu felix. Ich verstehe es adverbial, als die 
Weise wie, als Grundzug des ›Scheinens‹, d. h. des leuchtenden Sichzeigens, und 
nehme das in eo ipso zu lucet. Ich lese: feliciter lucet in eo ipso; das ›in ihm selbst‹ ge-
hört zu ›scheint‹, nicht zu ›selig‹; das ›selig‹ ist erst die Wesensfolge des ›in ihm 
selbst Scheinens‹.54

Der Briefwechsel kreist um die Frage, ob das topikalisierte »selig« adver-
bial oder prädikativ verwendet werde. Daran schließt sich die Frage an, ob 
das »ihm« ein Personalpronomen sei oder die Funktion eines Refl exivpro-
nomens habe. Die prädikative Lesart setzt voraus, daß »selig […] in ihm 

 51  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 36 [Heidegger].
 52  Pornschlegel, Der literarische Souverän, S. 34. 
 53  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 46 [Heidegger].
 54  Ebd., S. 36 [Heidegger]; Kursivierungen im Zitat vereinheitlicht.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 219

selbst« eine Konstituente (V.  10), d. h. eine syntaktische Einheit darstellt.55 
Die Probe (Selig in ihm selbst scheint es/Es scheint selig in ihm selbst ) bestätigt, 
daß man die vier Wörter tatsächlich im Verbund verschieben kann. Das-
selbe gilt allerdings auch für die adverbiale Lesart. Die Probe (In ihm selbst 
scheint es selig/Es scheint in ihm selbst selig) bestätigt, daß »selig« mit glei-
chem Recht auch als eine eigene Konstituente angesehen werden kann. Die 
Verschiebung erlaubt freilich eine leichtere Koordination mit einem anderen 
(reinen) Adverb (z. B.: In ihm selbst scheint es selig und oft ), was die syntakti-
sche Funktion des Wortes als Adverb bestätigt. Eine vergleichbar eindeutige 
Koordination ist für die prädikative Lesart nicht möglich.
Heidegger weist darüber hinaus zu Recht darauf hin, daß die prädikative 
Variante vor dem Problem des adverbialen »in ihm selbst« steht. Denn diese 
Variante schließt die Möglichkeit aus, »ihm« als Personalpronomen zu be-
stimmen. Es muß refl exiv sein, da eine Entität »es« nicht »selig« in einer an-
deren Entität »ihm« sein kann (V.  10). Staiger macht aus der syntaktischen 
Not eine Tugend, indem er auf Mörikes Biographie pocht: Im Schwäbischen 
fungieren Personal- als Refl exivpronomina.56 Mit Rücksicht auf einen Au-
tor, für den zu vermuten steht, daß er sich des Hochdeutschen sicher zu 
bedienen weiß, und der auch nicht als Mundartdichter Karriere gemacht 
hat, wirkt diese Verschwäbelung allerdings fadenscheinig. Zwar gibt es 
Sprachen, in denen Personalpronomina durch den Refl exivmarker ›selbst‹ 
in Refl exivpronomina umgewandelt werden. Für das (Hoch-)Deutsche gilt 
jedoch, daß ein Personalpronomen kein Bezugsnomen im gleichen Satz ha-
ben darf, während das Refl exivpronomen ein Antezedens im gleichen Satz 
voraussetzt (z. B.: Hans wäscht sich/Hans wäscht ihn; Anna und/oder Fritz 
sag-t/en, daß Hans sich wäscht/Anna und/oder Fritz sag-t/en, daß Hans ihn 
wäscht).57 Die Beispiele zeigen, daß das Bezugsnomen auch nicht in un-
mittelbarer Nähe des Satzes – beispielsweise im übergeordneten Hauptsatz 
(oder wie bei Mörike im vorangestellten Nebensatz) – stehen kann. Nur das 
Refl exivpronomen geht also im Falle des Textes Auf eine Lampe von einer 
Entität »es« aus, die ›selig in sich selbst‹ (zu sein) scheint. Das Personalpro-
nomen geht von einer Entität »ihm« aus, in der eine andere Entität »es […] 
selig scheint« (V.  10). Die Verwendung des Personalpronomens stellt also 

 55  Vgl. Günther Grewendorf, Fritz Hamm, Wolfgang Sternefeld, Sprachliches Wissen. Eine 
Einführung in moderne Theorien der grammatischen Beschreibung, Frankfurt a. M. 
111999, S.  156 ff.

 56  Den Hinweis erhält Staiger von Hugo Friedrich. Vgl. Die Kunst der Interpretation, S. 35.
 57  Vgl. Grewendorf, Hamm, Sternefeld, Sprachliches Wissen, S. 249 ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


220 Frauke Berndt

eine so erhebliche Abweichung von der Norm dar, daß man sie zumindest 
ernst zu nehmen hat. Für die Erläuterung dieses historistischen Grammatik-
Zitats sollte man daher weniger das Schwäbische als vielmehr die Tatsache 
anführen, daß der Gebrauch des Personalpronomens als Refl exiv bis in die 
Anfänge des 18. Jahrhunderts allgemein bezeugt ist.58 
Die adverbiale Lesart kann bestätigt, die prädikative aber nicht ausgeschlos-
sen werden; die pronominale Lesart kann bestätigt, die refl exive aber nicht 
ausgeschlossen werden. In diesem syntaktischen Kalkül manifestiert sich 
die semantische Ambiguität, welche die Entscheidung für die eine oder an-
dere Lesart des Verses kompliziert. »[W]ie schwierig und vieldeutig offen-
bar auch ganz harmlose Verse sind«,59 offenbart die komplexe Etymologie 
des Verbs ›scheinen‹, das nun in die Diskussion gebracht wird. Das Deutsche 
Wörterbuch bietet folgende lateinische Übersetzungen des Wortes an: »lucere, 
splendere, apparere, videri«. Lucere (leuchten) und splendere (glänzen, strahlen) 
legen die adverbial-pronominale Lesart nahe: feliciter lucet/splendet in eo ipso; 
apparere (zum Vorschein kommen, sich zeigen, erscheinen) und videri (sich 
zeigen, erscheinen, den Anschein haben, für etwas gehalten werden) die 
prädikativ-refl exive: felix in se ipso (esse) apparet/videtur.60

In seinem Kommentar zum Briefwechsel versucht Spitzer, die semantisch-syn -
taktische Ambiguität des Verses dadurch zu entschärfen, daß er Heidegger 
auf die wörtliche (physikalische) Bedeutung von scheinen (lucet) festlegt:

 Jeder Philologe wird, wie ich glaube, der Erwägung zustimmen, dass, wenn im 
Schwäbischen scheinen als ›schön, prächtig sein‹ geläufi g ist und ein anderer schwä-
bischer Sprachgebrauch in dem Ausdruck ›in ihm‹ (statt ›in sich‹) desselben Ver-
ses vorliegt (Staiger), unser Vers gedeutet werden muss: ›Das Schöne prangt selig 
in sich selbst‹ (ich wähle das mit ›prächtig‹ etymologisch verwandte Verb) […]. 
Ich kann natürlich nicht leugnen, dass in diesem schwäbischen ›scheint‹ das 
Leuchten als etymologische Grundvorstellung noch mitschwingen mag […] und 
dass folglich diese Begleitvorstellung des ›Prangens‹ tatsächlich in Beziehung zu 
›Lampe‹ gebracht ist, ein inneres Leuchten der Lampe nahelegend – der Lampe, 
die nie mehr entzündet werden wird, die aber ein inneres Licht in sich enthält, 
in sich leuchtet.61 

Was gegen Heidegger gerichtet ist, zitiert eigentlich dessen zentrales Argu-
ment, das lucet als wahrheitsfunktionale Metapher ausweist: »Die schöne 

 58  Vgl. Art. ihm, in: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, München 1984, 
Bd.  10, Sp. 2047–2048

 59  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 35.
 60  Vgl. Art. scheinen, in: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, München 

1984, Bd.  14, Sp. 2441–2450, hier Sp. 2441.
 61  Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  138.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 221

Lampe lichtet, auch ohne zu brennen, das Gemach«.62 Denn für Heidegger 
stellt das (Kunst-)Schöne eine Epiphanie ontologischer Wahrheit dar.
Philosoph und Philologe treffen sich daher in der Statusbestimmung des 
Schönen. Für beide proklamiert der Abschlußvers »die alte Wahrheit von 
der Autarkie des Kunstwerks, das kein Publikum braucht«.63 Der Unter-
schied zwischen dem Leuchten und dem Prangen (schön sein) besteht ledig-
lich darin, daß Spitzer »die sinnliche Gestalt des Kunstgebildes […] (jawohl, 
µορϕή!)« betont,64 die sich dem Subjekt qua »Anschauung der sinnlichen 
Form« erschließt.65 Spitzers Position nimmt zwischen Heidegger und Stai-
ger gewissermaßen die Mittelposition ein. Mit Heidegger verbindet sie das 
Konzept der Kunstautonomie, mit Staiger die aisthetische Grundierung, die 
dieser aufgrund der Fixierung auf die Epigonenproblematik konzeptuell 
freilich nicht verfolgt:

Er [Mörike, F. B.] sieht die Lampe nicht so als Kunstwerk, wie sie Goethe sehen 
würde, nämlich in brüderlicher Verehrung, als organisches Gebilde, dessen Bauge-
setze mit denen des menschlichen Körpers und Geistes verwandt sind. Der Efeu-
kranz, der Kinderreigen wirkt auf den Betrachter mehr dekorativ, das heißt, er sieht 
[Herv. F. B.] sich das Kunstwerk mehr – nicht ganz, aber mehr – von außen an.66

Aus historischer Distanz kann der Betrachter keine ontologische Aussage 
formulieren, sondern nur noch feststellen, daß das Schöne den Anschein 
erweckt, selig in sich selbst zu sein. Kein Wunder also, daß Heidegger diese 
Lesart massiv abwehrt. Denn mit der Frage nach einer adäquaten Überset-
zung von lucet oder videtur steht für ihn nichts Geringeres auf dem Spiel als 
die Ontologie selbst. Viel klarer als der Betroffene sieht Heidegger, was sich 
Staiger einhandelt, wenn er zur Rettung des »wesenhafte[n] Scheinen[s]« vor 
dem »bloßen Anschein« schreitet.67

In der Sache aber gibt es auch kein recht gedachtes ›scheinen‹ im Sinne von ›nur so 
aussehen als ob …‹, ohne den zugrundeliegenden Bereich des Scheinens im Sinne 
von sich offenbarendes Entbergen eines Anwesenden. Das griechische ϕαίνεσϑαι 
sagt beides. Dabei spricht das ϕαίνεται in der Bedeutung von ›es scheint nur so‹ 
immer noch anders als das römische videtur, das vom Betrachter her spricht.68 

 62  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 44 [Heidegger].
 63  Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  138 f.
 64  Ebd., S.  133 f.
 65  Ebd., S.  136.
 66  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 27 f.
 67  Ebd., S. 47 [Heidegger].
 68  Ebd., S. 42 [Heidegger].

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


222 Frauke Berndt

Heideggers starke Abwehr gilt der funktionalen Einbeziehung des Subjekts 
in die Bestimmung des Schönen, die Staiger explizit und Spitzer implizit vor-
aussetzen. Wenn Heidegger »die griechische Katze aus dem Sack« läßt, »die 
alle römischen Mäuse namens ›videtur‹ und ›lucet‹ immer schon gefressen 
hat«,69 verbergen sich hinter der Mobilmachung gegen Staigers christlich-
kosmopolitischen Klassizismus Goethescher Provenienz nicht nur die von 
Pornschlegel herausgearbeiteten ethischen und politischen Implikationen, 
sondern auch eine manifeste Kritik an der Moderne; sie zielt auf die Eck-
pfeiler der neuzeitlichen Ästhetik (»als Theorie der freien Künste, als untere 
Erkenntnislehre, als Kunst des schönen Denkens und als Kunst des der Ver-
nunft analogen Denkens«),70 die von Baumgarten über Kant das ästhetische 
Urteil den transzendentalen Bedingungen unterwirft.
Als Anwalt des (Kunst-)Schönen, den Heidegger gegen Staigers Goethe-Kult 
anführt, kann – der Logik des ästhetischen Diskurses zufolge – daher ei-
gentlich nur Georg Wilhelm Friedrich Hegel benannt werden. Auf dessen 
Vorlesungen über die Ästhetik (1835/38) und eine mögliche, durch Vischer ver-
mittelte Hegel-Rezeption Mörikes,71 also nicht etwa auf die eigene wahr-
heitsfunktionale Licht-Metaphysik im Ursprung des Kunstwerks (1935; 1950) 
stützt sich die Verteidigung. »[D]as sinnliche Scheinen und das Scheinen 
der Idee als Wesen des Kunstwerkes« propagiere der letzte Vers.72 Nach-
dem Staiger polemisiert, »daß Mörike zu ernsthaftem Denken keine Lust 
und kein Geschick hatte«,73 beendet Heidegger den philologischen Schlag-
abtausch abrupt, 

weil durch die damalige Herrschaft der Hegelschen Philosophie und seiner Schule 
die Bedeutung von ›scheinen‹ im Sinne von ›leuchtendes sich zeigen des Anwesen-
den‹ in der Luft lag und es nicht nötig war, daß jeder, der dieses Wort in seinem 
alten Sinne noch und wieder verstand, sich mit Hegels Werken oder mit Vischers 
Büchern beschäftigte.74

 69  Pornschlegel, Der literarische Souverän, S. 29. 
 70  Alexander Gottlieb Baumgarten, Aesthetica, in: ders., Theoretische Ästhetik. Die grund-

legenden Abschnitte aus der Aesthetica (1750/58), lat.-dt., übers. u. hg. von Hans Rudolf 
Schweizer, Hamburg 21988, § 1.

 71  Der philologische Streit erfolgt auf der Basis vertrauter Strategien, mit denen Heidegger 
vor allem die Vermittlung der Hegelschen Ästhetik durch den Mörike-Freund Friedrich 
Theodor Vischer stark macht. Dessen Ästhetik oder Wissenschaft vom Schönen erscheint 
1846 ff. Staiger kontert, Mörike habe sich mit Hegels Ästhetik nie und mit Vischers erst 
1851 beschäftigt. Vgl. Die Kunst der Interpretation, S. 37 [Heidegger] u. S. 38.

 72  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 36 [Heidegger].
 73  Ebd., S. 39.
 74  Ebd., S. 41 f. [Heidegger].

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 223

Nur auf Hegelscher Grundlage kann Heidegger die syntaktisch-semantische 
Ambiguität aufklären; nicht die prädikative Verwendung von »selig« (V.  10), 
vielmehr ihre syntaktischen Konsequenzen beunruhigen ihn. Denn in der 
Sache sind sich die Herren einig: »Als feliciter lucens ist das schöne Gebild 
selbst felix«.75 Das Problem besteht darin, daß die Prädikation bei Staiger 
an die Wahrnehmung gebunden ist, die Heidegger aus der Ontologie des 
Schönen eliminieren will. Daraus folgt, daß auch Heidegger »ihm selbst« 
refl exiv oder ›quasi refl exiv‹ lesen muß, damit es in der Verbindung mit der 
adverbialen Verwendung feliciter lucet nicht zwangsläufi g auf eine andere 
Entität als das Schöne verweist. Und Heidegger weiß genau, daß die gram-
matische Konstruktion diese Schlußfolgerung fordert. Daher bietet Hegels 
System ein plausibles Modell dafür an, die Wendung »in ihm« als ihrer selbst 
nicht-bewußte Entität zu fassen (V.  10). Heidegger zitiert die folgende Pas-
sage der Vorlesungen: »Das Schöne bestimmt sich dadurch als das sinnliche 
Scheinen der Idee«76 – und ergänzt mit Hegel: »[D]er schöne Gegenstand läßt 
in seiner Existenz seinen eigenen Begriff als realisiert erscheinen und zeigt 
an ihm selbst die subjektive Einheit und Lebendigkeit«.77 Die Wendung »an 
ihm selbst« wird anstelle des ›an sich selbst‹ gewählt, weil das Schöne inner-
halb des Hegelschen Systems noch ohne Selbstbewußtsein sei.78 Heidegger 
folgt Hegel daher auch in der Konsequenz: »Die Wahrheit der Kunst darf 
also keine bloße Richtigkeit sein, worauf sich die sogenannte Nachahmung 
der Natur beschränkt, sondern das Äußere muß mit einem Inneren zusam-
menstimmen, das in sich selbst zusammenstimmt und eben dadurch sich 
als sich selbst im Äußeren offenbaren kann«.79

Nachdem das Interesse der Übersetzungsvarianten geklärt ist, gilt es, den 
blinden Fleck des Textes ausfi ndig zu machen, den Staiger instinktsicher 
voraussetzt und den Heidegger problembewußt ausblendet. Gemeint ist die 
(syntaktische) Möglichkeit, »in ihm selbst« pronominal zu lesen und nicht 
auf »Was aber schön ist« (V.  10) zu beziehen. Der Anschluß, den der Text 
anbietet, ist die Frage »Wer achtet sein?« (V. 9). »Das Schöne bleibt, was es 
ist, unabhängig davon, wie die Frage ›Wer achtet sein‹? beantwortet wird«, 
behauptet Heidegger.80 Bedenkt man, daß achten nicht nur wertschätzen, 

 75  Ebd., S. 37 [Heidegger]. 
 76  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, in: ders., Werke, hg. 

von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1986, Bd.  13, S.  151.
 77  Ebd., S.  155.
 78  Vgl. Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 36 [Heidegger].
 79  Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, S. 205.
 80  Staiger, die Kunst der Interpretation, S. 46 [Heidegger].

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


224 Frauke Berndt

sondern auch wahrnehmen bedeutet,81 steht dieser Behauptung die Brisanz 
folgender Antwort gegenüber: Jeder, der den Gegenstand der Leuchte wahr-
nimmt und als Kunstgebild wertschätzt, achtet sein. Denn in der Luft liegt 
nicht nur Hegel, sondern vor allem – und nach wie vor – Kant, der die mo-
derne, nicht objekt-, sondern subjektzentrierte Ästhetik theoriefähig macht. 
Diesen Namen, nicht etwa den Namen Goethes, scheut sich  Heideg ger aus-
zusprechen.82

Kants Subjektivierung der Ästhetik wird von Mörikes Figuration vorausge-
setzt. Bereits mit der ersten Apostrophe ist die Figuration dadurch auf Wahr-
nehmung hin angelegt, daß mit der Aussageinstanz vokativ eine (Wahr neh-
mungs-)Figur evoziert wird, die sowohl rhetorisch fragt als auch ästhetisch 
urteilt. Kein zögerliches: »Niemand mehr, kaum einige, nur wenige«,83 ein 
selbstbewußtes ›Ich!‹ ist die Antwort auf die rhetorische Frage der (Wahrneh-
mungs-)Figur: »Wer achtet sein?« (V. 9). Staigers Besetzung dieses Ichs mit 
dem Epigonen bleibt deshalb folgenlos, weil er ihn nicht an die Aussage -
logik des Gedichtes koppelt und deshalb noch nicht einmal den Autorna-
men als Besetzung des Personalpronomens »ihm« in Betracht zieht. Den 
syntaktisch-semantischen Fluchtpunkt des letzten Verses markiert letztend-
lich die (Wahrnehmungs-)Figur selbst – warum auch nicht in der Rolle (per-
sona) eines Staigerschen Epigonen –; auf sie verweist das Personalpronomen 
»ihm« (V.  10).
Heidegger kalkuliert selbstverständlich auch diese Argumentation ein, wenn 
er auf die Bedeutung von »aber« hinweist, die in den Versen 9 und 10 die 
Pronomina »Wer« und »Was« verbindet:

Das ›aber‹ nennt einen Gegensatz, der verbindet. Der Vers 10, in dem es steht, 
spricht gegen den Vers 9, der das Achten der Menschen auf das Kunstwerk nennt. 
Das ›aber‹ spricht gegen das entscheidende Gewicht dieses Achtens, insofern das 
Schöne niemals erst durch solches Dafürhalten das Schöne wird.84

Nichts spricht freilich dagegen, »aber« (V.  10) als iteratives Adverb im Sinne 
von ›was auch immer schön ist‹ bzw. ›alles, was schön ist‹, nicht als restriktive 

 81  Vgl. Art. achten, in: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, München 
1984, Bd.  1, Sp. 167–169.

 82  Auf Goethe reduziert Pornschlegel seine Analyse: »Wenn es in Heideggers Gesprochenem 
ein sehr signifi kant Ungesprochenes gibt, dann der Name und die Referenz ›Goethe‹, 
worum Staigers Auslegekünste sich mit Faust II und Hermann und Dorothea ja so vorbild-
lich bemühen. Goethe west in den beiden Briefen Heideggers genau so unerwähnt ab, 
wie Staiger ihn allenthalben anwesen läßt«. Der literarische Souverän, S. 25.

 83  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 45 [Heidegger].
 84  Ebd., S. 46 [Heidegger].

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 225

Konjunktion zu behandeln.85 Wenn ich richtig sehe, können daher (minde-
stens) sechs Paraphrasen des Verses argumentativ untermauert werden:

Eine Entität »es«
erweckt den Anschein, selig in sich selbst zu sein. (Staiger)
leuchtet selig in sich [»ihm« als unbewußtes ›sich‹] selbst. (Heidegger)
tritt selig in sich selbst in Erscheinung. (Spitzer)

Eine Entität »wer« nimmt »in ihm selbst« wahr, daß eine Entität
»es« den Anschein erweckt, selig zu sein.

*»es« den Anschein erweckt, selig in sich selbst zu sein.86

»es« selig leuchtet.
»es« selig in Erscheinung tritt.

Geht man davon aus, daß Mörike – »der alte Fuchs«87 – die syntaktische 
Ambiguität des »ihm« mit der semantischen des Scheinens als Mittel poin-
tierter Dunkelheit (obscuritas) kalkuliert (V.  10), dann wird aus Staigers »zu-
rückblickende[r] Wehmut« auf die Klassik88 und Heideggers in der Teil-
habe an ihr begründeter Verkündigung einer neuen deutsch-griechischen 
Klassik ein Kommentar der Kunstmetaphysik seit 1780. Deren vornehmster 
Verhandlungsgegenstand ist das Symbol, das in der systematischen Span-
nung zwischen den Polen Erscheinung und Setzung, Ereignis und Zeichen, 
Ontologie und Aisthesis, Subjekt und Objekt befangen ist. 

III

Man kommt »nicht um die einfach-nüchterne sachliche Feststellung herum«, 
empört sich aber plötzlich Spitzer, »dass von einem Leuchten der Lampe 
in unserem Gedicht sonst keine Rede ist: […] Die ganze Licht-Metaphysik 
ist von Heidegger hereingebracht, um das Verbum ›scheinen‹ durch einen 
Bezug auf ›Lampe‹ zu erklären«.89 Deutlicher kann man die Abhängigkeit 
der Rede über das klassische Symbol von den Bedingungen und Möglich-
keiten der rhetorischen Figuration nicht auf den Punkt bringen. Im gleichen 
Atemzug, in dem Spitzer Heidegger nämlich anprangert, entlastet er ihn mit 

 85  Vgl. Art. aber, in: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Bd.  1, Sp. 
29–31.

 86  Diese Möglichkeit wird ausgeschlossen, weil die adverbiale Bestimmung »in ihm selbst« 
syntaktisch bereits vergeben ist.

 87  Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 39.
 88  Ebd., S. 43 [Heidegger].
 89  Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  137.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


226 Frauke Berndt

dem Hinweis darauf, daß Heidegger lediglich die rhetorischen Operationen 
des Textes nachvollziehe, die den Bezug zwischen pictura (Gegenstand) und 
subscriptio (metaphysischem Code) regulieren. Heidegger trägt die als sol-
che verstandene Verbmetapher des Scheinens an den ursprünglichen Ort 
ihres Bedeutens zurück. Das physikalische Strahlen ersetzt er dann nach 
der Relation von Ursache und Wirkung durch seine Lichtquelle, für die er 
schließlich den Gebrauchsgegenstand der Leuchte einsetzt. Sie übernimmt 
sowohl die physikalischen Eigenschaften der Lichtquelle als auch die meta-
physischen Attribute des Schönen, völlig unabhängig davon, ob die Lampe 
nun wirklich leuchtet oder nicht. Es ist leicht einzusehen, daß Heidegger 
genauso verfährt, wie es Immanuel Kant in der Kritik der Urteilskraft (1790) 
für die symbolische Anschauung beschreibt: Im ersten Schritt sucht Hei -
degger – nach dem geläufi gen rhetorischen Modell der Aristotelischen Ana-
logie-Metapher, »d. i. der Übertragung der Refl exion über einen Gegenstand 
der Anschauung auf einen ganz andern Begriff, dem vielleicht nie eine An-
schauung direkt korrespondieren kann« – einen empirischen Begriff. Dessen 
Anschauung (Beispiel) überträgt er im nächsten Schritt auf einen Vernunft-
begriff: »Die erstern« Anschauungen, erläutert Kant,

tun dieses demonstrativ, die zweiten vermittelst einer Analogie (zu welcher man 
sich auch empirischer Anschauungen bedient), in welcher die Urteilskraft ein 
doppeltes Geschäft verrichtet, erstlich den Begriff auf den Gegenstand einer sinn-
lichen Anschauung, und dann zweitens die bloße Regel der Refl exion über jene 
Anschauung auf einen ganz andern Gegenstand, von dem der erstere nur das 
Symbol ist, anzuwenden.90

Das Symbol unterlegt einer Vernunftidee eine indirekte, rhetorisch regu-
lierte Anschauung – ein mehrschrittiges Verfahren, das Mörike in der alle-
gorischen Doppelung von Figuration (struktureller Allegorie) und metaphy-
sischem Code der Kunstperiode vorführt. Doch erst aufgrund des witzigen 
Verstoßes gegen die Angemessenheit (aptum) von Beispiel und Thema erhält 
der Text jene explizite Selbstrefl exivität, deren metaphorisch-metonymische 
Möglichkeiten die Lesartendiskussion nachbuchstabiert. Würde man die 
Leuchte durch einen anderen Gegenstand des Boudoirs ersetzen – ›Noch 
unverrückt, o schönes Sofa, schmückest du, / Auf leichten Füßen zierlich 
aufgestellet hier, / Die Ecke des nun fast vergeßnen Lustgemachs‹ – aller 
Witz wäre dahin, und mit ihm die Möglichkeit, den Vernunftbegriff der 

 90  Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: ders., Werkausgabe, hg. von Wilhelm Wei-
schedel, Frankfurt a. M. 1974, Bd.  10, S. 296.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 227

(Kunst-)Schönheit symbolisch zu veranschaulichen. So aber programmiert 
Mörike in den Versen 9 und 10 das »etymologisch-metaphysische[ ] Wort-
spiel[ ]«,91 mit dem Heidegger hundert Jahre später nicht nur den Briefwech-
sel, sondern auch alle späteren Debatten um die Lampe dominiert. 
Mit dem Witz fordern nun also ganz unverhofft und allem offensiven Ver-
gessen zum Trotz die ersten acht Verse des Gedichtes ihr Recht – und mit 
ihnen die im Sprech- und Wahrnehmungsakt hergestellte Leuchte bzw. die 
rhetorische Figuration der Lampe!  Während die Signalwörter der Refl exion 
der modernen Symboldiskussion um 1780 entsprechen, knüpft diese Figura-
tion an vormoderne Verfahren und ihre Legitimation an. Denn um 1750 hält 
die Ästhetik unter dem Stichwort der Empfi ndung resp. Erfahrung gewisser-
maßen avant la lettre eine genuin rhetorische Symboltheorie bereit. Dadurch 
daß Mörike dieses vorklassische Symbol oder besser gesagt den symboli-
schen Modus des Verfahrens in den ersten acht Versen des Gedichtes mit 
dem metaphysischen Code des klassischen Symbolkonzeptes in den letzten 
beiden Versen konfrontiert, bewegt er sich zugleich diesseits und jenseits 
der Grenze, die Vormoderne und Moderne im Hinblick auf ihre medialen 
Praktiken voneinander trennt. Diese Grenzziehung erfordert – ebenso wie 
die Aufwertung des Requisits der Leuchte zum »Kunstgebild der echten Art« 
(V. 9) – die Entpragmatisierung einer spezifi schen rhetorischen Figuration 
und ihre Repragmatisierung zum autonomen Kunstsymbol – ein Prozeß, der 
das Vergessen des rhetorischen (Be-)Gründungszusammenhangs voraus-
setzt, so daß die scharfe Opposition von Symbol und Rhetorik überhaupt 
erst entstehen kann.
Man kann daher mit Fug und Recht behaupten, Mörikes Auf eine Lampe in-
szeniere Symbolgeschichte, die in dieser Inszenierung allerdings nicht auf 
der gewohnten Teleologie basiert. Der Text bezieht Altes und Neues viel-
mehr so aufeinander, daß seine Figuration die Kombattanten des Triviums in 
Argumentationsschleifen zwingt, die nichts anderes abbilden als den Gegen-
stand, den sie umkreisen: einen fröhlichen, reizenden »Ringelreihn« (V. 6). 
Dafür zeichnen jene vormodernen Verfahren verantwortlich, die Mörike 
qua anakreontischem Formzitat memoriert. Es fungiert als Schnittstelle ei-
ner Ästhetik, die das Symbol diesseits aller ideologischen Implikationen der 
Klassik rhetorisch konzeptualisiert. Denn die Initiatoren der Anakreontik in 
Deutschland, Gleim und Uz, haben ihre Verfahren unter dem Leitbegriff 
der Sinnlichkeit als direkte Antwort auf die Diskursivitätsbegründung der 

 91  Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  136.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


228 Frauke Berndt

neuzeitlichen Ästhetik durch Alexander Gottlieb Baumgarten entworfen.92 
Obwohl dessen Aesthetica (1750/58) als Wissenschaft der sensitiven Erkennt-
nis (scientia cognitionis sensitivae) den Begriff des Symbols explizit nur für die 
logische Erkenntnis verwendet, begründet sie das ästhetische Symbol den-
noch implizit, nämlich in rhetorischer Terminologie, als kryptische Figur 
( fi gura cryptica). 
Dieses vorklassische, rhetorische Symbol ist es, das sich auch in Kants er-
kenntnistheoretischem Modell des Symbols unter dem Begriff der Hypo-
typose Bahn bricht. Kant verschaltet in der für die Theorien des ästhetischen 
Symbols so charakteristischen Art und Weise die kognitive mit der medialen 
Repräsentation.93 Wenn er die Rhetorik daher in seine Erkenntnistheorie 
integriert, siedelt er den Begriff des Symbols konsequenterweise explizit von 
der Logik in die Ästhetik um:

Es ist ein von den neuern Logikern zwar angenommener, aber sinnverkehrender, 
unrechter Gebrauch des Worts symb o l i s ch , wenn man es der  in tu i t iven  
Vorstellungsart entgegensetzt; denn die symbolische ist nur eine  Ar t  der intuiti-
ven. Die letztere (die intuitive) kann nämlich in die  s chemat i s che  und in die  
symb o l i s che  Vorstellungsart eingeteilt werden. Beide sind Hypotyposen, d. i. 
Darstellungen (exhibitiones).94

Rhetorische Argumente stellen indessen für Baumgarten keine Ausnahme, 
sondern die Regel dar. Seine Ästhetik experimentiert innerhalb des (rationa-
listisch-semiotischen) Paradigmas der Repräsentation und richtet das Inter-
esse auf den materialen, intransitiven Aspekt der Darstellung eines Gegen-
standes der Erfahrung. Dabei ist die Aesthetica konsequent in ein doppeltes 
Register eingetragen, dasjenige der Erkenntnistheorie Leibniz-Wolffscher 
Provenienz und dasjenige der rhetorischen Darstellungstheorie:95 

 92  Vgl. u. a. Theodor Verweyen, Die Emanzipation der Sinnlichkeit im Rokoko. Zur ästhe-
tik-theoretischen Grundierung und funktionsgeschichtlichen Rechtfertigung der deut-
schen Anakreontik, in: GRM N. F. 25 (1975), S. 276–306. Die Thesen werden in meh-
reren späteren Aufsätzen fortgeführt.

 93  Der Einfl uß von Baumgartens Metaphysica (1739) auf Kant ist verbürgt. Zum rhetorischen 
Systemzwang bei Kant vgl. Rodolphe Gasché, Überlegungen zum Begriff der Hypo-
typose bei Kant, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt »Darstellen«?, Frank-
furt a. M. 1994, S.  152–174.

 94  Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 295.
 95  Vgl. Ursula Franke, Kunst als Erkenntnis. Die Rolle der Sinnlichkeit in der Ästhetik des 

Alexander Gottlieb Baumgarten, Wiesbaden 1972; Hans Rudolf Schweizer, Ästhetik als 
Philosophie der sinnlichen Erkenntnis. Eine Interpretation der Aesthetica A. G. Baum-
gartens mit teilweiser Wiedergabe des lateinischen Textes und deutscher Übersetzung, 
Basel/Stuttgart 1973; Steffen W. Groß, Felix Aestheticus. Die Ästhetik als Lehre vom 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 229

Die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis und Darstellung ist die Ästhetik; 
wird eine geringere Vollkommenheit der Überlegung und der sinnlichen Rede 
angestrebt, ist es die Rhetorik, wird eine größere Vollkommenheit angestrebt, ist 
es die universale Poetik.96

Beide Register sind dadurch aufeinander bezogen, daß die Rhetorik in-
nerhalb der Erkenntnistheorie einen transzendentalen Status erhält. Baum-
garten modelliert nämlich die Erfahrung nach den Bedingungen und Mög-
lichkeiten der (Figural-)Rhetorik. Alle Aussagen über den symbolischen 
Modus eines der Vernunft analogen Denkens (analogon rationis) sind daher 
in einem ersten Schritt von den Aussagen über ein Produkt der Vorstellung 
abhängig. Da diese Aussagen jedoch in einem zweiten Schritt die mediale 
Realisierung des Produktes in der Darstellung voraussetzen, muß die Äs-
thetik zwangsläufi g als (rhetorische) Poetik argumentieren. In dieser Poetik 
wird die kategoriale Unterscheidung in kognitive Vorstellung und mediale 
Darstellung, die Unterscheidung in Innen und Außen deshalb hinfällig, weil 
Baumgartens Anthropologie und seine medial argumentierende Rhetorik 
in eins fallen. Das System setzt nicht nur die Strukturanalogie verschiede-
ner Medien voraus, sondern ist als »Metapoetik« auch von so allgemeiner 
Gültigkeit,97 daß es für jede Form symbolisch generierter Handlungen gilt, 
sobald diese mit dem begrifflichen Inventar der Rhetorik beschrieben wer-
den können. 
So kategorial unbeholfen diese Lösung im Vergleich zu den monumenta-
len Kritiken auf den ersten Blick auch zu sein scheint, so zukunftsweisend 
ist das Argument der Medialisierung auf den zweiten. Es weist weit über 
Kant hinaus, ohne den rigiden Beschränkungen des Hegelschen Systems 
unterworfen zu sein. Paradoxerweise entspringt Baumgartens Innovation 
aber seinem skrupulösen Traditionalismus, dem Studium der klassischen 
und frühneuzeitlichen Rhetorik und Grammatik. Haverkamp perspektiviert 
vor allem die Auf- bzw. Umwertung der Quintilianschen Figurenlehre, die 
Baumgarten in seiner Symboltheorie eigentlich nur umschreibt, folgender-
maßen: 

Menschen. Zum 250. Jahrestag des Erscheinens von Alexander Gottlieb Baum gartens 
Aesthetica, Würzburg 2001. Neuere Ansätze werden auch diskutiert in: DZPhil 49 (2001).

 96  Alexander Gottlieb Baumgarten, Metaphysica, in: ders., Texte zur Grundlegung der Äs-
thetik, lat.-dt., übers. u. hg. von Hans Rudolf Schweizer, Hamburg 1983, § 533, 1. Aufl. 
1739, S. 90, Anm. 80.

 97  Thomas Abbt, Leben und Charakter Alexander Gottlieb Baumgartens, in: ders., Ver-
mischte Werke. 4. Theil. Nachdr. d. Ausg. 1780, Hildesheim 1978, Bd. 2, S. 215–244, 
hier S. 222.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


230 Frauke Berndt

Quintilians Tropen und Figuren, die als metaphorisch ornamentale Beleuchtun-
gen ein künstliches Licht werfen und deshalb traditionell lumina heißen, sind bei 
Baumgarten zu elementaren Tiefenstrukturen des kryptischen Funktionierens der 
Sinne für jede Sinngebung geworden.98

Wenn freilich die Aesthetica wie jede moderne Ästhetik in bezug auf mögliche 
Gegenstände der Erfahrung um »eine deutliche, a priori gültige Erkenntnis 
der wichtigeren Regeln und ihrer Wahrheit« bemüht ist,99 dann bleibt diese 
Bemühung immer an der fi guralen Oberfl äche. Baumgarten kennt Tiefe nur 
insofern, als sie die Projektionsfl äche von Oberfl ächenstrukturen ist. Eine 
solche kryptische Figuration läßt der Diskurs von Mörikes Auf eine Lampe – 
qua Rhetorik – entstehen und generiert gleichzeitig das Subjekt seiner eige-
nen Rede. Auf der Ebene der Geschichte (histoire) erscheint das Verhältnis 
von Ursache und Wirkung nur deshalb umgekehrt, weil der symbolische 
Modus in die (Sprech-)Handlung der Wahrnehmung übersetzt wird. Ihre 
Bedingungen und Möglichkeiten sind jedoch rhetorisch präfi guriert, so daß 
Figur (Rhetorik) und Subjekt (Erkenntnis) einander im Baumgartenschen 
Sinne wechselseitig voraussetzen.
Die symbolische, d. h. intuitive oder sensitive Erkenntnis des Gegenstandes 
zeichnen nun drei Merkmale aus, die – vice versa – den poetischen Funktio-
nen entsprechen, einen Text komplex (confusus), evident (clarus) und aktiv 
(vivus) zu strukturieren. Komplexität erhält die symbolische Erkenntnis da-
durch, daß sie möglichst viele, am besten aber sämtliche wahrnehmbaren 
Merkmale eines Gegenstandes repräsentiert. Modelliert wird diese kom-
plexe Verknüpfung nach Maßgabe rhetorischer Äquivalenzfi guren, die auf 
der Grundlage quantitativer Häufung (amplifi catio) auf die Darstellung einer 
durchgängig bestimmten Einzelvorstellung (Individualbegriff) abzielen: 
Enumeratio, distributio, epitheton oder descriptio sind diejenigen auf Similaritäts- 
oder Kontiguitätsoperationen basierenden Figuren, die Baumgarten struk-
turell durch eine zeitliche Indizierung auszeichnet.100 Dabei verfährt er nach 
der kruden Gleichung: je mehr, desto besser. »Wenn in der Vorstellung A mehr 
vorgestellt wird als in B, C, D usw., dennoch alle verworren sind, so wird A extensiv 
klarer als die übrigen sein.«101 Wie stark diese rhetorische Argumentation 
noch auf Kant abfärbt, zeigt dessen Defi nition der ästhetischen Idee, unter 

 98  Anselm Haverkamp, Wie die Morgenröthe zwischen Tag und Nacht. Alexander Gottlieb 
Baumgarten und die Begründung der Kulturwissenschaften in Frankfurt an der Oder, 
in: DVjs 76 (2002), S. 3–26, hier S.  16.

 99  Baumgarten, Aesthetica, § 73.
 100 Vgl. Ebd., 43. Abschnitt.
 101 Alexander Gottlieb Baumgarten, Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 231

der er »diejenige Vorstellung der Einbildungskraft« versteht, »die viel zu 
denken veranlaßt, ohne daß ihr doch irgend ein bestimmter Gedanke, d. i.  
Beg r i f f  adäquat sein kann, die folglich keine Sprache völlig erreicht und 
verständlich machen kann«.102 
Gleichzeitig korreliert Baumgartens System die Komplexität mit der Evidenz 
sensitiver Erkenntnis. Denn für Anschaulichkeit zeichnet die lichtvolle Me-
thode (methodus lucida) verantwortlich, die Baumgarten von den veranschau-
lichenden Argumenten (argumenta illustrantia) ableitet. Als solche Argumente 
bezeichnet er die Figuren, weil sie eine Vorstellung erleuchten, erhellen (lux) 
oder glänzend machen (splendor). Sie werden im zweiten Teil der Aesthetica im 
zentralen Abschnitt Ästhetisches Licht (lux aesthetica) abgehandelt, wo Baumgar-
ten die sensitive Evidenz (evidentia) bzw. Deutlichkeit (perspicuitas) von Vor-
stellungen verhandelt. Dadurch daß er Evidenz fi gural bestimmt, integriert 
er vor allem die Tropen (Substitutionsfi guren) in das Register der Figuren: 
»Omnis tropus, quem defi niui, est figura , sed cryptica , cuius genuina 
forma non statim apparet«.103 Mit diesem Schachzug tritt die Fixierung auf 
die uneigentliche Bedeutung bzw. die Bildlichkeit eines Tropus gegenüber 
einer strukturellen Pointe in den Hintergrund: Weil sie das Paradigma auf 
das Syntagma projizieren, sind nämlich substitutum und substituens bei den 
kryptischen Figuren (fi gurae crypticae) an zwei Zeitstellen desselben Syntagmas 
anwesend und tragen zur (komplizierten) Evidenz der Erkenntnis bei. Kein 
Wunder also, daß Baumgarten unter diesem quantitativen Gesichtspunkt 
der Allegorie gegenüber anderen Tropen den Vorrang einräumt:

Da eine allegorie eine Reihe verbundener Metaphern ist, so enthält sie sowohl 
einzelne poetische Vorstellungen […] als auch eine größere Verknüpfung [,] als 
wenn verschiedenartige Metaphern lediglich zusammenfl ießen. Folglich ist die 
Allegorie besonders poetisch.104

Die kryptische Methode der Figuren verstärkt die Komplexität der Oberfl ä-
che durch weitere Knotenpunkte der Verknüpfung.105 Die Konsequenz, die 

per ti nentibus. Philosophische Betrachtungen über einige Bedingungen des Gedichtes, 
lat.-dt. übers. u. mit einer Einl. hg. von Heinz Paetzold, Hamburg 1983, § 16.

 102 Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 249 f.
 103 Baumgarten, Aesthetica, § 784 [Jeder Tropus, den ich bezeichnet habe, ist eine Figur, 

aber eine kryptische, deren eigentliche Gestalt nicht sofort in Erscheinung tritt].
 104 Baumgarten, Meditationes, § 85; vgl. § 45 Anm.; Aesthetica, §§ 802–805.
 105 Zur ramistischen Tradition vgl. Haverkamp, Wie die Morgenröthe zwischen Tag und 

Nacht, S.  16; ders., Figura cryptica. Theorie der literarischen Latenz, Frankfurt a. M. 
2002, S.  14 pass.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


232 Frauke Berndt

Baumgarten aus der zeitlichen Indizierung aller Figuren zieht, besteht in der 
Modifi kation des rhetorischen Konzeptes der Evidenz. Nicht Anschaulich-
keit im Sinne von enargeia, vielmehr energeia, d. h. die tätige Verwirklichung 
bzw. Vervollkommnung im Sinne von Vervollständigung (perfectio) reguliert 
das Modell sensitiven Erkennens.106 Diese Dynamisierung der Erkenntnis 
leitet Baumgarten von der aktiven, generativen Funktion der zeitlich indi-
zierten Figuren ab, die den Motor fi guraler Verknüpfung darstellt und deren 
Erörterung den argumentativen Rahmen der Nachahmungsdebatte in der 
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts sprengt. Baumgarten versucht nämlich, 
eine Funktion zu profi lieren, der im System der empirischen Psychologie 
das Begehrungsvermögen entspricht; sie macht die Lebendigkeit einer Er-
kenntnis aus (vita cognitionis aesthetica). Ihr materiales Äquivalent fi ndet Baum-
garten sowohl bei den (asemantischen) Klangphänomenen, die eine Groß-
zahl rhetorischer Wiederholungen begleiten, ja sie möglicherweise initiieren 
bzw. stimulieren, als auch bei Phänomenen wie Metrum und Rhythmus.107 
Die Argumentation bezieht sich mithin auf solche Phänomene, denen aus 
rezeptionsästhetischer Perspektive im 18. Jahrhundert eine affektive bzw. 
affi zierende Wirkung (movere) zugesprochen wird. 
Diese Lebendigkeit oder Aktivität der Erkenntnis ist zunächst völlig unab-
hängig von den Handlungen auf der Ebene der Geschichte (histoire). Sie eig-
net den selbstreferentiellen Operationen eines jeden Textes. Menninghaus 
hat darauf aufmerksam gemacht, daß gerade eine »transsemantische[ ]« und 
»transhermeneutische[ ] Bewegung der Signifi kanten« für das Paradigma der 
Darstellung um 1800 – Baumgartens ars proponendi spielt bei ihm bezeich-
nenderweise keine Rolle – ins Zentrum des literaturtheoretischen Interesses 
rückt.108 Mit dem Reigen zitiert Mörikes Gedicht gleichzeitig das poetologi-
sche Referenzmodell, das seit alters her die Konzeptualisierungen von ener-
geia begleiten: den Tanz. Bereits Aristoteles unterscheidet in der Metaphysik 
und der Nikomachischen Ethik betrachtende (theoria), handelnde (praxis) und 
hervorbringende (poiesis) Tätigkeiten, auf deren Grundlage Quintilian eine 

 106 Northrop Frye argumentiert, daß im 18. Jahrhundert das Paradigma der Repräsentation 
durch dasjenige der Performanz abgelöst werde. Towards Defi ning an Age of Sensibility 
(1956), in: ders., Eighteenth-Century English Literature. Modern Essays in Criticism, 
hg. von James Clifford, New York 1959, S. 311–318. Vgl. Caroline Torra-Mattenklott, 
Metaphorologie der Rührung. Ästhetische Theorie und Mechanik im 18. Jahrhundert, 
München 2002, S.  133–225.

 107 Vgl. Baumgarten, Meditationes, § 91 ff.
 108 Winfried Menninghaus, »Darstellung«. Friedrich Gottlieb Klopstocks Eröffnung eines 

neuen Paradigmas, in: Hart Nibbrig, Was heißt »Darstellen?«, S. 205–226, hier S. 213.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 233

Dreiteilung der Künste in theoretische (z. B. Astronomie), handelnde (z. B. 
Tanz) und hervorbringende (z. B. Malerei, Dichtkunst) vornimmt.109 
Entscheidend ist der Unterschied zwischen Handeln und Hervorbringen, 
den Menninghaus von der Typologie auf die Funktionen der poetischen 
Darstellung überträgt. Seine historischen Gewährsmänner Klopstock, Kant 
und Friedrich Schlegel durchkreuzen die Opposition von praxis und poiesis; 
»statt Handlung nur zu ihrem Gegenstand zu haben«, ist energetisches Vor-
Augen-Stellen in diesen poetologischen Entwürfen »selbst eine Handlung, 
deren Dignität in ihr selbst besteht, ja die selbst das ist oder zumindest zu 
sein scheint, was sie darstellt«.110 Diese Aktivität wirkt sich insofern auf die 
Evidenz aus, als man nämlich mit Mut zur Vereinfachung folgendes Verhält-
nis formulieren kann: Je moderner die Figuration, desto stärker überlagert 
die poetische Funktion der Aktivität oder Performanz diejenige der Evidenz 
oder Repräsentation, und desto opaker wird das Produkt – bis es schließlich 
nur noch materiales Ereignis ist. Je opaker das Produkt ist, desto komplexer 
ist es also auch strukturiert, so daß die Resistenz des Symbols (Produkt) resp. 
des symbolischen Modus (Operation) gegenüber seiner semiotischen und 
semantischen Funktion der Repräsentation sicherlich hier seine systemati-
sche Begründung erfährt.
Man kann im Hinblick auf Mörikes Auf eine Lampe schließlich behaupten, 
daß der Gegenstand der Leuchte mit dem gleichen Recht, mit dem er der 
Vernunftidee der (Kunst-)Schönheit eine Anschauung unterlegt, auch die 
intuitive Erkenntnis und d. h. den symbolischen Modus – wiederum als 
Symbol des Symbols – veranschaulicht. In diesem Fall der Symbolisierung 
ist es die kryptische Methode selbst, welche die Leuchte substituiert und 
dadurch die passive Qualität des Einleuchtens in die aktive des Ausstrahlens 
übersetzt: Komplex (confusus) ist die Figuration, die diesen Gegenstand der 
Erfahrung hervorbringt, dadurch, daß sie einen Individualbegriff mittels 
entsprechender Äquivalenzfi guren entfaltet; evident (clarus) dadurch, daß 
sie sowohl der strukturellen, zeitlich indizierten Allegorie gegenüber der 
Metapher als auch den Verfahren der energeia gegenüber denjenigen der 
enargeia den Vorrang einräumt; aktiv (vivus) dadurch, daß sie die phono-
logischen, morphologischen und syntaktischen um klanglich-rhythmische 
Äquivalenzen ergänzt, die im assonierend-alliterierenden Parallelismus der 
letzten beiden Verse gipfeln: schön, selig, scheint, selbst. 

 109 Vgl. Quintilian, Institutio oratoria, II 18, 1–2.
 110 Menninghaus, »Darstellung«, S. 208.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


234 Frauke Berndt

Indem er die Möglichkeit anbietet, einen Gegenstand der sinnlichen Wahr-
nehmung mit dem Vernunftbegriff der rhetorischen techne zu kopulieren, 
trifft Mörike gewissermaßen den Nerv der Symboldiskussion: Denn meta-
physisch soll das Licht lichten, nicht rhetorisch ›angeschaltet‹ werden. Doch 
was seit 1780 als Konfl ikt heraufbeschworen und in den Folgejahren gehegt 
und gepfl egt wird, ist das Fundament des vorklassischen Symbols. Baum-
garten denkt nämlich Metaphysik – darin viel konsequenter als Kant – gar 
nicht anders als in rhetorischen Begriffen; in der Aesthetica fallen Metaphy-
sik und Rhetorik nicht nur in eins, sondern die Rhetorik vermittelt auch 
die beiden Kehrseiten der metaphysischen (Kunst-)Medaille, Subjekt und 
Objekt miteinander: »Dieser zweifache Ort des Schönen bei Baumgarten 
macht diesen Denker zu einer Übergangsgestalt in der Ästhetik«, erläutert 
Scheer. »Das Schöne ist objektiv (in der traditionellen Ontologie) und sub-
jektiv (in den Funktionen der Sinnlichkeit) verankert«.111 In Baumgartens 
Wahrheitstheorie fi ndet sich daher einerseits das dynamische, teleologische 
Konzept von Schönheit: »Das Ziel der Ästhetik ist die Vollkommenheit (Ver-
vollkommnung) der sinnlichen Erkenntnis als solcher. Damit aber ist die 
Schönheit gemeint«.112 Diese Schönheit wird andererseits mit der Forderung 
nach einem Maximum an Übereinstimmung ihrer Elemente ontologisch 
(und theologisch) legitimiert: »In mundo perfectissimo est maximus, qui in mundo 
possibilis, nexus universalis, […] harmonia & consensus«.113

Die Eckdaten einer Metaphysik des Schönen, die Staiger, Heidegger und 
Spitzer – provoziert durch die syntaktisch-semantische Ambiguität der letz-
ten beiden Verse des Gedichtes – in inszenierter Gegnerschaft memorieren, 
sind also weniger Alternativen als vielmehr integrale Argumente der neu-
zeitlichen Ästhetik: hier die aisthetische (Staiger, Spitzer), dort die ontologi-
sche (Heidegger) Legitimation des (Kunst-)Schönen. Diese Ästhetik bindet 
die Schönheit sowohl an das ästhetische Urteil als auch an Seins-Prädikate. 
Was seit Kants Subjektivierung der Ästhetik tatsächlich eine Alternative dar-
stellt, fällt bei Baumgarten im Kompositum ›ästhetikologisch‹ (aestheticologi cus) 
zusammen. Es verbindet objektive und subjektive Metaphysik miteinander 
und setzt daher einerseits die Bedingungen und Möglichkeiten subjektiver 
Gestaltung, andererseits die objektive Erscheinung des Schönen voraus. 

 111 Brigitte Scheer, Einführung in die philosophische Ästhetik, Darmstadt 1997, S. 78.
 112 Baumgarten, Aesthetica, § 14.
 113 Alexander Gottlieb Baumgarten, Metaphysica, Nachdr. d. 7. Aufl. Halle 1779, Hildes heim/

New York 1963, § 441 [In der vollkommensten Welt herrschen die größtmögliche allge-
meine Verknüpfung, Harmonie und Übereinstimmung, die in einer Welt möglich sind].

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 235

Wie abhängig die Metaphysik von der Systematik der Rhetorik ist, zeigt die 
Tatsache, daß Baumgarten die ästhetikologische Wahrheit (veritas aesthetico-
logica), d. h. die Wahrheit der symbolischen Erkenntnis, tatsächlich nach den 
Stilkategorien der Figurenlehre modelliert:

Die geringste Wahrheit ist die geringste Erkenntnis der geringsten metaphysi-
schen Wahrheit. Je reicher also, 2) je bedeutender und angemessener, 3) je exakter, 
4) je klarer und deutlicher, 5) je zuverlässiger und gediegener, 6) je leuchtender die 
Vorstellung eines Gegenstandes ist, 7) je mehr, 8) je bedeutendere, je gewichtigere 
Einzelheiten dieser enthält, 9) je stärker die Bezüge sind, durch die jene Einzelhei-
ten zusammengehalten werden, 10) je besser alles zusammenpaßt, was der Gegen-
stand enthält, um so bedeutender ist die ästhetikologische Wahrheit.114

Diese Spannung von (rhetorischer) Komplexitätserzeugung und (metaphy-
si scher) Komplexitätsreduktion im Dienste der Vorstellbarkeit und d. i. 
Dar stellbarkeit des Gegenstandes, welche die ästhetikologische Wahrheit 
auszeichnet, kann als exzentrische und konzentrische Funktion des symbo-
lischen Modus begriffen werden.
In seiner Lesart insistiert nun aber Spitzer von Anfang an darauf, daß Mörike 
nicht nur »Geist« (pneuma), sondern auch »Form« (morphe) der Leuchte betont 
(V. 7 f.). Baumgarten selbst leistet der stärkeren Gewichtung dieses Aspektes 
Vorschub, indem er bezeichnenderweise den prägnanten, d. h. gestalteten, 
geprägten, also geformten Vorstellungen Leuchtkraft zuspricht: »Percep-
tiones praegnantes […] et complexae […] et ipsae, caetera si fuerint paria, 
magis splendent, quam minus complexae«.115 Von dieser Bestimmung ist 
es nur ein kleiner Schritt zu jener plastischen, »sinnlich geschaute[n] Form« 
des »Kunstwerks«, auf der Spitzer insistiert116 und der Baumgarten mit der 
mehrfach wiederholten Forderung nach dem In-Erscheinung-Treten (qui 
phaenomenon sit) des subjektiv Gestalteten Rechnung trägt; das Argument der 
Gestaltung setzt die Medialisierung des symbolischen Modus voraus. 
Die wahrheitsfunktionale Metapher, die Baumgarten für diese ästhetiko-
logische, subjektiv-objektive Wahrheit qua Methode anführt, unterscheidet 
sich daher auch von derjenigen absoluter Wahrheit. Denn das ästhetische 
Licht (lux aesthetica) oder auch das sensitive Licht (lux sensitiva) strahlt nicht 

 114 Baumgarten, Aesthetica, § 556.
 115 Baumgarten, Aesthetica, § 732. Ich verstehe praegnans daher nicht im Sinne von be deu-

tungs voll/vielsagend o. ä. [Auch für sich selbst genommen, wenn also die mit ihnen in 
Verbindung stehenden jeweils gleich sind, glänzen gestaltete und komplexe Vorstellun-
gen mehr als weniger komplexe].

 116 Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  135.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


236 Frauke Berndt

so hell wie die Sonne (sol), sondern verbreitet eine feine (elegans) »Däm me-
rung«.117 Wenn Spitzer daher den Mangel an wirklichem Licht gegen Hei-
degger auszuspielen versucht, gerät er unversehens in die Fallstricke des 
Diskurses, dessen Vorherrschaft er selbst propagiert. Denn die prägnante, 
intuitive, symbolische Wahrheit bleibt – wie Mörikes Boudoir – stets zwie-
lichtig.

IV

Wahrheit hat Methode! An diesem Punkt feiern Metaphysik und Rhetorik 
bei Baumgarten ihre »sehr freundschaftliche[ ] Ehegemeinschaft« (amicissi-
mum conubium),118 werden subjektive und objektive Wahrheit (veritas objectiva, 
materialis, transcendentalis) aufeinander abbildbar und begründen jene Ana-
logie- oder pars pro toto-Relation, auf die sich die Konzepte der metaphysi-
schen Evidenz, d. h. des Enthalten-Seins des Signifi kats im Signifi kanten im 
Hinblick auf das Symbol stützen. Dabei steht am Ursprung der Theoriebil-
dung außer Frage, daß diese metaphysische Evidenz den Bedingungen und 
Möglichkeiten der rhetorischen unterworfen ist.
Die oben benannten systematischen Austragungsorte der Symboltheorien: 
Semiotik, Semantik und Tropik, verlieren vor dem Hintergrund der rheto-
rischen Begründung des Symbols daher ihre polarisierende Kraft. Es gibt 
dann keinen Widerspruch zwischen Symbolisierung und Bezeichnung, Sym-
bolisierung und Bedeutung, Symbolisierung und Figurierung, wenn man 
das Symbol als eine rhetorische Erfi ndung betrachtet. Es zeichnet sich – 
kom plex, evident und aktiv – durch Strukturen aus, die an der Oberfl äche 
nicht nur mit der Allegorie, sondern auch mit dem ganzen Register der Fi-
guren und der fi guralen Tropen interagieren.
Wenn dennoch seit 1780 der Begriff des Symbols ins Spiel gebracht wird, 
damit Ästhetik und Rhetorik systematisch voneinander abgegrenzt werden 
können, wenn dabei das Symbol – für gewöhnlich in Abgrenzung von Me-
tapher oder Allegorie – als eigene nicht-rhetorische Figur, etwa in Anleh-
nung an die Synekdoche, profi liert wird, dann stehen diese Versuche nicht 
von ungefähr unter dem Verdacht einer Ideologie des Ästhetischen. Lewis 

 117 Bernhard Poppe, Alexander Gottlieb Baumgarten. Seine Bedeutung und Stellung in der 
Leibniz-Wolffschen Philosophie und seine Beziehung zu Kant. Nebst Veröffentlichung 
einer bisher unbekannten Handschrift der Ästhetik Baumgartens, Leipzig 1907, § 7.

 118 Baumgarten, Meditationes, S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 237

hat den Zusammenhang von Wahrheit und Methode längst auf den Punkt 
gebracht, indem er lapidar festhält: »Symbolism is a mode of thought, but 
allegory is a mode of expression«.119 Ersetzt man den Spezialfall der Allego-
rie durch Figuration im weiteren Sinne, geht die Gleichung auf: Das Sym-
bol ist ein Erkenntnismodus, die Figur ein Modus des Ausdrucks (elocutio); 
beide fallen dadurch in eins, daß man die vernunftanaloge, d. h. rhetorische 
Modellierung des sensitiven Erkennens und Darstellens eines Gegenstan-
 des der Erfahrung voraussetzt.
Diese Allianz von Erkenntnis und Ausdruck (elocutio), welche die Klassik 
offenbar verloren, vergessen oder verdrängt hat, reaktiviert Mörike in sei-
nem Gedicht. Er inszeniert den Bruch zwischen vorklassischem und klas-
sischem Symbol, indem er die kryptische Figuration der Lampe, die den 
Gegenstand der Leuchte konstituiert, den Verhandlungen darüber aussetzt, 
ob sie ein Symbol für etwas anderes, für das wie auch immer legitimierte 
(Kunst-)Schöne sei. Die emblematische Doppelung (die explizite Metaphori-
sierung oder Allegorisierung des Gegenstandes), die das Gedicht mit den 
Refl exionen der Verse 7 bis 10 in die Geschichte (histoire) integriert, holt die 
Metaphysik vom Himmel auf die Erde und stellt sie – buchstäblich – vor 
Gericht. Dabei überführt Mörike den Bruch mit dem Bestehenden dadurch 
in eine Kontinuität, daß er die Abhängigkeit des klassischen Symbols von 
der vorklassischen Figuration ausstellt.
Mit dieser Inszenierung stellt der Text aber vor allem eines in Frage: die 
Allgemeingültigkeit des klassischen Symbols. Durch die Konfrontation von 
Vormoderne und Moderne erfahren sowohl die Apologie des Symbols bis in 
die 1950er Jahre als auch seine Kritik seit de Man, die aus je unterschiedli-
chen Gründen eine positive Theoriebildung verhindert haben, eine stärkere 
Historisierung und Relativierung. Nicht das Symbol, sondern das klassische 
Symbol erweist sich gegenüber der seit de Man so extrem populären Alle-
gorie als defi zitär, weil imaginär usw. Das vorklassische Symbol waltet hin-
gegen sowohl diesseits der poststrukturalistischen Kritik als auch diesseits 
der kunstmetaphysischen Apologie und erweist sich daher für die Theorie-
bildung des 20. Jahrhunderts als besonders anschlußfähig.
In diesem Sinne sucht Umberto Eco in der Semiotica e fi losofi a del linguaggio 
(1984) fünfzehn Jahre nach Paul de Mans Liquidierung des Symbols im Rah-
men der Rhetoric of Temporality (1969) nach einem »völlig säkularisierten Weg«, 
um die Aktualität eines »spezifi schen symbolischen Modus« gegenüber »der 

 119 Clive S. Lewis, The Allegory of Love (1936), Oxford 1959, S. 48.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


238 Frauke Berndt

dekonstruktiven Praxis« zu behaupten.120 Nach einem historischen Durch-
gang durch Symboltheorien von Kant bis Derrida, die er im Spannungsfeld 
von Ästhetik und Semiotik verortet, unterscheidet Eco kategorisch zwischen 
rhetorischer Praxis – »Modus der Herstellung« – und hermeneutischer Pra-
xis – »Modus der Interpretation« – von Symbolen.121 Dieser symbolische 
Modus entspricht der komplexen, evidenten, aktiven Figuration des vor-
klassischen Symbols, die symbolische Lektüre der kulturell regulierten Sinn-
stiftung, die unter spezifi schem Interesse erfolgt – einem Interesse, das sich 
auf den Wahrheitswert der Methode richtet. 
Die Option, daß symbolischer Modus und metaphysische Verhandlung 
zusammenfallen, bleibt allerdings solchen Medien vorbehalten, die über 
narrative oder gar refl exive Strukturierungsangebote verfügen. Alle ande-
ren Medien sind darauf angewiesen, Rhetorik und Metaphysik andernorts 
zu koordinieren. In Mörikes Auf eine Lampe werden die Signalwörter eines 
metaphysischen Codes ebenso rar wie gezielt von der Aussageinstanz ins 
Spiel gebracht: Schönheit, Geist, Form sowie die Spannung von Auto- und 
Heteroreferentialität; Eckdaten also, die das sogenannte Anschauungssym-
bol der klassizistischen Ästhetik auszeichnen. Die Refl exionsfi gur, die diese 
Ästhetik für die Vollkommenheit des Schönen gewählt hat, das Modell des 
»Kreishaft-in-sich-Geschlossene[n]«,122 ist sogar dreimal Gegenstand der 
Wahrnehmung: als »Marmorschale« (V. 4), als sich von der Fläche erhe-
bender metallener »Efeukranz« (V. 5) und als »Ringelreihn« (V. 6). 
Tatsächlich hängt die Metaphysik jedoch am seidenen Faden, genauer ge-
sagt am Titel, der für die Konzentration auf das vermeintliche »Symbolding« 
die unabdingbare pragmatische Rahmung liefert.123 Ohne den Titel »Auf 
eine Lampe« und seine Wiederholung in der Apostrophe »o schöne Lampe« 
(V.  1) verlören nämlich die Verse 7 bis 10 ihren Bezug. An ihm hängt die 
Möglichkeit des witzigen, d. h. metaphorisch-metonymischen Bezugs der 
abschließenden Refl exionen, die durch die Worte »und ein sanfter Geist / 
Des Ernstes doch ergossen um die ganze Form –« (V. 7 f.) eingeleitet wer-
den; deren viel naheliegenderer syntaktischer Bezug ist ja der »Ringelreihn« 
(V. 6), nicht die »Lampe« (V.  1). Ohne den Titel, der die zyklische Struktur 
des Gedichts garantiert, öffnete sich der geschlossene Kreis plötzlich in die 

 120 Umberto Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, übers. von Christiane Trabant-
Rommel u. Jürgen Trabant, München 1985, S. 230.

 121 Ebd., S. 240.
 122 Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  134.
 123 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 239

Reihe der Gegenstände: »Lampe« (V.  1) – »Marmorschale« (V. 4) – »Efeu-
kranz« (V. 5) – »Ringelreihn« (V. 6). Schon kleine Veränderungen des Ar-
rangements würden also die symbolische Lektüre, wie sie Heidegger, Staiger 
oder Spitzer vornehmen, blockieren und neue Verhandlungen über einen 
(anderen) metaphysischen Code provozieren, dabei aber den symbolischen, 
rhetorisch generierten Modus unangetastet lassen. 
Von den primären sind daher solche sekundären Strukturierungen schon 
deshalb zu trennen, weil sie stets im Dienste der Legitimation der Figura-
tion stehen. In diesem Sinne kalkuliert Spitzers Argumentation mit dem 
kreisförmigen Aufbau des »Dinggedicht[es]« – »eine ›Verdichtung‹ des in 
sich selbst zurückkehrenden Kreises, als das Möriken das Kunstwerk er-
scheint«.124 Einerseits sei die assonierend-alliterierende Verknüpfung des 
letzten Verses die »sinnliche Nachbildung des In-sich-Verschlungenen des 
Kunstwerks«;125 andererseits weise auch die Frage »Wer achtet sein?« (V. 9) 
sowohl zeitlich als auch räumlich auf den Ausgangspunkt der (Wahrneh-
mungs-)Situation zurück. »Mit dem letzten Wort des letzten Verses, der mit 
dem vorletzten in eins zusammengehört, rundet sich erst ›die ganze Form‹, 
jetzt nicht die der schönen Lampe, sondern die des Gedichtes«, gibt über-
raschenderweise auch Heidegger zu bedenken (nicht Staiger als Anwalt des 
Aisthetischen!).126 Für diesen Effekt sorge nicht zuletzt die intertextuell ver-
mittelte mittelalterliche Zahlenmystik, ergänzt Staiger im Hinblick auf die 
Form: »[D]rei Dantesche Terzinen und eine Abschlußzeile wie in den canti 
der Commedia  «, beschreibt Staiger, »allerdings antikisch reimlos; die Architek-
tur 3x3+1 oder 33x3+1 ist typisch dantisch, die vollkommene runde Zahl 
10 oder 100 ergebend«.127 Alle diese Verfahren sekundärer Strukturierung, 
die unter dem rhetorischen Gesichtspunkt abgerundeter Kürze (brevitas ro-
tunda) von einem »letzten Raffi nement« des Textes zeugen,128 bürgen vor 
dem Hintergrund des metaphysischen Codes für die Wahrheit des (Kunst-)
Schönen – will man sie nun ontologisch (Heidegger) oder aisthetisch (Stai-
ger, Spitzer) begründen. 
Mit dem Argument der »Textimplikatur« unterstreicht Eco daher nicht nur die 
Unabhängigkeit von symbolischem Modus und metaphysischem Code der 
Kunstperiode sowie die mit ihm verbundenen und d. h. historisch variablen 

 124 Ebd., S.  134 f.
 125 Ebd., S.  142.
 126 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 46 f. [Heidegger].
 127 Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  146 [Staiger].
 128 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 28. Vgl. ebd., S. 47 [Heidegger].

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


240 Frauke Berndt

Strategien sekundärer Strukturierung,129 sondern auch die Notwendigkeit 
einer Mediendifferenzierung in Sachen literarisches Symbol:

Wenn man von aller möglichen zugrundeliegenden Metaphysik oder mystischen 
Behauptung abstrahiert, ist das Symbol keine bestimmte Zeichensorte, die mit 
geheimnisvollen Qualitäten versehen ist, und es ist auch keine bestimmte Art 
und Weise der Zeichenproduktion. Es ist eine Textmodalität, eine Art und Weise, 
die Aspekte eines Textes herzustellen und zu interpretieren. Gemäß meiner Typo-
logie der Zeichenproduktion […] wird der symbolische Modus dann aktualisiert, 
wenn durch einen Prozeß der Erfi ndung ein Textelement erzeugt wird, das als blo-
ßer Eindruck oder als Kopie oder als Stilisierung interpretiert werden könnte. Aber 
ebenfalls könnte es durch einen plötzlichen Erkenntnisprozeß als Projektion eines 
Inhaltsnebels durch ratio diffi cilis identifi ziert werden.130

Ecos Angebot begrifflicher Präzisierung befriedigt nicht – und es befriedigt 
nicht zuletzt deshalb so wenig, weil auch er die den Diskurs des Symbols be-
gründende Interferenz von Rhetorik und Metaphysik vernachlässigt. Denn 
strukturell beschreibt Eco lediglich eine Variante kryptischer, d. h. komple-
xer, evidenter, aktiver Figurierung, die er – wie Baumgarten es tut – an die 
»Erscheinung eines Phänomens« bindet131 und für deren Begründung er 
ebenfalls quantitative Argumente in qualitative ummünzt. Der symbolische 
Modus werde vom »Gefühl der Wortverschwendung« signalisiert, erläutert 
Eco, »von dem Verdacht, daß es pragmatisch ›unökonomisch‹ ist, so viel 
Textenergie aufzuwenden, um bloß dieses zu sagen«. Der Effekt gründet in 
der zeitlichen Indizierung jeder kryptischen Figuration, deren exzentrische 
Funktion bei Eco gegenüber der komplementären konzentrischen aufge-
wertet wird. »Der Inhalt des Symbols ist ein Nebel möglicher Interpretatio-
nen, offen für eine semiosische Verschiebung von Interpretant zu Interpre-
tant, das Symbol hat keinen autorisierten Interpretanten«.132 Während sich 
Baumgarten in eine begeisterte Arithmetik steigert,133 begnügt sich Eco mit 
der Vorstellung einer enormen Sprengkraft der »semiotische[n] Maschine-

 129 Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 232 pass.
 130 Ebd., S. 238 f. Zur erwähnten Typologie vgl. ders., Semiotik. Entwurf einer Theorie der 

Zeichen (engl. 1976), München 1986, Kap. 3.6.
 131 Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 238.
 132 Ebd., S. 237. Eco beruft sich auf Grice’ Konversationsmaximen.
 133 »Gesetzt, ich dächte in der niedrigen Denkungsart = 10˚ vollkommen gut, in der mittle-

ren  = 100˚, in der Erhabenen sollte ich 1000˚ erlangen, ich erlangte sie aber nur – 100˚ 
und  – 10˚, so hätte ich nur 89˚ Vollkommenheit, die aber bei allen ihren Fehlern doch 
noch größer wären als jene 100 und als jene 10 Vollkommenheiten, die ich ohne Fehler 
in den anderen Denkungsarten erlanget hätte«. Poppe, Alexander Gottlieb Baumgarten, 
§ 210.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter 241

rie«,134 wenn er festhält: »In diesem Sinne sind ästhetische Symbole jeder 
›politischen‹ Kontrolle entzogen; sie detonieren, aber sie können nicht von 
außen elaboriert werden«.135

Dabei gelingt es auch Eco nicht, das Symbol aus der Interferenz von Rheto-
rik und Metaphysik zu entlassen. Zum einen analysiert er Strategien sekun-
därer, code-abhängiger Strukturierung von literarischen Texten, welche die 
symbolische Lektüre anstoßen. (Interessanterweise wählt er als Beispiel die 
Uhr aus Gérard de Nervals Roman Sylvie (1853), die ebenso wie Mörikes 
Leuchte bis ins Detail des Basreliefs von einer (Wahrnehmungs-)Figur be-
schrieben wird.) Zum anderen entwirft er seine säkularisierte Symboltheorie 
von Anfang an vor dem Hintergrund des französischen Symbolismus. Was 
bei Baumgarten als größtmögliche Verknüpfung (maximus nexus) das Sym-
bol theologisch und teleologisch motiviert, weicht bei Eco dem »Ideal der 
poetischen Ambiguität«,136 deren chaotische Verknüpfung (Rhizom) jedoch 
nicht weniger metaphysisch grundiert ist. Bis in die wahrheitsfunktionale 
Metaphorik – bei Baumgarten die Dämmerung, bei Eco der Nebel – bleibt 
die Textimplikatur metaphysisch verankert, so daß Ecos Resümee nicht 
mehr überrascht: 

Auf jeden Fall gibt es hinter jeder Strategie des symbolischen Modus, sei sie religiös 
oder ästhetisch, eine legitimierende Theologie, selbst wenn es die atheistische Theo-
logie der unbegrenzten Semiose oder der Hermeneutik als Dekonstruktion ist.137 

Vor diese legitimierende Theologie gelangen ebenso wie Eco schließlich auch 
die Gelehrten des Triviums nur dann, wenn sie die Aufmerksamkeit von der 
Geschichte (histoire), d. h. der inszenierten Wahrnehmung der Leuchte, auf 
die Materialität des Diskurses – auf seine ikonischen und phonischen Qua-
litäten verlagern. Diese »sprachliche Fügung« bedarf, wenn nun selbst sym-
bolverdächtig geworden, »vielleicht noch genauerer philologischer Analyse«, 
gibt Spitzer immerhin zu bedenken.138 Die »poetisch erlebte[ ] Defi nition«139 
des Symbols führt konsequent zu den Verfahren des »Sprachkunstwerk[s]« 
hin,140 das – komplex, evident, aktiv – selbst zum Gegenstand der sinnli-
chen Wahrnehmung, zum ästhetischen Ereignis wird. Aufgrund der spe-

 134 Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 231.
 135 Ebd., S. 238.
 136 Ebd., S. 231.
 137 Ebd., S. 240 f.
 138 Spitzer, Wiederum Mörikes Gedicht Auf eine Lampe, S.  133.
 139 Ebd., S.  134.
 140 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S.  17 pass.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


242 Frauke Berndt

zifi schen Materialität der Gestaltung erweist sich nämlich das literarische 
Symbol gegenüber seinen semiotischen und semantischen Funktionen als 
widerständig. Im Hinblick auf Mörikes Verhandlung des Symbols verhängt 
Heidegger daher einen weisen Richtspruch, in dem er verkündet: »Das 
Gedicht zündet zwar nicht die Lampe an, aber es entzündet die schöne 
Lampe«141 – sobald jemand den Schalter betätigt.

 141 Ebd., S. 45 [Heidegger].

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


Symbol und Institution

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


oliver marchart

Symbol und leerer Signifi kant
Zum Verhältnis von Kulturtheorie, Diskurstheorie und 
politischer Theorie

Ich möchte meinen Beitrag mit einer These beginnen: Die ›Aktualität des 
Symbols‹ ist wesentlich eine politische Aktualität. Damit soll nicht bestritten 
werden, daß dem Symbolbegriff auch Aktualität im Rahmen kultur-, litera-
tur- und sprachwissenschaftlicher Debatten zukommt. Vielmehr soll genau 
die sprachwissenschaftliche Beschäftigung mit dem Symbolbegriff auf des-
sen politische Dimension verwiesen werden. In gewisser Weise scheint das 
selbstverständlich. Man muß nicht erst die Ideologien des 20. Jahrhunderts 
herbeizitieren, um plausibel zu machen, daß Symbole töten können.1 Um 
Symbole herum verdichten sich Feindschaften und mobilisiert sich Gefolg-
schaft. Symbole strukturieren den Raum der Politik, der Parteien und poli-
tischen Bewegungen. An Symbole heften sich Affekte und Leidenschaften, 
die sich von keiner rationalen Befragung irritieren lassen. Hinter Symbolen 
wird in den Krieg marschiert und auf die eigene Schlachtbank. Wie heißt 
es im Kälbermarsch von Brecht und Eisler? »Sie tragen ein Kreuz voran / auf 
blutroten Flaggen / das hat für den armen Mann / einen großen Haken«. 
Das Hakenkreuz ist inzwischen verboten, aber unter der Reichskriegsfl agge 
demonstrieren (Neo-)Nazis immer noch. 
Mit diesem vielleicht etwas drastischen Beispiel soll von Anfang an die po-
litische Dimension des Symbols markiert sein. Weniger gewaltförmige Bei-
spiele aus dem ganz normalen Alltag demokratischer Gemeinwesen wären 
beliebig anzuschließen. Mein Punkt ist dabei allgemeiner Art: Wenn die 
politische Analyse nicht um die Dimension des Symbolischen herumkommt, 
so darf sich umgekehrt die kultur- wie literaturwissenschaftliche Diskussion 
des Symbolbegriffs der Dimension des Politischen nicht verschließen. Das 
Symbol ist und bleibt aktuell, weil das Politische – die Aushandlung der all-

 1  Manche werden an dieser Stelle wohl behaupten, es seien immer noch die Menschen, 
die töteten. Die Kategorie Mensch ist jedoch nichts anderes als eine Substantialisierung 
der Macht politischer diskursiver Praktiken in einem scheinbar greifbaren ›Akteur‹. 
Diskursive Praktiken sind hingegen, wie wir sehen werden, keineswegs nur auf der 
Sprachebene verortet, sondern müssen als materielle und damit gegebenenfalls gewalt-
förmige Praktiken verstanden werden. Diskurse bestehen aus einer pragmatischen und 
einer sprachlichen Dimension.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


246 Oliver Marchart

gemeinen Angelegenheiten – in jedem Gemeinwesen auf der Tagesordnung 
steht. Und die Aushandlung der Ordnung eines Gemeinwesens sowie der 
Identität eines Kollektivs erfolgt ausschließlich symbolvermittelt. Aus dieser 
Perspektive betrachtet, wäre das Symbol sogar gleichsam zu aktuell, als daß 
es einer rein fachinternen Debatte unter Sprachwissenschaftlern überlassen 
werden dürfte. Dennoch hat die Linguistik der politischen Analyse wert-
volle Angebote zu machen. Ja wenn Politik ausschließlich symbolvermittelt 
funktioniert, ist das Verständnis der Funktionsweise von Symbolisierungs-
prozessen Voraussetzung für das Verständnis der Funktionsweise von Po-
litik. Politikwissenschaft und Sprachwissenschaft gehen eine untrennbare 
Symbiose ein. 
Dennoch ist schon hier eine Differenzierung einzuführen: In Absetzung 
von zumeist älteren symboltheoretischen Zugängen zur Politik (manchmal 
zurückgehend bis auf Cassirer) soll es in diesem Beitrag um neuere diskurs-
analytische Ansätze gehen. Beispiele für die älteren Ansätze wären Murray 
Edelmans Symboltheorie von Politik, Lynn Hunts Studie zur Symbolpoli-
tik der Französischen Revolution – ebenso wie die nicht unverwandte Auf-
satzsammlung Jean Starobinskis 1789 – Die Embleme der Vernunft (1981) –, 
Lucien Sfez’ Theorie einer politischen Symbolik und symbolischen Poli-
tik, Ansätze der Sozio-Semiotik wie jener von Robert Hodge und Gunther 
Kress oder in Deutschland die Theorie und Analyse symbolischer Politik 
von Andreas Dörner.2 Beispiele für die neueren Ansätze sind der im folgen-
den vorgestellte hauptsächlich sozialwissenschaftlich orientierte Ansatz der 
kritischen Diskursanalyse Norman Faircloughs, die hegemonietheoretische 
Diskursanalyse Ernesto Laclaus und die kulturwissenschaftliche Diskurs-
analyse der Birminghamer Cultural Studies um Stuart Hall. Damit sind aber 
die Ergebnisse der symboltheoretischen Studien nicht hinfällig. Vielmehr 
ließe sich für eine Integration dieser Ergebnisse in die Diskursanalyse plä-
dieren, allerdings erst nachdem die Kategorie des Symbols im Theoriebau 
der Diskursanalyse schlüssig verortet wurde.3 

 2  Murray Edelman, The Symbolic Uses of Politics, Urbana/Chicago, 1964; Lynn Hunt, 
Symbole der Macht, Macht der Symbole. Die Französische Revolution und der Entwurf 
einer politischen Kultur, Frankfurt a. M. 1989; Jean Starobinski, 1789. Die Embleme der 
Vernunft, Paderborn 1981; Lucien Sfez, La symbolique politique, Paris 1988; Robert 
Hodge, Gunther Kress, Social Semiotics, Ithaca/New York, 1988; Andreas Dörner, Po-
litischer Mythos und symbolische Politik, Reinbek b. Hamburg 1996.

 3  Während genau diese Verortung Ziel des vorliegenden Beitrags ist, kann die Integration 
der älteren symboltheoretischen Ansätze im hier zur Verfügung stehenden Rahmen nicht 
mehr geleistet werden.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol und leerer Signifi kant 247

Es soll also um die Frage gehen, wo im Ansatz der polit- bzw. kulturtheoreti-
schen Diskursanalyse, wie sie unter anderem von Ernesto Laclau und  Stuart 
Hall entwickelt wurde, der Symbolbegriff konzeptuell lokalisiert werden 
kann. Ich gehe von der Beobachtung aus, daß in der Diskursanalyse zwei 
unterscheidbare Symbolbegriffe ausgemacht werden können: ein ›weiter‹ 
und ein ›enger‹. So ist für die Cultural Studies Kultur – ähnlich wie für die 
Critical Discourse Analysis das Soziale – gleichbedeutend mit der Ebene gesell-
schaftlicher Symbolproduktion schlechthin. Das Feld des Symbolischen ist 
also gleichumfänglich mit Kultur als Signifi kationspraxis. Wie wir noch 
sehen werden, könnte man dafür die Gleichung aufstellen: Symbolisierung 
 = Signifi kation = Kultur. In der von Laclau ausgehenden politischen Dis-
kursanalyse – inzwischen auch als Essex School der Diskursanalyse bezeich-
net – kommt es hingegen in einem weiteren Schritt zu einer Verengung des 
Symbolbegriffs: Hier ist es gerade die Entleerung des Signifi kanten, also seine 
Ablösung von partikularen kulturellen Inhalten, die ihn – im Unterschied 
zu gängigen Signifi kationspraktiken im Feld der Kultur und des Sozialen – 
zum ›Kollektivsymbol‹ werden läßt. Die polittheoretische – noch zu erläu-
ternde – Gleichung würde dementsprechend lauten: Symbolisierung = ›De-
Signifi kation‹ = Politik. Ein Symbol wäre aus dieser zweiten Sicht dadurch 
gekennzeichnet, daß es gerade nichts außer der eigenen Leere signifi ziert, 
die wiederum der Fülle der Gemeinschaft korrespondiert. Um diese These 
verständlich zu machen – und um die oft eingeebnete Differenz zwischen 
Politik und Kultur besser herausarbeiten zu können –, werde ich der Dar-
stellung der politischen Diskurstheorie Laclaus die Diskussion einer kon-
kurrierenden, sozialwissenschaftlich orientierten Variante der Diskursana-
lyse voranstellen, um schließlich die in Laclaus Ansatz implizit enthaltene 
Symboltheorie vor dem Hintergrund der kulturwissenschaftlichen Diskurs-
theorie der Birminghamer Cultural Studies sichtbar zu machen. Der Text 
ist dementsprechend in fünf Abschnitte gegliedert: Sozialwissenschaftliche 
Diskursanalyse (I); Diskurstheorie als politische Theorie (II); Kulturwis-
senschaftliche Diskursanalyse (III); Der leere Signifi kant als Symbol (IV); 
und Fazit (V). Die Leitfrage, die uns durch alle Abschnitte begleiten wird 
und auf die das Symbolkonzept des leeren Signifi kanten schließlich eine 
Antwort bieten wird, lautet: Wie stellt sich die Kohärenz einer diskursiven 
Formation her?

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


248 Oliver Marchart

I Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse: Das Beispiel 
der Critical Discourse Analysis

Üblicherweise wird unter Diskurs jede sprachliche Einheit oberhalb der Satz-
ebene verstanden. Die Soziolinguistik verwendet den Begriff vor allem zur 
Bezeichnung eines Korpus vorwiegend natürlich generierter Texte (münd-
lich oder schriftlich),4 doch abseits dieses soziolinguistischen Konzepts von 
Diskursanalyse hat sich durch den Boom vornehmlich französischer Theo-
retiker eine meist konzeptuell unausgewiesene Verwendung breitgemacht, 
die schon zu einer Abwehrreaktion gegen den Begriff geführt hat. Aus die-
sem Grund ist es wichtig, gleich eingangs zu betonen, daß Diskurs nicht 
gleich Diskurs ist. Der fachlinguistische Diskursbegriff, der nicht selten am 
Quantifi kationsphantasma statistischer Erbsenzählerei laboriert, unterschei-
det sich wesentlich von dem eher vor gesellschaftskritischem Hintergrund 
relevanten Diskursbegriff Foucaults; dieser ist wiederum Welten von den 
Diskursmathemen eines Lacan oder dem sozialwissenschaftlich weit weniger 
leicht operationalisierbaren Diskursbegriff Derridas bzw. der Dekonstruk-
tion entfernt. 
Abseits modischer Konjunkturen hat sich herausgestellt, daß von den drei 
letztgenannten Theoretikern wohl Foucault nach wie vor den größten Ein-
fl uß auf sozialwissenschaftlich inklinierte Diskursanalytiker ausübt.5
In Großbritannien wird sozialwissenschaftliche Diskursanalyse ›in Foucault-
scher Absicht‹ am kohärentesten im Projekt einer Critical Discourse Analysis 
um Norman Fairclough verfolgt. Da Faircloughs kritische Diskursanalyse 
gewisse Parallelen zur Diskursanalyse der Birminghamer Cultural Studies 
und zur politischen Diskursanalyse der Essex School aufweist, möchte ich sie 
etwas ausführlicher besprechen. Was Fairclough mit den beiden anderen 
britischen (inzwischen aber effektiv internationalisierten) Spielarten von 
Diskursanalyse – der kulturwissenschaftlichen und der politikwissenschaft-

 4  Vgl. Steven C. Levinson, Pragmatics, Cambridge 1983, S. 286.
 5  Der vergleichsweise stärkere Einfl uß läßt sich unter anderem durch die Tatsache erklä-

ren, daß Foucault mit der Archäologie des Wissens einerseits eine ausgearbeitete, wenn auch 
nicht ganz kohärente Darstellung seiner ›Methode‹ hinterließ und andererseits in dieser 
wie auch in seiner späteren genealogischen Phase mit einer Reihe von Fallstudien be-
reits einige blueprints für weitergehende Diskurs- und Machtanalysen lieferte. In einem 
kürzlich erschienenen Standardwerk z. B. ist Foucault der mit Abstand meistgenannte 
Autor, vgl. Reiner Keller u. a. (Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse, 
Bd.  1 Theorien und Methoden, Opladen 2001. Im englischsprachigen Raum dominiert 
das Foucaultsche Diskurskonzept manche Einführungen zum Diskursbegriff bereits 
gänzlich. Vgl. Sara Mills, Discourse, London 1997.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol und leerer Signifi kant 249

lichen – teilt, sind die Foucaultianischen und Gramscianischen Grundannah-
men.6 Seine von Foucault übernommene Kategorie der ›Diskursordnung‹ 
wird mit Gramscis Hegemoniebegriff verschränkt und bezeichnet nun den 
diskursiven Aspekt von Hegemonien:7 »An order of discourse is a socially 
structured articulation of discursive practices […] which constitutes the dis-
cursive facet of the social order of a social fi eld, such as politics, media or 
education«.8 Der Begriff ›Diskurs‹ bezieht sich auf semiotische Elemente 
sozialer Praktiken und schließt sowohl sprachliche als auch nonverbale und 
visuelle Kommunikation ein. Hegemonie wird wiederum strikt Gramscia-
nisch als Herrschafts- oder Dominanzverhältnis verstanden, das weniger auf 
Zwang als auf freiwilliger Zustimmung beruht.9 Die Kategorie der Macht 
wird zum zentralen Baustein der kritischen Diskursanalyse – und das in 
doppelter Hinsicht: Zum einen stimmt Fairclough der Foucaultschen An-
sicht zu, daß jede soziale Praxis Netzwerken von Machtverhältnissen einge-
schrieben ist, zum anderen müsse diese Sicht mit jener von Macht als Be-
herrschung komplementiert werden. Damit versucht Fairclough, die Ebene 
der Mikropolitik mit jener der Makropolitik in Verbindung zu bringen, wo-
bei an diesem Punkt der Unterschied zwischen Foucault und Gramsci in der 
Betonung deutlich wird, die bei Foucault auf der mikropolitischen und bei 
Gramsci auf der makropolitischen Dimension von Macht liegt – eine Unter-
scheidung, auf die wir in unserer Diskussion der kulturwissenschaftlichen 
und der politikwissenschaftlichen Diskursanalyse zurückkommen werden.
Für den makropolitischen Gesichtspunkt ist der antagonistische Aspekt von 
Macht entscheidend. In seiner Standardeinführung in die kritische Diskurs-

 6  Indem ich Fairclough der sozialwissenschaftlichen Spielart der Diskursanalyse zuschlage, 
soll nicht gesagt sein, daß Fairclough selbst nicht öfters durchaus makropolitische Dis-
kurse analysieren würde, etwa – in Anlehnung an Stuart Hall – den Diskurs des ›That-
cherismus‹ oder den Diskurs des ›Dritten Weges‹ von Tony Blair. Vgl. Norman Fair-
clough, New Labour, New Language?, London/New York 2000.

 7  Fairclough unterscheidet einen diskursiven von einem nicht-diskursiven Aspekt hege-
monialer Praktiken, eine Unterscheidung, die noch zu problematisieren sein wird.

 8  Lilie Chouliaraki, Norman Fairclough, Discourse in Late Modernity. Rethinking Critical 
Discourse Analysis, Edinburgh 1999, S.  114.

 9  Zwang und Zustimmung sind nach Fairclough Effekte ideologischer Macht – einer Macht, 
die er, selbst wenn diese Trennung nicht überzeugen mag, von ökonomischer und po-
litischer Macht unterscheidet: »There are […] in gross terms two ways in which those 
who have power can exercise it and keep it: through coercing others to go along with 
them, with the ultimate sanctions of physical violence and death; or through winning 
others’ consent to, or at least acquiescence in, their possession and exercise of power. In 
short, through coercion or consent«. Norman Fairclough, Language and Power, London/
New York 1989, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


250 Oliver Marchart

analyse, Language and Power (1989), unterstreicht Fairclough, daß Macht nie 
endgültig oder defi nitiv von einer sozialen Gruppe in Besitz genommen wer-
den kann. Da sie nur in und durch soziale Kämpfe ausgeübt und gewonnen 
wird, ist immer die Möglichkeit ihres Verlustes gegeben. Macht ist, wenn 
man so will, zugleich Waffe und Trophäe sozialer Kämpfe – eine Trophäe 
allerdings, deren man sich nie sicher sein kann.10 Aus diesem Grund geht 
Fairclough von zwei Modi der Macht aus: von Macht im Diskurs und von 
Macht hinter dem Diskurs, wobei erstere den Spuren von Dominanzverhält-
nissen im konkreten diskursiven Material entspricht, während die zweite als 
Bindemittel die diskursive Ordnung an sich zusammenhält. Dieser doppelte 
Machtbegriff kann natürlich nicht ohne Auswirkungen auf das Konzept von 
Sprache bleiben, insofern ideologische Kämpfe sowohl in der Sprache als 
auch um die Sprache ausgetragen werden: Sprache ist sowohl Terrain und 
Austragungsort sozialer Kämpfe als auch Einsatz in diesen Kämpfen. Inter-
essant ist vor allem der ontologische oder quasi-transzendentale Begriff der 
Macht hinter dem Diskurs: »The idea of ›power behind discourse‹ is that the 
whole social order of discourse is put together and held together as a hid-
den effect of power«.11

Schließlich übernimmt Fairclough von Gramsci die Kategorie des common 
sense – bei Gramsci senso comune, Alltagsverstand. Es handelt sich um das kul-
turelle und durchaus praktische Hintergrundwissen, das in einer gegebenen 
Gemeinschaft als allgemein zugänglich gilt und den Flair des Selbstverständ-
lichen angenommen hat. Der Ort dieses Hintergrundwissens, das selten 
explizit formuliert oder gar in Frage gestellt wird, ist das kollektive Alltags-
leben. Für Fairclough ist der Alltagsverstand dort ideologisch, wo er dazu 
dient, ungleiche Machtverhältnisse aufrechtzuerhalten, wobei er eingesteht, 
daß Alltagsverstand in unterschiedlichem Ausmaß immer diese Funktion 
besitzt. Politischen Akteuren wird es immer darum gehen, ihre Ideologie zu 

 10  »[T]hose who hold power at a particular moment have to constantly reassert their power, 
and those who do not hold power are always liable to make a bid for power. This is 
true whether one is talking at the level of the particular situation, or in terms of a social 
institution, or in terms of a whole society: power at all these levels is won, exercised, sus-
tained, and lost in the course of social struggle«. Fairclough, Language and Power, S. 68.

 11  Ebd., S. 55. Genau darin unterscheidet sich übrigens der Zugang der kritischen Diskurs-
analyse – oder der Critical Language Studies, wie Fairclough seine Unternehmung früher 
nannte – von jenem der Mainstreamlinguistik: »Seeing existing language practices and 
orders of discourse as refl ecting the victories and defeats of past struggle, and as stakes 
which are struggled over, is, along with the complementary concept of ›power behind 
discourse‹, a major characteristic of critical language studies (CLS) which differentiates 
it from descriptive ›mainstream‹ language studies«. Ebd., S. 89.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol und leerer Signifi kant 251

naturalisieren, im Lichte des Selbstverständlichen darzustellen und damit 
dem kollektiven Alltagsverstand einzuschreiben. In seinem ideologischen 
Aspekt ist Alltagsverstand somit ein Effekt von Macht und wird laut Fair-
clough von jenen bestimmt, die Macht und Dominanz in einer gegebenen 
Gesellschaft ausüben. Die Kohärenz der diskursiven Formationen des All-
tagsverstands wird also – auf der Ebene des Sozialen bzw. der Kultur – bei 
Fairclough durch Macht und Dominanz, vor allem durch Macht hinter dem 
Diskurs gesichert.12 
In ihrem Gramscianismus ist Faircloughs Diskursanalyse wie gesagt den 
Birminghamer Cultural Studies und der Laclauschen Diskursanalyse benach-
bart. In jüngerer Zeit ist Fairclough bei gleichzeitigen punktuellen Abgren-
zungsversuchen darum bemüht, die Diskursanalyse Laclaus und der Essex 
School produktiv in seinen Apparat aufzunehmen. Vor allem das Laclausche 
Konzept der Artikulation (und die damit verbundenen Spiele zwischen Ele-
menten und Momenten im Diskurs) erweist sich auch als zentral für den 
Theoriebau der kritischen Diskursanalyse.13 Trotz dieses teilweise gemein-
samen technischen Apparats unterscheidet sich die kritische Diskursanalyse 
bis heute von der Diskursanalyse der Essex School in einigen wesentlichen 
Punkten, die hier nur angedeutet seien: 
Erstens tritt Faircloughs Vorliebe für Ebenenunterscheidungen in seiner Pri-
vilegierung des Ökonomischen und der Klassenkategorie zutage. Macht-
verhältnisse sind für Fairclough, wie für Laclau, immer Kampfverhältnisse. 
Wenn der entscheidende Schritt von Laclaus und Mouffes Studie Hegemony 
and Socialist Strategy (1985) über den marxistischen Ökonomismus hinaus 
aber in der Aufwertung verschiedenster sozialer Kämpfe gegenüber der 
marxistischen Verengung der Perspektive auf Klassenkämpfe bestand, so 

 12  Ebd., S. 92.
 13  So schreiben Chouliaraki und Fairclough zur Übernahme und Erweiterung des Kon-

zepts: »The concept of ›articulation‹, which we take from Laclau and Mouffe (1985), 
is helpful in describing the bringing together of elements of the social as moments of 
a practice, and the relations of internalisation between them. Articulation implies the 
view of elements of the social as fi rst, in shifting relationships with each other, though 
capable of being stabilised into more or less relative permanences as they are articulated 
together as moments within practices; and as second, transformed in the process of be-
ing brought into new combinations with each other. The concept of articulation can 
also be extended down into the internal structure of each particular moment to specify 
the particular, local form it takes in a particular practice. Thus the discourse moment of 
any practice is a shifting articulation of symbolic/discursive resources (such as genres, 
discourses, voices) which themselves come to be articulated into relative permanences as 
moments of (the moment of) discourse, and transformed in that process«. Chou liaraki, 
Fairclough, Discourse in Late Modernity, S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


252 Oliver Marchart

vollzieht Fairclough diesen Schritt Laclaus und Mouffes nicht vollumfäng-
lich mit. Klassenkämpfe sind für ihn nach wie vor auf einer fundamentale-
ren Ebene lokalisiert als andere soziale Kämpfe: 

Social struggle occurs between groupings of various sorts – women and men, 
black and white, young and old, dominating and dominated groupings in so-
cial institutions, and so on. But just as class relations are the most fundamental 
relations in class society, so too is class struggle the most fundamental form of 
struggle.14 

Implizit bleibt in dem Argument die Annahme erhalten, die Ebene der Öko-
nomie würde fundamentaleren Einfl uß auf die Ebene der Gruppenbildung 
und der sozialen Kämpfe ausüben als jede andere Ebene.15 
Was jedoch, zweitens, nicht aufgegeben wurde (und der Ökonomismus ist 
letztlich nur eine Variante davon), ist das eigentliche Ebenenmodell von Ge-
sellschaft. Dies hat unter anderem Auswirkungen auf den Diskursbegriff der 
kritischen Diskursanalyse. Fairclough unterscheidet explizit zwischen der 
sozialen Ordnung und der Ordnung des Diskurses.16 Laclau und Mouffe 
hingegen halten eine solche Unterscheidung für philosophisch unhaltbar 
und schlagen vor, das Diskursive als quasi-transzendentalen Horizont ge-
sellschaftlicher Objektivität zu verstehen statt als Teil oder Ebene der Gesell-
schaft: Die soziale Ordnung (z. B. das Gefüge der Institutionen) besteht da-
mit nicht außerhalb des Diskurses, sondern ist innerhalb des Horizonts des 
Diskursiven verortet. Mit dieser, wie man sagen könnte, Ontologie des Dis-
kurses würden auch andere soziologistische Unterscheidungen Faircloughs 
fallen, die für die sozialwissenschaftliche Herangehensweise typisch sind: 
Man könnte dann nicht mehr davon ausgehen, daß soziale Gruppen vor 
ihrer politischen, diskursiven Artikulation existierten. Die Identität sozialer 
Akteure ist bei Laclau und Mouffe Ergebnis von Artikulation (und damit 
Macht) und nicht umgekehrt. Objektivismus oder Soziologismus charak-
terisieren die meisten sozialwissenschaftlichen Diskursanalysen und setzen 
sie von jener der Essex School signifi kant ab. Selbst bei so nahen Verwand-
ten wie Faircloughs kritischer Diskursanalyse sind soziologistische Restbe-

 14  Fairclough, Language and Power, S. 34 f.
 15  Darin zeigen sich die marxistischen Reste eines ökonomischen Determinismus. Insofern 

diese Annahme aber immer weniger haltbar ist – nicht zuletzt aufgrund der Intervention 
von Laclau und Mouffe in die marxistische Debatte –, wurde das ontologische Privileg 
der Ökonomie jüngst abgeschwächt und zu einem empirischen Privileg umformuliert. 
Chouliaraki, Fairclough, Discourse in Late Modernity, S. 20.

 16  Fairclough, Language and Power, S. 29.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol und leerer Signifi kant 253

stände feststellbar. Der Soziologismus gibt sich genau in der Beibehaltung 
der Unterscheidung zwischen dem Diskursiven und angeblichen sozialen 
Strukturen als seinem Äußeren zu erkennen – selbst dort, wo dialektische 
Wechselverhältnisse zugestanden werden. 
Daraus folgt drittens, daß das Potential des ontologischen Machtbegriffs als 
Kohärenzgarant diskursiver Formationen wieder heimlich durch die Ebe-
nenunterscheidung des soziologistischen Objektivismus kassiert wird. In 
der angeblich außerdiskursiven sozialen Ordnung werden wir in diesem 
Modell immer einen Kohärenzgrund fi nden können, auf den das Diskur-
sive (und sei es in letzter Instanz) verwiesen bleibt. So verwundert es nicht, 
daß die sozialwissenschaftliche Diskursanalyse ohne Symbolbegriff – oder 
ohne ein entsprechendes Konzept wie jenes des leeren Signifi kanten – aus-
kommt. Das Symbol wäre ja ein innerdiskursiver Kohärenzgarant, oder, um 
mit Fairclough zu sprechen, die Verdichtung von Macht im Diskurs. Das 
Problem des Foucaultianismus besteht darin, daß Macht im Diskurs nur 
als verstreut gedacht werden kann bzw. die Natur der Verdichtungspro-
zesse nur unbefriedigend theoretisiert ist. Damit dieses Problem behoben 
werden kann, ist eine antiobjektivistische Wende vonnöten, wozu sich ein 
etwas tiefenschärferer Blick auf die konkurrierende Diskurstheorie Ernesto 
Laclaus empfi ehlt. 

II Diskurstheorie als politische Theorie: Laclau und Mouffe

Wie die vom Strukturalismus inspirierte Critical Discourse Analysis Faircloughs 
und wie auch die Cultural Studies geht die Hegemonietheorie Laclaus davon 
aus, daß das Soziale als symbolischer Raum zu analysieren sei. Zwar spielt 
der Begriff des Symbolischen in Laclaus Theoriebau selbst keine explizite 
Rolle, was aber wohl daran liegt, daß es für ihn selbstevident ist, daß »das 
Soziale sich als symbolische Ordnung konstituiert«.17 Das Symbolische ist 
bei Laclau als das Feld des Diskursiven gefaßt. Mit anderen Worten, die 
Diskurstheorie Laclaus ist über den allgemeinen linguistic turn hinaus bereits 
dem discursive turn verpfl ichtet und darin prinzipiell an andere Varianten kri-
tischer Diskursanalyse anschlußfähig. Dabei geht der Diskursbegriff Laclaus 
über eine rein linguistische Defi nition genauso hinaus wie über eher sozial-

 17  Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruk-
tion des Marxismus, hg. u. übers. von Michael Hintz u. Gerd Vorwallner, Wien 1991, 
S.  145.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


254 Oliver Marchart

wissenschaftlich verortete Diskursanalysen. Laclau arbeitet an einer um-
fassenden Konzeption der politischen Diskurslogik und greift insbesondere 
auf Teile von Theorien zurück, die sich an den Namen Derrida, Foucault 
und Lacan festmachen lassen. Das Konzept des Diskurses ist bei Laclau 
durch drei Leitthemen bestimmt: weitgehende Koextension der Konzepte 
von Diskurs und Artikulation, weitgehende Reduktion der Unterscheidung 
diskursiv/außerdiskursiv, weitgehende Ersetzung des Gesellschaftsbegriffs 
durch den Diskursbegriff.18

Was Laclau und Mouffe nun Diskurs nennen, ist insofern auf Artikulation 
bezogen, als es aus der Artikulation einer strukturierten Totalität hervorgeht. 
Entscheidend am Begriff der Artikulation ist, daß er immer eine artikula-
torische Praxis meint. Wir könnten also in Zusammenfassung der Ausfüh-
rungen von Laclau und Mouffe die artikulatorische Praxis als Weise der 
Produktion diskursiver Formationen beschreiben. Aus der Einführung des 
ursprünglich Foucaultschen Begriffs der diskursiven Formation ergibt sich 
für Laclau und Mouffe eine Reihe von Fragen bzw. Problemen. Neben an-
deren, auf die hier aus Platzgründen nicht eingegangen werden kann,19 ragt 
aus Sicht der diskursanalytischen Hegemonietheorie ein Problem heraus: 
Was vereinheitlicht eine diskursive Formation, also wie kann die Frage nach 
der Kohärenz einer diskursiven Formation beantwortet werden? Laclau und 
Mouffe rekurrieren hier zuallererst auf Foucaults Idee von der »Regelmäßig-
keit« in der »Verstreuung[ ]«. Diese Idee wird von Foucault als Alternative 
entwickelt, nachdem er verschiedene Formen der Vereinheitlichung von 
Aussagen verworfen hat. Foucault verwirft jede Vereinheitlichung zu einer 
Formation durch Referenz auf ein Gemeinsames, sei es ein gemeinsames 
Objekt des Diskurses, ein gemeinsames Thema, einen gemeinsamen Stil 
oder eine Konstanz der Begriffe.

Daher rührt die Idee, diese Verstreuungen selbst zu beschreiben; zu untersuchen, 
ob unter diesen Elementen, die sich mit Sicherheit nicht wie ein fortschreitend 
deduktives Gebäude, noch wie ein maßloses Buch, das allmählich durch die Zeit 

 18  Vgl. bereits Ernesto Laclau, Politik und Ideologie im Marxismus, Berlin 1981, S. 207 f.
 19  Ein anderes Problem besteht genau darin, daß Laclau und Mouffe die bei Foucault noch 

operative Unterscheidung zwischen der Ebene des Diskurses und jener des Außerdiskur-
siven (etwa der Institutionen) dekonstruieren müssen, um die Reste des soziologistischen 
Objektivismus zu beseitigen. Gerade von marxistischer Seite hat dieser Antiobjektivis-
mus wütende Reaktionen nach sich gezogen. Vgl. Norman Geras, Post-Marxism?, in: 
New Left Review 163 (1987), S. 40–82; ders., Ex-Marxism Without Substance: Being A 
Real Reply to Laclau and Mouffe, in: New Left Review 169 (1988), S. 34–62; dazu die 
Antwort Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Post-Marxism without Apologies, in: Ernesto 
Laclau, New Refl ections on the Revolution of Our Time, London 1990.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol und leerer Signifi kant 255

hindurch geschrieben würde, noch als das Werk eines kollektiven Subjekts or-
ganisieren, man keine Regelmäßigkeit feststellen kann: Eine Ordnung in ihrer 
sukzessiven Erscheinung, Korrelationen in ihrer Gleichzeitigkeit, bestimmbare 
Positionen in einem gemeinsamen Raum, ein reziprokes Funktionieren, verbun-
dene und hierarchisierte Transformationen. Eine solche Analyse würde nicht 
versuchen, kleine Flecken der Kohärenz zu isolieren, um deren innere Struktur 
zu beschreiben; sie würde sich nicht die Aufgabe stellen, die latenten Konfl ikte 
zu vermuten und ans volle Licht zu bringen; sie würde Formen der Verteilung 
untersuchen. Oder auch: anstatt Ketten von logischen Schlüssen (wie man es oft in 
der Geschichte der Wissenschaften oder der Philosophie tut) zu rekonstruieren, 
anstatt Tafeln der Unterschiede (wie es die Linguisten tun) aufzustellen, würde sie 
Systeme der Streuung beschreiben.20

Das Prinzip der Kohärenz einer diskursiven Formation ist also die durch 
bestimmte Formationsregeln geleitete Verstreuung der Aussagen selbst. Das 
läßt sich – laut Laclau und Mouffe – nach zwei Richtungen hin interpretie-
ren, je nachdem, ob man die Verstreuung gegenüber der Regelmäßigkeit 
hervorhebt oder ob man die Regelmäßigkeit der Verstreuung hervorhebt. 
Im ersten Fall benötigt man einen Bezugspunkt (bei Foucault die abwesende 
Einheit), der eine Verstreuung überhaupt erst denkbar macht. Dagegen er-
scheint Laclau und Mouffe die Betonung der Regelmäßigkeit produktiver, 
weshalb sie eine diskursive Formation als Ensemble differentieller Positionen 
defi nieren: »In einer artikulierten diskursiven Totalität, in der jedes Element 
eine differentielle Position besetzt […], ist jede Identität relational und alle 
Relationen haben einen notwendigen Charakter«.21 In diesem Sinne kön-
nen Laclau und Mouffe ihr Projekt als radikalen Relationismus klassifi zie-
ren. An diesem Punkt wird Laclaus spätere Theorie des leeren Signifi kanten 
einsetzen. Doch schon in Hegemonie und radikale Demokratie ist völlig klar, daß 
die relationale Logik innerhalb des Diskurses nicht ohne jegliche Beschrän-
kung vorherrschen kann. Dieser Kritik kann auch nicht der Relationismus 
Saussures entgehen, auf den Laclau und Mouffe sich beziehen, denn nur 
innerhalb eines geschlossenen Systems kann die Bedeutung jedes Elements 
durch die Differenz zu allen anderen bestimmt werden. Aus diesem Grund 
hat die Übernahme des Strukturalismus in die Humanwissenschaften wie-
der nur zu einem neuen Essentialismus geführt: zum Essentialismus der 
vollständigen Struktur und des abgeschlossenen (im Extremfall ›autopoieti-
schen‹) Systems.

 20  Michel Foucault, Archäologie des Wissens, aus d. Franz. übers. von Ulrich Koeppen, 
Frankfurt a. M. 1981, S. 57 f.

 21  Laclau, Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie, S.  156.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


256 Oliver Marchart

Als das linguistische Modell in das allgemeine Feld der Humanwissenschaften 
eingeführt wurde, war dieser Effekt von Systematizität vorherrschend, so daß der 
Strukturalismus zu einer neuen Form von Essentialismus wurde: zu einer Suche 
nach den zugrundeliegenden Strukturen, die das inhärente Gesetz jeder mögli-
chen Variation bilden. Die Kritik am Strukturalismus beinhaltet einen Bruch mit 
dieser Auffassung eines vollständig konstituierten, strukturellen Raumes.22

Ganz im Gegensatz dazu muß die relationale Logik als »unvollständig und 
von Kontingenz durchdrungen« vorgestellt werden.23 Es ist der Überfl uß 
anderer Diskurse, welcher das vollständige ›Nähen/Schließen‹ der Identität 
und somit jede Fixierung verhindert. Buchstäblichkeit (Fixierung) sei dann, 
wie die Autoren sagen, nur die erste der Metaphern. Das impliziert, daß der 
Begriff der Gesellschaft als ein von einem Grundprinzip vereinheitlichter 
Raum dagegen aufgegeben werden muß: Gesellschaft – als Totalität – wird 
zu einem ›unmöglichen Objekt‹. Diese These markiert das Ende des Sozio-
logismus und den Beginn einer politischen Diskurstheorie.
Doch genauso wie die Vorstellung der absoluten Fixiertheit muß die Vor-
stellung der absoluten Nicht-Fixiertheit aufgegeben werden. Und hier, so 
sahen Laclau und Mouffe, kommt man mit Foucault nicht weiter. Die Ein-
heit eines relationen Systems muß, selbst wenn letzteres immer nur relativ 
systematisch ist, auf irgendeine Art fi xiert werden. Zum Zweck der Theo-
retisierung von Fixiertheit greifen Laclau und Mouffe auf das Lacansche 
Konzept des ›Knoten- oder Stepp-Punkts‹ (point de capiton) zurück, also jenes 
Signifi kanten, der eine Signifi kantenkette ›steppt‹ und dadurch Bedeutung 
fi xiert. Die fl ottierenden Signifi kanten – in der Terminologie von Laclau 
und Mouffe ›Elemente‹ – werden durch eine solche Fixierung zu Momen-
ten einer diskursiven Totalität. Diesen Vorgang des ›Steppens‹ im Feld des 
Sozialen nennen sie nun Artikulation: »Die Praxis der Artikulation besteht deshalb 
in der Konstruktion von Knotenpunkten, die Bedeutung teilweise fi xieren«. Laclau und 
Mouffe werden dieser sozialen Praxis den Namen Hegemonie geben und so 
den Gramscianismus post-strukturalistisch reformulieren. Wiederum kann 
aber auch der Vorgang des ›Steppens‹ seinerseits zu keiner Schließung und 
Identität des Sozialen – zu Gesellschaft – führen, da »jeder Knotenpunkt 
in einer ihn überfl utenden Intertextualität konstituiert ist«. Für dieses be-
reits erwähnte ›Meer‹ der Intertextualität prägen Laclau und Mouffe den 
Begriff des ›Feldes‹ der Diskursivität. Der prekäre und partielle Status jeder 
Fixierung geht also »aus der Offenheit des Sozialen hervor, die ihrerseits wieder ein 

 22  Ebd., S.  164 f.
 23  Ebd., S.  162.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol und leerer Signifi kant 257

Resultat der beständigen Überfl utung eines jeden Diskurses durch die Unendlichkeit des 
Feldes der Diskursivität ist«.24 Damit haben sie etwas verloren und etwas ge-
wonnen. Der – wohlkalkulierte – Verlust des Begriffes der Gesellschaft als 
eine von einem Grundprinzip vereinheitlichte geschlossene Totalität führt 
zum Gewinn einer neuen Logik der Hegemonie, welche die partielle Fixie-
rung von Bedeutung im Sozialen erklärt. Laclau und Mouffe entkommen 
durch die Einführung und Ausweitung der Diskurslogik auf die Räume des 
Sozialen, Politischen und Ökonomischen sowohl den Gefahren des sozio-
logistischen Objektivismus als auch jenen des postmodernistischen totalen 
Pluralismus. 

III Kulturwissenschaftliche Diskursanalyse: Der Zugang 
der Cultural Studies

Bevor wir auf Laclaus Weiterentwicklung des Konzepts der »Knotenpunk-
te[ ]« zu einer Theorie des leeren Signifi kanten – und damit zu einer Theo-
rie des Symbols – kommen, sei noch kurz das Verhältnis der politischen 
Diskurstheorie zur Diskurstheorie der Cultural Studies angesprochen. Cul-
tural Studies sind – so wie die kaum vergleichbaren deutschsprachigen Kul-
turwissenschaften – kein einheitliches Gebilde. Auch in den Cultural Studies 
sind soziologistische und damit objektivistische Ansätze zu fi nden, selbst 
wenn es zumeist gerade der ›Textualismus‹ der Cultural Studies ist, der kri-
tisiert wird (meistens von jenen, welche die Rückkehr der Soziologie oder 
Ökonomie in die Cultural Studies einklagen). Wenn nun unter Textualismus 
verstanden wird, daß sich die Analyse – wie etwa in den sprichwörtlichen 
US-amerikanischen Madonna-Studies – auf wenige populärkulturelle ›Texte‹ 
beschränkt und Makrostrukturen nicht berücksichtigt, dann trifft die Kri-
tik allerdings einen wunden Punkt. Nur darf Textualismus nicht wie so 
oft durch die Annahme angeblich außerdiskursiver ›objektiver‹ Strukturen 
ersetzt werden, also durch Objektivismus. Wie oben gezeigt, ist sehr wohl 
ein Konzept von Diskurs im Angebot, das sich nicht auf einen enggefaßten 
Textbegriff reduzieren läßt, sondern gerade auch Diskursformationen wie 
etwa jene der Ökonomie umfaßt. Die hegemonialen Makrostrukturen sind 
letztlich genauso diskursiv wie der einzelne Text, der zur Analyse ansteht. 
Als Bestandteile einer hegemonialen Formation müssen Makrostrukturen 
in letzter Instanz somit als politische Strukturen, nicht als etwa rein ökono-

 24  Ebd., S.  165.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


258 Oliver Marchart

mische gefaßt werden, ist doch Ökonomie selbst Teil eines, in den Worten 
Gramscis, ›historischen Blocks‹.
Innerhalb der Cultural Studies ist in diesem Zusammenhang gerade die Arbeit 
von Stuart Hall interessant, weil sie sich gegen den Objektivismus stemmt, 
ohne dabei in die Falle des Textualismus zu gehen. Nicht umsonst kommt 
Halls diskurstheoretischer Ansatz der Essex School am nächsten, ja entwik-
kelt sich diese in direkter Auseinandersetzung mit der Arbeit von Laclau.25 
So erweist sich das Konzept der Artikulation als einer der Leitbegriffe der 
Cultural Studies.26 Das sollte zumindest den Antiobjektivismus des Ansatzes 
garantieren, bedenkt man, daß nach Laclau die Praxis der Artikulation der 
artikulierten Identität – dem Sozialen – vorgängig ist. Zugleich wird das 
Feld der Kultur für die Cultural Studies gleichumfänglich mit dem Feld des 
Diskursiven, also mit der Gesamtheit bedeutungserzeugender Praktiken. In 
Stuart Halls Worten: 

Systems or codes of meaning give signifi cance to our actions. They allow us to 
interpret meaningfully the actions of others. Taken together, they constitute our 
›cultures‹. They help to ensure that all social action is ›cultural‹, that all social 
practices express or communicate a meaning and, in that sense, are ›signifying 
practices‹.27 

Wir können also für die Cultural Studies die Gleichung aufstellen: Symboli-
sierung = Signifi kation = Kultur. Kultur ist im weitesten Sinne als Feld des 
Symbolischen zu bezeichnen, auf dem diskursive gesellschaftliche Bedeu-
tung produziert wird.
Des weiteren liegt beiden Ansätzen die Gramscianische Hegemonietheorie 
und damit ein politisches Verständnis von Kultur zugrunde, wobei hinzuge-
fügt werden muß, daß Cultural Studies in ihrer Birmingham-Variante und He-
gemonietheorie in der Essex-Variante ab einem bestimmten Zeitpunkt – etwa 
Ende der 1970er Jahre – auseinanderstrebten und daß diese Entwicklung 
etwas mit der gerade angesprochenen Mikro-Makro-Differenz zu tun hat. 

 25  Die einzelnen Stadien, in denen Hall seine anfangs durchaus noch vorhandenen objek-
tivistischen Restannahmen revidiert, können hier nicht dargestellt werden. Ich beziehe 
mich auf die jüngste Version der Hallschen Diskursanalyse.

 26  Vgl. Jennifer Daryl Slack, The Theory and Method of Articulation in Cultural Studies, 
in: David Morley, Kuan-Hsing Chen (Hg.), Stuart Hall. Critical Dialogues in Cultural 
Studies, London/New York 1996, S.  112–130.

 27  Stuart Hall, The Centrality of Culture: Notes on the Cultural Revolutions of our Time, in: 
Kenneth Thompson (Hg.), Media and Cultural Regulation, London/Thousand Oaks/
New Delhi 1997, S. 208.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol und leerer Signifi kant 259

Widmeten sich die Cultural Studies auf der einen Seite der Produktion und Re-
produktion hegemonialer Praktiken in der Populärkultur und im Alltag – im 
Sinne des von Raymond Williams proklamierten Kulturbegriffs eines whole 
way of life –, so interessierte sich die Essex School auf der anderen Seite vor-
nehmlich für die Konstruktionsweise des jeweiligen hegemonialen Horizonts 
einer Gemeinschaft und zieht makropolitische Diskurse zur Analyse heran. 
Laclau defi niert den Begriff des ›imaginären Horizonts‹ einer Gemeinschaft 
folgendermaßen: »The imaginary is a horizon: it is not one among other 
objects but an absolute limit which structures the fi eld of intelligibility and 
is thus the condition of possibility for the emergence of any object«.28

Eine hegemoniale Anstrengung besteht aus Sicht Laclaus darin, ein solches 
Imaginäres – als Grenze des in einer bestimmten Gesellschaft Sagbaren 
und Denkbaren – zu bestimmen und damit den Horizont des Intelligiblen 
festzusetzen. Obwohl das Feld der Kultur in einer post-Gramscianischen 
Theorie eine wichtige Rolle spielt, dürfte allerdings auch klar sein, daß es 
sich beim Imaginären um ein Phänomen handelt, dem man nicht allein über 
mikropolitische Analysen des Alltags und der Populärkultur gerecht werden 
kann. Nicht die Mikrodimension alltäglicher Praktiken steht also für Unter-
suchungen der Essex School im Zentrum der Analyse, sondern zumeist sind 
es Diskurse im durchaus herkömmlichen Sinn von Politik, also des politi-
schen Diskursfelds. So beschäftigt sich z. B. die Studie einer Laclau-Schüle-
rin mit dem Rasse- und Sexualitäts-Diskurs der britischen ›Neuen Rechten‹ 
von Powell bis Thatcher.29 Eine weitere umfangreiche Studie analysiert den 
südafrikanischen Diskurs der Apartheid,30 und andere beschäftigen sich 
mit dem Diskurs des rechten Neopopulismus in Europa oder der hegemo-
nialen Formation verschiedenster Nationen.31 Zugegebenermaßen besitzen 
mikropolitische Diskurse im Bereich der Kultur insofern makropolitische 
Funktion, als durch sie eine hegemoniale Formation artikuliert wird, damit 
wird aber das klassische Feld der Politik – wie es von den Cultural Studies 
systematisch vernachlässigt wird – noch lange nicht irrelevant.

 28  Laclau, New Refl ections on the Revolution of Our Time, S. 64.
 29  Anna Marie Smith, New Right Discourse on Race & Sexuality. Britain, 1968–1990, Cam-

bridge 1994.
 30  Alleta J. Norval, Deconstructing Apartheid Discourse, London/New York 1996.
 31  Vgl. Oliver Marchart, Austrifying Europa: Ultra-Right Populism and the New Culture of 

Resistance, in: Cultural Studies 16 (2002), S. 809–819; ders., ›The Fourth Way‹ of the 
Ultra-Right. Austria, Europe, and the end of Neo-Corporatism, in: Capital & Class 73 
(2001), S. 7–14; David Howarth et al. (Hg.), Discourse Theory and Political Analysis. 
Identities, Hegemonies and Social Change, Manchester 2000.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


260 Oliver Marchart

Wir können demnach zusammenfassen, daß die Differenz zwischen der 
kulturwissenschaftlichen Diskursanalyse der Cultural Studies und der politik-
wissenschaftlichen der Essex School in ihrem jeweils unterschiedlichen Fokus 
auf entweder mikropolitische oder makropolitische Diskurse zu suchen ist. 
Beide gehen, jedenfalls in ihren avanciertesten Varianten, von einer anti-
objektivistischen Theorie aus, die das Soziale als symbolisches Feld versteht, 
auf dem Bedeutungen generiert werden, die sich zu hegemonialen Forma-
tionen verdichten. Dabei bleiben sie nicht etwa auf der Ebene der Semiotik 
stehen, sondern entwickeln eine Diskurstheorie, die es ihnen erlaubt, den 
bedeutungsgenerierenden Aspekt sozialer Praktiken innerhalb von Artiku-
lationsstrategien hegemonialer Formationen zu verorten. Dennoch läßt sich 
die Fokussierungsdifferenz beider Ansätze dahingehend beschreiben, daß 
das Untersuchungsobjekt der Cultural Studies im wesentlichen ›die Kultur‹ ist 
(als Ebene des Symbolischen), während die Essex School den Fokus auf ›die 
Politik‹ legt (als Ebene des Symbols, wie wir gleich sehen werden). Obwohl 
beide Ansätze keineswegs inkompatibel sind, fehlt dem Cultural Studies-An-
satz der kategoriale Apparat, um den Weg der Verdichtung von hegemo-
nialen Strukturen im Feld der Kultur zum imaginären Horizont einer Ge-
meinschaft auszuweisen. Zwar lassen sich mit den Mitteln der Cultural Studies 
Unterordnungsverhältnisse, wie sie im Feld der Populär- und Alltagskultur 
etwa entlang der Achsen gender oder class reproduziert werden, beschreiben, 
die Analyse bleibt aber impressionistisch, solange diese Unterordnungsver-
hältnisse nicht im Rahmen der hegemonialen Formation als ganzer verortet 
werden. Es stellt sich somit die Frage der Artikulation zwischen Mikropolitik 
und Makropolitik.32 Die von kulturwissenschaftlichen Ansätzen aufgestellte 
Gleichung: Symbolisierung = Signifi kation = Kultur erweist sich als nicht 
ausreichend, insofern die Frage nach dem politischen Aspekt von Bedeu-
tungsfi xierung darin unbeantwortet bleibt.

IV Politikwissenschaftliche Diskursanalyse: Der leere Signifi kant 
als Symbol

Es können an dieser Stelle nicht alle methodischen Implikationen der politi-
schen Theorie bedeutungsgenerierender Praktiken entwickelt werden, auch 

 32  Vgl. Oliver Marchart, Bridging the Micro-Macro-Gap. Is There Such Thing as Post-Sub-
cultural Politics?, in: David Muggleton, Rupert Weinzierl (Hg.), The Post-Subcultures 
Reader, New York/Oxford 2003, S. 83–97.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol und leerer Signifi kant 261

wenn einige grundlegende epistemologische Implikationen bereits angespro-
chen wurden. Aus diesem Grund werde ich mich auf eine der zentralen Ka-
tegorien der Laclauschen Hegemonietheorie beschränken, die uns zugleich 
die politische Neufassung des klassischen Symbolbegriffs erlauben wird. 
Wenn das Ausgangsproblem darin besteht, die Herstellung der Kohärenz 
diskursiver Formationen zu theoretisieren, und das hegemonietheoretische 
Folgeproblem darin besteht, die Errichtung eines imaginären Horizonts zu 
theoretisieren und damit die Passage vom Mikro- zum Makropolitischen, 
dann antwortet Laclau auf beide Fragen mit seinem Konzept des leeren 
Signifi kanten. Bekanntlich besteht nach Saussure jedes Zeichen (signe) aus 
dem Bezeichneten (signifi é), also der Vorstellung, und dem Bezeichnenden 
(signifi ans), dem Lautbild bzw. Schriftbild, innerhalb eines relationalen Ge-
samtsystems (langue). Mit Lacan, an den Laclau anschließt, rückt die Ebene 
der Signifi kanten in den Vordergrund. Zu untersuchen ist das Verhältnis 
von Signifi kanten, wobei Bedeutung das nachträgliche Produkt des diffe-
rentiellen Spiels der Signifi kanten bzw. Signifi kantenketten ist. Wie auch 
bei Foucault sieht Laclau bei Saussure ein ungelöstes Problem in der Frage 
der Kohärenz oder Systematizität des Gesamtsystems bzw. einer Signifi kan-
tenkette. Der leere Signifi kant ist für Laclau nun jenes Element, das diese 
Kohärenz (wenn auch immer nur partiell) zu gewährleisten in der Lage ist. 
Laclaus Argumentation läßt sich in sechs Schritte zusammenfassen, die ich 
in Form von Thesen oder Postulaten kondensiere und an deren Ende die 
Theorie des leeren Signifi kanten stehen wird:
1. Signifi kation bedingt Systematizität. Das folgt aus den Grundannahmen Saus-
sures, denn in jedem Bezeichnungsakt ist die Totalität aller Differenzen im-
plizit anwesend. Dazu Laclau:

Von Saussure wissen wir, daß Sprache (und in Verlängerung: alle Signifi kations-
systeme) ein System von Differenz ist, daß linguistische Identitäten – Werte – rein 
relational sind und daher die Gesamtheit von Sprache in jedem einzelnen Akt der 
Bezeichnung involviert ist. Nun, in diesem Fall wird klar, daß Totalität essentiell 
notwendig ist: Würden die Differenzen sich zu keinem System zusammenschlie-
ßen, dann wäre überhaupt keine Signifi kation möglich.33

2. Es gibt keine Totalität und kein System ohne Grenzen. »Wie auch immer besteht 
das Problem darin, daß die eigentliche Voraussetzung der Signifi kation das 
System ist und die eigentliche Voraussetzung des Systems dessen Grenzen 

 33  Ernesto Laclau, Emanzipation und Differenz, aus d. Engl. übers. von Oliver Marchart, 
Wien 2002, S. 66.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


262 Oliver Marchart

sind«. Grenzen aber sind nur angebbar, wenn ihr Jenseits einsichtig ist: »Wir 
können mit Hegel sagen, daß das Denken der Grenzen von etwas darauf 
hinausläuft, das zu denken, was jenseits dieser Grenzen liegt«.34 Was aber 
ist dieses Jenseits? Kann es eine weitere Differenz sein? Offenbar nicht, denn 
in diesem Fall wäre diese Differenz Teil des Systems selbst, das ja nichts an-
deres ist als die Totalität aller Differenzen. Eine bloß weitere Differenz wäre 
ununterscheidbar vom System der Differenzen und somit kein ›Jenseits‹. 
Daraus folgt:
3. Das Jenseits des Systems hat den Charakter der Ausschließung. Die Grenzen des 
Systems müssen als radikale Grenzen vorgestellt werden. In anderen Wor-
ten: Das Außen des Systems steht nicht in einem differentiellen, sondern 
in einem antagonistischen Verhältnis zum Innen, das wiederum nur durch 
jenes Außen konstituiert wird. Für Laclau folgt also, 

daß echte Grenzen nie neutrale Grenzen sein können, sondern einen Ausschluß 
voraussetzen. Eine neutrale Grenze wäre eine, welche essentiell mit dem zusam-
menhinge, was an ihren beiden Seiten liegt: und diese beiden Seiten wären einfach 
voneinander unterschieden. Wenn eine bezeichnende Totalität aber genau ein 
System von Differenzen ist, dann bedeutet das, daß beide Teil desselben Systems 
sind und daß die Grenzen zwischen den beiden nicht die Grenzen des Systems 
sein können. Im Fall einer Ausschließung haben wir dagegen authentische Gren-
zen, da die Aktualisierung dessen, was jenseits der Grenze der Ausschließung 
liegt, die Unmöglichkeit dessen beinhaltet, was diesseits der Grenze liegt. Wahre 
Grenzen sind immer antagonistisch.35

4. Die Bedingung der Möglichkeit von Differenz ist Äquivalenz. Denn worin sie sich 
auch sonst unterscheiden mögen, im Verhältnis zu ihrem Außen sind alle 
inneren Differenzen äquivalent. Allerdings untergräbt diese Äquivalenz nun 
umgekehrt deren differentiellen Charakter, was bedeutet, daß Äquivalenz 
nicht nur Bedingung der Möglichkeit von Differenz ist, sondern auch Be-
dingung ihrer Unmöglichkeit (also der Unmöglichkeit totaler Differenz, i. e. 
eines beliebigen Pluriversums ohne Grenzen). 

Einerseits drückt sich jede Differenz selbst als Differenz aus, andererseits löscht 
sich jede selbst als solche aus, indem sie in ein Äquivalenzverhältnis mit allen an-
deren Differenzen des Systems eintritt. Und wenn wir davon ausgehen, daß es 
nur dort System gibt, wo es radikale Ausschließung gibt, dann ist diese Spaltung 
oder Ambivalenz konstitutiv für jede systemische Identität.36 

 34  Ebd., S. 66.
 35  Ebd., S. 66 f.
 36  Ebd., S. 67.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol und leerer Signifi kant 263

 Jede Identität konstituiert sich um diese unauflösbare Spannung zwischen 
Differenz und Äquivalenz. Das System als Totalität wird somit zu einem 
unmöglichen, aber dennoch notwendigen Objekt.
5. Das unmögliche Objekt des Systems kann nicht adäquat repräsentiert werden, weil 
ihm kein mögliches Objekt direkt korrespondiert. Die Grenzen des Systems – 
insofern sie dem System selbst radikal heterogen sein müssen, um es zu 
konstituieren – können nicht direkt aus dem Inneren des Systems heraus 
signifi ziert werden. In einem Rückgriff auf ein Wittgensteinsches Motiv 
sagt Laclau, daß sich die Grenzen der Signifi kation zwar nicht bezeichnen 
lassen, aber selbst »zeigen« – und zwar im Moment des Zusammenbruchs 
von Signifi kation: 

Aber wenn wir über die Grenzen eines Bezeichnungssystems sprechen, ist klar, daß des-
sen Grenzen nicht selbst bezeichnet werden können, sondern sich selbst zeigen müs-
sen als die Unterbrechung oder der Zusammenbruch des Prozesses der Signifi kation.37

6. Repräsentation von Systematizität ist nicht gänzlich unmöglich; insofern die Gren-
zen des Systems dieses nicht nur unmöglich machen, sondern eben auch 
möglich. Allerdings: Jede Repräsentation ist konstitutiv verzerrt oder opak. 
Die Mittel der Repräsentation können nur aus den systeminternen Diffe-
renzen gewonnen werden, die ihrem Zweck – der Repräsentation von Äqui-
valenz – notwendigerweise unangemessen bleiben müssen. Sie können diese 
Rolle nur übernehmen, wenn sie sich spalten: Auf der einen Seite behalten 
sie ihren differentiellen Charakter zumindest teilweise, auf der anderen Seite 
repräsentieren sie die unmögliche Totalität. Was Laclau und Mouffe eine 
›hegemoniale Relation‹ nennen, ist genau das: Eine bestimmte Partikulari-
tät übernimmt mehr oder weniger vorübergehend und mehr oder weniger 
erfolgreich eine universale Funktion, ohne ihr jedoch je voll genügen zu 
können.
Die Logik, die dahintersteht, ist eine Logik der Entleerung des diese un-
mögliche Aufgabe übernehmenden Signifi kanten von seinen partikularen Si-
gnifi katen. Um möglichst viele Differenzen in eine Äquivalenzkette zu brin-
gen, muß sich dieser Signifi kant – als der Name für die Kette selbst – von 
seinen konkreten Inhalten entleeren. Je umfassender die Kette, desto leerer 
der Signifi kant. Nehmen wir als Beispiel den Slogan ›Freiheit für Nelson 
Mandela‹. Zur Zeit der Apartheid war mit diesem Slogan nicht allein die 
Entlassung Mandelas aus der Gefangenschaft gemeint, sondern der Einsatz 
des Signifi kanten ›Freiheit‹ (aber auch des Signifi kanten ›Nelson Mandela‹) 

 37  Ebd., S. 66.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


264 Oliver Marchart

zielte auf die Abschaffung des Apartheid-Systems schlechthin und konnte 
so die unterschiedlichsten Forderungen und politischen Akteure hinter sich 
vereinigen. Mit anderen Worten, ein Signifkant wurde zum Symbol eines 
gemeinsamen Kampfes – einer Äquivalenzkette – gegenüber dem antago-
nistischen Außen eines unterdrückerischen Regimes. Die Kohärenz eines 
Bedeutungssystems wird somit aufgrund der Übernahme der allgemeinen 
Repräsentationsfunktion durch ein partikulares Element dieses Systems ge-
währleistet. Der symbolhafte Charakter dieses Elements besteht nicht in 
seiner konkreten Bedeutung, sondern darin, daß er diese Repräsentations-
funktion für das Gesamtsystem übernehmen kann und sich darin von sei-
nen konkreten Bedeutungen gerade entleert. 
Laclau selbst bringt dazu das von Rosa Luxemburg inspirierte Beispiel des 
politischen Kampfes gegen den Zarismus an, doch andere Beispiele wären 
hier genausogut einzusetzen.38 In einer Situation extremer Unterdrückung, 
so Laclau, beginnen Arbeiter einen Kampf um höhere Löhne, der, obwohl 
es sich um eine partikulare Forderung handelt, als allgemein antisystemi-
scher Kampf verstanden wird. Das führt zur Spaltung der Forderung nach 
höheren Löhnen zwischen ihrem konkreten, partikularen Gehalt und der 
universalen Funktion der Signifi kation des Kampfes gegen zaristische Unter-
drückung per se. Erst aufgrund dieser universalen Funktion können sich 
weitere Forderungen – etwa die Forderung liberaler Politiker nach Presse-
frei heit etc. – diesem Kampf einreihen. Diese partikularen Forderungen ver-
bindet untereinander an sich nichts außer ihrer gemeinsamen antisystemi-
schen Stoßrichtung.39 D. h. der Antagonismus zwischen dem zaristischen 
Regime und den aufbegehrenden Kräften ist notwendige Bedingung ihres 
Eintritts in eine gemeinsame Äquivalenzkette. Soll nun aber der Kampf der 
anti systemischen Kräfte als solcher signifi ziert werden, muß die Kette als 
solche von einem allgemeinen Äquivalent vertreten und signifi ziert wer-
den. Eine der partikularen Forderungen übernimmt diese universale Funk-
tion und hegemonisiert den antisystemischen Kampf (z. B. die Forderung 
der Arbeiter). Laclau hat das in einer Grafi k veranschaulicht, die ich leicht 
modifi ziert wiedergebe (Abb. 1). Der Zarismus fungiert hier als das nega-
torische Außen der Identität der antisystemischen Kräfte. Beide trennt eine 
radikale Grenze: ein Antagonismus. Die partikularen Forderungen, hier: 

 38   Judith Butler, Ernesto Laclau, Slavoj Žižek, Contingency, Hegemony, Universality. Con-
temporary Dialogues on the Left, London/New York 2000, S. 302 f.

 39  Was übrigens dazu führt, daß entsprechende Äquivalenzketten nach einem erfolgreich 
geführten Kampf auch relativ schnell wieder desintegrieren können.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol und leerer Signifi kant 265

Signifi kanten vereinen sich gegenüber dem negatorischen Außen zu einer 
Äquivalenzkette: S1 – S2 – S3 – S4 … Dabei bleiben sie in sich geteilt, was 
durch die jeweils geteilten Kreise angedeutet sein soll, zwischen der Ebene 
ihrer partikularen Bedeutung (ihres konkreten ›ursprünglichen‹ Signifi kats) 
und ihrer gemeinsamen antisystemischen Bedeutung. Ein Signifi kant unter 
anderen, S1, tritt schließlich aus der Kette heraus, um die äquivalentielle 
Dimension als solche zu bezeichnen.40 Insofern der Signifi kant diese allge-
meine Aufgabe übernimmt, wird er, so die von mir vorgeschlagene Erwei-
terung des Laclauschen Modells, zum Symbol. 

 Zarismus

 S1

   \  =  \ = \ = \

   S1  S2  S3  S4

Abb. 1 Die Funktion des leeren Signifi kanten (S1)

V Fazit

Der Unterschied des politikwissenschaftlichen Ansatzes zur kulturwissen-
schaftlichen, d. h. mikropolitischen Sicht von Signifi kation dürfte damit deut-
lich geworden sein: Für die Cultural Studies ist das Feld der Kultur (und der 

 40  Die von mir in Abweichung von Laclaus Nomenklatur vorgeschlagene Abkürzung des 
leeren Signifi kanten zu S1 spielt natürlich auf das Konzept des Herrensignifi kanten La-
cans an, der zwar heimlicher Pate des Laclauschen leeren Signifi kanten ist, von Laclau 
aber nirgendwo eigens erwähnt wird. Inzwischen hat sich im Rahmen der Essex School 
eine Lacanianische Richtung etabliert, die genau an dieser Schnittstelle zwischen Laclau 
und Lacan arbeitet und die politikwissenschaftliche Diskursanalyse mit dem Lacanschen 
Kategorienapparat querliest. Vgl. Yannis Stavrakakis, Lacan & the Political, London/New 
York 1999;  Jason Glynos, Yannis Stavrakakis, Encounters of the Real Kind: Sussing Out 
the Limits of Laclau’s Embrace of Lacan, in: Simon Critchley, Oliver Marchart (Hg.), 
Laclau. A Critical Reader, London/New York 2004; Oliver Marchart, Das unbewußte 
Politische. Zum psychoanalytic turn in der politischen Theorie: Jameson, Butler, Laclau, 
Žižek, in: Jürgen Trinks (Hg.), Bewußtsein und Unbewußtes, Wien 1999, S.  196–234.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


266 Oliver Marchart

gesellschaftlichen Symbolproduktion) gleichbedeutend mit dem signifi kato-
rischen Feld von Differenzen. Das ›Makro-Prinzip‹ der hegemonialen Ver-
einheitlichung dieses Feldes vermögen die Cultural Studies jedoch genauso-
wenig anzugeben wie die Diskursanalyse Foucaults und seiner soziolingui-
stischen Nachfolger. Von den drei diskutierten Spielarten hegemonietheo-
retischer Diskursanalyse – sozialwissenschaftlicher, kulturwissenschaftlicher 
und politikwissenschaftlicher – stattet uns nur die Diskursanalyse der Essex 
School mit einer angemessenen Theorie der makropolitischen Dimension 
und dadurch mit einem politischen Symbolbegriff aus, der die Ebene des 
Symbolischen als Feld bloßer Differenzen übersteigt. Das ist der Diskursana-
lyse der Essex School möglich, weil sie die Frage nach der Kohärenz diskur-
siver Formationen mit der Einführung der Kategorie der antagonistischen 
Äquivalenz zu beantworten weiß. Ein Feld der Differenz kohäriert alleine 
gegenüber einer allen Differenzen radikal heterogenen Instanz, die ein Prin-
zip der Äquivalenz in das Feld der Differenz einführt. 
Diese Instanz, die Instanz des Antagonismus, negiert den differentiellen Cha-
rakter der Signifi kanten, wodurch gegenüber diesem negatorischen Außen 
im Feld der Differenzen Äquivalenz- und damit Kohärenzeffekte entstehen. 
Im Prozeß ihrer Äquivalenzierung werden die Signifi kanten aus ihren vor-
maligen Konstellationen (ihrer Verstreuung) herausgerissen und treten in 
das ein, was Laclau und Mouffe Äquivalenzketten nennen. Ein Signifi kant 
aus dieser Kette übernimmt nun die Aufgabe des ›allgemeinen Äquivalents‹, 
also die Aufgabe, die Kette als solche zu hegemonisieren und zu repräsen-
tieren. Genau diese universale Aufgabe als allgemeines Äquivalent erfordert 
aber seine Entleerung von partikularen Inhalten. Der Signifi kant wird zum 
Symbol. Daraus zieht die politische Diskursanalyse die – möglicherweise 
kontraintuitive – Schlußfolgerung, daß ein Symbol gerade kein besonders 
›reicher‹ Signifi kant (›reich‹ an Signifi katen) ist, sondern ein besonders ›ar-
mer‹, sprich leerer Signifi kant.
Von entscheidender Bedeutung ist, will man die ganze Pointe dieser Refor-
mulierung des Symbolbegriffs erfassen, daß uns die doppelte Funktion des 
Symbols nicht entgeht. Einerseits handelt es sich um einen ganz gewöhnli-
chen partikularen Signifi kanten aus der Reihe aller anderen Signifi kanten 
einer Äquivalenzkette. Andererseits signifi ziert dieser Signifi kant eben nicht 
allein etwas Partikulares, sondern er signifi ziert die Einheit dieser Kette als 
solche. Mit anderen Worten, das Symbol signifi ziert das eigentliche Prinzip 
der Kohärenz einer diskursiven Formation, ja, politisch gesprochen, einer 
Gemeinschaft. Ein Symbol ist ein Symbol von Kohärenz, von Systematizität, 
ja Signifi kation an sich, noch bevor es etwas Konkretes – eine konkrete Dis-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Symbol und leerer Signifi kant 267

kursformation, ein konkretes System – symbolisiert. Politisch gesprochen 
signifi ziert das Symbol das Prinzip von Ordnung (Ordnung eo ipso) und die 
Fülle von Gemeinschaft (das Prinzip der Gemeinschaftlichkeit), noch bevor 
es eine konkrete Ordnung oder ein konkretes Gemeinwesen signifi ziert. Das 
ist es, was alle Symbole miteinander verbindet: ihre Leere, die Fülle signifi -
ziert. Insofern Kohärenz aber nur qua Antagonismus bewerkstelligt werden 
kann, gelingt diese Symbolisierungsleistung der Fülle von Gemeinschaft le-
diglich unter Inanspruchnahme eines negatorischen Außen: der Abwesen-
heit dieser Fülle, der Abwesenheit von Ordnung. Erst vor dem Hintergrund 
von Antagonismus und Dislokation ist politische Kohärenz signifi zierbar.41

Wir müssen also mit dem scheinbaren Paradox zu Rande kommen, daß 
die Signifi kation der Gemeinschaft selbst nicht anders bewerkstelligt wer-
den kann als durch eine Bewegung, die ich als ›De-Signifi kation‹ bezeich-
nen möchte. Jener Signifi kant, der das Feld der Differenzen einer Äquiva-
lenzkette einschreibt, kann dies nur um den Preis der eigenen Entleerung. 
Die Kohärenz einer diskursiven Formation ist somit nichts anderes als der 
Effekt dieses Entleerungsprozesses. Während für die Cultural Studies, die 
keinen makropolitischen Symbolbegriff kennen, also die Gleichung gilt: 
Symbolisierung = Signifi kation = Kultur, stellt die hegemonietheoretische 
Diskursanalyse der Essex School eine andere Gleichung auf: Symbolisierung 
 = ›De-Signifi kation‹ = Politik. Wir wären damit bei der politischen Refor-
mulierung des Symbolbegriffs angelangt: Ein Symbol ist ein Signifi kant, der 
nichts anderes signifi ziert als die eigene Leere – und damit die (abwesende) 
Fülle der Gemeinschaft.

 41  Zum terminus technicus Dislokation vgl. Laclau, New Refl ections on the Revolution of Our 
Time, pass.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


moritz bassler

Die kulturpoetische Funktion des Symbols
Ein Verwendungsvorschlag in Anknüpfung an Goethe

I

Alles was geschieht ist Symbol, und, indem es vollkommen sich selbst darstellt, 
deu tet es auf das Uebrige. In dieser Betrachtung scheint mir die höchste Anma-
ßung und die höchste Bescheidenheit zu liegen.1

»Alles was geschieht ist Symbol« – das ist offenkundig Unsinn, wie All-Aussa-
gen dieser Art generell. Es ist leicht, solche Sätze (etwa auch das vielgeschol-
tene ›Alles ist Text‹) als sinnlos zu kritisieren, allerdings nur, wenn man sie 
als ontologische mißversteht. Produktiver wäre es, sie als methodologische 
Programme zu begreifen – Goethes Satz hieße dann etwa: ›Alles läßt sich 
im symbolischen Modus konstruieren, verstehen oder lesen‹. Der Rhein-
fall in Schaffhausen, das zerbombte Anwesen des Großvaters in Frankfurt, 
Flößer auf der Saale, das St.-Rochus-Fest zu Bingen – alle natürlichen und 
kulturellen Phänomene können symbolisch werden, wenn man sie als Fälle 
betrachtet, die, so Goethe 1797 an Schiller, 

in einer charakteristischen Mannigfaltigkeit, als Repräsentanten von vielen an-
dern dastehen, eine gewisse Totalität in sich schließen, eine gewisse Reihe fordern, 
Ähnliches und Fremdes in meinem Geiste aufregen und so von außen wie von 
innen an eine gewisse Einheit und Allheit Anspruch machen.2

Auf dieser Ebene muß man noch keine Ontologie bemühen. Totalität und 
Mannigfaltigkeit sind die Bedingungen dafür, daß etwas überhaupt als Phä-
nomen in Erscheinung tritt – man muß es nach außen abgrenzen und nach 
innen seine Teile in einen Bezug bringen können, der das Ganze ausmacht. 
Das ist Aufgabe einer immanenten Analyse. Vom Rheinfall schreibt  Goethe 
an Schiller: »Ich habe auf der Stelle das Phänomen in seinen Teilen und im 

 1   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Carl Ernst Schubarth, 2. April 1818, in: ders., Goe-
thes Werke, hg. im Auftrag der Großherzogin Sophie von Sachsen, Weimar 1887–1919, 
Abt. 4, Bd. 29, S.  121–123, hier S.  122. Im folgenden zitiert mit der Sigle WA.

 2   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16. [und 17.] August 1797, in: Sieg-
fried Seidel (Hg.), Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, München 1984, Bd.  1 
Briefe der Jahre 1794–1797, S. 383–386, hier S. 384.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


270 Moritz Baßler

ganzen, wie es sich darstellt, zu fassen gesucht«.3 Anhand der nachgelas-
senen Aufzeichnungen der Schweizer Reise läßt sich recht konkret nach-
vollziehen, wie dieses ›Zu-fassen-Suchen‹ vonstatten geht: in einem Prozeß 
schriftlichen Formulierens nämlich, zunächst in Notizform, dann in immer 
weiteren Ausarbeitungen. Das Durcharbeiten des Phänomens, das die Vor-
aussetzung für seine Übertragung auf alles »Uebrige« ist, hat die Form der 
Durcharbeitung des eigenen Textes. Gemeinhin stellt man sich das symbo-
lische Schauen so vor, wie etwa Jürgen Stenzel formuliert: »Im Prozeß des 
Benennens blickt die Refl exion bis auf den Grund des Angeschauten und 
erkennt dort ein Grundmuster des Weltgeschehens«.4 Das Bild vom Grund 
jedoch, das ja das Transzendieren einer Oberfl äche voraussetzt, führt in die 
Irre. Das Benennen stellt die Oberfl äche schließlich erst her, die anschlie-
ßend zeichenhaft wird.
Daß Goethes Symbol-Konzept nicht naiv ist, versteht sich ohnehin. In den 
entscheidenden Phasen wird es in der Auseinandersetzung mit Kants Schrif-
ten und unter den kritischen Augen Schillers entwickelt. Dennoch bleiben 
die bekannten zeichentheoretischen Einwände: Man bedürfe bereits der 
Kategorien, um Abgrenzungen und Teil-Ganzes-Relationen überhaupt her-
zustellen. Die Ontologie, so das Argument, komme spätestens dort hinein, 
wo die Phänomene als gegebene, ihre innere Ordnung als organische und 
ihre Semiose als die eines natürlichen Zeichens vorausgesetzt werden. »Die 
Realität« – so formuliert es Titzmann – »muß [hier] Bedeutung haben, da-
mit die Kunst keine zu haben braucht«.5 Es ist diese Voraussetzung einer 
präexistenten Sinnordnung namens ›Natur‹, die der Literaturwissenschaft 
(post Sørensen) am Symbolbegriff der Goethezeit als nicht operationalisier-
bar und dementsprechend nicht mehr anschlußfähig erschien.6 

 3   Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 25. September 1797, in: Seidel, Der 
Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, Bd.  1, S. 415–418, hier S. 418.

 4   Jürgen Stenzel, Symbolische »Scheitholzfl öss-Anarchie« oder Meisterschaft und Dilet-
tantismus, in: Jahrbuch des Freien deutschen Hochstifts 1999, S. 52–67, hier S. 59.

 5  Manfred Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Walter 
Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie. Symposion Wolfenbüttel 1978, Stutt-
gart 1979, S. 642–665, hier S. 658.

 6  Vgl. ebd. sowie Robert Stockhammer, Spiraltendenzen der Sprache. Goethes Amyntas 
und seine Theorie des Symbols, in: Poetica 25 (1993), S.  128–154, bes. S.  129 f.; Heidi 
Krueger, Allegory and Symbol in the Goethezeit. A Critical Reassessment, in: Gertrud 
Bauer Pickar, Sabine Cramer (Hg.), The Age of Goethe Today. Critical Reexamination 
and Literary Refl ection, München 1990, S. 50–68; Christian Moser, Sichtbare Schrift, 
lesbare Gestalten. Symbol und Allegorie bei Goethe, Coleridge und Wordsworth, in: Eva 
Horn, Manfred Weinberg (Hg.), Allegorie. Konfi gurationen von Text, Bild und Lektüre, 
Opladen/Wiesbaden 1998, S.  118–132.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Die kulturpoetische Funktion des Symbols 271

Bereits Schiller hatte, mit anderen Worten, aber strukturgleich, gegen Goethes 
symbolische Empfi ndungen eingewandt:

Sie drücken sich so aus, als wenn es hier sehr auf den Gegenstand ankäme, was 
ich nicht zugeben kann. Freilich, der Gegenstand muß etwas bedeuten […]; aber 
zuletzt kommt es auf das Gemüt an, ob ihm ein Gegenstand etwas bedeuten soll, 
und so deucht mir das Leere und Gehaltreiche mehr im Subjekt als im Objekt 
zu liegen.7

In Adaptation dieses Arguments und im Zuge einer modernen Neubewer-
tung der Allegorie galt Goethes Symbolik lange Zeit, ja bis heute als sozu-
sagen unrechtmäßig naturalisierte Allegorik, poetisch erfolgreich, aber in 
jeder anderen Hinsicht fragwürdig.

II

Warum sollte sich daran etwas geändert haben? Ein Indiz ist beispielsweise, 
daß der lange Zeit konsensfähige allegorische Modus im Zuge des soge-
nannten cultural turn offenbar neu zur Debatte steht. Walter Haug nennt 
ihn geradezu »die krudeste Form der Usurpation des Fremden«:8 »Allego-
resen funktionieren, wie die christlich-mittelalterliche Hermeneutik es de-
monstriert hat, unfehlbar und immer. […] Man kann also Texte allegorisch 
jedem kulturgeschichtlichen Modell anbequemen«.9 
Fragt man nach dem konkreten historisch-kulturellen Ort von Bedeutun-
gen, so verliert das rein zeichentheoretische Prinzip der Arbitrarität zwar 
nicht an Gültigkeit, aber an Interesse, an Aussagekraft. Die wieder und 
wieder bestätigte Artifi zialität, Rhetorizität und Vorgeformtheit eines jeden 
vermeintlich natürlich gegebenen Sinns galt im Zeichen von Poststruktura-
lismus und Dekonstruktion noch als Quintessenz intelligenter Analysen. In 
kulturwissenschaftlicher Perspektive erscheint sie jedoch tendenziell nicht 
mehr als die Lösung, sondern eher wieder als das Problem. Kulturell wird 
eben ständig Bedeutung hergestellt und übertragen; kulturpoetische Lektü-
ren stellen sich der Aufgabe, das jeweilige Prinzip der Übertragbarkeit von 

 7  Friedrich Schiller, Brief an Johann Wolfgang Goethe, 7./8. September 1797, in: Seidel, 
Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, Bd.  1, S. 402–406, hier S. 404.

 8  Walter Haug, Literaturwissenschaft als Kulturwissenschaft?, in: DVjs 73 (1999), S. 69–93, 
hier S. 76 f.

 9  Ebd., S. 75.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


272 Moritz Baßler

einem auf das andere anzugeben, eine Aufgabe, die nur objektseitig, in der 
Analyse der jeweiligen Kultur, zu lösen ist. Ein bloßes generelles Bewußtsein 
für die Arbitrarität solcher Zeichenvorgänge und für den eigenen Konstruk-
tivismus trägt da nicht sehr weit.
Damit ist aber eine Konstellation innerhalb der aktuellen Theoriediskussion 
markiert, von der aus ein erneuter Blick auf Goethes Symbolik sich lohnen 
könnte. Und es gibt weitere Indizien: Auch die Hermeneutik etwa, die in 
den letzten Jahren wieder an Boden gewonnen hat, fi ndet – man möge mir 
diese Simplifi kationen nachsehen – den Grund der Übertragbarkeit, der 
rezeptionsseitig zugleich der Grund der Verstehbarkeit ist, in der ›Natur‹, 
nämlich in der Natur des Menschen. Anthropologische Konstanten sind 
es, die, nach Abgleichung sprachlicher und kultureller Unterschiede, die 
Verschmelzung der Horizonte ermöglichen. Folgerichtig fi rmiert die kultur-
wissenschaftliche Seite der neuen hermeneutischen Orientierung denn auch 
unter dem Label ›Literarische Anthropologie‹. Nun ist es freilich gerade die 
Hermeneutik, der Haug das allegorische Verfahren zuschreibt und dergegen-
über er, der vemeintliche Traditionalist der Debatte, die textualistischen An-
sätze von Clifford Geertz und Stephen Greenblatt ins Feld führt. Die Fronten 
verlaufen also quer zu den Vektoren der Problemstellung. Versuchen wir 
zu systematisieren:
Als positives Merkmal der Allegorie gegenüber Goethes Symbolik gilt die 
explizite Künstlichkeit des Übertragungsmodus. Allegorie ist bewußte, be-
griffliche Konstruktion. Haugs Einwand ist im Grunde der Goethes: Eine 
Allegorese ist allenfalls dort am Platze, wo das zu Deutende »sich schon 
selbst einem Modell ausgeliefert hat«,wo es »genuin allegorisch« konstruiert 
ist, im Sinne einer hineingelegten zweiten Bedeutung.10 Damit rekurriert 
das Verfahren notwendigerweise auf eine verschlüsselnde Instanz, auf den 
›Witz‹ und die Intention eines Autors; es zielt auf Rückübersetzung in eine 
eigentliche Bedeutung. Und genau darin liegt die Übereinstimmung mit 
hermeneutischen Verfahren: Um ein gegebenes Syntagma zu semantisieren, 
konstruiert die Lektüre in beiden Fällen ein zweites, strukturgleiches Syn-
tagma dazu, das dann allein die Semantisierung leisten soll – thin description 
sozusagen. Dieses zweite Syntagma gehört der jeweils eigenen Sprache, dem 
eigenen Wissen, der eigenen Kultur an; es selbst ist, als ein per defi nitionem 
immer schon verstandenes, semantisch unproblematisch.
De Mans Allegorik zielt darauf ab, daß solche Verschiebungen im Prinzip 
nicht stillzustellen sind, sondern in die Dissemination laufen. Das ist rich-

 10  Ebd., S. 77. Vgl. den Zusammenhang dort u. bes. Anm. 20.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Die kulturpoetische Funktion des Symbols 273

tig – im Prinzip. In jedem konkreten Fall einer verstehenden Lektüre wird 
aber dennoch eine Stillstellung der Semiose praktiziert, nach dem oben be-
schriebenen Muster. Hier offenbart sich, bei allen Unterschieden, eine ba-
sale Strukturgleichheit zwischen Dekonstruktion und Hermeneutik.

III

Demgegenüber entwirft Goethes Symbolik in der Tat das komplexere Ver-
fahren – eben weil sie von Beginn an nicht als Konstruktionsweise angelegt 
ist. An dieser Stelle wären zunächst theologische Vorstellungen des Kon-
zeptes abzuwehren. Daß Goethe Kants quasi-göttlichen intellectus archetypus 
bemüht, besagt nur: Seine Symbolik ist als Lektüre- und Sinngebungsver-
fahren von Phänomenen angelegt, hinter denen eben nicht der ›Witz‹ eines 
allzumenschlichen Autors steht. An Stelle des Autor-Gottes treten mit ›Na-
tur‹ und ›Kultur‹ vielmehr Instanzen, deren Erscheinung die Gestalt »der 
millionenfachen Hydra der Empirie« hat.11 Eine menschliche Regel- und 
Sinnhaftigkeit muß ihnen erst abgerungen werden. Man könnte das sym-
bolische Verfahren demnach geradezu als Antwort auf das Problem einer 
säkularisierten Hermeneutik beschreiben. Goethes Rede von den Erschei-
nungen, die »eine gewisse Reihe fordern, Ähnliches und Fremdes in [s]einem 
Geiste aufregen« usw. belegt, daß dabei die Zeichen-, d. h. Texthaftigkeit 
des angeblich bloß Geschauten – und damit die Artifi zialität der eigenen 
Lektüre – keineswegs verschleiert wird. Goethes Programm des »bloßen 
Sehens«12 ist deshalb nicht als Verdrängung der eigenen Methodik zu lesen 
(wie etwa Christian Moser das tut),13 sondern als Versuch ihrer abgrenzen-
den Formulierung. 
Schon die erste Voraussetzung, daß ein symbolisches Phänomen »vollkom-
men sich selbst darstellt«, ist das Ergebnis einer methodischen Operation. 
Es erfordert schlicht und einfach eine wiederholte Rezeption. Goethe ist 
nur kurz in Schaffhausen, doch fährt er in dieser Zeit mehrfach und zu ver-
schiedenen Tageszeiten an den Rheinfall. Erst in der Wiederholung schält 
sich ein konstantes Muster des Phänomens »in seinen Teilen und im gan-
zen«, mit anderen Worten: ein Syntagma heraus. Noch deutlicher ist das 
beim Römischen Carneval: Im ersten Jahr macht die »große Masse sinnlicher 

 11  Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16. [und 17.] August 1797, S. 385.
 12  Ebd., S. 383 f.
 13  Vgl. Moser, Sichtbare Schrift, lesbare Gestalten.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


274 Moritz Baßler

Gegenstände« auf Goethe »weder einen ganzen noch einen erfreulichen 
Eindruck«;14 erst beim zweiten Mal fällt ihm auf, 

daß dieses Volksfest wie ein anderes wiederkehrendes Leben und Weben seinen 
entschiedenen Verlauf hatte. Dadurch ward ich nun mit dem Getümmel ver-
söhnt, ich sah es an als ein anderes bedeutendes Naturerzeugnis und National-
ereignis.15

Was geht hier vor, zeichentheoretisch gesprochen? Die wiederholte Anschau-
ung des Gleichen schafft eine Reihe von Okkurrenzen, zwischen denen 
Äquivalenzen und Differenzen sichtbar werden. So wird, in der paradig-
matischen Strukturgleichheit mit sich selbst, der entschiedene Verlauf, die 
syntagmatische Ordnung eines Phänomens erkennbar. Nicht der hermeneu-
tische Vergleich mit dem eigenen Vorwissen liegt der Bedeutung zugrunde, 
sondern der Vergleich wiederholter Anschauungen. Das Ergebnis dieses 
Vergleichens hat, wie gesagt, Textform. Alles, was geschieht, kann Symbol 
sein, es ist dann aber zugleich Text. Der syntagmatische Teil eines Textes 
ist ja nichts anderes als die Speicherung eines entschiedenen Verlaufes zum 
Zwecke seiner Wiederholbarkeit, jetzt auch in absentia des Phänomens.
Erst im zweiten Schritt wird dieser Text zur Grundlage weiterer Anschlüsse 
und Übertragungen und damit von Semantisierung im engeren Sinne. Wie 
kann ein solcherart festgestelltes Phänomen repräsentativ werden, nach 
welchen Regeln wird es zu Reihen, Ähnlichem und Fremdem in Beziehung 
gesetzt? Jakobson zufolge kann der Diskurs über Nachbarschaft (Kontigui-
tät) oder Ähnlichkeit (Äquivalenz) fortgeschrieben werden. Beides wird bei 
Goethe von einem Prinzip geleitet, das man mit Geertz als local knowledge be-
zeichnen könnte. In den Wahlverwandtschaften heißt es in diesem Sinne: »Nur 
der Naturforscher ist verehrungswerth, der uns das Fremdeste, Seltsamste, 
mit seiner Localität, mit aller Nachbarschaft, jedesmal in dem eigensten Ele-
mente zu schildern und darzustellen weiß«.16

Lokalität und Nachbarschaft können kontige Assoziationen auslösen, so 
heißt es etwa angesichts des gefl ößten Holzes, daß hier »künftige Stadt- 
und Landgebäude zu hunderten roh auf dem Wasser schweben«, deren 
Baumeistern Glück gewünscht wird.17 Lokales Wissen stellt aber auch Para-

 14   Johann Wolfgang Goethe, Das Römische Karneval, in: ders., Werke, hg. von Erich 
Trunz u. a., München 111982, Bd.  11, S. 484–515, hier S. 484.

 15   Johann Wolfgang Goethe, Februar 1788, in: ders., Werke, Bd.  11, S. 519–523, hier S. 520.
 16   Johann Wolfgang Goethe, Die Wahlverwandtschaften. Ein Roman, WA I.20, hier 

S. 292.
 17   Johann Wofgang Goethe, Brief an Zelter, 19. März 1818, WA IV.29, S. 88–92, hier S. 92.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Die kulturpoetische Funktion des Symbols 275

digmen zur Verfügung, so wird das ›Römische‹ an sich zum semiotischen 
Resonanzraum, innerhalb dessen die Verrücktheiten des Karnevals Sinn 
bekommen. Auch normalerweise werde in Rom nämlich »[k]eine Leiche […] 
ohne vermummte Begleitung der Brüderschaften zu Grabe gebracht; die 
vielen Mönchskleidungen gewöhnen das Auge an fremde und sonderbare 
Gestalten; es scheint das ganze Jahr Karneval zu sein«.18

IV

Solche lokalen Kontextualisierungen muß man wohl kaum unter massi -
ven Ontologieverdacht stellen. Allerdings machen sie nun das Problem sicht-
bar, das auch für gegenwärtige kulturwissenschaftliche Kontextualisierungs-
verfahren virulent bleibt: Woher weiß ich, was noch lokaler Kontext ist und 
wo die eigenmächtige Vergleichskompetenz des Interpreten beginnt? 
Naturgemäß stellt sich dieses Problem zuerst bei echten Übertragungsfi -
guren. Bekanntlich konstatiert Goethe im Rahmen seiner craniologischen 
Forschungen eine Strukturgleichheit zwischen Schöpsen- und Menschen-
schädel und schließt so auf den menschlichen Zwischenkieferknochen. 
Man muß sich freilich klarmachen, daß um 1800, ein halbes Jahrhundert 
vor Darwin, die paradigmatische Reihe der Schädel noch durch keine Evo-
lutionstheorie gedeckt ist, die diese Analogie als Homologie naturalisieren 
könnte. Goethes Symbolik arbeitet also auf demselben Terrain wie die Kri-
tik der teleologischen Urteilskraft. Wo Kant mit komplizierten Als-ob-Figuren 
arbeitet, unterlegt Goethe das allgemeinste Prinzip, das ihm zur Verfügung 
steht – die ›Natur‹.
Die Vorwürfe gegen einen ontologisierenden Symbolbegriff greifen erst 
dort, wo dieser universale Naturbegriff universale Übertragungen legiti-
miert, die nicht mehr dem Prinzip der Lokalität gehorchen. Dies ist der Fall, 
wenn der römische Karneval am Aschermittwoch zum Sinnbild des mensch-
lichen Lebens gerinnt, die großen und kleinen Flößhölzer für Professionali-
tät und Dilettantismus stehen oder bei der Betrachtung des Rheinfalls sehr 
allgemeine Prinzipien der folgenden Art formuliert werden: »Das dauernde 
Ungeheure muß uns immer wachsend erscheinen […]. So erscheinen uns 
schöne Personen immer schöner, verständige verständiger«.19

 18  Goethe, Das Römische Karneval, S. 487.
 19   Johann Wolfgang Goethe, Aus dem Nachlaß. Reise in die Schweiz 1797, bearbeitet von 

 Johann Peter Eckermann, WA I.34.1, S. 201–445, hier S. 358.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


276 Moritz Baßler

Was hier geschieht, wäre nun in der Tat mit Allegorik besser bezeichnet. 
Hier wird Sinn nicht mehr nur gefunden, sondern übertragend gesetzt, dazu 
noch über eine zwischengeschaltete Abstraktion. – Wo das Lokalitätsprin-
zip aufgegeben wird, tendiert Goethes Symbolik auch stilistisch ins Sen-
tentiöse. Insofern solche Analogien nicht dem menschlichen Witz, sondern 
der  ›Natur‹ selbst zugerechnet werden, wird diese zum locus universalis, zum 
Prinzip allgemeiner Übertragbarkeit gemacht. Jenseits der symbolischen 
Praxis ist diese ›Natur‹, wie das Schädel-Beispiel zeigt, aber nicht theoreti-
siert. Sie kommt nicht dogmatisch als eine Lehre daher, die man zuerst zu 
glauben hätte, um dann bestimmte Analogien nachzuvollziehen. ›Natur‹ ent-
steht vielmehr erst im Zuge dieser Übertragungen – wo sie epistemologisch 
oder ästhetisch gelingen, dort wird eine naturhafte Analogie gestiftet. Eine 
symbolische Lektüre kann scheitern, wo sie jedoch gelingt, ist ihr Ergebnis 
›Natur‹ und also wahr – man kann nicht, wie bei der Allegorese, falsch ent-
schlüsseln. Symbolik arbeitet, so gesehen, an der Poiesis von ›Natur‹; und wo 
sie dem Prinzip der Lokalität gehorcht, tut sie das durchaus erfolgreich. 

V

Seit 1800 hat die Entdeckung der ›Kultur‹ über den Historismus und den 
linguistic turn zu einer Arbitrarisierung aller Zeichenverbindungen geführt. 
Unter dieser unhintergehbaren Bedingung sind die Instanzen, die für Mög-
lichkeit und Bedeutung metaphorischer und metonymischer Relationen 
einstehen, also die jeweiligen Kulturen. Damit wiederholt sich das Problem, 
dessen Lösung das Goethezeitliche Symbol war,20 heute als Problem der 
Kulturwissenschaft: Wie unterscheide ich in einer historisch spezifi schen 
Kultur gegebene Zusammenhänge von nachträglichen kulturwissenschaftli-
chen Konstrukten? Oder: Wie vermeide ich die Allegorese als »die krudeste 
Form der Usurpation des Fremden«? 21 Anknüpfend an Goethes Symbolik 
wären dazu die folgenden Schritte zu vollziehen:
Zunächst ist Goethes ›Natur‹ durch ›Kultur‹, und zwar eine bestimmte Kul-
tur, zu ersetzen. Eine semiotisch gefaßte Kultur ist für uns jenes System, 
das die Kontiguität und Übertragbarkeit von Dingen und Zeichen regiert. 

 20  Vgl. Moritz Baßler, Goethes Poetik der Kultur. Dichte Beschreibung, Allegorie und Ironie 
im Sankt-Rochus-Fest zu Bingen, in: Denise Blondeau, Gilles Buscot, Christine Maillard 
(Hg.), Jeux et fêtes dans l’œuvre de J. W. Goethe, Straßburg 2000, S.  107–126.

 21  Haug, Literaturwissenschaft als Kulturwissenschaft?, S. 76 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Die kulturpoetische Funktion des Symbols 277

Universale Vergleichbarkeit bekommt auf diese Weise einen lokalen Index. 
Zweitens sind die Phänomene, deren Bedeutung innerhalb dieser Kultur 
bestimmt wird, durchweg textuell zu konzipieren. Erst im intertextuellen 
Vergleich semantisieren sich die Texte einer Kultur gegenseitig; dem nach-
geborenen Wissenschaftler gelingt so, strukturalistisch gesprochen, die Re-
konstruktion lokaler Paradigmen. Eine Symbolik, die einer derart operativ 
bestimmten Textualität vorausläge, gab es schon bei Goethe nicht. Drittens 
schließlich halte man sich beim Vergleichen an die lokal, also im Textkorpus 
des jeweiligen kulturellen Archivs vorfi ndlichen Kontiguitäten und Übertra-
gungen, nach dem Motto: Nihil est in paradigmate, quod non fuerit in syntagmate. 
In den Phänomenen, d. h. in den Texten selbst wird die Poiesis von ›Kultur‹ 
praktiziert, und nirgendwo sonst ist sie analysierbar.
Mit anderen Worten: Nur der Kulturwissenschaftler ist verehrungswert, der 
dem einzelnen Text »mit seiner Localität, mit aller Nachbarschaft« seine 
kulturellen Gesetzmäßigkeiten abliest. Sein Projekt könnte man auch heute 
noch (oder wieder) als symbolisches bezeichnen. Es kann scheitern; wo es 
jedoch gelingt, ist sein Ergebnis ›Kultur‹ und also wahr. Anders als die Neo-
hermeneutik würde man dabei den linguistic turn nicht für den cultural turn 
verraten, denn was hier ›Kultur‹ heißt, entsteht ja erst in den rhetorischen 
Figurationen selbst.
Dagegen ist jeder Versuch, das Symbolische in explizitem Gegensatz zum 
Textuellen zu aktualisieren – etwa als Hort einer widerständigen materi-
alen Evidenz, die nicht in ihrer Vermittlungsfunktion aufgeht – zwar sympa-
thisch, aber analytisch wenig ergiebig. Es ist zwar richtig, daß symbolische 
Zusammenhänge nicht auktorial zurechenbar sind und daher nicht clare et 
distincte expliziert, geschweige denn auf eine intendierte Aussage reduziert 
werden können; eine differentia specifi ca zu anderen, insbesondere zu textuel-
len Zusammenhängen ist daraus jedoch nicht abzuleiten. Das vermeintlich 
Vorsemiotische des symbolischen Bezugs verweist nur auf bereits naturali-
sierte kulturelle Zusammenhänge. Das Symbol ist der Tropus sekundärer 
Naturalisierung schlechthin, es macht sich an Dingen fest oder besser: be-
hauptet, selbst Ding zu sein. Eine Rehabilitation des Symbolbegriffes, wie 
ich sie hier vorschlage, geht von der Einsicht aus, daß diese Naturalisie-
rungseffekte unumgänglich sind, daß sie nicht per se suspekt sind, sondern 
eine positive, kulturpoetische Funktion haben. Die Erkenntnis, daß ihre 
Einheit und Dinghaftigkeit auch nur eine rhetorisch gemachte ist, hat uns 
lange begeistert, und selbstverständlich behält sie ihre Gültigkeit. Inzwi-
schen erscheint jedoch die Analyse eben dieser kulturpoetischen Funktion 
als die spannendere interpretative Herausforderung. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


278 Moritz Baßler

 Jede kulturwissenschaftliche Analyse, die heute mit dem Symbolbegriff ar-
beiten will, steht daher vor einer doppelten Aufgabe: Zum einen hat sie die 
Herkunft des Symbols und seiner naturalisierenden Wirkung zu bestimmen, 
also eine Art Etymologie des Symbols zu betreiben, zum anderen aber wird 
sie die Stellung des betreffenden Symbols im kontextuellen Gefüge seiner 
Kultur beschreiben, also eine Semiotik des Symbols leisten müssen. Auch 
die symbolische Lektüre bleibt dabei stets – eine Lektüre. Sobald sie explizit 
geschieht, setzt sie, wie schon Goethes symbolische Lektüren, syntagmati-
sche Zusammenhänge voraus und stellt paradigmatische Zusammenhänge 
her. Den Teilnehmern des römischen Karnevals bleiben diese Zusammen-
hänge verborgen, nicht aber dem kulturwissenschaftlichen Beobachter des 
Festes. Kulturelle Symbole funktionieren vielleicht nicht wie Texte, in der 
Analyse aber, die Grundlagen und Mechanismen dieses quasi-natürlichen 
Funktionierens sichtbar macht, wird ihre Textualität offenbar.
Die Realität muß Bedeutung haben – was Titzmann angesichts der Natur 
noch für eine verfehlte epistemologische Annahme halten mußte, ist für 
kulturelle Realität geradezu selbstverständlich gegeben. Wo und insofern 
diese Realität lesbar ist, ist sie per defi nitionem textuell. Darin scheint mir die 
höchste Anmaßung und die höchste Bescheidenheit kulturpoetischer Ana-
lyse zu liegen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


stephan kammer

Natur, Ding, Sprache, Körper
Institution und De/Figuration des Symbols bei Kleist 

I

no symbols where none intended

Weh dem, der Symbole sieht!1

Das Paradox der konstitutiven ›Brüchigkeit‹ des Kleistschen Œuvres und 
das damit korrespondierende Interesse für die »Bruch- und Rißstellen« sei-
ner Architektur gehören seit einigen Jahrzehnten zu den einschlägigen To-
poi der Kleist-Forschung,2 bildeten möglicherweise gar den Anlaß für seine 
verspätete, aber um so nachhaltigere Kanonisierung um 1900: »In der Be-
rufung auf Kleist als radikalem Traditionsbrecher schafft sich die Moderne 
selbst eine Tradition«.3 Dem allgegenwärtigen Rekurs auf jene vielzitierte »ge-
brechli ch[e] Einrichtung der Welt« (BKA II/2, 102),4 den Kleists narrative 
und dramatische Inszenierungen zum Ausgangspunkt vielfältiger »Ver suchs-
an ord nun g[en]« nehmen,5 unterliegen politische, theologische und familiale 
Modelle der Sinnstiftung nicht minder als ästhetische; strittig ist für die li-
teraturwissenschaftliche Auseinandersetzung mit Kleists Werk kaum mehr 
die Radikalität dieser literarischen ›Experimentalsysteme‹, sondern allenfalls 
deren – ›polemisch‹-agonale, militärisch-taktische, auf System und Vermö-

 1  Samuel Beckett, Watt, London 1981, S. 255; dt.: Watt, aus d. Engl. von Elmar Top hoven, 
in: ders., Werke, Bd. 2 Romane, Frankfurt a. M. 1976, S. 475.

 2  László F. Földény, Heinrich von Kleist. Im Netz der Wörter, München 1999, S.  13.
 3  Günter Blamberger, »Nur was nicht aufhört, weh zu thun, bleibt im Gedächtniss«. Zur Typo-

genese des Kleist-Bildes in der deutschen Literatur der Moderne, in: Kleist-Jahrbuch 
1995, S. 25–43, hier S. 31.

 4  Kleists Texte werden nach den beiden folgenden Ausgaben mit Sigle zitiert: Heinrich 
von Kleist, Sämtliche Werke, hg. von Roland Reuß u. Peter Staengle, Basel/Frankfurt 
a. M. 1988 ff. [Sigle: BKA Abt./Band, Seite]; Heinrich von Kleist, Sämtliche Werke und 
Briefe in vier Bänden, hg. von Ilse-Marie Barth, Klaus Müller-Salget, Stefan Ormanns u. 
Hinrich C. Seeba, Frankfurt a. M. 1987–1997 [Sigle: DKV Band, Seite].

 5  Bernhard Greiner, Kleists Dramen und Erzählungen. Experimente zum ›Fall‹ der Kunst, 
Tübingen/Basel 2000, S. 55.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


280 Stephan Kammer

gen der Kunst oder der (literarischen) Sprache zielende? 6 – Ausrichtung. In 
Kleists Dramen und Erzählungen, in seinen Anekdoten und Essays steht, 
zur nachhaltigen Irritation seiner Zeitgenossen, nichts Geringeres auf dem 
Spiel als die Grundfunktionen kultureller Sinnstiftung. Die vielfältigen und 
historisch neuen Vermittlungsformen zwischen Körperlichkeit, Bewußtsein 
und gesellschaftlicher Organisation, deren soziale Einübung das sich heraus-
bildende System ›Literatur‹ der Goethezeit Gerhard Neumanns plausibler 
These zufolge7 gerade erst in Angriff genommen hat, zeigen in Kleists das 
Verfahren literarischer Darstellung selbst an den Rand seines Zusammen-
bruchs treibenden Versuchsanordnungen ihre Kehrseite: die Kontingenz-
anfäl lig keit und latente Gewaltsamkeit aller symbolischen Ordnung.
Dementsprechend teilt sich die neuere Kleist-Forschung in zwei Grundrich-
tungen. Die eine konzentriert sich auf die Abgründigkeit des erwähnten 
Darstellungsverfahrens; sei es unter der Prämisse, daß es möglicherweise 
»die Sache der Literatur eben nicht ist, den Begriff der Darstellung zu erfül-
len, sondern seine Struktur und seine Implikationen durch eine bestimmte 
Form der sprachlichen Praxis […] in Frage zu stellen«,8 sei es im Verweis 
auf die »Paradoxie des Unterscheidens« in der Darstellungsstruktur der 
Kleistschen Texte, deren Oszillieren »zwischen einer Logik der Fehl-Schlüsse 
über Leerstellen und einer Rhetorik der Präsentation« allein anzeigt, »daß 
sie dem (lesenden) Blick etwas entzieht«.9 Die andere Richtung versucht, 
Kleists Einsätze auf dem Schauplatz symbolischer Ordnungsstiftung zu re-

 6  Für eine polemisch-agonale Ausrichtung plädiert z. B. Mathieu Carrière, Für eine Litera-
tur des Krieges, Kleist, Basel/Frankfurt a. M. 1981. Militärstrategisch argumentiert Wolf 
Kittler, Die Geburt des Partisanen aus dem Geist der Poesie. Heinrich von Kleist und 
die Strategie der Befreiungskriege, Freiburg i. Br. 1987. Das ästhetische Paradigma ist 
dominant bei Greiner, Kleists Dramen und Erzählungen. Sprachlich-literarische Darstel-
lungsverfahren problematisieren Werner Hamacher, Das Beben der Darstellung. Kleists 
Erdbeben in Chili, in: ders., Entferntes Verstehen. Studien zu Philosophie und Literatur von 
Kant bis Celan, Frankfurt a. M. 1998, S. 235–279; Roland Reuß, Die Verlobung in St. Do-
mingo – eine Einführung in Kleists Erzählen, in: Berliner Kleist-Blätter 1 (1988), S. 3–45.

 7  Vgl. Gerhard Neumann, Die Anfänge deutscher Novellistik. Schillers Verbrecher aus verlo-
rener Ehre – Goethes Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten, in: Wilfried Barner, Eberhard 
Lämmert, Norbert Oellers (Hg.), Unser Commercium. Goethes und Schillers Literatur-
politik, Stuttgart 1984, S. 433–460. Fritz Breithaupt hat neuerdings diese Effekte und 
ihre Beobachtung durch Literatur auf äußerst überzeugende Weise unter dem Begriff 
der ›Institution‹ gefaßt. Vgl. Wie Institutionalisierungen Freiräume schaffen. Die Marquise 
von O.…, Die heilige Cäcilie und einige Anekdoten, in: Nikolaus Müller-Schöll, Marianne 
Schuller (Hg.), Kleist lesen, Bielefeld 2003, S. 209–241.

 8  Hamacher, Das Beben der Darstellung, S. 236.
 9  Bianca Theisen, Bogenschluß. Kleists Formalisierung des Lesens, Freiburg i. Br. 1996, 

S. 34 u. S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 281

konstruieren. Dabei werden die Texte entweder in das »Feld diskursiver 
Streuungen« einbezogen10 – ihre analytische Beschreibung erhält so den 
Status eines »Kommentar[s]«, der »die Isolierung oder Privilegierung von 
Diskursen aus[schließt]«: »Statt die Perspektive auf Einheitsformen wie das 
Literarische, Politische oder Humanitäre einzuengen, gewahrt er immer 
schon den Gegensatz, also diejenige Kategorie, durch die sich symbolische 
Systeme defi nieren«.11 Oder sie werden auf ihre »anthropologischen Phan-
tasien« hin befragt, in denen die »Findekraft der Sprache« und die »Aus-
druckskraft des Körpers« nach dem seinerseits problematisierten wieder-
holten ›Sünden fall‹ beim Übertritt des Menschen von der Natur zur Kultur 
erprobt werden.12

So heteronom diese Ansätze sich in der Zurüstung ihres Erkenntnisinteres-
ses zeigen mögen, so eint sie doch die Verabschiedung aller Identitätsfi gu-
rationen angesichts des Kleistschen Œuvres. Angemessen ist diese, wie an-
gedeutet, vornehmlich in bezug auf jene Formen der kulturellen Selbstkon-
stitution, die man mit den Begriffen der ›symbolischen Ordnung‹ oder der 
›Institution‹ zu fassen gewohnt ist – im Hinblick auf jenes normative und for-
mative Gefüge also, mit dem die beginnende Moderne die Fundamente ihrer 
sozialen, juristischen, personalen und ästhetischen Verfaßtheit auf Dauer 
stellt und damit ihr Funktionieren in den Prozessen gesellschaftlicher Repro-
duktion gewährleisten will. Dessen kritische Revision scheinen Kleists Texte 
auf privilegierte Weise zu erlauben, wenn sie im Rahmen ihrer – wie immer 
prekären – Darstellungsverfahren diese symbolische Transferleistung, und 
davor die je immanente Verfaßtheit der von ihr kurzzuschließenden Kon-
zepte, auf ihr katastrophisches Potential hin befragen.
Kaum in den Blick geraten sind Kleists Figurationen solcher Erschütterung 
jedoch bezogen auf jene ästhetische Kategorie der Epoche, deren Aufgabe 
gemeinhin, bei allen Unschärfen ihrer Bestimmung und Verwendung, in 
Verfahren solcher Integrationsstiftung gesehen wird: das Symbol.13 Wenn 

 10  Friedrich A. Kittler, Ein Erdbeben in Chili und Preußen, in: David E. Wellbery (Hg.), 
Po sitionen der Literaturwissenschaft. Acht Modellanalysen am Beispiel von Kleists Das 
Erdbeben in Chili, München 31993, S. 24–38, hier S. 26.

 11  Kittler, Die Geburt des Partisanen aus dem Geist der Poesie, S.  13.
 12  Vgl. Gerhard Neumann, Das Stocken der Sprache und das Straucheln des Körpers. 

Umrisse von Kleists kultureller Anthropologie, in: Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich 
von Kleist. Kriegsfall – Rechtsfall – Sündenfall, Freiburg i. Br. 1994, S.  13–29, hier S. 24 
u. S. 22 f.

 13  Eine Ausnahme bildet Ilse Graham, Heinrich von Kleist. Word into Flesh: A Poet’s 
Quest for the Symbol, Berlin/New York 1977. Ihre sorgfältigen Lektüren versuchen, an ge-
sichts der von ihr wohl als erster konsequent konstatierten programmatischen Brüchig-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


282 Stephan Kammer

sie, wie etwa in Bernhard Greiners Gesamtdarstellung der Kleistschen »Ex-
perimente zum ›Fall‹ der Kunst«, in den Fokus der Aufmerksamkeit rückt, 
dann nur über den Umweg jener Vermittlungsleistung zwischen Begriff und 
sinnlicher Anschauung, die Kants einschlägiger § 59 der Kritik der Urteilskraft 
herausgestellt hat und deren Versprechungen Kleists Texte »auf ihre Trag-
fähig keit hin zu überprüfen« sich anschicken.14 Indes wurde Kants Zurich-
tung der symbolischen Darstellung als Hypotypose, die »einem Begriffe, den 
nur die Vernunft denken, und dem keine sinnliche Anschauung angemessen 
sein kann, eine solche unter[legt]«,15 schon im ausgehenden 18. Jahrhundert 
vom Standpunkt eines sich neu abzeichnenden, ungleich emphatischeren 
Symbolkonzepts aus als unpräzise kritisiert. Herders zuweilen polemische 
Kommentierung des ersten Teils der Kritik der Urteilskraft bemängelt eine zu 
weite Fassung des Begriffs im Namen von Evidenz und Allgemeingültigkeit, 
die als Konstituenten des Symbols unabdingbar seien; dieser Kritik unter-
läuft zugleich ein Hinweis auf den auf Dauer stellenden, ›institutionellen‹ 
Charakter des Symbols: »Nicht jeder Begriff aber«, so Herders Einwand 
gegen die formale Bestimmung der Hypotypose, »den ich mit einer Sache 
verbinden will, instituiert Symbole«. Das Beispiel der Handmühle etwa, die 
Kant als Symbol für despotische Herrschaft anführt, entbehre jeder Ver-
bindlichkeit und Evidenz, da »dies nicht jeder dabei« denke. Gerade diesen 
institutionellen Aspekt des Symbols aber setzt Herder als verbindlich: »Im 
Symbol muß entweder durch natürliche oder durch eingesetzte Bedeutung, 
Jeder, für den das Symbol ist, den dadurch bedeuteten Begriff anerken-
nen«.16 Die Verbindlichkeit aber wird andererseits zum Ansatzpunkt der 
Kritik da, wo das Symbol den Brückenschlag von ästhetischem und morali-
schem Urteil ermöglichen soll. Kants Setzung des »Schöne[n]« als »Symbol 
des Sittlichguten« wirkt als »Analogie« auch im Sprachgebrauch des »ge-
meinen Verstande[s]« fort: »[W]ir benennen schöne Gegenstände der Natur, 
oder der Kunst, oft mit Namen, die eine sittliche Beurteilung zum Grunde 
zu legen scheinen« (KdU 461 f.). Gegen diese Übertragungsoperation führt 

keit des Kleistschen Œuvres, in einer erstaunlichen Mischung aus Blindheit und Einsicht, 
den Nachweis zu erbringen, Kleist sei »incapable of the symbolic mode« (S. 263).

 14  Greiner, Kleists Dramen und Erzählungen, S.  12.
 15  Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: ders., Werke in zehn Bänden, hg. von Wil-

helm Weischedel, Bd. 8, Darmstadt 1983, S. 459. Im folgenden zitiert mit der Sigle 
KdU.

 16   Johann Gottfried Herder, Kalligone. Vom Angenehmen und Schönen, in: ders., Werke 
in zehn Bänden, Bd. 8 Schriften zu Literatur und Philosophie 1792–1800, hg. von Hans 
Dietrich Irmscher, Frankfurt a. M. 1998, S. 641–964, hier S. 952.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 283

Herder nun das differenzierte Sprachwissen der rhetorischen Tradition ins 
Feld, um die Zumutung ihrer Verbindlichkeit in Frage zu stellen:

Längst hat die Philosophie, sowohl in Zeichen überhaupt, als in Sprache und 
Kunst unterschieden, was darstellende und bloß durch einen Nebenbegriff erinnernde 
Zeichen, was Denkmale oder einer Sache anhaftende Charaktere, was Bild (εἰκών) 
Emblem oder bloße Redefi gur sei, und auch bei diesen hat sie Figur und Tropus, Me-
tapher, Allegorie, Gleichnis, endlich bildliche Spielwerke, Rebus, Scharaden, Logogryphen 
u. f. sorgfältig unterschieden. Diesen Unterschied verkennen, unter den Namen 
Symbol das Verschiedenste werfen, setzt uns in eine Wortverwirrung zurück, der 
wir uns längst entkommen glaubten.17

Das Symbol ist eine Institution, die nicht allein aus der topischen ›Verdaue-
rung‹ rhetorischer Figuralität im Namen moralischer Refl exion entspringt: 
so ließen sich Herders Einwände gegen den § 59 der Kritik der Urteilskraft 
zusammenfassen. Sie teilen – und davon gehen die folgenden Überlegungen 
aus – ihre fundamentalen Einsatzpunkte, Institution und Figuralität, in auffälli-
ger Weise mit Kleists unterschwelliger Refl exion des Symbolkonzepts. Den-
noch aber ist deren strategische Verwendung geradezu gegenläufi g: Herder 
bemüht sich, kaum hat er seinen Blick von Kants Kritik abgewandt, die Szene 
der Symbolinstitutionalisierung – ganz im Sinne von Goethes Maxime der 
»lebendig augen blick liche[n] Offenbarung des Unerforschlichen«,18 die das 
wahre Symbol biete – radikal zu tilgen; Modell seines Symbolkonzepts wird 
damit das Natursymbol, das »Ding«, das »bedeutet, d. i. […] die Gestalt dessen 
[trägt] was es ist«.19 Taucht der Prozeß der Institutionalisierung des Symbols 
in seinen Ausführungen wieder auf, dann nur zur Diagnose der Defi zienz al-
les konventionell Symbolischen gegenüber diesem Modell.20 Kleist dagegen 
stellt die Szene der Symbolinstitutionalisierung ebenso radikal heraus; zum 
einen beschreibt er deren hypostasierendes Vergessen als Ausgangspunkt 
katastrophischer Wendungen aller Art, zum anderen schärft gerade seine 

 17  Ebd., S. 953.
 18   Johann Wolfgang Goethe, Maximen und Refl exionen, in: ders., Sämtliche Werke, Briefe, 

Tagebücher und Gespräche, 1. Abt., Bd.  13 Sprüche in Prosa. Sämtliche Maximen und 
Refl exionen, hg. von Harald Fricke, Frankfurt a. M. 1993, S. 33.

 19  Herder, Kalligone, S. 956.
 20  »Gibt also das Lebende dem Toten Bedeutung: so konnte es nicht fehlen, daß an sehr merk-

würdigen, Geist- und Bedeutungsvollen Charakteren Alles bedeutend ward. […] So stieg das kon-
ventionelle Symbolische zum Natursymbol hinauf; es ward nicht anbefohlen, noch weniger 
kalt verabredet; stillschweigend, aus Bewunderung, aus Liebe und Nachahmung wards 
angenommen und erhielt sich durch Gewohnheit, bis man entweder sein Unbedeutendes 
einsah oder sonst desselben müde ward, und vielleicht gar ein andres noch Bedeutungs-
leereres, aber Jüngeres, Geliebteres an seine Stelle setzte«. Herder, Kalligone, S. 957.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


284 Stephan Kammer

Aufmerksamkeit für den Setzungscharakter der Institutionalisierung die Ein-
sicht in deren Unausweichlichkeit. Kleists Symbolrefl exion ist, so ließe sich 
die These der vorliegenden Ausführungen zuspitzen, Symbolarchäologie – im 
Abhub jener Sinneffekte, von denen die Prozeduren der Institutionalisierung 
und Figuration des Symbols auf der Szene der Natur, der Dinge, der Spra-
che und der Körper verdeckt werden.

Die Implikationen dieser Kleistschen Strategie werden zunächst deutlich da, 
wo explizit Versprechen und Absicht emphatischer Natursymbolik – der 
am »vollkommensten« geleistete Transfer zwischen Begriff und Ausdruck21 – 
thematisiert werden; konkret: in der Erzählung Das Erdbeben in Chili, die, zu-
mal in ihrem Mittelteil, eine ganze Topik symbolischer Relationalität von 
Natur und menschlicher Vergesellschaftung abruft, inszeniert und schließ-
lich kollabieren läßt. Sie entwirft, unter dem letztlich ausschlaggebenden 
Vor behalt des Als ob,22 die Vorstellung einer symbolisch gedeckten gesell-
schaftlichen Neugeburt abseits von den Trümmern der von der Katastro-
phe scheinbar gänzlich vernichteten alten Institutionen: »Und in der That 
schien, mitten in diesen gräßlichen Augenblicken, in welchen alle irdischen 
Güter der Menschen zu Grunde gingen, und die ganze Natur verschüttet 
zu werden drohte, der menschliche Geist selbst, wie eine schöne Blume, aufzugehn  « 
(BKA II/3, 26; Herv. S. K.).
Es ist das Personal der Erzählung, das der trügerischen Evidenz dieses Na-
tursymbols immer wieder und schließlich im wörtlichen Sinne erliegt. So 
Josephe, die sich, nach dem Erdbeben in St. Jago »im Freien« angelangt, auf 
die Suche nach ihrem Geliebten und Kindesvater Jeronimo macht:

An dem nächsten Scheidewege stand sie still, und harrte, ob nicht Einer, der ihr, 
nach dem kleinen Philipp, der liebste auf der Welt war, noch erscheinen würde. 
Sie ging, weil niemand kam, und das Gewühl der Menschen anwuchs, weiter, und 
kehrte sich wieder um, und harrte wieder; und schlich, viel Thränen vergießend, 
in ein dunkles, von Pinien beschattetes Thal, um seiner Seele, die sie entfl ohen 
glaubte, nachzubeten; und fand ihn hier, diesen Geliebten, im Thale, und Selig-
keit, als ob es das Thal von Eden gewesen wäre. (BKA II/3, 19 f.)

Mag auch die Pinie in der Symboltradition des Lebensbaums stehen, in der 
synekdochischen Übertragung des von ihr beschatteten Tals auf ein fi ktives 
Paradies hin erhält sich diese Analogiebeziehung, wie sich zeigen wird, nicht. 
Obwohl die Erzählung in der aktualisierten »Verbindung von Analogie und 

 21  Ebd., S. 952.
 22  Vgl. Hamacher, Das Beben der Darstellung.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 285

Synekdoche« die »Grundfi gur des klassischen Symbolbegriffs« zum Einsatz 
bringt,23 bleibt die dadurch gestiftete Evidenz an die Figurenperspektive ge-
bunden und ist darüber hinaus semantisch prekär: Das »Thal von Eden« 
erweist sich als Hybrid von Paradiesgarten und irdischem Jammertal, in 
dem folgerichtig eine höchst ambivalente Bildlichkeit die Imaginationen 
von Versöhnung und Vereinigung immer wieder auf den fi ktionalen Status 
des »als ob« (vgl. auch BKA II/3, 24 u. 27) zurückwirft; ausgerechnet auf 
Donna Elisabeth, die als einzige die Problematik solcher Imaginationen zu 
»er inner[n]« (BKA II/3, 30) und offensichtlich diese Erinnerung der imagi-
nären »ei ne[n] Familie« »ins Ohr zu zischeln« nicht aufhören wird (BKA II/3, 
27 u. 32), überträgt sich die Konnotation der unruhestiftenden Schlange. 
Gesteigert noch erscheint die Ambivalenz des Symbols und der von ihm 
aus entfalteten Bildlichkeit an einer unmittelbar auf die Familienzusammen-
führung folgenden Stelle. Jeronimo, Josephe und der kleine Philipp fi nden, 
auf der Suche nach einem Platz, an dem das »heimliche Gejauchz ihrer See-
len« die vom Erdbeben Versehrten nicht stört, »einen prachtvollen Granat-
apfelbaum, der seine Zweige, voll duftender Früchte, weit ausbreitete« – und 
damit wiederum ein symbolisch codiertes Gewächs, das in der Tradition 
der Marienikonographie steht und als Lebenssymbol auch im christlich-
eschatologischen Sinne fi guriert. Doch auch diese Evidenz erweist sich im 
Verlauf der Erzählung als eine äußerst trügerische. Zwar überträgt sich die 
symbolische Codierung zunächst synekdochisch auf die darunter Lagern-
den: »Hier ließ sich Jeronimo am Stamme nieder, und Josephe in seinem, 
Philipp in Josephens Schooß, saßen sie, von seinem Mantel bedeckt, und 
ruhten« (BKA II/3, 21). Doch bereits die so aufgerufene Bildtradition der 
›Schutzmantelmadonna‹ erweist sich als hochgradig gestört – durch den 
leiblichen Vater Jeronimo zunächst, der darin in jeder nur erdenklichen 
Hinsicht nichts zu suchen hat; durch die »Nachtigall« dann, die »im Wipfel 
ihr wollüstiges Lied« fl ötet und in die Szenerie gleichsam das assonierende 
Echo zum ›Sündenfall‹ des Paares einbringt (»Durch einen glücklichen Zufall 
hatte Jeronimo […] die Verbindung von neuem anzuknüpfen gewußt, und 
in einer verschwiegenen Nacht den Klostergarten zum Schauplatze seines 
vollen Glückes gemacht«, BKA II/3, 8; Herv. S. K.); durch die Pervertierung 
vollends, welche die eschatologische Denkfi gur durch das ›Geschwätz‹ des 
Paares erfahren hat, »wenn sie dachten, wie viel Elend über die Welt kom-
men mußte, damit sie glücklich würden!« (BKA II/3, 21). Am Ende der 

 23  Roger W. Müller Farguell, Symbol2, in: Jan-Dirk Müller u. a. (Hg.), Reallexikon der deut-
schen Literaturwissenschaft, Bd. 3, Berlin/New York 2003, S. 550–555, hier S. 553.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


286 Stephan Kammer

Erzählung wird sich diese symbolische Besetzung endgültig als verkehrt 
erweisen, wenn Jeronimo und Josephe beim »Tumult« im »Dominikaner-
dom« erschlagen werden, Philipp aber überlebt (BKA II/3, 37 u. 34) – eine 
›heilige Familie‹ bilden Vater, Mutter und Kind in dem Maße allenfalls, wie 
das lateinische sacer als »Spu[r] alter Denkmühe«24 den Gegensinn von ›ver-
fl ucht‹, ›ruchlos‹ trägt.25

In radikalem Gegenentwurf also zum zeitgenössischen Symbolverständnis 
verführt gerade die symbolische Rahmung »Jeronimo und Josephe zur fal-
schen Auslegung des Textes, von dem sie selber ein Teil sind«.26 Sie – und 
Kleists Figuren überhaupt – unterliegen, so könnte man diese erste Form der 
Thematisierung des Symbolkonzepts zuspitzend beschreiben, jener »Wort-
verwirrung«, die Herder am § 59 der Kritik der Urteilskraft konstatierte, die 
Kleists Erzählung aber als Fundamentalproblem des Begriffes selbst zur Dar-
stellung bringt. Wer Symbole sieht, wo die Listen rhetorischer Figuralität am 
Werk sind, hat im »Versöhnungsgeschäft« (BKA II/3, 29) die schlechtesten 
Karten. Das Erdbeben in Chili scheint so mit allem Recht jener Traditionslinie 
zugerechnet werden zu können, die den falschen Versöhnungen des »pro-
fanen Sym bol begriff[s] des Klassizismus« widersteht27 und dem von ihnen 
einzulösenden »Wunsch und der Sehnsucht nach dem Identischwerden 
entsagt«.28

 24  Sigmund Freud, Über den Gegensinn der Urworte, in: ders., Studienausgabe, hg. von 
Alexander Mitscherlich u. a., Frankfurt a. M. 1982, Bd. 4, S. 228–234, hier S. 233.

 25  Exakt diese Engführung wird deutlich, wenn es von einem der am Lynchmob in der 
Dominikanerkirche Beteiligten heißt, er sei »heiliger Ruchlosigkeit voll« (BKA II/3, 36). 
René Girard hat im Hinblick auf Kleists Text von der Inszenierung einer »Krise der 
Nicht-Unterscheidung« gesprochen, die als Motivation für Ursprungsszenen von »My-
thos und Ritual« fi guriert; sie kulminiert in der Schlußszene, an der »Kleists Erzählung 
[…] die enge Verbindung des Heiligen mit der Gewalt […] sichtbar« macht. Mythos und 
Gegenmythos. Zu Kleists Das Erdbeben in Chili, in: Wellbery, Positionen der Literaturwis-
senschaft, S.  130–148, hier S.  135 f.

 26  Anthony Stephens, Kleist – Sprache und Gewalt, Freiburg i. Br. 1999, S.  173.
 27  Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften, 

hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser, Bd.  1.1, Frankfurt a. M. 1974, 
S. 338.

 28  Paul de Man, Die Rhetorik der Zeitlichkeit, in: ders., Die Ideologie des Ästhetischen, hg. 
von Christoph Menke, Frankfurt a. M. 1993, S. 83–130, hier S.  104. Vgl. ders., Ästheti-
sche Formalisierung: Kleists Über das Marionettentheater, in: ders., Allegorien des Lesens, 
mit einer Einl. aus d. Amerikan. von Werner Hamacher u. Peter Krumme, Frankfurt 
a. M. 1988, S. 205–233.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 287

II

Das Dinghafte des Gefäßes beruht keineswegs 
im Stoff, daraus es besteht, sondern in der Leere, 
die faßt.29

In kaum einem anderen Text hat Kleist die De-/Figuration und Refl exion 
des Symbols, in der ganzen Bandbreite der wort- und begriffsgeschichtlichen 
Aspekte dieses Konzepts, so ›augenscheinlich‹ dargestellt wie in Der zerbrochne 
Krug, ein Lustspiel (BKA I/3)30 – dargestellt als Effekt eben jener von Herder 
kritisch beobachteten ›Wortverwirrung‹ im Rahmen der Verhandlung eines 
konventionalisierten Symbol-Dinges. Schon die Verfahrensweise des Stückes 
angesichts des Symbols und seiner Funktionsstruktur als Vermittlung von 
Idee und Anschauung ist darin, auf unterschiedlichen Niveaus der Konzep-
tualisierung, im Zeichen der Verwirrung angelegt.31 Nicht nur in der drama-
tischen Haupt(ver)handlung des Lustspiels, Frau Marthes Klage gegen das 
»krug zer trümmernd[e] Gesindel« (Z 414), insistiert ein für jede Symbolher-
meneutik auffälliges »Gegenstandsbewußtsein«,32 es wird verfolgt bis hin zu 
den logischen und semantischen Fallen, in die solche Insistenz die dramatis 
personae immer wieder zu treiben droht; mit »Frau Marthes Eigentum, Eves 
Jungfernschaft, Walters Amt, Ruprechts Erbe und seine[r] Konskription« 

 29  Martin Heidegger, Das Ding, in: ders., Gesamtausgabe, hg. von Friedrich-Wilhelm von 
Herrmann, Abt.  1, Bd. 7 Vorträge und Aufsätze, Frankfurt a. M. 2000, S.  165–187, hier 
S.  171.

 30  Diese Ausgabe wird im folgenden Abschnitt unter Angabe der Verszahlen zitiert, spezi-
fi ziert nach den jeweiligen Textstufen: der Erstdruck von 1811 (unter der Sigle Z), der 
darin aufgenommene »Variant« des Schlusses (V), der Phöbus-Druck von 1808 (P) sowie 
Kleists Manuskript (H).

 31  »Kleists Lustspiel bringt einen Prozeß auf die Bühne, der nicht nur mit Wörtern, sondern 
zugleich um Wörter – und andere Zeichen – geführt wird«. Monika Schmitz-Emans, Das 
Verschwinden der Bilder als geschichtsphilosophisches Gleichnis. Der zerbrochne Krug im 
Licht der Beziehungen zwischen Bild und Text, in: Kleist-Jahrbuch 2002, S. 42–69, hier 
S. 43. Ihre Begriffsverwendung von ›Symbol‹ und rhetorischer Tropik (insbesondere 
›Metapher‹) läßt indes dieser These zum Trotz eine konsequente Differenzierung vermis-
sen (so spricht sie etwa ungeachtet des richtigen Hinweises auf den ›Krug‹ als Symbol 
auch – überdies ausgerechnet in der Auseinandersetzung mit den möglichen Bildvorla-
gen zu Kleists Lustspiel! – von zerbrochenen Krügen »als konventionelle[n] Metaphern 
für verlorene Jungfernschaft« (S. 52 pass.).

 32  Gerhard Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol, Göttingen 41997, S. 73. Paradoxerweise 
macht Ilse Graham Frau Marthe dieses Gegenstandsbewußtsein gerade zum Vorwurf. 
Der Zerbrochene Krug – Titelheld von Kleists Komödie, in: Walter Müller-Seidel (Hg.), 
Heinrich von Kleist. Aufsätze und Essays, Darmstadt 31980, S. 272–295.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


288 Stephan Kammer

stehen überdies,33 wie Wolf Kittler schlüssig gezeigt hat, die Grundwerte der 
symbolischen Ordnung des Staats auf dem Spiel; mit dem Gerichtsprozeß 
schließlich gerät diejenige symbolische Form zur Aufführung, in der diese 
Ordnung das seinerseits performative Ritual der Wahrheitsfi ndung domi-
nant gefaßt hat.34

Bereits der erste Auftritt des Lustspiels expliziert den sprachliche Texte über-
haupt intrigierenden Umstand, daß gerade jene von Herder gegen die ›Wort-
verwirrung‹ zwecks Analyse berufenen semiotischen und rhetorischen Tech-
niken es sind, die als Fundamentalverfahren der Sprache solche Verwirrung 
allererst ins Werk setzen.

Adam.
 Ja, seht. Zum Straucheln braucht’s doch nichts, als Füße.
Auf diesem glatten Boden, ist ein Strauch hier?
Gestrauchelt bin ich hier; denn jeder trägt
Den leid’gen Stein zum Anstoß in sich selbst. (Z 3–6)

Dorfrichter Adams programmatisch auf Evidenz angelegte Rede scheint in 
ihrer dissimulierenden Intention beim Schreiber Licht ihre Bestimmung zu 
verfehlen. Dies nicht deshalb, weil dieser etwas ›hinter‹ ihr zu Dissimulieren-
des entdecken würde – von solchen hermeneutischen Praktiken wie auch 
von der Problematik des »Geschäftswechsel[s]« zwischen Gedanke und Aus-
druck ist das Lustspiel hier noch weit entfernt35 –, sondern weil die Drift von 
Adams Rede in hochgradig selbstbezüglicher Weise zugleich vorführt und 
aufhebt, was diese ›aussagt‹. So wird Adams ›intendierte Aussage‹ (worauf 
aber könnte sich der Schluß auf eine solche ›Intention‹ je stützen?)36 eines 

 33  Kittler, Die Geburt des Partisanen aus dem Geist der Poesie, S.  125.
 34  »Man darf diese performative Auslegung des ›nur‹ Repräsentativen […] als deutlichen 

Fingerzeig auf ein tieferes Darstellungsinteresse Kleists ernst nehmen. Denn offensicht-
lich war es ihm um eine – wie sehr auch immer komisch gebrochene – Demonstration der 
Realitätsmächtigkeit von symbolischen Formen zu tun, Formen also, mit denen eine Gesellschaft 
sich einrichtet und mit denen sie sich für sich selbst verstehbar macht«. Ethel Matala de 
Mazza, Recht für bare Münze. Institution und Gesetzeskraft in Kleists Zerbrochnem Krug, 
in: Kleist-Jahrbuch 2001, S.  160–177, hier S.  166.

 35  Heinrich von Kleist, Über die allmählige Verfertigung der Gedanken beim Reden, DKV 
3, 534–540, hier S. 539. Vgl. Abschnitt III.

 36  Man kommt nicht umhin, angesichts der Doppelung von ›Intention‹ und ›Aussage‹ der 
rhetorisch kodifi zierten Logik des hysteron proteron zu folgen – noch die psychoanalytische 
Vorstellung davon, daß die Sprache gleichsam verräterisch das Unbewußte spreche, ist 
Effekt solcher vorausgesetzter Nachträglichkeit; rhetorische Figuration und »die Me-
chanismen des Unbewußten« verhalten sich wie »Kehrseite« und »Vorderseite«. Jacques 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 289

von allen äußeren Einfl üssen abgelösten physischen ›Strauchelns‹ über die 
eigenen Füße von der »Hintergedanken-Figur«37 der unorganischen Parono-
masie zu ›Strauch‹ auf jenen »glatten Boden« geführt, den die Doppelung 
von wörtlicher und metaphorischer Rede eröffnet: Das ›absolute‹ Straucheln, 
das Adam zur Deklaration seines von allen Kausalumständen befreiten 
(Un-)Falls brauchte, zeigt sich im Redeverlauf als ›immanentes‹. Dem Schrei-
ber Licht, der Luthers »gewisse vorliebe« für den »übertragenen gebrauch 
ohne ausdrückliche betonung der zugrundeliegenden sinnlich-anschauli-
chen bildvorstellung« zu kennen und zu teilen scheint,38 fällt es so nicht 
schwer, das Paradigma ins Spiel zu bringen, das mit diesem ›übertragenen‹ 
Straucheln der Innerlichkeit seit »Anbeginn« (Z 10) verknüpft ist und des-
sen Evokation die Figurenrede hier zum erstenmal »im sprechen anstoszen, 
stocken«39 – straucheln läßt: Adams Sündenfall.

L i ch t .
Nein, sagt mir, Freund! Den Stein trüg’ jeglicher —?

Adam.
 Ja, in sich selbst!

L i ch t .
Verfl ucht das!

Adam.
Was beliebt?

L i ch t .
Ihr stammt von einem lockern Ältervater,
Der so beim Anbeginn der Dinge fi el,
Und wegen seines Falls berühmt geworden;
Ihr seid doch nicht —?

Adam.
Nun?
Lich t .

Gleichfalls —?

Lacan, Das Drängen des Buchstabens im Unbewußten oder die Vernunft seit Freud, in: 
ders., Schriften, ausgewählt u. hg. von Norbert Haas, 3 Bde., Weinheim/Berlin 31991, 
Bd. 2, S.  15–55, hier S. 47.

 37  Wolfram Groddeck, Reden über Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Basel/Frankfurt 
a. M. 1995, S.  192. Daß die Paronomasie als Wortfi gur natürlich nicht in die Kategorie 
der Gedankenfi guren im Sinne des rhetorischen Systems gehört, sei hier angesichts der 
zitierenden Entleihung des Ausdrucks bei Groddeck ausdrücklich hervorgehoben.

 38  Art. straucheln, in: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, München 
1984, Bd.  19, Sp. 983.

 39  Ebd., Sp. 986.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


290 Stephan Kammer

Adam.
Ob ich —? Ich glaube —?

Hier bin ich hingefallen, sag ich euch.
L i ch t .

Unbildlich hingeschlagen?
Adam.
Ja, unbildlich.

Es mag ein schlechtes Bild gewesen sein. (Z 7–15)

Bereits diese Exposition der Dramenhandlung weist unmißverständlich dar-
auf hin, daß allein von einer bloßen »Rechtfertigung der vermeintlich ›un -
eigentlichen‹ metaphorischen Sprache« nicht die Rede sein kann.40 Vorbe-
halte oder doch zumindest Umakzentuierungen bleiben überdies auch ge-
genüber jenen Interpretationen anzumelden, die Kleists Lustspiel als Teil 
einer strategischen, genuin ästhetischen Kritik am Konzept eines »Brücken-
schlag[s] zwischen der Sphäre der Sinnlichkeit und derjenigen der Ideen« 
auffassen;41 mit anderen Worten: als Versuch, »am Schönen als Aus-Weg aus 
fragwürdiger Teleologie den Als-ob-Charakter eines (bloßen) Symbols zur 
Debatte zu stellen«, der hier mit der Absicht unternommen wird, im ›Als-ob‹ 
des »Komödie-Spielen[s] (im Wissen, daß nur ›ein Symbol für die Refl exion‹ 
gegeben wird) […] die grundlegend offen gewordene Zeichenrelation« als 
zu schließende zu zeigen.42 Denn es ist gerade die schlechthin irreduzible 

 40  »Der Zerbrochne Krug ist vom ersten bis zum letzten Wort als Rechtfertigung der ver-
meintlich ›uneigentlichen‹ metaphorischen Sprache zu lesen – einer Sprache, die etwas 
offenbart, wo sie scheinbar nichts anderes liefert als Annäherungen, Umschreibungen, 
Ersatzbezeichnungen. Aber gerade wo es zweifelhaft bis unglaubhaft geworden ist, ob 
so etwas wie eine ›eigentliche‹ Wahrheit überhaupt existiert, ist eine uneigentliche Spra-
che brauchbarer als jede, welche Wahrhaftigkeit prätendierte: eine uneigentliche Spra-
che, die eben dort etwas preisgibt, wo sie auf positive Feststellungen verzichten muß«. 
Schmitz-Emans, Das Verschwinden der Bilder als geschichtsphilosophisches Gleichnis, 
S. 50.

 41  Greiner, Kleists Dramen und Erzählungen, S. 77. Er setzt das ganze Kleistsche Œuvre 
unter das Zeichen einer fortwährenden kritischen Überprüfung der »Vermittlungsver-
sprechen des Ästhetischen« (S.  14), wie sie in der Kritik der Urteilskraft und darüber hinaus 
in Schillers Konzept der ›Grazie‹ gegeben werden. So treffend diese Feststellung ist, so 
problematisch indes ist Greiners Versuch, Kleists ›experimentelle‹ ästhetische Reaktio-
nen darauf Text für Text resp. Kapitel für Kapitel als Realisierungen eines konsistenten, 
sich fortschreitend radikalisierenden Werkplans zu lesen – und sei es eines aporetischen, 
der »Kunst als nur noch aus der Unmöglichkeit der Kunst (des Scheiterns ihrer Vermitt-
lungsversprechen) zu leistende« verstehen will (S.  15).

 42  Greiner, Kleists Dramen und Erzählungen, S. 76 u. S. 97. »So führt die Komödie ein 
Versprechen mit sich, das gerade im Horizont des Nach-Saussureschen Sprachdenkens 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 291

Zweiwertigkeit von ›Wörtlichkeit‹ und ›Bildlichkeit‹, von ›Eigentlichem‹ und 
›Übertragenem‹ der Sprache selbst, die zur Verhandlung steht;43 nicht deren 
Suspension in Metapher oder Allegorie, in denen die ›Wörtlichkeit‹ aufge-
hoben werden soll; nicht die Reduktion auf Sprachgesten der reinen Be-
nennung der Sache selbst, die der Rhetorizität allen Sprechens einen Riegel 
vorschieben will (und sei es in einem Verfahren, das sich selbst im Genre der 
Komödie als Fiktion, als Spiel, als Gemachtes ausstellt); nicht der Vorgang 
der indirekten, sinnlich-sinnhaften Darstellung einer Idee, mit der Kants 
symbolische Hypotypose die kategoriale Unanschaulichkeit des Begriffs 
überspielt oder durch den,44 wie schon Herders zitierte Kritik andeutete, 
das klassische Symbolkonzept diese fundamentale sprachliche Ambiguität 
»para-semiotisch« und »anti-rhetorisch« ausräumt.45

Daß solche Prozeduren sistierender und ersetzender Versöhnung die Sa-
che von Kleists Lustspiel nicht sind, zeigt insbesondere die Inszenierung 
desjenigen Dings, dessen symbolische Besetzung unstrittig, ja geradezu 
 überdeterminiert scheint: des zur Streitsache und zum Titelhelden werden-
den Krugs.46 Bereits die Präsentation des »Gegenstand[s] der Klage« (Z 593) 
vor dem nach allerlei Wirrungen und versuchten Intrigen endlich zusam-
mengetretenen Gericht erweist sich als tiefgreifende Irritation des rhetori-
schen ›Vor-Augen-Stellens‹, der zur Symbolkonstitution erforderlichen Hypo-
typose:

aufwühlenden Charakter haben muß, das Versprechen nämlich, das Verhaftet-, das Ge-
fangen-Sein in den Verweisungsspielen der Zeichen, die nicht in einem vorgängigen Sinn 
zentriert sind, sondern Sinn in ihrem Feld zerstreuen, aufzuheben« (S. 89).

 43  Vgl. Roland Reuß, »…uns, was wahr ist, zu verbergen.« Notizen zur Sprache von Kleists 
›Lustspiel‹ Der zerbrochne Krug, in: Brandenburger Kleist-Blätter 8 (1995), S. 3–17.

 44  Vgl. Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 458–461.
 45  Vgl. Peter Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog u. a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Li-

teraturgeschichte, Bd. 4, Berlin 21984, S. 308–333, hier S. 311; im Original gesperrt.
 46  Ähnliches gilt für Münzen und Geld, deren symbolische Besetzung der Text ebenfalls 

prominent inszeniert: von den Kassen des Richters über den »Schaupfennig« (Z 1387), 
den Eve zum Zeichen der Verlobung mit Ruprecht trägt, bis hin zu den diversen »Gul-
den« des Variant-Schlusses. »›Krug‹ und ›Münze‹ sind Symbole für mancherlei, sie sind 
Symbole des Symbolischen, Zeichen des Zeichens, sie sind aber insbesondere Konkre-
tisierungen der Hauptgleichnisse, die im Abendland zur Charakteristik von Sprache 
und Wörtern selbst eingesetzt worden sind: Einmal mehr werden Sprachbilder beim 
Wort genommen«. Schmitz-Emans, Das Verschwinden der Bilder als geschichtsphiloso-
phisches Gleichnis, S. 65. Vgl. Ingeborg Harms, Zwei Spiele Kleists um Trauer und Lust. 
Die Familie Schroffenstein und Der zerbrochne Krug, München 1990, S.  111–118 u. 159–169. 
Zum Krug als Titelhelden vgl. Graham, Der Zerbrochne Krug.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


292 Stephan Kammer

Frau  Mar the .
Seht ihr den Krug, ihr werthgeschätzten Herren?
Seht ihr den Krug?

Adam.
O ja, wir sehen ihn.

Frau  Mar the .
Nichts seht ihr, mit Verlaub, die Scherben seht ihr;
Der Krüge schönster ist entzwei geschlagen. (Z 644–647)

Auch die darauf folgende, nicht minder irritierende Ekphrasis, die Frau 
Marthe den Scherben ihres Krugs, »dem Loch, wo jetzo nichts« (Z 648), 
widmet, trägt das ihre dazu bei, die Vorstellung dinghafter Evidenz zu des-
avouieren und gleichzeitig das Potential symbolischer Dingcodierung zu 
problematisieren.47 »Der Krüge schönster« trug, so erfahren wir, die Szene 
der Übergabe der niederländischen Provinzen durch Karl V. an seinen Sohn 
Philipp II. – jenes »rührende Gaukelspiel«, das jeder Leser von Schillers Ge-
schichte des Abfalls der vereinigten Niederlande von der spanischen Regierung kennt 
und das einen für die Geschichte der Niederlande im 16. und 17. Jahrhun-
dert höchst folgenreichen politischen Akt bildete.48 Dieses Stück monarchi-
stischen Memorialkitsches versieht nun aber Frau Marthe mit einer bemer-
kenswerten Überlieferungsgeschichte, in der die Gedächtnisfunktion des 
Objekts von einer positiv in eine negativ identitätsstiftende, republikanische 
umbesetzt wird. Bereits der Beginn der Überlieferungsgeschichte setzt diese 
Umcodierung in Form einer gewaltsamen Aneignung in Szene: »Den Krug 
erbeutete sich Childerich, / Der Kesselfl icker, als Oranien / Briel mit den 
Wassergeusen überrumpelte. / Ihn hatt’ ein Spanier, gefüllt mit Wein, / Just 
an den Mund gesetzt, als Childerich / Den Spanier von hinten niederwarf, / 
Den Krug ergriff, ihn leert’, und weiter ging« (Z 680–686). Und wie der 
Freiheitswille der Niederländer »über die furchtbaren Künste der Tyrannei 
in ungleichem Wettkampf« gesiegt haben wird,49 so überdauert der Krug 
individuelle Lebensgeschichten, Plünderung und Feuersbrunst – bis zu den 

 47  Zur Problematik von Frau Marthes Figurenperspektive vgl. Graham, Der Zerbrochene 
Krug. Allerdings ist die »unmittelbare physische Wirklichkeit« für Frau Marthe gerade 
nicht »die einzige Wirklichkeit, die sie überhaupt zu sehen vermag« (S. 279). Vielmehr 
wird diese bis ins Paradoxe hinein heimgesucht von den Ideen, für die sie symbolisch 
eintritt. Nicht den Verlust des Symbols beklagt das Stück, es stellt dessen Insistenz noch 
und gerade in den Resten seiner dinglichen Verfaßtheit zur Debatte.

 48  Friedrich Schiller, Geschichte des Abfalls der vereinigten Niederlande von der spani-
schen Regierung, in: ders., Sämtliche Werke, hg. von Gerhard Fricke u. Herbert G. 
Göpfert, München 71988, Bd. 4, S. 27–361, hier S. 73.

 49  Ebd., S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 293

Ereignissen der strittigen Nacht, die Frau Marthe vor Gericht einzuklagen 
und zu beklagen gewillt ist. Einerseits also holt der Bruch des Kruges da-
mit die memoriale Umcodierung seiner Überlieferungsgeschichte ein, wenn 
darin die Repräsentanten einer von der Revolution gestürzten politischen 
Ordnung auch in effi gie in Stücke gehen, andererseits aber erlaubt er die 
Verhandlung dieses Bruchs der Symbole als symbolischen Bruch nur noch 
im Modus des Lustspiels: von den Aktanten der ›hohen Gattung‹, des Trauer-
spiels, bleiben materialiter allein die »Scherben« grotesker Körperlichkeit: 
Karls V. »Beine«, Philipps »Hintertheil«, der »Schatten« des Erzbischofs von 
Arras.50 Es ist allein Frau Marthes sprachgewitzter Imagination zu danken, 
daß wir diese zweifach zerbrochene historische Symbolstiftung in einer Form 
vor Augen gestellt erhalten, in der die Notwendigkeit – »Erlaubt! Wie schön 
der Krug, gehört zur Sache!« (Z 679) – und die Unmöglichkeit ihrer Evidenz 
zugleich aufscheinen: »Hier guckt noch ein Neugier’ger aus dem Fenster: / 
Doch was er jetzo sieht, daß weiß ich nicht« (Z 673 f.). Daß diese brüchige 
Ek phrasis nicht allein komödiantischer Unsinn ist, sondern auf das poetolo-
gische Fundament von Kleists Lustspiel abzielt, verdeutlicht ihr Abdruck im 
Phöbus. Unter dem Titel Fragmente aus dem Lustspiel:  d e r  z e r b ro c hn e  Krug  
fi ndet sich dort das ›Unglück‹ des Krugs in refl exiven Bezug auf das Über-
lieferungsgeschick des Texts selbst gestellt, wie die Anmerkung zum Titel 
festhält.51 Der neugierige Leser sieht an der betreffenden Stelle folgendes:

Nichts seht ihr, mit Verlaub, die Scherben seht ihr,
Der Krüge schönster ist entzwei geschlagen.
Hier grade auf dem Loch, wo jetzo nichts,
Sind die gesammten — — — — Provinzen
 — — — — übergeben worden.
U.  s .  w.

(Hier folgt die Beschreibung des Kruges) (P 151–155)

 50  Z 652, 654 u. 669. Vgl. Harms, Zwei Spiele Kleists um Trauer und Lust, S.  142. In der 
Forschung bildet der Verweis auf das Spannungsverhältnis von Drama und Komödie, 
das von den Para- und Intertexten des Stückes provoziert wird, einen gemeinsamen 
Nenner der ansonsten divergierenden Auslegungen.

 51  »Wir waren nach dem ersten Plane unserer Zeitschrift willens, hier das Fragment eines 
größern Werkes einzurücken (Robert Guiskard, Herzog der Normänner, ein Trauerspiel 
von dem Verf. der Penthesilea); doch da dieses kleine, vor mehrern Jahren zusammengesetzte, 
Lustspiel eben jetzt auf der Bühne von Weimar verunglückt ist: so wird es unsere Leser 
vielleicht interessiren, einigermaßen prüfen zu können, worin dies seinen Grund habe. 
Und so mag es, als eine Art von Neuigkeit des Tages, hier seinen Platz fi nden« (BKA 
I/3, 182; Herv. S. K.).

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


294 Stephan Kammer

Daß aus dieser Mauerschau ins Ungewisse ein Scherbengericht wird, bei 
dem sich andere Ereignisse in die Reste des Kruges eintragen, gehört zur 
Handlungsstruktur des Stückes; daß es sich dabei aber um symbolisch co-
dierte Ereignisse handelt, dafür sind Adams (dissimuliertes) Begehren und 
seine unmittelbare Replik auf Marthes Ekphrasis verantwortlich. Zunächst 
ruft er mit dem »zer scherbte[n] Pactum« (Z 675) die wortgeschichtliche 
Herkunft des Symbolkonzepts auf. Das symbolon ist zunächst Zeichen eines 
Pakts, das durch das Zerbrechen einer Plakette oder eines Stäbchens in 
zwei Hälften zustande kommt; die Besitzer der beiden Hälften, die an den 
Bruchstellen singulär zueinander passen, versichern sich durch deren Vor-
zeigen der Gesetze der Gastfreundschaft. Die Erzählung des Aristophanes 
von der Zweiteilung der ursprünglichen menschlichen Kugelwesen durch 
Zeus, die man in Platons Symposion fi ndet, wird dieser Suche nach der passen-
den Bruchstelle eine anthropologische Wende hin zu einer Theorie des Be-
gehrens geben.52 Adam bringt überdies, gleichsam im Nebensinn einer Zote, 
den sexuellen Symbolkontext des zerbrochenen Kruges wieder ins Spiel, 
den das Geplänkel der Parteien vor der Verhandlung schon instituiert hat: 
»Uns geht das Loch — nichts die Provinzen an, / Die darauf übergeben wor-
den sind« (Z 677 f.). Wie ist es nun um diese Symbolik bestellt, die gerade 
den Bruch des Dings zum Anlaß ihrer Setzung macht?
»Dein guter Name lag in diesem Topfe, / Und vor der Welt mit ihm ward 
er zerstoßen« (Z 490 f.) – so resümiert Frau Marthe, auf einer Fährte, auf 
die sie Ruprecht erst gebracht hatte,53 was an den Scherben des Dings über 
die Person Eve zur Verhandlung steht. Der zerbrochene Krug als Symbol 
verlorener Unschuld geht auf einen Bedeutungswandel resp. eine Bedeu-
tungsverengung zurück, die das seit dem Mittelalter ikonographisch und 
textuell belegte Vanitas-Emblem des Kruges – der so lange zum Wasser geht, 
bis er bricht – um die Mitte des 17. Jahrhunderts erfahren hat und deren 
Auswirkungen, wiederum in Text und Bild, erstmals in den Niederlanden 
dokumentiert sind.54 Was diese Tradition prägt, ist eine auffallende Diskre-

 52  Vgl. Walter Müri, SYMBOLON. Wort- und sachgeschichtliche Studie, in: ders., Griechi-
sche Studien. Ausgewählte wort- und sachgeschichtliche Forschungen zur Antike, hg. 
von Eduard Vischer, Basel 1976, S.  1–44, hier S. 2–9; Hans-Dieter Bahr, Die Sprache 
des Gastes. Eine Metaethik, Leipzig 1994, S. 221–235.

 53  »Der Drache! / S’ ist der zerbrochne Krug nicht, der sie wurmt, / Die Hochzeit ist es, die 
ein Loch bekommen, / Und mit Gewalt hier denkt sie sie zu fl icken. / Ich aber setzt noch 
den Fuß Eins drauf: / Verfl ucht bin ich, wenn ich die Metze nehme« (Z 439–444).

 54  Vgl. Gisela Zick, Der zerbrochene Krug als Bildmotiv des 18. Jahrhunderts, in: Wallraf-
Richartz-Jahrbuch 31 (1969), S.  149–202; E. Theodor Voss, Kleists Zerbrochner Krug im 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 295

panz zwischen moralisierendem Gestus und den überwiegend frivolen bis 
obszönen Modalitäten der Darstellung. Angesichts der wohl bekanntesten 
bildlichen Inszenierung des Symbols, Jean-Baptiste Greuzes 1777 erstmals 
ausgestellter La cruche cassée, fanden die Frères Goncourt die dieser Diskre-
panz Rechnung tragenden Oxymora der ›engelsgleichen Heuchelei‹ und 
der ›natürlichen Falschheit‹. Bezogen auf diese Symbolgeschichte ›irrt‹ die 
in der Vorrede zum Manuskript des Zerbrochnen Kruges festgehaltene Bemer-
kung – »Das Original war, wenn ich nicht irre, von einem niederländischen 
Meister« (H 220) – damit in der Tat nicht, wohl aber im Hinblick auf die 
konkrete Bildvorlage, die der Produktionslegende nach zum Dichterwett-
streit zwischen Kleist, Ludwig Wieland, Heinrich Zschokke und Heinrich 
Geßner angeregt hatte: Jean Jacques Le Veaus Stich Le juge ou la cruche cassée. 
E. Theodor Voss konnte in einer akribischen Bildlektüre nachweisen, daß 
die Erweiterungen und Verschiebungen, die Kleists Lustspiel in Richtung  Ju-
stiz und Käuflichkeit an diesem Symbol vornimmt, auch in der Darstellung 
des Stichs angelegt sind: Es zeigt ein »Bordell […] unter einem Dach mit dem 
Gericht, das in geheimer Komplizenschaft durch die Finger sieht«.55

Das Lustspiel um den zerbrochenen Krug, das geographisch und histo-
risch auf der Szene dieser zweiten Symbolinstitutionalisierung angesiedelt 
ist, artikuliert die zu verhandelnden Konfl ikte in einer Serie von Verdop-
pelungen: in einer einmal am Pol des kulturellen Gedächtnisses, einmal 
an dem der kulturellen Subjektivierung des Begehrens angesiedelten Sym-
bolik; in der doppelten Performativität poetologischer Selbstbezüglichkeit 
und juristischen ›Wahrheit-Gebens‹,56 im doppelten Schluß des Textes. Aus 
dem Wech selspiel dieser Bezugsmodelle, dem Widerstreit ihrer konstitu-
tiven Entscheidungs- und Ersetzungsverfahren, entspringt jene prismati-
sche Brechung, welche die Verhandlungen und Auslegungen nicht an ihr 
Ende kommen lassen. Ein Urteil über das Symbol jedenfalls ist nicht abzu-
sehen:

Lichte alter und neuer Quellen, in: Alexander von Bormann, Karl Robert Mandelkow, 
Anthonius H. Touber (Hg.), Wissen aus Erfahrung. Festschrift für Herman Meyer zum 
65. Geburtstag, Tübingen 1976, S. 338–370.

 55  Voss, Kleists Zerbrochner Krug im Lichte alter und neuer Quellen, S. 347.
 56  Den Effekt dieses Transfers hat – trotz ihres ausschließlichen Erkenntnisinteresses für die 

symbolischen Institutionen im gesellschaftlichen Sinn – Ethel Matala de Mazza genau 
benannt: »Repräsentation und Performativität erweisen sich […] nicht als einander aus-
schließende Formen der Bedeutungsproduktion. Indem das Herstellen von Sinn sich als 
ein Darstellen maskiert, arbeiten beide sich vielmehr im Raum des sozialen Imaginären 
wechselseitig zu«. Recht für bare Münze, S.  170.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


296 Stephan Kammer

Frau  Mar the .
Sagt doch, gestrenger Herr, wo fi nd’ ich auch
Den Sitz in Utrecht der Regierung?

Wal t e r.
Weshalb, Frau Marthe?

Frau  Mar the  (empfi ndlich).
Hm! Weshalb? Ich weiß nicht —

Soll hier dem Kruge nicht sein Recht geschehn?
Wal t e r.

Verzeiht mir! Allerdings. Am großen Markt,
Und Dienstag ist und Freitag Session.

Frau  Mar the .
Gut! Auf die Woche stell’ ich mich dort ein. (Z 1967–1974)

III

Kleist […] steht zu allem zunächst einmal schief.57

Kleists subversive Inzenierungen des Symbols zwingen die Protagonisten 
seiner Texte in Decodierungsprozesse mit (meist) katastrophalem Ausgang 
und binden das Konzept selbst an das prekäre Fundament einer unhinter-
gehbar brüchigen Sprache zurück – dies wäre, kurz gefaßt, das Ergebnis 
der bisherigen exemplarischen Lektüren. Zu klären wären nun die poeto-
logischen Implikationen, die dieser zweifachen Defi guration jenseits von 
konkret fi guren- und handlungsbezogener Darstellung Rechnung zu tragen 
vermöchten.
Zu fi nden sind sie im Essay Über die allmählige Verfertigung der Gedanken beim 
Reden.58 Zwar scheint der Aufsatz auf den ersten Blick von der hier ver-
handelten Thematik weit entfernt. Zudem hat der in seiner komplexen 
Struktur und scheinbar assoziativen Sprunghaftigkeit ebenso wie in seiner 
vielfachen Bezüglichkeit schwer zu fassende Text zu gänzlich unvereinba-
ren Lektüren Anlaß gegeben. An ihm wurde ein »Paradigma gelingenden 
Sprechens« ausgemacht, das in kommunikationspragmatischer Absicht die 
»Redekonstellation des ästhetischen Urteils« etabliere und sich von dem 
an die semantische Unbeherrschbarkeit sprachlicher Rhetorizität gebunde-

 57  Heiner Müller, DEUTSCHLAND ORTLOS. ANMERKUNG ZU KLEIST. Rede an-
läßlich der Entgegennahme des Kleist-Preises [1990], in: Kleist-Jahrbuch 1991, S.  13–16, 
hier S.  15.

 58  DKV 3, 534–540. Dieser Aufsatz wird im folgenden Abschnitt unter Angabe der Seiten-
zahl zitiert.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 297

nen »Paradigma mißlingenden Sprechens« absetze.59 Man hat in ihm »erste 
Versuche« einer Umwendung des traditionellen, dialogisch-hermeneutisch 
begründeten Sprachmodells gesehen, denen überdies in der »Kongruenz 
von abstraktem Lösungsversuch und dessen konkreter Anwendung im 
Fortschreiten der Assoziationen des Textes« eine dezidiert selbstbezügliche 
Wendung zugrundeliegt;60 so verstanden erzeugt der Aufsatz eine »›perverse‹ 
Dialektik«, die »nicht nach dem Prinzip des reziproken Tausches, sondern 
nach dem ausschließlicher Erschöpfung operiert« und für die der »Andere 
[…] die dialektische Bühne lediglich als stummes Hindernis, als Hürde auf 
dem Weg des Sprechers zum Wissen« betritt.61 Schließlich wurde die Aus-
einandersetzung des Textes mit der traditionellen Rhetorik fokussiert: Die 
explizit strategische Metaphorik wie auch die Titelreferenz auf die »Verfer-
tigung«, einen schulrhetorischen terminus technicus, können einerseits als In-
dizien für die ironische Kontrafaktur eines rigide anwendungsorientierten 
Textgenerierungsprogramms namens ›Rhetorik‹ gelesen werden.62 Dieser 
Traditionsbezug erlaubt andererseits die etwas komplexere Vermutung, der 
Aufsatz generiere in der expliziten Umkehrung und Verschiebung der Rhe-
torices partes eine »neue, experimentelle Rhetorik, die zudem ein poetisches 
Programm enthält«, nämlich »ein Modell für das spezifi sche Wissen von 
Sprache als Literatur«.63

 59  Greiner, Kleists Dramen und Erzählungen, S. 50. Vgl. Joachim Theisen, »Es ist ein Wurf, 
wie mit dem Würfel; aber es gibt nichts anderes«. Kleists Aufsatz Über die allmähliche Ver-
fertigung der Gedanken beim Reden, in: DVjs 68 (1994), S. 717–744; Jens Kapitzky, Erfolglose 
Meditation und kommunikative Erkenntnis. Zu Kleists Aufsatz Über die allmähliche Verfer-
tigung der Gedanken beim Reden, in: Kodikas/Code. Ars Semeiotica 21 (1998), S. 251–270.

 60  Christian Strub, »Blosse Ausdrückung« und »lautes Denken«. Zu Kleists Aufsatz Über 
die allmähliche Verfertigung der Gedanken beim Reden, in: Kodikas/Code. Ars Semeiotica 11 
(1988), S. 273–294, hier S. 273 f.

 61  Andreas Gailus, Über die plötzliche Verwandlung der Geschichte durchs Sprechen. Kleist 
und das Ereignis der Rede, in: Kleist-Jahrbuch 2002, S.  154–164, hier S.  161 u. 156.

 62  Vgl. Jill Anne Kowalik, Kleist’s Essay on Rhetoric, in: Monatshefte 81 (1989), S. 434–446.
 63  Wolfram Groddeck, Die Inversion der Rhetorik und das Wissen von Sprache. Zu Hein-

rich von Kleists Aufsatz Über die allmählige Verfertigung der Gedanken beim Reden, in: Müller-
Schöll, Schuller, Kleist lesen, S.  101–116, hier S.  104 u. 114. »Kleists Behauptung einer 
›allmählige[n] Verfertigung der Gedanken beim Reden‹ impliziert eine bewußte Umkeh-
rung d[er] traditionellen Abfolge. Denn nun kommt zuerst der fünfte Arbeitsgang, die 
Actio oder der Vortrag. Es folgt, entsprechend der Elocutio, eine sprachliche Ausformulie-
rung aufs Geratewohl, welche – statt der Dispositio – zu einer diffusen Gliederung führt 
und die unerwartet in der Inventio, der Findung des Gedankens, dem ersten Arbeitsschritt 
des klassischen Redners, endet. – Nur der vierte Arbeitsgang des Redners, die Memoria, 
hat in dieser Umkehrung keinen Platz, sie transformiert sich, würde ich sagen, zum Be-
griff des Wissens im Text« (S.  103 f.).

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


298 Stephan Kammer

In der Tat wird die Umkehr der traditionellen rhetorischen Arbeitsabläufe 
in ihren äußersten Punkten bereits vom ersten Satz des Textes explizit her-
ausgestellt: »Wenn du etwas wissen willst und es durch Meditation nicht 
fi nden kannst, so rate ich dir, mein lieber sinnreicher Freund, mit dem näch-
sten Bekannten, der dir aufstößt, darüber zu sprechen« (534; Herv. S. K.). Er 
vertauscht die Systemplätze von inventio und actio, der Gedankenfi ndung und 
des Vortrags, getreu der Grundthese des Aufsatzes, »daß mancher große 
Redner, in dem Augenblick, da er den Mund aufmachte, noch nicht wußte, 
was er sagen würde« (536). Natürlich affi ziert diese Dominanz der actio, des 
Rede-Akts, die ganze rhetorische Begrifflichkeit des Texts. So etwa, wenn 
der Redner sich gemäß dem Modell darauf verläßt, daß ihm die »nötige 
Gedankenfülle« – also die traditionellerweise durch Fragekatalog und Topik 
der inventio regulierte copia rerum – durch die »Umständ[e]« des Redens »und 
der daraus resultierenden Erregung seines Gemüts« (536) zufallen wird. 
Ganz besonders aber gilt dies für die elocutio, die, anstatt antizipierend die 
Redehandlung stilistisch nach allen Regeln der Kunst zu organisieren, sich 
als Effekt der Sprechhandlung strategisch plazierten Verstößen gegen die 
Stilqualitäten, insbesondere die puritas und die perspicuitas, unterworfen sieht: 
Rauschen, Frequenzverzerrungen und Redundanzen skandieren und ver-
längern den Redeakt, auf daß die damit verbundene Quantitätssteigerung 
in Gedankenqualität umschlage. »Ich mische unartikulierte Töne ein, ziehe 
die Verbindungswörter in die Länge, gebrauche auch wohl eine Apposition, 
wo sie nicht nötig wäre, und bediene mich anderer, die Rede ausdehnender, 
Kunstgriffe, zur Fabrikation meiner Idee auf der Werkstätte der Vernunft, 
die gehörige Zeit zu gewinnen« (535). Mit dieser durch die Referenz auf das 
Modell der Rhetorik erzeugten »selbst bezüg liche[n] Dynamik des Textes« 
geht eine doppelte und simultane Abgrenzung einher.64 Die Widerrede ge-
gen die eingespielten Prozeduren einer standardisierten rhetorischen Text-
generierung ist untrennbar mit dem Einspruch gegen die Vorstellung einer 
refl exiven, vernunftgebundenen Gedankenfi ndung verknüpft, der gegen-
über die sprachliche ›Auskleidung‹ sekundär wäre. So stellt der fi ngierte 
Redner zur Erläuterung des von ihm vorgestellen Verfahrens zwei exem-
plarische Situationen auf, zu deren je regelgeleiteter Problemlösung sein per-
formatives Modell der Gedankenfi ndung im Kontrast steht.

Oft sitze ich an meinem Geschäftstisch über den Akten, und erforsche, in einer 
verwickelten Streitsache, den Gesichtspunkt, aus welchem sie wohl zu beurteilen 

 64  Ebd., S.  110.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 299

sein mögte. Ich pfl ege dann gewöhnlich ins Licht zu sehen, als in den hellsten 
Punkt, bei dem Bestreben, in welchem mein innerstes Wesen begriffen ist, sich 
aufzuklären. Oder ich suche, wenn mir eine algebraische Aufgabe vorkommt, 
den ersten Ansatz, die Gleichung, die die gegebenen Verhältnisse ausdrückt, und 
aus welcher sich die Auflösung nachher durch Rechnung leicht ergibt. Und siehe 
da, wenn ich mit meiner Schwester davon rede, welche hinter mir sitzt, und ar-
beitet, so erfahre ich, was ich durch ein vielleicht stundenlanges Brüten nicht 
herausgebracht haben würde. Nicht als ob sie es mir, im eigentlichen Sinne sagte; 
denn sie kennt weder das Gesetzbuch, noch hat sie den Euler, oder den Kästner 
studiert. (535)

Mit der juristischen »Streitsache« rekurriert der Text auf einen prominenten 
Bereich im Traditionszusammenhang der Rhetorik: die ausdifferenzierte 
Spezialrhetorik des genus iudicale. Für sie ist die Topik, also die geregelte Su-
che nach dem für den Kasus relevanten »Gesichtspunkt«, ein privilegiertes 
Arbeitsfeld: »Mit der Statuslehre« – wie man diese spezielle Form der Topik 
nennt – »sollte jede vorgegebene Rechtslage auf den relevanten juristischen 
Kern hin zu analysieren sein«.65 Dies ist aber genau die Stelle des rhetori-
schen Systems, an der inventio und memoria bis hin zu ihrer jeweils gegen-
seitigen Voraussetzung interferieren, und daraus wiederum läßt sich das 
›Versehen‹ des Erzählers bei seinem Versuch einer konkreten physischen 
Reimplementierung des allegorischen Erhellungsvorgangs, geleitet vom 
»Bestreben […], sich aufzuklären«, leicht erklären. Denn gehört eine ange-
messene Beleuchtung des Gedächtnisortes in den memoria-Konzeptionen mit 
zu den Konstituenten einer brauchbaren, d. h. abrufbaren imaginären Aus-
lagerung der loci, so fehlen doch nicht die Hinweise darauf, daß zu starkes 
Licht dabei ein nicht minder großes Risiko darstellt als zu große Dunkelheit: 
»Weiterhin darf man weder zu sehr erleuchtete noch stark verdunkelte Orte 
haben, damit die Bilder weder durch die Dunkelheit verdunkelt werden 
noch durch den Glanz hervorleuchten«, empfi ehlt beispielsweise die Rheto-
rica ad Herennium.66 Der Blick auf den »hellsten Punkt« kann also der inven-
torischen Passage durch das clair obscur des ›Schatzhauses der Erfi ndungen‹ 
nur hinderlich sein.
Wo sich der Erzähler auf dem genuinen Arbeitsfeld der Rhetorik des tech-
nisch garantierten Erfolgs qua methodisch geregeltem Zugriff begibt, da 
treibt er im Bereich der Algebra des rhetorischen Aufwands zuviel. Die 
Beschreibung des scheiternden Problemlösungsverfahrens liest sich wie ein 

 65  Groddeck, Reden über Rhetorik, S. 58.
 66  Rhetorica ad Herennium, übers. u. hg. von Theodor Nüßlein, Düsseldorf/Zürich 21998, 

III, 19.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


300 Stephan Kammer

erneuter kondensierter Durchgang durch inventio und dispositio: »ich suche […] 
den ersten Ansatz, […] [der] die gegebenen Verhältnisse ausdrückt«. Als Texte 
formulierte algebraische Aufgabenstellungen jedoch, denen eine solche rhe-
torische Propädeutik zur ›Auflösung‹ einer »verworrene[n] und dunkle[n] 
Kunst« allenfalls angemessen wäre,67 sind längst überholt. Seit François 
Viètes Idee einer algebraischen Symbolik, die an die Stelle der Gleichungs-
koeffi zienten Buchstaben setzt, und deren Fortführung und Weiterentwick-
lung durch Descartes, also spätestens seit dem Ausgang des 17. Jahrhunderts, 
bestehen algebraische Aufgaben in der Analysis von Gleichungen und damit 
in einem formalen Transformationsverfahren, das auf textanalytische und 
-synthetische Techniken, wie sie die Rhetorik bereithält, getrost verzichten 
kann:68 »Auf allgemeine Formeln gebracht, sind die Ergebnisse dieser Kom-
binationen tatsächlich nur vorschriftsmäßige arithmetische Berechnungen, 
vorgelegt in der einfachsten und kürzesten Gleichung, die ihr allgemeiner 
Charakter überhaupt zuläßt«.69

Beide in dieser Abgrenzung aufgerufenen Bezugsmodelle, die memoria-ge-
stützte rhetorische inventio und die formale mathematische Analysis, fi nden 
sich verdichtet schon im Begriff der »Meditation«, mit dem der Aufsatz ein-
gesetzt hat. Natürlich ist damit ein Verweis auf die Cartesianische Methode 
der Refl exion verbunden, die »der geometrischen Analyse und der Algebra 
ihr Bestes« entlehnt und die Kluft zwischen Vorstellen und Verstehen zu-
spitzt,70 die zu überbrücken sich das Symbolkonzept anschicken wird.71 In-
des hat der Begriff aber auch eine Tradition im Zusammenhang von memoria-
Konzepten, wo er für Verfahren einer geradezu körperlichen Einverleibung 
der ihm unterworfenen Refl exionsgegenstände einsteht und so die vom 
Symbol zu leistende Evidenzerfahrung technisch antizipiert. Das dabei auf-
gerufene Modell einer korporalen Gedächtnismetaphorik kann als Alterna-
tiventwurf zu den traditionellen Exteriorisierungsmetaphern des ausgelager-
ten, künstlichen Gedächtnisses verstanden werden, wie sie in den Konzep-
tualisierungen als ›Wachstafel‹, ›Buch‹ oder ›Haus‹ angelegt sind. Ihm liegt 
ursprünglich die Absicht einer Übung des natürlichen Gedächtnisses und 

 67  René Descartes, Discours de la méthode, franz.-dt., übers. u. hg. von Lüder Gäbe, Ham-
burg 1960, S. 31.

 68  Vgl. Nicolas Bourbaki, Elemente der Mathematikgeschichte, Göttingen 1971, S. 70.
 69   Jean Le Rond d’Alembert, Einleitung zur ›Enzyklopädie‹, hg. u. mit einem Essay von 

Günther Mensching, Frankfurt a. M. 1989, S. 23.
 70  Descartes, Discours de la méthode, S. 35.
 71  Vgl. dazu die sechste Meditatio bei René Descartes, Meditationes de prima philosophia, 

lat.-dt., hg. von Lüder Gäbe, Hamburg 31992, S.  129–161.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 301

damit die Strategie der Internalisierung des zu memorierenden Gegenstands 
zugrunde, woraus sich die mit ihm verbundene Nahrungssemantik ebenso 
erklärt wie seine enge Verbindung zu diätetischen, die physische Basis zu sol-
cher Gedächtnisleistung gewährleistenden Techniken. In der monastischen 
Meditationsliteratur des Mittelalters steht dieses Verfahren der Meditation 
denn auch in enger Verwandtschaft zur ›grammatophagischen‹ Lektürekon-
zeption der ruminatio, des ›Wiederkäuens‹, bei der die Aufnahme/das Essen 
des literalen Textsinns durch die meditativ-wiederkäuende Praxis verdaut 
und in allegorischen Textsinn überführt wird. So verstanden bezeichnet 
die Meditation einen »Akt geistig-körperlicher Aneignung des Textes«.72 
Diese semantische Nähe stellt Kleists Aufsatz noch in seiner Modellumkeh-
rung aus, wenn er auf die ›parodistische‹ Überführbarkeit von Essens- und 
Sprachsemantik verweist: »Der Franzose sagt, l’appétit vient en mangeant, 
und dieser Erfahrungssatz bleibt wahr, wenn man ihn parodiert, und sagt, 
l’idée vient en parlant« (535).73 Als säkularisierte ›Kunst des Lesens‹ wird 
die metaphorische Engführung bei Nietzsche wiederaufgenommen werden, 
der sie als Leseanweisung an den Schluß der Vorrede zur Genealogie der Moral 
setzt,74 der aber auch – und das ist für den hier verfolgten Argumentations-
zusammenhang wesentlicher – auf die Funktionsanalogie dieses Konzepts 
zu den Leistungen des Symbols hinweisen wird:

Die  Vors t e l lung  im Gefüh l  hat zu der eigentlichen Willensregung nur die 
Bedeutung des Symb ol s . Dies Symbol ist das Wahnbild, durch das ein allge-
meiner Trieb eine subjektive individuelle Reizung ausübt. […] Was ist das Be-
wußtwerden einer Willensregung? Ein immer deutlicher werdendes Symbolisiren. 
Die Sprache, das Wort nichts als Symbol. Denken d. h. bewußtes Vorstellen ist 
nichts als die Vergegenwärtigung Verknüpfung von den Sprachsymbolen. Der 

 72  Günter Butzer, Meditation, in: Gert Ueding (Hg.), Historisches Wörterbuch der Rheto-
rik, Bd. 5, Tübingen 2001, Sp. 1016–1023, hier Sp. 1018. Vgl. ders., Pac-man und seine 
Freunde. Szenen aus der Geschichte der Grammatophagie, in: DVjs 72 (1998), Sonder-
heft: Medien des Gedächtnisses, hg. von Aleida Assmann, Manfred Weinberg u. Martin 
Windisch, S. 228–244.

 73  Daß dabei »der wichtigste Text für [die] Verwendung der [grammatophagischen] Meta-
phorik« (Butzer, Pac-man und seine Freunde, S. 238), Rabelais’ Gargantua (Kap. 6), zitiert 
wird, unterstreicht zusätzlich diese Engführung.

 74  »Freilich thut, um dergestalt das Lesen als  Kuns t  zu üben, Eins vor Allem noth, was 
heutzutage gerade am Besten verlernt worden ist – und darum hat es noch Zeit bis zur 
›Les barkeit‹ meiner Schriften –, zu dem man beinahe Kuh und jedenfalls  n i ch t  ›mo-
derner Mensch‹ sein muss: das Wiederkäuen«. Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie 
der Moral, in: ders., Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden, hg. 
von Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München 1988, Bd. 5, S. 256.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


302 Stephan Kammer

Ur intellekt ist darin etwas ganz Verschiednes: er ist wesentlich Zweckvorstellung, 
das Denken ist Symbolerinnerung. Wie die Spiele des Sehorgans bei geschlosse-
nen Augen, die auch die erlebte Wirklichkeit im bunten Wechsel durcheinander 
reproduziren, so verhält sich das Denken zur erlebten Wirklichkeit: es ist ein 
stückweises Wiederkäuen.75

Damit nun läßt sich die Abgrenzungsstrategie von Kleists Aufsatz präziser 
fassen. Sie geht von dem Punkt aus, an dem sich die radikal heteronomen 
Symbolisierungsverfahren eines abstrakt-formalen Schematismus – das 
Mo dell des Denkens more geometrico – und einer inkarnatorischen Evidenz-
erfahrung – das Modell der ruminatio – überkreuzen. Der Text führt diese 
Über kreuzung fort, wo er die Bezugsmodelle dieser Verfahren, Rhetorik 
und Algebra, ins Spiel bringt.

Zu fragen wäre nun nach den Implikationen des positiv gesetzten Gegen-
modells und nach dessen Anschlußfähigkeit an den Symboldiskurs. Ob in 
sprach- oder kommunikationskritischer Absicht, ob als Inversion der Rheto-
rik – Einigkeit besteht hinsichtlich des funktional-performativen Zuschnitts 
und der prägnanten Selbstbezüglichkeit, die der Kleistsche Vorschlag auf-
weist. Doch wo wird dieser verortet?
Die von Kleist als Schauplatz der gedankengenerierenden Redeperformanz 
aufgerufene Instanz, in der sich der Redeakt und die beobachtende Rück-
koppelung der von ihm erzeugten Effekte sowie die daraus resultierenden 
energetischen Besetzungen abspielen, ist das »Gemüt«. Der Text scheint 
dabei zunächst auf den vorkantischen Wortgebrauch zurückzugreifen, der 
darunter ohne weitere Differenzierung das »gesammte Begehrungsvermö-
gen des Menschen« faßt,76 wenn er ihm wiederholt einen Zustand der »Er-
regung« (536, 539) zuschreibt. Bei näherem Hinsehen aber scheint es sich 
bei dieser Gemütstätigkeit durchaus um ein – rhetorisch überformtes und 
performativ prozessualisiertes – »Vermögen« zu handeln, »das die gegebe-
nen Vorstellungen zu sammen setz[t] und die Einheit der empirischen Appre-
hension be wirk[t]«, wie Kants Defi nition des Begriffs festhält:77

 75  Friedrich Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1869–1874, in: ders., Sämtliche Werke, 
Bd. 7, 5 [80], S.  112 f.

 76   Joachim Heinrich Campe, Wörterbuch der Deutschen Sprache, Braunschweig 1807–
1811, Nachdr., Hildesheim/New York 1969 f., Bd. 2, S. 304.

 77  Immanuel Kant, Aus Sömmering: Über das Organ der Seele, in: ders., Werke in zehn 
Bänden, Bd. 9, S. 256, Anmerkung. »Unsre Erkenntnis entspringt aus zwei Grundquel-
len des Gemüts, deren die erste ist, die Vorstellungen zu empfangen (die Rezeptivität 
der Eindrücke), die zweite das Vermögen, durch diese Vorstellungen einen Gegenstand 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 303

Aber weil ich doch irgend eine dunkle Vorstellung habe, die mit dem, was ich su-
che, von fern her in einiger Verbindung steht, so prägt, wenn ich nur dreist damit 
den Anfang mache, das Gemüt, während die Rede fortschreitet, in der Notwen-
digkeit, dem Anfang nun auch ein Ende zu fi nden, jene verworrene Vorstellung 
zur völligen Deutlichkeit aus, dergestalt, daß die Erkenntnis, zu meinem Erstau-
nen, mit der Periode fertig ist. (535)

Das Gemüt arbeitet als rezeptives Vermögen auf Subjektseite dem entge-
gen, was auf der von Kleists Aufsatz ausgesparten Objektseite das Symbol 
stimulieren soll: Angesichts des Schönen wird das Gemüt auf einen Zu-
stand hin eingestellt, in dem es »einer gewissen Veredlung und Erhebung 
über die bloße Empfänglichkeit einer Lust durch Sinneseindrücke bewußt 
ist« und dadurch die »Heteronomie« von Wahrnehmung und Refl exion 
suspendiert (KdU 461). Genauer bestimmt – und diesen Text wird Kleists 
Aufsatz sogleich ins Spiel bringen – werden die daraus resultierenden Ver-
mittlungseffekte in Schillers Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer 
Reihe von Briefen.78 Das Gemüt ist dort der Ort, an dem sich »Lebenstrieb« 
und »Formtrieb«, Wahrnehmung und Refl exion die Waage halten, an dem 
sich jener »mittler[e] Zustand ästhetischer Freiheit« (ÄE 641) einstellt, »in 
welche[m] Sinnlichkeit und Vernunft zugleich tätig sind, eben deswegen aber 
ihre bestimmende Gewalt gegenseitig aufheben«, »in welche[m] das Gemüt 
weder physisch noch moralisch genötigt und doch auf beide Art tätig ist« 
(ÄE 633) – ein »Zustand«, der dem Symbol entgegenkommt.79 In diesem 
»ästhetischen Zustande ist der Mensch also Null, insofern man auf ein ein-
zelnes Resultat, nicht auf das ganze Vermögen achtet und den Mangel jeder 

zu erkennen (Spontaneität der Begriffe)«. Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, 
in: ders., Werke in zehn Bänden, Bd. 3, S. 97.

 78  Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Brie-
fen, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 5, S. 570–669. Im folgenden zitiert mit der Sigle ÄE.

 79  Vgl. Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, in: ders., 
Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens, Bd. 8.1 Briefwechsel zwischen Schil-
ler und Goethe in den Jahren 1794 bis 1805, hg. von Manfred Beetz, München 1990, 
S. 390–393; Friedrich Schiller, Brief an Johann Wolfgang Goethe, 7. September 1797, in: 
ebd., S. 409–413. Goethe hatte Schiller auf eine »Art von Sentimentalität« aufmerksam 
gemacht, die ihn bei der »Rechenschaft, die ich mir von gewissen Gegenständen gab«, 
befi el, und festgestellt, daß diese »Gegenstände […] eigentlich symbolisch sind« (S. 391). 
Schiller nimmt in seiner Antwort die komplementäre Perspektive ein: »Nur eins muß ich 
dabei noch erinnern. Sie drücken Sich so aus, als wenn es hier sehr auf den Gegenstand 
ankäme, was ich nicht zugeben kann. Freilich der Gegenstand muß etwas bedeuten, so 
wie der poetische etwas sein muß; aber zuletzt kommt es auf das Gemüt an, ob ihm ein 
Gegenstand etwas bedeuten soll, und so deucht mir das Leere und Gehaltreiche mehr 
im Subjekt als im Objekt zu liegen« (S. 412).

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


304 Stephan Kammer

besondern Determination in ihm in Betrachtung zieht«; eine ausgewogene 
Null der Differenz heteronomer Nötigungen sozusagen, welche die Schön-
heit, »unsre zweite Schöpferin«, mit der »höchste[n] aller Schenkungen«, der 
Freiheit, füllt (ÄE 635 f.).
Diese ›Null‹ des Gemüts zitiert Kleists Aufsatz im Kommentar zu Mirabeaus 
Rede vor der Nationalversammlung, indem er sie doppelt entstellt: zum ei-
nen, indem er ihre subjektgebundene Innerlichkeit in die Performanz kor-
poraler und kontingenter Konstellationen verlagert, zum anderen, indem 
er das gleichgewichtige Spiel der Vermögen durch das Reaktionsmodell 
elektrischer Ladung und Entladung ersetzt:

Wenn man an den Zeremonienmeister denkt, so kann man sich ihn bei diesem 
Auftritt nicht anders, als in einem völligen Geistesbankerott vorstellen; nach einem 
ähnlichen Gesetz, nach welchem in einem Körper, der von dem elektrischen Zu-
stand Null ist, wenn er in eines elektrisierten Körpers Atmosphäre kommt, plötz-
lich die entgegengesetzte Elektrizität erweckt wird. Und wie in dem elektrisierten 
dadurch, nach einer Wechselwirkung, der ihm inwohnende Elektrizitäts-Grad 
wieder verstärkt wird, so ging unseres Redners Mut, bei der Vernichtung seines 
Gegners zur verwegensten Begeisterung über. Vielleicht, daß es auf diese Art 
zuletzt das Zucken einer Oberlippe war, oder ein zweideutiges Spiel an der Man-
schette, was in Frankreich den Umsturz der Ordnung der Dinge bewirkte. (537)

Ausgewogenheit und harmonische Versöhnung kann es in diesen interfe-
rierenden Erregungszuständen von Ladung und Entladung an keiner Stelle 
geben. Sie ermöglichen allenfalls Kongruenz in der von ihnen angestoßenen 
Wechselwirkung zwischen den Performanzen von Reden und Denken. Funk-
tioniert das Kleistsche Modell, dann gehen »[d]ie Reihen der Vorstellungen 
und ihrer Bezeichnungen […] neben einander fort, und die Gemütsakten 
für eins und das andere, kongruieren« (538). Indes bleibt die konzeptuelle 
Widerrede gegen jene Versöhnung von Sinneswahrnehmung und Refl exion, 
wie sie sich subjektgebunden am Gemüt und objektgebunden im Symbol 
abspielen sollen, in ihrer Umkehrung strukturell dennoch an die wesent-
lichen Denkfi guren der Symboldiskurse im ausgehenden 18. Jahr hun dert 
anschließbar. Den Ort dieses Anschlusses benennt in Kleists Essay der Kom-
mentar zum zitierten Kommentar: »Dies ist eine merkwürdige Übereinstim-
mung zwischen den Erscheinungen der physischen und moralischen Welt, 
welche sich, wenn man sie verfolgen wollte, auch noch in den Nebenumstän-
den bewähren würde« (537). Diese Denkfi gur, die sich außerdem im eben-
falls an Rühle von Lilienstern adressierten Aufsatz, den sichern Weg des Glücks zu 
fi nden und ungestört – auch unter den größten Drangsalen des Lebens, ihn zu genießen 
(DKV 3, 523) sowie, in konsequenter Weiterentwicklung des Elektrizitäts-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 305

diskurses, im Allerneuesten Erziehungsplan fi ndet,80 garantiert erstens die An-
bindung an die von Peter Kobbe herausgearbeitete »Tiefenstruktur«, die in 
den Diskursen zur Symbolkonzeption angelegt ist. Sie fordert eine Antwort 
auf die Frage, wie »die anthropologische Bezogenheit/Bezeichnungsfunktion 
von sinnlich wahrnehmbaren Größen/Gestalten möglich« ist, »wenn diese 
 – als Teile der kulturell indifferenten Realität – nicht semiotisch, sondern 
ausschließlich physikalisch/naturgesetzlich organisiert bzw. erklärbar sind«. 
Zweitens führt Kleists Modell exemplarisch den Umschlag von einer Re-
präsentations- zu einer Produktionslogik vor, welcher der sich um 1800 
abzeichnenden historischen Zäsur in den Symbolkonzeptionen entspricht. 
Was Kleists Entwurf von den Symbolkonzeptionsdiskursen seiner Zeit un-
terscheidet, ist jedoch, daß er die »›Vereinbarkeit‹ oder ›Vermittlung‹ von 
anthropologischer Semantik und physikalischer Gesetzlichkeit des Realen« 
nicht »ontologisch« denkt, 81 sondern ins Spannungsverhältnis von Perfor-
manz und Institutionalität einträgt.
Exemplarisch lesbar wird dieses Spannungsverhältnis im Aufsatz in der auf 
die »performative Erschaffung eines bisher unerhörten Begriffs […] der Na-
tion als Souverän« folgenden »bürokratische[n]«, institutionellen Festsetzung 
von Mirabeaus rednerischer Entladung:82

Man liest, daß Mirabeau, sobald der Zeremonienmeister sich entfernt hatte, auf-
stand, und vorschlug: 1) sich sogleich als Nationalversammlung, und 2) als un-
verletzlich, zu konstituieren. Denn dadurch, daß er sich, einer Kleistischen Fla-
sche gleich, entladen hatte, war er nun wieder neutral geworden, und gab, von 
der Verwegenheit zurückgekehrt, plötzlich der Furcht vor dem Chatelet, und der 
Vor sicht, Raum. (537)

Diese Pointe gibt einen Hinweis darauf, wie institutionelle Zeichenordnun-
gen – in der Kategorie des Symbols ebenso wie in der gesellschaftsstiftenden 
Dimension symbolischer Ordnung – ihre performative Generierung, das 
Überspringen der Kluft zwischen dem Kontingenten und Sinnlosen sowie 
dem Bedeutenden, (ver-)decken, indem sie die Performanz dieses Sprungs 
vergessen machen: Kleists Aufsatz beschreibt das Negativ des Symbols.

 80  BKA II/7, 128 f., 133 f., 138 f., 177–179, 182–185. Vgl. Herminio Schmidt, Heinrich von 
Kleist. Naturwissenschaft als Dichtungsprinzip, Bern/Stuttgart 1978, S. 23–55.

 81  Vgl. Kobbe, Symbol, S. 311.
 82  Gailus, Über die plötzliche Verwandlung der Geschichte durchs Sprechen, S.  160.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


306 Stephan Kammer

IV

Goethe und Hegel sind im Vergleich zu Kleist 
ein alter Hut.83

Kehren wir noch einmal zu Kleists Darstellungsverfahren zurück. Symbole, 
dies hat die Rekonstruktion der Kleistschen Symbolarchäologie gezeigt, 
können auf die entstellenden, verdeckenden Spuren ihrer institutionellen 
und fi guralen Setzung und deren Konsequenzen hin untersucht werden. 
Die Prozeduralität dieser Setzung selbst hingegen bleibt ausgespart – ledig-
lich im poetologischen Modell des Aufsatzes Über die allmählige Verfertigung 
der Gedanken beim Reden zeichnet sie sich ex negativo ab. Die Konturen dieser 
Aussparung sollen abschließend genauer umrissen werden.
Im 28. Blatt der Berliner Abendblätter vom 1. November 1810 fi nden die Leser 
folgenden Text (BKA II/7, 146):

Räthsel.

Ein junger Doktor der Rechte und eine Stiftsdame, von denen kein Mensch 
wußte, daß sie mit einander im Verhältniß standen, befanden sich einst bei dem 
Commendanten der Stadt, in einer zahlreichen und ansehnlichen Gesellschaft. 
Die Dame, jung und schön, trug, wie es zu derselben Zeit Mode war, ein kleines 
schwarzes Schönpfl ästerchen im Gesicht, und zwar dicht über der Lippe, auf 
der rechten Seite des Mundes. Irgend ein Zufall veranlaßte, daß die Gesellschaft 
sich auf einem Augenblick aus dem Zimmer entfernte, dergestalt, daß nur der 
Doktor und die besagte Dame darin zurückblieben. Als die Gesellschaft zurück-
kehrte, fand sich, zum allgemeinen Befremden derselben, daß der Doctor das 
Schönpfl ästerchen im Gesicht trug; und zwar gleichfalls über der Lippe, aber auf 
der linken Seite des Mundes. —

(Die Auflösung im folgenden Stück.)

Die Auflösung, die in der paratextuellen Subscriptio versprochen wird, 
bleibt ebenso aus wie die literaturwissenschaftliche Irritation über diesen 
Umstand. Das deutlichste Anzeichen dafür ist der Umgang der Sachkom-
mentare mit diesem Text. Während die Nichtkommentierung der Werkaus-
gabe im Deutschen Klassiker-Verlag auf einen Hinweis zum Leerverweis verzich-
tet und so dessen Problemhaftigkeit dissimuliert, merkt Helmut Sembdner 
zur betreffenden Stelle an: »Die versprochene ›Auflösung‹ erfolgte natürlich 

 83  Gilles Deleuze, Félix Guattari, Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie, aus d. 
Franz. von Gabriele Ricke u. Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 489.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 307

nicht!«84 Die Evidenz, mit der das Ausbleiben einer Fortsetzung, einer Auf-
lösung versehen wird, erstaunt: Sie wendet die Rätselhaftigkeit des Texts 
in eine offensichtliche Rätsellosigkeit und dementiert so seine paratextuelle 
Rahmung. Die »Auflösung« bleibt aus/kann ausbleiben, so behauptet die 
Kommentararbeit, weil es nichts aufzulösen gibt.
Natürlich bleibt die Suche nach einem korrespondierenden Text-Stück ergeb-
nislos. Weder in einem der unmittelbar darauf folgenden, wie gewohnt durch 
Spiegelstriche abgetrennten Stücke der Ausgabe vom 1. November 1810 
noch in der nächsten Ausgabe der Abendblätter wird das »Räthsel« durch eine 
»Auflösung« wieder aufgenommen und gelöst. Der Text ironisiert – und 
die Kommentartradition scheint sich mit diesem Befund unausgesprochen 
ins Verständnis zu setzen – zum einen die in früheren Nummern der Abend-
blätter bereits vorzufi ndende Textsorte ›Rätsel‹,85 er spielt zum anderen mit 
der häufi g geübten, dem begrenzten Umfang der einzelnen Journal-Stücke 
ebenso wie der Leserbindung an das noch frische Publikationsprojekt ge-
schuldeten Praxis der Stückelung einzelner (längerer) Beiträge.86

Nimmt man jedoch die Rahmung des Texts beim Wort, kehrt sich dieses 
Kausalverhältnis um. Der Leerlauf der Suche, das schiere Ausbleiben der 
»Auflösung« wird die Lösung des »Räthsels« gewesen sein. Deutlich wird 
dies, wenn man der Aufgabe des Texts folgt und im Abendblatt vom 2. No-
vember nach der »Auflösung« sucht. Bereits der erste Text scheint, beim ra-
schen Blättern, das paratextuelle Versprechen zu erfüllen: »Antwort./ (S. das 
vorig. Blatt.)« (BKA II/7, 148). Allerdings zeigt sich schnell, daß dieser Fund 
untauglich und gleichwohl ergiebig ist. Im Publikationskontext der Abend-
blätter respondiert er einerseits nicht auf das fragliche »Räthsel«, sondern auf 
den als ersten Text der Ausgabe vom 1. November abgedrucken Brief des 
schwedischen Königs Karls IX. an seinen dänischen Kollegen und Rivalen 
Christian IV. (BKA II/7, 143 f.). Andererseits aber gibt die falsche Korre-
spondenz die richtige Antwort, indem sie die Suche nach einer »Auflösung« 
auf das Textensemble des »Räthsels« zurückverweist. Die Rätselhaftigkeit 
des Texts wird verdoppelt und selbstbezüglich. Rätsel ist und bleibt, inwie-
fern und mit welcher Berechtigung sich denn dieser Text als »Räthsel« aus-
gibt.

 84  Heinrich von Kleist, Sämtliche Werke und Briefe, hg. von Helmut Sembdner, München 
21961, S. 912.

 85  Vgl. Achim von Arnims Räthsel auf ein Bild der Ausstellung dieses Jahres (BKA II/7, 54) oder 
Auf einen Denuncianten. (Räthsel.) und dessen Auflösung (BKA II/7, 59 u. 64).

 86  Vgl. Sibylle Peters, Heinrich von Kleist und der Gebrauch der Zeit. Von der MachArt der 
Berliner Abendblätter, Würzburg 2003.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


308 Stephan Kammer

Betrachtet man seine sprachliche Faktur, erweist sich Kleists »Räthsel« als 
äußerst beziehungsreiches Textgewebe. Mag auch »kein Mensch« vom »Ver-
hältniß« des Doktors und der jungen, schönen Stiftsdame gewußt haben, 
die Instanz des Textes stellt dieses Verhältnis mehr als deutlich zur Schau. 
Die im Hinblick auf Identität und Differenz der Wiederholung chiastisch 
angeordnete dreimalige Nennung der beiden namenlosen Figuren (›Dok-
tor–Doktor–Doctor‹; ›Stiftsdame–Dame–Dame‹) exponiert es ebenso wie 
der auffällige Parallelismus, durch den das »Schönpfl ästerchen« über Träger-
tausch und Seitenwechsel hinweg lokalisiert wird (»und zwar dicht über der 
Lippe, auf der rechten Seite des Mundes«; »und zwar gleichfalls über der 
Lippe, aber auf der linken Seite des Mundes«). Dies unterstreicht das Ho-
moioteleuton »standen, befanden« im ersten, vom ungewußten »Verhältniß« 
handelnden Satz, das zudem durch eine entsprechende Lautähnlichkeit in 
»einander« und »Commendanten« gerahmt wird und bei der Rückkehr der 
»Gesellschaft« ein Echo fi ndet (»fand«). Auf die problematische, rätselhafte 
Figuration dieses Verhältnisses macht darüber hinaus die Auseinander-Set-
zung von »mit einander« im Druck der Abendblätter aufmerksam: Das Ver-
hältnis entspringt, so könnte man behaupten, einer durchgängigen Ambi-
valenz von Bezugsstiftung und Unterbrechung, die sich aus materialen, se-
mantischen und narrativen Aspekten des Texts ergibt. Doch berechtigt diese 
opake, mehrschichtige Selbstähnlichkeit, die zur lakonischen Einfachheit der 
histoire einen auffälligen Kontrast bildet, dazu, den paratextuellen Ausweis 
als »Räthsel« beim Wort zu nehmen? Kann man dieses lösen, indem man 
die Nicht-Auflösung als Lösung nimmt oder ihm gewaltsam eine Lösung 
zuschreibt? Müßte man nicht einfach von einem ›Meta-Rätsel‹ sprechen, 
dessen Titel als Naht von Text und Rahmen einmal das als Rätsel ausweist, 
was auf ihn folgt, zugleich aber sich, als Teil des Texts, als das eigentliche 
Rätsel zur Schau stellt?

Am Anfang der Bildlichkeit des Rätsels steht die Bedeutung. Diese Rahmen-
bedingung, die das Rätsel im dritten Kapitel des zweiten Teils von Hegels 
Vorlesungen über die Ästhetik – es handelt von der »bewußte[n] Symbolik der 
vergleichenden Kunstform«87 – erfährt, bestimmt die literaturwissenschaft-
liche Rede über das Rätsel noch da, wo sie sich nicht auf den Höhen der 
ästhetischen Refl exion aufhält. Bereits in barocken Poetiken steht die Inten-

 87  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, in: ders., Werke, hg. 
von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1986, Bd.  13, S. 486. Im 
folgenden zitiert mit der Sigle VÄ.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 309

tionalität der Bedeutung am Ausgang der Rätselverfertigung, und natürlich 
ist diese Intentionalität, der Programmatik solcher Poetik gemäß, in gesell-
schaftliche Interaktion übersetzbar. Die Ausführungsempfehlungen von 
Harsdörffers Frauenzimmer Gesprächspielen führen das Rätsel als Bestandteil 
geselligen Spiels ein, bei dem die Ratekompetenz über die Teilnahme am 
Diskurs entscheidet88 und das Rätselalgorithmen zu formulieren erlaubt:

Etliche Rähtsel werden von eines Dinges zufälligen Beschaffenheiten hergenom-
men/ als wenn man einem/ der niemals kein Geschütz gesehen/ dasselbe beschrei-
ben solte/ oder deß Seidenwurms/ oder des Magnets wundersame Tugend erzeh-
len/ würde fürwahr solche Beschreibung/ eine tunkele Rähtsel/ und nicht leitlich 
zu ersinnen seyn. Ist nun die Rähtsel in vielen Worten verfasset/ so kann man 
viel leichter etwas abmerken/ dardurch das Verborgene zu erkennen.

Daß der geeignete Rätselstoff nicht nur in seltenen Akzidenzien, exotischen 
Gegenständen und knappen Worten angetroffen werden kann, sondern 
auch in sprachlichen Verfahren selbst zu fi nden ist, verrät eine weitere Regel: 
»Etliche Rähtseln werden auch von zweydeutigen Wörteren hergenommen / 
als: Mit einer weissen Kreiden schwartz schreiben / verstehend: das Wort Schwarz«.89 
Als Ergebnis dieses kleines Exkurses zur barocken Rätselpoetik wäre fest-
zuhalten zum einen die – sei es, wie im erwähnten Text, spielerische, sei es, 
wie etwa bei André Jolles, anthropologisch ernsthafte90 – Initiationsstruktur 
der Rätselpraxis. Doch ob Gesellschaftsspiel oder Einweihungsritual, für die 
Prozedur des Rätsels gilt, »daß die Lösung an sich nicht der eigentliche und 
einzige Zweck des Rätsels ist« – sie steht schließlich an/vor seinem Beginn –, 
»sondern das Lösen«.91 Zum anderen aber scheint das Rätsel auf genuin tex-
tuellen Verfahrensweisen zu beruhen: einer ›dunklen‹ Übertragungsbezie-
hung, einem elliptischen Sprechen, der Spannung zwischen Bezeichnung 
und Selbstreferentialität.

 88  Vgl. Georg Philipp Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele, hg. von Irmgard Böttcher, 
1.  Teil, Tübingen 1968. Julia, eine der Figurantinnen, eröffnet den entsprechenden Ab-
schnitt über die Rätsel mit der Idee, die Gesellschaft solle Rätsel lösen, um die vorher 
ebenfalls als geselliges Spiel betriebene ›Einsamkeit‹ – bei dem die Figuren mit einem 
Lob der Einsamkeit sich performativ eine Auszeit gesetzt hatten – wieder in Gespräch-
spieltausch zu überführen: »Herr Reimund aber soll rathen / was das seye / das da fl iehet 
und verfolget wird / drohet und bittet / zürnet und erbarmet / erfreuet und betrübet / wil und nicht 
wil ? Oder soll länger in der Einsamkeit verbleiben« (S. 207).

 89  Ebd., S. 209 f. u. S. 211.
 90  Vgl. André Jolles, Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Rätsel, Spruch, Kasus, Me-

morabile, Märchen, Witz, Halle 1930, S.  126–149.
 91  Ebd., S.  134 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


310 Stephan Kammer

Im Diskurs der Ästhetik bleibt das Rätsel eine halbe Sache. Diese Halbheit 
ist seiner Angehörigkeit zur »bewußten Symbolik« (VÄ 509) geschuldet; 
es »unterscheidet sich von dem eigentlichen Symbol sogleich dadurch [Herv. 
S. K.], daß die Bedeutung von dem Erfi nder des Rätsels klar und vollständig 
gewußt und die verhüllende Gestalt, durch welche sie erraten werden soll, 
daher absichtlich zu dieser halben Verhüllung auserwählt ist« (VÄ 509). Die 
Lösung also ist dem Rätsel Erstes, immer schon voraus, vorgeschrieben – es 
gibt, und daraus entspringt die doppelte Rätselhaftigkeit des Kleistschen 
»Räthsels«, kein Rätsel ohne Lösung. Durch die Nachträglichkeit der Ver-
rätselung werden dann

einzelne Charakterzüge und Eigenschaften aus der sonst bekannten äußeren Welt, 
welche, wie in der Natur und Äußerlichkeit überhaupt, zerstreut auseinander-
liegen, in disparater und dadurch frappanter Weise zusammengestellt. Dadurch 
fehlt ihnen die subjektive zusammenfassende Einheit, und ihre absichtliche An-
einanderreihung und Verknüpfung hat als solche an und für sich keinen Sinn; 
obgleich sie andererseits ebensosehr auf eine Einheit hinweisen, in bezug auf 
welche auch die scheinbar heterogensten Züge dennoch wieder Sinn und Bedeu-
tung erhalten. (VÄ 510)

Dies scheint präzise genug die sprachliche Verfahrensweise des »Räthsels« 
zu beschreiben. Stiftsdame und Doktor, deren »Verhältniß« der Text so 
(un-)zweideutig wie möglich gestaltet, werden durch sie im Wortsinn ›zu-
sammengestellt‹; die disparate Einheit ihres »mit einander« erfährt, wie das 
»allgemein[e] Befremden« der »Gesellschaft« indirekt zu erkennen gibt, zu-
fällig ›Sinn und Bedeutung‹.
Diese sinn- und bedeutungsstiftende Einheit, mit Hegel: »das Subjekt je-
ner zerstreuten Prädikate«, besteht nun gerade im »Wort der Lösung, das 
aus dieser dem Anschein nach verwirrten Verkleidung heraus zu erkennen 
oder zu erraten die Aufgabe des Rätsels ausmacht«. So verstanden stellt 
das Rätsel einen »bewußte[n] Witz der Symbolik« dar, »welcher den Witz 
des Scharfsinns und die Beweglichkeit der Kombination auf die Probe stellt 
und seine Darstellungsweise, indem sie zum Erraten des Rätselhaften führt, 
sich durch sich selber zerstören läßt« (VÄ 510; Herv. S. K.). An dieser Stelle nun 
versagt sich Kleists »Räthsel« der Prozessualität der Rätselstruktur. Zwar 
mangelt es nicht an der ›einfachen Vorstellung‹, mit der das ausgesparte Er-
eignis seiner histoire zu erraten wäre – weder dem Leser noch der befremde-
ten »Gesellschaft«. Doch versagt sich der Text – als Text und durch das un-
eingelöste Versprechen seiner paratextuellen Rahmung – gerade »das Wort 
der Lösung«; der Moment oder Augenblick, in dem, in der Wiederholung 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Natur, Ding, Sprache, Körper 311

der Lösung, die Darstellungsweise des Rätsels »sich durch sich selber zer-
stör[t]«, verschwindet in der elliptischen Faktur des Texts.
Diese Verweigerung, die den Rätselcharakter des Texts wider die etablierten 
poetischen Spielregeln auf Dauer stellt und die rekursive Prozessualität des 
Rätsellösens aufhält, bindet Kleists »Räthsel« an die Struktur des Symbols 
zurück: an seine übersprungene Setzung. Kleists Witz über das Rätsel ist 
ein Witz über das Rätsel des Symbols. Hegels Vorlesungen werden, als ob in 
ihnen die Erkenntnisse von Kleists Symbolarchäologie ontologisch aufge-
hoben wären, in ihrer Defi nition des Symbols darauf zurückkommen:

Das eigentliche Symbol ist an sich rätselhaft, insofern die Äußerlichkeit, durch wel-
che eine allgemeine Bedeutung zur Anschauung kommen soll, noch verschieden 
bleibt von der Bedeutung, die sie darzustellen hat, und es deshalb dem Zweifel 
unterworfen ist, in welchem Sinne die Gestalt genommen werden müsse [zweite 
Herv. S. K.]. (VÄ, 509)

Das ›Noch‹ der Differenz, das sich der Text in der Suspendierung einer Auf-
lösung bewahrt, fi guriert so weiterhin jene wesentliche Zweideutigkeit, in der 
die Rätselhaftigkeit des Symbols erscheint. Indem das »Räthsel« die vorgän-
gige Intentionalität der Bedeutung, die Evidenz der Auflösung ausstreicht, 
mangelt ihm zum Rätsel genau derjenige Mangel, der das Rätsel im Verhält-
nis zum Symbol defi zitär macht. Das »Räthsel«, das ist kein halbes Symbol.

Bleibt ein Rest: das Zeichen, an dessen Lösung sich die Rätselhaftigkeit des 
Kleistschen Texts manifestiert. »Die Dame, jung und schön, trug, wie es zu 
derselben Zeit Mode war, ein kleines schwarzes Schönpfl ästerchen im Ge-
sicht, und zwar dicht über der Lippe, auf der rechten Seite des Mundes«. 
Mode ist, am 1. November 1810, das Schönpfl ästerchen längst nicht mehr. 
Im Verlauf des 18. Jahrhunderts wird dieses Zeichen samt seiner Differenz-
funktion im Rahmen des neuen Schönheitsdispositivs von Gesundheit, Na-
türlichkeit und Sauberkeit démodé, wenn nicht verdächtig.92 Joachim Hein-
rich Campes mit Kleists Text zeitgenössisches Wörterbuch der Deutschen Sprache 
teilt unter dem Lemma ›Schönpfl aster‹ folgende Defi nition mit: »ein kleines 
schwarzes Pfl aster, dergleichen sich Frauen und Mädchen ehemahls ins Ge-
sicht klebten zur Erhöhung der Schönheit, eigentlich um Flecken der Haut, 
Blätterchen etc. damit zu bedecken [Herv. S. K.]«.93 Als künstlicher Fleck, 

 92  Vgl. Georges Vigarello, Wasser und Seife, Puder und Parfüm. Geschichte der Körper-
hygiene seit dem Mittelalter, Frankfurt a. M./New York 1992, S.  159–171.

 93  Campe, Wörterbuch der Deutschen Sprache, Bd. 4, S. 255.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


312 Stephan Kammer

der ein natürliches Mal zugleich simulieren und dissimulieren kann, hat das 
Schönpfl ästerchen ein oszillierendes Spiel zwischen den Zeichenregistern 
 eröffnet – ein Spiel, bei dem schließlich das natürliche Zeichen, das durch 
das Pfl ästerchen ehemals verdeckt/simuliert werden sollte, jene Differenz-
funktion zugeschrieben erhält, welche das willkürliche Zeichen ermöglicht 
hat. So vermerkt ein ganz dem neuen Paradigma der Natürlichkeit verpfl ich-
teter Ratgeber für die weibliche Kosmetik und Gesundheitspfl ege:

Ich sage nichts von solchen Flecken oder Auswüchsen auf der Haut, die einige 
Leute mit auf die Welt bringen, und welche man Muttermäler nennt. Wenn sie 
sich an einem schicklichen Orte befi nden, hält man sie eher für Schönheiten, als 
Flecken; denn sie geben dem Gesichte eine gewisse Anmuth, und stechen gegen 
die Weiße der Haut ab.94

Die Geschichte eines Symbols, noch einmal. Die beinahe vergessene, will-
kürliche Körperzeichenpraxis95 einer Gesellschaft, in der Poetiken das Rät-
sel(n) als geselliges Spiel kodifi zieren, wird nach ihrer Naturalisierung zum 
›Muttermal‹ jenes anders rätselhafte »allgemein[e] Befremden« auslösen müs-
sen, das die wiederkehrende »Gesellschaft« an den Tag legt. »[A]uf einem 
Augenblick« – die grammatisch indizierte Irritation des Satzes zeigt an, wo 
sich die Setzung des Symbols, unbeobachtbar, vollzieht.

 94  [Anonymus], Briefe eines Arztes an die Frauenzimmer, oder Regeln der Kunst die Gesund-
heit und Schönheit zu erhalten, aus d. Engl., Leipzig 1771, Nachdr., Berlin 1990, S. 22.

 95  Eine Praxis höfi sch-galanten Zeichenspiels, die ihre eigene Grammatik besaß; wer, wie 
die Stiftsdame, seine Mouche »dicht über der Lippe« plaziert, weist sich in diesem Spiel 
den Platz der coquette zu. Vgl. Sigrid Metken, in: Geist und Galanterie. Kunst und Wis-
senschaft im 18. Jahrhundert aus dem Musée du Petit Palais, Paris, Kunst- und Ausstel-
lungshalle der Bundesrepublik Deutschland, 13. Dez. 2002 bis 6. April 2003, S. 90.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


eva geulen

Making Symbols – Doing Gender
Vor- und Nachgeschichte des Symbols (G. W. F. Hegel, 
Judith Butler)

Wer die ›Aktualität des Symbols‹ begreifen will, hat den Begriff ›symbolisch‹ 
in jenem präzisen Sinn zu nehmen, den Hegel in seinen posthum veröffent-
lichten Vorlesungen über die Ästhetik der symbolischen Kunst, insbesondere der 
ägyptischen, verliehen hat. Von deren Werken heißt es, »wir fühlen, daß wir 
unter Aufgaben wandeln« (II, 400).1 Wer freilich die Aufgabe übernimmt, die 
›Aktualität des Symbols‹ nachzuweisen oder herzustellen, kann nach Hegel 
das eine nicht vom anderen trennen. Denn sein Verständnis des Symbols 
im Kontext der Ästhetik beruht auf der Gleichberechtigung zwischen vor-
gefundener und erfundener, aufgesuchter und hergestellter Bedeutung.2 In 
ihrer Einheit besteht für Hegel die ästhetische Aktualität des Symbols – je-
nes im Übergang zur klassischen Kunst überholten und überwundenen 
Anfangs der Kunst schlechthin. Die Frage, ob sich die abgeschlossene Hi-
storizität dieser Hegelschen Symboltheorie aufbrechen läßt, Hegels Version 
einer Vorgeschichte der Kunst im vorgriechischen Zeitalter der Symbolik 
eine nicht mehr ästhetisch eingehegte Nachgeschichte für uns haben könnte, 
motiviert folgenden Rekonstruktionsversuch von Hegels ästhe tischem Sym-
bolbegriff. 

 1  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I–III, in: ders., Werke, 
hg. von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1970, Bde. 13–15. 
Im Text zitiert unter Angabe des Bandes und der Seitenzahl.

 2  Ausschließlich Hegels Ästhetik interessiert im folgenden. Der Begriff ›Symbol‹ fi ndet frei-
lich auch in anderen Texten eingehende Erörterung, etwa in der Wissenschaft der Logik 
oder der Enzyklopädie, aber sie tragen zur Klärung des Symbolbegriffs im Zusammenhang 
von Hegels Ästhetik nicht unbedingt bei. Das hat zwei bedeutende Hegelleser nicht ab-
gehalten, die verschiedenen Symbolbegriffe aufeinander zu beziehen. Sowohl Jacques 
Derrida als auch Paul de Man haben genau den semiotischen Sonderstatus des Sym-
bols entlarven wollen, an dem hier versuchsweise festgehalten werden soll. Vgl. Jac-
ques Derrida, Le Puits et la Pyramide. Introduction à la sémiologie de Hegel, in: ders., 
Marges de la Philosophie, Paris 1972, S. 79–128, sowie Paul de Man, Sign and Symbol 
in Hegel’s Aesthetics, in: ders., Aesthetic Ideology, hg. von Andrzej Warminski, Min-
nesota 1996, S. 91–104.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


314 Eva Geulen

I

Wie alle Theorien sind auch solche des Symbols gezwungen, eine symboli-
sche Praxis auszubilden, zu der sich der entwickelte Symbolbegriff, die vor-
geschlagene Symboldefi nition, je anders verhalten kann, z. B. so, daß sich 
der Begriff des Symbols von der symbolischen Praxis abhebt, oder so, daß er 
vermöge einer Art Mimikry in ihr verschwindet. Als Matrix oder Medium 
ist allen Theorien des Symbols stets eine symbolische Praxis vorgelagert, 
die zwar nie vollständig eingeholt werden, aber dennoch auf verschiedene 
Weise ihrerseits wieder Gestalt gewinnen kann: sei es, daß die Dopplung des 
Symbols, als Theorie des Symbols und als seine Praxis, selbst wieder dem 
Begriff zugeschlagen wird; sei es, daß die praktische Seite der Darstellung 
Oberhand über den Begriff gewinnt, was in die Richtung einer performa-
tiven Symboltheorie weist. Daß Symboltheorien – wie Theorien überhaupt – 
auf vorgängige und theoretisch nicht restlos zu vergegenwärtigende Sym-
bolisierungspraktiken angewiesen sind, bildet noch keinen kritischen Ein-
wand gegen sie. Symbole und ihre Theorien funktionieren nämlich nicht 
trotz, sondern wegen ihrer Inkonsistenzen. Verschärft, verallgemeinert und 
zugespitzt: In gewisser, bei Hegel beispielhaft vorgeführter Hinsicht, lebt, 
was Symbol heißt, von den Interferenzen, die sich zwischen ein Symbol und 
die jeweilige Symbolisierungspraxis schieben, von den Spannungen also, die 
zwischen dem Symbol und seiner Verwendungsweise herrschen. 
Als Symbol gilt in Hegels Ästhetik ein in den Dienst einer bestimmten Be-
deutung genommenes Zeichen, das immer irgendwie »verwendet werden« 
muß (I, 395), damit es Symbol heißen darf. Das fragliche Kapitel hebt so-
gleich mit einer in diesem Sinne symbolischen Operation an: »Das Symbol 
in der Bedeutung, in welcher wir das Wort hier gebrauchen […], macht 
[…] den Anfang der Kunst und ist deshalb gleichsam nur als Vorkunst zu 
betrachten« (I, 393). Das Wortzeichen ›Symbol‹ wird im Zuge einer sym-
bolischen Setzung in den Dienst einer ganz bestimmten Bedeutung gestellt. 
Was ›Symbol‹ fortan heißen soll, wird aus einer Welt der Zeichen ausge-
grenzt und damit auf eine Herkunft verpfl ichtet, von der es sich als Symbol 
emanzipiert. »Unsere Aufgabe muß deshalb darin bestehen […], was an 
sich selbst als eigentliches Symbol dargestellt und deshalb als symbolisch 
zu betrachten ist, ausdrücklich zu beschränken« (I, 405). Das Symbol ist 
damit einerseits hinsichtlich dessen zu betrachten, was es an sich selbst 
darstellt, andererseits aber auch in Rücksicht auf einen legitimen Gebrauch 
dieses besonderen Begriffs. Hegels ganz offensichtlich selbst symbolischer 
Gebrauch des allgemeinen Wortzeichens ›Symbol‹ spaltet das Zeichen ›Sym-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Making Symbols – Doing Gender 315

bol‹ in eine im eigentlichen Sinne symbolische Bedeutung einerseits und eine 
nicht-eigentliche und infolgedessen auch nicht restlos legitime symbolische 
Bedeutung andererseits.
Während wohl keine Defi nition des Symbols ohne solche oder ähnliche 
Unterscheidungen auskommen wird, steht das Verfahren bei Hegel noch 
unter besonderen Vorzeichen. Es ist bekannt (aber leider immer noch nicht 
zufriedenstellend erklärt), daß Goethes einschlägiger Symboldefi nition und 
unseren Vorstellungen von der Goethezeit als Epoche des Symbols zum 
Trotz,3 die heute als unversöhnliches Gegensatzpaar bekannten Begriffe 
Allegorie und Symbol bis zu und noch bei Hegel vielfach synonym ver-
wendet wurden.4 In der laxen Verwendung des Begriffs Symbol schlägt die 
zeitgenössische Tendenz zu Buche, den vordem theologisch gebundenen 
Symbolbegriff ästhetisch zu entgrenzen und so zu verallgemeinern. Gegen 
diesen infl ationären Gebrauch des Symbolbegriffs wendet sich Hegel, ob-
wohl auch er die Allegorie als eine späte Übergangsform der symbolischen 
Kunstepoche zurechnet. 
Bei seinem Versuch, den Symbolbegriff zu beschränken, hat sich Hegel zu-
nächst mit dem Symbolbegriff auseinanderzusetzen, der durch die Debatte 
um Friedrich Creuzers in vier Bänden erschienene Symbolik und Mythologie 
der alten Völker, besonders der Griechen (1810–1812) neu belebt worden ist. Den 
historistisch argumentierenden Einwand, daß Creuzer etwas in die Mythen 
»hineinerkläre und in ihnen Gedanken suche, von denen es nicht begründet 
sei, daß sie wirklich darin lägen, sondern von denen sich sogar historisch 
erweisen lasse, daß man sie, um sie zu fi nden, erst hineintragen müsste« (I, 
403), weist Hegel mit dem Hinweis zurück, daß die fraglichen Mythen »an 
sich Symbole sind und deshalb so genommen werden müssen« (I, 404), da 
ja die geschichtliche Eigenart der fraglichen Völker eben darin liege, sich 
nicht anders als symbolisch ausdrücken zu können. Sofern als Symbol das-
jenige gilt, was sich dem Unterschied zwischen nachträglich hinein inter-
pre tier ter und vorgängig vorgefundener Bedeutung verweigert, verfehlt 
eine historistische Kritik an Creuzer ihr Ziel. Dennoch will Hegel die bei 
Creuzer angelegte Ausweitung des Symbolbegriffs nicht gelten lassen. Die 
Frage, »ob denn alle Mythologie und Kunst symbolisch zu fassen sei« (I, 404), 

 3  Vgl. Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16. August 1797, in: Bengt Al-
got Sørensen (Hg.), Allegorie und Symbol. Texte zur Theorie des dichterischen Bildes 
im 18. und frühen 19. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1972, S.  126–128.

 4  Vgl. Michael Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Walter 
Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie, Stuttgart 1979, S. 642–665.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


316 Eva Geulen

wird entschieden verneint. Daß Hegel sich weigert, Kunst und Mythologie 
der Antike insgesamt unter den Begriff des Symbols zu bringen, hat seinen 
Grund auch im Privileg der griechischen Antike, der es nach Hegel allein 
vorbehalten ist, die Realisierung des Kunstideals (gewesen) zu sein. Nur 
dem in Hegels Nomenklatur klassischen Werk, weder dem symbolischen, 
das nach der Einheit von Bedeutung und Gestalt erst noch strebt, noch dem 
romantischen, das sie überschreitet, gelingt deren vollendete Identifi kation. 
Damit zeichnet sich das klassische Werk, »das schlechthin Bedeutende und 
sich selber Deutende« durch genau die Bedeutungsresistenz aus (II, 14), die 
Goethe dem Symbol zusprach. So hätte Hegel das klassische Kunstwerk, 
»das sich weiß und weist« (II, 14), ›symbolisch‹ nennen müssen, weil dort, 
wie es in einer denkwürdigen Formulierung heißt, »Gestalt und Bedeutung 
›ineins genaturt‹« sind (II, 64), während im von Hegel symbolisch ge nannten 
Kunstwerk das eine »dem Andern seiner selbst vergesellschaftet« bleiben 
muß (II, 465). 
Daß Hegel sowohl Goethes Symbolverständnis als auch Creuzers mytho-
logischen Symbolbegriff abweist, geht wohl letztlich auf Rechnung seiner 
Romantik-Aversion. Seine Entscheidung, die Vorkunst symbolisch zu nen-
nen, ist Polemik an die Adresse der Romantiker, insbesondere Schlegels. Der 
habe nämlich die fatale Tendenz, in allem und jedem eine Allegorie oder 
ein Symbol sehen zu wollen: 

Solche Ausdehnung des Symbolischen […] ist keineswegs dasjenige, was wir hier 
bei der Betrachtung der symbolischen Kunstform vor Augen haben […], sondern 
wir haben umgekehrt zu fragen, inwiefern das Symbolische selbst zur Kunstform 
zu rechnen sei. (I, 405) 

Einzig das Symbol an sich, das eigentliche Symbol ist Gegenstand der Ka-
pitel über die symbolische Kunstform. Dem Symbol als das, »was an sich 
selbst als eigentliches Symbol dargestellt und deshalb als symbolisch zu be-
trachten ist« (I, 405), eignet nun aber gerade nicht die Selbständigkeit seiner 
Darstellung, sondern ausdrücklich deren Mangel. Selbstdarstellung ist ex-
klusives Privileg der klassischen Kunst. Aber eben weil sich das symbolische 
Kunstwerk nicht weiß, ist es andererseits auch dadurch gekennzeichnet, daß 
es symbolische Vermittlungen der Art, wie sie auf theoretischer Ebene He-
gels terminologische Einschränkung ausdrücklich vornimmt, unterschlägt. 
Deshalb gilt zwar, daß das symbolische Kunstwerk sich nicht weiß noch 
wissen kann, daß aber die Ägypter trotzdem und gerade deshalb an ihren 
Kunstwerken unmittelbar die Anschauung ihrer Götter, »in dem Apis die An-
schauung des Göttlichen selber hatten« (I, 407). 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Making Symbols – Doing Gender 317

Es wirkt kompliziert, aber die Sache ist ganz einfach so, »daß das Symbol sei-
nem Begriff nach wesentlich zweideutig bleibt« (I, 397). Die von Hegel immer 
wieder hervorgehobene wesentliche Zweideutigkeit des Symbols besteht 
darin, daß es einerseits Resultat einer Setzung ist, andererseits aber auch 
unabhängig von einer solchen einen unmittelbaren Zusammenhang von 
Gegenstand und Bedeutung voraussetzt. Das Symbol dient einerseits Be-
deutungszwecken, die ihm nicht von Haus aus zukommen; derart funktio-
nalisiert und instrumentalisiert werden kann es andererseits nur, wenn man 
eine vorgängige quasi-urwüchsige Bedeutung, »eine wirkliche Verwandt-
schaft« (I, 452) voraussetzt (wie z. B. die Bedeutung des Wortes ›Symbol‹ 
als Zeichen im allgemeinen Sinne). Das Symbol darf nicht »wie das bloß 
äußerliche und formelle Zeichen, gar nicht adäquat sein«, darf sich der Be-
deutung aber »dennoch umgekehrt, um Symbol zu bleiben, auch nicht ganz 
angemessen machen« (I, 396). Das Symbol charakterisiert nach Hegel die 
Gleichberechtigung oder »Gleichgültigkeit von Bedeutung und Bezeichnung« 
(I, 395). Am Übergang zwischen interner, angestammter Bedeutung und 
externer Bedeutungsfunktion hat das Symbol seinen Platz – sofern man bei 
dem symbolcharakteristischen Schwanken, der Zweideutigkeit und Über-
gängigkeit des Symbols von einem festen Platz sprechen kann. 
Die indifferente Einheit von erfundener und gefundener Bedeutung äußert 
sich entsprechend vage in Gestalt des Rätsel- und Aufgabencharakters der 
symbolischen Kunst. Erst am Ende der symbolischen Epoche setzt sich 
der Setzungsaspekt durch. Es zeigt sich, daß auch, was man als vorgängige 
Ähnlichkeit zwischen Ding und Bedeutung aufgefunden zu haben glaubte, 
Bedeutungen sind, die man hergestellt und erfunden hat. In der Entdek-
kung dieses Umstands und der Einsicht, daß es sehr wohl einen Unter-
schied macht, ob man fi ndet oder erfi ndet, besteht das Ende der symboli-
schen Kunstform. An diesem Punkt zerschlägt »der Blitz der Individualität« 
die dumpfe Einheit und diffuse Zweideutigkeit des Symbols so (II, 376), 
»daß jede der beiden Seiten, die Bedeutung und deren Gestalt, ausdrücklich 
genannt und ihre Beziehung ausgesprochen ist« (II, 397; Herv. E. G.). Die 
klassische Kunst darf nun erneut und auf höherer Ebene vereinigen, was 
am Ende der symbolischen aus vorschneller Einheit in seine Bestandteile 
zerfallen war. 
Soweit in knappen Zügen Hegel zur Symbolik. Ihr weiteres Schicksal  besteht 
darin, zunächst als ornamentales Zitat und verspielter Nebenzug in der 
klassischen Kunst ein untergeordnetes Dasein zu fristen, um in der roman-
tischen Kunst, die abermals durch das Auseinandertreten von Bedeutung 
und Gestalt charakterisiert ist, eine Art Auferstehung zu erfahren. Daß aus-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


318 Eva Geulen

gerechnet der als bloßer Vorkunst eingestuften symbolischen Kunstform 
damit eine transhistorische Bedeutung zukommt, kann man Hegel-intern als 
Signatur des Problems verstehen, an dem nach Hegel alle philosophischen 
Kunstformen leiden. Zweideutig muß alle Kunst bleiben, weil nicht in ihr, 
die nun einmal nicht anders kann, als sinnlich konkret zu sein, sondern al-
lein in der Philosophie der die Kunst betreffende Widerstreit zwischen Ge-
stalt und Bedeutung zu tilgen ist. So gesehen ist denn doch alle Kunst stets 
(nur) symbolisch, was partiell Hegels Schwierigkeiten erklärt, den Symbol-
begriff zu begrenzen. 
Diese Schwierigkeiten haben ihren Grund aber auch in der Spannung zwi-
schen dem eigentlichen Symbol und der Erkenntnis des Symbols als Sym-
bol, also zwischen Symbolik und symbolisierender Praxis. Schlicht formu-
liert: Wie geht man mit Symbolen hermeneutisch um? Wir sehen es den 
ägypti schen Kunstwerken an, »daß sie Rätsel enthalten, für welche zum Teil 
nicht nur uns, sondern am meisten denen, die sie sich selber aufgaben, die 
rechte Entzifferung nicht gelingt« (I, 465). Hegel löst das Problem, indem er 
unter den ägyptischen Symbolkunstwerken solche aufsucht, die nicht nur 
Symbole sind, sondern Symbolik symbolisieren. Subjektive und objektive 
Rätselhaftigkeit werden somit enggeführt. Noch bevor Hegel zur Analyse 
der ägyptischen Pyramiden ansetzt, hat er im einleitenden Abschnitt zur 
eigentlichen Symbolik die symbolischen Kunstformen insgesamt schon unter 
ein Symbol gebracht: 

Als ein allgemeines Symbol, das diesen Standpunkt bezeichnet, können wir das 
Bild des Phönix an die Spitze stellen, der sich selber verbrennt, doch verjüngt aus 
dem Flammentode und der Asche wieder hervorgeht. (I, 456) 

Aber auch die Pyramiden sind mehr als nur »anundfürsichseiende[s]« Sym-
bol (I, 466), denn sie stellen »das einfache Bild der symbolischen Kunst sel-
ber vor Augen« (I, 459). Ist den Bauwerken die mangelnde In-eins-Bildung 
von Bedeutung und Gestalt anzusehen, dann sind sie aber schon nicht mehr 
reine Symbole, sondern eben deren Bilder: 

[S]ie sind ungeheure Kristalle, welche ein Inneres in sich verbergen und es als 
eine durch die Kunst produzierte Außengestalt so umschließen, daß sich ergibt, 
sie seien für dies der bloßen Natürlichkeit Innere und nur in Beziehung auf das-
selbe da. (I, 460)

Nur pseudo-symbolisch, qua symbolisierender Interpretation von Symbo-
len, ist symbolische Kunst in ihrer Eigenart verhandelbar. Das Kapitel über 
die eigentliche Symbolik schließt folglich mit »einem Symbol gleichsam des 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Making Symbols – Doing Gender 319

Symbolischen selber«. Symbolisiert wird der symbolische Rätselcharakter 
der ägyptischen Kunst in der Sphinx:

Aus der dumpfen Stärke und Kraft des Tierischen will der menschliche Geist sich 
hervordrängen, ohne zur vollendeten Darstellung seiner eigenen Freiheit und be-
wegten Gestalt zu kommen, da er noch vermischt und vergesellschaftet mit dem 
Anderen seiner selbst bleiben muß. (I, 465) 

Dieser Drang nach Geistigkeit »ist das Symbolische überhaupt, das auf 
dieser Spitze zum Rätsel wird« (465). Hegels Hermeneutik kommt jener 
Mythos zu Hilfe, »den wir selbst wieder symbolisch deuten können« (I, 
465): Ödipus kennt des Rätsels Lösung und stürzt das »Rätsel aufgebende 
Ungeheuer« vom Felsen. »Die Enträtselung des Symbols liegt in der an-
undfürsichseienden Bedeutung, dem Geist, wie die berühmte griechische 
Aufschrift dem Menschen zuruft: Erkenne dich selbst!« (I, 466). Diese Sym-
bolisierung des Symbols beinhaltet die Lösung des methodologischen bzw. 
darstellungstechnischen Problems, vor das sich Hegel mit der diffusen, rät-
selhaften Einheit von gefundener und erfundener Signifi kanz beim Symbol 
gestellt sieht. Die Diskrepanz zwischen dem, was das Symbol an sich selbst 
ist und wie es von den Ägyptern (oder von Hegel) verwendet wird, gewinnt 
ihren Ausdruck im Rätselcharakter, löst sich aber dort auch auf. Die Raffi -
nesse der Hegelschen Engführung eines Symbols mit seiner Interpretation 
als Symbol des Symbols besteht in der hermeneutischen Abrundung. Denn 
es ist schlechterdings nicht zu sagen, ob seine Deutung der Sphinx-Episode 
nun noch symbolisch heißen darf, oder ob es sich nicht vielmehr um eine 
klassische Deutung der Vorkunst handelt. Was Hegel aber mit dieser Deu-
tung zufällt, ist das für den Fortgang der Kunst im Übergang zur klassischen 
Kunstform unerläßliche Auseinanderfallen von Gestalt und Bedeutung. Mit 
der gestürzten Sphinx auf der einen und Ödipus auf der anderen Seite ist 
diese Trennung vollzogen. 
Welcher theoretische Gewinn läßt sich aus Hegels Umgang mit dem rätsel-
haften Symbol schlagen? Der Befund lautet zunächst schlicht: Was Symbol 
(gewesen) sein soll, läßt sich offenbar nur post festum bestimmen. Die Ägypter 
sind zur Entzifferung des Geistes, der Auflösung ihrer rätselhaften Gebilde 
nicht gelangt. Als Rätsel und also als Symbol lassen sich ihre Werke nur dort 
erkennen, wo das Rätsel gelöst wurde. Was bei Hegel Symbol heißt, gehört 
einem nicht nur vorästhetischen, sondern recht besehen einem vordiskursi-
ven Bereich an, dessen Inhalte freilich nur so und nur dann zur Darstellung 
kommen können, wenn der Übertritt in die Diskursivität, in den artikulier-
ten Bereich klassischer Kunst erfolgt ist. Salopp formuliert: Symbol ist, was 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


320 Eva Geulen

keins mehr ist. Die unvermeidliche Spannung zwischen einem Symbol und 
seiner Verwendungsweise wird also von Hegel durch Verzeitlichung ent-
 paradoxalisiert. Erst von der Warte der Klassik aus erschließt sich die Bedeu-
tung der rätselhaften Vorkunst.5 
Davon zeugt nicht allein die Tatsache, daß Hegel im Kapitel über symboli-
sche Vorkunst eigentlich nur Symbolisierungen des Symbols anführt, son-
dern auch die schon erwähnte Wiederkehr von Symbolen im klassischen 
Kunstwerk, wo sie als Ornament, Nebenzug und Detail die stille Abge-
schlossenheit des klassischen Kunstwerks beunruhigen. Hegels Ausführun-
gen über die Genesis der klassischen Kunst aus der symbolischen Vorkunst 
lassen keinen Zweifel daran, daß die eigentliche Leistung dieser Kunst – und 
damit die eigentliche Kunst – in der rücksichtslosen Verwandlung und do-
mestizierenden Aneignung der symbolischen Rätsel besteht:

Denn wir gaben der klassischen Kunst überhaupt die Stellung, daß sie sich erst 
durch Reaktion gegen die zu ihrem eigenen Bezirk notwendig gehörenden Vor-
aussetzungen zu dem heraufbilde, was sie als echtes Ideal ist. (II, 94)

Doch diese genealogische Herleitung der klassischen Kunst begründet nicht 
nur, sondern entstellt auch ihre Klassizität, denn die Rudimente des Symbo-
lischen wirken oft unklassisch »bunt, kraus« (II, 97), kontingent und damit 
dubios mehrdeutig: 

Selbst bei dem klassischen Kunstgebiete tritt noch hin und wieder eine ähnliche 
Ungewißheit ein, obschon das Klassische der Kunst darin besteht, seiner Natur 
nach nicht symbolisch, sondern in sich selber durchweg klar und deutlich zu 
sein. (I, 401)

 5  Man könnte sagen, daß in der nachhegelschen Moderne immer wieder der Versuch 
gemacht wird, dem Problem des Rätsels anders beizukommen. So schreibt etwa Hei-
degger am Anfang seines Nachworts zum Ursprung des Kunstwerks: »Die vorstehenden 
Überlegungen gehen das Rätsel der Kunst an, das Rätsel, das die Kunst selbst ist. Der 
Anspruch liegt fern, das Rätsel zu lösen. Zur Aufgabe steht, das Rätsel zu sehen«. Martin 
Heidegger, Holzwege, Frankfurt a. M. 61980, S. 65. Dem Interesse am (nach Hegel sym-
bolischen) Rätselcharakter der Kunst läßt sich das Interesse am Erhabenen zuordnen, 
das Hegel wegen der Unangemessenheit von Gestalt und Bedeutung ebenfalls der Vor-
kunst zurechnet und das vor allem im späten 20. Jahrhundert (Lyotard) immer wieder 
als Korrektiv klassizistischer Ästhetik ins Feld geführt wurde. Überspitzt darf man das 
Projekt der Moderne den Versuch nennen, Hegels Vorkunst-Symbol für einen modernen 
Kunstbegriff fruchtbar zu machen. Nicht nur aus Hegels Perspektive ist dieses Bemühen 
romantisch. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Making Symbols – Doing Gender 321

II

Entscheidend ist, daß das Spannungsverhältnis zwischen der Setzungs-
macht von Symboltheorien und einer vorgängigen Symbolisierungspraxis 
von Hegel sowohl theoretisch als auch praktisch in das Symbol als dessen 
wesentliche Zweideutigkeit eingetragen wird. Dies verleiht seiner Symbol-
theorie prototypische Züge. Das Verfahren, die Isolierung eines Symbols im 
eigentlichen Sinne von einer vorsymbolischen Welt der Zeichen, aus der es 
qua symbolischer Operation heraustritt, fi ndet sich z. B. auch in Tzvetan 
Todorovs Théories du Symbole (1977). Dessen betont schlichte Einleitung ver-
strickt sich bei dem Versuch, Symbol und Zeichen aufeinander zu beziehen, 
sogleich in performative Widersprüche und symbolcharakteristische Zwei-
deutigkeiten. Das Symbol sei Gegenstand seines Buchs, schreibt er im ersten 
Satz, um aber sogleich einschränkend hinzuzufügen, Symbol »comme chose, 
non comme mot«. Um das Wortzeichen ›symbole‹ geht es also nicht, wohl 
aber um das verbale Symbol im besonderen, das Todorov wie Hegel dem 
Zeichen im allgemeinen gegenüberstellt. Freilich ist auch ein oppositionelles 
Verhältnis von Symbol und Zeichen nur unter der Voraussetzung möglich, 
daß das Symbol immer auch ein Zeichen ist, weshalb Todorov schreibt, 

si l’on donne au mot ›signe‹ un sens générique par ou il englobe celui de symbole 
(qui des lors le spécifi e), on peut dire que les études sur le symbole relèvent de la 
théorie générale des signes, ou sémiotique.6

Abermals betont Todorov, daß unter ›Zeichen‹ das Ding selbst, nicht das 
Wortzeichen ›Zeichen‹ gemeint sei. Der wiederholte Hinweis »comme chose, 
non comme mot« gilt hier sowenig wie bei Hegel nur präliminarischer Ter-
minologieklärung, sondern gehört schon unmittelbar zur Sache, dem Sym-
bol selbst, denn seit der Zeit, die Todorov »la crise romantique« nennt,7 geht 
es beim Symbol tatsächlich um das Ding selbst, um eine gewisse Eigenmacht 
und Eigenmächtigkeit, um die Beharrungskraft eines Dings und die Resi-
stenz eines konkreten Phänomens – all das also, was Hegel unter den Rätsel-
charakter symbolischer Kunst brachte, der ihm in der Sphinx, im Phönix, 
aber auch an den ägyptischen Pyramiden aufging. Diese Widerständigkeit, 
die Hegels Sphinxdeutung symbolisch zur Darstellung bringt, stellt sich in-
dessen nur dort ein, wo das Symbolische derivativen Bedeutungscharakter 
hat, eben gerade nicht unabhängiges an sich selbst, sondern ein bestimmter 

 6  Tzvetan Todorov, Théories du Symbole, Paris 1977, S. 9.
 7  Ebd., S.  10.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


322 Eva Geulen

Funktion unterworfenes Zeichen ist. Entsprechend lautet auch Todorovs 
Minimaldefi nition des Symbols: »qu’il suffi se d’indiquer que l’évocation sym-
bolique vient se greffer sur la signifi cation directe«.8 Symbole sind folglich 
abhängig von einer anderen Signifi kationspraxis, aber im Akt einer Neu- 
und Andersverwendung – etwa Hegels »das Symbol in der Bedeutung, in 
welcher wir es hier gebrauchen« oder Todorovs »comme chose, non comme 
mot« – wächst dem Symbol qua Symbolisierungspraxis seine Eigenständig-
keit erst zu. Die Heteronomie des als Symbol verwendeten Zeichens wandelt 
sich gleichsam unter der Hand in eine (rätselhafte) Autonomie, die ihren 
Unterschied zur Heteronomie nicht kenntlich machen kann. 
Wenn in dieser unentschiedenen Amalgamierung von Autonomie und He-
teronomie nicht nur für Hegel und Todorov, sondern die ›Aktualität des 
Symbols‹ überhaupt bestehen sollte, dann ist immerhin geklärt, warum es 
beim Symbol nicht um die leidige Debatte über Symbol und Allegorie seit 
der Goethezeit gehen kann, die den literaturtheoretischen und ästhetischen 
Diskurs so lange und gründlich bestimmt hat. Die großartige Rehabilita-
tion der ›frostigen Allegorie‹ – zunächst bei Benjamin, später bei de Man9 – 
scheint in der Tat an ihre Grenzen gelangt und als (symbolischer) Habitus 
der letzten 100 Jahre anerkannt und abgehakt. Vieles deutet jedenfalls dar-
auf hin, daß ein nicht mehr nur ausschließlich auf die Allegorie bezogener 
Symbolbegriff, sondern ein überhaupt nicht mehr im engeren Sinne ästhe-
tisch begrenzter Symbolbegriff im Kommen bzw. Wiederkommen ist. Seiner 
an Bourdieus Symbolbegriff orientierten Studie Cultural Capital (1987) hat 
John Guillory kaum zufällig eine ausführliche Fallstudie über de Man und 
seine Schüler beigefügt:10 Das kanonische Privileg der Allegorie über das 
vermeintlich organizistische Symbol eignet sich natürlich besonders gut zur 
polemischen Darstellung von Kanonisierungstechniken und der Wirkung 
kulturellen Kapitals. Aber auch die verstärkte Aufmerksamkeit, die man in 
letzter Zeit Hans Blumenbergs und Ernst Cassirers Begriff symbolischer 
Handlungsfähigkeit schenkt, gehört in einen alternativen Diskurs des Sym-
bols, der sich anschickt, die ältere Konstellation von Allegorie und Symbol 
zu verdrängen. Bezeichnend für die jüngeren Versuche einer neuen Verge-

 8  Ebd., S. 9.
 9  Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften, 

hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser, Bd.  1.1, Frankfurt a. M. 1991; 
Paul de Man, Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke, 
and Proust, New Haven 1979. 

 10  Vgl. John Guillory, Cultural Capital. The Problem of Literary Canon Formation, Chi-
cago/London 1993.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Making Symbols – Doing Gender 323

genwärtigung des Symbolbegriffs ist nicht nur das Bemühen, Symbolik aus 
ästhetischen Zusammenhängen herauszulösen, sondern auch der Verzicht 
auf die Frage, ob Symbole vorgefunden oder erfunden werden. Der neuere 
Symbolbegriff forciert die Entwertung dieser Unterscheidung, die für die 
Opposition von Symbol und Allegorie noch ausschlaggebend war.
Das wird vor allem dort deutlich, wo diese Tendenz programmatische Züge 
annimmt, so z. B. in Institutionalisierungstheorien, aber auch bei solchen 
Ansätzen, die von vornherein praxisorientiert sind. Das gilt z. B. von den US-
amerikanischen ritual oder ceremonial studies um Ronald Grimes u. a.11 Den 
Vertretern ist der Unterschied zwischen authentischen und invented traditions 
(Eric Hobsbawm) nicht nur gleichgültig,12 sondern sie setzen sich offen über 
diesen Unterschied hinweg: Wo Traditionen, Riten und ähnliche Symboli-
sierungspraktiken fehlen, da müssen sie eben erfunden oder Vorhandenes 
umfunktioniert werden. 
Daß sich die der Kulturanthropologie und den Religionswissenschaften 
entsprungenen ritual studies auf die ›wesentliche Zweideutigkeit‹ von Sym-
bolen einlassen, hat sowohl engere methodologische als auch weitreichende 
politische Implikationen. Einerseits wird die Trennung von (wissenschaftli-
cher) Theorie und symbolisierenden Praktiken bewußt geschleift – und das 
darf man vielleicht ganz ungeschützt als wissenschaftstheoretischen Fort-
schritt verbuchen. Andererseits aber hat das Festhalten an einer wesentli-
chen Zweideutigkeit des Symbols den Vorteil, gleichsam automatisch neue 
Spielräume symbolischer Einsetzung zu eröffnen. Weil im praktischen Ge-
brauch des Symbols – und ein Symbol muß immer irgendwie ›verwendet‹ 
werden – die Differenz zwischen vorgefundener und hergestellter Bedeut-
samkeit verschwindet, ist die Veränderbarkeit dem Symbol gleichsam auf 
den Leib geschrieben. Dieser Zuwachs an Flexibilität ist unbestreitbarer 
Vorteil eines Symbolbegriffs, der nicht streng zwischen Vorgefundenem und 
nachträglich hergestellter Bedeutung unterscheidet. Er ist auch das gute Ge-
wissen, auf das sich das aktuelle Interesse an Riten und Traditionen beim 
Vorwurf des Konservatismus oder Traditionalismus berufen kann, denn die 
Veränderbarkeit ist durch das, was Hegel die wesentliche Zweideutigkeit des 
Symbols nannte, verbürgt. 
Wo Praxis über den Symbolwert und die Bedeutung eines Symbols entschei-
det, ist es kein großer gedanklicher Sprung mehr zur kulturtheoretisch all-

 11  Vgl. Ronald L. Grimes, Deeply into the Bone – Re-inventing Rites of Passage, Berkeley 
1987.

 12 Vgl. Eric Hobsbawm, The Invention of Tradition, Cambridge 1992.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


324 Eva Geulen

gegenwärtigen Performanz und dem Performativen.13 In diesen Begriff könnte 
man die entscheidenden Aspekte des Hegelschen Symbols – wesentliche 
Zweideutigkeit, Vorrang der Praxis vor der Unterscheidung zwischen ge-
machter und ursprünglicher Bedeutung – als dessen zeitgemäße und vorläu-
fi g aktuellste Form eigentlich getrost entlassen. Das setzt freilich genau die 
Erweiterung des Symbolbegriffs voraus, der Hegel Einhalt gebieten wollte. 
Daß die Einhegung und der beschränkte Gebrauch des Symbolbegriffs aber 
sehr wohl ihren Sinn auch außerhalb von Hegels Belangen haben, ist gerade 
am Performanzbegriff abzulesen, von dem man vorsichtig sagen kann, daß 
er im gegenwärtigen Diskurs die Systemstelle besetzt hat, um die Symbol 
und Allegorie mit wechselndem Erfolg stritten. 

III

 Judith Butlers einschlägige Abhandlung Gender Trouble. Feminism and the Sub-
version of Identity (1990) ist nicht nur ein Markstein in der Entwicklung des 
Feminismus und der Gender-Studies, sondern auch eine wichtige Schaltstelle 
im Popularisierungsprozeß des ursprünglich sprechakttheoretischen Adjek-
tivs performative.14 Am Ende ihres Buches hatte Butler drag einen derart pro-
minenten Platz eingeräumt, weil dort die Formierung geschlechtlicher und 
kultureller Bedeutung jenseits der Alternative Natur oder Kultur als prakti-
scher Vollzug sichtbar würde. Entsprechend heißt es vom letzten Abschnitt 
des Buchs »Bodily Inscriptions/Performative Subversions«: 

As a strategy to denaturalize and resignify bodily categories, I describe and pro-
pose a set of parodic practices that disrupt the categories of the body, sex, gender, 
and sexuality and occasion their subversive resignifi cation.15 

 13  Vgl. Erika Fischer-Lichte, Christoph Wulf (Hg.), Theorien des Performativen, Berlin 
1998 (Paragrana. Internationale Zeitschrift für Historische Anthropologie 10); Christoph 
Wulf, Michael Göhlich, Jörg Zirfas (Hg.), Grundlagen des Performativen. Eine Einfüh-
rung in die Zusammenhänge von Sprache, Macht und Handeln, Weinheim/München 
2001; Uwe Wirth (Hg.), Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissen-
schaften, Frankfurt a. M. 2002; Jens Kertscher, Dieter Mersch (Hg.), Performativität und 
Praxis, München 2003.

 14  Vgl. Judith Butler, Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New York/
London 1990. Man muß natürlich hinzufügen, daß Butlers spezifi sche Aneignung des 
Performanzbegriffs ohne de Mans und Derridas vorangegangene Bemühungen um das 
Verhältnis von constative und performative undenkbar ist.

 15  Ebd., S. X.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Making Symbols – Doing Gender 325

Butlers Parallelisierung der Beschreibung vorgefundener subversiver Prakti-
ken (describe) und ihrer präskriptiven Installierung im Rahmen ihres eigenen 
theoretischen Modells (propose) markiert dezent aber unmißverständlich ei-
nen Unterschied zwischen symbolischen Praktiken und ihrer theoretischen 
Vergegenwärtigung. Es ist derselbe Unterschied, den Hegels symbolische In-
terpretationen des Symbols umkreisen. Von drag gilt in Butlers Buch folglich, 
daß es nicht schlicht Performanz ist, sondern Performanz der Performanz 
darstellt. »In imitating gender, drag implicitly reveals the imitative structure 
of gender itself – as well as its contingency«.16 Butlers drag ist, mit Verlaub, 
der Ödipus, der das rätselaufgebende Ungeheuer (sexueller) Identität vom 
Felsen stürzt. Erkannt und als kontingent entlarvt wird die symbolische Her-
stellung (sexueller) Identitäten durch die theoretische Zuschreibung, also 
durch eine weitere symbolische Praxis, die mit drag an und für sich nur 
sowenig oder soviel zu tun hat wie Hegels symbolisierende Deutung der 
Sphinx als Symbol des Symbols mit einer ägyptischen Sphinx. 
Wie in der Essay-Sammlung mit dem sprechenden Titel Bodies that Matter. 
On the Discursive Limits of Sex (1993) geht es Butler auch in The Psychic Life of 
Power. Theories in Subjection (1997) nicht zuletzt darum, jenem Mißverständ-
nis entgegenzutreten, das vor allem innerhalb einer allzu euphorischen 
Butler-Rezeption grassiert – der tendenziellen Re-Essentialisierung des Per  -
formanzbegriffes und des Anti-Essentialismus. Die Vorstellung, drag sei so-
zusagen von Natur aus subversiv und destabilisierend, ist nicht nur naiv. 
Sie beruht überdies auf einem doppelten Fehlschluß, indem sie zunächst 
die nach Hegel symboltypische Indifferenz oder Gleichberechtigung von 
vorgefundener und konstruierter Bedeutung zugunsten des Konstruktes 
verkennt. Aufgrund dieser (durch nichts gerechtfertigten) Entscheidung 
wirkt das Rätsel scheinbar natürlich gegebener und doch gesellschaftlich 
bedingter Bedeutung (bzw. Identität) endgültig gelöst. Das führt zu einem 
weiteren Fehlschluß in Form der (aufklärerischen) Überzeugung, daß man 
mit der Erkenntnis der über aller Bedeutung waltenden contingency sich de-
ren Wechselfällen schon entzogen und politisch sozusagen ausgesorgt habe. 
Es gibt keinen hinreichenden Grund anzunehmen, daß mit der Erkenntnis 
der Veränderbarkeit von Bedeutungsverhältnissen deren Veränderung steu-
erbar würde. Das Problem bleibt die Erfahrung von Vorgängigkeit, das Di-
lemma, sich in Bedeutungsverhältnissen vorzufi nden, die zwar kontingent 
sein mögen, denen gegenüber jedoch die Frage, ob sie naturwüchsig oder 
konstruiert sind, schlechterdings gleichgültig ist. 

 16  Ebd., S.  137.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


326 Eva Geulen

An den Implikationen dieses Problems für agency, also der Frage nach mora-
lischer und politischer Handlungsfähigkeit, setzen Butlers Adorno-Vorlesun-
gen mit dem anspruchsvollen Titel Critique of Ethical Violence an. Butler hat 
sich die Aufgabe gestellt, eine Theorie moralischer Handlungsfähigkeit für 
solche Subjekte zu entwickeln, die vorab durch Normen in Gestalt vorgän-
giger symbolischer Strukturen eingeschränkt sind, die sie sich nicht ausge-
sucht haben und die ihnen in ihrer Vorgängigkeit auch niemals abschließend 
zugänglich werden können. Auf den Punkt gebracht: Wie können Subjekte 
moralisch und eigenverantwortlich handeln, die sich in sie anerkannterma-
ßen steuernden Kontexten vorfi nden? Jede Bemühung, sich zu verantwor-
ten, von sich Rechenschaft abzulegen, läuft nach Butler auf die Konfronta-
tion mit einer nicht einholbaren Vorgängigkeit hinaus. Nun versucht sie aber 
nicht wie in Gender Trouble, eine partikulare Praxis zu benennen, die eben 
diesen Umstand zu symbolisieren imstande wäre und darin durchschaubar 
zu machen vermöchte, sondern sie möchte Handlungsspielräume direkt aus 
den vorgängigen symbolischen Strukturen ableiten. Eins der von Butler in 
diesem Zusammenhang angeführten Beispiele stammt von Michel Foucault. 
Der späte Foucault habe nämlich seine ehemalige Interpretation des katholi-
schen Beichtritus als gewaltsame, aufgezwungene Praxis der Selbstkontrolle 
dahingehend korrigiert, daß diese Praxis »dem Subjekt auch eine gewisse 
performative Produktion« ermögliche.17 Die symbolische Praxis des Beicht-
ritus wäre damit sowohl Einschränkung als auch Bedingung handlungs-
fähiger Subjekte. Butler läßt offen, ob man sich das so vorzustellen hat, daß 
ihr subversives Potential jeder gesellschaftlich sanktionierten Praxis immer 
schon beigegeben ist, oder ob das Beichtbeispiel als Hinweis auf die Gene-
sis von Subjekten verstanden werden soll. Man muß hoffen, daß letzteres 
gemeint ist, denn sonst wäre Butler dem gleichen Trugschluß erlegen, der 
gewisse Tendenzen ihrer Rezeption kennzeichnet.18 Leidtragende im Falle 

 17   Judith Butler, Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, Institut für So-
zialforschung an der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main, aus d. 
Engl. von Reiner Ansén, Frankfurt a. M., S.  126.

 18  Daß es hier um eine Parabel für die Genese von Subjekten geht, dafür spricht die Ar-
gumentation in The Psychic Life of Power. Dort geht es Butler um den paradoxen Prozeß 
der Subjektformation durch Subjektunterwerfung. Denn Autonomie und Selbstbestim-
mung versteht sie, gegen Kant, von vornherein als spezifi sche Effekte des Gesetzes, des 
Zwangs und der Macht, denen jedes Subjekt unterworfen ist. Kronzeuge dieser Dialek-
tik ist natürlich Hegels Dialektik von Herr und Knecht aus der Phänomenologie des Geistes. 
Ähnliche Urszenen zeichnet sie bei Nietzsche, Freud, Foucault und Althusser nach. Auf 
die Frage, wie der Schauplatz der Unterwerfung zu einem der Veränderung werden 
kann, antwortet sie mit dem Nachweis, daß die dialektische Subjektkonstitution jeweils 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 Making Symbols – Doing Gender 327

eines emphatisch herausgestellten subversiven Potentials rätselhafter Symbo-
lisierungspraktiken wären sonst nämlich genau die politischen Differenzen, 
um die es Butler eigentlich geht. 
Es gibt also mindestens soviele logische wie politische Gründe dafür, daß 
man sich nicht umstandslos einem verallgemeinerten Begriff symbolischer 
Praxis oder einem entgrenzten Begriff der Performanz überläßt. Diese 
Gründe waren Hegel an der Vorkunst des Symbolischen aufgegangen und 
fi nden ihren Niederschlag in seiner eigenen begrifflichen Praxis. Von  Butler 
u. a. kann man lernen, daß unsere Vorgeschichten in ihrer Übermacht ab-
solut, freilich auch absolut kontingent sind. Hegel aber, indem er den Spiel-
raum der Symbole auf eine Vorgeschichte beschränkt und als bloße Vorge-
schichte abwertet, fällt mit dieser Operation die Möglichkeit einer Nach-
geschichte zu, die in seinem Fall von der klassischen bis in die romantische 
Kunst reicht, wo aber stets anders symbolisiert wird als in der eigentlich 
symbolischen Kunst. Daraus wäre dann umgekehrt zu lernen, daß nur ein 
(symbolisch) begrenzter Symbolbegriff, in dem der Spannungsbogen zwi-
schen Symbol und symbolisierender Praxis nicht zur Einheit hypostasiert ist, 
auf die Chance rechnen kann, Nachgeschichten zu zeitigen. Sie könnten die 
Aufgaben freisetzen, die vielleicht nicht mehr nur symbolisch wären. 

IV

Auch der Vollständigkeit halber ist noch nachzutragen, wie denn Hegel 
selbst den Übergang von der symbolischen Vorkunst in die ganz anders 
geartete Symbolisierungspraxis der klassischen Kunstform bewerkstelligt. 
Die hermeneutische Gediegenheit seiner Sphinx-Interpretation entbindet 
den Philosophen ja nicht von seiner Aufgabe, den Übergang von der einen 
Kunstform und Epoche zur anderen, von einer Symbolisierungspraxis zur 
nächsten, auch begrifflich zu legitimieren. In dem einleitenden Abschnitt 
über das Symbol hatte Hegel notiert, wie das Ende der Symbolik vorzu-
stellen sei und seine wesentliche Zweideutigkeit beseitigt werden könne. Ei-
nerseits avisiert er dort genau das, was mit der vergleichenden Kunstform, 
dem sogenannten ›bewußten Symbolisieren‹ auch eintritt. Ein Ende hat es 

auch einen Rest übriglasse bzw. einen Überschuß produziere, wecher der dialektischen 
Einheit von Herrschaft und Freiheit entrate, hinter deren Einsicht kein politisches Eman-
zipationsprojekt zurückfallen dürfe, denn nur solche Dialektiken produzieren jenen Rest, 
der ihnen widersteht.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


328 Eva Geulen

mit den Zweifeln, wenn die beiden in gleichgültiger Gleichberechtigung ver-
bundenen Seiten des Symbols auseinandertreten und ihr Verhältnis explizit 
als Relation, etwa in Form eines Vergleichs oder einer Allegorie, formuliert 
wird (I, 397). Daneben erwähnt Hegel aber noch eine andere Weise, den 
Wirkungskreis des Symbolischen effektiv zu beschränken. Dessen Zweifel-
haftigkeit löse sich nämlich auch unausdrücklich, sozusagen praktisch auf, 
vermöge der Konvention, die über Zusammenhang und Bedeutung vorab 
entscheidet, ohne daß irgend etwas ausdrücklich würde: 

Zwar wird auch dem eigentlichen Symbol seine Zweideutigkeit dadurch genom-
men, daß es sich um dieser Ungewißheit willen die Verbindung des sinnlichen 
Bildes und der Bedeutung zu einer Gewohnheit macht und etwas mehr oder we-
niger Konventionelles wird. (I, 399) 

Hegel hat gute Gründe, dieser praktischen Auflösung des Zweifelcharakters 
nicht zuviel Gewicht beizumessen, denn wenn das Klassische nicht oder 
doch nicht nur das selbstbewußte Auseinandertreten und erneute Verei-
nen der zwei Seiten des Symbols ist, sondern schlicht und ohne viel Auf-
hebens Effekt eines Konventionalisierungsschubes, dann ist es um diesen 
 heroischen Höhepunkt der Kunst schlecht bestellt. Die klassische Kunst ver-
wandelt bloß die Symbole der Vorkunst ins Konventionelle. Indem sie z. B. 
Tierdarstellungen nur noch als Nebenzug und Accessoire zuläßt, macht sie 
aus dem Vorgefundenen Tradition. Die klassische Kunst erfi ndet den alltäg-
lichen Profanisierungsschub als Tradition und Konvention, welche sie aus-
stellt. Entmachtet wird die rätselhafte Vorwelt des Symbolischen nicht vom 
Rätsel lösenden Menschengeist, sondern dadurch, daß das Vorgefundene 
als Tradition und Konvention erfunden wird. Das bleibt aber nur möglich 
und setzt unbedingt voraus, daß man dem Begriff des Symbols einen Be-
reich reserviert und eine Geschichte gönnt, die vor der Konventionalisierung 
angesiedelt sind. Kein Zweifel, daß es echte Symbole gibt, aber reden läßt 
sich von ihnen eben bloß symbolisch, also indem man den Begriff irgendwie 
verwendet – aber nicht immer und überall. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


dirk niefanger

»Etwas anderes tun«
Symbol und performance in der deutschen Popkultur

»Es hängt alles davon ab, etwas anderes zu tun«,1 hat Andy Warhol in einem 
Interview mit dem Lyriker und Schauspieler Gerard Malanga gesagt. Rolf 
Dieter Brinkmann druckt es in seiner Sammlung amerikanischer beatpoetry 
in deutscher Übersetzung. In der ungewöhnlichen Präsentation des Bekann-
ten liege – so interpretiert Brinkmann Warhols Zitat – das Potential der Ver-
änderung. Das Fremde im Alltäglichen müsse sich in der Kunst mitteilen; 
die Provokation führe zu einer produktiven Erweiterung des Bewußtseins.2 
Sie sei notwendig, sagt Warhol zu Malanga, weil wir auf gewöhnlichem 
Wege »keine Veränderung« unserer Welt mehr »wahrnehmen«.3
Um solche Inszenierungsakte, die versuchen, das Fremde als Widerstän-
diges ›symbolisch‹ zu nehmen, wird es im folgenden gehen. Sie suchen zu 
provozieren, ohne der Inszenierung selbst konkrete Bedeutung jenseits der 
performance zu geben. Diese Spezies des Performativen gehört zu den zentra-
len Merkmalen der deutschen Popkultur; in diesen Akten verbindet sich 
die ältere, die sich in den späten 1960er Jahren mit den Namen Brinkmann 
und Rygulla verbindet, mit der neueren seit etwa 1995, als deren wichtigste 
Protagonisten Kracht, von Stuckrad-Barre und Bessing gelten können. Nicht 
der Inszenierungsakt selbst als zentrales Äußerungsmittel der Popkultur – so 
meine These – unterscheidet die beiden Popgenerationen, sondern die je-
weilige symbolische Kraft und das Wirkungsfeld ihrer performances.
Es hat sich mit Diedrich Diederichsen eingebürgert, die beiden Popgenera-
tionen als Pop I und II zu bezeichnen.4 Durch einen kontrastiven Blick auf 
Programmtexte der beiden Generationen, ihre einschlägigen literarischen 

 1 Andy Warhol, Über Automation. Interview mit Gerard Malanga, in: Rolf Dieter Brink-
mann, Ralf-Rainer Rygulla (Hg.), Acid. Neue amerikanische Szene, Reinbek b. Hamburg 
1983, S. 354–356, hier S. 354.

 2 Vgl. Rolf Dieter Brinkmann, Der Film in Worten, in: Brinkmann u. a., Acid, S. 381–399, 
hier S. 383.

 3 Warhol, Über Automation, S. 356.
 4  Vgl. Diedrich Diederichsen, Der lange Weg nach Mitte, Köln 1999, S. 272 ff.; ders., And 

then they move, and then they move – 20 Jahre später, in: ders., Sexbeat, Neuaufl., Köln 
2002, S. I–XXXIV. Vgl. außerdem: Moritz Baßler, Der deutsche Pop-Roman. Die neuen 
Archivisten, München 2002, S.  165; Johannes Ullmaier, Von Acid nach Adlon, Mainz 
2001.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


330 Dirk Niefanger

Texte und performances können differente Symbolverständnisse rekonstru-
iert werden, die zwei paradigmatische Vorstellungen der jüngsten Kultur-
geschichte charakterisieren. Man muß dabei sehen, daß die jeweiligen Sym-
bolvorstellungen auf gänzlich unterschiedlichen kulturellen Zusammenhän-
gen basieren: grob gesagt auf der amerikanischen Pop- und Protestkultur 
der 1960er Jahre und auf der Medienszene der 1990er Jahre, auf der Globa-
lisierung von Musik, Kunst und Literatur. Sie verlangen eine je spezifi sche 
Handhabung symbolischer Verfahren und medialer Praktiken.
Die im folgenden angestellte kontrastive Analyse soll sichtbar machen, wie 
sich in vergleichbaren und aufeinander beziehbaren Diskurszusammenhän-
gen unterschiedliche Verwendungsmöglichkeiten durchaus homologer Sym-
bole etablieren und wie symbolische Verfahren in den beiden Popkulturen 
jeweils andere Funktionen übernommen haben.

Das Symbol gehört seit der Antike (Platon, Euripides),5 im deutschen 
Sprachraum spätestens seit Winckelmann, Sulzer und Goethe zu den zen-
tralen Merkmalen von Kultur. Es bietet eine sinnliche Möglichkeit der Dar-
stellung komplexer Zusammenhänge, ohne ihre Vielschichtigkeit aufzuhe-
ben. Ein Symbol repräsentiert etwas, zu dem es in Verbindung steht, ohne 
es vollständig zu entfalten; es verweist nicht wie die Allegorie auf etwas 
Fremdes, sondern auf etwas prinzipiell Bekanntes, das aber erst zu entdek-
ken ist. So bewahrt das Symbol in seiner ästhetischen Struktur die Wider-
ständigkeit des Gemeinten, vereinfacht also nicht nur, sondern verweist 
in seiner sinnlichen Präsenz auch auf die Komplexität des Symbolisierten. 
Symbole nehmen also an der Semiose teil, ohne darin aufzugehen; sie bie-
ten einen sinnlichen Mehrwert, in dem Momente des Symbolisierten auch 
jenseits seiner Bedeutung enthalten sind. In der performativen Dimension 
der Symbolerzeugung gelangt die Komplexität des Symbolisierten an die 
Oberfl äche sinnlicher Erfahrung.
Der hier verwendete performance-Begriff orientiert sich an der Theatralitäts-
theorie von Erika Fischer-Lichte.6 Er bezeichnet ein zentrales Moment von 

 5  Vgl. Roger W. Müller Farguell, Symbol2, in: Jan-Dirk Müller u. a. (Hg.), Reallexikon 
der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3, Berlin/New York 2003, S. 550–555; Peter 
Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog u. a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Literaturge-
schichte, Bd. 4, Berlin/New York 21984, S. 308–333.

 6  Als Einführung und Problemaufriß erscheint mir geeignet: Erika Fischer-Lichte, Einlei-
tung, in: dies., Theatralität und die Krisen der Repräsentation, Stuttgart/Weimar 2001, 
S.  1–19. Zur Begrifflichkeit vgl. Vera Apfelthaler, Kai Röttger, Performance, in: Real-
 lexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3, S. 41–43; Manfred Pfi ster, Per for-

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Etwas anderes tun« 331

Theatralität, die selbst als Kunst- und Alltagsphänomen nicht auf die Insti-
tution Theater und auf ästhetische Inszenierungen beschränkt bleibt. Per-
formance faßt Fischer-Lichte als »Vorgang einer Darstellung durch Körper 
und Stimme vor körperlich anwesenden Zuschauern«. Kennzeichnend sei 
ein »ambi valente[s] Zusammenspiel« der beteiligten Faktoren.7 Neben der 
»leiblichen Präsenz des Künstlers« erscheinen der »Vollzug« der Darstellung, 
also die Inszenierung und mit ihr die »Materialität aller verwendeten Mittel, 
[…] unter Preisgabe« externer, kommentierender »Erklärungsmuster und 
Bedeutungsstrukturen«,8 als Spezifi ka von performance.
Insofern berührt sich das Folgende zwar mit der »Ästhetik des Performati-
ven«, die Dieter Mersch kürzlich vorgelegt hat,9 weil auch ich den Ereignis-
charakter der performance sehe, doch schließt der hier verwendete Begriff 
intentionales Handeln gerade nicht aus. Es kann als Moment von Thea-
tralität bedeutungserzeugend sein, insbesondere als symbolisches Handeln. 
Doch die performative Semiose formuliert freilich keine konsistenten Bot-
schaften, sondern überläßt es dem Zuschauer, den Aktionen »Bedeutungen 
beizulegen, die ihm aufgrund seiner spezifi schen Wahrnehmungsmuster, 
Assoziationsregeln, Erinnerungen, Diskurse u. a.« einfallen.10 Genau hier 
setzt mein Interesse an der Kultur des Performativen an: Es erweist sich als 
besonders geeignetes Gebiet der Symbolforschung, weil es Zeichen erzeugt, 
ohne ihre Bedeutung exakt zu entfalten. Symbole leben gewissermaßen von 
ihrer jeweiligen Inszenierung (im theatralen Text, in der Fiktion oder auf 
dem Papier), die zwar das Gemeinte augenblickshaft erleuchtet, sich aber 
nicht rational und vollständig erfassen läßt.

mance/Performativität, in: Ansgar Nünning (Hg.), Metzler Lexikon Literatur- und Kul-
turtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe, Stuttgart/Weimar 22001, S. 496–498. 
Als Sammlung zentraler Texte zur Performanz-Theorie vgl. den Sammelband: Uwe 
Wirth (Hg.), Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaft, Frank-
furt a. M. 2002. Ich verwende den Begriff der Theatralität in seiner übergreifenden Be-
deutung als Bestimmung ›theatraler‹ Momente auch außerhalb der Bühne. Wichtigster 
Aspekt dieser Theatralität ist die öffentliche, für ein Publikum bestimmte und in seinem 
Ablauf geplante Inszenierung. Zum Begriff der Theatralität vgl. Erika Fischer-Lichte, 
 Semiotik des Theaters, Tübingen 31994; dies., Theater als kulturelles Modell, in: Ludwig 
Jäger (Hg.), Germanistik: Disziplinäre Identität und kulturelle Leistung. Vorträge des 
deutschen Germanistentages 1994, Weinheim 1995, S.  164–184, bes. S.  177.

 7  Fischer-Lichte, Einleitung, S. 3.
 8  Apfelthaler, Röttger, Performance, S. 41.
 9  Vgl. Dieter Mersch, Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performa-

tiven, Frankfurt a. M. 2002.
 10  Erika Fischer-Lichte, Grenzgänge und Tauschhandel. Auf dem Weg zu einer performa-

tiven Kultur, in: Wirth, Performanz, S. 277–300, hier S. 281.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


332 Dirk Niefanger

Dieses essentielle Ungleichgewicht von Zeichen und Bezeichnetem, das im 
Symbol zutage tritt, wird – etwa von der Popkultur – zur Selbstvergewis-
serung und Selbstdarstellung im kulturellen Feld genutzt. Insofern bietet 
die Analyse von Symbolen eine vortreffliche Möglichkeit der kulturwis-
senschaftlich orientierten Textwissenschaft. Denn ein literarisch erzeugtes 
Symbol ist ohne kulturelles Umfeld, ohne ›Textrand‹ nicht zu haben.11 Ge-
rade die Symbole der Popkultur zeugen vom Oszillieren zwischen Text und 
kulturellem Leben. Hiervon handeln die folgenden Überlegungen; und in 
diesem Sinne verstehen sie sich als Beitrag zur Theorie des Symbols nach 
der Konjunktur der Allegorie in den Kulturwissenschaften.

Als wesentlicher Teil der Popkultur erscheint schon seit ihren Anfängen 
die öffentliche Inszenierung des Befremdenden. Diese performance ist als äs-
thetisches Verfahren zu begreifen, damit die Symbole der Popkultur, ihre 
Komplexität und ihre kaum konkret faßbare Bedeutung angemessen prä-
sentiert werden können. Zu unterscheiden wären dabei interne und externe 
Adressaten der performance und mit ihnen die Selbstvergewisserung und die 
Selbstdarstellung als zentrale Funktionen der Symbolpräsentation. Als Ein-
stieg und fast beliebiges Beispiel für die semiotische Qualität popkultureller 
performances sei ein Bericht von Nik Cohn aus den Sechzigern angeführt, der 
die Ankunft der Rolling Stones beschreibt:

Die Rolling Stones stiegen aus der Limousine. Sie hatten Haare weit über die 
Schultern und trugen Sachen in unvorstellbaren Farben, und sie sahen gemein 
aus, sie sahen einfach unwahrscheinlich böse aus. In dieser grauen Straße strahl-
ten sie wie Sonnengötter. Sie schienen nicht menschlich. Sie waren Geschöpfe 
von einem anderen Stern, unmöglich zu erreichen oder zu verstehen, unglaublich 
exotisch, ungeheuer schön in ihrer Häßlichkeit.12

Selbst das Verlassen der Limousine scheint als symbolischer Akt inszeniert, 
der vor allem eins suggeriert: Inkongruenz. Die langen Haare passen nicht 
zum teuren Auto, die grelle Kleidung nicht zur grauen Straße, ihre stilisierte 
Häßlichkeit nicht zum Erwartungshorizont bürgerlicher Rezipienten, kurz: 
ihre Erscheinung nicht zum tristen Alltag, in den sie eintauchen wie »von 
einem anderen Stern«. Man könnte von einer alteritären Symbolik sprechen, 

 11  Deshalb erscheint es mir sinnvoll, Symbol und Synekdoche zu unterscheiden.
 12  Nik Cohn, zitiert nach: Peter Kemper, Beat Beat Beat. Beatles vs. Rolling Stones. Das 

Brave und das Wilde, in: Peter Kemper u. a. (Hg.), ›alles so schön bunt hier‹. Die Ge-
schichte der Popkultur von den Fünfzigern bis heute, Stuttgart 1999, S. 66–77, hier 
S. 71.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Etwas anderes tun« 333

deren Ziel nicht die Erinnerung an einen umfassenderen, vielleicht politi-
schen oder theologischen Zusammenhang ist – wie etwa die geballte Faust 
für die Sozialistische Internationale oder das Kreuz in der christlichen Tra-
dition –, sondern der Gestus des Verweisens auf einen solchen. Die Stones 
symbolisieren mit ihrem Auftritt für Rezipienten außerhalb des Popdiskur-
ses eine nicht näher bestimmbare Alterität. Die Inszenierung der Fremdheit 
steht für ihre Andersartigkeit, für mehr nicht, für nichts Konkretes, schon 
für gar keinen politischen Protest und keine religiöse Botschaft. Daß solche 
Auftritte nicht unbedingt die Musik ›promoten‹ sollten, formuliert Keith 
Richards recht eindeutig, wobei man in solchen Aussagen natürlich auch 
den provozierenden Gestus mitlesen muß: »Am Anfang in den frühen Sech-
zigern ging es gar nicht so sehr um die Musik, nur das Image war wichtig. 
Alle waren auf ihr Image aus und wie man ein paar Schlagzeilen machen 
konnte«.13

Die Symbolkraft solcher auf kulturelle Alterität zielenden Inszenierungen 
schwindet indes mit der steigenden Frequenz der Inszenierungen und mit 
einem gewissen geschichtlichen Abstand – gewiß eine triviale Feststellung, 
die aber durchaus theoretische Konsequenzen hat. Symbolische Verfahren 
sind historisch gebunden, der ästhetischen Konkurrenz ausgeliefert und 
abhängig von der Einbindung ins kulturelle Feld. So verliert sich in den 
Augen des Pop-Poeten von Stuckrad-Barre die Fremdmarkierung der Stones 
30 Jahre später in gähnende Routine. Ich zitiere als Nachweis einen Text 
aus dem Jahre 1998:

Ich war nicht beim Konzert der Rolling Stones, erzähle aber trotzdem gerne, wie 
es dort war. […] Die wilden Fans von damals sind heute Familienväter, Nostalgie 
kam auf. […] Die dienstälteste Rockband zieht erneut abertausende Fans in ihren 
Bann. Sie rollen wieder; Faltenrock. […] Jagger athletisch, Richards zerknautscht, 
Wood mit Kippe im Mund, Watts im Hintergrund. Sie haben es geschafft, sich 
treu zu bleiben, ohne sich Neuem zu verschließen. Hinter der Bühne gab’s Tee 
statt Rum um den obligatorischen Profi -Snooker-Tisch. Sie sind mit ihren Fans 
gealtert, aber ganz vorne auch jüngere Fans.14

Die Symbolik des Stones-Konzerts erscheint lesbar, ohne daß der Reporter 
anwesend ist. Das poetische Vermögen des Erzählers reicht aus, um eine 
Reihe Klischees zu plazieren, welche die Eigenschaft haben, von Konzert-
besuchern als authentische Erfahrung genommen zu werden. Das spricht 
nicht gegen die alternden Stones-Fans, aber für eine Veränderung der symbo-

 13  Kemper, Beat Beat Beat, S. 69.
 14  Benjamin von Stuckrad-Barre, Remix, Köln 1999, S.  160.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


334 Dirk Niefanger

lischen Verfahren. Die Inszenierung der Fremdheit wird durch von Stuckrad-
Barres Text als längst bekannte behauptet. Der Stones-Auftritt verspricht das 
Fremde nun als bekanntes Fremdes; es zielt nicht auf Inkongruenz, sondern 
auf die Harmonisierung des Fremden: »Ganz vorne« sind »auch jüngere 
Fans. Eltern und Kinder glücklich vereint […]. Die Integrationskraft ist phä-
nomenal«,15 spottet von Stuckrad-Barre. Eine Passage aus Benjamin Leberts 
Erfolgsroman Crazy zeigt, wie recht er mit seiner Ironie hat:

Mein Vater meint es gut mit mir […]. Er liebt die Rolling Stones. Eine Rockgrup-
pe aus vergangener Zeit. Jedes Mal, wenn sie auf Tour sind, nimmt er mich 
mit. Er hat die Hoffnung, ich könnte Gefallen an der Musik fi nden. Das tue ich 
nicht.16

Benjamin und seine Mitschüler lieben eher die Spice Girls. Das Musik-Sym-
bol der 68er-Generation hat für sie keine Bedeutung mehr; im Grunde 
interessieren sie sich nicht dafür. Von Stuckrad-Barre schreibt über ein 
Konzert, bei dem er nicht anwesend war, Benjamin Lebert läßt seinen Prot-
agonisten nur von dessen Vater in das Konzert schleppen; aber der Sohn 
geht mit, ohne zu rebellieren. Die Stones symbolisieren nun – innerhalb des 
neuen Popdiskurses – nicht mehr Inkongruenz und Aufruhr, obwohl sich 
ihre Musik und die Art ihrer Auftritte sicher nicht sonderlich geändert ha-
ben. Die unterschiedliche Tragkraft der Rolling Stones-Symbolik resultiert aus 
einem entscheidenden Wandel in der Popkultur. Hinsichtlich der Verwen-
dung und Bedeutung von Symbolen (und nicht so sehr in den Symbolen 
selbst) unterscheidet sich nämlich die Popkultur der 1960er von jener der 
1990er Jahre.

Um dies zu belegen, konzentrieren sich die folgenden Ausführungen auf das 
literarische Feld, wobei nicht die Literatur selbst, sondern ihre Präsentation 
bzw. die Theorie ihrer Inszenierung fokussiert werden sollen. Die Auftritte 
der Popautoren sind in semiotischer Hinsicht mit dem oben zitierten Auf-
tritt der Rolling Stones vergleichbar; auch sie inszenieren auf den ersten Blick 
hin Inkongruenzen, auch sie produzieren in erster Linie Fremdheitsempfi n-
dungen beim Rezipienten.
Man kann beispielsweise das Zugangsbutton, das eine Kalaschnikow zeigt, 
auf der Homepage Christian Krachts,17 die provokanten Mißtöne der ›Ka-

 15  Ebd.
 16  Benjamin Lebert, Crazy. Roman [1999], Köln 2001, S. 46.
 17  Vgl. www.christiankracht.com/buecher/buecher.htm.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Etwas anderes tun« 335

nak Sprak‹ des Deutschtürken Feridun Zaimoglu18 oder auch schon die ag-
gressiven Ausfälle Rolf Dieter Brinkmanns bei seinen legendären Lesungen 
Ende der 1960er Jahre anführen.19 Wie bei der Autoankunft der Stones wer-
den durch die Provokationen, durch Fotos, Lesungen und Filmaufnahmen, 
die geschickt lanciert werden, nicht allein die literarischen Texte vermarktet, 
sondern eben immer auch ihre Urheber präsentiert, die dadurch an der Se-
miose der Texte teilhaben. Sie personifi zieren geradezu jene Alterität, welche 
die Texte heute allein kaum noch erzeugen können. Darin unterscheidet sich 
die Popkultur von der Historischen Avantgarde, deren Abgrenzung bevor-
zugt sprachlich akzentuiert war, erheblich. Denn die deutliche Abweichung 
von der sprachlichen Normalität scheint im literarischen Feld seit der Klas-
sischen Moderne nicht mehr ungewöhnlich,20 so daß die neue Avantgarde 
der Popkultur auf andere Bereiche der Alteritätssetzung ausweichen muß. 
Die Medienwelt und ihre Affi nität zu Personeninszenierungen bieten hierfür 
den geeigneten Raum.
Der Autor selbst erscheint deshalb in einer je spezifi schen Körper- und Klei-
dersymbolik, welche die oben beschriebene Inkongruenz von Autor und 
Umfeld unterstützt bzw. erst erzeugt: Man denke an die maßgeschneiderte 
Kleidung der Popautoren um Kracht und von Stuckrad-Barre, das Jeans-
outfi t Brinkmanns in den 1960er Jahren oder an das Foto von Zaimoglu aus 
dem einschlägigen Sammelband Morgenland.21 Wesentlicher Teil der Provo-
kation ist freilich die Kombination, ja gegenseitige Verstärkung von Schrift 
und Bild. Sie erzeugt in einem quasi emblematischen Verfahren ein Unbe-
hagen der Differenz zwischen Rezipient und Autor.
Was die Relevanz solcher Selbstinszenierungen für das Verständnis der 
Texte anbelangt, unterscheidet sich die sogenannte Popliteratur also erheb-
lich von anderen Literaturen. Parallel zu den Inszenierungen der Popstars 
gewinnt der Autor als Akteur im kulturellen Feld an Bedeutung. Ja, ohne 
Rekurs auf die multimedial vermittelten Interaktionen des Autors, auf seine 

 18  Vgl. Feridun Zaimoglu, Kanak Sprak. 24 Mißtöne vom Rande der Gesellschaft, Ham-
burg 1995.

 19  Vgl. Alfred Kolleritsch, Rolf Dieter Brinkmann 1972 in Graz, in: Maleen Brinkmann 
(Hg.), Rolf Dieter Brinkmann, Reinbek b. Hamburg 1995 (Rowohlt Literaturmagazin 
36), S.  116–117.

 20  Vgl. Harald Fricke, Norm und Abweichung. Eine Philosophie der Literatur, München 
1981, bes. S.  161 ff.

 21  Vgl. Feridun Zaimoglu, Jamal Tuschik, »Ihr habt Angst vor unserem Sperma«. Kollabora-
tion, in: Jamal Tuschik (Hg.), Morgenland. Neueste deutsche Literatur, Frankfurt a. M. 
2000, S. 9–20, hier S.  15.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


336 Dirk Niefanger

performances, entziehen sich dem Rezipienten wichtige Aspekte der Poptexte. 
Berücksichtigt man sie nicht, verliert sich die Analyse ins Nebensächliche. 
Um es deutlich zu betonen: Die Semiose der Poptexte erscheint – im Ver-
gleich zur Poesie der Historischen Avantgarde – weit abhängiger von jeweils 
verändernden performances, Kontextualisierungen und Plazierungen im kultu-
rellen Feld. Und diese performative Einbettung formiert essentiell das sym-
bolische Verständnis der Texte. Deshalb bietet sich als literaturtheoretische 
Zugangsmöglichkeit bei der Analyse von Symbolverfahren in der Popkultur 
auch die Feldtheorie Pierre Bourdieus an.22

Die ambitionierte Inszenierung eines Popautors trägt durchaus Züge einer 
performance mit eigener ästhetischer Zielsetzung, die symbolisch verstanden 
werden will. Dabei müssen die Intentionen nicht ihren Ursprung im Ge-
staltungswillen des Autors haben. Vielmehr ist die Autor-performance als ei-
genständige Form von Theatralität zu begreifen, als semiotisch lesbares Zei-
chenensemble. Die Selbstinszenierung des Popautors symbolisiert insofern 
einen spezifi schen Ort im kulturellen Teilfeld des Pop. Denn die Texte des 
Autors, die ohne ihre Inszenierung (in Lesungen, in Anzeigen, in ihrer ma-
terialen Erscheinungsweise usw.) kaum zu begreifen sind, kreieren die Pop-
kultur ja zu keinem geringen Teil mit; oft übrigens – Sexbeat von Diedrich 
Diederichsen ist ein gutes Beispiel hierfür – ganz bewußt. Zwar bezwecken 
die Inszenierungen auch eine gesteigerte ökonomische Vermarktung des li-
terarischen Produkts, das ja – nicht nur nach Bourdieu – immer den »Dop-
pelcharakter« von »Ware und Bedeutung« hat.23 Sie tragen – wie das literari-
sche Werk im engeren Sinne – aber auch dazu bei, das Ansehen des Autors 
im literarischen Feld durch eine möglichst perfekte performance zu erhöhen. 
Bourdieu spricht in diesem Zusammenhang vom ›symbolischen Kapital‹, 
das innerhalb des kulturellen Feldes mehr gilt als das ökonomische.24

Was bedeuten nun die Mechanismen des kulturellen Feldes für die Symbol-
theorie? Die Anwendungsmöglichkeit des Symbolbegriffs darf sich nicht nur 

 22  Vgl. Pierre Bourdieu, Zur Soziologie der symbolischen Formen, übers. von Wolfgang 
Fietkau, Frankfurt a. M. 61997; ders., Le champ littéraire, in: Actes de la recherche en 
sciences sociales 89 (1991), S. 4–46; ders., Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur 
des literarischen Feldes, übers. von Bernd Schwibs u. a., Frankfurt a. M. 1999. Zur Ein-
führung vgl. Joseph Jurt, Das literarische Feld. Das Konzept Pierre Bourdieus in Theorie 
und Praxis, Darmstadt 1995.

 23   Jurt, Das literarische Feld, S. 91 (dort auch die entsprechenden Belegstellen bei Bourdieu).
 24  Zum Begriff ›symbolisches Kapital‹ vgl. Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede. Kritik 

der gesellschaftlichen Urteilskraft, übers. von Bernd Schwibs u. Achim Russer, Frank-
furt a. M. 1987, S. 440 pass. Zum hier diskutierten Verhältnis von ökonomischem und 
symbolischem Kapital vgl. Bourdieu, Die Regeln der Kunst, bes. S. 228 ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Etwas anderes tun« 337

auf die Literatur im engeren Sinne beschränken, sondern muß sowohl alle 
kulturellen Texte als auch Beziehungen zwischen diesen berücksichtigen. 
Die Beziehungen zwischen Texten sollten im Sinne der Theorie des kultu-
rellen Feldes aber nicht ohne die Eigenbedeutung der Vermittler gedacht 
werden. D. h. nicht nur das Vermittelte, der Text also, auch der Vermittler 
und sein Habitus und der Vermittlungsakt, die performance, tragen zur Se-
miose bei. Gerade die symbolische Bedeutung resultiert ja immer aus der 
Verweisbeziehung verschiedener kultureller Texte unterschiedlicher Medien. 
Und sie ist ohne den Rekurs auf das jeweilige kulturelle Teilfeld nicht zu 
verstehen. Deshalb sind die rhetorische Figur der Synekdoche (als Text- 
und Redephänomen) und das Symbol (als spezifi sches Zeichen, das zuerst 
im außerliterarischen Kontext auftaucht, um darin als solches verstanden 
zu werden) strikt zu unterscheiden. Der Aufbau eines Symbols funktioniert 
nämlich nur, wenn das Symbolisierte als Bedeutungskomplex bekannt ist; 
und es ist ausschließlich durch seine mediale Präsenz greifbar. Das sym-
bolische Verfahren zeigt sich im Bereich des kulturellen Feldes sogar meist 
als Ensemble ganz konkreter Handlungen, die spezifi sche, mitunter schwer 
bestimmbare Vorstellungen abrufen. Nicht nur der Autorname klassifi -
ziert insofern einen literarischen Text und steuert damit seine Rezeption,25 
sondern eben auch die Position des Autors im kulturellen Feld und seine 
Handlungen, die wesentlich (wenn auch nicht nur) durch seinen Habitus 
gestaltet werden. Dieser ergänzt, positioniert und charakterisiert seine Texte 
erheblich.26

Insbesondere für die Popkultur gilt, daß der Autor – seine Inszenierung 
und sein symbolgeladener Habitus – einerseits als Medium symbolischer 
Verfahren gelesen werden kann, mit dem die Plazierung der Literatur im 
kulturellen Feld gelingen soll. Andererseits trägt der Habitus des Autors 
letztlich auch zur Symbolkraft der Literatur und zur Semiose durch Sym-
bole erheblich bei, weil diese Symbole wesentlich an der Positionierung des 
Autors beteiligt sind. Der Habitus dient dieser Positionierung und kann 
symbolischer Ausdruck derselben sein.

 25  Vgl. Michel Foucault, Qu’est-ce qu’un Auteur?, in: Bulletin de la Société française de 
Philo sophie 64 (1969), S. 73–104, bes. S.  100; dt. [um die Diskussion gekürzte Fassung]: 
Was ist ein Autor?, in: ders., Schriften zur Literatur, übers. von Karin von Hofer u. a., 
Frankfurt a. M. 1988, S. 7–31.

 26  Vgl. Dirk Niefanger, Der Autor und sein Label. Überlegungen zur fonction classifi catoire 
Foucaults (mit Fallstudien zu Langbehn und Kracauer), in: Heinrich Detering (Hg.), 
Autorschaft: Positionen und Revisionen. DFG-Symposion 2001, Stuttgart/Weimar 2002, 
S. 521–539.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


338 Dirk Niefanger

In der Popkultur der 1960er Jahre (Pop I) wurde das Symbol als Vermittler 
provokativer Haltungen oder Erinnerungszeichen gemeinsamen Protestes 
aufgefaßt, also vor allem auf einen authentisch gesehenen sozialen Zusam-
menhang bezogen, der in der Fiktion intentional verändert wurde. Das 
Symbol hatte die Funktion, die Alterität der eigenen Produkte im kulturellen 
Feld sichtbar zu machen und damit ihre Position zu stärken. Insbesondere 
die Abgrenzung gegen die bürgerliche Gesellschaft (mit der bewußt neuen 
Grenzziehung zwischen high und low culture) sollte mit unterschiedlichen 
Symbolen gruppenintern und -extern sichtbar werden.
Anders verhält es sich in der Popkultur der 1990er Jahre (Pop II), wo das 
Symbol quasi zum Stellvertreter der ›Leere‹, zum Symbol des symbolischen 
Verfahrens der Popkultur wird. An die Stelle des authentischen sozialen Zu-
sammenhangs tritt der Nachvollzug einer medialen Praxis und damit die 
implizite Refl exion derselben. Die Symbole der jüngsten Popkultur künden 
also gerade nicht von einem Anderssein, sondern von der ständigen Anfor-
derung, sich je erneut abzugrenzen (vom re-modeling  ).27 Sie dokumentieren 
also mehr eine Geste als eine tatsächliche Differenz. Folglich rückt in der 
jüngeren Popkultur das symbolische Gestalten – die performance – ins Zen-
trum, während in der älteren Popkultur die Symbole wichtiger waren als die 
Verfahren ihrer Erzeugung. Dies sei kurz anhand zweier zentraler Buchpro-
jekte der Popgeschichte in Deutschland belegt, die eher den Charakter von 
›Kultbüchern‹ haben, als nur eine beliebige Sammlung von Texten darstel-
len: der Acid-Sammlung aus dem Jahre 1969 und dem Tristesse Royal-Band 
des popkulturellen Quintetts aus dem Jahre 1999. Beide Bücher enthalten 
programmatische Äußerungen, die im folgenden interessieren.
1969 erscheint im ›alternativen‹ März-Verlag der Sammelband Acid. Neue ame-
rikanische Szene, herausgegeben von Rolf Dieter Brinkmann und Ralf-Rainer 
Rygulla, der – in deutscher Übersetzung – Texte der amerikanischen Beat-
szene enthält. »Eine brillante Edition […], die einen Eindruck von der Viel-
falt dieser Subkultur gibt, ohne jedoch eine Theorie zu liefern«, schwärmte 
die Süddeutsche Zeitung. »So kraß, brutal, deutlich und durch keinerlei ver-
söhnende Ästhetik vermittelt, wurde noch nie über sexuelle Erfahrung, Dro-
gen, Konfrontation mit dem Phänomen einer Gesellschaft, die von moder-
ner Technologie deformiert wird, berichtet«, meint Peter O. Chotjewitz in 
der FAZ.28 Der so faszinierte wie befremdete Blick der etablierten Presse auf 

 27  Vgl. Tristesse Royale. Das popkulturelle Quintett mit Joachim Bessing u. a., Berlin 1999, 
S.  126 ff.

 28  Beide Zitate schmücken die Buchrückseite der Taschenbuchedition des Bandes Acid.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Etwas anderes tun« 339

das Buch charakterisiert recht anschaulich die Nische der neuen Popkultur 
im literarischen Feld. Das eingangs zitierte Interview mit Andy Warhol ist 
in diesem Band abgedruckt.
Als Anhang zur Sammlung fi ndet sich Brinkmanns Programmtext Der Film 
in Worten, der eine Art Ästhetik der frühen Popkultur entfaltet:29 Er richtet 
sich gegen das Primat der Wortästhetik, das Brinkmann in der literarischen 
Moderne mit Recht proklamiert sieht. Die Historische Avantgarde versu-
che – Brinkmann kennt Adorno – den »Schwierigkeitsgrad« ihrer »Künste 
zu erhöhen«,30 um der Entfremdung Ausdruck zu verleihen. Die Komplexi-
tät der Zeichenkombinationen und ihre Widerständigkeit sollen die entfrem-
dete Welt ausdrücken. Auf die Macht des Bezeichneten, das die Texte durch 
›Bilder‹ viel unmittelbarer präsentieren möchten, als es die Wortakrobatik 
der Avantgarde je vermochte, setzt hingegen die Popkultur. Sie versteht die 
Literatur als »Film in Worten«:31 

Losgelöst von vorgegebenen Sinnmustern wendet sich die Imagination dem 
Nächstliegenden, Greifbaren zu […]. Dem Anwachsen von Bildern = Vorstellun-
gen (nicht von Wörtern) entspricht die Empfi ndlichkeit für konkret Mögliches, 
das realisiert sein will. Für die Literatur heißt das: tradiertes Verständnis von For-
men mittels Erweiterung dieser vorhandenen Formen aufzulösen und damit die 
bisher übliche Addition von Wörtern hinter sich lassen, statt dessen Vorstellungen 
zu projizieren – also Vorstellungen, nicht die Reproduktion abstrakter, bilderloser 
syntaktischer Muster.32

Die Abkehr von den tradierten Formen, oder besser ihre maßlose Auswei-
tung und damit radikale Entwertung, soll die Vorstellungen erweitern. An-
ders als die Postmoderne votiert Brinkmann also radikal für ein Primat des 
Bezeichneten, das als eine Art Bilderrausch über eine Vielfalt von Formen in 
Erscheinung tritt. Die Bilderfl uten und nicht die jeweiligen Formen drängen 
zum Handeln, zum Verändern der Welt außerhalb der Kunst. Die Bilder wer-
den zwar durch Worte vermittelt, diese bleiben aber nur Vehikel der Vorstel-
lung: »Beseitige literarische, grammatische und syntaktische Hindernisse … 
Denke nicht gleich an Worte, wenn du dich unterbrichst, um das Bild besser 

 29  Man könnte Der Film in Worten auch als Programmtext der Kölner Schule um Wellershoff 
und Brinkmann lesen. Sie begründete einen ›neuen Realismus‹ in der Nachkriegslite-
ratur. Vgl. Thomas Ernst, Popliteratur, Hamburg 2001, S. 32–37; Sibylle Späth, Rolf 
Dieter Brinkmann, Stuttgart 1988, S. 42–47.

 30  Brinkmann, Der Film in Worten, S. 383.
 31  Ebd., S. 381. Vgl. Späth, Rolf Dieter Brinkmann, S. 44.
 32  Brinkmann, Der Film in Worten, S. 381.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


340 Dirk Niefanger

sehen zu können«.33 Die unmittelbare Wirkung des Bildes – seine gegenüber 
dem Wort »erweiterte Sinnlichkeit« – stärkt die symbolische Wirksamkeit 
der Popliteratur. Sie »schafft« – mit Brinkmann – »ein Stückchen befreite 
Realität, die ihrerseits Gewaltanwendung seitens der Unterdrückten […] 
ermöglichen hilft«. Das erweiterte Kunstverständnis des Pop, seine neue, 
sinnliche Symbolik, richtet sich also genauso gegen die standardisierte Kul-
tur wie gegen die streng reglementierte soziale Realität.
»Es ist tatsächlich nicht einzusehen«, sagt Brinkmann im heute befremdli-
chen Jargon einer sich als ›befreit‹ empfi ndenden Sexualität, »warum nicht 
ein Gedanke die Attraktivität von Titten einer 19jährigen haben sollte, die 
man gerne anfaßt«.34 Die Sinnlichkeit der Symbole und die bewußte Nach-
lässigkeit seines Vokabulars verstoßen absichtsvoll gegen herrschende Ta-
bus, auch im Bereich des literarischen Feldes. Was sich heute wie ein Alt-
herrenwitz liest, war 1969 provokativ gemeint. Ein bloßes Sprachspiel war 
Brinkmanns Aussage indes nicht. Denn er favorisiert ja tatsächlich, was die 
Nennung der Mädchenbrüste ausdrücken soll: eine erweiterte Sinnlichkeit 
der Literatur, die durch ihre Bilder zuerst Lust produzieren,35 dann das 
establishment provozieren und schließlich die Gesellschaft (und ihr Sexual-
verständnis) verändern soll. Das symbolische Verfahren vermittelt im Re-
fugium der frühen Popkultur ein identifi katorisches Lesen (›wir verstehen 
uns‹), mit Blick auf das gesamte kulturelle Feld eine Abgrenzung (›ihr ver-
steht uns nicht‹) und im Hinblick auf die Gesellschaft den Willen zur Ver-
änderung (›ihr werdet uns noch verstehen lernen‹).36

Tristesse Royal ist der wichtigste Programmtext der jüngeren deutschen Pop-
literatur. Gestaltet ist er als fi ngiertes, überarbeitetes Gespräch zwischen 
Christian Kracht, Eckhart Nickel, Alexander von Schönburg, Joachim 
Bessing und Benjamin von Stuckrad-Barre. Die Teilnehmer treffen sich an 
symbolischem Ort, im Berliner Nobelhotel Adlon in unmittelbarer Nähe 
des Brandenburger Tors – eine popkulturelle Bestandsaufnahme nach der 
Wende, am Ende des Jahrtausends. Der Snobismus der Herren nimmt 
sich immer wieder das fi n de siècle um 1900 als ausdrücklichen Bezugs-
punkt.

 33  Ebd., S. 385 (er zitiert das Statement von Jack Kerouac in der Evergreen Review, 1959).
 34  Ebd., S. 384.
 35  Vgl. ebd., S. 398 (»daß Literatur Spaß machen muß«).
 36  Auch wenn Veränderung bei Brinkmann nicht im konkret politischen Bereich gedacht ist, 

sondern sich auf die Erlebnismöglichkeit des Individuums bezieht.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Etwas anderes tun« 341

Der zur Schau gestellte Markenfetischismus und das unübersehbare name-
dropping des Textes scheinen sich – wie die provokanten Symbole der älte-
ren Popgeneration – gegenüber anderen Akteuren im kulturellen Feld abzu-
grenzen. Aber schon seit der Lektüre der Romane von Bret Easton Ellis37 
und Nick Hornby wissen wir,38 daß kein Mensch das kennen kann, was 
hier aufgelistet und wie selbstverständlich verzeichnet wird. Über ein  insider-
Wissen funktioniert die Abgrenzung nämlich keineswegs, sondern über 
eine partielle Partizipation: Ich muß nur einen geringen Teil der Namen und 
Marken kennen, um die Anspielungen als Reihe erkennen zu können. Die 
in Tristesse Royal genannten Marken- und Personennamen bieten – nach Baß-
ler39 – einen poetischen Katalog der medialen Gegenwart, wobei die einzel-
nen Namen und Marken nicht für sich, wohl aber als offene Sammlung die 
Popkultur der späten 1990er symbolisieren sollen. Der Katalog ist typisch 
für die Popkultur, nicht das je Katalogisierte.
Check into another World, so heißt der erste Abschnitt nach dem Vorwort; er 
steht programmatisch zu Beginn eines Gesprächsteils, der den Titel Das 
Bild der Gesellschaft trägt.40 Beide Überschriften suggerieren unmißverständ-
lich, daß mit dem Unauthentischen, zumindest mit dem Vermittelten der 
Erfahrung gespielt wird. Nicht über die Gesellschaft soll im Adlon disku-
tiert, sondern nur ein popkulturelles Bild von ihr fabriziert werden. Hier-
für spricht auch das ›Intro‹ des Gesprächs durch eine etwas abgedroschene 
Theatermetapher: »Der Vorhang öffnet sich für« usw.41 Die Plazierung im 
Bereich des Gespielten gibt dem Gesagten eine eigene, man möchte sagen 
poetische Lizenz. Die Performanz erhält so gegenüber der Semiose ein Über-
gewicht.
Mit einem Begriff der Popkultur wäre das, was sich im Adlon abspielt, als 
re-modeling zu begreifen: ein immer wieder neu ansetzendes Gesprächsspiel 
über die Kulturphänomene der bundesrepublikanischen Wirklichkeit, ge-
nauer über eine gemeinsame Popkultur, die sich nur im Gespräch herstellt, 
damit sie immer wieder verworfen werden kann. Sie kreiert und verliert sich 
in den Bewegungen des Dialogs immer wieder neu, und zwar so, wie die 
Popkultur immer wieder neue Abgrenzungen zum Mainstream braucht, um 

 37  Vgl. Bret Easton Ellis, American Psycho. Roman, dt. von Clara Drechsler u. Harald Hell-
mann, Köln 1991.

 38  Vgl. Nick Hornby, High Fidelity, London 1995.
 39  Vgl. Baßler, Der deutsche Pop-Roman, S. 94 pass.
 40  Tristesse Royale, S.  13 u. S.  16.
 41  Ebd., S.  16.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


342 Dirk Niefanger

zu existieren. Glaubt man Bourdieu, ist dies freilich der Weg jeder Kultur: 
Eine Avantgarde lehnt die etablierten Akteure des Feldes ab, um – sobald sie 
sich durchgesetzt hat – selbst abgelehnt zu werden, nur daß im Pop Ableh-
nung und Neubesetzung in immer kürzeren Intervallen durch die gleichen 
Akteure erfolgen. Die symbolisch akzentuierte Ablösung von Positionen 
im literarischen Feld wird so selbst ins Arsenal symbolischer Verfahren der 
Popkultur erhoben; sie ist Ausdruck ihrer Schnellebigkeit, ihrer ›Moderni-
tät‹ letztlich. Zum Schluß bleibt für die Charakterisierung der Popkultur des-
halb im Grunde nichts mehr übrig als das Verfahren des re-modeling selbst: 
»Dabei haben sie alles aussortiert, was falsch war – Blendwerk, Scheinpro-
minenz, den Konsens. Sie einigten sich auf zwei Möglichkeiten des Entkom-
mens: das Verschwinden und der Rock«.42

Auch das Ende formuliert noch einmal die zentrale Bedeutung der refl ek-
tierten performance im Popdiskurs. Das Motiv der Flucht aus dem ›alten Eu-
ropa‹ (und seiner unauthentisch gewordenen Bezugssysteme) wird im ange-
hängten Phnom Penh-Kapitel desavouiert. Denn Kambodscha ist nicht das 
»Zentrum des Verschwindens«, auch wenn es symbolisch seit den Kriegen in 
Fernost genau dafür steht. Die Flucht von Kracht und Bessing erweist sich 
nur als Teil eines Films; das Verschwinden wird auf Zelluloid gebannt und 
dadurch zum »Blendwerk« umgedeutet.43 Der Rock, die andere Alternative, 
ist nur als ehrliches Pendant zum sich selbst ständig ›re-modelnden‹ Pop 
denkbar. Nur aus der Perspektive der Popkultur erscheint er authentisch. 
Das wurde vorher ausführlich diskutiert. Eine ›authentische‹ Alternative 
stellt er an sich deshalb nicht (mehr) dar.

Ein kurzes Fazit: Symbolische Verfahren sind in der Popkultur nicht an den 
Text gebunden, sondern Teil eines komplexen Verhaltens im kulturellen 
Feld, bei dem die Autorinszenierungen sinnformierende Funktionen über-
nehmen. Unterscheiden muß man hierbei zwischen Pop I und II. Steht in 
der älteren Popkultur der Autor für die Sinnlichkeit seiner Symbole, auch 
wenn er diese in seinen Gesten und Worten aufwendig inszeniert, themati-
siert die jüngere Generation gerade den Inszenierungsprozeß. Die Symbole 
erscheinen dadurch immer als Produkte eines symbolischen Verfahrens, so 
daß dieses selbst quasi entwertet wird. Re-modeling, das Kennzeichen neuerer 
Popkultur, wäre als Verfahren der Symbolumwertung nach Marktgesetzen 
zu verstehen.

 42  Ebd., S.  164.
 43  Ebd., S.  165.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


 »Etwas anderes tun« 343

»Es hängt alles davon ab, etwas anderes zu tun« – Andy Warhols Satz kann 
gut auf den Sinn popkultureller Symbolisierungsverfahren bezogen werden: 
Diese sollen immer wieder neu die Alterität einer auf Bedeutungsgewinn 
und Popularität zielenden Kunst setzen. In diesem performativen Akt liegt 
vermutlich das Spezifi kum popkultureller Symbolik. Warhol trifft damit in 
nuce das, was Bourdieu für die Dynamik und Instabilität des literarischen Fel-
des verantwortlich macht: den steten Willen, das eigene symbolische Kapital 
zu erhöhen und damit die eigene Position im kulturellen Feld zu stärken.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


Lebensläufe

moritz bassler, Dr. phil. Studium der Germanistik und Philosophie. Pro-
fessor für Literatur an der School of Humanities and Social Sciences, Interna-
tional University Bremen. Veröffentlichungen zur Literatur der Klassischen 
Moderne, der Goethezeit sowie zur Gegenwartsliteratur und Literaturtheorie.

frauke berndt, Dr. phil. Studium der Germanistik, Geschichte, Politolo-
gie und Philosophie. Wissenschaftliche Assistentin am Institut für Deutsche 
Sprache und Literatur II, Universität Frankfurt a. M. Veröffentlichungen 
zu Theorien und Modellen des kulturellen Gedächtnisses sowie zur rheto-
rischen Ästhetik und Poetik.

christoph brecht, Dr. phil. Studium der Germanistik, Philosophie und 
Theologie. Privatdozent am Institut für Deutsche Sprache und Literatur II, 
Universität Frankfurt a. M. Veröffentlichungen zur Sprachphilosophie und 
Literatur um 1800, Film- und Medientheorie sowie zur Narratologie und 
Enzyklopädistik der Moderne.

heinz j. drügh , Dr. phil. Studium der Germanistik, Philosophie und Po-
litischen Wissenschaft. Privatdozent und Wissenschaftlicher Oberassistent 
am Deutschen Seminar, Universität Tübingen. Veröffentlichungen zur Poe-
tik des Allegorischen, zum Verhältnis zwischen Text und Bildmedien sowie 
zur Gegenwartsliteratur.

eva geulen, Dr. phil. Studium der Germanistik und Philosophie. Professorin 
am Germanistischen Seminar, Universität Bonn. Veröffentlichungen zur Litera-
tur und Literaturtheorie des 19. und 20. Jahrhunderts sowie zu Hegels Ästhetik.

joachim jacob , Dr. phil. Studium der Germanistik, Philosophie und Poli-
tischen Wissenschaften. Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Ger-
manistik, Universität Gießen. Veröffentlichungen zu Literatur und Religion 
in der Aufklärung sowie zur Kultur- und Literaturtheorie.

stephan kammer , Dr. phil. Studium der Germanistik, Neueren Ge-
schichte, Soziologie und Kunstgeschichte. Wissenschaftlicher Mitarbeiter am 
Institut für Deutsche Sprache und Literatur II, Universität Frankfurt a. M. 
Veröffentlichungen zu Robert Walser, Text- und Editionstheorie sowie zur 
Ästhetik des Unvollständigen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645


346 Lebensläufe

oliver marchart , Dr. phil. Studium der Philosophie und Politischen 
Wissenschaften. Wissenschaftlicher Assistent am Institut für Medienwissen-
schaften, Universität Basel. Veröffentlichungen zu Laclau sowie zur Kultur- 
und Medientheorie.

dieter mersch, Dr. phil. Studium der Mathematik und Philosophie. Pro-
fessor am Institut für Medien und Künste, Universität Potsdam. Veröffent-
lichungen zu Wittgenstein, zur zeitgenössischen Philosophie, Kunst- und 
Medientheorie sowie zur Ästhetik des Performativen.

dirk niefanger, Dr. phil. Studium der Germanistik, Philosophie, Sozio-
logie und Politikwissenschaft. Professor für Neuere deutsche Literaturwis-
senschaft am Institut für Germanistik, Universität Erlangen-Nürnberg. Ver-
öffentlichungen zur Literatur der Frühen Neuzeit, der Klassischen Moderne 
sowie zum Verhältnis von Geschichte und Literatur.

stefan rieger, Dr. phil. Studium der Germanistik und Philosophie. Pri-
vatdozent am Fachbereich Literaturwissenschaft, Universität Konstanz, und 
Heisenbergstipendiat der Deutschen Forschungsgemeinschaft. Veröffentli-
chungen zur Wissenschaftsgeschichte, Literatur und Anthropologie sowie 
zur Medientheorie und zu Kulturtechniken. 

robert stockhammer, Dr. phil. Studium der Literaturwissenschaften. 
Privatdozent und Forschungsdirektor am Zentrum für Literaturforschung, 
Berlin. Veröffentlichungen zur deutschen, englischen, französischen und an-
tiken Literatur, rhetorischen und ästhetischen Theorie, Kartographie sowie 
zu Magie, Gespenstern und Außerirdischen.

wolfgang struck, Dr. phil. Studium der Germanistik, Philosophie und 
Physik. Privatdozent und Wissenschaftlicher Oberassistent am Institut für 
Neuere deutsche Literatur und Medien, Universität Kiel. Veröffentlichun-
gen zum Geschichtsdrama sowie zur Theorie von Literatur, Film und Fern-
sehen.

cornelia zumbusch, Dr. phil. Studium der Neueren deutschen Literatur, 
Kunstgeschichte, Anglistik und Philosophie. Wissenschaftliche Assistentin 
am Institut für deutsche Philologie, Universität München. Veröffentlichun-
gen zur Kulturtheorie im frühen 20. Jahrhundert sowie zur Ästhetik um 
1800.

https://doi.org/10.5771/9783968216645 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 13:44:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216645

	Cover
	Symbol/Theorie
	Symbol und Wissen
	Paradoxien der Verkörperung. Zu einer negativen Semiotik des Symbolischen
	Darstellung der Metamorphose, wissenschaftlich und poetisch. Ansätze zu einer anderen Theorie des Symbols bei Goethe
	Der Mnemosyne-Atlas. Aby Warburgs symbolische Wissenschaft
	Scheinbilderfolgen. Zur Mediengeschichte des Symbolbegriffes
	Dokument/Symbol/Film. Der ruhige und kalte Weg des Beobachtens

	Symbol und Figur
	»Allenthalben auf seiner Oberfläche«. Zur Präsenz des Körpers im klassizistischen Symbol
	»Versinnlichung«. Das Symbol als Darstellung des Schönen und die Materialität der Literatur
	»Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfliehn«. Zum Rückbau der Alternative von Allegorie und Symbol
	Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter. Die Verhandlung des Symbols in Eduard Mörikes Auf eine Lampe

	Symbol und Institution
	Symbol und leerer Signifikant. Zum Verhältnis von Kulturtheorie, Diskurstheorie und politischer Theorie
	Die kulturpoetische Funktion des Symbols. Ein Verwendungsvorschlag in Anknüpfung an Goethe
	Natur, Ding, Sprache, Körper. Institution und De/Figuration des Symbols bei Kleist
	Making Symbols – Doing Gender. Vor- und Nachgeschichte des Symbols (G. W. F. Hegel, Judith Butler)
	»Etwas anderes tun«. Symbol und performance in der deutschen Popkultur

	Lebensläufe

