Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Frauke Berndt/Christoph Brecht (Hg.)
Aktualitit des Symbols

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

ROMBACH WISSENSCHAFTEN - REIHE LITTERAE

herausgegeben von Gerhard Neumann und Giinter Schnitzler

Band 121

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Frauke Berndt/Christoph Brecht (Hg.)

Aktualitat des Symbols

ROMBACHIVERLAG

Inhakts Im



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Auf dem Umschlag: Francois Boucher: Ruhendes Madchen (1752)

Gedruckt mit Unterstiitzung der Sparkassen-Finanzgruppe Hessen Thiiringen,
der Wilhelm-Hahn-und-Erben-Stiftung sowie des Instituts fir Deutsche
Sprache und Literatur II der Johann Wolfgang Goethe-Universitit Frankfurt
am Main.

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

© 2005. Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG,
Freiburg im Breisgau

1. Auflage. Alle Rechte vorbehalten

Lektorin: Dr. Edelgard Spaude

Umschlaggestaltung: Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG,
Freiburg im Breisgau

Satz: post scriptum, Emmendingen/Hinterzarten

Herstellung: Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG,
Freiburg im Breisgau

Printed in Germany

ISBN 3-7930-9381-61

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Inhalt

FRAUKE BERNDT
Symbol/Theorie . ... ... .. . .

Symbol und Wissen

DIETER MERSCH

Paradoxien der Verkdrperung. Zu einer negativen Semiotik
des Symbolischen ... ... ... ... ...

ROBERT STOCKHAMMER

Darstellung der Metamorphose, wissenschaftlich und poetisch.
Ansatze zu einer anderen Theorie des Symbols bei Goethe . . . ..

CORNELIA ZUMBUSCH

Der Mnemosyne-Atlas. Aby Warburgs symbolische Wissenschaft

STEFAN RIEGER

Scheinbilderfolgen. Zur Mediengeschichte des Symbolbegriffes . .

WOLFGANG STRUCK

Dokument/Symbol/Film. Der ruhige und kalte Weg
des Beobachtens . . . ... ... ...

Symbol und Figur

HEINZ J. DRUGH

»Allenthalben auf seiner Oberflache«. Zur Prasenz des Korpers
im klassizistischen Symbol .. ........... ... . ... ... .....

JOACHIM JACOB

»Versinnlichung«. Das Symbol als Darstellung des Schénen
und die Materialitat der Literatur ........................

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In

77

99


https://doi.org/10.5771/9783968216645

6 Inhalt

CHRISTOPH BRECHT

»Schneller als die Gegenstande selber dich vortberfliehn.
Zum Ruckbau der Alternative von Allegorie und Symbol . ... ...

FRAUKE BERNDT

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter. Die Verhandlung
des Symbols in Eduard Moérikes Auf eine Lampe . ............

Symbol und Institution

OLIVER MARCHART

Symbol und leerer Signifikant. Zum Verhaltnis von Kulturtheorie,
Diskurstheorie und politischer Theorie ....................

MORITZ BASSLER

Die kulturpoetische Funktion des Symbols. Ein Verwendungs-
vorschlag in Anknlpfung an Goethe . . . . .......... ... .. ...

STEPHAN KAMMER

Natur, Ding, Sprache, Koérper. Institution und De/Figuration
des Symbols beiKleist . ......... ... .. ... .. .. .. ... .. ...

EVA GEULEN

Making Symbols — Doing Gender. Vor- und Nachgeschichte
des Symbols (G.W.F. Hegel, Judith Butler) . ... ..............

DIRK NIEFANGER

»Etwas anderes tun«. Symbol und performance in der deutschen
Popkultur .. ... . .

Lebenslaufe ... ... .

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

FRAUKE BERNDT

Symbol/Theorie

A rose is a rose is a rose.
I Kultur- und/oder Literaturwissenschaft?

Symbole sind allgegenwirtig! — Jede kulturelle Praxis ist stets und notwendig
von Akten der Symbolproduktion und -lektiire begleitet, in denen eine Kul-
tur >symbolische Ordnungens stiftet, sich iiber sie verstandigt und sich thnen
unterwirft. Diese Akte manifestieren sich sowohl in Handlungen als auch
in Artefakten von je spezifischer Materialitit — z.B. Gegenstianden, Bildern,
Filmen und Texten. Die Allgegenwartigkeit, ja Unhintergehbarkeit von Sym-
bolen im kulturellen Raum spricht dafiir, daf} es neben der logischen eine
genuin symbolische Funktion von Kultur geben muf§ - einen symbolischen
Modus des Erkennens, Darstellens und Handelns, dessen Eigenschaften
bisher noch nicht einmal im Ansatz geklart worden sind.

In der Philosophie der symbolischen Formen (1923/1929) wertet Cassirer das ratio-
nalistische Verfahren einer »Kritik der Vernunft« zu einer »Kritik der Kultur«
um,! indem er sein Interesse vom Begriff auf die Anschauung, von den Be-
dingungen der Méglichkeit des Denkens auf die Materialitit und Medialitat
der Darstellung, vom Sagen auf das Zeigen verlagert. Seine Philosophie des
Symbols kniipft dergestalt an die Philosophie der Darstellung des 18. und
19. Jahrhunderts an. Doch in den 1930er und 1940er Jahren ist dieses er-
kenntnis- und darstellungstheoretische Projekt wie vieles andere auch der
Barbarei zum Opfer gefallen; die 1950er und 1960er Jahre fronten einem kul-
turpolitischen Konservatismus, der das Symbol als Garanten des Schénen,
Guten und Wahren bestitigte; die 1970er und 1980er Jahre dekonstruierten
dann schliefilich nicht nur das Symbolkonzept ihrer Vordenker, sondern
mit Hilfe ideologiekritischer, reprasentationslogischer oder diskurstheoreti-
scher Instrumente auch alle Ansétze einer Philosophie des Symbols. Freun-
de und Feinde haben also gleichermafien dafiir gesorgt, dafl das Symbol

aus der Philosophie und den Kulturwissenschaften verdréngt worden ist.

1 Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Bd. 1 Die Sprache, Darm-
stadt 1°1994, S. 11. Vgl. Ernst Wolfgang Orth, Von der Erkenntnistheorie zur Kulturphi-
losophie. Studien zu Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen, Wiirzburg
1996; Barbara Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols. Cassirer und Goethe,
Miinchen 1998.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

8 Frauke Berndt

Erst heute, nach dem allméhlichen Verblassen der poststrukturalistischen
Bilderverbote, kann die von Cassirer markierte Systemstelle >Symbol« neu
besetzt werden.? Vierzehn Wissenschaftler/innen haben daher auf einer
vom Internationalen Forschungszentrum Kulturwissenschafien Wien im April 2003
ausgerichteten Tagung den interdisziplindren Dialog von Philosophie, Lite-
ratur-, Medien- und Politikwissenschaften wieder aufgenommen und nach
der >Aktualitit des Symbols« gefragt. Sie gehen einerseits davon aus, dafi das
Symbol dem annoncierten Projekt einer >Kritik der Kultur< ein geeignetes
Dispositiv an die Hand gibt; daf} es andererseits auf ausgezeichnete Weise
dazu geeignet ist, dem Ensemble der rezenten Text- und Kulturwissenschaf-
ten — den Wissenschaften des Symbols im doppelten Sinne — als Integral
und Intermedium zu dienen.

Die verschiedenen Disziplinen trennt gegenwirtig ein héchst unterschied-
liches Interesse am Symbol. Dort, wo das Vertrauen in die Verldfilichkeit
der eigenen Methode gut ausgepragt ist, beschrankt man sich meist darauf,
Symbole als empirische Phanomene zu objektivieren. Dort, wo es an ei-
nem solchen Selbstvertrauen mangelt, versucht man nach Méglichkeit, der
Thematisierung des Symbols zu entgehen. Diese Tendenz fillt vor allem
bei jenen disziplindren Praktiken ins Gewicht, die im Zentrum des jiingsten
cultural turn stehen. Cultural Studies sind, auch in ihren postkolonialen und
gender-orientierten Varianten, vorziiglich mit der Interpretation und Dekon-
struktion der verschiedenen Erscheinungsformen der symbolischen Funk-
tion von Kultur befafit, ohne diese Funktion jedoch selbst ins Zentrum einer
systematischen Diskussion zu stellen. Das Ergebnis schligt sich in einem
heute geradezu mechanischen Riickgriff auf die von poststrukturalistischen
Theorien angebotene Begrifflichkeit nieder, die um das Symbol zugunsten
der vermeintlich unverdachtigeren Allegorie und anderer rhetorischer For-
mulare einen weiten Bogen macht.

Die traditionellen Philologien haben nun den sich neu formierenden Diszi-
plinen der Kulturwissenschaft die historische Erfahrung einer fortlaufenden
Debatte iiber das Symbol voraus — auch wenn diese Auseinandersetzung
dadurch eine seltsame Eigengesetzlichkeit entwickelt hat, daf} die Symbol-
theorie seit der Etablierung des Faches exklusiv auf das Goethezeitliche
Konzept des Kunstsymbols verengt worden ist. Gerade weil die ideologi-

2 Diese »Aktualitit des Symbols¢< spiegelt sich in einem langsam wieder erwachenden
Forschungsinteresse wider. Vgl. Rudolf Schlégl (Hg.), Die Wirklichkeit der Symbole.
Grundlagen der Kommunikation in historischen und gegenwirtigen Gesellschaften,
Konstanz 2004.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol/Theorie 9

schen Zumutungen, die sich sowohl mit dem Symbolkonzept als auch seiner
Austreibung verbinden, zu einem nicht unbetrichtlichen Teil vor allem auf
das Konto der Deutschen Philologie gehen, soll die Reformulierung dieses
Konzepts auch einer der entschiedensten (und unterscheidbarsten) Beitrdge
werden, den die Vertreter/innen dieser — symbolerprobten — Disziplin zur
Neuorientierung des kulturwissenschaftlichen Feldes leisten wollen.

Diese Reformulierung macht sich bet aller nétigen Theoriebereitschaft das
reflexive Potential symbolischer Formen zunutze. Neben Gegenstanden,
Bildern und Filmen stellt ndmlich vor allem der literarische Text ein »selbst-
beziigliches Organon einer Kritik der Kultur in symbolischer Form« be-
reit.3 Einerseits macht diese Selbstreflexivitit die Literatur zum privilegier-
ten symbolischen Medium, das die »interaktionellen, diskursstrategischen
und semantischen Dimensionen von textexternen [...] Diskurspraktikenc
genrespezifisch modelliert.* Andererseits verbindet die Literatur einen allge-
meinen, mitunter sogar als »methodisch unbrauchbar« angesehenen kultur-
wissenschaftlichen Symbolbegriff,5 der jede Form sprachlicher oder sprach-
analog strukturierter Herstellung des Realen umfafit, mit einem besonde-
ren, wie er im Kontext der Kunst- und Literaturwissenschaften diskutiert
wird. Diese Schnittstelle von Kultur und Literatur steht mit dem Begriff des
Symbols im Zentrum des Wiener Forschungsinteresses, das der Philosophie
und Po(i)etik des Symbols gilt.

Il Systematische AnschluBstellen

Im kritisch-reflexiven Medium der Literatur enthilt Gertrude Steins Sentenz
»A rose is a rose is a rose« die heterogenen Parameter einer Philosophie und

3 Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols, S. 15.

4 Peter Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog u.a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Lite-
raturgeschichte, Bd. 4, Berlin 21984, S. 308-333, hier S. 321. Zur Wort- und Begriffs-
geschichte vgl. Art. Symbol, in: Princeton Encyclopedia of Poetry and Poetics, Prince-
ton 1993, S.1250-1254; Roger W. Miiller Farguell, Symbol,, in: Jan-Dirk Miiller u.a.
(Hg.), Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3, Berlin/New York 2003,
S. 550-555; M. Seils, Symbol, in: Joachim Ritter u.a. (Hg.), Historisches Worterbuch
der Philosophie, Bd. 10, Darmstadt 1999, Sp. 710-739.

5 Kobbe, Symbol, S. 308.

In diesem Sinne argumentieren die gestaltpsychologischen ebenso wie die behaviouristi-

schen, psychoanalytischen und sozialpsychologischen Symboltheorien. Vgl. Gotz Pochat,

Der Symbolbegriff in der Asthetik und Kunstwissenschaft, aus d. Schwed. von Mirta

Pochat, Koln 1983, Teil II Der Symbolbegriff in der Asthetik und Kunstwissenschaft.

(=3}

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

10 Frauke Berndt

Po(i)etik des Symbols — Parameter, die sowohl fiir das einzelne, als Symbol be-
zeichnete Phinomen als auch fiir die symbolische Funktion von Kultur gelten:

* Symbole sind Darstellungen - die Zeichen;

* Symbole sind Gegenstinde - die >Rosens;

* Symbole sind paradigmatisch — die Klasse der Elemente;
* Symbole sind syntagmatisch - die Reihe der Elemente;

* Symbole sind (selbst-)reflexiv — die Wiederholung;

* Symbole sind evident — das Urteil;

* Symbole sind Institutionen — die Setzung.

In der folgenden Skizze sollen diese Parameter systematisiert werden. Dabei
kann es weniger um eine Festlegung dessen gehen, was ein Symbol ist oder
nicht ist, als vielmehr darum, die diskursiven Stellen zu markieren, an denen
der Begriff des Symbols bestimmte Funktionen tibernimmt.

Symbol und Semiotik

In der Geschichte der Semiotik ist der Begriftf des Symbols unterschiedlich
besetzt worden — als Synonym des konventionellen sprachlichen Zeichens
(Peirce) oder in Abgrenzung dazu als natiirliches Zeichen (Saussure). Die
Etymologie beider Begriffe, des Symbols (symbolon) und des Zeichens (se-
meion), unterscheidet sich freilich. Wihrend semeion die Konventionalitit
des Zeichens betont, verweisen symbolon, symballein, >zusammenwerfens, >ver-
einigens, bzw. symballesthai, (material und gedanklich) in Ubereinstimmung
bringens, auf dessen Materialitit. Die Etymologie erinnert an den griechi-
schen Brauch der Gastfreundschaft, Erkennungsmarken zu zerbrechen, da-
mit man sich mit dem jeweiligen symbolon ausweisen kann’ — wobei dieser
Brauch auf einen noch dlteren Mythos zuriickgehen mag. In Platons Sympo-
ston wird vom urspriinglich ungeteilten Menschen erzihlt, den Zeus in zwei
symbola, zwei zusammengehorige Halften, geteilt habe, die einander seitdem
suchen miissen.8

7 Vgl. Kobbe, Symbol, S. 308. Zur antiken Etymologie und Tradition vgl. Walter Miiri,
SYMBOLON. Wort- und sachgeschichtliche Studie, in: ders., Griechische Studien. Aus-
gewihlte wort- und sachgeschichtliche Forschungen zur Antike, hg. von Eduard Vischer,
Basel 1976, S. 1-44, hier S. 3ff.

8 Vgl. Platon, Symposion, in: ders., Werke in acht Bénden, gr.-dt., tibers. von Friedrich
Schleiermacher, hg. von Gunther Eigler, Bd. 3, Darmstadt 1974, 191d.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol/Theorie 11

Seit der Mitte des 17. Jahrhunderts verbindet der Gedanke an diese Doppel-
emheit das Symbol mit den rationalistischen Zeichenkonzepten, die auf dem
Paradigma der Reprisentation basieren; es sicht vor, daff die Ordnung der
Zeichen die Ordnung der Dinge verdoppelt. Das Kennzeichen dieser Logik
hat Foucault in Les mots et les choses (1966) in jener Liicke gesehen, die das Sy-
stem begriindet und ein Indiz fiir die Autonomie der Zeichen ist, aufgrund
deren sie neben der ersten eine zweite Ontologie der Zeichen etablieren. Seit
der Mitte des 18. Jahrhunderts tibernimmt das Symbol auf der Grundlage
dieser Reprisentationslogik wesentliche Funktionen innerhalb der Erkennt-
nistheorie, sobald es nicht mehr nur als logisch-abstraktes Zeichen begriffen
wird: »Es ist ein von den neuern Logikern zwar angenommener, aber sinn-
verkehrender, unrechter Gebrauch des Worts symbolische«, restimiert
Kant in der Aritik der Urteilskrafi (1790), »wenn man es der intuitiven Vor-
stellungsart entgegensetzt«. In dieser auf die Gegenstidnde der Erfahrung ab-
zielenden (sinnlichen) Erkenntnis hat das Symbol seinen Ort — und zwar als
eine Méglichkeit der »Hypotyposen, d.1. Darstellungen (exfubitiones)<, mittels
deren die Einbildungskraft einem Begriff eine Anschauung unterlegt.® Wird
diese Form der Erkenntnis semiotisch begriindet, aktivieren die Konzepte
um 1800 eine Reihe von Paradoxien und Aporien. Diese offenbaren sich vor
allem im Symbolkonzept der Goethezeit, das ein intransitives, kohdrentes,
motiviertes und selbstreferentielles Zeichen voraussetzt.

Titzmann hat gewissermafien leichtes Spiel mit der logischen Destruktion
solcher Konzeptionen, die unter dem Schlagwort der >Natiirlichkeit« den
Zeichencharakter des Symbols, d.h. seine semantische, syntaktische und
historische Dimension, angeblich leugnen, weil sie die »(partielle[ ]) >An-
wesenheit« des Referenten (d.h. des vom S[ymbol] denotierten Sach-
verhalts) im S[ymbol]« behaupten.l? Solche historischen Konzepte kassie-
ren mit dem Zeichen vor allem dessen Bedeutungsfunktion, indem sie das
Symbol als selbstbeziigliches Sein bestimmen (und diese Bestimmung dient
noch der Germanistik des 19. und 20. Jahrhunderts als Garant der Symbol-
ontologie).!! Am eindeutigsten wird in dieser Hinsicht das sogenannte Natur-

9 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: ders., Werkausgabe, hg. von Wilhelm Wei-
schedel, Frankfurt a. M. 1974, Bd. 10, S. 295.

10 Kobbe, Symbol, S. 308.

11 Zu einer differenzierten Diskussion der historischen Symbolkonzepte um 1800 vgl.
Bengt Algot Serensen, Symbol und Symbolismus in den &4sthetischen Theorien des
18. Jahrhunderts und in der Romantik, Kopenhagen 1963; ders., Die >zarte Differenz«.
Symbol und Allegorie in der dsthetischen Diskussion zwischen Schiller und Goethe, in:
ders., Funde und Forschungen, Odense 1997, S. 43-53; Tzvetan Todorov, Introduction
a la symbolique, in: Poétique 3 (1972), S. 273-308; ders., Théories du symbole, Paris

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

12 Frauke Berndt

symbol - z.B. die Farben weif} (Herder) oder rot (Goethe) — als eine sinn-
liche Verkorperung dessen begriffen, was es bedeutet. »Was als S[ymbol]
bezeichnet wird, restimiert daher Titzmann, »ist logisch unmdéglich: S[ym-
bol] ist eine theoretische Gréfle, die es in der Realitdt nicht
geben kann«12

Goethes Definition des Symbols bringt diese >unlogische« Beziehung von
Zeichen und Gegenstand auf den Punkt: »Es ist die Sache, ohne die Sache
zu seyn, und doch die Sache; ein im geistigen Spiegel zusammengezogenes
Bild und doch mit dem Gegenstand identisch«.!3 Das Argument der >Bild-
haftigkeit« biirgt dabei fiir das ontologische Substrat des Symbols, was in
den entsprechenden Konzepten dazu fithrt, dafy das Bild - als (Ab-)Bildung
einer realen< oder ideellen Wirklichkeit — und die Plastik (Herder) zu zen-
tralen Reflexionsfiguren des Symbols avancieren. Im >Bild« fallen Besonderes
und Allgemeines zusammen, ohne dafi diese Koinzidenz in den Theorien als
Reprisentation oder rationalistische Begriffsarbeit gedacht wird. »Mit Aus-
nahme Kants argumentieren alle diese Autoren nicht, dafy das S[ymbol] als
Besonderes eine Idee oder ein Allgemeines ausdriicke« — d.h. sie argu-
mentieren nicht semiotisch —, »sondern dafl es die Idee, das Allgemeine
ausdriicke. Sie kénnen dafiir denn auch Gott (Schelling, Solger), das Unend-
liche oder Absolute (Schelling, Ast, Hegel), das Unerforschliche (Goethe)«
oder Natur (Moritz, Herder, Schiller) sagen.1* Lediglich in der Ambiguitit
vieler solcher Definitionen bricht sich in den frithen semiotischen Konzepten
des Symbolbegriffs ein Problembewufitsein Bahn, das den engen Horizont
ideologischer (Be-)Setzung tiberschreitet.

Doch erst im 19. Jahrhundert vollzieht sich ein grundlegender Paradigmen-
wechsel innerhalb der Semiotik, der die ontologische Fundierung des Re-
prasentationsparadigmas durchbricht. Peirce fithrt ein dreistelliges Zeichen-
modell ein und versteht den Prozef§ der Signifikation fortan als denjenigen
einer unendlichen Semiose. Und selbst jene Modelle, die eine binire Logik

1977, dt.: Symboltheorien, aus d. Franz. von Beat Gyger, Tiibingen 1995; Dan Sperber,
Le symbolisme en général, Paris 1974; dt.: Uber Symbolik, aus d. Franz. von Eva Mol-
denhauer, Frankfurt a. M. 1975; Michael Titzmann, Strukturwandel der philosophischen
Asthetik 1800-1880. Der Symbolbegriff als Paradigma, Miinchen 1978.

12 Michael Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Walter
Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie. DFG-Symposion 1978, Stuttgart
1979, S. 642-665, hier S. 655.

13 Johann Wolfgang Goethe, Nachtrag zu Philostrats Gemdilde, in: ders., Samtliche Werke,
Briefe, Tagebiicher und Gespriche, 1. Abt. Bd. 20 Asthetische Schriften 1816-1820, hg.
von Hendrik Birus, Frankfurt a. M. 1999, S. 536-540, hier S. 540.

14 Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, S. 653.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol/Theorie 13

beibehalten, definieren wie Saussure im 20. Jahrhundert den Wert des Zei-
chens innerhalb eines Systems differentieller Bezichungen als stets relatio-
nalen. Fiir dieses neue semiotische Paradigma verliert einerseits die Frage
nach der Beziehung von Gegenstand und Zeichen auch im Hinblick auf das
Symbol an Aktualitit, weil das Modell der Stellvertretung durch komplexere
Bedeutungsstrukturen ersetzt wird. In diesem Sinne reklamiert etwa Eco,
daf} das Symbol »offen fiir eine semiosische Verschiebung von Interpretant
zu Interpretant« sei: Es habe »keinen autorisierten Interpretanten«.15
Andererseits verlagert sich das Interesse von den Bezeichnungs- und Bedeu-
tungsfunktionen auf das Ereignis der Signifikation selbst.1¢ Dadurch tritt
neben den funktional-relationalen ein &dsthetisch-phdnomenaler Zeichenbe-
griff, der sich allerdings bereits in den Symboltheorien seit 1750 angekiin-
digt hat. Unter der Flagge der Darstellung wurden seit dieser Zeit namlich
semiotische Konzepte entwickelt, die sich weniger mit Fragen der Reprasen-
tation als vielmehr mit solchen der Materialitdt und Medialitit des Zeichens
beschiftigten.” Diese Interessenverlagerung trigt dem >semontologischenc
Charakter des Symbols insofern in besonderer Weise Rechnung,!8 als sich
dieses nicht auf seinen Zeichencharakter reduzieren lafit.19

Symbol und Asthetik

Das isthetisch-phinomenologische Zeichen markiert den Ubergang von
der Semiotik zur Asthetik des Symbols. Innerhalb dieses Argumentations-

15 Umberto Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, tibers. von Christiane Trabant-
Rommel u. Jirgen Trabant, Miinchen 1985, S. 237.

16 Zur Semiotik des Symbols und der Darstellung vgl. den Beitrag von Dieter Mersch in
diesem Band. Vgl. ders., Was sich zeigt. Materialitét, Prasenz, Ereignis, Miinchen 2002;
ders., Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Asthetik des Performativen, Frank-
furt a. M. 2002.

17 Zur Darstellung als Gegenbegriff der Reprisentation vgl. Christiaan L. Hart Nibbrig
(Hg.), Was heifit »Darstellen«?, Frankfurt a. M. 1994; Inka Milder-Bach, Im Zeichen
Pygmalions. Das Modell der Statue und die Entdeckung der >Darstellung« im 18. Jahr-
hundert, Miinchen 1998; Dieter Mersch (Hg.), Die Medien der Kiinste. Beitrige zur
Theorie des Darstellens, Miinchen 2003.

18 Vgl.Werner Hamacher, pleroma — zu Genesis und Struktur einer dialektischen Hermeneu-
tik bei Hegel, in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Der Geist des Christentums. Schriften
1796-1801, hg. von Werner Hamacher, Frankfurt a. M./Berlin/Wien 1978, S. 7-333, hier
S. 262.

19 Vgl. Waltraud Wietholter, Legenden. Zur Mythologie von Goethes Wahlverwandtschaften,
in: DVjs 56 (1982), S. 1-64, Abschnitt V Mythologie der Wissenschaft, S. 55-64.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

14 Frauke Berndt

zusammenhangs wird es einerseits als anthropologisches Datum verhan-
delt - in diesem Falle betrifft es die Frage nach der Erkenntnis sinnlich
wahrnehmbarer Gegenstande —, andererseits als metaphysisches Datum —in
jenem Falle betrifft es die Frage nach dem Schénen. Als Wissenschaft des
Erkennens zeichnet die Aisthesis stets eine doppelte, namlich sowohl eine
subjekt- als auch eine objektisthetische Perspektive aus. Denn diese Wissen-
schaft fragt sowohl nach der Beschaffenheit der materialen Gegenstinde als
auch nach derjenigen von deren Erkenntnis. Beide Perspektiven werden im
18. Jahrhundert dadurch vermittelt, daff die Gegenstindlichkeit im besten
Sinne als »onto-logische« anerkannt wird. Denn seit Baumgartens Aesthetica
(1750/1758) wird der konstruktive Anteil des Subjekts am Sein des Objekts
vorausgesetzt.

Anschauung und Empfindung, spiter Erlebnis und Erfahrung (Cassirer)
fungieren daher gleichermafien als Modi des Symbols, wenn die dstheti-
schen Theorien des 18. und 19. Jahrhunderts den subjektiven Anteil an der
priagnanten Gestaltung des Objekts unterstreichen wollen, der im 20. Jahr-
hundert in den gestalt- und sozialpsychologischen sowie psychoanalytischen
Symboltheorien weiterverfolgt wird.2 Die subjektive Aktivitit bezieht sich
zunichst auf die (Teil-)Eigenschaften eines Objekts, die in der Perzeption zur
tendenziell offenen Mannigfaltigkeit eines Gegenstandes zusammengesetzt
werden.2! Diese Aktivitdt umfafit dariiber hinaus die Konnotationen und
Assoziationen, die das Objekt mit seinem Kontext verbindet. Daher definiert
Kant die dsthetische Idee als »diejenige Vorstellung der Einbildungskraft, die
viel zu denken veranlafdt, ohne dafl ihr doch irgend ein bestimmter Gedanke,
d.i. Begriff adiquat sein kann, die folglich keine Sprache vollig erreicht
und verstidndlich machen kann«.22

Innerhalb &sthetischer Theorien kann also sowohl die Isolierung einer
(Teil-)Eigenschaft des Objekts als auch die Isolierung des Objekts selbst
nur innerhalb eines Syntagmas erfolgen - eines Satzes oder einer satzana-
logen Struktur von Elementen. Der Befund ist vor dem Hintergrund einer
Ideologie des Asthetischen erstaunlich, die das Symbol bzw. die ihm zu-
geordneten Modi der Anschauung, Empfindung und Erfahrung als raum-

20 Vel. Pochat, Der Symbolbegriff in der Asthetik und Kunstwissenschaft, S. 95-134.

21 Zur Theorie des Symbols im Zusammenhang der Wahrnehmungs- und Gestaltpsycholo-
gie vgl. den Beitrag von Cornelia Zumbusch in diesem Band. Vgl. dies., Wissenschaft in
Bildern. Symbol und dialektisches Bild in Aby Warburgs Mnemosyne-Atlas und Walter
Benjamins Passagen-Werk, Berlin 2004. Zu Ernst Cassirers Wissenschaft des Symbols/
symbolischer Wissenschaft vgl. Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols.

22 Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 249f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol/Theorie 15

und zeitlose Ereignisse verstanden wissen will. Diese Vorstellung wird vom
asthetischen Argument durchkreuzt, fiir das gilt: Ein Symbol operiert stets
im Spannungsfeld von Syntagma und Paradigma; es handelt sich bei aller
Punktgenauigkeit der kognitiven Operation um ein Phdnomen der Rethe
und Reihenbildung.23

In diesem Sinne erachtet bereits Goethe als symbolische Gegenstinde nur
solche, die »eine gewisse Reihe fordern, dhnliches und fremdes in [s]einem
Geiste aufregen und so von auflen wie von innen an eine gewisse Einheit
und Allheit Anspruch machen«.2* Dieses Problembewufitsein zeugt davon,
dafl sogar um 1800 und d.h. in der Episteme, die fiir Symbolkritiker unter
starkstem Ideologieverdacht steht, das Symbol mit einem zeitlich-raumli-
chen Index versehen ist. Aufgrund dieser Indizierung tritt das Symbol aber
nicht nur in die Geschichte, sondern auch in die Geschichter ein, d.h. es
wird auf den intertextuellen Raum des kulturellen Gedachtnisses und die
dort deponierten (Vor-)Bilder und (Kon-)Texte hin geéffnet. Zeitlichkeit und
Historizitit sind daher das Komplement zu den Tendenzen symbolischer
Stillstellung oder Auf-Dauer-Stellung des Gegenstandes.2

Mit dem kognitiv-funktionalistischen Symbolbegriff zeigt die Asthetik des
18. Jahrhunderts, dafl der symbolische Modus des Erkennens und Darstel-
lens keineswegs die Angelegenheit einer Wissenschaft der schénen Kinste,
dafiir vielmehr ein interdisziplindres Datum ist. Die Aisthesis verankert ih-
ren Gegenstand in anthropologischen, psychologischen, naturwissenschaft-
lichen und gesellschaftswissenschaftlichen Diskursen;26 sobald die Asthetik
z.B. die Gegenstandlichkeit des Symbols durchdenkt, macht sie Anleihen
bei Physiologie und Physik.2” Aufgrund dieser Interdisziplinaritit findet
die Theoriebildung des Symbols seit Goethes naturwissenschaftlichen Ver-

23 Zur Kontextabhéngigkeit von Symbolen in kulturpoetischer Perspektive vgl. den Beitrag
von Moritz Bafiler in diesem Band.

24 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, in: Samtliche
Werke, Briefe, Tagebiicher und Gespriche, 2. Abt. Bd. 4 Goethe mit Schiller. Briefe,
Tagebiicher und Gespriche vom 24. Juni 1794 bis zum 9. Mai 1805, hg. von Volker C.
Dérr u. Norbert Oellers, Teil 1 Vom 24. Juni 1794 bis zum 31. Dezember 1799, Frank-
furt a. M. 1998, S. 388-391, hier S. 389.

25 Zur Korrektur des poetischen Symbolkonzepts durch ein (natur-)wissenschaftliches bei
Goethe vgl. den Beitrag von Robert Stockhammer in diesem Band.

26 Zur symbolischen Darstellung kapitalistischer Produktionsbedingungen am Beispiel des
frithen Dokumentarfilms vgl. den Beitrag von Wolfgang Struck in diesem Band. Vgl.
Renate Lachmann, Stefan Rieger (Hg.), Text und Wissen, Tuibingen 2002.

27 Zum Zusammenhang von Symbol und empirischer Naturwissenschaft im 18. Jahrhundert
vgl. den Beitrag von Heinz J. Driigh in diesem Band.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

16 Frauke Berndt

suchen vor allem in auflerdsthetischen Diskursen statt. Der kognitiv-funk-
tionalistische Symbolbegriff spielt in diesen Diskursen gerade dann eine
wichtige Rolle, wenn es um die Darstellbarkeit des >modernen< Weltbildes
geht. Denn nur das Symbol kann abstraktem Wissen wie demjenigen iiber
psychologische, physikalische oder soziale Zusammenhinge eine Anschau-
ung unterlegen,?8 kann also deren Erfahrbarkeit garantieren.

Gleichzeitig gibt der kognitive Funktionalismus den Blick auch noch auf
eine andere interdisziplindre Relation frei. Spatestens seit Lessings Laokoon
(1766) nimlich hat Asthetik einen entschieden medienhistorischen Index.
Weil medientheoretische Diskurse erheblichen Anteil an den (historischen)
Symboltheorien haben, wird die Abhingigkeit der Rede iiber das Symbol
von den Bedingungen und Moglichkeiten des Referenzmediums — z.B. des
Bildes - deutlich. Im Zuge dieser Aufmerksamkeit muf} vor allem die tech-
nisch-apparative Herstellung von solchen Bildern seit dem spiten 19. Jahr-
hundert zur Angelegenheit der Symboltheorie werden.29

Von diesen Aspekten der Aisthesis im weiteren Sinne, welche die Symbol-
konzepte zu einer komplexen Angelegenheit im Spannungsfeld von Er-
kenntnis- und Medientheorie machen, ist eine Asthetik des Symbols im
engeren Sinne zu unterscheiden. Denn die Diskurse des Schénen und des
Symbols kénnen, sie miissen jedoch nicht notwendigerweise wie um 1800
zusammenfallen.30 Die Frage nach dem Wesen der Schonheit ist Gegenstand
der Metaphysik. Dieses Erbe tritt die Prasenzmetaphysik um 1800 an, die
dem Symbol zutraut, ein unterschiedlich pradiziertes Absolutes in seiner
Totalitét sinnlich zu vergegenwartigen, und in dieser Leistung die Schonheit,
Wabhrheit und moralisch-sittliche Qualitit des Symbols vermutet.

Die Wende von der Objekt- zur Subjektisthetik markiert schliefilich vor
allem Kants Analytik des dsthetischen Urteils. Das »interesselose Wohlge-
fallen<, welches das Subjekt am Objekt hat, ist der Effekt dieser Entkoppe-
lung vom Erkenntnisinteresse, wihrend das Schéne bis dahin in heiliger

28 Vgl. Christian M6ckel, Anschaulichkeit des Wissens und kulturelle Sinnstiftung. Beitrége
aus Lebensphilosophie, Phinomenologie und symbolischem Idealismus zu einer Goethe-
schen Fragestellung, Berlin 2003.

29 Zur Mediengeschichte des Symbols im Zusammenhang moderner >Weltbilder< vgl. den
Beitrag von Stefan Rieger in diesem Band. Vgl. ders., Die Individualitit der Medien. Eine
Geschichte der Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt a. M. 2001; ders., Die Asthe-
tik des Menschen. Uber das Technische in Leben und Kunst, Frankfurt a. M. 2002; ders.,
Kybernetische Anthropologie. Eine Geschichte der Virtualitit, Frankfurt a. M. 2003.

30 Zu den Diskursen des Schénen und des Symbols vgl. den Beitrag von Joachim Jacob in
diesem Band.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol/Theorie 17

Allianz mit dem Objekt verbunden gewesen ist.3! Mit dieser Entkoppelung
ricken vermehrt solche subjektiven Phdnomene ins Zentrum der Symbol-
theorien, die als asthetische Erfahrung bezeichnet werden und wiederum
eine Grenze markieren — und zwar die erkenntnistheoretisch vermessene
Grenze der Rede tiber Priasenz oder Ereignis, die Kant in der dritten Kritik
als unpassierbare bestimmt hat.32

Symbol und Rhetorik

Die in der Aisthesis des Symbols vorausgesetzte Gegensténdlichkeit reguliert
die Beziehung zwischen Symbol und Rhetorik unter der Voraussetzung, daf}
die Herstellung dieser Gegenstindlichkeit zu den Bedingungen von sprach-
lichen oder sprachanalog strukturierten Medien als sinnlich-figurativer Voll-
zug erfolgt. Denn die Rhetorik vermittelt die Rede iiber die Objekte mit der
Rede tiber das (sinnliche) Erkenntnisvermdégen.33

Dieser positiven Interferenz von Symbol und Rhetorik steht freilich die
Geschichte ihrer negativen Beziehung gegeniiber. Tatsachlich zeichnet vor
allem die Symboltheorien um 1800 eine entschiedene Abwehr der Rheto-
rik aus;3* ebenso »para-semiotisch« wie »anti-rhetorisch« sei das
Symbol.3% »Léngst hat die Philosophie, sowohl in Zeichen tiberhaupt, als in
Sprache und Kunst unterschieden«, erldutert Herder, »was darstellende und
blof} durch einen Nebenbegriff erinnernde Zeichen, was Denkmale oder einer
Sache anhaftende Charaktere, was Bild (cixc»v) Emblem oder blofle Redefigur

31 Vgl. Gregor Hafliger, Vom Gewicht des Schénen in Kants Theorie der Urteile, Wiirzburg
2002; Wolfgang Wieland, Urteil und Gefiihl. Kants Theorie der Urteilskraft, Gottingen
2001.

32 Wenig tiberzeugend argumentiert in diesem Zusammenhang auf dem Hintergrund von
Susanne K. Langers Symboltheorie in Philosophy in a New Key (1942) und John Deweys
Theorie dsthetischer Erfahrung in 4r¢ as Experience (1934) Lothar van Laak, Hermeneutik
literarischer Sinnlichkeit. Historisch-systematische Studien zur Literatur des 17. und 18.
Jahrhunderts, Tiibingen 2003. Im Hinblick auf Kant vgl. Gernot Bohme, Kants Kritik
der Urteilskraft in neuer Sicht, Frankfurt 1999; Ursula Franke (Hg.), Kants Schliissel
zur Kritik des Geschmacks. Asthetische Erfahrung heute - Studien zur Aktualitit von
Kants Kritik der Urteilskrafi, Hamburg 2002.

33 Zur Modellierung der symbolischen Erkenntnis nach den Bedingungen und Méglich-
keiten rhetorischer Figuren vgl. den Beitrag von Frauke Berndt in diesem Band.

34 Zur Rhetorik-Kritik dsthetischer Symbolkonzeptionen vgl. Titzmann, Strukturwandel der
philosophischen Asthetik 1800-1880, S. 187-262.

35 Kobbe, Symbol, S. 311.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

18 Frauke Berndt

sei«.36 Dieser Affekt gegen die Rhetorik ist ein antirationalistischer und anti-
diskursiver, der die Unfalbarkeit des Symbols, seine Nicht-Paraphrasier-
barkeit, ja Ratselhaftigkeit gegentiber dem rhetorischen, auf Wirkung bzw.
Wirksamkeit bedachten Kalkiil ausspielt. Das eine ist gemacht, das andere
ust — auf diesen Nenner lafit sich die Opposition von Symbol und Rhetorik
bringen.

Gleichzeitig bleiben die Symbolkonzepte jedoch von der Rhetorik abhingig,
well sie die unhintergehbare Sprachlichkeit des Symbols voraussetzen. Da-
bei wird die Beziehung von Rhetorik und Symbol einerseits von der Produk-
tion bzw. vom Objekt her an der rhetorischen Systemstelle der elocutio, an-
dererseits von der Rezeption bzw. rhetorischen Uberzeugungsarbeit her an
der rhetorischen Systemstelle der persuasio gedacht. Das tertium comparationis
von Produktion und Rezeption ist die Evidenz, die als self-evidence des Sym-
bols, d.h. als unmittelbares >Sich-Zeigen<, im Spannungsfeld von wahrheits-
funktionalen (Descartes) und rhetorischen Bestimmungen steht.3” An der
Systemstelle der elocutio hat die >Bildhaftigkeit« des Symbols ihr Gegenstiick
in der Engfithrung des Symbols mit der sogenannten sprachlichen Bildlich-
keit.38 Zwei Figuren (Tropen) stehen im Zentrum der Auseinandersetzung,
nachdem die Gleichsetzung von Symbol und Emblem von 1800 an weder in
den historischen Konzepten noch in der Systematik eine Rolle mehr spielt:39
die Synekdoche*? und die Allegorie (inkl. des Ritsels);*! erstere als paradig-
matische Figur — die Metapher spielt aufgrund der ihr impliziten Logik der
Ubertragung in der Diskussion nur eine nebengeordnete Rolle -, letztere

als syntagmatische Figur.

36 Johann Gottfried Herder, Kalligone. Vom Angenehmen und Schénen, in: ders., Werke
in zehn Béanden, Bd. 8 Schriften zu Literatur und Philosophie 1792-1800, hg. von Hans
Dietrich Irmscher, Frankfurt a. M. 1998, S. 641-964, hier S. 953.

37 Vgl. A. Kemman, Evidentia, Evidenz, in: Gert Ueding (Hg.), Historisches Wérterbuch

der Rhetorik, Bd. 2, Tiibingen 1996, Sp. 33-47. Zu den theologischen Implikationen der

evidentia-Lehre vgl. Petra Bahr, Darstellung des Undarstellbaren. Religionstheoretische

Studien zum Darstellungsbegriff bei A. G. Baumgarten und I. Kant, Tuibingen 2004.

Vgl. Gottfried Willms, Anschaulichkeit. Zu Theorie und Geschichte der Wort-Bild-Bezie-

hungen und des literarischen Darstellungsstils, Tiibingen 1989; Gerhard Kurz, Metapher,

Allegorie, Symbol, Gottingen 1993.

39 Vgl. Kobbe, Symbol, S. 308.

40 Zur Gleichsetzung von Symbol und Synekdoche vgl. Robert Stockhammer, Spiralten-
denzen der Sprache. Goethes Amyntas und seine Theorie des Symbols, in: Poetica 25
(1993), S.129-154. Vgl. ders., Symbol, in: Bernd Witte u.a. (Hg.), Goethe-Handbuch,
Bd. 4.2, Stuttgart/Weimar 1998, S. 1050-1053.

41 Vel. W. Freytag, Allegorie, Allegorese, in: Historisches Worterbuch der Rhetorik, Bd. 1,
Tiibingen 1992, Sp. 330-393; Peter-André Alt, Begriffsbilder. Studien zur literarischen

3

e}

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol/Theorie 19

Das Verhiltnis von Synekdoche und Symbol basiert nicht zuletzt deshalb auf
einer Gleichsetzung, weil der Merksatz pars pro toto der Vorstellung von der
partiellen Anwesenheit des Ganzen oder Allgemeinen im Teil oder Beson-
deren entspricht. Das Defizit der Synekdoche-Symbol-Konzeption besteht
jedoch darin, dafi sie das Symbol sowohl aufierhalb seiner kontextuellen
Beziehungen als auch ohne zeitlichen Index denkt. Beide Aspekte spielen
indessen in solchen strukturalistischen Konzepten eine Rolle, die wie Jakob-
son sprachlich-kognitive Operationen in Analogie zu rhetorischen Figuren
beschreiben: »Eine gewisse Rivalitidt zwischen den metonymischen und
metaphorischen Darstellungsweisen kommt bei jedem symbolischen Pro-
zef3 [...] zum Vorschein«.42 Denn das Symbol leistet in der kognitiven Kon-
struktion nicht nur die Selektion, sondern auch die Kombination einzelner
Eigenschaften eines Objektes und seines Kontextes.

Aufgrund der starkeren Berticksichtigung der Kontextualitit hat die Allego-
rie in der Debatte um den Zusammenhang von Figur und Symbol daher der
Synekdoche den Rang abgelaufen, auch wenn das Verhaltnis von Allegorie
und Symbol vor allem in poststrukturalistischen und dekonstruktivistischen
Theorien unter negativem Vorzeichen steht. De Man stellt dieses Verhaltnis
in den Zusammenhang einer psychostrukturell grundierten Subjektphilo-
sophie, indem er die Art und Weise betrachtet, in der Allegorie und Symbol
auf jene die sprachliche Reprisentation konstituierende Zeitlichkeit reagie-
ren. Daraus leitet er zwei sprachlich vermittelte Bezichungsmodi des Sub-
jekts ab:#3 denjenigen des Identitdtsbegehrens (Symbol) und denjenigen der
Differenzakzeptanz (Allegorie),** so daf} die >realistische« Allegorie in dieser
Argumentation einen Sieg iiber das »narzifitische« Symbol davontragt.*>

Allegorie zwischen Opitz und Schiller, Tiibingen 1995; Heinz J. Driigh, Anders-Rede.
Zur Struktur und historischen Systematik des Allegorischen, Freiburg i. Br. 2000.

42 Roman Jakobson, Der Doppelcharakter der Sprache und die Polaritit zwischen Meta-
phorik und Metonymik, in: Anselm Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darm-
stadt 1982, S. 163-174, hier S. 173.

43 Vgl. Joel Fineman, The Structure of Allegorical Desire, in: Stephen Greenblatt (Hg.),
Allegory and Representation, Baltimore 1981, S. 26-59.

44 Vel. Paul de Man, Rhetorik der Zeitlichkeit, in: ders., Die Ideologie des Asthetischen,
hg. von Christoph Menke, aus d. Amerikan. von Jiurgen Blasius, Frankfurt a. M. 1993,
S. 83-130. Zur Auseinandersetzung mit de Mans Dekonstruktion des Symbols vgl. den
Beitrag von Christoph Brecht in diesem Band.

45 Vgl. Bernhard Fischer, Kunstautonomie und Ende der Ikonographie. Zur historischen
Problematik von »Allegorie< und >Symbol« in Winckelmanns, Moritz’ und Goethes Kunst-
theorie, in: DVjs 64 (1990), S. 247-277; Heidi Krueger, Allegory and Symbol in the Goe-
thezeit. A Critical Reassessment, in: Gertrud Bauer Pickar, Sabine Cramer (Hg.), The
Age of Goethe Today. Critical Reexamination and Literary Reflection, Miinchen 1990,

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

20 Frauke Berndt

Unter ein positives Vorzeichen kénnte das Verhiltnis von Allegorie und
Symbol dann riicken, wenn de Man ihre phianomenale Ununterscheidbar-
keit starker beriicksichtigen wiirde. Denn auch das Symbol tritt innerhalb
eines textuellen Zusammenhangs auf, bedarf also eines Kontextes, in dem
es als Wort oder Beschreibung hervortritt. Derselbe Mechanismus — die Ver-
lagerung der Diskussion in den ideologischen Bereich des Asthetischen -,
der bei de Man zur Abwertung des Symbols fithrt, zeichnete deshalb auch
dessen Aufwertung aus: Um 1800 l6ste das Symbol die Allegorie ab, die bis
1750 fiir die Bildlichkeit literarischer Rede zustandig war. Ideologisch wird
diese Ablésung dadurch begriindet, daf} das Symbol als ideenbezogenes
>Bild« der Allegorie als lediglich begriffsbezogenem vorzuziehen sei. Dabei
macht die klassizistische Umwertung der Allegorie zum Symbol Anleihen
bei den spekulativ-theologischen bzw. metaphysischen Diskursen, um das
Symbol als in sich geschlossenes und formal vollendetes Ganzes — seine
Reflexionsfigur ist der Kreis*6 — von den Gesetzen der Sprachlichkeit zu
suspendieren.

Man kann mit Fug und Recht an dieser Verlaufsgeschichte zweifeln, die
literarische Diskurse bis 1800 auf das Modell der Allegorie, um 1800 auf
dasjenige des Symbols und ab 1900 dann wieder auf das Modell der philo-
sophisch aufgertisteten Allegorie bezieht. Denn um 1800 macht z.B. die
Frithromantik im Namen des Symbols eine ganz andere Rechnung als der
Klassizismus auf. Das Ergebnis weicht nicht nur entschieden von dem in der
Rezeption erheblich trivialisierten Gemeinplatz des Goethezeitlichen Sym-
bols ab, sondern bietet auch der wohlfeilen Dekonstruktion keine Angriffs-
fliche mehr: Die Frithromantiker erheben (wie im iibrigen auch Goethe
in den naturwissenschaftlichen Schriften) statt des Kreises die offene, ad
infinitum fortzusetzende Reihe zur Reflexionsfigur universaler Poiesis. Doch
integrieren sie ihr sowohl eine lineare oder exzentrische allegorische Funk-
tion als auch eine zyklische oder konzentrische symbolische.#” Eine Theo-
rie wie diejenige der progressiven Universalpoesie warnt also ebenso davor,
Allegorie und Symbol einfach nur gegeneinander auszuspielen, wie sie noch

S. 50-68; Christian Moser, Sichtbare Schrift, lesbare Gestalten. Symbol und Allegorie bei
Goethe, Coleridge und Wordsworth, in: Eva Horn, Manfred Weinberg (Hg.), Allegorie.
Konfigurationen von Text, Bild und Lektiire, Opladen/Wiesbaden 1998, S. 118-132.

46 Vgl. Serensen, Symbol und Symbolismus in den 4sthetischen Theorien des 18. Jahrhun-
derts und in der Romantik, S. 75 pass.; Sabine M. Schneider, Die schwierige Sprache
des Schénen. Moritz’ und Schillers Semiotik der Sinnlichkeit, Wiirzburg 1998.

47 Vgl. Waltraud Wietholter, »Urspringlicher Gedanken Refrain — Wiederholung«. Zum
Phianomen frithromantischer Zyklik, in: DVjs 75 (2001), S. 587-656.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol/Theorie 21

einmal darauf verweist, dafl Philosophie und Po(i)etik des Symbols Kunst

und Kultur stets mitemnander verschalten mussen.

Symbol und Pragmatik

Asthetische Gestaltung sowie rhetorische Figuration implementieren den se-
miotischen Symbolkonzepten ein vollzugstheoretisches Argument, das die
Grenze von Sprach- und Handlungstheorien markiert. Der Gegenstands-
bereich der Theoriebildung verlagert sich daher bereits seit dem 18. Jahr-
hundert — wiederum unter dem Leitbegriff der Darstellung im allgemeinen
bzw. der Theatralitit im besonderen — vom Zeichen auf den Kontext der
Zeichenverwendung. Bereits Herder hilt die Institutionalisierung des Sym-
bols fiir die Voraussetzung seiner Dauer und Verbindlichkeit: »Im Symbol
muf} entweder durch natiirliche oder durch eingesetzte Bedeutung, Jeder,
fir den das Symbol ist, den dadurch bedeuteten Begriff anerkennen«.48
Ein Symbol liegt demnach nur dann vor, wenn etwas als Symbol gilt. Dar-
aus folgt, daf} alles Symbol sein kann, was dafiir gehalten wird, und nichts,
was nicht zuvor irgendeine Form der pragmatischen Indizierung >Symbol«
erhalten hat.

Dieses pragmatische Argument fordert zunéchst eine saubere Trennung von
Herstellung und Interpretation, wie sie Ecos Hermeneutik des Symbols vor-
sicht. Denn in Erscheinung tritt dieses zunichst als Figuration einer kultu-
rellen Handlung oder eines Artefakts, interpretiert wird es als Symbol.*9 In
der Konsequenz dieser Unterscheidung dndert sich jedoch die Perspektive
auf das Symbol grundlegend, da es nun nicht mehr als Figuration im en-
geren Sinne, sondern als Praxis im weiteren angesehen werden mufi. Die-
ser Erweiterung folgt die Ent-Essentialisierung des Symbolbegriffs, so dafl
selbst Hegel in den Vorlesungen iiber die Asthetik (1835/1838) dem Argument
der symbolischen Performativitit Vorschub leistet.50

48 Herder, Kalligone, S. 952. Zur Institutionalisierung des Symbols im Zusammenhang
der theologischen Symboldiskussion vgl. E. Buess, Symbol, in: Religion in Geschichte
und Gegenwart, Bd. 6, Tubingen 1962, Sp. 540f.; K. Wessel, Symbole, in: Religion in
Geschichte und Gegenwart, Bd. 6, Tiibingen 1962, Sp. 541-548; Henning Schréer, Sym-
bol, in: Gerhard Krause, Gerhard Muller (Hg.), Theologische Realenzyklopidie, Bd. 32,
Berlin/New York, 2001, S. 479-496.

49 Vgl. Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 240.

50 Zur symbolischen Praxis im Zusammenhang von idealistischen sowie gender- und kultur-
wissenschaftlichen Symboltheorien vgl. den Beitrag von Eva Geulen in diesem Band.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

22 Frauke Berndt

Die kulturwissenschaftlichen Fragen zu dieser Praxis lassen sich nicht
mehr im engen Horizont der Sprach- und Handlungstheorien beantwor-
ten.’! Vier Konzepte des Performativen hat die Symboldiskussion deshalb
zu beriicksichtigen: erstens das intentionalistische Konzept der Linguistik,
Sprechakttheorie und Kommunikationsphilosophie; zweitens dasjenige von
Strukturalismus und Dekonstruktion, die De- und Rekontextuierungen von
Zeichenprozessen beschreiben; drittens dasjenige der Ereignis-Philosophien,
die »auf die Singularitit und Nichtwiederholbarkeit von Akten und Aufle-
rungen abheben«; und schliellich viertens dasjenige der Gender, Ritual und
Cultural Studies, die auf Inszenierungen und Auffihrungen achten.52 Wih-
rend die ersten drei Konzepte mit der Semiotik, Asthetik und Rhetorik des
Symbols interferieren, leitet das letzte die performative Wende der Symbol-
theorien ein. In Zuge dieser Wende verlagert sich die Aufmerksamkeit von
den semiotischen, dsthetischen, rhetorischen und poetischen Aspekten auf
die sozialen, politischen und gender-orientierten, die vor allem die Institutio-
nalisierung von Symbolen betreffen.

Solche Ansitze gehen davon aus, dafl jede soziale Praxis in Netzwerke von
Machtverhéltnissen eingebunden ist. Neben Theorien, fir die das Sym-
bolische gleichumfinglich mit dem Kulturellen ist, interessieren vor allem
solche, die von einer allgemeinen Praxis der Signifikation eine besondere
symbolische unterscheiden. Sie untersuchen den Prozefi, aufgrund dessen
etwas Besonderes in einer hegemonialen Relation eine universale Funk-
tion erhalt.53 Tatsachlich sind solche Setzungsakte aber eine Frage >realer«
Machtverhéltnisse. Ein Symbol wird deshalb zum Symbol, weil es einerseits
wiederholbar, andererseits institutionalisierbar ist. Weil bzw. erst wenn das
Symbol Macht erhélt, kann es samtliche symbolischen Ordnungen einer
Kultur festlegen. Nur auf der Grundlage dieser Macht kénnen Symbole

51 Vgl. Erika Fischer-Lichte, Christoph Wulf (Hg.), Theorien des Performativen, Berlin
1998 (Paragrana. Internationale Zeitschrift fiir Historische Anthropologie 10); Christoph
Waulf, Michael Gohlich, Jorg Zirfas (Hg.), Grundlagen des Performativen. Eine Einfiih-
rung in die Zusammenhinge von Sprache, Macht und Handeln, Weinheim/Miinchen
2001; Uwe Wirth (Hg.), Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissen-
schaften, Frankfurt a. M. 2002; Jens Kertscher, Dieter Mersch (Hg.), Performativitit und
Praxis, Miinchen 2003.

52 Dieter Mersch, Jens Kertscher, Einleitung, in: dies., Performativitit und Praxis, S. 7-15,
hier S. 9.

53 Zu politischen und kulturwissenschaftlichen Symboltheorien vor dem Hintergrund von
Foucaults Machttheorie vgl. den Beitrag von Oliver Marchart in diesem Band; Rainer
Wafiner, Institution und Symbol. Ernst Cassirers Philosophie und ihre Bedeutung fiir
eine Theorie sozialer und politischer Institutionen, Miinster/Hamburg/London 1999.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol/Theorie 23

den kulturellen Raum strukturieren, d.h. rituelle Handlungen organisie-
ren, religiése Ordnungen ebenso wie soziale und politische konstituieren,
die Grenze der Geschlechter sowie diejenige von Eigenem und Fremdem,
Freund und Feind festlegen usw.

Die Tatsache, dafl ein Symbol nur dann als Symbol funktioniert, wenn es
zuvor als solches institutionalisiert worden ist, definiert schlieilich auch das
Verhiltnis von Symbol und Symboltheorie. Letztere avanciert zum unhinter-
gehbaren Bestandteil symbolischer Praxis und ihrer machttheoretischen
Grundierung, die eine symbolische Handlung oder ein Artefakt vorausset-
zen. Diese wechselseitige Abhingigkeit auszustellen, bleibt vor allem solchen
Medien vorbehalten, die wie die Literatur tiber entsprechende narrative
oder gar reflexive Strukturierungsangebote verfiigen, mittels deren sie das
Symbol im buchstablichen Sinne zur Verhandlungssache erkléaren.

Die dann als meta-symbolisch zu bezeichnenden Texte kénnen die Mecha-
nismen von Hegemonie und Institutionalisierung selbst zur Darstellung
bringen®* — wobei sich die Institutionalisierung, die z.B. die dsthetische
Symboldiskussion um 1800 geleistet hat, zwar dem diskursiven Ort, aber
nicht der Sache nach von anderen Institutionalisierungen unterscheidet,
wie sie unter anderen diskursiven Vorzeichen, z.B. theologischen oder po-
litischen, erfolgen. Wenn Literatur im besonderen, Kunst im allgemeinen
freilich derart als meta-symbolische Praxis verstanden werden, dann ver-
lagern sich seit der Moderne — vor allem in den Projekten der historischen
Avantgarde(n) — die Inszenierungen des Symbols zunehmend in den gesell-
schaftlichen Raum. Das Symbol wird zur avantgardistischen performance, die
als Kunst- und Alltagsphanomen nicht mehr auf eine bestimmte Institution,
z.B. das Theater oder die dsthetische Inszenierung, beschriankt bleibt,5> die
jedoch selbst >Kunst« institutionalisiert.56

54 Zur Institutionalisierung des Symbols bei Kleist vgl. den Beitrag von Stephan Kammer
in diesem Band.

55 Zum Begriff der Theatralitdt vgl. Erika Fischer-Lichte, Einleitung, in: dies., Theatralitdt
und die Krisen der Reprisentation, Stuttgart/Weimar 2001, S. 1-19. Vgl. dies., Semiotik
des Theaters, Tiibingen *1994; dies., Theater als kulturelles Modell, in: Ludwig Jager
(Hg.), Germanistik: Disziplinare Identitit und kulturelle Leistung. Vortrige des deut-
schen Germanistentages 1994, Weinheim 1995, S. 164-184.

56 Zur performance in der Gegenwartsliteratur vgl. den Beitrag von Dirk Niefanger in diesem
Band.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

24 Frauke Berndt
Il Topoi der Aktualitat

In der Auseinandersetzung mit den systematischen Anschluflstellen der
Semiotik, Asthetik, Rhetorik und Pragmatik formatieren die Beitrige drei
Topoi zur Reformulierung des Symbols:

*  Der Untertitel Symbol und Wissen versammelt die Beitrdge, die im diskur-
siven Kontext von Zeichen-, Medien- und Wissen(schaft)stheorien Ge-
genstindlichkeit, Sinnlichkeit und Anschaulichkeit des Symbols tiber-
priifen.

* Der Untertitel Symbol und Figur versammelt die Beitrage, die im diskur-
siven Kontext von Asthetik, Rhetorik und Poetik den Anteil figurativer
Operationen an der Konstruktion von Symbolen beschreiben.

* Der Untertitel Symbol und Institution versammelt die Beitrdge, die im dis-
kursiven Kontext von Hegemonietheorien, Theorien der Gender, Ritual
und Cultural Studies sowie Theorien des Performativen symbolische Prak-
tiken als das Ergebnis von Setzungen, Zuschreibungen und Institutiona-
lisierungen untersuchen.

Symbol und Wissen

DIETER MERSCH uberschreitet das semiotische Paradigma der Reprasenta-
tion in Richtung auf dasjenige der Verkérperung. Unter diesem Paradigma
vereinen sich das Symbolische und das Mediale; zugleich gehort zum Koérper
die Dimension des Phinomenalen, mithin auch der Priasenz und des >Sich-
Zeigens«. Dieser Fokus ruft drei Paradoxa auf den Plan, die fiir Verwirrung
sorgen und die Briichigkeit des Symbolischen, seine systematische Unbe-
stimmbarkeit dokumentieren: Das Paradox der Referenz, das Paradox der
Materialitdt und das Paradox der Performanz. Sie bezeugen die Unbegreif-
lichkeit des Bedeutens, der in ihrem Sinn noch genauer zu bestimmenden
»Ekstatik« der Materialitit sowie der Ereignishaftigkeit der Setzung. Weist
ersteres auf eine nicht auszurdumende Negativitdt, offenbaren letztere ein
Uberschufimoment: Das Symbol ist immer zugleich weniger und mehr, als
es zu sein vorgibt.

ROBERT STOCKHAMMER verortet Goethes Symbolkonzeption im Span-
nungsverhiltnis von Naturwissenschaft und Poesie, besonders im Zusam-
menhang der Schriften zur Morphologie. Im Gegensatz zu der geliufigen
Rezeption von Goethes Symboltheorie als einer medienindifferenten, an

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol/Theorie 25

symbolischen Gegenstinden orientierten Anschauungsform laf}t sich zeigen,
dafl Goethe in mindestens zwei Bereichen seiner Tatigkeit auflerordentlich
bewufit die medialen Bedingungen des Symbolischen ausprobiert und re-
flektiert: in der poetischen Praxis sowie in den Reflexionen zur sprachlichen
Darstellung naturwissenschaftlicher Tatbestdnde. Darum setzt die zweite
Halfte des Beitrags einen Akzent auf die Elegie Metamorphose der Pflanzen so-
wie auf einige sprachtheoretische Aussagen Goethes, in denen diese >andere«
Konzeption des Symbolischen sich immerhin andeutet.

CORNELIA ZUMBUSCH zeigt, dafl Warburg in seinem Mnemosyne-Atlas nicht
nur eine Kulturgeschichte der Symbole, sondern diese auch iz Symbolen be-
treibt. Diese Wissenschaftspraxis basiert auf einem Symbolbegriff, den War-
burg in frithen, noch unpublizierten Theoriefragmenten expliziert. — Der
Beitrag rekonstruiert zunichst die Genese dieses Symbolkonzepts aus der
Emfithlungsasthetik und seine Ausarbeitung zu einem kulturtheoretischen
Symbolbegrift, der auf Cassirers Symbolphilosophie vorausweist. Hier wird
Warburgs Bruch mit der im 20. Jahrhundert in Verruf geratenen klassisch-
romantischen Symboltradition deutlich. Auf dieser Grundlage soll das Dar-
stellungsprinzip des Bilder-Atlas als Ubertragung methodischer Primissen
von Goethes Naturforschung auf die Kulturwissenschaft ausgewiesen wer-
den, damit eine alternative Traditionslinie des Symbols in den Wissenschaf-
ten aufgezeigt werden kann.

STEFAN RIEGER richtet sein Interesse auf den Umstand, dafy Medien den
menschlichen Weltzugang nicht nur durch technische Aufierlichkeiten (Re-
produktion, Erreichbarkeit, Kommunikation, Manipulation) bestimmen.
Vielmehr modellieren sie auch die Weisen, wie Menschen sich Dinge vor-
stellen, veranschaulichen, plausibilisieren oder eben symbolisieren. Weil im
Inneren psychischer Systeme nach Mafigabe technischer Medien verfahren
wird, ist dieses Innere aber plotzlich auch durch Aussagen belangbar. Wie
sehr Symbolisierungen und Symbole von technischen Medien abhingen,
wird anhand einer Diskussion um das Symbol bzw. das Scheinbild in den
Naturwissenschaften rekonstruiert, die in den 20er Jahren des letzten Jahr-
hunderts gefithrt wurde. Diese Rekonstruktion zeigt, dafl Veranderungen
im Umgang mit dem Symbol auf technischen Aprioris fuflen. Als Beitrag
zu einer Mediengeschichte des Symbols wird am Beispiel der Kinematogra-
phie nachgezeichnet, welche Konsequenzen die bewegten Bilder fiir einen
verdnderten Symbolbegriff erlangen.

WOLFGANG STRUCK erinnert daran, dafi sich Goethes 1797 formulierte Sym-
bolkonzeption einem fast trotzigen Beharren auf der Evidenz unmittelbarer
sinnlicher Erfahrung verdankt. Dennoch kann diese Konzeption die Erfah-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

26 Frauke Berndt

rung der Unanschaulichkeit abstrakter semiotischer und sozialer Systeme nicht
abweisen. In der Folge besteht die sozial- und kulturwissenschaftliche Attrakt-
vitit des Symbolkonzepts offenbar zu einem nicht geringen Teil in dem Wider-
stand, den das individuelle Element der Integration in das bedeutungsgenerie-
rende System entgegensetzt. In der Geschichte und Theorie des Films sind es
vor allem Fragen nach der Spezifik der Aufnahmeapparatur und der visuellen
Reprisentation, in denen die Méglichkeiten und Grenzen >bloflen Sehens« er-
neut zur Diskussion stehen. Insbesondere geht es dabei um den Dokument-
Charakter, der dem photographischen Bild im Kontext des Films zukommt.

Symbol und Figur

HEINZ J. DRUGHS Kritik richtet sich gegen die (post-)strukturalistische Per-
spektive, in der es lange Zeit als ausgemacht galt, dafl das Goethezeitliche
Symbolkonzept ein Zusammenfallen von Signifikant und Signifikat und
damit von Ideellem und Materialem zu erschleichen sucht. Vorliebe und
Aufmerksamkeit der Poststrukturalisten galten daher alleine dem Allegori-
schen als semiotischem Prototyp zeichenhafter Vermittlung. Dagegen rich-
tet sich das Interesse auf die Valenzen im Diskurs tiber das Symbolische an
der Schnittstelle von Asthetik und Physiologie. Die Debatte um die Genese
eines dsthetischen Symbolbegriffs bei Winckelmann, Herder, Haller und
Hogarth erscheint dabei insofern aktuell, als in threm Fokus eine Form von
Prisenz steht, die nicht als Selbst-Prisenz des Geistigen, sondern als sinnli-
che Zerstreuung zu denken ist.

JoacHIM jacos wendet sich der Metaphysik des Symbols zu. Seit dem
deutschen Klassizismus ist immer wieder die Auffassung vertreten worden,
dafl im Symbol ein engerer Bezug zwischen Symbol und Symbolisiertem
als der eines bloflen Bezeichnens oder eines allegorischen Verweisens gege-
ben und daf} ein solcher Bezug in ausgezeichneter Weise mit Schonheit ver-
bunden ist. Die gesteigerten Erwartungen, die damit an eine >symbolischex
Darstellung bzw. Représentation der Welt gestellt werden: ihre besondere
sinnliche Anschaulichkeit, Empiriehaltigkeit und zugleich synthetisierende
weltbeseelende Kraft, schliefilich ihre Schénheit, nétigen zu einer intensiven
Reflexion des materialen Substrats dieser Beziehung. Diese These wird im
Hinblick auf das sprachliche Zeichen vor allem am Beispiel der Symbolkon-
zepte Schillers, Volkelts und Vischers konturiert.

CHRISTOPH BRECHT schlidgt de Man mit dessen eigenen dekonstruktiven
Waffen. Er weist in einer kritischen Lektiire des 1969 erschienenen Essays

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol/Theorie 27

Rhetorik der Zeitlichkeit (Rhetoric of Temporality) nach, dafl das Symbol keines-
wegs das logische Gegenteil der Allegorie darstellt. Tatsdchlich schliefen al-
legorische und symbolische Darstellungsweisen einander nicht aus, sondern
treten in literarischen Texten regelmifiig in gemeinsamen Zusammenhéngen
auf und sind zur Erzielung bestimmter semiotischer Effekte geradezu auf-
einander angewiesen. Weil sie einem >Feindbild« aufsitzen, vermogen weder
Ideologiekritik noch Dekonstruktion der falsch gestellten Alternative zwi-
schen Allegorie und Symbol zu entkommen. Der Riickbau dieser Alterna-
tive stellt eine der vordringlichsten Aufgaben der kulturwissenschaftlich
orientierten Literaturwissenschaft dar.

FRAUKE BERNDT zeigt, wie Morike in seinem berihmten Gedicht 4uf eine
Lampe (1846) die Symbolkonzeption um 1800 mit einem der Anakreontik
entlichenen, vormodernen Verfahren der Gegenstandsherstellung konfron-
tiert. Staiger, Heidegger und Spitzer verhandeln unter Ausblendung dieses
Verfahrens die (prasenz-)metaphysischen Interessen am Symbol. Diese De-
batte offenbart, dafl das klassische Symbol von den Bedingungen und Még-
lichkeiten eines vorklassischen, rhetorischen Symbols abhingt, das von der
Diskursivititsbegriindung der neuzeitlichen Asthetik um 1750 vorgesechen
wird. Einen rhetorisch grundierten symbolischen Modus des Erkennens
und Darstellens entwirft Baumgarten in der Aesthetica (1750/1758). Sie er-
weist sich im Hinblick auf die Symboltheorien am Ende des 20. Jahrhun-
derts, die wie etwa Eco das poststrukturalistische Verdikt iiber das Symbol
durchbrechen, als iberraschend anschlufifihig.

Symbol und Institution

OLIVER MARCHART geht der Frage nach, wo in politik-, sozial- und kultur-
wissenschaftlichen Diskursanalysen, wie sie namentlich von Laclau, Fair-
clough und Hall entwickelt wurden, der Symbolbegriff konzeptuell loka-
lisiert werden kann. Vor allem die hegemonietheoretische Diskursanalyse
Laclaus bzw. der Essex School stellt mit der Kategorie des >leeren Signifikantenc
einen diskursanalytisch produktiv operationalisierbaren Symbolbegriff be-
reit, der eine Antwort auf die entscheidende Frage zu geben vermag, wie die
Kohirenz eines gegebenen Diskursensembles hergestellt wird. Im Anschluf§
an Laclau wird argumentiert, daf} die Kohdrenz einer diskursiven Formation
nicht anders als durch den institutionell regulierten Universalisierungs- und
Entleerungsprozef eines Signifikanten zu einem Symbol zustandekommt. So
pladiert der Beitrag fiir eine politische Reformulierung des Symbolbegriffs:

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

28 Frauke Berndt

Ein Symbol ist ein Signifikant, der nichts anderes signifiziert als die eigene
Leere und damit die (abwesende) Fulle der Gemeinschatt.

MORITZ BASSLER behauptet, dafi sich Goethes Symbolbegriff im Zuge des
cultural turn neues Interesse abgewinnen lasse. Als Verfahren der Lektiire
komplexer Zusammenhinge ist dieser Symbol- dem Allegoriebegriff tiberle-
gen, wenn es um die Analyse von Kultur geht. — Einer knappen Diskussion
von Goethes Konzept und den zeichentheoretischen Einwanden, die dage-
gen erhoben wurden, folgt eine Analyse der Funktionsweise des Symbols als
Tropus der Naturalisierung. Insofern Naturalisierung als kulturpoetisches
Konzept begriffen wird, 148t sich ein positiver Gebrauch des Symbolbegriffs
skizzieren, der nicht hinter die Standards des linguistic turn zurtickfallt.
STEPHAN KAMMER bemerkt, dafl sich Kleist an den vielfaltigen zeitgends-
sischen Auseinandersetzungen um den Begriff des Symbols explizit nicht
beteiligt hat. Im Zentrum seines (Euvres steht, wie die jingere Kleist-For-
schung tiberzeugend dargelegt hat, die literarische Reflexion sprachlicher
Darstellungsverfahren und kultureller Ordnungsmodelle sowie damit die
kritische Beobachtung ihrer jeweiligen Vermittlungs- und Verséhnungsver-
sprechen. Implizit aber laf3t sich gerade an den Schnittstellen der genannten
Reflexionsgegenstiande eine spezifische Arbeit an den strukturellen Bedin-
gungen des Symbolkonzepts beobachten: eine Symbolarchiologie, die nach
den im klassischen Symbolbegriff verstellten und verdeckten Prozeduren
mstitutioneller Setzung und rhetorischer Figuralitit fragt.

EVA GEULEN rekonstruiert Hegels Symbolkonzept und verfolgt die beiden
Absichten, die ihn im Rahmen seiner Vorlesungen iiber die Asthetik (1835/1838)
beim Entwurf dieses Konzepts leiten. Einerseits lassen sich Hegels theore-
tische und praktische Schwierigkeiten, das Symbol zu definieren, als proto-
typisch fur die aporetische Signatur aller theoriebildenden Bemiithungen
um einen pragnanten Symbolbegriff deuten. Andererseits kénnten Hegels
Uberlegungen zu einer Symboltheorie als Ansatz dienen, der es aus seiner
herkémmlichen Opposition zur Allegorie befreit, ohne die Spezifizitit des
Symbols einem allgemeinen Zeichenbegriff preiszugeben. In der Absicht,
diese These zu testen, wird die Anschlufifahigkeit wesentlicher Aspekte
von Hegels Symbolkonzept an den Begrift der Performanz bei Judith Butler
gepriift. Gegen eine Uberfithrung von Hegels Konzept in zeitgendssische
Performanztheorien spricht jedoch, dafl letztere tendenziell der Universali-
sierung des Symbols Vorschub leisten, der sich Hegels Beschrankung des
Symbols mit gutem Grund widersetzt.

DIRK NIEFANGER richtet sein Interesse auf die Inszenierungsakte der
avantgardistischen performance, die keine konkrete Bedeutung aufierhalb

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol/Theorie 29

ithrer selbst anstreben und das Fremde als Widerstindiges >symbolisch<
darstellen. Diese Spezies des Performativen gehort zu den zentralen Merk-
malen der deutschen Popkultur im allgemeinen und der Popliteratur im
besonderen; ihre symbolische Praxis verbindet die altere Popliteratur der
spaten 1960er Jahre (Brinkmann und Rygulla) mit der neueren der 1990er
(Kracht, von Stuckrad-Barre und Bessing). Nicht der Inszenierungsakt selbst
als zentrales Auflerungsmittel der Popkultur unterscheidet die beiden Pop-
generationen, sondern die jeweilige symbolische Kraft und das Wirkungs-
feld threr performances.

Diese Revisionen des Symbols setzen an den systematischen Anschlufistel-
len der Semiotik, Asthetik, Rhetorik und Pragmatik ungewohnte Akzente:

* Die Semiotik des Symbols verhandelte bisher eine para- oder protosemio-
tische Grofle. Im Gegensatz zu diesem Konsens beachten die Beitrige
zunidchst die Ambiguitit der Zeichenmodelle, damit das Symbol als Dar-
stellung um Aspekte der Materialitdt bzw. Medialitit erweitert werden
kann. Dadurch gelingt es, jene Grenze zum >Anderenc< des Zeichens zu
denken, an der sich die semiotische Diskussion seit 1800 lokalisieren 1afit,
ohne daf} die Argumentation dabei in die logischen und ideologischen
Aporien der Prasenzmetaphysik gerit.

« Die Beitrige zur Asthetik des Symbols setzen die vorschnelle Identifikation
asthetischer und metaphysischer Diskurse des Symbols ebenso aus wie
die Gleichsetzung von Symbol und Kunst. Einerseits gilt die Aufmerk-
samkeit der Abhéngigkeit wissenschaftlicher Diskurse vom symbolischen
Modus des Erkennens und Darstellens, andererseits der Verschrinkung
kognitiver Funktionen und medialer Modelle. Wenn dabei Phinomene
der dsthetischen Erfahrung in den Blick riicken, dann werden Konzepte
wie diejenigen von Prasenzerfahrung, Ereignis oder Erlebnis nicht dies-
seits erkenntnistheoretischer Prdmissen gedacht.

* Anstatt ldnger auf vertraute Oppositionen wie >Symbol vs. Allegories,
Idee vs. Begriff, »)Phanomen vs. Text< oder >Natur vs. Kultur« zu ver-
trauen, verfolgen die Beitrige zur Rhetorik des Symbols einerseits den Zu-
sammenhang von Rhetorik und Erkenntnistheorie, d. h. sie befreien die
Rhetorik von ihrem anwendungsbezogenen, zweckorientierten Status
und werten sie zur Philosophie sinnlich-figurativer Praxis auf. Anderer-
seits beschreiben sie innerhalb kultureller Figurationen im allgemeinen,
literarischer im besonderen das Zusammenspiel von symbolischer und
allegorischer Funktion.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

30 Frauke Berndt

* Vor allem die Pragmatik des Symbols exfihrt eine deutliche Aufwertung.
Wihrend z.B. fiir die theologische Symboldiskussion sowohl die sinn-
lich-leiblichen Reprisentationsvollziige selbst als auch der institutionelle
Anteil am Funktionieren von Symbolen conditiones sine qua non darstellen,
ist diese Institutionalisierung in den kunst- und naturwissenschaftlichen
Diskussionen wie auch in den gestaltpsychologischen und psychoana-
lytischen ein vernachlissigter Faktor, dem die vorliegenden Beitrage ein
neu begriindetes Interesse entgegenbringen.

Mit ithren Um- und Neuakzentuierungen innerhalb der Systematik des Sym-
bols erweitern die Beitrdge also den Rahmen, in dem das Symbol bisher
verhandelt worden ist. Das Interesse dieser neuen Diskussion gilt daher
auch nicht dem oder eimem Symbol bzw. Symbolkonzept, sondern der sym-
bolischen Funktion von Kultur — dem symbolischen Modus des Erkennens,
Darstellens und Handelns. Eine solche Profilierung schliefit freilich ein vor-
schnelles, gar revisionistisches >Zuriick-zum-Symbol< von vornherein aus.
Die Annahme einer wechselseitigen Bedingtheit von kultureller Praxis und
symbolischer Funktion macht vielmehr den Gedanken unabweisbar, daf§
jegliches Programm der Human-, Sozial-, Kultur- oder Textwissenschaften
eine Auseinandersetzung mit der symbolischen Funktion fordert, zu der die
hier vorgestellten Theorien partikularer symbolischer Praktiken beitragen
wollen. Damit eréffnen die Beitrdge eine Diskussion, die in Zukunft — nicht
zuletzt unter Einbeziehung weiterer, hier nicht zu Wort kommender Wis-
senschaften des Symbols — die Philosophie und Po(i)etik des Symbols fort-
schreiben wird.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und Wissen

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @
Inhakts Im

f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In ,



https://doi.org/10.5771/9783968216645

DIETER MERSCH

Paradoxien der Verkoérperung
Zu einer negativen Semiotik des Symbolischen

Der reine leidensfreie Geist befasst /

Sich mit dem Stoffe nicht, ist aber auch /

Sich keines Dings und seiner nicht bewusst /
Fur ihn ist keine Welt denn aufler ihm /

Ist nichts. — Doch, was ich sag’, ist nur Gedanke.

Holderlin, Hyperion
(Metrische Fassung 1794/95)

| Phanomenalitat des Symbolischen

Von einer »Krise der Représentation« ist seit geraumer Zeit die Rede.! Nicht
gemeint ist die Krise jenes klassischen Reprasentationsbegriffs, wie ihn Mi-
chel Foucault in seiner Ordnung der Dinge einem zweiseitigen Schema zuord-
nete; dessen binére Struktur lauft auf eine Verdopplung des Ontologischen
durch die Ordnung der Zeichen hinaus - eine Struktur, deren Zentrum
fehlt. Was Foucault im Zuge seiner Interpretation von Diego Veldzquez’
Las Memmas und seinem Kapitel tiber die Reduplizierte Repriisentation entwik-
kelte, beschreibt die innere Haltlosigkeit eines Systems, das seinen Grund
ebenso verfehlt, wie es thn nirgends einzuholen vermag.? Diesen klassisch
zu nennenden Reprisentationsbegriff, der die Geltung seiner dyadischen
Logik spatestens seit Mitte des 19. Jahrhunderts einbiifite, hat Charles San-
ders Peirce durch seine Begriindung einer unendlich-iterierenden terniren
Struktur ebenso iiberwunden wie Gottlob Frege durch die Erganzung der
'Bedeutung« oder >Referenz« durch die vielfachen Modalititen des >Sinns«.
Ahnliches gilt fiir Ferdinand de Saussures strukturale Linguistik, der man
zwar vorgeworfen hat, die iberschrittene Zweiseitigkeit des Zeichenschemas
durch den Algorithmus von Signifikant und Signifikat restituiert zu haben,?

1 Vgl. Winfried Noeth (Hg.), Crisis of representation, in: Semiotica, Sonderheft Nr. 143,
1/4 (2003).

2 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften,
aus d. Franz. von Ulrich Képpen, Frankfurt a. M. 1971, S. 311f.

3 Vgl. Wilhelm Koéller, Der sprachtheoretische Wert des semiotischen Zeichenmodells, in: Kas-
par H. Spinner (Hg.), Text, Zeichen, Sinn. Zur Semiotik des literarischen Verstehens, Got-
tingen 1977, S. 7-77, bes. S. 191f.; Gerhard Schénrich, Semiotik, Hamburg 1999, S. 33 ff.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

34 Dieter Mersch

doch wird dort der Reprisentation allererst eine Stellung innerhalb einer
komplexen Struktur differentieller Zeichen-Ketten zugewiesen, die in der
Zeit fluktuieren, so dafd es sich, wie bei Peirce, tatsdchlich um ein mehrdi-
mensionales Modell handelt.*

Die Diskussion um den Begriff der Représentation in den letzten Jahrzehn-
ten hat hingegen eine besondere Wendung genommen, die den bis in die
1960er Jahre giiltigen Debatten einen neuen Zug hinzufiigte. Standen nam-
lich die Auseinandersetzungen der 1960er und auch noch der 1970er Jahre
im Kontext einer pragmatischen Wende der Semiotik, so ist seit Anfang der
1980er Jahre vor allem eine Hinwendung zum Medienbegriff zu verzeichnen,
der zugleich ein Ubergang vom Begriff und den Strukturen der Reprisenta-
tion zum Symbolischen einerseits und der Darstellung andererseits entspricht.
Darstellungen sind von Symbolisierungen zu unterscheiden: Sie griinden
in Symbolisierungen, nicht aber umgekehrt. Darstellungen sind somit Wei-
sen der Symbolisierung, Symbolisierungen wiederum deren Medien.6 Beide
Begriffe heben jedoch am Zeichenprozef§ anderes hervor als die Ordnung
des Repridsentationalen. Denn die Logik der Reprasentation gehorcht vor
allem dem Schema einer Relationalitit, deren Kern eine Negation ausmacht:
Zeichen stehen fiir etwas, was sie selbst nicht sind, das sie vergegenwirtigen,
vorstellen oder bezeichnen (funktionaler Zeichenbegriff), bzw. wodurch die
Signata sich voneinander abgrenzen oder in Unterschied setzen (struktu-
raler Zeichenbegriff). Alle Unterscheidung fufit auf einer Negativitit; hin-
gegen eignet dem Symbolischen gleichwie der Darstellung ein affirmativer
Zug. Nicht nur reprasentieren oder substituieren diese etwas, sondern mit
ihnen kommt die Sache selbst in den Blick — nicht die Sache der Referenz,
des Bezeichneten, sondern der Wirklichkeit des Symbolischen oder der
Darstellung selber, ihre spezifische Materialitit oder Medialitit.

4 Vgl. Dieter Mersch, Was sich zeigt. Materialitit, Prasenz, Ereignis, Miinchen 2002,
S.13ff.

5 Vgl. Christiaan L. Hart Nibbrig, Zum Drum und Dran einer Fragestellung. Ein Vorge-
schmack, in: ders. (Hg.), Was heiflt »Darstellen«?, Frankfurt a. M. 1994, S. 7-14.

In der Tat wird damit der Begriff des Symbolischen anders verwendet als in strukturalisti-
schen Ansitzen etwa bei Jacques Lacan oder Julia Kristeva. Nicht ist ndmlich von einer
Struktur oder signifikanten Ordnung die Rede, sondern von Medialitdt und Materialitit.
Medien erzeugen und begrenzen; sie erweisen sich kraft ihrer Materialitit als ebenso
produktiv wie reduktiv, ebenso er6ffnend wie verschlieBend. Zur Begrifflichkeit vgl. Die-
ter Mersch, Ereignis und Aura, Untersuchungen zu einer Asthetik des Performativen,
Frankfurt a. M. 2002, S. 531f.; ders., Einleitung: Wort, Bild, Ton, Zahl - Modalititen
medialen Darstellens, in: ders. (Hg.), Die Medien der Kiinste. Beitrage zu einer Theorie
des Darstellens, Miinchen 2003, S. 9-49.

(=2

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Paradoxien der Verkdrperung 35

Nicht nur meinen nimlich die Ausdriicke >Symbol< oder >Darstellung« die
Modalititen des Symbolisierten oder Dargestellten, vielmehr kommt ihnen
zugleich auch die Weise des >Ausstellenss, >Zeigens< und »>Vorfithrens« zu.
Dies legt bereits der Sprachgebrauch nahe. Zwar hat der Begriff des Sym-
bolischen in der Geschichte der Semiotik unterschiedliche Auslegungen und
Verwendungsweisen erfahren — mal wurde er tiberhaupt synonym mit dem
entwickelten Zeichen (Peirce), mal in ausdriicklicher Differenz zum konven-
tionellen Zeichen (Saussure) gebraucht —, doch leiten sich beide, symbolon
und semeion, aus disparaten Etymologien her.” Ruft der Ausdruck semeion eine
thetische Definition des Zeichens auf, die auf Regeln und Konventionen fufit,
verweist symbolon auf die Wurzel symballein, zusammenwerfens, was an den
Brauch erinnert, Scherben oder Ringe zu zerbrechen, um am Zusammen-
passen der Teile das zugehorige »symbolische Gegenstiick zu erkennen.8
Nimmt man diesen Sinn des Symbolischen und weniger die auf die Sophistik
zuriickgehende Unterscheidung zwischen #esis und physis, welche die semata
durchweg als konventionelle oder arbitrare Zeichen, die symbola hingegen
als natiirliche auffaf3t und dadurch ihre Differenz ausschliefSlich im Seman-
tischen lokalisiert, hat man es vorrangig nicht mit referentiellen Formaten zu
tun, sondern mit sinnlichen: Die Kennung erfolgt nach dem Vergleich, dem
Aussehen. Aussehen (eudos) aber ist an Wahrnehmungen (aisthesis) gekniipft,
so dafd es sich — wie bei den spatantiken und frihneuzeitlichen Signaturen-
lehren? — um einen dsthetisch-phénomenologischen Zeichenbegriff handelt,
nicht um einem relationalen. Ahnlich verhilt es sich auch mit dem Begriff
der Darstellung, der — wie "Herstellen< — vor allem >etwas hinstellen< bedeu-
tet: dorthin, wo es zur Sichtbarkeit gelangt, wo es wahrgenommen werden
kann. D.h. auch: Darstellungen gehen — wie Symbolisierungen — nicht nur
in ihrer formalen Relationalitit auf, sei diese zwei-, drei- oder vielstellig
terminiert; sie bringen vielmehr das von ihnen Dargestellte oder Symboli-
sierte jeweils zur Erscheinung. Im Erscheinen aber waltet, wie im Aussehen
(eidos), keine Negativitit, sondern die Affirmation des Dafi« (quod) einer Set-
zung — mit einem Wort: der Augenblick von >Ex-sistenz«. Es gibt demnach
eine Seite am Symbolischen und an Darstellungen — und darin driickt sich

7 Gleichwohl muf} daran erinnert werden, dafy auch schon Aristoteles in seiner Peri Her-
menetas symbolon und semeion nahezu synonym verwandt hat.

8 Vgl. Walter Miiri, SYMBOLON. Wort- und sachgeschichtliche Studie, in: ders., Griechi-
sche Studien. Ausgewihlte wort- und sachgeschichtliche Forschungen zur Antike, hg.
von Eduard Vischer, Basel 1976, S. 1-44, hier S. 2.

9 Vgl. Dieter Mersch, Die Sprache der Dinge, in: Martin Zenck (Hg.), Signatur und Phan-
tastik, [voraussichtl. Miinchen 2004].

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

36 Dieter Mersch

die philosophische Brisanz der Termini aus -, die inmitten von Semiotik
und Semiologie, inmitten des Primats der Texturen und ihrer Schrift-Spu-
ren< wieder die Unverzichtbarkeit des Phinomenalen und damit auch des
Phanomenologischen auftauchen lafit.

Der Umstand kann auch so formuliert werden: Was an Symbolisierungen
und Darstellungen interessiert, sind ihre jeweiligen >Ver-kérperungen:. Mit
der Seite ihrer >Ex-sistenzs, ihres Erscheinens wird so zugleich die Seite der
Verkorperung, des Korpers relevant. Man kénnte sagen: Verkérperung bil-
det die eigentliche Arbeit des Symbols, der Darstellung. Mit ihr gelangt
anderes in die Sicht als nur ithr Sinn oder die Ordnungen des Bedeutens,
nimlich deren nichtreprisentierbare Préasentation. Hatte bereits Ernst Cas-
sirer darauf hingewiesen, dafi der Begriff der Représentation doppelsinnig
anzuwenden sei, insofern er sich in die Bedeutung der Vorstellung oder Be-
zeichnung durch etwas anderes und der Darstellung oder Symbolisierung i
etwas anderem aufteile,!0 beruft sich die erste Verwendung des Ausdrucks
auf die Negativitdt der Relation, die zweite jedoch auf deren Medialitit,
thre Korperlichkeit. Unter dem Thema der Verkérperung vereinen sich
deshalb das Symbolische und das Mediale. Zugleich gehért zum Kérper
die Dimension des Phinomenalen, mithin auch der Prisenz und des »Sich-
zeigens<.!! Das Thema ist also geeignet, von vornherein eine Komplexitit
und Verbindung zwischen den vielféltigsten Diskursen zu stiften, ndmlich
zwischen Semiotik, Phanomenologie und Medientheorie. Es ist zugleich ge-
eignet, die wesentliche Spaltung, welche die Geschichte der Semiotik durch-
zieht, ihre Teilung in eine orthodoxe und eine heterodoxe Linie, ebenso zu
tiberwinden wie riickgangig zu machen. Schrieb nidmlich die erstere den
Zeichen ausschliefilich einen Gehalt zu, um sie in eine Ordnung des Sag-
baren einzugliedern, dessen Bedeutungen eine interpretatorische Vernunft
zu decodieren trachtete, erblickte die andere, vom dominierenden Strom des
européischen Denkens stets bekdmpft und abweichend, im Sichtbaren lau-
ter Bilder (eidola), die freilich ihr Geheimnis verbergen. Und fithrt die erste
Linie auf die Logik der repraesentatio, die in den Gesetzen der Aussage oder
der diskursiven Hermeneutik griindet und ihre Basis zuletzt in der Sprache
findet, gelangt die zweite zu einem Spiel ununterbrochener >Ana-logieng; sie
kntipft ein Band von Stimmigkeiten, das sich nirgendwo auf Griinde beruft,
sondern ausschliefilich auf sichtbare Formen, welche die Welt als ein dsthe-

10 Vgl. Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Bd. 1 Die Sprache,
Darmstadt 1988, S. 181, 21f., 33, u. bes. S. 41.
11 Vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 355 ff.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Paradoxien der Verkdrperung 37

tisches Ganzes enthiillen. Das symbolische Denken wie die Gestalten der
Darstellung sind darin verortet; sie beschreiben keine Hermeneutik, auch
keine dekonstruierbare Strukturalitit, sondern eine Asthetik.

I Drei Paradoxa

Allerdings stellen sich mit dem Paradigma der Verkérperung sogleich eine
Reihe von Paradoxa ein, die fiir Verwirrung sorgen und die Briichigkeit
des Symbolischen, seine systematische Unbestimmbarkeit dokumentieren.
In der Hauptsache handelt es sich um drei Paradoxa, die freilich alle schon
den klassischen Zeichenbegriff durchfurchen, in ihrer eigentlichen Scharfe
jedoch allererst durch den Begriff des Symbols und den Verkérperungsdis-
kurs hervortreten: (1) Das Faradox der Referenz, (2) das Paradox der Materialitit
und (3) das Faradox der Performanz. Der Ausdruck >Paradox« meint hier keine
logische Antinomie im strikten Sinne, sondern ein >Unlésbares<, wie auch
das Mittelalter den Ausdruck verstand. Die These wird sein, daf} diese Para-
doxien nicht das Ungeniigen des Verkorperungsbegriffs bezeugen, sondern
die Unruhe des Symbolischen selber, seine chronische >Unerfiilltheit«. Sie
entspricht der Unerfilltheit oder besser: Unbegreiflichkeit des Bedeutens,
der in ihrem Sinn noch genauer zu bestimmenden >Ekstatik« der Materialitat
sowie der Ereignishaftigkeit der Setzung, die in threr Aktualitéit erst noch
auszuloten wire. Weist ersteres auf eine nicht auszurdumende Negativitat,
offenbaren letztere ein Uberschufimoment: Das Symbol ist immer zugleich
weniger und mehr, als es zu sein vorgibt.

1.1 Paradox der Referenz

Begonnen sei mit einigen knappen Bemerkungen zum Paradox der Refe-
renz. Denn daf} Zeichen paradoxe Gebilde sind, ist oft bemerkt worden.
Ihre innere Paradoxie beruht darauf — und dies ist ein formales Kennzei-
chen aller Paradoxien -, dafl sie eine Setzung mit einer Negation verbinden.
Dies folgt schon aus der Definition des Zeichens: Es >ver-gegenwartigt« eine
Nichtgegenwart. Es setzt somit — logisch — die Position dessen voraus, was
es auf der anderen Seite wieder negiert. Das gilt zumal fiir Verkérperungen.
Sie werden hin- oder aufgestellt, um etwas zu bezeichnen oder darzustellen,
was sie nicht selbst sind - aber sie vermoégen das >Nicht« nicht mitzubezeich-
nen, bestenfalls wiederum nur zum Preis eines weiteren Zeichens, das die

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

38 Dieter Mersch

Differenz vervielfaltigt und die Negativitit hinausschiebt. Anders gesagt: In
der relationalen Logik der Signifikation oder Substitution vermag das Zei-
chen niemals das Substituierte zu ersetzen. Daraus folgt, dafi sein Referenz-
punkt bestindig entwischt. Umberto Eco hat aus diesem Grund von einer
»fallacia referenziale« gesprochen.'2 Sie 1afit sich fir samtliche Zeichenbegriffe
aufweisen, seien sie pragmatistisch im Sinne von Peirce, funktionalistisch
im Sinne von Frege oder strukturalistisch im Sinne von Saussure verfafit:
Stets muf} ein Anderes, ein dem Zeichen Entgegengesetztes, eine Differenz
oder Opposition angenommen werden, die dem Zeichen, seiner Relation
oder Ordnung seine Kontur verleiht, die jedoch zugleich mit dem Zeichen,
seiner >Marke« niemals zur Deckung gebracht werden kann.

Damit wird allerdings im gleichen Mafle der Unbedingtheit des Semioti-
schen seine Unbedingtheit aberkannt: Der Zeichenprozef§ griindet in ei-
ner Beziehung, die eine urspriingliche Teilung schon vorgenommen hat,
nicht nur im Sinne eines formalen Stellensystems, sondern auch im Sinne
einer Alteritat, kraft deren die Zeichenrelation ihre Funktion allererst erful-
len kann. Das bedeutet: Das Paradox der Referenz ist der Definition des
Zeichens — und zwar jeder Definition, auch jeder Erweiterung des Begriffs
um die Dimensionen des Mediums, der Darstellung, des Symbols oder
der Verkorperung - eingeschrieben. Sie wohnt seiner konstitutionellen
Relationalitit inne. Praziser: Insofern der Begriff des Zeichens ein Relations-
begriff ist, schlieflen sich dessen Relata im Modus der Relation wechselseitig
aus. Relationalititen sind nur wechselseitig aufeinander verweisend definier-
bar; sie verweigern buchstéblich ihr Absolutes. Kein Relatives kann deshalb
gleichzeitig ein Universelles sein.

Mithin behilt der Begriff des Zeichens eine chronische Instabilitit ein. Es
ist genau diese Instabilitdt, die bei Peirce zu seiner von Morris als zirkelhaft
geriigten Definition des Zeichens fithrte,!3 wonach das Zeichen durch sein

12 Vgl. Umberto Eco, Einfithrung in die Semiotik, autoris. dt. Ausg. von Jiirgen Trabant,
Miinchen 1972, S. 69ff.; ders., Semiotik. Entwurf einer Theorie des Zeichens, tibers.
von Gunter Memmert, Miinchen 1987, S. 88 ff. Dort wird auch von einem »Extensi-
ons-Fehler« gesprochen, der aus dem »Referenten-Fehler« folgt; vgl. S. 93 ff. »/Fjallacia
referenziale« wird allerdings beide Male inadaquat tibersetzt, einmal mit »Mif3verstandnis
der Referenz«, das andere Mal mit »Referenten-Fehler, statt mit Referenz-Fehlschluf.

13 Vgl. Charles William Morris, Zeichen, Sprache und Verhalten, tibers. von Achim Esch-
bach, Dusseldorf 1973, S. 368f. Er hebt dagegen, in kritischer Absicht und einem De-
skriptivismus folgend, einseitig den beobachtbaren Handlungscharakter von Interpreten
ab. Unter Zeichen wird etwas verstanden, das nur dann ein Zeichen ist, »wenn es von
einem Interpreten als Zeichen von etwas angesehen wird«. Vgl. ders., Grundlagen der
Zeichentheorie, aus d. Amerikan. von Roland Posner unter Mitarb. von Jochen Rehbein,

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Paradoxien der Verkdrperung 39

Objekt und seinen Interpretanten bestimmt ist, jedoch so, »dafy der Inter-
pretant selbst ein Zeichen ist, der ein Zeichen desselben Objekts bestimmt
usf.«.1* Der Zirkel notigt zur unendlichen Rekursion. Das Paradox der
Referenz wird dann gewissermaflen durch seine strukturelle Modifikation
in einen infiniten Regref} transformiert. Analoges findet sich bei Saussure,
wenn er von der vertikalen Differenz zwischen Signifikant und Signifikat,
die als formale Differenz fungiert und innerhalb der Theorie die weniger
relevante bezeichnet, zur horizontalen Unterscheidung zwischen seme und
paraseme Gbergeht, um benachbarte Stellen zu markieren.15 Sie I6sen in threm
voneinander >Unter-Scheiden« eine unendliche Kette aus - eine Unendlich-
keit, die freilich im Gegensatz zu Peirce’ Zeichenproze weder ein Ziel hat,
noch der einheitlichen Bahn einer wissenschaftlichen Approximation folgt:
Sie breitet sich als Oberfliche aus.

Derrida hat daraus die Konsequenz gezogen, dafl das Zeichen nur mehr als
eine Marke« unter anderen >Markenc« (marques) aufzufassen sei, welche durch
einen standigen Platztausch regiert werde. Er hat dadurch die Saussuresche
Figur eines differentiellen Systems von Signifikant/Signifikat dahingehend
verscharft, dafl er die Méglichkeit eines »transzendentalen Signifikats« tiber-
haupt zugunsten eines unaufhérlichen Spiels von >Marken« ausstrich.16 Es
gibt, wie die Grammatologie nahelegt, kein >Auflerhalb« der Zeichen, kein >Jen-
seits< ihrer >Schrift¢; vielmehr erweist sich ihre Reihe als dicht, denn Verweise
verweisen einzig auf Verweise. Diese lassen keinen Blick durch sich selbst

Frankfurt a. M. 1988, S. 21. Der Peircesche »Interpretant«, der als das Interpretierende
den Zeichen Geltung verschafft, wird so zum Subjekt der Zeichenverwendung hin ver-
kiirzt. Entsprechend reduziert sich das Bedeutungsgeschehen auf ein rein empirisch
beschreibbares »verbal behavior«. Morris dekupiert damit die Grundlagen der pragma-
tischen Semiotik, indem er sie auf ein Stiick Behaviorismus zurtickschneidet. Vgl. ders.,
Zeichen, Sprache und Verhalten, S. 921f., 1291f., 1431f., 3241f., 350{f.,, 3651L.; ders.,
Pragmatische Semiotik und Handlungstheorie, mit einer Einl. hg. von Achim Eschbach,
tibers. von Achim Eschbach u. Stefan Eschbach, Frankfurt a. M. 1977, S. 202 ff. Indes-
sen hingt an der Unendlichkeit der Semiose die gesamte pragmatische Emphase der
Peirceschen Philosophie.

14 Charles S. Peirce, Phdnomen und Logik der Zeichen, hg. von Helmut Pape, Frankfurt
a.M. 1983, S. 64.

15 Vgl. Ferdinand de Saussure, Linguistik und Semiologie. Notizen aus dem Nachlafi, ge-
sammelt, @ibers. u. eingel. von Johannes Fehr, Frankfurt a. M. 1997, S. 358 pass. Zu
Saussure vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 283 ff.

16 Jacques Derrida, Grammatologie, aus d. Franz. von Hans-Jorg Rheinberger u. Hanns
Zischler, Frankfurt a. M. 1974, S. 43 pass.; ders., Die Struktur, das Zeichen und das Spiel
im Diskurs der Wissenschaften vom Menschen, in: ders., Die Schrift und die Differenz,
tibers. von Rodolphe Gasché, Frankfurt a. M. 1976, S. 422-442, hier S. 4251.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

40 Dieter Mersch

hindurch auf eine wie auch immer geartete andere Prasenz oder Wirklich-
keit zu, welche die Unschuld ihrer Wahrheit oder die Unmittelbarkeit des
Gegebenen verbiirgte: Es sind die Zeichen, kraft deren erst eine Gegenwart
als Gegenwart hervortreten kann, denn, wie Derrida in Die Stimme und das
Phénomen schreibt, »wenn das Zeichen dem vorausginge, was man Wahrheit
oder Wesen nennt, so hitte es keinen Sinn, von der Wahrheit oder dem
Wesen des Zeichens selbst zu sprechen«.!” Folglich finden die Zeichen — oder
besser: >Markens, denn Derrida legt Wert auf den Unterschied zwischen
signe und marque — keinen Halt mehr, keinen Angelpunkt; sie 16sen sich ganz
in ihre Bewegung, ihre fortwahrende Unruhe auf; sie bilden nicht nur eine
Funktion oder Form, sondern eine >Drift<. Anders gewendet: Die Zeichen
biiflen ihr Zentrum ein; sie exzentrieren sich.!8

Die Losung, die Derrida somit Peirce’ Entwurf entgegenstellt, ist der Uber-
gang von der unbefristeten Produktivitit der Reinterpretation, die das prag-
matische Programm an das hermeneutische eines unabschliebaren Ver-
stehens anschliefit, zur strukturellen Unentscheidbarkeit. Entscheidend ist:
Der infinite Regref3, der eine fortgesetzte Iteration anzeigt, die gleichwohl
das Versprechen eines beharrlichen Fortschritts, einer Konvergenz birgt,
entspringt bei Peirce dem Rif}, der dem Zeichen innewohnt. Dieser Regref}
fordert zugleich nach anhaltender Deutung, die aber nicht einfach nur eine
abschlieffende Bedeutung enthillt, sondern auch eine Lektiire beinhaltet,
die bestindig von neuem gelesen werden muf} — ein Prozefi, den Peirce auch
als »reine Rhetorik« bezeichnet.!® Der Begriff der Rhetorik, den Peirce hier
anders als tblich verwendet, beruft sich dabei auf die klassische Trennung
zwischen Grammatik und Poetik. Sie behilt gleichwohl als Ideal eine Iden-
titatsfigur ein, deren Schicksal sich bis zu Habermas’ Konsensus-Theorie der
Wahrheit weiterverfolgen lafit. Hingegen macht Derrida einen Rhetorik-Be-
griff geltend, der sie nicht im Unterschied zur Grammatik und d.h. damit

17 Jacques Derrida, Die Stimme und das Phanomen, Frankfurt a. M. 1979, S. 77.

18 Bei Derrida heif3t es entsprechend: »Es ist dies auch der Augenblick, da infolge der Ab-
wesenheit eines Zentrums alles zum Diskurs wird [...], das heifit zum System, in dem
das zentrale, originire oder transzendentale Signifikat niemals absolut, aulerhalb eines
Systems von Differenzen, prasent ist. Die Abwesenheit eines transzendentalen Signifikats
erweitert das Feld und das Spiel des Bezeichnens ins Unendliche.« Die Struktur, das Zei-
chen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom Menschen, S. 424.

19 Das Problem bei Peirce — wie auch in der philosophischen Hermeneutik Diltheys — be-
steht darin zu glauben, es gébe eine Anniherung, einen Fluchtpunkt, wohingegen es bei
Gadamer lediglich um ein permanentes Andersverstehen geht. Entsprechend gibt es in
einer radikalisierten Semiotik keine gelingende Ersetzung oder Substitution, sondern
immer nur eine Ver-Setzung oder Transposition.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Paradoxien der Verkdrperung 41

auch am Grammatischen orientiert begreift, sondern aus dem Spiel einer
Figuration, das den Regref3, die nicht zu tiberbriickende Kluft der Zeichen
aus der Vervielfaltigung der Differenzen 16st.20 Diese schreiben sich buch-
stablich ins Unendliche fort. Man kénnte sagen: Die Logik — oder Gramma-
tik — verweist das Paradox der Referenz an ein prinzipielles Scheitern oder
eine Unméglichkeit, die im Zeichen stets einen Spalt offenlafit, wihrend die
Rhetorik sie in eine unendlich-differierende Kreativitit ummiinzt.

Nichts anderes bedeutet der Prozefl der barocken Allegorese. Ihr Medium ist
die Verkérperung. Im Repertoire von Verkdrperung aber wichst das Para-
dox der Referenz ins Monstrose. Ihm eignet eine immanente Wucherung,
welche die allegorischen Erfindungen zu immer gréfieren, immer subtileren
oder ausladenderen Formen zwingt. Walter Benjamin hat diese Monstrositit
als Vergeblichkeit der Transzendenz beschrieben. Die »Apotheose der Alle-
gorie« mit threr »endlos vorbereitenden, umschweifigen, wolliistig z6gern-
den Art«, wie er schreibt,?! leidet am Rif§ der Représentation, der sie im In-
nern von sich trennt. Die Verwendung der Symbole, ihre >Faltungs, wie sich
zudem Deleuze ausdriickte,?? ist ebenso Reaktion auf die Unmdglichkeit
des Zusammenschlusses, der Verséhnung der Relata, wie ihre permanente
Verlangerung. Es ist ein uferloses Verschwenden, ein Inszenieren, das die
Kluft ebenso aufreifit und tiberdehnt, wie es diese nirgends aufzuheben, zu
heilen oder zu tiberwinden vermag. Daher die Mafilosigkeit der Allegorie;
sie verschiebt die Ankunft, die Erfillung der Zeichen ins Unermefiliche,
schiebt sie buchstiblich auf. Ihre Hauptfigur ist darum die Metonymie. In
dieser Hinsicht ist die allegorische Verkorperung nicht endend: Sie verwan-
delt alles, »was sich ihr zeigts, in ein unerschopfliches theatrum symbolicum.

I1.2 Faradox der Materialitéit

Das zweite grundlegende Paradox, das sich einstellt und mit der Monstro-
sitat der Allegorese, ihrer chronischen Vergeblichkeit bereits angedeutet ist,

20 Vgl. Paul de Man, Semiologie und Rhetorik, in: ders., Allegorien des Lesens, mit einer
Einl. aus d. Amerikan. von Werner Hamacher u. Peter Krumme, Frankfurt a. M. 1988,
S.31-51, S. 36ff.

21 ‘Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften,
hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhéuser, Bd. 1.1, Frankfurt a. M. 1991,
S. 358.

22 Vgl. Gilles Deleuze, Die Falte. Leibniz und der Barock, aus d. Franz. von Ulrich Johannes
Schneider, Frankfurt a. M. 2000.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

492 Dieter Mersch

lafit sich als Paradox der Materialitit bezeichnen. Denn das Versagen und
gleichzeitige Uberquellen des allegorischen Prozesses korrespondiert der
Endlichkeit der Verkorperung; sie haftet an deren Material. Im Medium
des Symbolischen, der Verkdrperung ist das Zeichen selbst etwas, bekundet
seine eigene Anwesenheit, seine Materialitit — anders wére das Auffinden
des Gegenstiicks, seine immanente Analogizitit und damit auch sein Zeige-
charakter nicht zu verstehen. Qua Verkérperung kommt deshalb dem Zei-
chen eine genuine Duplizitdt zu. Sie teilt es in Funktion und Tréger, in seine
Funktion oder Position innerhalb eines formalen Stellensystems einerseits
und seine >Spurs, seine >Gravur« oder >Abzeichnung«< auf einer Oberfliche,
seine >Ex-sistenz< andererseits. Im ersten Fall haben wir es mit einem Sinn,
einer Bedeutung zu tun, und sei es in Form eines Effekts einer Strukturali-
tat, die weniger das >Was< des Bedeutens in den Blick nimmt, als vielmehr
dessen >Wies, wie Paul de Man gesagt hat;23 im letzten Fall mit dem, was
das Zeichen selbst in seine Prasenz, seine Stellung innerhalb der symboli-
schen Ordnung bringt, um ithm allererst eine sinnliche Anwesenheit zu ver-
leithen.

Samtliche semiotischen Modelle, seien sie pragmatisch, funktional oder
strukturalistisch orientiert, haben im ersten Sinn allein den Fokus der Re-
prasentation oder aber die Frage nach der Struktur des Symbolischen und
der Interpretation privilegiert; tiberall nehmen sie von der Autarkie des Zei-
chens, seiner Textualitit thren Ausgang, um das Soziale, die Phinomene der
Kultur oder Wissenschaft und Kunst restlos in Phdnomenen des Sinns oder
den Wirkungen einer Struktur aufgehen zu lassen. Demgegeniiber kommt
mit der Materialitit des Zeichens, seinem Kérper und seiner Medialitit an-
deres ins Spiel, das nicht wiederum auf den Sinn oder die Relata der Signi-
fikation und ihrer Form zuriickgefithrt werden kann. Sie widerstehen im
Zeichenprozefl der Bezeichnung, weil sie diese allererst austragen. Folglich
bleibt, wie man auch sagen kénnte, am Zeichenhaften stets ein Nichtzeichen-
haftes. Weder gehen Zeichen in ihrer Funktion noch in ihrer Struktur ganz
auf; sie werden vielmehr an ihrer Materialitit, ihrer Oberfliche zugleich ge-
brochen und begrenzt. Dies laf3t sich auch so ausdriicken: Die Materialitdt
des Zeichens als seine spezifische Medialitit markiert die Stelle des >Riick-
tritts«, woran die Zeichen als Zeichen allererst hervortreten und als solche
wahrnehmbar werden. Erst vermége dieser Duplizitit >gibt es< Zeichen, sind
sie als solche in ihrer spezifischen Funktionalitit oder Strukturalitit lesbar
und also auch reflektierbar.

23 Vgl. de Man, Semiologie und Rhetorik, S. 34.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Paradoxien der Verkdrperung 43

An Verkorperungen wiren demnach nicht nur die Reihe der Relata oder
ihre interne Strukturalitit, sondern auch ihre Materialitit zu dechiffrieren.
Letztere ist freilich nicht wieder durch eine Verkorperung verkorperbar;
sie entzieht sich dem Symbolischen, weil die Symbolisierung erst durch sie
oder vermittels ihrer geschieht, sie behilt sich als ein Unauflésbares, eine
permanente >Reserve« mit ein. Man kann sagen: Die Materialitét spaltet
die Semiosis. Zwar scheint der Begriff des Zeichens ebenso wie der des
Mediums, mit dem er zahlreiche Verwandtschaften aufweist, seine materi-
ale Seite einzuschlieflen, doch nennt die Zeichenfunktion genauso wie die
Struktur lediglich das Formierende unter der Bedingung ihrer Materialitit,
nicht schon diese selbst. Vielmehr deutet diese Materialitit auf eine Grenze,
weil zum Zeichen, zum Medium, zum Ort innerhalb einer Struktur gehort,
im Prozef} der Semiosis als Zeichen, als Medium oder Ort zurtickzutreten,
mithin deren eigenes Erscheinen zu verbergen.

Unter dem Titel der Materialitit seien insonderheit diejenigen Bedingungen
oder Voraussetzungen zusammengefafit, die erfillt sein miissen, damit ein
Zeichen oder ein Symbol, eine Darstellung in Erscheinung treten kénnen:
dasjenige, was ithnen immer schon zuvorkommt und ihre >Ex-sistenz« ge-
wihrt — und fiir das unser Bewufitsein heute im Zuge digitaler Codierung
zu verschwinden droht. Zeichen im Sinne von Verkdrperungen werden also
durch zwei komplementdre Differenzen zerschnitten, der Differenz der Re-
lata innerhalb threr Funktion bzw. innerhalb der Stellen ihrer Matrix einer-
seits sowie der Differenz zwischen Bedeutung und Materialitit andererseits.
Es 1afit sich von einem Chiasmus sprechen, dessen beide Schnittlinien ihre
je eigenen Paradoxa erzeugen: im ersten Fall das Paradox der Referenz, das
in seiner pragmatistischen Lésung auf eine Unendlichkeit und in threr struk-
turalistischen Losung auf eine Unentscheidbarkeit hinfithrt, im letzten Fall
das Paradox der Materialitit, das besagt, daf3 kein Zeichen die Bedingungen
seiner eigenen >Ex-sistenz« mit einzuschliefen bzw. abzubilden vermag.
Wir haben es folglich nicht mehr mit einer relationalen Paradoxie, sondern
einer reflexiven Paradoxie zu tun, die strukturell der Russellschen Antino-
mie nicht unidhnlich ist. Denn die Materialitit des Zeichens, so laf3t sich der
Umstand auch ausdriicken, ist nicht Teil seiner Funktion, sowenig wie sie
ein Element der Struktur darstellt; vielmehr geht sie beiden voraus. Und wie
Wittgenstein in seiner Rekonstruktion der Russellschen Antinomie gesagt
hat, daf§ keine Funktion ihr eigenes Argument sein kann, vielmehr sich bzw.
ihre »logische Form« anlifilich ihrer Anwendung auf ihre Argumente aller-
erst ausstelle oder zeige, so lafit sich analog, sogar noch mit viel mehr Recht
sagen — denn es handelt sich nicht um ein semiotisches bzw. strukturelles

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

44 Dieter Mersch

Moment, sondern um ein phanomenologisches —, dafl sich die Materialitit
des Zeichens bzw. Symbols kraft ihrer Funktionalitit oder Strukturalitit
enthillt: Sie rzeigt siche2*

Die derart aufgewiesene Differenz zwischen Bedeutung und Materialitat
kann dann mit Wittgenstein als Differenz zwischen Sagen und Zeigen refor-
muliert werden, wie sie im Zentrum seines Tractatus logico-philosophicus steht
und bis heute zu dessen ungehobenen Schitzen zihlt.2> Der wesentliche,
dort allerdings nur in bezug auf die Logik der Sprache entwickelte Gedanke
ist, dafl ein Satz, indem er #ber etwas spricht oder von etwas handelt, stets
seine eigene Darstellungsweise mit sich fiihrt, ohne diese selber explizieren
zu kénnen. D.h., er spricht, aber sagt nicht, wie er spricht — dieses >zeigt sich.
Eine kryptische Bemerkung fiigt hinzu: »Was gezeigt werden kann, kann nicht
gesagt werden«.26 Nicht gemeint ist, dafl das Zeigen auf keine Weise ausge-
sagt werden kann; wohl aber, daf} sich beide — Sagen und Zeigen - in ein
und derselben Sequenz ausschlieflen; bestenfalls 1afit sich, >was sich zeigts,
durch eine andere Aussage beschreiben, die wiederum ihre eigene Differenz
zwischen Sagen und Zeigen einbehilt ez ad infinitum. So entsteht in bezug auf
die Bestimmung des Zeigens ein unendlicher Regref, der offenbart, daf}
das Zeigen im Sagen chronisch unterbestimmt bleibt, daf§ beide nirgends
zur Deckung gebracht werden kénnen. Ahnliches hatte auch Lyotard, von
Wittgenstein her, vermerkt:

Ein Satz stellt ein Universum dar. Was immer seine Form sein mag;, er fithrt ein
»Es gibt« mit, das in der Form des Satzes markiert ist oder auch nicht. [...] Die
in einem Satz mitgefithrte Darstellung wird nicht in dem von ihm dargestellten
Universum dargestellt, ein anderer Satz kann sie darstellen, doch fithrt dieser
wiederum eine Darstellung mit, die er nicht darstellt.2”

24 Vgl. Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Kritische Edition hg. von
Brian McGuinness u. Joachim Schulte, Frankfurt a. M. 1989, vor allem 3.262, 4.022,
4.12-4.1212, 4.126, 5.62, 6.12, 6.36 und 6.522. Vergleichende Satze aus dem Prototracta-
tus, den Notes dictated to G. E. Moore und den Tagebiichern werden aus dieser Ausgabe nach
Seitenzahlen zitiert.

25 Vgl. auch Dieter Mersch, Das Sagbare und das Zeigbare. Wittgensteins frithe Theorie
einer Duplizitdt im Symbolischen, in: Prima Philosophia 12 (1999), S. 85-94; ders.,
»Es gibt allerdings Unaussprechliches ... «. Wittgensteins Ethik des Zeigens, in: Ulrich
Arnswald, Anja Weiberg (Hg.), Der Denker als Seiltanzer. Ludwig Wittgenstein tiber
Religion, Ethik und Mystik, Diisseldorf 2001, S. 133-155.

26 Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 4.1212.

27 Jean Francois Lyotard, Streitgespriache oder: Sitze bilden »nach Auschwitz¢, in: Elisa-
beth Weber, Georg Christoph Tholen (Hg.), Das Vergessene, Wien 1997, S. 18-50, hier
S. 32 pass.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Paradoxien der Verkdrperung 45

Der Chiasmus zwischen Sagen und Zeigen, zwischen Bedeutung und Ma-
terialitit erscheint somit unlésbar. Die Zeichen bleiben sozusagen dauernd
von sich getrennt. Verurteilt zu einem fortwahrenden Spiel von Differenzen,
das der Kluft zwischen Sagen und Zeigen entspringt und den Spielraum mit
jedem Versuch ihrer Selbsteinholung weiter auseinander treten lafit, un-
terliegt die Semiosis einer prinzipiellen Verfehlung: Vorgingigkeit des Zei-
gens gegeniiber dem Sagen wie ebenso Verspatung des Sagens gegeniiber
dem Zeigen und umgekehrt. Dafl es sich dabei - strukturell — um dieselbe
Schwierigkeit handelt, welche die Russellsche Antinomie determiniert, hat
Wittgenstein ausdriicklich in seinen frithen Aufzeichnungen notiert: »This
same distinction between what can be shewn by the language but not saud,
explains the difficulty that is felt about types«.28 Nichts anderes bedeutet
das Paradox der Materialitit. Es tritt am Symbolischen, der Kérperlichkeit
seiner Verkorperung auch deswegen so unmifiverstindlich hervor, weil sich
hier die Materialitit des Zeichens explizit ausstellt, weil das Symbol gleich-
sam Uber seinen Kérper funktioniert. Dem Zeigen kommt dann eine beson-
dere Kraft zu. Mit anderen Worten: An Symbolisierungen ist auffallig, daf}
sie den Gegensatz von Sagen und Zeigen eigens ausspielen. Sie entfachen
das Spiel von Prisenz und Sinn und halten sich auf diese Weise in einer ei-
gentiimlichen Waage oder Unauslotbarkeit. Sie bringen das Paradox buch-
stablich ins Changieren: Sie performieren es.

1.3 Paradox der Performanz

Damit taucht eine dritte Stelle auf, die zum Symbol, zur Darstellung, ja
sogar zu jedem Zeichen notwendig hinzu gehort: Der Gesichtspunkt der
Performanz. Er wird insbesondere da relevant, wo es um das >Zum-Er-
scheinen-Bringen« der Materialitit des Symbolischen, threr ausdriicklichen
Vorfithrung oder Ausstellung geht. Hatten wir bislang mit dem Begriff der
Materialitat zugleich den Aspekt eines unwillkiirlichen oder beildufigen
Zeigens ausgemacht, geht es nunmehr um den Akt der Setzung selbst.29 Ex
verbindet sich mit dem, was man die Performanz des Symbolischen nennen

28 Wittgenstein, Notes dictated to G.E. Moore, S. 65.

29 Vgl. Dieter Mersch, Das Ereignis der Setzung, in: Erika Fischer-Lichte u.a. (Hg.), Per-
formativitidt und Ereignis, Tiibingen/Basel 2002, S. 41-56; ders., Ereignis und Respons.
Elemente einer Theorie des Performativen, in: ders., Jens Kertscher (Hg.), Performati-
vitit und Praxis, Miinchen 2003, S. 69-94.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

46 Dieter Mersch

konnte. Dabei bedeutet Performanz zunichst das Ereignis der Setzung. Set-
zung ist hier nicht intentional gedacht; es gentigt vielmehr anzunehmen, da/s
»geschieht. Symbole, Darstellungen wie auch Zeichen sind an solche Setzun-
gen gebunden: Durch ihr Ereignen tritt der Kérper ihrer Verkérperungen
allererst zum Vorschein - wie umgekehrt das Performative kraft der im Spiel
befindlichen Materialititen aufscheint. Beide korrespondieren einander: Die
Kraft des Performativen hat darum statt vermége der Kraft von Verkérpe-
rungen, d.h. ithrer unverwechselbaren Présenz. Ihr eignet die Magie einer
Instantiierung. Der Ausdruck >Prasenz< meint dabei freilich keine essentia,
sondern die existentia: Setzung, daf (quod) sist. Das Ereignis der Setzung
weist entsprechend auf das Aktuelle, die actualis. Das bedeutet auch: Das
Performative induziert die Macht einer Anwesenheit, der jener affirmativer
Zug innewohnt, den wir zu Anfang in bezug auf das Symbolische und die
Darstellung tiberhaupt hervorgehoben haben. Diese Affirmation hat jetzt
einen Ort. Denn das Performative griindet nicht in Negationen, es wurzelt
in keiner Relation oder Differenz, sondern in der affirmativen Kraft des
Faktischen. Es ist noch nicht >Setzung-als, sondern zuvor >Setzung-da/s.30
An Setzungen ist deshalb nicht in erster Linie wesentlich, was gesetzt wird,
sondern die Tatsache der Setzung, das Faktum ihrer >Ex-sistenz« selbst. An-
ders ausgedriickt: Jede performative Setzung bedeutet zundchst und zuerst
eine Existenzsetzung.

'Ex-sistenz< aber ist kein Zeichen. So macht sich der Schatten eines weiteren
Paradoxes bemerkbar, das eingangs als Paradox der Performanz apostro-
phiert wurde. Denn die Zeichen, ihre Verkorperungen gelangen nur in ihre
»Ex-sistenzc durch solche Setzungen, die wiederum kein Teil der Zeichen
selber sind. Vielmehr eignet thnen eine eigentiimliche Passivitit, ein Riick-
stand. Er erscheint semiotisch nicht einholbar; er geht ins Symbolische, in
die Zeichen und ihre Verkorperungen ein, ohne abermals — wie in bezug
auf ithre Materialitdt — von den Symbolen, Zeichen oder Verkérperungen
selbst verkorperbar zu sein: Bestenfalls 1af3t sein Residuum sich >remarkie-
ren«. Kein Gesetztes kann so den Akt seiner Setzung mit anzeigen. Thm ent-
geht seine Performanz: Sie entzieht sich. Fiir die Kategorie des Performativen
ist dieser Entzug grundlegend. Das kann auch so ausgedriickt werden: Der
Akt einer Inszenierung verweigert sich ebenso seiner Inszenierbarkeit wie
die Konstruktion ithrer Konstruierbarkeit. Anders gewendet: Nicht alles an
Inszenierungen oder Konstruktionen ist beherrschbar. Ihrer Existenzsetzung
inhariert eine unwiderrufliche Grenze. Daher gehort zur Performativitit ihre

30 Vgl. Mersch, Ereignis und Aura, S. 2451f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Paradoxien der Verkdrperung 47

Undarstellbarkeit, ihre — wie sich auch sagen lafit - Unverfiigbarkeit: Sie
hat den Charakter eines Ereignens.

Mithin ergibt sich eine verwandte Aporetik wie hinsichtlich der Materia-
litat der Zeichen, freilich sowohl mit einem anderen Akzent als auch ei-
nem anderen Ergebnis. In der Relationalitit der Zeichen, der Kluft ihrer
Differenz bleibt némlich die Kennzeichnung des >Daf}¢ (quod) stets prekir.
'Ex-sistenz« bedeutet das Vorausliegende, das Vorauszusetzende, allerdings
so, dafl dieses sich anhaltend unter Entzug hilt. Der Akzent des Paradoxes
der Performanz ist diese permanente Entzogenheit. Damit einher geht ein
weiterer Punkt, der die gemeinte Paradoxie gleichsam von innen her ver-
schérft. »Dafi« es Zeichen »gibts, die >Gabe« threr >Ex-sistenz« sperrt sich eben-
sosehr der Signifikation, wie sich die Zeichen, ihre Verkdrperungen allererst
von dort her »geben«. Angedeutet ist auf diese Weise ein Doppeltes, woran
sich die ganze Brisanz und Schwierigkeit des Themas entziindet. Denn
emerseits haftet den symbolischen Verkoérperungen im Augenblick ihrer
Setzung das an, was ihr Affirmatives genannt werden kénnte: Es >ist¢, ihre
'Ex-sistenz« Jafit sich nicht verneinen, vielmehr stellt sie sich im Ereignis der
Setzung materialiter aus, >zeigt sich«. Andererseits konfrontiert das Ereignis,
insofern es sich seiner eigenen Bezeichenbarkeit entzieht, mit einer Undar-
stellbarkeit, einer Nichtverkorperbarkeit, d.h. abermals mit einer Negativi-
tit. Doch erschopft sich diese — und das ist das Besondere — keineswegs im
Negativen. Der Gedanke lafit sich namlich auch umkehren. Zwar 148t sich
die >Ex-sistenz« — ihre Prasenz — nicht verkoérpern, gleichwohl gewinnt sie als
"Ex-sistenzs, als Prasenz immer nur durch eine Bezeichnung oder Interpreta-
tion ihre Bestimmung, die sie als solche jedoch verfehlt. Die Schwierigkeit
ist folglich, dafi die Symbole oder die Zeichen der Setzung bediirfen, um zu
»sein; aber der Modus der >Ex-sistenz¢, der Gegenwartigkeit ithrer Gegen-
wart ist kein Element ihrer Ordnung, ihrer Textur, wie sie auf der anderen
Seite jedoch stets nur als Setzung, als Gegenwart im Medium des Semioti-
schen gegenwirtig werden konnen, so dafl diese ebenso »Effekt der Repra-
sentation« sind, wie Jean-Luc Nancy zu Bedenken gegeben hat,3! wie gleich-
zeitig threr Anwesenheit — wenn auch undarstellbar — eine Kraft zukommt,
die sinnlich angeht, anspricht, zufillt oder ergreift. Gleichermafien medial
erzeugt, verweisen sie im selben Moment auf ein >Entgegenkommendess,
auf ein >Nichtentschlagbares<, eine "Widerfahrnis«. Freilich beschranken sich
diese nicht auf die Negativitit einer Leere, sondern bezeugen umgekehrt

31 Jean-Luc Nancy, Entstehung zur Prisenz, in: Hart Nibbrig, Was heifit »Darstellen«?,
S.102-106, S. 102.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

48 Dieter Mersch

den >Augen-Blick« einer Fiille - einer >Ekstasis<. Dabei meinen das >Ek- der
»Ekstasis< und das >Ex- der »Ex-sistenz« das gleiche: »Herausstehen.

Die philosophische Aufmerksamkeit auf diesen Augenblick der Fiille, ihrer
>Ekstasis< sowie auf das Gewicht des \Dafi« (quod), der sUnentschlagbarkeit«
der >Ex-sistenz« zu lenken, darin liegt m. E. die auBerordentliche Relevanz
des Paradoxes der Performanz. An ihm scheitert nicht der Zeichenbegriff,
vielmehr verdankt er ihm allererst seine Prozessualitit, seine Dynamik. An-
ders als in den logischen Diskursen kann dem Paradoxen deshalb kein re-
pressiver Sinn, keine Rolle eines Ausschlusses oder einer Exekution von
Aussagen zugemessen werden, sondern im Gegenteil eine Produktivitit, eine
sprengende Potenz, die darauf hindeutet, dafl keine Theorie sich je selbst
erfillt, vielmehr dafl sie notwendig am Anderen teilhat, das ihr entgeht.

Il Restitution der >Ex-sistenz«

Die Liste der Paradoxa beschrinkt sich somit nicht allein auf ein abstrak-
tes logisches Register; vielmehr kommt ihr eine Reihe tiefgreifender philo-
sophischer Konsequenzen zu, die den Begriff des Symbolischen in seinem
Innern trifft. Jede Symbolisierung im Sinne einer Verkdrperung wird durch
die drei kardinalen Paradoxa durchfurcht — durch (1) das Paradox der Referenz,
(2) das Paradox der Materialitiit und (3) das Faradox der Performanz. Alle drei
Paradoxa verweisen auf eine Unmdoglichkeit, eine Grenze, aber so, daf} es
sich nicht von vornherein um einen Mangel handelt, um kein Verfehlen; es
sind nicht ausnahmslos Chiffren einer Negativitit, die von einem prinzipi-
ellen Versagen der Zeichen, ihrer Semiose kiinden, sondern ihr Resultat ist
erstens die Unbegreiflichkeit der Bedeutung, zweitens die Untilgbarkeit der Korper
und threr Materialitiiten sowie drittens die Undarstellbarkeit des Ereignens. Alle
drei gehéren zusammen.

Unbegreiflichkeit der Bedeutung heiflt: Symbole, Zeichen bedeuten etwas — aber
was sich wiederum an Zeichen aufweisen laf}t, ist einzig eine Struktur, ist
thre Iterabilitit, ihre Relationalitat, die sich unendlich fortpflanzt, weiter-
wuchert und unaufhérlich versetzt, umbesetzt oder verschiebt; doch verwei-
sen diese bestenfalls auf Prozesse der Transformation oder Transposition
in einem Sinne, wie Nelson Goodman gesagt hat: »Erschaffen« sei »Um-
schaffen«.32 Folglich entgeht thnen, was Bedeutung »ist¢, wie sie sich aus

32 Nelson Goodman, Weisen der Welterzeugung, tibers. von Max Looser, Frankfurt a. M.
1990, S. 19.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Paradoxien der Verkdrperung 49

einer Form, einer Syntax oder Struktur »er-gibt« — woher wir, mit anderen
Worten, die >Gabe« des Sinns empfangen.3? Keine der gingigen Theorien,
weder die Semiotik noch die Linguistik, erkldrt auch nur ansatzweise diese
»Gabe« des Sinns — vielmehr setzen sie diese entweder voraus oder weichen
ihr in ein anderes Terrain aus. In dieser Hinsicht kann gesagt werden, daf}
das Semantische das Ritsel per se ist. Wir leben inmitten von Bedeutungen,
erzeugen Sinn, transferieren ihn, suchen ihn zu lesen — aber was Bedeutung
bedeutet, bleibt selbst ein Fremdes. Das Paradox der Referenz ist dieser
Fremdheit geschuldet.

Damit einher geht die zweite Serie von Paradoxa — das Paradox der Materia-
litat sowie das Paradox der Performanz. Beide markieren die jeweils selbst-
referentielle Stelle, die sich semiotisch weder rekonstruieren noch einlosen
laft, von der her aber allererst die Zeichenprozesse ihren Anfang haben,
sich ereignen. Man konnte sagen: Sie handeln vom Ereignis der >Gabe, je-
ner Stelle, woher sich die Zeichen wie ihr Gebrauch, ihre Praxis >er-gebens;
sie erweist sich als unsagbar. Die Unsagbarkeit deutet auf die Position eines
Entzugs. Sie bildet zugleich die Stétte threr Moglichkeit. Das bedeutet: Die
Zeichen oder die Symbole haben ihre Herkunft, ihre Praktik in einem An-
deren als sie selbst. Die mit ihren Verkérperungen notwendig verbundenen
Momente: der Korper, dessen Materialitit sowie die Geste der Performanz
und die Performativitit als Geste der Setzung verweisen darauf. Sie nétigen
zu einem Themenwechsel von den Zeichen und Symbolen zu ithrem Ande-
ren, Nichtsemiotischen, dem Ereignis, woher sich ihr Bedeuten bezieht.
Das leitet zum zweiten Punkt der Konsequenzen tiber: der Untilgbarkeit der
Korper. Der heute kursierende Korperdiskurs und nicht zuletzt das Verhalt-
nis von Symbolisierung und Verkorperung wie von Verkérperung und Ent-
koérperung kreisen darum. Er deutet zugleich auf die Relevanz des Symbol-
begriffs, auf die Notwendigkeit seiner Restituierung: Mit ihm kommt die
Dimension der »Unentschlagbarkeit« von Materialitdt ins Spiel. Denn mit
der im Zuge der Digitalisierung virulent gewordenen Tilgung der Kérper,
der Kapriziositit des Immateriellen, die der Zeichenperspektive strukturell
mnewohnt und sich mit der Codierung virtueller Rdume nur verscharft, ist
gleichzeitig eine Geschichte verbunden, die weit ins Selbstverstandnis der
westlichen Kultur reicht: das Begehren nach der Erlésung vom Leiblichen,

33 Zur Verwendung des Ausdrucks >Gabe« vgl. auch Jacques Derrida, Zeit geben, Bd. 1
Falschgeld, aus d. Franz. von Andreas Knop u. Michael Wetzel, Miinchen 1993; ders.,
Den Tod geben, in: Anselm Haverkamp (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida - Ben-
jamin, Frankfurt a. M. 1994, S. 331-445. Allerdings lotet Derrida vor allem die Paradoxa
der Gabe in Ansehung ihrer Singularitit aus.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

50 Dieter Mersch

dem Phantasma des Ersatzes, der Aufzeichnung und Konservierung des

Fliichtigen, der Uberwindung der Zeit und damit des Todes. So schrieb

Carl Friedrich Gaufl an Hans Wussing: »Moge der Traum [...] ein Vorge-
schmack des wahren Lebens in unserer eigentlichen Haymath [seyn], wo

den erwachten Geist nicht mehr die Ketten des trdgen Leibes, die Schranken

des Raumes« driicken.34

Unsere Zeit wiederholt diesen Traum im Simulakrum des Technischen. Des-
sen Ideal ist ein Denken ohne Leib, ein Fithlen, Wahrnehmen, Handeln

ohne Korper. Die Entmaterialisierung der Zeichen folgt dabei sowohl dem
christlichen Ethos der Entfleischlichung der Seele wie den Konstruktionen
des Mathematischen, die deren eigentliche Erfullung zu bieten scheinen.
Daf} wir korperlos denken und denken wollen, dafl wir schliellich die Fes-
seln des Wirklichen durch die Maschine, den reinen Algorithmus zu tran-
szendieren trachten, bestimmt unser Schicksal spétestens seit dem Apriori

des cogito bei Descartes, der Trennung zwischen 7es cogitans und res extensa, die

im digitalen Netz und der Turingmaschine ihr Modell und ihre endgiiltige

Realisierung gefunden hat. Ihnen korrespondiert ein Konstruktivismus, der
heute die Korper selbst, den bios erreicht hat.

Der Tendenz kann mit Bezug auf das Paradox der Materialitit widerspro-
chen werden. Es erlaubt jene Grenze des Technologischen auszutarieren, die

in der prinzipiellen Uniiberwindbarkeit des Korpers besteht. An Verkorpe-
rungen ist eben dies relevant: Sehnsucht, dem Immateriellen einen Kérper
verleihen, thm dadurch eine Anwesenheit, mithin auch eine Wahrnehmbar-
keit, ein Sein zu erteilen. Umgekehrt bedarf aber das, was wahrnehmbar
sein soll und will, der Leiblichkeit, denn die Wahrnehmung, so bereits Kant
in seiner Kritik der reinen Vernunfi, verbindet uns auf die vorzuglichste Weise

mit den Erfahrungen von Existenz.3> Keine Weise von Existenz geniigt
sich jedoch im Artifiziellen. In deren Phantasmagorien ist umgekehrt der
Waunsch beschlossen, sich mit den Kérpern auch von der Last der Existenz
zu befreien und sich in einen Text, eine >Spur, eine kérperlose Skriptur zu
verwandeln und unendlich fortzuschreiben - eine fatale Illusion, die auf der
nicht minder fatalen Unterstellung beruht, alles sei tibersetzbar, transferier-
bar, mediatisierbar, konstruierbar. Ihr entspricht die Bewegung vom je schon
Zuvorkommenden, vom Anderen, dem Entzug tiber die #mitatio und die vma-

34 Carl Friedrich Gauf}, Brief 1802, in: Hans Wussing, Carl Friedrich Gaufi, hg. von D.
Goetz, Leipzig 21976, S. 85.

35 Vgl. Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, in: ders., Werkausgabe, hg. von Wilhelm
Weischedel, Frankfurt a. M. 1974, Bde. 3-4, Bd. 3, A225/B272f1., S. 2521.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Paradoxien der Verkdrperung 51

ginatio zur simulatio. An deren Ende steht der perfekte, von aller "Ex-sistenz«
gereinigte Korper, dessen Makellosigkeit die Idealitdt der Einheit von Mate-
rialitit und Immaterialitit, von Form, Geist und Materie wiederholt.
Offenbar traumt unsere Zeit den einstigen Traum des Idealismus auf andere
Weise weiter. Wie die Hegelsche Kunstauffassung die christliche Perhorres-
zierung des Leiblichen ins Asthetische fortsetzte, um die Kunst, die sich nicht
erfiillen kann, weil sie stets des Korpers, der >verunreinigenden« Materie be-
darf, durch die Philosophie, den absoluten Geist zu iiberwinden, erfinden
wir digitale Techniken, deren Absolutes das Mathematische, der Algorith-
mus, die Syntax der Maschinenzustande ist.36 Sie schlagen wiederum auf die
Technisierung des &ios zuriick, wenn die Lebensschrift zum Code wird, der
beliebig weiterschreibbar und manipulierbar scheint. Was demgegeniiber
unter den Titel der »Paradoxien der Verkérperung: gestellt und zu diskutie-
ren versucht wurde, konfrontiert zuletzt mit der ganzen Vergeblichkeit, ja
der Unmoglichkeit und Absurditit solcher Bemithungen.

Ein Letztes kommt hinzu: Denn das damit verbundene Thema des Perfor-
mativen gestattet neben dem Perspektivenwechsel, der ein neues Licht auf
alte Probleme zu werfen erlaubt, vor allem eine Wiederentdeckung des
Ereignisses. Es ist dieser Aspekt, der schliefilich bedeutsam wird und dem
Symbolbegriff genuin eingeschrieben ist: Performanzen haben es mit Set-
zungen zu tun: Sie statuieren >Ex-sistenz< im Sinne von >Ekstasis«. Keine
Symbolisierung kann unabhingig von seinem >Ex-sistenzmodus« betrachtet
werden. Existenz ist freilich eine schillernde Kategorie. Versteht man sie ma-
thematisch — und es kann kein Zweifel daran bestehen, daf} die Abenteuer
des technischen Zeitalters, besonders der Computerisierung, unter den Re-
gimen des Mathematischen, des Syntaktischen ausgetragen werden —, dann
bedeutet >Existenz« lediglich eine Fiktionalisierung, die unter dem Titel des
'Es sei ...« steht.37 Der Konjunktiv deutet eine Moglichkeit an, und zwar
eine solche, die widerspruchsfrei gesetzt werden muf3. Die mathematische
Existenzkategorie ist mit ihr identisch. Demgegentiber setzen performative
'Ex-sistenzakte« Wirklichkeiten — egal, ob sie auf dem Papier, in Silizium
oder in Stein gesetzt sind. Im Unterschied dazu dokumentiert das mathe-

36 Das Ideal einer entmaterialisierten Kunst, die Peter Weibel als Ausgang aus der Enge des
europdischen Leidens feiert, gehort noch ganz in diesen Kontext. Vgl. etwa Peter Weibel,
Virtuelle Realitit oder der Endo-Zugang zur Elektronik, in: Florian Rétzer, Peter Weibel
(Hg.), Gyberspace. Zum medialen Gesamtkunstwerk, Miinchen 1993, S. 15-46.

37 In diesem Sinne beginnt auch George Spencer Brown sein »Kalkiil der Form« mit der
Aufforderung: »Draw a distinction«. Die Setzung des ersten Unterschieds erfolgt als er-
stes Performativ beliebig, vgl. George Spencer Brown, Laws of Form, London 1971.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

52 Dieter Mersch

matische >Es sei ...¢, das sich tief in unseren gewohnlichen Sprachgebrauch
versenkt hat, daf§ nichts wirklich gesetzt wird, dafl wir vielmehr bestindig
unter Vorbehalt setzen, daf} wir experimentieren, mithin auch jederzeit an-
ders kénnen.

Der Verweis auf das Performative und folglich auf das Ereignis der Setzung,
auf den Existenzakt erscheint damit keineswegs gleichgiltig. Er verdndert
die Bedingungen jedes Idealismus und mathematischen Konstruktivismus,
untergrabt deren Basis. Mehr noch: >Dafd u¢ und nicht nichtse, jener einzig-
artige Akt der Performanz, der die Setzung einer Materialitit einschlief3t, er-
laubt eine Revision der in der Geschichte des européischen Denkens seit je
fir irrelevant oder nichtig erklarten Kategorie der >Ex-sistenz«. Entsprechend
geht dem Vergessen des Performativen ein Vergessen der >Ex-sistenz< im
Denken konform. Sein Spiegel ist die >Wut« ihrer medialen, ihrer technischen
Uberschreibung. Statt dessen weist die Unverzichtbarkeit des Performativen
darauf, daf} etwas den Mediatisierungen und Technisierungen vorausgeht,
etwas, das vor aller Gestaltung, Konstruktion oder Erfindung kommt, was
als erste Geste immer schon >im Spiel« ist: die Setzung ihrer >Ex-sistenz.
Damit kommt ein letzter Aspekt in Betracht: die Ethik des Symbolischen. Ex
weist auf die Unersetzbarkeit des Ereignisses als Augenblick eines einzig
verantwortbaren Erscheinens. Sie ist mit der ersten Setzung eines Symbols
schon mitgegeben. Das bedeutet auch: Mit Bezug auf ihre Referentialitit
oder Strukturalitdt wird der Symbolisierung zwar eine Semantik erteilt und
mit ihrer Materialitit eine Asthetik, mit dem Ereignis der Setzung jedoch
eine Ethik. Alle drei verlethen dem Symbolischen allererst seine spezifische
Kraft. Nicht nur hilt es sich hinsichtlich seines Sinns in einer prinzipiellen
Offenheit, der eine unendliche Interpretativitat antwortet, und nicht nur
»zeigt sich«< mit seiner Materialitit eine Unerfiillbarkeit, worauf seit je die
Kunst reagiert hat, um den sich darin abzeichnenden Chiasmus ebenso
auszubeuten wie zu vervielfaltigen, sondern mit dem Ereignis der Setzung
tragt sich auch eine Singularitit ins Geschehen der Symbolisierung ein, die
thm gleichermafien eine Irreversibilitit auferlegt. Ihr wire allein ethisch zu
entsprechen. Zugleich bezeugt sie, daf} wir unsere Symbole nie vollstindig
in der Hand halten, daff wir nirgends tiber sie zu herrschen oder mit ihnen
frei zu spielen vermégen, dafl vielmehr ihrer Anwesenheit eine Macht ent-
springt, die von unseren Verstindnissen weder besiegelt noch ganz umfafit
werden kann.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

ROBERT STOCKHAMMER

Darstellung der Metamorphose, wissenschaftlich
und poetisch
Ansatze zu einer anderen Theorie des Symbols bei Goethe

Hitte Johann Wolfgang Goethe seine eigene »Laufbahn« am 9. Juli 1790
richtig eingeschitzt, so miifite die deutsche Literatur ohne die beiden Wil-
helm Meister-Romane, ohne die Wahlverwandtschafien, ja ohne eine endgiiltige
Fassung des Faust I auskommen — um von Faust II ganz zu schweigen. An
jenem Tag nimlich schrieb der Vierzigjahrige seinem Freund Carl Ludwig
von Knebel, dem er kurz zuvor seine eben veroffentlichten Bucher Faust.
Ein Fragment sowie Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erkliren ibersandt
hatte:

Meinen Faust und das botanische Werkchen wirst du erhalten haben, mit jenem
habe ich die fast so mithsame als genialische Arbeit der Ausgabe meiner Schrif-
ten geendigt, mit diesem fange ich eine neue Laufbahn an, in welcher ich nicht
ohne manche Beschwerlichkeit wandeln werde. Mein Gemiith treibt mich mehr
als jemals zur Naturwissenschaft, und mich wundert nur daf} in dem prosaischen
Deutschland noch ein Wolkchen Poesie iiber meinem Scheitel schweben bleibt.!

Nichts also lag zu diesem Zeitpunkt ferner als die Moglichkeit, »Naturwissen-
schaft« und »Poesie« gleichzeitig zu betreiben, geschweige denn, beide zu ei-
ner neuen Einheit zu fithren. Erst aus der Retrospektive, in Paratexten zur
Neuausgabe seines Metamorphose- Versuchs in den Heflen zur Morphologie von
1817, wird Goethe diese Unvereinbarkeit als eine beschreiben, die nicht er
selbst, sondern seine Zeitgenossen unterstellten:

Vereinzelt behandelte man samtliche Tatigkeiten; Wissenschaft und Kiinste, Ge-
schaftsfithrung, Handwerk und was man sich denken mag, bewegte sich im ab-
geschlossenen Kreise. Jedem Handelnden war ernst in sich, deswegen arbeitete er
aber auch nur fiir sich und auf seine Weise, der Nachbar blieb ihm voéllig fremd
und sie entfremdeten sich gegenseitig. Kunst und Poesie beriihrten einander

1 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Carl Ludwig von Knebel, 9. Juli 1790, in: Goethes
Werke, hg. im Auftrag der Grofherzogin Sophie von Sachsen, Weimar 1887-1919,
Abt. 4, Bd. 9, S. 213. Im folgenden zitiert mit der Sigle WA. Vgl. Gunter Peters, Das
Schauspiel der Natur. Goethes Elegien Metamorphose der Pllanzen und Euphrosyne im Kon-
text einer Naturdsthetik der szenischen Anschauung, in: Poetica 22 (1990), S. 46-83,
hier S. 48.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

54 Robert Stockhammer

kaum, an lebendige Wechselwirkung war gar nicht zu denken, Poesie und Wissen-
schaft erschienen als die grofiten Widersacher.2

[N]irgends wollte man zugeben, dafl Wissenschaft und Poesie vereinbar seien. Man
vergafl dafl Wissenschaft sich aus Poesie entwickelt habe, man bedachte nicht daf3,
nach einem Umschwung von Zeiten, beide sich wieder freundlich, zu beidersei-
tigem Vorteil, auf hoherer Stelle, gar wohl wieder begegnen kénnten.3

Goethe selbst freilich trat, nach einer relativ kurzen Phase eingeschrankter
literarischer Produktivitdt um 1790, in der zweiten Hilfte seines Lebens zu-
mindest den Beweis an, dafl man Dichter und Naturwissenschaftler in Perso-
nalunion sein kénnte. Allerdings muf$ daraus nicht zwingend folgen, dafi die
beiden Titigkeiten dieser einen Person dadurch schon in einer »lebendige[n]
Wechselwirkung« zueinander stehen. Die »héheref[ ] Stelle«, auf der Wissen-
schaft und Poesie einander »gar wohl wieder begegnen kénntenc, ist nicht
so leicht zu lokalisieren. Vieles spricht dafur, dafl Wissenschaft und Poesie
einander nicht so sehr in gemeinsamen Aussagen tiber die Natur begegnen,
denn vielmehr in einer Reflexion auf Aussageméglichkeiten: in einer Pro-
blematisierung der Darstellung.

Schon die folgende Kurzcharakteristik des Metamorphose-Versuchs lenkt
deshalb auf diesen Aspekt besondere Aufmerksamkeit und verortet thn wis-
senshistorisch. Der zweite Abschnitt dieses Beitrags rekapituliert den Zu-
sammenhang von Goethes Morphologie mit seiner wirkungsméchtigsten
Theorie der Darstellung, der Symboltheorie in ihrer medienindifferenten
Gestalt. Die Elegie Die Metamorphose der Pflanzen hingegen reagiert, wie im
dritten Abschnitt zu zeigen sein wird, mit einer medienspezifischen, ndmlich
sprachbewufiten Praxis auf ihren problematischen Ort im Verhiltnis von
Poesie und Wissenschaft. Diese Praxis 1afit sich abschlieffend auf andere
Aussagen Goethes bezichen, in denen eine andere Theorie des Symbols
sich immerhin andeutet.

2 Johann Wolfgang Goethe, Andere Freundlichkeiten, in: ders., Sdmtliche Werke, Briefe,
Tagebiicher und Gespriche, Abt. 1, Bd. 24 Naturkundliche Schriften, Bd. 2 Schriften zur
Morphologie, hg. von Dorothea Kuhn, Frankfurt a. M. 1987, S. 454-459, hier S. 458.

3 Johann Wolfgang Goethe, Schicksal der Druckschrift, in: ders., Schriften zur Morpholo-
gie, S. 418-426, hier S. 420.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Darstellung der Metamorphose 55

| Eine Krise im Verhaltnis der Worter zu den Dingen:
Der Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erkléren

Thema des Versuchs ist nicht eine bestimmte Pflanze oder eine bestimmte Art,
sondern vielmehr ein Gesetz, dem alle Pflanzen unterliegen. Wenngleich er
sein Untersuchungsgebiet im wesentlichen auf die einjihrigen Pflanzen be-
schrankt (also Baume und Strducher weitgehend aufler Betracht 14fit), so
geschieht selbst dies nur im Interesse, einen Gegenstandsbereich zu wihlen,
in dem die postulierten Gesetze besonders anschaulich erscheinen, wih-
rend dieselben Gesetze doch auch, mutatis mutandss, fir mehrjihrige Pflan-
zen gelten sollen. Diese Gesetze betreffen einen allgemeinen Modus der
Pflanzenentwicklung, der fiir eine Erfahrung verantwortlich sei, welche
jeder halbwegs aufmerksame Beobachter beliebiger Pflanzen in der einen
oder anderen, vorlaufig betont unspezifizierten Form schon einmal gemacht
habe. An diese Erfahrung appelliert der Text gleich im ersten der 123 kur-
zen Paragraphen:

Ein jeder, der nur das Wachstum der Pflanzen einigermaflen beobachtet, wird
leicht bemerken, daf gewisse duflere Teile derselben, sich manchmal verwandeln
und in die Gestalt der nichstliegenden Teile bald ganz, bald mehr oder weniger
iibergehen. (§ 1)*

Spezifisches, zunichst jedoch nur im Modus eines Beispiels, bringt der
zweite Paragraph:

So verdndert sich, zum Beispiel, meistens die einfache Blume dann in eine gefiillte,
wenn sich anstatt der Staubfiden und Staubbeutel, Blumenblitter entwickeln,
die entweder an Gestalt und Farbe vollkommen den tbrigen Bléttern der Krone
gleich sind, oder noch sichtbare Zeichen ihres Ursprungs an sich tragen. (§ 2)

Die allgemeine, unspezifische und die beispielhafte, spezifische Erfahrung
erscheinen als Anlaf} zur Suche nach Gesetzen, den »Gesetze[n] der Um-
wandlung [...], nach welchen sie [die Natur, R.S.] Einen Teil durch den an-
dern hervorbringt, und die verschiedensten Gestalten durch Modifikation
eines einzigen Organs darstellt« (§ 3). Die Annahme eines Gesetzes geht
einher mit derjenigen eines Titers, der diesen Gesetzen unterworfen ist,
wenn er etwas bewirkt. Dieser Téter wird im Verlauf des ganzen weiteren

4 Johann Wolfgang Goethe, Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erkldren, in: ders.,
Schriften zur Morphologie, S. 109-151. Zitate werden durch Angabe des Paragraphen im
fortlaufenden Text belegt, damit sie auch in anderen Ausgaben schnell auffindbar sind.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

56 Robert Stockhammer

Textes >Natur< heiflen. Zur Bezeichnung dieses Sachverhalts greift Goethe
auf ein — auch im Bereich der Naturgeschichte — bereits zur Verfiigung ste-
hendes, jedoch noch nicht mit einer genaueren Vorstellung besetztes Wort,
»Metamorphose«, zuriick (§ 4). Bemerkenswerterweise nimmt Goethe diesen
Terminus zwar in den Titel des Aufsatzes auf, bestimmt ihn jedoch schon
am Anfang durch eine Reihe von Synonyma weiter und ersetzt ihn zwischen
den ersten und den letzten Paragraphen weitgehend durch diese anderen
Worter: >Entwicklung, >Umwandlungs, >Verdnderungs, >Ausbildung, »Ver-
wandlungs, >Modifikation«> Da Synonyma niemals ganzlich bedeutungs-
gleich sind, dient ihr Einsatz zur Ausbildung eines Hofes von Konnotatio-
nen. So etwa im vierten Paragraphen, der den Fachterminus einfiihrt:

Die geheime Verwandtschaft der verschiedenen duflern Pflanzenteile, als der
Blitter, des Kelchs, der Krone, der Staubfiden, welche sich nach einander und
gleichsam aus einander entwickeln, ist von den Forschern im allgemeinen lingst
erkannt, ja auch besonders bearbeitet worden, und man hat die Wirkung, wo-
durch ein und dasselbe Organ sich uns mannigfaltig verandert sehen laf}t, die
Metamorphose der Planzen genannt. (§ 4)

Dieser einzige Satz legt, indem er »Verwandtschaft« und >Entwicklung« tiber-
blendet, zundchst nahe, daf§ eine Entwicklung verschiedener Pflanzenteile
»nach einander« auch als eine Entwicklung »aus einander« zu verstehen
ist, Wachstum also als genealogische Abfolge begriffen werden kann. Ge-
gen Ende des Aufsatzes wird Goethe sogar ausdriicklich statuieren, dafl im
Wachstum »gleichfalls eine Fortpflanzung geschehe, die sich von der Fort-
planzung durch Bliite und Frucht, welche auf einmal geschiehet, darin unter-
scheidet, daf sie sukzessiv ist, daf sie sich in einer Folge einzelner Entwicke-
lungen zeigt« (§ 113). Beobachtbar ist diese »Kraft« (§ 113 pass.) der Fort-
Pflanzung (im doppelten Sinne), insofern sie nicht zuletzt eine semiotische ist:
Bereits der zweite Paragraph beschreibt ja die Ahnlichkeit von Pflanzenteilen
mit frither entstandenen, im Ubergang etwa von Staubbeuteln zu Blumen-
blittern, als »sichtbare Zeichen ihres Ursprungs« (§ 2; Herv. R.S.).

Als Scharnier von Bedeutungs- und Entstehungsbeziehungen, von semioti-
schen und generischen Verhaltnissen funktioniert das Wort >darstellen< in
dem Satz, demzufolge die Natur »die verschiedensten Gestalten durch Mo-

5 Zum Verfahren der »Synonymenvariation« vgl. Uwe Porksen, »Alles ist Blatt«. Uber
Reichweite und Grenzen der naturwissenschaftlichen Sprache und Darstellungsmodelle
Goethes, in: ders. (Hg.), Wissenschaftssprache und Sprachkritik. Untersuchungen zu
Geschichte und Gegenwart, Tubingen 1994, S. 109-130, hier S. 119£.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Darstellung der Metamorphose 57

difikation eines einzigen Organs darstellt« (§ 3; Herv. R.S.). »Darstellen< ver-
eint hier die poetologischen Bedeutungen, wie sie, vor allem von Klopstock,
bereits in den 70er Jahren des 18. Jahrhunderts entwickelt wurden, mit den
chemisch-alchimistischen, die sich um 1800 herausbilden:6 >Darstellung,
beispielsweise diejenige des Sauerstoffs durch eine Analyse des Wassers, ist
stets auch die Herstellung dessen, was zugleich schon dagewesen sein soll.
Als Produzentin von Zeichen und Dingen zugleich zeigt die Natur Gestalten,
indem sie diese hervorbringt. Und der Garant dieses Zusammentfalls von
semiotischen und generischen Beziehungen ist die Identitét eines (obgleich
sich unablissig wandelnden) »einzigen« (§ 3), »eine[s] und d[e]sselbe[n] Or-
gan(s]« (§ 4) mit sich selbst.

Diese Selbstidentitdt des sich unauthérlich Wandelnden ist nicht leicht auf
den Begriff zu bringen:

Es verstehet sich hier von selbst, dafl wir ein allgemeines Wort haben miifiten wo-
durch wir dieses in so verschiedene Gestalten metamorphosierte Organ bezeich-
nen, und alle Erscheinungen seiner Gestalt damit vergleichen kénnten: gegenwar-
tig miissen wir uns damit begniigen, dafl wir uns gewohnen die Erscheinungen
vorwirts und riickwirts gegen einander zu halten. Denn wir kénnen eben so gut
sagen: ein Staubwerkzeug sei ein zusammengezogenes Blumenblatt, als wir von
dem Blumenblatte sagen kénnen: es sei ein Staubgefaf} im Zustande der Ausdeh-
nung; ein Kelchblatt sei ein zusammengezogenes, einem gewissen Grad der Verfei-
nerung sich naherndes Stengelblatt, als wir von einem Stengelblatt sagen kénnen
es sei ein, durch Zudringen roherer Sifte ausgedehntes Kelchblatt. (§ 120)

Ebenso 1af3t sich von dem Stengel sagen; er sei ein ausgedehnter Bliiten- und
Fruchtstand, wie wir von diesem pradiziert haben: er sei ein zusammengezoge-
ner Stengel. (§ 121)

»Es verstehet sich hier von selbst«, dafl wir es so verstehen miifiten, wie wir
es »gegenwirtig« nicht verstehen kénnen, namlich geronnen in »ein allge-
meines Wort«. »[Glegenwirtig« kénnen wir die Verhiltnisse von Pflanzen-
teilen zueinander »eben so gut« in der einen wie in der anderen Richtung
aussagen, niemals aber das »metamorphosierte Organ« von den Verhilt-
nissen seiner verschiedenen Gestalten zueinander abstrahieren. Keineswegs
schweigend jedoch lernt und lehrt Goethe den Verzicht, demzufolge kein
Ding sei, wo das Wort gebricht: Die Worter tiber dieses gegenwirtige, ge-

6 Vgl. Winfried Menninghaus, »Darstellung«. Friedrich Klopstocks Eréffnung eines neuen
Paradigmas, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heift »Darstellen«?, Frankfurt
a.M. 1994, S. 205-226; Art. Darstellung, in: Deutsches Worterbuch von Jacob und
Wilhelm Grimm, Neubearbeitung, Bd. 6, Leipzig 1983, Sp. 333 ff.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

58 Robert Stockhammer

wohnungsbediirftige Stadium der Wortlosigkeit bleiben in den Ausgaben
von 1790 und 1817, ja noch in der deutsch-franzdsischen Neuausgabe von
1831 unverindert.

Im Frithstadium der Herausbildung seiner Metamorphosen-Hypothese,
wahrend der Italienischen Reise, hatte Goethe einmal notiert: »Alles ist
Blatt, und durch diese Einfachheit wird die grofite Mannigfaltigkeit mog-
lich«.” Hier also entscheidet er sich fiir dasjenige Wort, welches eine Gruppe
der Erscheinungen des einen Organs nahelegt und welches in den Kom-
posita »Stengelblitter<, »Samenblitters, >Kelchblitter« und >Blumenblitter
vorkommt, schwerlich aber mit >Stiels, »Griffelc und >Staubfadenc« assoziiert
werden kann. Dementsprechend gibt Goethe die totalisierende Geste >Alles
ist x< spater wieder auf, weil sie dem Anschaulichkeitsaxiom widerstrebt.
Dazu wiirde, aus gegenldufigen Griinden, auch ein Neologismus (wie z.B.
»Blengel) fithren: Wihrend »Blatt« einigen spezifischen Gestalten des »meta-
morphosierte[n] Organ[s]« widerstreitet, wiirde >Blengel« sich zwar vielleicht
in allen Gestalten des Organs, aber zugleich in keiner einzigen wiederfin-
den lassen. Das Spezifische der Metamorphosen-Lehre ist gerade dies, daf}
es keine spezifische Perspektive geben kann, von der aus sie auf das Wort
gebracht werden kann. Ihr charakteristisches Darstellungsaxiom ist das
»[W]ir kénnen eben so gut sagen«: y ={ (x) wie x =1 (y), wobei { die
Umkehrfunktion zu f ist.

Die Unverfiigbarkeit eines Wortes, selbst eines neuerfundenen, hat offen-
sichtlich mit dem historischen Ort von Goethes Metamorphosen-Theorie
zu tun, mit dem »Umstand, dafl das genetische Denken hier wie zum ersten
Mal auf die bis dahin fast statisch und raumlich geordnete, definitiv abge-
teilte Planzenwelt angewandt wird und also eine neue Sprache auszuarbei-
ten ist«.8 Oder in den Begriffen Michel Foucaults: Goethe versucht etwas zu
beschreiben, was in der Episteme der Reprisentation, in der seine Bildung
sich noch vollzogen hat, nicht zu beschreiben ist. Dieses Beschreibungspro-
blem lafit sich um so pragnanter historisch situieren, als ein Autor, dessen
Werk bei Foucault exemplarisch fiir die Episteme der Reprisentation steht,
zugleich einer ist, dessen Bedeutung fir seine eigenen botanischen Stu-
dien Goethe in autobiographischen Zeugnissen belegt hat: Carl von Linné.
Goethe berichtet von der Zeit, als er Herzog Karl Augusts Einrichtung bo-
tanischer Anstalten mitbetreute:

7 Johann Wolfgang Goethe, Notizen aus Italien, in: ders., Schriften zur Morphologie,
S. 72-90, hier S. 84. Vgl. Porksen, »Alles ist Blatt«, S. 109 u. S. 114.
8 Porksen, »Alles ist Blatt«, S. 110.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Darstellung der Metamorphose 59

Linnés Termiologie |...] begleitete[ ] mich auf Wegen und Stegen [...]. Linnés Philo-
sophie der Botanik war mein tégliches Studium, und so riickte ich immer weiter vor
in geordneter Kenntnis, indem ich mir méglichst anzueignen suchte, was mir eine
allgemeinere Umsicht iiber dieses weite Reich verschaffen konnte.?

Linné erméglicht diese stetig voranschreitende »geordnete[ ] Kenntnis«
durch seine methodische Klassifikation von Pflanzen nach mehreren kom-
binierbaren Merkmalen. Diese Merkmale kénnen isoliert werden, weil die
Pflanzen »weniger in ihrer organischen Einheit als durch die sichtbare Her-
austrennung ihrer Organe gesehen« werden. Da dies bei Pflanzen leichter
ist als bei Tieren, beruht der Vorrang der Botanik gegeniiber der Zoologie
im 17. und 18. Jahrhundert, Foucault zufolge, auf dem allgemeinen Interesse
dieser Episteme an Taxonomien:

Dabher riihrt der erkenntnistheoretische Vorrang der Botanik: der den Wortern
und Sachen gemeinsame Raum bildete einen fiir die Pflanzen in viel stirkerem
Mafle aufnahmebereiten Raster, der viel weniger >schwarzfeldig« war als fiir die
Tiere; insoweit viele konstitutive Organe an der Pflanze sichtbar sind, die es bei
den Tieren nicht sind, war die tax[oJnomische Erkenntnis ausgehend von unmit-
telbar wahrnehmbaren Variablen in der botanischen viel reicher und viel koha-
renter als in der zoologischen Ordnung. 10

Linné wahlt zur Klassifikation ein systema sexuale,

das die Gesamtheit der Bliitenpflanzen nach der Anzahl der ménnlichen Organe,
der Staubgefifie, in dreiundzwanzig Klassen einteilt und jede davon wieder nach
dem Typus der weiblichen Organe, der Fruchtknote, aufgliedert. Nimmt man
zum Beispiel eine Herbstzeitlose, so bemerkt man sechs Staubgefifie, die drei
kleine Griffel umgeben [...]. Betrachtet man dann einen Krokus, eine scheinbar
ganz dhnliche Blume, findet man nur noch einen einzigen Griffel inmitten dreier
Staubgefifie. Nach dem Linnéschen System gehort die Herbstzeitlose zu den Hex-
andria Trigynia (sechs Ménner, drei Frauen), der Krokus zu den Triandria Monogyna
(drei Minner, eine Fraud).11

Dies erlaubt eine Rasterung des gesamten Pflanzenreichs. »Jede Gruppe
wird einen Namen erhalten. Auf diese Weise kann eine Art, ohne beschrie-

9 Johann Wolfgang Goethe, Der Verfasser teilt die Geschichte seiner botanischen Studien
mit, in: ders., Schriften zur Morphologie, S. 732-752, hier S. 737.

10 Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris
1966; dt.: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften, aus d.
Franz. von Ulrich Képpen, Frankfurt a. M. 1971 u.6., S. 179.

11 Jean-Marc Drouin, Von Linné zu Darwin. Die Forschungsreisen der Naturhistoriker, in:
Michel Serres (Hg.), Eléments d’histoire des sciences, Paris 1989; dt.: Elemente einer Ge-
schichte der Wissenschaften, aus d. Franz. von Horst Brithmann, Frankfurt a. M. 1994,
S. 569-596, hier S. 584.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

60 Robert Stockhammer

ben werden zu miissen, mit gréfiter Prazision durch die Namen der ver-
schiedenen Gesamtheiten bezeichnet werden, mit denen sie verschachtelt
ist«.12 Linné bestimmt den Botaniker vor allem als einen Nominator: als
jemanden, der Pflanzen benennen kann.!3 Er vereinheitlicht die Namens-
gebung der einzelnen Arten, indem er die verschiedenen Namen fiir eine
Pflanzenart konsequent auf solche reduziert, die zwei Elemente haben: den
Gattungs- und den Artennamen. Aus der Rosa sylvestris inodora seu canina, die
auch Rosa sylvestris alba cum rubore, folio glabro heifit (eine wilde Rose), wird
dann etwa ebenso einfach wie eindeutig die Rosa canina. Jede Art also kann
an einer bestimmten Stelle einer Tabelle verortet werden,'4und fiir jede gibt
es einen aus zwel Bestandteilen bestehenden Namen. Die Naturgeschichte
wird mit der mathesis verbunden; sie »fiihrt tatsachlich das ganze Feld des
Sichtbaren auf ein System von Variablen zuriick«.15

Was Goethe unter dem Titel einer Metamorphose der Pflanzen in den Blick
nimmt, bricht mit dieser klassifikatorischen Praxis nicht nur deshalb, weil
hier ein Prozef, nicht ein Zustand beschrieben werden muf}. Linné hat sich
durchaus auch mit Wachstumsvorgéngen beschiftigt, und Goethe setzt sich
mit seiner Theorie der Antizipation ausdriicklich auseinander (vgl. §§ 107-
111). Ebensowenig soll die genetische Perspektive die klassifikatorische ein-
fach ablosen; Goethe betont ausdriicklich, er habe nicht die Absicht, »das
durch die Bemiihungen der Beobachter und Ordner bisher Abgesonderte
und in Facher Gebrachte zu verwirren« (§ 59).

Was sich jedoch mit dem Linnéschen Paradigma nicht vereinbaren lafit, ist
das andere Verhiltnis der Worter zu den Dingen in der Metamorphose der
Bflanzen. Auch Linné etwa notiert zwar die Synonyma, unter denen eine von
thm auf den binomischen Namen gebrachte Pflanze bisher bekannt war; er
stellt sie jedoch in eine Klammer hinter den neuen binomischen Namen:
als Spuren der Wissenschaftsgeschichte, die von der neuen Nomenklatur siu-
berlich getrennt sind. Goethe hingegen nutzt bei seinem Verfahren der Syn-
onymenvariation — etwa in seiner Zusammenstellung der Namen >Samen-

12 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 184.

13 »Botanicus est ille, qui Vegetabilia similia similibus, & distincta Nominibus [...] noscit
nominare.« Carl von Linné, Genera plantarum eorumque characteres naturales secun-
dum numerum, figuram, situm et proportionem, Halle/Magdeburg *1752, nicht pag.
[Ratio operis, Abs. 3].

14 >Tableau« — in Foucaults Les mots et les choses — ist sehr viel haufiger mit >Tabelle« zu tiber-
setzen, als dies in der deutschen Ausgabe geschieht, und ganz zweifellos in diesem Zu-
sammenhang.

15 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 178.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Darstellung der Metamorphose 61

klappens, >Kernstiickes, >Samenlappens, »Samenblitter« — den Konnotations-
raum, der dabei entsteht. Das »[W]ir kénnen eben so gut sagen«, mit dem
Goethe das fehlende Wort umkreist, heifdt auch: >Wir miissen es immer
einmal so, einmal umgekehrt sagen«. So wie »die Lehre der Metamorphose
tiberhaupt nicht in einem selbstdndigen abgeschlossenen Werke verfaf3t«
werden kann,!6 so kann auch das zentrale Organ nicht auf ez von allen an-
deren abgeschlossenes Wort gebracht werden.

Indem die Metamorphose der Pflanzen das Interesse von den Elementen der
Pflanze auf deren Organisation verlagert, partizipiert sie an einer neuen Ent-
wicklung, in deren Rahmen sich die Biologie tiberhaupt als Wissenschaft
herausbildet — der Begriff wird erst um 1800 von Lamarck und anderen
geprigt. Wenn die Biologie vorher nicht existierte, so weil »es dafiir einen
ziemlich einfachen Grund gab: das Leben selbst existierte nicht. Es existier-
ten lediglich Lebewesen, die durch einen von der Naturgeschichte gebildeten
Denkraster erschienen«.l” Wenn Linné etwa die Natur in drei Reiche teilt
(Tiere, Pflanzen und Mineralien), so spielt die Dichotomie von Organischem
und Anorganischem dafiir keine entscheidende Rolle. Die »Morphologie«
hingegen, jene Wissenschaft, deren Begriff Goethe selbst (erstmals in einem
Tagebucheintrag von 1796) pragt,!8 ist eine, die sich nicht auf alle drei Rei-
che, sondern nur auf die beiden Felder des Organischen, auf Pflanzen und
Tiere, anwenden 1afit; mit threm Interesse, »die lebendigen Bildungen als
solche zu erkennen«, ! beruht sie auf der vorgiangigen Unterscheidung des
Organischen vom Anorganischen.

In diesem Rahmen der Aufmerksambkeit auf die Organisation kommt es zu
einer Anderung der Sichtbarkeitsbedingungen. Besonders in der Zoologie,
die im 19. Jahrhundert wieder den Vorrang gegeniiber der Botanik erhalten
wird, »kommt es vor, dafy die bedeutendsten Merkmale am verborgensten
sind«.20 Das Sichtbare muf} dann »wie auf seine tiefe Ursache auf das Un-
sichtbare« bezogen werden, und das Merkmal ist wieder — wie dereinst in
der Renaissance - ein Zeichen, »das auf eine verborgene Tiefe zielt«. Anders
als diese Hermeneutik einst vorausgesetzt hat, deutet das Zeichen jedoch
nicht auf einen »geheime[n] Text«, sondern auf »die kohdrente Gesamtheit

16 Johann Wolfgang Goethe, Nacharbeiten und Sammlungen, in: ders., Schriften zur Mor-
phologie, S. 459-470, hier S. 459.

17 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 168.

18 Vgl. Dorothea Kuhn, Kommentar, in: Goethe, Schriften zur Morphologie, S. 1015.

19 Johann Wolfgang Goethe, Die Absicht eingeleitet, in: ders., Schriften zur Morphologie,
S. 391-395, hier S. 391.

20 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 282.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

62 Robert Stockhammer

einer Organisation, die im einheitlichen Gewebe ihrer Souverinitit das
Sichtbare wie das Unsichtbare aufnimmt«.2! Im Fall von Goethes zunéchst
eben >noch« an Pflanzen entwickelter Metamorphosen-Lehre betrifft diese
Unsichtbarkeit ja keine der verschiedenen Gestalten des einen namenlosen
Organs. Unsichtbar ist an jeder einzelnen Gestalt die Metamorphose.

Il Die »symbolische Pflanze«: Sprache der Wissenschaft
und Sprache der Poesie

In dem Mafle, in dem Goethe als »Augenmensch« entworfen wird,?2 wird
die Problematik dieser Unsichtbarkeit vor allem im Medium ikonischer
Darstellung virulent. Denn ebenso wie »wir ein allgemeines Wort haben
miissten[,] wodurch wir dieses in so verschiedene Gestalten metamorpho-
sierte Organ bezeichnen« — und es doch nicht haben —, mifiten wir dafiir
ein allgemeines Bild haben — das wir jedoch auch nicht haben. Goethe kom-
mentiert diese Bilderlosigkeit, und zwar nicht an der Stelle einer editorischen
Vorbemerkung oder eines Vorworts, sondern am Ende der Einleitung des
Versuchs, wo dieser Hinweis einen bereits entwickelten Gedankengang un-
terbricht: »Ich habe es gewagt gegenwirtigen Versuch ohne Beziechung auf
erlduternde Kupfer auszuarbeiten, die jedoch in manchem Betracht notig
scheinen méchten. Ich behalte mir vor, sie in der Folge nachzubringen« (§ 9).
Auch diese Bemerkung bleibt noch in den Ausgaben von 1817 und 1831,
noch 27 bzw. 41 Jahre nach dem Erstdruck, unverindert stehen: Bilder wer-
den weiterhin nicht geliefert, aber auch weiterhin vage in Aussicht gestellt.
So wie Goethe einmal ein allgemeines Wort erwogen hat (»Alles ist Blatt«),
um es spiter wieder aufzugeben, so scheint er einmal auch ein allgemeines
Bild entworfen zu haben, um es spater wieder aufzugeben. Dies jedenfalls
legt ein kurzer autobiographischer Text nahe, der das erste Heft ur Morpho-
logie von 1817 beschliefit. In diesem Text mit dem Titel Glickliches Ereignis
berichtet Goethe von dem Anlaf} seiner naheren Bekanntschaft mit Schiller.
Nach einem Vortrag in der Naturforschenden Gesellschaft im Juli 1794

trug ich die Metamorphose der Pflanzen lebhaft vor, und liefi, mit manchen cha-
rakteristischen Federstrichen, eine symbolische Pflanze vor seinen Augen entste-

21 Ebd., S. 2831.

22 Zur Kritik an dieser Vorstellung vgl. John Neubauer, Goethe and the Language of Science,
in: Elinor S. Shaffer (Hg.), The Third Culture: Literature and Science, Berlin/New York
1998, S. 51-65, insb. S. 52.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Darstellung der Metamorphose 63

hen. Er [Schiller, R.S.] vernahm und schaute das alles mit grofer Teilnahme, mit
entschiedener Fassungskraft; als ich aber geendet, schiittelte er den Kopf und
sagte: das ist keine Erfahrung, das ist eine Idee. Ich stutzte, verdriellich einiger-
maflen [...], ich nahm mich aber zusammen und versetzte: das kann mir sehr
lieb sein dafl ich Ideen habe ohne es zu wissen, und sie sogar mit Augen sehe.23

Das Wort »symbolische Pflanze« tritt hier — aber vermutlich eben erst in der
Erinnerung, kaum schon im erinnerten Zusammentreffen — an die Stelle
des (seit 1787 belegten) Wortes >Urpflanze<, worunter Goethe eine Pflanze
versteht, aus der all ihre Gestalten sich entwickeln und nach deren Muster
sich alle anderen bilden.?* Es wire eine Art Standbild der Metamorphosen-
Lehre, aus dem — wie es nicht einmal ein Film konnte — alle weiteren Bilder
notwendig hervorgehen wiirden; es miifite den Doppelsinn des Wortes »Bil-
dung« veranschaulichen, das nach Goethes eigener Bemerkung das »Her-
vorgebrachte| ]« ebenso wie das »Hervorgebrachtwerden| ]« bezeichnet:25
Jedes Bildungsstadium miifite auf den Bildungsvorgang hin transparent
sein. »[N]ur fiirchte ich«, merkt Goethe selbstironisch zu diesem Bild an,
»dafl niemand die tibrige Pilanzenwelt darin wird erkennen wollen«.26 »Die
Skizze zu dieser symbolischen Pflanze ist nicht tiberliefert«, und »Versuche,
vorhandene Skizzen in dieser Richtung zu deuten, fallen erniichternd aus.?’
Man mag auch daran zweifeln, ob Goethe die Rede von seinen »Federstri-
chen« wortlich meint oder nicht doch eher die Pflanze vor Schillers »innerems«
Auge hat entstehen lassen.

Gleichwohl: Etwas ist zu »sehe[n]«, sei es mit dem inneren, sei es mit dem du-
leren Auge; und gerade dies ist das Skandalon fiir einen Kantianer, als wel-
cher Schiller nach Goethes Darstellung reflexartig reagiert. Fiir diesen kann
es natiirlich keine unmittelbare Anschauung einer Idee geben; und Goethe
seinerseits mag sich — die >korrekte« Wiedergabe dieses Zusammentreffens
einmal vorausgesetzt — des Provokationspotentials seiner Antwort bereits
bewufit gewesen sein. Der terminologische Wechsel, der jedenfalls 1817 aus
der >Urpflanze« eine »symbolische Pflanze« macht, betont dieses Provoka-

23 Johann Wolfgang Goethe, Gliickliches Ereignis, in: ders., Schriften zur Morphologie,
S. 434-438, hier S. 437.

24 Vgl. Marie-Luise Kahler, Urpflanze, in: Bernd Witte u.a. (Hg.), Goethe-Handbuch,
Bd. 4.2, Stuttgart/Weimar 1998, S. 1077-1080.

25 Goethe, Die Absicht eingeleitet, S. 392.

26 Johann Wolfgang Goethe, Neapel, 25. Mérz 1787, in: ders., Italienische Reise, WA 1.31,
S. 75.

27 Kahler, Urpflanze, S. 1079; vgl. die Abb. auf S. 1078. Ex negativo (oder vielmehr ex positivo)
bestitigt diese Abbildung Goethes weise Entscheidung, den Fersuch ohne Kupfer belas-
sen zu haben.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

64 Robert Stockhammer

tionspotential noch, weil er das Schliisselwort eines Briefes an Schiller vom
16. August 1797 in den Bericht von einem 1794 stattgefundenen Gesprich
mit Schiller eintragt. Damit verschrinkt Goethe die Frage nach der Dar-
stellung der Metamorphosen-Lehre mit seiner Symboltheorie. Der Brief an
Schiller hatte, »wie ich kaum zu sagen brauches, »eigentlich symbolisch[e]«
Gegenstinde bestimmt als

eminente Falle, die, in einer charakteristischen Mannigfaltigkeit, als Reprasentan-
ten von vielen andern dastehen, eine gewisse Totalitét in sich schlieflen, eine ge-
wisse Reihe fordern, Ahnliches und Fremdes in meinem Geiste aufregen und so
von aufien wie von innen an eine gewisse Einheit und Allheit Anspruch machen.28

Die »symbolische Pflanze, in der schon alle Stadien und Varianten vorhan-
den sind und aus der sich alle weiteren Stadien und Varianten entwickeln,
gehorcht diesen Kriterien, eine »Totalitdt in sich [zu] schlieBen« und »eine
gewisse Reihe [zu] fordern«. Ebenso entspricht sie dem spezifischen »para-se-
miotischen«?® oder »sem-ontologischen«3? Charakter von »Symbolenc, die ja
»Gegenstande« und »Zeichen« zugleich sein sollen, oder, umstandlicher aber
genauer: Fiir-sich-Stdndes, die gerade dadurch bedeutsam sind, daf} sie als
solche insistieren und nur indirekt bedeuten, indem sie den Anspruch mit
sich fithren, nicht auf ihren Zeichencharakter reduziert zu werden.3!

Nun hat Goethe diese Symboltheorie bekanntlich auf mehreren Feldern
entwickelt: zundchst, in dem Brief an Schilller, auf dem Feld der Alltagser-
fahrung, wie etwa bei einer Betrachtung des »Platz[es] auf dem ich wohne,
der in Absicht seiner Lage und alles dessen was darauf vorgeht in einem
jeden Momente symbolisch ist«;32 sodann, schon im folgenden Monat, auf

28 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, WA IV.12,
S. 243-247, hier S. 244.

29 Peter Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog u. a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Literatur-
geschichte, Bd. 4, Berlin/New York 21984, S. 308-333, hier S. 324.

30 Vel. Werner Hamacher, pleroma — zu Genesis und Struktur einer dialektischen Hermeneu-

tik bei Hegel, in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Der Geist des Christentums. Schriften

1796-1801, hg. von Werner Hamacher, Frankfurt a. M./Berlin/Wien 1978, S. 7-333,

hier S. 262.

»Die auf diese Weise dargestellten Gegenstiande scheinen blof8 fiir sich zu stehen und

sind doch wieder im Tiefsten bedeutend, und das wegen des Idealen, das immer eine

Allgemeinheit mit sich fithrt«. Johann Wolfgang Goethe, Uber die Gegenstinde der bil-

denden Kunst [verfafit im September 1797, R.S.], in: WA 1.47, S. 91-95, hier S. 94. Vgl.

Robert Stockhammer, Spiraltendenzen der Sprache. Goethes Amyntas und seine Theorie

des Symbols, in: Poetica 25 (1993), S. 129-154, hier S. 139.

32 Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, S. 245.

3

—

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Darstellung der Metamorphose 65

dem Feld der Bildenden Kunst; schliefflich, retrospektiv, eben auf dem Feld
der Naturforschung. Der nachhaltige Erfolg dieser Theorie, die fast zwei
Jahrhunderte lang dsthetische Ideologien prigte und noch prigt, beruht
vor allem auch auf dieser Moglichkeit, sie in verschiedenste Kontexte ein-
zubauen. Dafiir allerdings ist es notwendig, auch die spezifische Materialitat
oder Medialitdt dessen, was als >Symbol« figuriert, offenzulassen. Ein Er-
folgsgeheimnis der Symboltheorie liegt daher in ihrer Medienindifferenz. Sie
beruht auf Gegenstinden (bzw. eben >Fir-sich-Standens), die entweder als
zugegen vorausgesetzt werden (wie der Schutthaufen in Frankfurt oder eine
durchgewachsene Rose im Metamorphose- Versuch) oder in einem kiinstleri-
schen Artefakt (einem Bild oder einem Gedicht) evoziert werden, stets je-
doch so, daf} nicht diese Evokation als solche, sondern das Evozierte den
Symbolcharakter tragen soll.

In dieser Medienindifferenz besteht die Aktualitdt des Symbols fiir denjeni-
gen Typus von Kulturwissenschaft, welcher sich, aus der Literaturwissen-
schaft entstehend, vor allem mit der Offnung seines Gegenstandsbereiches
auf andere Medien beschreibt. Wenn das Symbol sich damit daftir eignet,
»dem gesamten Ensemble der rezenten Text- und Kulturwissenschaften als
Integral und Intermedium zu dienen«,?3 dann besteht darin allerdings zu-
gleich seine Gefahr, da eine mediengerechte Differenzierung allenfalls sup-
plementdr an diesen Theorietyp herantreten, nicht aus thm heraus entwik-
kelt werden kann. Statt einer »wechselseitigen Erhellung der Kiinste« droht
eine »dilettantische Vernebelung von Sachverhalten«, die schon Curtius an
einem fritheren Typ von sprachvergessener Kulturwissenschaft diagnosti-
ziert hat.3*

Und die Rezeption von Goethes Symboltheorie ist der exemplarische Fall
einer solchen Vernebelung. Ironischerweise war ihr ausgerechnet auf dem
Feld der Dichtungstheorie bzw. der literarischen Asthetik die grofite Wir-
kung beschieden, obgleich Goethe selbst in spezifisch poetologischen Zusam-
menhingen fast nie auf sie zuriickgriff.3> An dieser Erfolgsgeschichte parti-
zipiert, ironisch in zweiter Potenz, noch die Dekonstruktion der Antithese
von >Symbol« und >Allegories, die vor allem die mediale und materiale Ge-
stalt des literarischen 7extes gegen die Sprachvergessenheit einer lange Zeit

33 Frauke Berndt, Aktualitit des Symbols, in: IFKnow (Newsletter des Internationalen For-
schungszentrums Kulturwissenschaften Wien), 2003, H. 2, S. 5.

34 Ernst Robert Curtius, Europiische Literatur und Lateinisches Mittelalter (1948), Tiibin-
gen/Basel 111993, S. 21.

35 Vgl. Stockhammer, Spiraltendenzen der Sprache, S. 136f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

66 Robert Stockhammer

herrschenden asthetischen Ideologie ins Feld fithrt.36 Schwerlich ist diese
Sprachvergessenheit Goethe selbst nachzuweisen, gewifl nicht in seiner poe-
tischen Produktion, aber auch nicht in seinen — iibrigens bemerkenswert
wenigen — explizit poetologischen Texten. Zwar partizipiert Goethe an der
allgemeinen Rhetorik-Kritik seiner Episteme und rechnet dementsprechend
zu den negativen Attributen der >Allegories, dafl sie »meist rhetorisch« sei.”
Wo er jedoch, wie in den Noten und Abhandlungen zu besserem Verstéindnifs des
West-stlichen Divans, von der »Sprache als Sprache« handelt und konkrete De-
tails der »poetische[n] Technik« analysiert,?8 dort operiert er selbst durchaus
in der Tradition der Lehre von der elocutio, in der das >Symbol« bekanntlich
nicht (oder nur das Wort, mit einer anderen Bedeutung und an einer mar-
ginalen Stelle) vorkommt.

In der gleichen Linie, aber hiufiger als im Bereich der Poetologie im enge-
ren Sinne, reflektiert Goethe auf Fragen der Sprache im Bereich der Natur-
wissenschaft.39 In den Ansitzen zum weiten Versuch einer Metamorphose der
PAlanzen, die, obgleich wohl auch schon 1790 entstanden, in mehrfacher Hin-
sicht eine methodologische Reflexion unternehmen, setzt er sich erneut mit
Linné auseinander. Da die Episteme der Représentation, fiir welche Linnés
Taxonomien so paradigmatisch sind, mit einer Theorie der Sprache einher-
geht, welche noch die Tropen tiber eine Analyse ihrer >eigentlichen< Bedeu-
tungen auf ein Transparenzideal verpflichtet,*0 impliziert die Kritik an Linné
eine tropologische Komponente. Goethe stort sich daran, dafy Linné etwa
»die Blumenblitter Vorhdnge des hochzeitlichen Bettes nennt«, also an sei-
ner beriichtigten >Schlafzimmer-Allegoriks, welche die »wahren physiologi-
schen Verhiltnisse« zu verwirren drohe. Wenn Goethe konzediert, daf} die-

36 Vgl. Paul de Man, The Rhetoric of Temporality (1969), in: ders., Blindness and Insight,
Minneapolis 21983, S. 187-228.

37 Johann Wolfgang Goethe, Nachtrigliches [Philostrats Gemilde], WA 1.49.1, S. 136-148,
hier S.142.

38 Johann Wolfgang Goethe, Noten und Abhandlungen zu besserem Verstindnifl des West-
Ostlichen Divans, WA 1.7, S. 106.

39 Zur Bedeutung der naturwissenschaftlichen Studien fiir die Herausbildung von Goethes
Sprachkonzeption vgl. Neubauer, Goethe and the Language of Science, bes. S. 54; Pérk-
sen, »Alles ist Blatt«, bes. S. 113.

40 Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 117 u. S. 121. Zu einer priagnanten Beschrei-
bung des fir diese Entwicklung zentralen Buches von César Dumarsais (oder Du Mar-
sais), Des tropes ou différents sens dans lesquels on peut prendre un méme mot (1730) vgl. Gérard
Genette, La rhétorique restreinte, in: Communications 16 (1970), S. 158-171; dt.: Die
restringierte Rhetorik, aus d. Franz. von Wolfgang Fitel, in: Anselm Haverkamp (Hg.),
Theorie der Metapher, Darmstadt 1983, S. 229-252, hier S. 2311.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Darstellung der Metamorphose 67

ses »artige Gleichnis einem Poeten Ehre machen wiirde«,*! resultiert daraus
ein vermeintlicher Widerspruch: Derselbe Autor, dessen klassifikatorisches
Verfahren um 1800 als (in einem laxen Sinne des Wortes) >zu unpoetische
erscheint, ist doch zugleich in seiner Darstellungsweise >zu poetische.
Dieses Urteil ist jedoch insofern nicht widerspriichlich, als das »artige Gleich-
nis« offensichtlich einem anderen historischen Dichtungsverstandnis ange-
hoért, einem, das grundsitzlich mit der Episteme der Reprisentation im
Einklang steht — wenngleich es in diesem Fall freilich, mit Goethes Befund,
Sachverhalte nicht nur schmiickt, sondern damit auch zugleich verhédngt.
Ex negativo folgt daraus, dafl Wissenschaft und Poesie einander nur dann
»gar wohl wieder begegnen kénnten«, wenn einer transformierten Konzep-
tion von Wissenschaft eine transformierte Konzeption von Poesie entspra-
che. Die Verdnderungen im Verhiltnis der Dinge zu den Wortern betreffen
Naturwissenschaft und Poesie.

Diese Transformationsprozesse sind mit dem Oppositionspaar >Allegoriec
und >Symbol« nicht hinreichend zu beschreiben. Zwar ist die transformierte
Konzeption eine anti-allegorische, insofern die Linné-Kritik wohl nur ober-
flachlich auf die Verwirrung von Sachverhalten zielt, und man Goethe
ebenso ungern die moralische Akzentuierung abnimmt, die er der Kritik an
derselben Ausdrucksweise an anderer Stelle gibt: »[D]ie ewigen Hochzeiten,
die man nicht los wird, wobei die Monogamie, auf welche Sitte, Gesetz und
Religion gegriindet sind, ganz in eine vage Liisternheit sich auflost, bleiben
dem reinen Menschensinne vollig unertriglich«.42 Mindestens ebenso wie
auf den unsittlichen Bildspender und seinen sachlich inaddquaten Transport
auf den Bildempfinger zielt Goethes Kritik auf das Verfahren dieses Trans-
portes als solchen: auf die Verwandlung des Begriffes in ein Bild, in dem
der Begriff doch »immer noch begrinzt und vollstindig zu halten und zu
haben und an demselben auszusprechen sei«.43

Die Konzeption des Poetischen, wie sie in der Reflexion auf das wissen-
schaftliche Sprechen sich abzeichnet, ist jedoch auch nicht einfach eine >sym-
bolische<im Sinne der dominanten Rezeption. Dazu ist dem Methodologen
der eigenen Metamorphosen-Lehre der sprachliche Charakter seiner Arbeit
zu deutlich bewufit. Gerade im Feld der »botanischen Studien« entwirft er
sich, wiederum im Kontext einer Auseinandersetzung mit der Linnéschen

41 Johann Wolfgang Goethe, Metamorphose der Pflanzen. Zweiter Versuch, in: ders.,
Schriften zur Morphologie, S. 152-161, hier S. 154.

42 Johann Wolfgang Goethe, Verstiubung, Verdunstung, Vertropfung, in: ders., Schriften
zur Morphologie, S. 509-521, hier S. 514.

43 Johann Wolfgang Goethe, Maximen und Reflexionen, WA 1.48, S. 205.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

68 Robert Stockhammer

»fertige[n] Terminologie«, als »Dichter, der seine Worte, seine Ausdriicke un-
mittelbar an den jedesmaligen Gegenstinden zu bilden trachtet, um ihnen
einigermafien genug zu tun«.4* Und fiir diese Frage der Wortbildung stellt
die Symboltheorie in ithrer medienindifferenten Fassung keine Auskiinfte
bereit, da ihre basale Operation die Wahl der jedesmaligen Gegenstinde
selbst ist, das Trachten nach adidquaten Worten hingegen auflerhalb ihres
Zustandigkeitsbereichs liegt, und sie am wenigsten damit rechnet, daf} ein
solches Wort ganz ausbleiben kénnte.

Il Lehrdichtung um 1800? Die Elegie Metamorphose
der Pflanzen

Und doch insistiert gerade dieses Ausbleiben eines Wortes: »[D]as 16sende
Wort« fehlt auch in dem Gedicht Die Metamorphose der Pflanzen, das Goethe
am 17./18. Juni 1798 - also acht Jahre nach dem Erscheinen des Versuchs und
ein knappes Jahr nach den ersten Ansétzen zur Symboltheorie - schreibt. Zu
den ersten, die den Text erhalten, gehort erneut Carl Ludwig von Knebel,
der inzwischen jedoch in einer anderen Funktion adressiert wird. Wahrend
namlich Goethe in dem Brief von 1790 Naturwissenschaft und Poesie als
disjunktive Alternative entwarf, reiht er sich jetzt in die wichtigste abend-
lindische Gattungstradition ein, die beider Vereinbarkeit zu verbiirgen
scheint: in die Tradition des Lehrgedichts. Und Knebel arbeitete seinerzeit
an einer Ubersetzung des wirkungsmichtigsten Exemplars dieser Gattung,
an derjenigen von Lukrez’ De rerum natura, worauf Goethe Bezug nimmit:

Beyliegend erhiltst du einen Versuch das Anschauen der Natur, wo nicht poetisch
doch wenigstens rhythmisch darzustellen. Wer kann mehr Antheil daran nehmen
als du, indem du es mit der Lucretischen Art vergleichst. Sage mir doch ja bald
deine Gedanken dariiber.*>

In einem spiteren Brief (22. Januar 1799) erklért er sogar, er habe »seit dem
vorigen Sommer [...] oft iiber die Moglichkeit eines Naturgedichts in un-
sern Tagen gedacht, und seit der kleinen Probe tiber die Metamorphose der
Pflanzen« sei er »verschiedentlich aufgemuntert worden«.46

44 Goethe, Der Verfasser teilt die Geschichte seiner botanischen Studien mit, S. 744 f.

45 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Carl Ludwig von Knebel [Ende Juni.], WA IV.13,
S.199-201, hier S. 200.

46 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Garl Ludwig von Knebel [undatiert], WAIV.14, S. 9£.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Darstellung der Metamorphose 69

Das Versmaf} dieser »kleinen Probe« auf dem Felde der Lehrdichtung fiihrt
zu der gattungshistorisch so komischen Rubrik Elegien und Lehrgedichte in der
Hamburger Ausgabe, deren (weitgehende) Entsprechung in der Ausgabe
letzter Hand schlicht Elegien IT betitelt ist.47 Erich Trunz wollte offenbar dem
Sachverhalt Rechnung tragen, dafl der metrische Fachterminus bereits um
1800 mit einer anderen Bedeutung aufgeladen war, und dem Einwand vor-
beugen, ein Gedicht wie Diwe Metamorphose der Pflanzen verbreite doch keine
elegische Stimmung. Indem er damit die schlampige Auffassung unterstiitzte,
die Lehrgedichte wiren keine richtigen Elegien, verschleierte er allerdings
die mindestens ebenso komische Entscheidung von Goethe selbst, die eben
darin besteht, ein Lehrgedicht im elegischen Versmaf} zu schreiben. Denn
selbstverstindlich ist dies ein markanter Verstofl gegen genau die Tradition,
in die Goethe sich stellt, diejenige der antiken, spitantiken und neulateini-
schen Lehrdichtung, die durchgéngig in Hexametern verfafit ist. Damit lafit
Goethe die ersten Verse von Ovids erster Elegie (aus den Amores) nachklingen:

Arma gravi numero violentaque bella parabam
Edere, materia conveniente modis.

Par erat inferior versus; risisse Cupido,
Dicitur atque unum surripuisse pedem.

Waffen in wuchtigem Takt und blutige Schlachten zu kiinden
Schickt ich mich an, und dem Stoff sollte sich fiigen die Form.

Gleichlang reihte sich Vers an den Vers. Da hat wohl Cupido,
Scheint es, da droben gelacht, stahl aus dem Vers einen Fuf}.48

Cupido, der aus dem Hexameter des ersten Verses im zweiten einen Pen-
tameter macht und damit das heroische in ein elegisches Versmaf} verwan-
delt, sorgt dafiir, dafy Ovid von der Liebe nur, statt von Waffen singen kann.
Goethe geht es dhnlich: Metamorphosen der Pflanzen in wuchtigem Vers-
maf} zu kiinden / schickt er sich an, doch dem Stoff | figen die Verse sich
nicht. Nicht nur wird eine Geliebte im ersten Vers »verwirret«, schon im
zweiten hat sie ihn, den Vers, selbst verwirrt. Goethe markiert den fehlen-
den Fuf} in den beiden ersten Pentametern deutlich genug: Schon die Zi-
sur »-gewzhls | @ber« klingt barbarisch, und der zweite Pentameter sagt es
dann auch:

47 Vgl. Johann Wolfgang Goethe, Werke, hg. von Erich Trunz u. a., Minchen #1981, Bd. 1,
S.185-203.

48 Publius Ovidius Naso, Liebesgedichte/Amores, lat.-dt. von Walter Marg u. Richard
Harder, Miinchen ®1968, S. 6f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

70 Robert Stockhammer

Dich verwirret, Geliebte, die tausendfiltige Mischung
Dieses Blumengewiihls iiber dem Garten umbher;
Viele Namen horest du an und immer verdranget,
Mit barbarischem Klang, einer den andern im Ohr. (V. 1-4)49

Anders als Ovid jedoch, der sich dem metrisch-erotischen Schicksal fiigt, halt
Goethe daran fest, trotz Amors Eingriff Lehrdichtung zu schreiben. Anfangs
noch lafit sich dies als padagogischer Eros sublimieren, insofern die Geliebte
als solche nur in der Position einer Adressatin vorhanden ist (durchgéingig
bis Vers 10, spdter noch in gelegentlichen Apostrophen), wie dies die Gat-
tungskonvention des hiufig adressierten Lehrgedichts durchaus vorsicht.
Spatestens ab Vers 53 jedoch, noch eklatanter mit der mythologischen An-
spielung »Hymen schwebet herbei« (V. 55), setzt eine Passage ein, aufgrund
deren die Zeitgenossen die Elegie als Beitrag zur literarischen Mode eines
»Liebeslebens der Blumen« verstanden haben’? — und tatséchlich liegt die
»vage Liisternheit« von Linnés »ewigen Hochzeiten« nicht mehr fern, wenn-
gleich Goethe sich redlich um Monogamie bemiiht:

Traulich stehen sie nun, die holden Paare, beisammen,
Zahlreich ordnen sie sich um den geweihten Altar.

Hymen schwebet herbei und herrliche Diifte, gewaltig,
Strémen siiflen Geruch, Alles belebend, umher.

Nun vereinzelt schwellen sogleich unzihlige Keime,
Hold in den Mutterschof} schwellender Friichte gehdillt.

Und hier schliefit die Natur den Ring der ewigen Krifte;
Doch ein neuer sogleich fasset den vorigen an,

Daf} die Kette sich fort durch alle Zeiten verlinge,
Und das Ganze belebt, so wie das Einzelne, sei. (V. 53-62)

Lehrdichtung um 1800 hat, zumal seit Mendelssohns und Lessings Pype, ein
Metaphysiker!5' einen problematischen Ort, hier schon im buchstiblichen
Sinne des Publikationsortes. Nicht nur steht die Elegie in der Ausgabe letzter
Hand noch an einer zweiten Stelle, in der Rubrik mit dem bezeichnenden

49 Johann Wolfgang Goethe, [Metamorphose der Pflanzen], abgedruckt in: ders., Schicksal
der Druckschrift, S. 420-423.

50 Vgl. Peters, Das Schauspiel der Natur, S. 49.

51 Gotthold Ephraim Lessing, Moses Mendelssohn, Pope ein Metaphysiker!, in: ders.,
Werke, hg. von Herbert G. Gopfert, Miinchen 19701f., Bd. 3, S. 631-670. Vgl. Bernhard
Fabian, Das Lehrgedicht als Problem der Poetik, in: Hans Robert Jauf§ (Hg.), Die nicht
mehr schénen Kiinste. Grenzphdnomene des Asthetischen, Miinchen 1968, S. 67-90;
vgl. auch die Diskussion, S. 549-557.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Darstellung der Metamorphose 71

Namen Gott und Welt. Uberdies riickt Goethe sie 1817 mit folgender Begriin-
dung in den Band Zur Morphologie ein:52

Freundinnen, welche mich schon frither den einsamen Gebirgen, der Betrachtung
starrer Felsen gern entzogen hitten, waren auch mit meiner abstrakten Gértnerei
keineswegs zufrieden. Pflanzen und Blumen sollten sich, durch Gestalt, Farbe,
Geruch auszeichnen, nun verschwanden sie aber zu einem gespensterhaften Sche-
men. Da versuchte ich diese wohlwollenden Gemiiter zur Teilnahme durch eine
Elegie zu locken, der ein Platz hier gegénnt sein mége, wo sie, im Zusammenhang
wissenschaftlicher Darstellung, verstindlicher werden diirfte, als eingeschaltet in
eine Folge zértlicher und leidenschaftlicher Poesien.53

Nicht umsonst gehort das Gedicht zum Kapitel Schicksal der Druckschrift. Der
Ort der Lehrdichtung um 1800 wird nicht eben weniger problematisch,
wenn man bedenkt, da} dieser Passus unmittelbar auf den Ausdruck der
Hofinung folgt, wonach Wissenschaft und Poesie einander, »zu beiderseiti-
gem Vorteil, auf hoherer Stelle, gar wohl wieder begegnen konnten«. Eher
miissen sie, zu beiderseitiger Notwendigkeit, einander erginzen. Statt Wissen-
schaft und Poesie zu vereinen, funktioniert das Gedicht einmal als supple-
mentires, ein andermal als supplementierungsbediirftiges Textstiick: Ohne
die belebende Kraft der Poesie verkommt die »wissenschaftliche[ ] Dar-
stellung« zu einem »gespensterhaften Schemen«; ohne die Hilfe durch die
wissenschaftliche ist die poetische Darstellung unverstindlich. Die Lehre
erweist sich als des andernorts stehenden Gedichts bediirftig, das Gedicht
erweist sich als einer anderswoher beigebrachten Lehre bediirftig.

IV Tmesis Oder: Ansatze zu einer anderen Theorie des Symbols

Dabei ist keineswegs unmittelbar deutlich, inwiefern Versuck und Elegie ein-
ander bediirfen. Thr Vergleich erbringt weder signifikante Abweichungen
in der (vor allem im Mittelstiick, V. 11-62) dargestellten Lehre noch auch
tiberraschende Unterschiede auf der Ebene der elocutio — dafy das Gedicht
mehr Epitheta, Adverbien und Anthropomorphismen als der Versuch ent-

52 Zum Wandern der Elegie zwischen den Text-Ensembles vgl. Clark Muenzer, Transplant-
ing the Poem: Goethe, Ghosts, and the Metamorphosis of an Elegy, in: Alexander Ste-
phan (Hg.), Themes and Structures: Studies in German Literature from Goethe to the
Present. A Festschrift for Theodore Ziolkowski, Columbia (SC) 1997, S. 39-77.

53 Goethe, Schicksal der Druckschrift, S. 420.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

72 Robert Stockhammer

hilt,5* ist ja durchaus erwartbar. Eher dramatisiert die Elegie ein Problem,
das der FVersuch verhiltnismiflig niichtern konstatiert, ein Problem im Ver-
haltnis von Natur und Sprache. Die Elegie agiert dieses Verhiltnis in einem
Prozef} aus, der zwischen zwei verschiedenen Modellen des Zusammentref-
fens von Natur und Sprache verlduft: von einem Modell des Benennens der
Natur zu einem des Sprechens (mit) der Natur. Die anfingliche »Verwir-
rung«, welche »[...] die tausendféltige Mischung / Dieses Blumengewiihls
[...]J« (V.1£) bei der Geliebten und Hérerin erzeugt, ist eine, welche durch
»[v]iele Namen« nicht nur nicht behoben (V. 3), sondern offenbar auch noch
verstirkt wird.

Alle Gestalten sind dhnlich, und keine gleichet der andern;
Und so deutet das Chor auf ein geheimes Gesetz,

Auf ein heiliges Rétsel. O, kénnt’ ich dir, liebliche Freundin,
Uberliefern sogleich gliicklich das 16sende Wort!

Werdend betrachte sie nun, wie nach und nach sich die Pflanze,
Stufenweise gefiihrt, bildet zu Blitten und Frucht. (V. 5-10)

Ein Remedium gegen die vielen Namen, dessen Moglichkeit eine mit der
Interjektion »O« beginnende Anrede an die »liebliche Freundin« erwagt, wa-
ren nicht andere Namen, sondern ein Wort, »das 16sende Wort« (V. 71.; Herv.
R.S.). Dieses Wort aber steht nicht zur Verfiigung, sowenig wie jenes »all-
gemeine[ | Wort« fiir das »in so verschiedene Gestalten metamorphosierte
Organ« aus dem Versuch. Jedenfalls wird es nicht »sogleich gliicklich« tiber-
liefert (V. 8); und der Spannungsbogen des Gedichts beruht auf der Frage,
ob es spater noch gliicklich tiberliefert wird.

Der folgende Vers leitet diesen Spannungsbogen ein, indem er mit einem
semantischen Hiat einsetzt, den er jedoch mit einer Konjunktion anbindet;
sie suggeriert eine Folge: »Werdend betrachte sie nun« — wieso nun, wo doch
eher aber zu erwarten ware?3> Das »nun« wird sich im folgenden mehrfach
auf die Stadien der Pflanzenentwicklung beziehen, in Vers 63 jedoch wie-
der auf ein bestimmtes Stadium in dem didaktischen Prozef}: »Wende nun,
o Geliebte, den Blick zum bunten Gewimmel«. Die Verwirrung der Schiile-

54 Vel. Reiner Wild, Die Poetik der Natur [zur Elegie Die Metamorphose der Bflanzen], in: Bernd
Witte (Hg.), Gedichte von Johann Wolfgang Goethe, Stuttgart 1998, S.149-168, bes.
S.158-160.

55 Das Argument der metrischen Verlegenheit wire hier plausibel, da der Fuf§ ohnehin schon
daktylisch ist — es ist aber ein grundsitzlich faules Argument, weil es dem Dichter die
Faulheit unterstellt, dafl er den Vers nicht ganz umorganisieren wollte, um ihn seman-
tisch und metrisch befriedigend zu gestalten.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Darstellung der Metamorphose 73

rin hat sich »nun« - so behauptet jedenfalls der Lehrer - aufgelost. Und das
nachste und letzte »nun« des Gedichts bezieht sich auf den Punkt, in dem
die Pflanzen- und die Wissensentwicklung zusammentreffen: »Jede Pflanze
verkiindet dir nun die ew’gen Gesetze« (V. 65). »[NJun« hat sich zwar noch
immer nicht »das 16sende Wort« eingestellt (V. 8), aber ein neues Verhéltnis
von Gegenstand und Adressat der Lehre entwickelt: Die Natur hat die Rolle
des Lehrers tibernommen und spricht selbst: »Jede Blume, sie spricht lauter
und lauter mit dir« (V. 66). Damit freilich droht, dal das Sprechen der Blu-
men in ein dhnlich barbarisch klingendes Gewirr miindet wie dasjenige der
vielen Namen, das am Anfang gebannt wurde. Darum verschieben gleich die
folgenden Verse die Verstindigung mit der Natur ins stille und unverging-
liche Medium der Schrift: »Aber entzifferst du hier der Gottin heilige Let-
tern, / Uberall sichst du sie dann, auch in verindertem Zug« (V. 671.).

Der traditionsmichtige Topos vom >Buch der Natur<ist »hier« das Ergebnis
einer Szene der Alphabetisierung, in deren Verlauf keineswegs schon die
Natur selbst, sondern ein Naturlehrer spricht. Wenn diese Szene vom Spre-
chen der Blumen, der Sphére der Miindlichkeit, auf die »Lettern«, das Me-
dium der Schrift, Gibergeht, so entspricht diesem Schritt strukturell eine
Akzentuierung dessen, was das Gedicht, als schriftliche Konstruktion einer
miindlichen Szene der Alphabetisierung, ohnehin tut. Die deiktischen Ele-
mente der Rede gewinnen dabei einen schillernden Status. Das »hier« des
Entzifferns aus Vers 67 ist, mindestens ebenso wie auf ein buntes Gewimmel
von Pflanzen, auf eben das bunte Gewimmel von Lettern zu beziehen, aus
denen z.B. das Wort »Lettern« in Vers 67 besteht.

Und die vielen »nun« insistieren auch auf dem prozessualen Charakter des
Lekturevorgangs. Sie betonen, dafl der Zuwachs an Lesbarkeit keineswegs
durch »das« anfanglich in Aussicht gestellte »l6sende Wort« erfolgt (V. 8),
sondern durch viele Worter, die einander im Verlauf aufeinanderfolgender
snuns< abwechseln. »Das l6sende Wort¢, das Wort, das das Rétsel 16st, muf}
zum Gedicht, zum Lied, zum Text aufgelst werden«.6 Die vergebliche Su-
che nach dem Wort auf der paradigmatischen Achse geht in die Arbeit an der
Verkettung vieler Worter entlang der syntagmatischen Achse tiber. Goethes
Formulierung vom »Dichter, der seine Worte, seine Ausdriicke unmittelbar
an den jedesmaligen Gegenstinden zu bilden trachtet«, lafit sich durchaus
auch auf das Syntagma beziehen: »An den jedesmaligen Gegenstinden«
wiren dann nicht nur die Adjektive und Substantive zu bilden, sondern
vor allem auch all ihre Verkettungen mit Verben, Konjunktionen, Interjek-

56 Peters, Das Schauspiel der Natur, S. 56.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

74 Robert Stockhammer

tionen und Partikeln. Mindestens ebenso wichtig wie die Tropologie ist fiir
eine solche Bildungskunst die Lehre von den Figuren im engeren Sinne der
rhetorischen Tradition, wo sie als syntagmatische Kunst von der paradigma-
tischen Kunst der Tropen disjunktiv unterschieden ist.5

Da die Natur selbst schon darstellend verfahrt,’® liegt es nahe, das Syn-
tagma der Rede mit dem Zeitverlauf der Pflanzenbildung zu synchronisie-
ren. Goethe unternihme dann, sowohl im Versuch als auch in der Elegie, eine
»mimetische Nachbildung« der Metamorphose.5? Schon »Einleitung und Schlufi«
der Elegie »aber durchbrechen von der Anlage her das Prinzip einer einfa-
chen Mimesis an die Morphogenesis der Pflanzen«.60 Uberdies prigt, was in
der Makrostruktur des Gedichts noch auf die freie Wahl des Autors zuriick-
gefiihrt werden kann, dessen Mikrostruktur aufgrund des bloflen Sachver-
haltes, dafl das Gedicht bestimmten Regeln der deutschen Grammatik und
des elegischen Versmafles unterliegt: »Durch die Sprache entsteht gleichsam
eine neue Welt, die aus Nothwendigem und Zufilligem besteht«.6! Und
diese »neue Welt« der Sitze und Verse entwickelt sich nicht wie die »altes
der Pflanzen. Beider Entwicklungsprinzipien kénnen zueinander in Konflikt
treten, so dafl die Syntax permanent einer sprachlichen Zeitachsenmanipula-
tion unterzogen wird. An manchen Stellen treten Inversionen ein, wird also
die »natiirliche« Satzreihenfolge umgekehrt, damit die natiirliche Entwick-
lungsreihenfolge abgebildet werden kann - so etwa durch die Voranstellung
des prapositionalen Adverbs in dem Vers: »Aus dem Samen entwickelt sie
sich [...J« (V.11). An anderen Stellen fithrt, umgekehrt, die konventionelle
Syntax zu einer Inversion der Zeitachse - so etwa in dem Relativsatz, der
ein fritheres Stadium nachtrigt: »[...] in Spitzen und Teile, / Die verwachsen
vorher ruhten im untern Organ« (V. 27f.; Herv. R.S.).

Will man solche syntaktischen Details in eine Symboltheorie eintragen, die
dafiir keinen ausdricklichen Ort vorsieht, so ist daran zu erinnern, daf}
nicht nur die »Dichtung die dem Naturding in seiner symbolischen Qualitat
allein angemessene Redeweise« ist,2 sondern sich dieser Sachverhalt auch

57 In einer gangigen, aber die rhetorische Tradition entstellenden Auffassung wird dieser
Unterschied als derjenige zwischen Rhetorik und Grammatik begriffen.

58 Vgl. obige Hinweise zum dritten Paragraphen des Versuchs.

59 Porksen, »Alles ist Blatt«, S. 118.

60 Peters, Das Schauspiel der Natur, S. 56.

61 Johann Wolfgang Goethe, Symbolik, WAIL11,S. 167-169, S. 167. Vgl. Neubauer, Goethe
and the Language of Science, S. 62.

62 Vgl. Wild, Die Poetik der Natur, S. 167. Letztere Einsicht ist dort so formuliert, als miifite
sie gegen Goethes eigenes Selbstverstdndnis behauptet werden; mein Vorschlag hinge-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Darstellung der Metamorphose 75

umkehren lafit: Erst die Darstellung des >Naturdings<im Gedicht bringt das
Symbol hervor. Wenngleich die Natur selbst schon darstellend, Zeichen und
Dinge produzierend, verfahrt, so hat sie damit dem Naturlehrer die Aufgabe
der Darstellung noch keineswegs abgenommen. Erst die »neue«, notwen-
dig-zufillige Welt der Sprache stellt her, was in der »alten< der Natur schon
dagewesen sein soll. Dies ware Thema einer anderen Theorie von »Symbo-
lik«,%3 die bei Goethe ebenfalls, im Korpus der Reflexionen auf naturwissen-
schaftliches Schreiben, angelegt ist. Allerdings 1af3t sich diese medienge-
rechte Fassung der Symboltheorie nicht bruchlos in die medienindifferente
Fassung einfiigen, welche in der Rezeption dominiert(e). Doch kénnte sich
eine solche andere Symboltheorie immerhin auch auf einen erratischen Satz
aus dem Korpus von Goethes einschlidgigen kunsttheoretischen Aussagen
berufen, der den Darstellungscharakter der Darstellung betont. Denn in dem
Aufsatz Uber die Gegenstinde der bildenden Kunst wendet Goethe an einer Stelle
den Akzent von symbolischen Gegenstinden, also dem Dargestellten, auf die
Darstellung selbst: »Wenn das Symbolische aufler der Darstellung noch etwas
bezeugt, so wird es immer auf indirecte Weise geschehen«.64

Diesem Satz zufolge bezeugt das Symbolische vor allem das Medium, in dem
es konstruiert wird, im Falle eines Gedichts also die »Sprache als Sprache«.
Und in einem Gedicht, in dem die Frage nach dem Wort in die nach der Ver-
kettung vieler Worter aufgelost wird, dort bezeugt das Symbolische vor allem
die syntagmatische Dimension dieses Mediums: die barbarischen Zasuren
und Zeitachsenmanipulationen im gespannten Verhéltnis zwischen der alten
Welt der Pflanzen- und der neuen der Worterbildung. Neben der Inversion
stellt dafiir die Tmesis — das Auseinanderstellen von zusammengehorigen
Wort- und Satzteilen — ein exemplarisches Verfahren dar. Diese Lieblings-
figur von Lukrez begegnet im Deutschen, wie es Simultandolmetscher immer
wieder leidvoll erfahren, besonders als Auseinanderstellen von Verbstamm
und -préfix. Im Vers lafit sich dies besonders prégnant akzentuieren:

Doch hier hilt die Natur, mit méichtigen Hénden, die Bildung
An[...]. (V. 34)

gen wiirde darauf hinauslaufen, daf} diese Einsicht nur gegen eine bestimmte Rezeption
von Goethes Symboltheorie behauptet werden muf.

63 So lautet die Uberschrift der bereits zitierten Notizen. Vgl. WA IL11, S. 167-169.

64 Goethe, Uber die Gegenstinde der bildenden Kunst, S. 94.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In ,



https://doi.org/10.5771/9783968216645

CORNELIA ZUMBUSCH

Der Mnemosyne-Atlas
Aby Warburgs symbolische Wissenschaft

Eine Beschiftigung mit dem Symbol kann kaum umhin, die folgenreiche
Opposition von Symbol und Allegorie, wie sie um 1800 formuliert wurde,
zur Kenntnis zu nehmen. Goethe wertet in seiner bekannten Gegeniiberstel-
lung der beiden Bezeichnungsformen das Symbol auf Kosten der Allegorie
auf. Die Allegorie bleibe willkiirlich und konventionell, wo das Symbol die
»lebendig-augenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen« biete.! Die
Allegorie bezeichne direkt, das Symbol hingegen indirekt und andeutungs-
weise; die Allegorie sei deshalb rational auflosbar, wihrend das Symbol
anregend wirke, ohne ganz auf den Begriff gebracht werden zu kénnen.
So gerit das Symbol in die Nédhe der dsthetischen Idee, wie Kant sie for-
muliert hat, und wird zum poetischen Prinzip per se, die Allegorie hingegen
gilt als kalte Form der bloflen Bezeichnung. Damit geht bei Schelling und
in seiner Nachfolge die Vorstellung vom »Eins-Sein« von Gegenstand und
Bedeutung einher.2 In Creuzers Zuspitzung auf das »plastische Symbol« der
griechischen Goétterskulptur wird der exklusive Bezug des Symbols auf das
»Unaussprechliche« schliefilich zur »Erscheinung des Gottlichen« stilisiert:3
Wo die Allegorie nur stellvertretend bedeute, sei das Symbol die »versinn-
lichte, verkorperte Idee selbst«.

Die tendenziése Unterscheidung zwischen Symbol und Allegorie wurde
im 20. Jahrhundert in so unterschiedlichen Denkschulen wie Hermeneutik
und Dekonstruktion fortgeschrieben — nun allerdings unter dem verander-
ten Vorzeichen einer Vorrangstellung der Allegorie aus denselben Griinden,
die es vormals als dsthetisch weniger taugliche Darstellungsform erscheinen
lieen. So verhilt sich Gadamer etwa dem Symbol gegeniiber skeptisch,
weil es seine Herkunft aus der Gnostik nicht verhehlen kann; de Man spielt

1 Johann Wolfgang Goethe, Maximen und Reflexionen, in: ders., Werke, hg. von Erich
Trunz u. a., Minchen 21998, Bd. 12, S. 365-547, hier S. 471. Zur Geschichte dieser Un-
terscheidung informiert Bengt Algot Serensen, Allegorie und Symbol, Konigstein 1972.

2 F'W.]. Schelling, Philosophie der Kunst, in: ders., Sammtliche Werke, hg. von K.F. A.
Schelling, Bd. 1.5, 1859, S. 407.

3 Friedrich Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten Vilker besonders der Griechen,
Leipzig 1819, S. 64.

4 Ebd,, S. 70.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

78 Cornelia Zumbusch

die allegorische Einsicht in die Uneinholbarkeit des Sinnes gegen die Pra-
senzmetaphysik des Symbols aus.> Die klassisch-romantische Uberhéhung
des Symbols als Einheit von Erscheinung und Bedeutung wendet sich im
20. Jahrhundert also gegen es selbst. Lafit sich vor diesem Hintergrund ein
asthetischer Symbolbegriff tiberhaupt noch jenseits der strikten Oppositions-
beziehung von Symbol und Allegorie denken?

Abseits moglicher Wertungen bleibt zunéchst festzuhalten, dafl die Allegorie
als diskursives Phdnomen und genuin rhetorisches Verfahren gilt, das Sym-
bol dagegen eng an die gegenstindliche Erscheinung und die visuelle Bild-
form gebunden ist. Die Vermutung liegt nahe, daff man bei der Suche nach
einer aussagekraftigen Symbolpraxis auf dem Gebiet der bildenden Kunst
fundig werden wird. Der Ort der Symbolforschung in der Kunstgeschichte
ist die Ikonologie, allerdings wird die ikonologische Methode meist als eine
Art pragmatische Symbolgeschichte gehandhabt, die lediglich Bildmotive
versammelt und entschliisselt. Der Kunsthistoriker und Kulturwissenschaft-
ler Warburg jedoch, der als Griindungsvater der ikonologischen Methode
gilt, betreibt Ikonologie nicht als blofle Dekodierungspraxis. Die praktische
Ikonologie des Spitwerks, fir die vor allem das Grofiprojekt des Mnemosyne-
Atlas einsteht, beruht auf theoretischen Vorgaben, die Warburg bereits drei
Jahrzehnte frither formuliert hat. So fragt er in dem bislang unpublizierten
Fragment Symbolismus als Umfangsbestimmung von 1896 nach den anthropologi-
schen Grundlagen der Symbolbildung. Dort bricht er mit der im Verlauf des
20. Jahrhunderts in Verruf geratenen klassisch-romantischen Symboltradi-
tion. Trotz oder vielleicht auch gerade wegen seiner Abkehr von einem pra-
senzmetaphysischen Symbolbegriff wertet Warburg das Symbol auf. Sym-
bolismus, so Warburgs Uberzeugung, ist eine eigene >Stufe des Denkens.
Er ist der Auffassung, dafl man es beim Symbolisieren mit einer eigenstin-
digen und nicht begrifflichen Form der Weltaneignung zu tun hat.
Warburgs Symboltheorie ist von Interesse, da sie die Opposition von Sym-
bol und Allegorie und damit die romantische Aufladung des Symbolbegriffs

5 »Der moderne Symbolbegriff«, so Hans-Georg Gadamer, ist ohne »seine gnostische
Funktion und ihren metaphysischen Hintergrund gar nicht zu verstehen«. Wahrheit
und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik, Tiibingen °1990, S. 79.
Paul de Man hélt die Einheitsvorstellung fiir eine »hartnéckige Selbstmystifizierung« des
Symbols: »Wihrenddem das Symbol die Méglichkeit einer Identitit oder Identifikation
postuliert, bezeichnet die Allegorie zunéchst eine Distanz zum eigenen Ursprung, und
durch ihren Verzicht auf den Wunsch und die Sehnsucht nach dem Zusammenfallen
stellt sie thre Sprache in die Leere dieser zeitlichen Differenz«. Allegorie und Symbol in
der européischen Frithromantik, in: Typologia Litterarum. Festschrift fiir Max Wehrli,
Ziirich 1969, S. 403-425, hier S. 424f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Der Mnemosyne-Atlas 79

umgeht. Statt dessen folgt Warburg dem von Theodor Fechner formulier-
ten Programm einer »Asthetik von Unten, die in der Abgrenzung von der
idealistischen Asthetik Kunstproduktion und ihre Rezeption von ihren sin-
nesphysiologischen Voraussetzungen aus beschreibt. In diesen Rahmen ge-
hoért auch die Einfuhlungsésthetik Friedrich Theodor und Robert Vischers,
die der Symboltheorie im ausgehenden 19. Jahrhundert bereits eine neue
Wendung geben. Die enge Bindung des Symbols an die sinnliche Wahrneh-
mung und an Formen der dsthetischen Erfahrung wird hier psychophysio-
logisch ausbuchstabiert und naturwissenschaftlich fundiert. Warburg nimmt
mit seiner Symboltheorie aber nicht nur die wissenschaftsgeschichtlichen
Strémungen der Einfithlungspsychologie auf und speist sie in die Kunst-
wissenschaft des 20. Jahrhunderts ein. Auf dem Weg iiber die Ethnologie
erweitert er seinen urspriinglich rein kunstwissenschaftlichen Zugriff und
baut seine Symbolisthetik zu einer Kulturtheorie des Symbols aus. Warburg
formuliert in seinen frithen theoretischen Versuchen die Uberzeugung von
einem symbolisch vermittelten Weltzugang und die Einsicht in die mediale
Verfafitheit von Kultur. Damit nimmt er m. E. wichtige Aspekte der Cassi-
rerschen Symbolphilosophie vorweg und 6ffnet das Projekt der kunsthisto-
rischen Symbolforschung auf eine Theorie der symbolischen Formen hin.
In Warburgs Aufzeichnungen laufen Asthetik, Wahrnehmungspsychologie
und Ethnologie zusammen und formieren sich zu einem kulturwissenschaft-
lichen Symbolbegriff.

Im folgenden werde ich rekonstruieren, wie Warburg die einfiihlungsasthe-
tischen Positionen zu einem kulturtheoretischen Symbolbegriff umformt.
Auf dieser Grundlage mochte ich nach der Bedeutung des Symbolischen
fir Warburgs kulturwissenschaftliche Praxis fragen. Warburg liefert nam-
lich nicht nur eine Wissenschaft vom Symbol, sondern auch eine Wissen-
schaft iz Symbolen. Als Vorbild fiir diese symbolische Wissenschaft 1483t sich
tiberraschenderweise Goethe ausmachen, auf den sich Warburg in seinen
Notizen zur Mnemosyne bezieht — allerdings nicht auf dessen Bemerkungen
zum poetischen Symbol, sondern auf die besondere Empirie der Goethe-
schen Naturforschung. Warburgs Bilderatlas folgt einem Primat der An-
schaulichkeit, der auch zu den Pramissen des Naturwissenschaftlers Goethe
zéhlt. Die anschauliche Erkenntnis im Apercu und die symbolische Dar-
stellung des Wissens gehoren zu den Einsichten Goethes, die Warburg von
der Natur- auf die Kulturwissenschaft iibertrigt. Durch diese Ubertragung
kommt schliefllich eine alternative Traditionslinie des Symbols in den Wis-
senschaften zum Vorschein, die auf eine poetische Uberhdhung des Symbols
verzichtet.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

80 Cornelia Zumbusch
| Aisthesis und Asthetik des Symbols

»Circa 80 Gestelle mit circa 1160 Abbildungen. Werde circa 6 Tafeln zur
Erkenntnistheorie und Praxis der Symbolsetzung aufstellen (A, B, G, D)«,6
notiert Aby Warburg 1929 kurz vor seinem Tod. Die Rede ist hier vom Bil-
deratlas Mnemosyne, mit dem er seine Forschungen zur antiken Bildiberlie-
ferung in der Neuzeit zusammenfassen wollte. Zu den theoretischen Grund-
lagen des Mnemosyne-Projekts gehort dabei die Vorstellung von einem euro-
péischen Bildgedachtnis. Einmal gepragte Bildformeln, so die Annahme,
werden in verschiedenen Medien wie in einem kollektiven Gedéchtnis
gespeichert und durch wiederholte Aktualisierungen umgedeutet. Formal
besteht der Mnemosyne-Atlas aus abphotographierten Bildtafeln, den »Gestel-
len«, auf denen Abbildungen von Kunstwerken — also Fresken, Tafelbildern,
Skulpturen und Architekturelementen — mit Gebrauchsbildern — darunter
Briefmarken, Werbegrafik oder Zeitungsbilder — montiert sind. Warburg
hat aber weder die sechs Tafeln »zur Erkenntnistheorie und Praxis der
Symbolsetzung aufstellen« kénnen, noch hat er den geplanten Textband
geschrieben, der den Bildband Mnemosyne hitte begleiten sollen.” Es ist zu
vermuten, dafl Warburg dort die Filiationen, Beziehungen und Verwandt-
schaften zwischen den Bildern erldutert und ihre Zusammenstellung zu
einem Stiick europiischer Kulturgeschichte gerechtfertigt hitte. Bereits in
den Bildmontagen soll sich aber Kulturgeschichte zeigen, wie Warburg sie
sieht: als Geschichte vom Einbruch und der schrittweisen Aneignung der
Antike in der Neuzeit. Er ist der Ansicht, daf} die Ubernahme antiker Bilder
und Symbole in der Kunst der Renaissance nicht nur von kunsthistorischer,
sondern vor allem auch von kulturhistorischer Brisanz ist. Warburg forscht

6 Aby Warburg, Tagebiicher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, in: ders.,
Gesammelte Schriften, hg. von Horst Bredekamp, Michael Diers u. a., Bd. 7, Berlin 2001,
S. 551.

Warburg sammelte von 1924 bis zu seinem Tod 1929 das Bildmaterial und arrangierte
es auf Tafeln, die er auch zu Vortrigen und Ausstellungen nutzte. Zwar hat Warburg
nicht alle 70 geplanten Tafeln fertiggestellt, Anlage und Aufbau des Atlas sind aber aus
zwei abphotographierten Versionen von 1928 und 1929 weitgehend zu ersehen. Seit dem
Herbst 2000 liegt im Rahmen der Gesammelten Schrifien eine Ausgabe des Atlas vor, welche
die >letzte Serie, die 1929 dokumentierte Vorversion mit 63 fertigen Tafeln, wiedergibt.
Schlechter steht es um die Textteile: Neben den unveroffentlichten Mnemosyne-Grundbe-
griffen und Mnemosyne-Notizen, zwei Heftern mit handschriftlichen Vermerken, existiert als
einziger Baustein fiir den Textband die Mnemosyne-Einleitung, abgedruckt in: Ilsebill Barta-
Fliedl, Christoph Geissmar (Hg.), Die Beredsamkeit des Leibes. Zur Kérpersprache in
der Kunst, Salzburg/Wien 1992, S. 171-173.

~

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Der Mnemosyne-Atlas 81

aber nicht nach vermeintlich archetypischen Inhalten der Bilder, sondern
fragt nach den wechselnden Funktionen, die formal identische Bildmotive in
verschiedenen Epochen und Kulturen tibernehmen. Signifikant ist Warburg
zufolge gerade die Arbeit an den in der Antike vorgepragten Bildformen.
Nach welchen Kriterien arrangiert er nun diese ungeschriebene Kulturge-
schichte in Bildern?

Warburg organisiert seine Bildgeschichte unter dem Aspekt der Statik und
Dynamik kiinstlerischer Stilformen. Ein Kernthema des Mnemosyne-Atlas ist
die Kérperdarstellung in der bildenden Kunst. Im Zentrum stehen beson-
dere, in der Antike bereits typisierte Kérperumrififormen, die im Mittelalter
zwar verdréangt, in der Frithrenaissance aber wiederentdeckt werden. Es
handelt sich um >Pathosformelns, wie er die vorgepriagten Ausdrucksfor-
men fiir extreme innere und duflere Bewegung nennt. Warburg arbeitet
heraus, wie sich die Frithrenaissance von den unbewegten Kérperformen
der mittelalterlichen Kunst mitsamt threm an der Stofflichkeit interessierten
» Trachtenrealismus« ablést und mit Hilfe der beweglichen Kérperdarstel-
lung der Antike in der Hochrenaissance zu einem neuen Idealstil gelangt.8
Dies miindet schliefilich in eine manieristische Uberbewegung und den
stereotypen Einsatz bewegter Formen im Barock. Zwar bilden Realismus,
Idealismus und Manierismus die konventionellen Kriterien, die Warburg
zunidchst an die historische Stilentwicklung anlegt. Die formelhafte Darstel-
lung des »bewegten Lebens« bildet aber den eigentlichen Parameter, mit
dessen Hilfe er die Abfolge herkémmlicher Epochenstile neu charakteri-
siert. Dem Problem der Darstellung von Bewegung geht Warburg bereits in
der Dissertation zum »bewegten Beiwerk« in Botticellis Primavera von 1893
nach.?

Zur gleichen Zeit bemiiht er sich, dieses Problem in den Grundlegenden Bruch-
stiicken zu emer monistischen Kunstpsychologie auch theoretisch fester zu fassen.
Die unpublizierte Aphorismensammlung der Grundlegenden Bruchstiicke ist ein
Selbstverstandigungstext, in dem er sich tiber die wahrnehmungspsycho-
logischen Grundlagen der Kunst klarzuwerden versucht. Wahrnehmung,
so die Basisthese der Grundlegenden Bruchstiicke, ist immer die Reaktion auf
bewegte Objekte der Auflenwelt. Bei der Kunst handelt es sich um eine
Form, sich auf die wechselnden Eindriicke einzustellen. Unter der Uber-
schrift »Kunst und Denken« notiert Warburg: »Die Kunst ist eine besondere

8 Warburg, Tagebiicher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 253.
9 Aby Warburg, Sandro Botticellis Geburt der Venus und Friihling, in: ders., Gesammelte
Schriften, Bd. I.1, Berlin 1998, S. 1-60, hier S. 5.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

82 Cornelia Zumbusch

Art wie man gegen die eingedriickten Bilder reagiert«.19 Kunstproduktion
ist nicht nur eine Reaktion auf Eindriicke, sie ist auch eine Ordnungslei-
stung, die dem wissenschaftlichen Zugriff vergleichbar ist: »Das Ideal in der
Kunst und die Abstraction in d[er] Wissenschaft entstehen aus demselben
Wunsche zu ordnen«.!! Die Idealisierungstendenz in der bildenden Kunst,
also die Genese idealisierender Darstellungsformen in Antike und Renais-
sance, ordnet er dem Abstraktionsvorgang in den Wissenschaften gleich.
»Kunstbild« und »Denkbild« unterscheiden sich aber, da das Kunstbild mit
»Ideenassociationen« arbeitet, die im »Denkbild« unterdriickt sind.12 Unter
»Ideenassociationen« versteht Warburg weniger den suggestiven oder kon-
notativen Aspekt der Rezgption, sondern vielmehr die »Theileigenschaft[en]«
eines Objekts, die im Akt der Produktion »isoliert« und »dauerhaft« mit einem
»Iriger« verbunden werden.!® Rhetorisch formuliert funktioniert die kiinst-
lerische Bildfindung also nach dem Prinzip der Synekdoche.!4

Wie Warburg bei der Arbeit an der Mnemosyne hervorhebt, verbindet das
symbolische Kunstbild aber nicht nur Elemente, es verdichtet sie auch. »Je-
der symbolische Akt«, so notiert sich Warburg 1927, vollzieht sich als »Ver-
Dichtung«.1> Die Doppeldeutigkeit von Komprimierung und Poetisierung
(»[ |Dichtung«) hat Warburg im Manuskript selbst durch ein Trennungszei-
chen kenntlich gemacht. Damit sind die beiden Operationen benannt, die
Freud als Mechanismen der Sprache des Unbewuf3ten und nach thm Jakob-
son als Sprachfunktionen tiberhaupt beschreibt. Verdichtung und Verschie-
bung, wie Freud die beiden »Werkmeister« der Traumarbeit in der Traumdeu-
tung nennt,'6 nimmt Jakobson auf, fafit sie im strukturalistischen Vokabular

10 Aby Warburg, WIA [Warburg Institute Archive], II1.43.1.2.1 Grundlegende Bruchstiicke
zu einer pragmatischen Ausdruckskunde (monistischen Kunstpsychologie), Aphorismus
48. Ich danke den Warburg Instituten fiir die Einsicht in Warburgs unpublizierte Schrif-
ten und fiir die Erlaubnis, daraus zu zitieren.

11 Ebd.

12 Ebd., Aphorismus 52.

13 Ebd., Aphorismus 53.

14 Warburgs Uberlegungen zum bewegten Beiwerk bei Botticelli zeigen, welche Formen
der metonymischen Verschiebung er im Auge hat. Laut Warburg tibertragt sich hier
die Darstellung der Kérperbewegung auf das Haar und die flatternden Gewénder, die
schliefllich zum abstrakten Linienzug des Ornaments gerinnen. Georges Didi-Huber-
mann beschreibt diese Verschiebung der Aufmerksamkeit vom Kérper auf das »bewegte
Beiwerk« in Botticellis Primavera mit Freud als »déplacement«. LTmage survivante. His-
toire de I'art et temps des fantdmes selon Aby Warburg, Paris 2002, S. 295.

15 Warburg, Tagebiicher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 142.

16 Sigmund Freud, Die Traumdeutung, in: ders., Gesammelte Werke, hg. von Anna Freud
u.a., Frankfurt a. M. 1999, Bde. 2/3, S. 313.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Der Mnemosyne-Atlas 83

als paradigmatische und syntagmatische Funktion der Sprache und bezieht
sie von dort aus auf das Begriffspaar Metapher und Metonymie. Rekurriert
nun Warburgs Rede von den »Ideenassociationen« auf das metonymische
Prinzip der Synekdoche, so bezieht er mit der Rede von der Verdichtung
den komplementiren Mechanismus der Metapher in seine Uberlegungen
mit ein. Seine strukturelle Beschreibung des Symbolisierungsaktes umfafit
damit sowohl die metonymische Verschiebung als auch die metaphorische
Verdichtung.l7 Das Symbol leistet die Isolierung und Verbindung, also die
Selektion und Kombination einzelner Eigenschaften, die fir ein Objekt ein-
stehen. Die assoziationspsychologische Lehre von den »petites perceptions«
und threr Verkniipfung,!8 hier als eingedriickte Bilder firmierend, informiert
dabei das Projekt seiner »monistischen Kunstpsychologie«. Symbolisieren
heifit also, wechselnde Eindriicke durch Verschiebung und Verdichtung zu
Bildern zu formen.

Dieser Ansatz ist im Rahmen einer Symboltheorie zumindest ungewthnlich.
Mit der Frage nach der Darstellung von Bewegung baut Warburg zunichst
einmal auf einem starken Nachahmungsbegriff auf,'9 denn er begreift be-
reits die graphische oder malerische Wiedergabe eines bewegten Kérpers
als eine Symbolisierungsleistung. Indem er aber die Formalisierung beweg-
ter Kérper in der bildenden Kunst mit dem Wahrnehmungsvorgang von
bewegten Objekten parallelfithrt, beschreibt er kiinstlerische Nachahmung
nach dem Vorbild der Objektbildung. Damit ist das Symbolisieren nicht
mehr zeichentheoretisch als Verbindung von Bild und Bedeutung gefafit,
sondern zum Akt der Verarbeitung von wechselnden Eindriicken erklart.
Symbolisieren heifdt fiir Warburg nicht, ein Bild an die Stelle einer Idee
oder eines Begriffs zu setzen, sondern einen >Reiz¢« durch ein Bild zu sub-
stituieren. Angesichts dieser Gleichschaltung von Wahrnehmungsbild und
Symbol bleibt zu fragen, ob Warburg die Leistung des dsthetischen Symbols
angemessen beschreiben kann. Sein Verhiltnis zu zwei wichtigen Referenz-

17 Damit riickt sein Symbolbegriff in die Néhe der strukturalistischen Sprachtheorie, denn
auch Roman Jakobson stellt fest: »Eine gewisse Rivalitit zwischen den metonymischen
und metaphorischen Darstellungsweisen [...] kommt bei jedem symbolischen Prozef§
zum Vorschein«. Der Doppelcharakter der Sprache und die Polaritit zwischen Metapho-
rik und Metonymik, in: Anselm Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darmstadt
1983, S. 163-174, hier S.173.

18 Warburg, Grundlegende Bruchstiicke, Aphorismus 241 b).

19 Folgt man Tzvetan Todorovs Darstellung der romantischen Symboltheorie, so geht die
Aufwertung des Symbols um 1800 gerade mit einer Abwendung vom Nachahmungsbe-
griff einher. Zur »romantischen Krise« und dem »Ende der Nachahmung« vgl. Symbol-
theorien, Tiibingen 1995, S. 146f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

84 Cornelia Zumbusch

texten, F. Th. Vischers Aufsatz Das Symbol und R. Vischers Uber das optische
Formgefiihl, zwei Grindungsschriften der Einfithlungslehre, bietet hier wei-
teren Aufschlufi.

In einem auf 1897 datierten Kommentar zu einer Aufzeichnung von 1890 be-
merkt Warburg riickblickend: »[I]n diese Zeit fallt die Lektiire von Vischers
Symbol«. Dazu vermerkt er, das »Metaphysische der Dichterphantasie«
werde hier mit der Frage nach »Ideenassociation und Anthropomorphis-
mus« in Verbindung gebracht.20 Warburg sicht in der Einfithlungslehre of-
fenbar die Moglichkeit, die idealistische Kunstmetaphysik auf eine empiristi-
sche Kunstpsychologie (»Ideenassociation«) zuriickzusetzen.2! Dazu bezieht
er sich auf den 1887 erschienenen Aufsatz F. Th. Vischers, der das Symbol
aus seiner Beschriankung auf die Bildsprache herausnimmt und es zu einer
Bestimmung des Asthetischen iiberhaupt einsetzt. Das Symbol stellt fiir
F. Th. Vischer eine Kategorie bereit, mit der er die Asthetik nicht mehr als
Lehre vom Schénen, sondern als Untersuchung der Bedeutungskonstitution
in der Kunst betreiben kann. Er macht es fiir eine Asthetik geltend, die keine
blofle, sondern nur eine bedeutungsvolle, namlich die im Akt der Einfithlung
mit Bedeutung belegte Form kennt. Eine »inhaltslose Form«, so behauptet
sein Sohn Robert, kénne es tiberhaupt nicht geben, da wir als Betrachtende
einer jeden Form »vermége eines Aktes der Ubertragung unseres eigenen
Gefiihles einen seelenvollen Inhalt zuschreiben«.22 Nicht das Kunstprodukt,
sondern die aktive, einfiihlende Kunsterfahrung ist mithin symbolisch.
Diese einfithlende Formerfahrung erklart R. Vischer mit den Mitteln der
Wahrnehmungsphysiologie. Einfithlung meint bei ihm die physiologische
Wirkung der Nervenreize auf die Vorstellung. Weil sich das Denken in Ner-
venerregungen vollzieht und die Nervenerregungen ein Double des Wahr-
genommenen herstellen, sollen sich Eindriicke im Wahrnehmungsvorgang
symbolisch abbilden: »Wir werden annehmen diirfen, dafl jeder geistige
Akt in bestimmten Schwingungen - und wer weif}, welchen? — Modifikatio-
nen des Nervs sich in der Art vollzieht und zugleich reflektiert, daff diese

20 Warburg, Grundlegende Bruchstiicke, Aphorismus 50.

21 Damit trifft er die von F. Th. Vischer selbst angegebene Intention: »Der Symbolbegriff
ist mit erneutem Interesse wieder aufgenommen worden, nachdem er in der Wissen-
schaft zur Zeit der Romantik zwar viel gegolten hatte, aber nicht mit der Niichternheit
behandelt worden war, wie wir jetzt verlangen; man hat insbesondere seine prinzipielle
Bedeutung in der Asthetik schirfer erkannt«. Friedrich Theodor Vischer, Das Symbol
[1889], in: ders., Kritische Génge, hg. von Robert Vischer, Leipzig 21922, Bd. 4, S. 420-
456, hier S. 420.

22 Robert Vischer, Uber das optische Formgefiihl [1872], in: ders., 3 Schriften zum #stheti-
schen Formproblem, Halle 1927, S. 1.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Der Mnemosyne-Atlas 85

sein Bild vorstellen, dafl also ein symbolisches Abbilden schon im Innern
des Organismus stattfindet«.23 Symbol meint hier nicht erst das sichtbare
graphische Zeichen, sondern schon das innere Wahrnehmungsbild. R. Vi-
scher schliefit dabei die Bereiche von Motorik, Perzeption und Kognition
kurz. Das perzipierte Objekt verbindet sich in der Vorstellung mit einer
leiblichen Empfindung des Kérper-Ichs, sei es motorisch oder sensorisch,
so daf} die wahrgenommenen Erscheinungen die »Selbstvorstellungen« in
»sensitiver oder motorischer Form« auch wieder mobilisieren.?* Beim Se-
hen eines Linienzuges etwa bewegt sich das Auge, und diese Bewegung be-
wirkt »ein antreibendes Beleben der toten Erscheinung, ein rhythmisches
Beschwingen und Flottmachen« der abstrakten Linie.25 R. Vischer bereitet
die Einfithlungstheorie also neurophysiologisch auf und wandelt auf diese
Weise die Symbolasthetik in eine Lehre von der Aisthesis um.

Im Anschluff an R. Vischer riickt auch Warburg die sinnesphysiologischen
Voraussetzungen des Symbolisierens ins Zentrum. Den Akt der Symbolisie-
rung - den »Vergleichsakt« — begriindet er in einem Notat der Grundlegenden
Bruchstiicke wie folgt: »Die Beharrungstendenz der durch Wahrnehmung von
Kérperbewegungen empfangenen localisirten [sic] Vibrationen bei neuen
Eindriicken bewirkt den Vergleichsakt«.26 Neue Bewegungsreize, welche die
Nerven in Schwingungen versetzen, werden im Ruckgriff auf bereits verar-
beitete Wahrnehmungen abgefertigt. Im Vokabular der Neurophysiologie
kann Warburg die Symbolbildung als Effekt der physikalischen Schwingun-
gen der Sehnerven beschreiben. Damit bewegt er sich in der Tat auf dem
Boden der Einfithlungstheorie, wie sie R. Vischer erarbeitet hat. Wahrend er
allerdings vom unbewegten Linienzug ausgeht, der beim Sehen belebt und
in ein inneres Symbol tbersetzt wird, behauptet Warburg die Korrespon-
denz von gesechenem, bewegtem Kérper und der Bewegung des in Schwin-
gung versetzten Nervensystems. R. Vischer setzt bei der dsthetischen Wahr-
nehmung und damit bei der Rezeption von Kunst an, wohingegen Warburg
aus der Objektwahrnehmung Merkmale der Kunstproduktion ableitet.
Die beiden gemeinsame Riickbindung dsthetischer Phanomene an leibliche
Vorginge wird in Notizen deutlich, die Warburg 1896 auf seiner Amerika-
reise sammelt und in denen er R. Vischers stufenweise Ausdifferenzierung

23 Vischer, Uber das optische Formgefiihl, S. 2.

24 Ebd., S.13. Die »sensitive Zufithlung» soll eine »unmittelbare geistige Sublimation der
sinnlichen Erregung« darstellen, wihrend die »motorische Nachfithlung« im Sinne ei-
ner »Erinnerung an die Regsamkeit unseres eigenen Kérpers« funktioniert. Ebd., S. 24.

25 Ebd,, S. 8.

26 Warburg, Grundlegende Bruchstiicke, Aphorismus 270.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

86 Cornelia Zumbusch

des Einfiihlungsvorganges in »Zuempfindung«, »Nachempfindung«, »Ein-
empfindung« und »Anfiihlung« in modifizierter Weise aufnimmt.?” R. Vi-
schers Einfithlungsarten nutzt Warburg dort zur Systematisierung der Ri-
tuale, der Symbolik und der Ornamentik der Puebloindianer als »I. Einver-
leibung (Medizinischer Zauber) / II. Hineinumverleibung (Thier) (Nachah-
mung) / ITII. Anverleibung (Geritsymbolik) / IV. Zuverleibung (ornamentale
Topferei)«.28 Mit diesem Notat beginnt Warburg den zweiten Band seiner
Bruchstiicke, die er riickblickend umbenennt und nun unter dem Titel Grund-
legende Bruchstiicke zu emer pragmatischen Ausdruckskunde fithrt. Die monistische
Kunstpsychologie, so deutet der Titel an, wird in eine allgemeine Ausdrucks-
kunde uberfuhrt, die nicht mehr auf die bildende Kunst beschrankt bleibt.
Warburg will aus der Beobachtung der »religiésen Handlungen der Pueblo-
Indianer« Hinweise auf das »Verhalten des primitiven [...] Menschen zur
Aussenwelt« gewinnen. Damit begibt er sich keineswegs auf einen Neben-
schauplatz, er hofft vielmehr, auf dem Umweg tiber die Ethnologie ins Zen-
trum seiner psychologischen Asthetik vorzudringen. Den ersten Eintrag
in die Grundlegenden Bruchstiicke zu emer pragmatischen Ausdruckskunde schlief3t
Warburg denn auch mit dem befriedigten Vermerk: »[D]en Ausdruck fiir
mein psychologisches Gesetz endlich gefunden; seit 1888 gesucht«.2% Bei
dieser neuen, ethnologisch inspirierten Kunstpsychologie handelt es sich
noch dezidierter um eine Theorie des Symbols, als dies in der monistischen
Kunstpsychologie der Fall ist. Die Amerikareise gibt ndmlich den Anstof3, ei-
nige Notizen aus den Grundlegenden Bruchstiicken auszulagern und sie in einer
Symboltheorie zu konzentrieren. Es entsteht das weit kleinere Konvolut
Symbolismus aufgefafst als primdre Umfangsbestimmung, in dem sich Warburg die
systematische Grundlegung einer Symboltheorie vornimmt.

Fiir die Zusammenfiithrung von Ethnologie und Symbolasthetik kann War-
burg allerdings weit besser an die Arbeiten F.Th. Vischers ankniipfen als
an R. Vischers Theorie des optischen Formgefiihls. F. Th. Vischer gewinnt
sein Einfithlungskonzept aus der mythischen Naturbeseelung, also aus
Formen des Animismus und des Anthropomorphismus, bei denen Natur-
erscheinungen personifiziert und mit tbernatiirlichen Kraften ausgestattet
werden. Der mythischen Einfithlung sattelt er ein dreistufiges Modell von
Mythos, Symbol und wissenschaftlichem oder logischem Zeichen auf. Wer-
den im Bereich des Mythos einerseits Bild und Bedeutung verwechselt und

27 Vischer, Uber das optische Formgefiihl, S. 24f.
28 Warburg, Grundlegende Bruchstiicke, Aphorismus 299.
29 Ebd.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Der Mnemosyne-Atlas 87

im wissenschaftlichen Zeichen andererseits vollstandig getrennt gehalten, so
bildet das ésthetische Symbol eine Zwischenstufe. Es vermittelt den »Wahr-
heitseindruck mythischer Gebilde«,30 ohne so bedingungslos geglaubt zu
werden wie der Mythos. Die Einsicht in die Differenz von Bezeichnendem
und Bezeichnetem ist in thm »vorbehalten«.3! So bildet das dsthetische Sym-
bol eine herausgehobene Sonderform zwischen unwillkiirlicher und will-
kiirlicher Bezeichnung, zwischen Identifikation und Differenz. Mit diesem
Schwebezustand macht F. Th. Vischer das zur positiven Bestimmunyg fiir das
Symbol, was bis heute die Krux seiner Definition ist: ndmlich an einem un-
bestimmbaren Ort zwischen Prasenz und Absenz, zwischen kultischer oder
religiéser Einheitsvorstellung und logischem Zeichen zu stehen.

Die Auffassung von einer Mittelstellung des »vorbehalten[den]« Symbols
zwischen Mythos und Logik nutzt Warburg fiir seine kulturwissenschaftli-
che Erweiterung der Symboltheorie, die sich in einem 1923 gehaltenen Vor-
trag iber die Amerikareise abzeichnet. Warburg skizziert dort, ausgehend
vom Schlangenritual der Hopi, eine kleine Geschichte des Schlangensym-
bols in der abendldndischen Kunst. Die Schlange scheint ihm »ein sinnfalli-
ger Maf3stab fiir die Entwicklung von triebhaft-magischer Anniaherung zur
vergeistigenden Distanzierung« zu sein.32 Bilden im Schlangenritual » Tanzer
und das lebende Tier noch eine magische Einheit«,33 so wird diese Einheit
bereits auf der Stufe der Ornamentik relativiert. Das Ornament tendiert
zur »symbolischen Bilderschrift«, es soll »gelesen« werden und bildet damit
eine »Zwischenstufe zwischen Wirklichkeitsbild und Zeichen«.3* Hier sieht
Warburg den ersten Ansatz zu einer dsthetischen Aufhebung des mythischen
Glaubens in der Kunst, den er mit einem Seitenblick auf das Schlangen-
symbol in der Kunst der Antike und der Renaissance untermauert. Den
diagnostizierten »Sublimierungsprozef}» vom Aberglauben hin zu seiner Ab-
schaffung laf3t er schliefilich bei der wissenschaftlichen Beherrschung der
Natur enden:3% Der Diavortrag schliefit mit einem Bild der Stromleitungen,
die im elektrifizierten Amerika an die Stelle des mythischen Blitzsymbols
der Schlange getreten sind. Die Einsicht in die Trennung zwischen Bild und

30 »[Elin einst geglaubtes Mythisches, ohne sdchlichen Glauben, doch mit lebendiger Riick-
versetzung in diesen Glauben und aufgenommen als freies dsthetisches, doch nicht leeres,
sondern sinnvolles Scheinbild ist symbolisch zu nennen«. Vischer, Das Symbol, S. 431.

31 »Die Unterscheidung zwischen Bild und Sinn, die Einsicht in die Verkniipfung als blof3
symbolische bleibt vorbehalten«. Ebd., S. 434.

32 Aby Warburg, Schlangenritual. Ein Reisebericht, hg. von Ulrich Raulff, Berlin 1988, S. 55.

33 Ebd., S. 37.

34 Ebd., S.13.

35 Ebd., S. 42.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

88 Cornelia Zumbusch

Sache ist erst in der modernen Naturwissenschaft vollzogen, die tiber my-
thologische Denkweisen aufklart. Dennoch stellt Warburg das logische Zei-
chen nicht als Gipfelpunkt einer Entwicklung dar, sondern gibt im Schlufi-
satz zu verstehen, dafl er das kiinstlerische Symbol mit seiner >Vorbehalts-
struktur« dem wissenschaftlichen Zeichen vorzieht. Es bewahrt nicht nur
eine Bilderfille, die dem logischen Zeichen fremd ist; das »vorbehalten[de]«
Symbol schafft mit seinem Schwebezustand zwischen Einheit und Distanz
auch einen >Denkraums, welcher der wissenschaftlichen Welterklarung ab-
geht. Wihrend R. Vischer das Symbol als physiologischen Automatismus
beschreibt, kommt Warburg mit F. Th. Vischer zur Auffassung vom Symbol
als einem »Fortschritt in der Kultur«,36 also einer genuin geistigen Leistung,.
Mit F. Th. Vischers dreistufigem Modell von Mythos, »vorbehalten[dem]«
Symbol und Zeichen hat Warburg dabei ein Instrument an der Hand, mit
dem er das Kunstsymbol in eine kulturgeschichtliche Betrachtung einfiigen
kann, ohne seine besondere Leistung nivellieren zu miissen. Er geht aber
noch weiter. Das Symbol bildet, so zeigt sich in Warburgs Symbolismus als
Umfangsbestimmung, nicht nur eine Stufe auf dem Weg vom Mythos zum Lo-
gos; Mythos und Logik sind selbst Stufen des Symbolischen.

I Das Symbol als Medium der Kultur

Der 1988 unter dem Titel Schlangenritual erschienene Vortragstext hat sich in
der Warburgrezeption als besonders wirkungsméchtig erwiesen. Allerdings
spricht sich Warburg selbst entschieden gegen die Publikation des Vortrags
aus, den er nicht fir ein Fachpublikum, sondern fiir die Patienten der psych-
iatrischen Heilanstalt Kreuzlingen zusammenstellt. Die prasentierten »Doku-
mente zur Geschichte des symbolischen Verhaltens« hilt Warburg noch fiir
»zu formlos« und winscht, daf} sie neben seiner Frau und seinem Bruder
nur »Professor Cassirer« zuginglich gemacht werden sollten. Auch regt er
an, Cassirer moge »von den in Amerika angefangenen Fragmenten Kennt-
nis [...] nehmen«.37 Gemeint ist neben den Grundlegenden Bruchstiicken wohl
vor allem das Konvolut Symbolismus aufgefafst als primére Umfangsbestimmung. Ich
mochte im folgenden einige Hinweise darauf geben, in welchem Zusammen-

36 »Mit dem, was wir Fortschritt in der Kultur nennen, verliert das Wesen, das die Hingabe
erheischt, immer mehr seine ungeheuerliche Erfaflbarkeit und wird schliellich zum gei-
stigen, unsichtbaren Symbol«. Ebd., S. 52.

37 Ebd.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Der Mnemosyne-Atlas 89

hang Symbolismus als Umfangsbestimmung mit der Bilderreihe der Amerikareise
steht, und warum Warburg die Hoffnung hegt, dafl sich gerade Ernst Cassi-
rer seiner noch formlosen Symboltheorie widmen mége.

Entscheidend fiir das Verstindnis der Warburgschen Symbolschrift sind
m. E. die beiden Begriffsfelder »Vergleich« und »Verkiirzung« sowie »Distan-
zierung« und »Vermittlung«.38 Die symbolische Umfangsbestimmung, so
die auf den ersten Blick wenig innovative Aussage, liefert einen »Vergleich«.
Den scheinbar selbstverstandlichen Begriff des Vergleichs verwendet War-
burg aber in eigenwilliger Weise. Im »Vergleich« wird eine Sache durch ein
Kiirzel ersetzt, wobei die Komplexitit des wahrgenommenen Gegenstandes
ver-glichen« im Sinne von >verworfen«< oder reduziert wird. Symbole liefern
visuelle oder gedankliche Abkiirzungen von Eindriicken. Soweit bietet Sym-
bolismus als Umfangsbestimmung eine Zusammenfassung der aus den Grund-
legenden Bruchstiicken bekannten Thesen, die er nun aber auf den Begriff der
Umfangsbestimmung bringt. Mit »Umfangsbestimmung« meint Warburg einen
strukturierenden Zugriff auf die Welt, der diffuse Eindriicke klar umreif3t
und konturiert. Die erkenntnistheoretische Grundfigur der »Umfangsbe-
stimmung« nutzt Warburg zu einer kulturanthropologischen Uberlegung.
Symbolisches Verhalten beruht auf dem Wunsch »des Subjectes, zwischen
sich und das Object [...] eine Entfernung zu legen«.3? Der Mensch schiebt
Symbole zwischen sich und seine Welt, um sich von ihr zu distanzieren. Je
verkiirzter und priagnanter die Umfangsbestimmung, desto grofier ist der
Reflexionsabstand zur Welt. In Symbolismus als Unfangsbestimmung beschrankt
Warburg das Symbol schliefilich nicht auf die Kunst, sondern vermutet in
den »menschlichen Funktionen [...] Religion, Recht, Kunst, Physiognomik
und Wissenschaft« »die verschiedenen Stufen des Symbolismus«. Diese Stu-
fen des Symbolischen begreift er - F. Th. Vischers Dreischritt von Mythos,
Symbol und Zeichen modifizierend — als Grade der Distanz zwischen Be-
zeichnendem und Bezeichnetem. Mit »fortschreitender Kultur« vergrofiert
sich aber nicht nur die Einsicht in die Distanz zwischen Signifikant und
Signifikat, sondern auch das »Distanzgefiihl« zwischen Objekt und Subjekt.
Im Symbolisierungsakt bezieht sich das Subjekt nicht nur auf seine Welt, es
festigt sich bei diesem Vorgang auch selbst. Es sind »verschiedene Grade
[...] des Ichbewusstseins«, die sich auf den »verschiedenen Stufen des Sym-

38 Zu einer ausfihrlichen Darstellung dieses Theoriefragments vgl. Cornelia Zumbusch,
Wissenschaft in Bildern. Symbol und dialektisches Bild in Aby Warburgs Mnemosyne-
Atlas und Walter Benjamins Passagen-Werk, Berlin 2004.

39 Aby Warburg, WIA, I11.45.1 Symbolismus als Umfangsbestimmung, 1896-1901, S. 23.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

90 Cornelia Zumbusch

bolismus« einstellen.*0 Ein hoherer Differenzierungsgrad stabilisiert die Di-
stanz zwischen Ich und Welt und erlaubt einen souverdneren Zugriff auf
die Auflenwelt. Symbolismus, der sich auf allen kulturellen Feldern dufiert,
formt und regelt also die verschieden gearteten Zuginge zur Welt.

Auffillig in Warburgs Symbolfragment ist die Vorstellung vom >Dazwischens
und vom >Mittleren< des Symbolischen, die Warburg ebenfalls von F. Th. Vi-
scher tibernimmt, nun aber nicht mehr fiir das dsthetische Symbol reserviert.
Er spricht vom symbolischen Verhalten als einem »Zwischenzustand«*! und
setzt dieses Dazwischen auch visuell um, wenn er die Symbolebene in seinen
unterschiedlich beschrifteten Kreis- oder Halbkreisdiagrammen immer im
Mittelstreifen plaziert. Die symbolische Form, so legen diese schematischen
Darstellungen nahe, ist ein Zwischending, das zwischen zwei Sphéren ver-
mittelt. Es bildet in dieser Zwischenstellung aber auch den gemeinsamen
Nenner, iiber den sich verschiedene Formen der Welterklirung nebenein-
anderstellen und vergleichen lassen. Symbolisches ist also Medium im dop-
pelten Sinne: Es ist einerseits das Mittel, mit dem sich das animal symbolicum
auf seine Welt bezieht, und es dient andererseits als Medium der kulturtheo-
retischen Betrachtung dieser Weltverhaltnisse. Letzteres deutet sich bereits
in einem frithen Aphorismus aus den Grundlegenden Bruchstiicken an:

Denkbild und Kunstbild

Bei wissenschaftlicher Betrachtung wird das unterscheidende Merkmal zum al-
lein herrschenden Gegenstand, bei kiinstlerischer Betrachtung ist der Tréager der
Eigenschaft mit dem vorgestellten Merkmal unaufléslich verbunden. Das Mittel-
glied ist das Symbol: Ein Kunstbild insofern, als die Eigenschaft mit Willen und
Kérper vorgestellt wird, ein Denkbild insofern die Ideenassociationen aus d[em]
Leben fiir die einzelne Figur unwirksam gemacht werden sollen.42

Kunst und Wissenschaft werden hier als zwei unterschiedliche Weisen des
Weltbezugs beschrieben, fiir die das Symbol als ihr »Mittelglied« den ge-
meinsamen Schliissel bietet. Mit dieser Feststellung nimmt Warburg eine
wichtige These der Philosophie der symbolischen Formen vorweg, die Cassirer
im Kontakt mit dem Warburg-Institut ausgearbeitet hat. Auch Cassirer be-
schreibt das Symbolische als ein »mittleres Gebiet«, das »vermittelnde Funk-
tion« hat.#3 Er benutzt den Symbolbegriff, um ein gemeinsames Struktur-

40 Ebd., S.11.

41 Ebd., S. 30.

42 Warburg, Grundlegende Bruchstiicke, Aphorismus 52.

43 Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Bd. 1 Die Sprache, Darm-
stadt 11994, S. 17.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Der Mnemosyne-Atlas 91

moment, ein »Mittelglied« und damit ein »Medium«** der Betrachtung der
Kulturformen zu gewinnen. Der Begriff der symbolischen Form leistet es,
die verschiedenen Kulturfunktionen wie Mythos, Wissenschaft, Sprache,
Kunst, Technik vergleichbar zu machen und ihre jeweiligen Eigengesetzlich-
keiten herauszuarbeiten.

Natiirlich setzen Warburg und Cassirer an unterschiedlichen Ausgangs-
punkten ein. Cassirer schliefit seine Symbolphilosophie an Kants Kritik der
Vernunft an, die er zur Kritik der Kultur umbaut. Der Vorrang der Funktion
vor der Substanz, der Tatigkeit vor dem Gegenstand fordert es dabei, den
»Weltbegriff« zugunsten eines »Kulturbegriff[s]« aufzugeben. Der »Kultur-
begriff« hat Cassirer zufolge vor dem »Weltbegriff« den Vorteil, daf§ er sich
vom Implikat des Produzierens nicht 16sen lafit: Das »Sein« der Welt sei nur
im kulturellen »Tun« erfafibar. In diesem Zusammenhang formuliert Cassi-
rer einen weitgehenden Konstruktivismus: Es gehe nicht so sehr um »Ge-
staltungen der Welt«, sondern um »Gestaltungen zur Welt«.#> Die Betonung
liegt also, mit Nelson Goodman gesprochen, auf den Akten der Welterzeu-
gung. Die Parallelen zwischen Warburgs fragmentarischer Symboltheorie
und Cassirers Philosophie der symbolischen Formen liegen dennoch auf der Hand.
Beide stellen den Begriff des Symbols in den Mittelpunkt einer Kulturtheo-
rie, indem sie die kulturellen Sphiren als Symbolsysteme auffassen. Die
symbolischen Formen Religion, Kunst und Wissenschaft unterscheiden sich
auch bei Cassirer durch verschiedene Weisen des Weltverhiltnisses, gedacht
als ein »Sich-Verhalten« in der »Richtung, die sich der Geist auf ein gedach-
tes Objektives gibt«.*6 Im Blick auf das symbolische Verhalten und auf das
kulturelle Tun betonen beide die konstruktive Leistung des symbolischen
Verhaltens. Die verschiedenen symbolischen Formen differenzieren War-
burg wie Cassirer nach dem Kriterium der Einsicht in die Distanz zwischen
Bild und Sache. Wihrend sich Cassirer zufolge auf der Ebene des Mythos
die engste Verkniipfung und Vertauschung von Zeichen und Bezeichnetem
beobachten lifit, vollzieht sich der Gang der symbolischen Formen durch
die wachsende Einsicht in die Differenz des Zeichens. Seine Wende vom
Substanz- zum Funktionsbegriff liefle sich somit auch fiir Warburg geltend
machen. Warburg erarbeitet, mit Cassirer gesprochen, einen funktionslogi-
schen Symbolbegriff, der das Symbol von der Tiatigkeit des Symbolisierens
her denkt.

44 Ebd., S. 16.
45 Ebd., S.11.
46 Ebd., S. 9.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

92 Cornelia Zumbusch

Zusitzlich zu der kulturtheoretischen Verbreiterung, tiber die sich War-
burg und Cassirer einig sind, schafft Warburg innerhalb des Feldes symbo-
lischer Formen aber noch Platz fiir einen starken Begriff des ésthetischen
Symbols, der sich bei Cassirer so nicht ausformuliert findet. Fiir einen Band
zur Kunst als symbolischer Form, den Cassirer nie geschrieben hat, halt
Warburg seine eigene Arbeit am Bilderatlas deshalb auch fiir unerlafilich.
1928 bemerkt er anldfilich des drohenden Weggangs Cassirers aus Ham-
burg, dafy die »Mnemosyne 1thn [Cassirer, C.Z.] erst in den Stand setzen
wiirde, seine Symbolik der Kunst zu schreiben«.# Ist das Symbol fur War-
burg bereits ein Mittelglied der vergleichenden Betrachtung der Kultur-
formen, so behauptet die Kunst als symbolische Form noch einmal eine
privilegierte Mittelstellung zwischen Religion und Wissenschaft, zwischen
Aberglaube und Logik. Deren Gegensitze immer wieder spannungsvoll
aufeinander zu beziehen, halt Warburg fir die Leistung und damit fiir das
Charakteristikum der Kunst.

Kunstschaffen u. Kunstgenuss verlangen die lebenskréftige Vereinigung zweier
seelischer Haltungsformen die sich beim Normal Menschen eigentlich ausschlie-
flen: leidenschaftliches Sich selbst verlieren bis zur vélligen Verwandlung an den
Eindruck und kihl distanzierende Besonnenheit in der ordnenden Betrachtung
der Dinge. In der Mitte zwischen d. Chaos der leidhaften Erregung und verglei-
chend aesthetischen Tektonik ureigentlich das Kiinstlerschicksal.48

Bezogen auf eine Kulturgeschichte des Symbols heifdt dies, dafi die antiken
Bildformen, die nach Warburg noch Reste des antiken Kults transportieren,
in der Kunst der Hochrenaissance angeeignet, umgewandelt und humani-
siert werden, ohne zum ganz willkiirlichen logischen Zeichen entzaubert
zu werden. Diesen »Entddmonisierungsprozef3« fithrt der Mnemosyne-Atlas
mit seinen Bilderreihen vor.#® Warburgs dsthetisches Symbol fillt dabei
weder mit dem romantischen Begriff einer Emnheit von Bezeichnetem und
Bezeichnendem noch mit dem in der Semiotik etwa bei Peirce géngigen
logischen Symbol zusammen. Sein Begriff des ésthetischen Symbols ba-
siert zwar auf der erweiterten kulturgeschichtlichen Perspektive, welche
die beiden gegenlaufigen Definitionen umspannt, geht aber in dieser Ent-
gegensetzung nicht auf. Die Kulturtheorie verschiedener symbolischer For-
men gipfelt vielmehr in dem von F.Th. Vischer inspirierten Begriff eines

47 ‘Warburg, Tagebiicher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 272.

48 Aby Warburg, WIA, II1.111.2 Italian Festivals (Festwesen), 1928. Lecture to the Han-
delskammer (Hamburg Chamber of Gommerce), 14. April 1928, S. 42.

49 Warburg, Mnemosyne-Einleitung, S. 171.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Der Mnemosyne-Atlas 93

»vorbehalten[den]« Symbols, das die Mitte zwischen mythischer Verwechs-
lung und wissenschaftlicher Trennung, zwischen magischer Einheit und
logischer Differenz halt.50

Il Warburgs symbolische Darstellung

Auf dem Vorsatzblatt nennt Warburg das Konvolut Symbolismus als Umfangs-
bestimmung ein »Symbol der fertigen Gedanken«. Inwiefern hat man es hier
mit einer selbst symbolischen Theorie des Symbols zu tun? Uber die Form
der wissenschaftlichen Darstellung bei Warburg zu sprechen, scheint zu-
nichst miiflig, hélt er doch einen grofien Teil seiner Arbeiten selbst fiir
»formlos« und nicht publikationsreif.>! Auch die Grundlegung in Symbolismaus
als Unfangsbestimmung hat Warburg nicht fiir die Offentlichkeit, sondern fiir
den »Safe« seines Vaters geschrieben.52 Liegt gerade in dem provisorischen
Charakter auch seine Symbolizitit? Symbolisch ist das Fragment Symbolis-
mus als Unfangsbestimmung womoglich deshalb, weil es nur auf etwas voraus-
weist, was es selbst noch nicht ist. Tatsachlich fallt auf, dafl Warburgs Sym-
boltheorie nur in einer Serie aufeinander verweisender Texte zu haben ist.
Zur Aufklarung der Thesen aus der Dissertation tiber Botticellis Primavera
sieht man sich an die zeitgleich verfafiten Grundlegenden Bruchstiicke verwie-
sen; die Grundlegenden Bruchstiicke xu einer monistischen Kunstpsychologie gehen in
die Grundlegenden Bruchstiicke zu emer pragmatischen Ausdruckskunde tber, die
sich wiederum in Symbolismus als Umfangsbestimmung fortsetzen. Symbolisch
ware Symbolismus als Umfangsbestimmung also nur, weil es noch keine »fertigen
Gedanken« vorstellt.5

Dartiber hinaus spricht m. E. aber auch einiges dafiir, Warburgs Begriffe als
>symbolische Umfangsbestimmungen< zu beschreiben. Charakteristisch fiir
Warburgs Schreib- und Denkstil sind eigenwillige und zum Teil schwer ex-

50 Damit greift die Kritik, die etwa Paul Ricceur an Cassirers Philosophie symbolischer For-
men fiihrt, in bezug auf Warburgs Symboltheorie nicht. Ricoeur verwirft Gassirers Defi-
nition des Symbols, die jede beliebige Verbindung von Bild und Bedeutung einschliefit,
als eine zu weite Fassung. Er selbst will einen Begriff des poetischen Symbols erarbeiten,
das an den Doppelsinn der Sprache und an den Vorgang der Interpretation gebunden
ist. Paul Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch tiber Freud, Frankfurt a. M. 1999.

51 Warburg, Symbolismus als Umfangsbestimmung, S. 2.

52 Aby Warburg, WIA, II1.2.4 Zettelkasten >Historische Synthese«, Karte 004 001252:
»[M]eine allgemeinen Ideen zu offenbaren wider Willen gezwungen. Ich hitte sie gerne
als posthume Hinterlassenschaft im Safe meines Vaters liegen lassenc.

53 Warburg, Symbolismus als Umfangsbestimmung, S. 2.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

94 Cornelia Zumbusch

plizierbare Begriffshybride. Das Symbol sei »der absorbierende Néhrboden,
sei »appercipierende Masse«,5* »Ausscheidungsprodukt« einer »Auslese«,55
es sei »Causalitdtsform«®6 oder »Reactionsform«, um nur einige der Um-
schreibungen zu nennen. Wie die stindigen Umschriften dieser Begriffe zei-
gen, sind sie genauso unfertig und antizipatorisch wie das Fragment selbst.
Bezeichnend ist auch, daf§ es sich bei seinen Begriffsbildungen um Ubert-
ragungen aus anderen Fachdisziplinen handelt. Begriffe und Modelle impor-
tiert Warburg nicht nur aus der Psychologie, sondern auch aus der Biologie
und der Physik in die Kulturwissenschaft. Bei dieser Operation miissen ihre
Kontexte freilich »ver-glichens, also >verworfen< werden. Dabei folgen seine
Begriffsbildungen dem Verkiirzungskriterium auf weit konsequentere Weise,
als es Warburgforschern lieb sein kann. Erlauterungen oder Erganzungen
zu seinen Begriffen finden sich in Symbolismus als Umfangsbestimmung nicht. So
sind seine Begriffe symbolische Kiirzel im Warburgschen Sinne: verkiirzt,
verknappt und formelhaft.

Die Verkiirzung kennzeichnet nicht nur die einzelnen Begriffe, sondern auch
die Gesamtform des Fragments. Symbolismus als Umfangsbestimmung ist eigent-
lich keine metonymische Fortschreibung der Bruchstiicke zur Ausdruckskunde, es
ist ihr Destillat. Bereits ausgefiihrte Sachverhalte werden hier komprimiert
und verdichtet. Auch die Schemata, Tabellen, Skizzen und Diagramme zeu-
gen von dem Versuch, Zusammenhédnge nicht diskursiv auszubreiten, son-
dern formelhaft abzukiirzen. Reduktion ist das anvisierte Ziel auch noch
der spiten Uberlegungen zum Mnemosyne-Atlas. So bemerkt Warburg 1927
in den Tagebiichern der Kulturwissenschafilichen Bibliothek Warburg: »Ich fand in
Karlsbad die Méglichkeit (endlich!) meine kunstgeschichtlichen Ergebnisse
auf das psychologisch >Formale« zu reduzieren«.>® Anders als der Stil Cassi-
rers a3t sich Warburgs Stil nicht als »Umweg« beschreiben,? sondern als
Abkiirzung. Seine Begriffe sind nicht nur vorlaufig, sie sind vor allem sym-
bolische Kiirzel, die aus der Ubertragung fachfremder Termini resultieren.
Gerade beim Theorieimport aus den Naturwissenschaften ist sich Warburg
aber des symbolischen Charakters seiner Erklarungen immer bewuft. Seine
»psychologischen Ideens, so gibt Warburg zu, sind blofie »Hilfsvorstellun-

54 Ebd.,, S. 5.

55 Ebd., S. 7.

56 Ebd., S. 27.

57 Ebd., S. 28.

58 Warburg, Tagebticher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 95.

59 Barbara Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols. Cassirer und Goethe, Miinchen
1998, S.19.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Der Mnemosyne-Atlas 95

gen«60 und seine Anleihen in Biologie und Physik diirfen, wie Saxl in einem
Brief an Gombrich warnend formuliert, nur als »schénes Gleichnis« gelesen
werden.6! Warburgs psychologische »Gesetze« diirfen daher durchaus mit
dem »Wie der Metapher« versehen werden.62

So kann man bereits im Hinblick auf Symbolismus als Umfangsbestimmung von
einer Spielart der symbolischen Darstellung sprechen; sie wird aber im
Mnemosyne-Atlas noch in eine andere Richtung weitergetrieben. In metho-
dischen Voriiberlegungen zum Atlasprojekt stellt sich Warburg implizit in
die Nachfolge des Naturforschers Goethe. Den Formenwechsel vom Mittel-
alter zur Frihrenaissance beschreibt Warburg als eine Metamorphose des
Stils, in der sich eine Metamorphose des historischen Bewufitseins abbil-
det. Diese Metamorphose des Geistes sei nun, so notiert Warburg zum
»erkenntnistheoretischen Ort der Mnemosynes, allein »im Phinomen der
Gestaltung« zu erfassen.63 Nimmt man die Anspielung an Goethes Meta-
morphose der Pflanzen ernst, so riicken die Bilderreihen des Atlas in die Nihe
morphologischer Entwicklungsreihen. Auch mit dem Verweis auf die tiber-
ragende Bedeutung des »Phédnomen([s]« bewegt sich Warburg auf den Spu-
ren Goethes. Fiir Goethe findet Erkenntnis im gleichsam >gliicklichen< oder
fruchtbaren< Augenblick des Apercus statt, in dem Anschauung und Begriff
auf einmal zusammentreten. Will Goethe auf seiner italienischen Reise so-
wohl die Urpflanze als auch den Typus der Wirbeltiere entdeckt haben,
so bringt Warburg von seinem Italienaufenthalt 1892 ein Apercu mit, das
eine lebenslange Forschung nach sich zieht. Die Nympha, die thm zuerst in
Ghirlandajos Fresko der Geburt des fohannes auffiel und in der er plétzlich
die Ménade des dionysischen Kults sah, hat den Status eines apercuhaften
Initialerlebnisses. Warburg feiert sein Apercu aber nicht wie Goethe als Of-
fenbarung, sondern beschreibt es als Krankheit, die sich nicht abschiitteln
14f3t, bis sie ganz durchgestanden ist: »Ein entschiedenes Apercu ist wie eine
okulierte Krankheit anzusehen: man wird sie nicht los bis sie durchgekdampft
ist«.64 Das Apercu, dariiber sind sich Goethe und Warburg einig, schlief3t

60 Aby Warburg, Francesco Sassettis letztwillige Verfiigung, in: ders., Gesammelte Schriften,
Bd. I.1, Reprint d. von Gertrud Bing hg. Ausg. 1932, Berlin 1998, S. 127-158, hier S. 158.

61 Fritz Saxl, Vom Triumph zum Seelendrama. Suchen und Finden oder Die Abentheuer
eines Denklustigen, in: Ilsebill Barta-Fliedl, Die Beredsamkeit des Leibes, S. 165-170,
hier S. 170.

62 ‘Warburg, Lecture to the Handelskammer (Hamburg Chamber of Commerce), 14. April
1928, S. 5.

63 Warburg, Tagebiicher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 344.

64 ‘Warburg, Zettelkasten >Historische Syntheses, Karte 004 001247. Wihrend der Arbeit am
Atlas scheint die alte Krankheit wieder auszubrechen, denn Warburg notiert sich: »[A]lte

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

96 Cornelia Zumbusch

die Forschung nicht ab, sondern stof3t sie im Gegenteil erst an. Deshalb
bleibt ein echtes Apercu auch nie isoliert: »Alles wahre Apercu kémmt aus
einer Folge und bringt Folge. Es ist ein Mittelglied einer grofien, produktiv
aufsteigenden Kette«.%5 Die Darstellungsform, die Warburg in seinem Bilder-
atlas entwickelt, folgt der Struktur der apercuhaften Erkenntnis und threm
Korrelat in der »aufsteigenden Kette«.

Der Mnemosyne-Atlas, den Warburg selbst immer wieder als »Bilderrethen«
bezeichnet,56 bedient sich der offenen Reihenbildung, die Goethe dem ge-
schlossenen »System« vorzieht. Goethe votiert gegen das »System« und fiir
die »Reihe«, weil nur die Reihe es jedem Betrachter aufs neue »freistellte,
die einzelnen Funde »nach seiner Art zu verbinden und ein Ganzes daraus
zu bilden«.%7 Zur Reihenbildung gehort zuerst die Hiufung der Phanomene,
dann ihre Verkettung: »Ein Phénomen, ein Versuch kann nichts beweisen,
es ist das Glied einer groflen Kette, das erst im Zusammenhange gilt«.68 Die
verkettende Darstellung bildet eine tatséchliche Verkettung der Phanomene
ab. Auch Warburg méchte mit seinen »Bilderrethen« Phanomene verketten.
Beim Transfer von der Natur auf die Kunst verkehrt sich Goethes Anspie-
lung an die great chain of being bei Warburg allerdings ins ironische Bild einer
gespannten Wischeschnur. Es seien nun, so notiert er, »die Pfihle einge-
rammt, an denen wir unsere neue Wascheleine der Stilentwicklung getrost
aufhingen kénnen«.89 Die Schniire der Stilentwicklung sollen dabei nicht
nur gespannt, sondern auch zur Textur verwoben werden: »Also werden
jetzt endlich die Faden zum Verweben angekniipft«.”0 Die lineare Verkettung
eines einsinnigen Entwicklungsgangs wird zur Vorstellung von ener Web-
technik flexibilisiert, die synchrone wie diachronische Beziige sichtbar macht.
Dabei lassen die Atlastafeln verschiedene Formen der Lektiire zu. Ihr Bild-
gewebe schreibt keine einheitliche Leserichtung vor, sondern gibt den An-
stof}, in der Betrachtung verschiedene Beziige zu aktualisieren. Mit Goethes
Aufmerksamkeit aufs Phanomen, der Programmatik des »Apercu[s]« und

Ideen wurden wieder virulent«. Tagebiicher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek
Warburg, S. 48.

65 Goethe, Maximen und Reflexionen, S. 414.

66 ‘Warburg, Tagebticher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 543.

67 Johann Wolfgang Goethe, Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt, in: ders.,
Werke, Bd. 13, S. 10-20, hier S. 20.

68 Goethe, Maximen und Reflexionen, S. 434. Oder auch: »Kein Phianomen erklirt sich an
und aus sich selbst; nur viele, zusammen iiberschaut, methodisch geordnet, geben zuletzt
etwas, das fiir Theorie gelten kann«. Ebd.

69 ‘Warburg, Tagebticher der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, S. 253.

70 Ebd., S. 84.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Der Mnemosyne-Atlas 97

der offenen, vom Betrachter in der Anschauung zu vervollstindigenden
»Rethe« ist also das Darstellungsprinzip des Mnemosyne-Atlas getroffen.

Folgt man Goethes methodischen Pramissen, so stiitzt sich diese Wissen-
schaftspraxis auf eine Erkenntnistheorie des Symbols. Fiir Goethe hat die
an die Anschauung gebundene Erkenntnis ndmlich notwendig Symbolcha-
rakter: »Das Wahre«, so schreibt er im Versuch einer Witterungslehre von 1825,
»1afit sich niemals von uns direkt erkennen, wir schauen es nur im Abglanz,
im Beispiel, Symbol, in einzelnen und verwandten Erscheinungen«.”! Diese
Uberzeugung von der nur indirekten Naturerkenntnis findet sich, nun auf
kiinstlerische Gestaltungsphédnomene tbertragen, in Warburgs Wissen-
schaftspraxis wieder. Angemessen scheint ihm nicht der Aufstieg zu den
Ideen, sondern ein aufmerksamer Blick auf den Boden, dem die Symbole
entstammen. In einem Brief an André Jolles unterstellt er dem Freund: »Es
lockt Dich, ihr [der Nympha, C.Z.] wie einer gefligelten Idee durch alle
Sphéren im platonischen Liebeswunsche zu folgen, mich zwingt sie, den
philologischen Blick auf den Boden zu richten, dem sie entstieg«.”? Dieser
Blick auf den Boden variiert wiederum ein Thema aus der Harzreise, in der
Goethe den Spekulationen iiber die Weltentstehung eine Wissenschaftshal-
tung entgegensetzt, die fest auf dem Boden der beobachtbaren Fakten steht.
Goethe schreibt: »Mein Geist hat keine Flugel, um sich in jene Uranfinge
hervorzuschwingen. Ich stehe auf dem Granit fest und frage ihn ob er uns
einigen Anlaf§ geben wolle zu denken wie die Masse woraus er entstanden
beschaffen gewesen«.”® Ohne an Goethes Bemerkungen zum poetischen
Symbol anzukniipfen, setzt Warburg damit eine Form der symbolischen
Wissenschaft fort, die Goethe initiiert hat. Zu ihr gehort die Aufmerksamkeit

71 Johann Wolfgang Goethe, Versuch einer Witterungslehre, in: ders., Werke, Bd. 13,
S. 305-313, hier S. 305. Diese Stelle aus dem Versuch einer Witterungslehre von 1825 wie
auch die letzte Zeile der Eingangsszene des Faust I - »Am farbigen Abglanz haben wir
das Leben« — gehen auf Beobachtungen am Rheinfall von Schaffhausen 1797 zurtck.
Laut Albrecht Schéne wird der am »Wassersturz« erscheinende Regenbogen zum Sinn-
bild fur die indirekte Wahrnehmung und damit iiberhaupt zum Bild fiir eine »an die
sinnenhafte Wahrnehmung gebundene und zugleich doch tiber sie hinausdringende
Erkenntnisbemithung«. Kommentare, in: Johann Wolfgang Goethe, Samtliche Werke,
Briefe, Tagebiicher und Gespriche, Abt. I, Bd. 7 Faust, Bd. 2 Kommentare, hg. von Al-
brecht Schone, Frankfurt a. M. 1994, S. 411.

72 Aby Warburg, WIA, I11.55.2 Warburg and A. Jolles: Ninfa Fiorentina. 1900. Notes and
Fragments.

73 Johann Wolfgang Goethe, Granit I, in: ders., Samtliche Werke. Briefe, Tagebticher und
Gespriche, Abt. 1, Bd. 25 Naturkundliche Schriften, Bd. 3 Schriften zur allgemeinen
Naturlehre, Geologie und Mineralogie, hg. von Wolf von Engelhardt u. Manfred Wen-
zel, Frankfurt a. M. 1989, S. 312.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

98 Cornelia Zumbusch

aufs Phanomen im Apercu und das Vorzeigen des Phinomens in der offe-
nen Reihe - beide methodischen Pramissen setzen in hohem Mafle auf die
Anschaulichkeit. Der Primat der Anschauung bildet das Kernstiick einer wis-
senschaftlichen Einstellung, die Goethe selbst seine »zarte Empirie« nennt.
So kommt Goethe zu der Einsicht, dafd »alles Faktische selbst schon Theorie
ist«,”* wenn man es nur richtig ansieht. Warburgs Bildmontagen lassen sich
in diesem Sinne als Versuch deuten, das Faktische zur Theorie zu erheben.
Die Tragfahigkeit der Theoriefragmente, die lediglich Hilfsvorstellungen
bieten, muf} sich in der Zusammenstellung des konkreten Materials erwei-
sen. Mehr noch: In der »zarten Empirie« des Mnemosyne-Atlas ist die Zusam-
menstellung der Bilder und die Aufstellung der Tafeln bereits Theorie.
Warburgs Interesse am Symbol als unhintergehbarem kulturellem Medium
findet sich also auf der Ebene der symbolischen Darstellung seiner Arbeit
wieder. Dies realisiert sich zundchst in seinen symbolisch verdichteten Be-
griffsformeln in Symbolismus als Umfangsbestimmung, starker aber noch in der
Isolation der pragnanten Einzelphdnomene und ihrer verkniipfenden Rei-
hung im Mnemosyne-Atlas. Damit tragt er der frithen Einsicht in die Symbo-
lizitdt der eigenen Modellbildungen auch in formaler Hinsicht Rechnung.
Die symbolische Darstellung lafit sich als die konsequente Umsetzung seines
kulturwissenschaftlichen Symbolbegriffs deuten, den er auf der Grundlage
seiner Synopsis von Asthetik, Psychologie und Ethnologie formuliert. Die
Kulturgeschichte des symbolischen Verhaltens, die er als Aufstieg vom my-
thischen zum wissenschaftlichen Symbol konstruiert, verweist die prasenz-
metaphysische Vorstellung von einer Anwesenheit des Symbolisierten im
Symbolisierenden dabei auf die Stufe einer mythischen Einstellung. Der
im Anschluf} an die Einfithlungsasthetik gewahlte wahrnehmungspsycho-
logische Ansatz immunisiert ihn gegen die idealistische Aufladung des Sym-
bols. Dennoch reserviert er dem ésthetischen Symbol eine Sonderstellung in-
nerhalb eines Spektrums kultureller Symbolisierungsformen, wo sich R. Vi-
scher mit seiner psychophysiologischen Fundierung der Einfithlungslehre
dem Vorwurf eines zu simplen Kurzschlusses aussetzt. Mit seinem Mnemosyne-
Atlas betreibt Warburg also eine symbolische Wissenschaft im doppelten
Sinne: Sie handelt von der kulturgeschichtlichen Genese der symbolischen
Formen und sie prasentiert sich selbst in symbolischer Form.

74 Goethe, Maximen und Reflexionen, S. 432.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

STEFAN RIEGER

Scheinbilderfolgen
Zur Mediengeschichte des Symbolbegriffes

Am mathematischen Entwurf der Natur ist wie-
derum nicht primar das Mathematische als sol-
ches entscheidend, sondern dafl er ein Apriori
erschlieffit. Und so besteht denn auch das Vor-
bildliche der mathematischen Naturwissenschaft
nicht in ihrer spezifischen Exaktheit und Verbind-
lichkeit fir >Jedermanns, sondern darin, daff in
ihr das thematische Seiende so entdeckt ist, wie
Seiendes einzig entdeckt werden kann: im vor-
gangigen Entwurf seiner Seinsverfassung.1

Versuche, sich vorzustellen, sich nichts vorstellen zu kénnen, enden natur-
gemaf? fatal. Alleralltaglichste Dinge wéren dem Menschen als dem Subjekt
der Vorstellung ebenso unzuginglich wie die an diese Dinge gekniipften
Bewegungsabldufe. Wie sich etwa das Antriebspendel einer mechanischen
Uhr bewegt oder wie sich ein Rad dreht, aber auch wie elektrischer Strom
in einer Spule fliefit oder wie sich elektromagnetische Wellen im Raum aus-
breiten - all das wire dem Vorstellungsvermégen verstellt und damit nicht
handhabbar. Die beiden genannten Beispielfelder sind Bereichen des Wis-
sens geschuldet, die ihrerseits einen Wechsel in der Politik der Vorstellung
nahezu mustergiiltig verkérpern. Mit der Differenz zwischen Pendeln und
Rédern einerseits und elektromagnetischen Vorgéngen andererseits ist un-
ter der Hand eine Grenze betroffen, an der die Vorstellbarkeit, die Darstell-
barkeit und auch die Zustellbarkeit physikalischer Phinomene nachgerade
topisch verhandelt werden. Es ist die Grenze zwischen einer klassischen
Physik und dem, was Ernst Gassirer einmal titelgebend als Moderne Physik
beschrieben hat.2

1 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tubingen 91984, S. 362.

2 Ernst Gassirer, Zur modernen Physik, Darmstadt 71994; mit den beiden Abhandlungen
Lur Einsteinschen Relativitdtstheorie. Erkenntnistheoretische Betrachtungen (1921) und Determinis-
mus und Indeterminismus in der modernen Physik. Historische und systematische Studien zum Kausal-
problem (1936).

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

100 Stefan Rieger

Mit dem ersten Bereich ist die Welt von Newtons Mechanik aufgerufen, eine
Welt ideal einfacher Gegenstande und ideal einfacher Wissenschaften, in der
Geschlossenheit, lineare Zeitfolgen und das Kausalititsprinzip vorherrschen,
eine Welt, die in Ordnung war, weil die Dinge noch bei sich waren, eine
Welt, in der einer Natur getrost aus Mathematiker- und Philosophenmund
bescheinigt werden konnte, keine Spriinge zu machen. Die andere Physik
betrifft mit ihren Gegenstianden scheinbar einen Spezialbereich des Wissens,
der aus diesen Kategorien ausschert und mit seiner Esoterik vermeintlich an
keine Lebenswelt mehr anschlufifihig ist. Mit Einsteins Relativitéitstheorie,
mit Heisenbergs Unscharferelation und mit Plancks Quantenphysik ist die
Vorstellung iiber das, was fiir Menschen iiberhaupt vorstellbar, was ihrer
sinnlichen Wahrnehmung zuganglich und was mit welchen symbolischen
Mitteln darstellbar ist, selbst an eine Grenze gelangt. Damit ist eine Lage
gegeben, die aus den Gewohnheitsgriinden der Semantik heraus gerne als
»modern< bezeichnet wird: Modern an dieser Lage soll sein, daff in der Ein-
l6sung gerade von naturwissenschaftlichen Erkenntnissen und deren Kom-
plexitit die Vorstellbarkeit, also das Zurtickfithren auf ein Bild, in Abrede
gestellt wird. Unzuganglichkeit und Modernitit begriinden so eine Art de-
finitorisches Wechselverhiltnis, das im Zeichen eines Verlustes an Unmit-
telbarkeit, an Erfahrung und an Evidenz auftritt. Die fraglichen Phanomene
stehen selbst topisch fiir eine Moderne, deren vornehmlichstes Zeichen es
aus Griinden gesteigerter Komplexitit ist oder jedenfalls zu sein hat, immer
unanschaulicher geworden zu sein.

Damit hat die Physik das Aussagesystem der Kultur erreicht, und das auf
zwei unterschiedliche Weisen: zum einen tiber die Frage der Symbolisier-
barkeit bestimmter Phinomene, zum anderen tiber ein Theoretisieren von
Konzepten, die in den Naturwissenschaften in Gestalt der Relativitit oder
der Beobachterabhédngigkeit ausgearbeitet wurden und dann zwangslau-
fig die Frage sowohl nach der Applikation als auch nach deren méglichen
Konsequenzen auf nicht naturwissenschaftliche Gegenstinde nach sich ge-
zogen haben.? Als solche betreffen diese Konzepte ganz zentrale Fragen der
Beobachtung und Beobachtbarkeit von Kultur - um von Positionsbestim-
mungsbemiithungen gar nicht erst zu reden, die der Zahl und den Stilen

3 So findet eine der prominenten Debatten tiber die Moglichkeit einer solchen Applikation
zwischen Kybernetik und Strukturalismus statt. Vgl. Norbert Wiener, Kybernetik. Re-
gelung und Nachrichteniibertragung in Lebewesen und Maschine, Reinbek b. Hamburg
1968; Claude Lévi-Strauss, Strukturale Anthropologie I, tibers. von Eva Moldenhauer,
Frankfurt a. M. 1997.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Scheinbilderfolgen 101

unterschiedlicher Wissenschaftskulturen gelten.* Klammert man die kultur-
pessimistischen Aspekte aus, die topisch den Erfahrungsverlust an eine un-
einsichtig gewordene Moderne adressieren, so gelangt etwas anderes in den
Blick, ndmlich die Frage nach dem Symbol unter Ausgangsbedingungen,
die sich ihrerseits verdndert haben, und damit verbunden die Frage nach
seiner Aktualitit. Wie also sind und wie also sollen Symbole von Gegen-
stinden moglich sein, von denen es immer wieder gebetsmiihlenhaft heifit,
sie seien nicht oder eben nicht mehr linger symbolisierbar? Ein Grenzgin-
ger des Wissens, der niederldndische Biologe, Physiologe, Mediziner und
Ausdruckstheoretiker Frederik J.J. Buytendijk, fithrt am Ort einer Wissens-
verschrinkung, in den Prolegomena einer anthropologischen Physiologie,
dazu einen Befund Werner von Heisenbergs selbst ins Feld:

Als Beispiel moge das folgende Zitat von Heisenberg dienen: »>Atome [...] besitzen
nicht mehr geometrische Eigenschaften als Farbe und Geschmack [...]. Das Atom
der modernen Physik kann nur symbolisch durch eine partielle Differenzialglei-
chung in einem abstrakten mehrdimensionalen Raum vorgestellt werden [...].
Jede Form einer visuellen Vorstellung ist eo ipso falsch<.

Mit solchen Absagen an das visuelle Vorstellungsvermégen, wie es Heisen-
bergs Verdikt bescheinigt, kann es aber nicht sein Bewenden haben. Im-
merhin gibt es trotz dieses Befundes Konstellationen, in denen Menschen
aus welchen Griinden auch immer dazu gezwungen sind, dennoch iiber
diese Vorstellungen Aussagen zu erheben, tber sie zu reden, sie fir an-
dere oder fiir sich selbst anschaulich oder vorstellbar zu machen, kurz: sie
in welcher Form auch immer in einen Raum der Aussagen zu tiberfiithren.
Wer ein Physiklehrbuch schreibt oder gar aus unmittelbar padagogischen
Griinden in der Erklarungspflicht steht, verfillt zwangslaufig auf den Be-
griff des Symbols.6

Bei dessen neuerlichem Gebrauch kann es allerdings mit Heisenbergs
Gleichsetzung von Symbol und mathematischem Formalismus nicht sein
Bewenden haben. Des Physikers nachgerade bruchlose Ersetzung des Sym-

4 Vgl. Charles P. Snow, Die zwei Kulturen. Literarische und naturwissenschaftliche Intel-
ligenz, Stuttgart 1967.

5 Frederik J.J. Buytendijk, Prolegomena einer anthropologischen Physiologie, Salzburg
1967, S. 280.

6 Zu den anthropomorphen Strategien der Veranschaulichung vgl. Stefan Rieger, Manuale
des Stroms. Der Elektromagnetismus und die Induktion des Wissens, in: Renate Lach-
mann, ders. (Hg.), Text und Wissen. Technologische und anthropologische Aspekte,
Tiibingen 2003, S. 45-72.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

102 Stefan Rieger

bols durch eine partielle Differentialgleichung ist keine Aussage tiber das
Symbol, sondern es ist eine Aussage iiber die Mathematik bestimmter phy-
sikalischer Phanomene. Mit dieser Einschitzung, mit der die Naturwissen-
schaften ein eigenes Reich der Abstraktion und Uneinsehbarkeit begriinden
(und von anderen Wissensformen auch abgrenzen), wire das Symbol am
Ende. Damit ist eine Situation gegeben, in der es zwei Moglichkeiten im
Umgang mit ihm gibt. Das ist zum einen die Option Heisenbergs, der das
Bild streicht, an seine Stelle einen mathematischen Formalismus setzt und
das Ganze dennoch auch weiterhin Symbol nennt. Das ist zum anderen der
Versuch, den Symbolbegriff nicht nur dem Schein nach beizubehalten und
ihn statt dessen den veranderten Gegebenheiten anzunéhern. Wie kann eine
solche Anndherung aussehen, und worin liegen denn tiberhaupt die spezifi-
schen Merkmale jener verdnderten Gegenstandsbereiche, an die das Symbol
im Zuge seiner Aktualisierung dann anzupassen ware? Es handelt sich um
Gegenstinde, die vor allem wegen ihrer extremen Ablaufgeschwindigkeit,
wegen der enorm hohen Zahl der Teile, wegen der Beobachterrelativitit,
wegen eines ausgesprochen hohen Grades an Abstraktion einfache Bilder
verhindern, solche aber zugleich um so dringender erforderlich machen.

In diese Diskussion fiigt sich eine Auseinandersetzung ein, die in den 20er
Jahren des letzten Jahrhunderts im Zwischenfeld von Naturwissenschaft und
Symboltheorie gefithrt wird. Es geht dabei um Begriff und Sache des >In-
neren Scheinbilds< oder >Symbols¢, ein Konzept, das der Physiker Heinrich
Hertz in die Diskussion um Vor- und Darstellbarkeit einbringt. Hertz, dem
1886 und damit ein Vierteljahrhundert nach der mathematischen Behaup-
tung durch James Clerk Maxwell erstmalig der experimentelle Nachweis
elektromagnetischer Wellen gelang, spielt dabei eine Doppelrolle auf der
Bithne des Wissens und gerit so zunehmend ins Rampenlicht gerade auch
erkenntnistheoretischer Uberlegungen: Er agiert einmal als Physiker, zum
anderen aber auch als Rhetoriker, priziser noch, als Theoretiker der bei der
Beschreibung physikalischer Prozesse angewandten Veranschaulichungs-
und Versprachlichungsstrategien. In seinem Namen und im Rickgriff auf
dieses Versatzstiick wird eine ganze Gruppe von Autoren argumentieren:
Ernst Cassirer ebenso wie der ungarische Virtualititstheoretiker Melchior
Paldgyi, der kaum bekannte Medienvordenker Otto Wiener ebenso wie
sein bekannter Namensvetter Norbert, der Anthroposoph Rudolf Steiner

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Scheinbilderfolgen 103

ebenso wie der logische Empirist Rudolf Carnap und der Philosoph Lud-
wig Wittgenstein - eine Liste, die beliebig zu erweitern wire, bis sie dann
endlich auch noch die Auseinandersetzung zwischen strukturaler Anthro-
pologie und Kybernetik, bis sie also auch Claude Lévi-Strauss und Norbert
Wiener betrifft.”

Was dabei jenseits aller Rezeptionsgeschichten zur Disposition steht, ist
die Einschitzung von Hertz, man miifite um dieser Anpassung willen an
der Vorstellung von Reprisentation ansetzen und darauf griindend an den
Konzepten davon, was denn tiberhaupt ein Bild sein kann, was denn tiber-
haupt als Bild veranschlagt werden soll.8 Dabei machen Verdnderungen im
Bereich optischer Medien und vor allem der Ubergang von den statischen
Bildern sowohl der bildenden Kiinste als auch der Photographie zu den Be-
wegungsbildern der Kinematographie ihren Einfluf§ geltend. Es wird sich
als Fluchtlinie ergeben, dafl das Symbol in die Phase der Bewegungsbilder
tibergegangen ist (und damit auf verzwickte Weise die Aktualitit des Symbols
beim Wort genommen hat). Heinrich Hertz jedenfalls glaubt fiir den Gegen-
standsbereich einer bestimmten Physik erklaren zu kénnen, daff und wie
Menschen zu bestimmten Bildgebungen gezwungen sind, und zwar gerade
im Angesicht von Phinomenen, die jeder Ansichtigkeit spotten und somit
den Tatbestand eines modernen Erfahrungsverlustes mustergtiltig einlésen.?
Dazu entwickelt Hertz in den Prinzipien der Mechanik von 1894 seine Theorie
der inneren Scheinbilder und Symbole, einen Passus, der nicht nur von GCas-
sirer besonders herausgehoben wird.1% Auffillig an Cassirers Rekonstruk-
tion sowohl in der Philosophie der symbolischen Formen als auch in Der Begriff der

7 Fir eine ausfithrlichere Rekonstruktion vgl. Stefan Rieger, Kybernetische Anthropologie.
Eine Geschichte der Virtualitit, Frankfurt a. M. 2003.
Zur Generalisierung des Bildes vgl. Gottfried Boechm (Hg.), Was ist ein Bild? Munchen
32001; Hans Belting, Bild-Anthropologie, Miinchen ?2002; Bettina Heintz, Jérg Huber
(Hg.), Mit dem Auge denken. Strategien der Sichtbarmachung in wissenschaftlichen und
virtuellen Welten, Wien/New York 2001, dort bes.: Gottfried Boehm, Zwischen Auge
und Hand: Bilder als Instrumente der Erkenntnis, S. 43-54.
Zum Scheinbild vgl. Wolfgang Hagen, Funken und Scheinbilder. Skizzen zu einer Genea-
logie der Elektrizitit, in: VVS Saarbriicken (Hg.), Mehr Licht, Berlin 1999, S. 69-117.
10 Zum Status dieser Scheinbilder bei Heinrich Hertz und ihrer Weiterfithrung bei Lud-
wig Wittgenstein vgl. Wolfgang Hagen, Zur medialen Genealogie der Elektrizitit, in:
Rudolf Maresch, Niels Werber (Hg.), Kommunikation Medien Macht, Frankfurt a. M.
1999, S. 133-173, v.a. S. 154, mit weiterfithrender Literatur, die der Sprachphilosophie
Wittgensteins gilt. Vgl. dazu die Texte von Peter Barker, Hertz and Wittgenstein, in:
Studies in the History and Philosophy of Science 11 (1980), S. 243-256 und Andrew
D. Wilson, Hertz, Boltzmann and Wittgenstein reconsidered, in: Studies in the History
and Philosophy of Science 20 (1989), S. 245-263.

o}

<o

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

104 Stefan Rieger

symbolischen Form tm Aufbau der Geisteswissenschafien ist die Tatsache, dafl Hertz
nicht nur paraphrasiert, sondern direkt und ausfiihrlich zitiert wird.

Heinrich Hertz hat in den Vorbetrachtungen, mit denen er seine >Prinzipien der
Mechanik« einleitet, das neue Erkenntnisideal, auf das diese gesamte Entwick-
lung hinweist, auf den priagnantesten Ausdruck gebracht. Er bezeichnet es als
die nichste und wichtigste Aufgabe unserer Naturerkenntnis, daf sie uns befé-
hige, zukiinftige Erfahrungen vorauszusehen: — das Verfahren aber, dessen sie
sich zur Ableitung des Zukiinftigen aus dem Vergangenen bedienen, bestche
darin, dafl wir uns >innere Scheinbilder oder Symbole« der dufieren Gegenstinde
machen, die von solcher Art sind, dafl die denknotwendigen Folgen der Bilder
stets wieder die Bilder seien von den naturnotwendigen Folgen der abgebildeten
Gegenstinde.1!

Cassirer nimmt das Hertzsche Erkenntnisideal zum Anlaf}, um tiber Bilder
und Reprisentation nachzudenken. Im Rekurs auf Hertz ist fir Cassirer
jedenfalls klar, daf} Physik und physikalisches Weltverstehen sich im Mo-
dus von Bildern vollziehen. Diese stehen allerdings nicht stellvertretend als
Abdruck der Gegenstinde, sie fungieren also nicht als isolierte, statische
Bildatome, sondern als Bildsequenzen mit einer thnen eigenen und unhin-
tergehbaren Dynamik, mit einer ihnen eigenen und unhintergehbaren Zeit-
lichkeit; »- und die Forderung, die wir an die Symbole der Physik stellen,
ist nicht, daf} sie ein einzelnes sinnlich-aufzeigbares Dasein abbilden, son-
dern dafl sie untereinander in einer derartigen Verkniipfung stehen, kraft
der denknotwendigen Folgen der Bilder, die Gesamtheit unserer Erfahrung
systematisch ordnen und beherrschen kénnen«.12 Jenseits aller dsthetischen
Sonderstellungen wird das Bild kurzerhand zur Generalinstanz eines geord-
neten Weltzugangs erklirt.!3 Was dabei zum Tragen kommt, ist allerdings
ein verdndertes Bildkonzept, das von géngigen Modellen der Reprisenta-
tion ebenso wenig erfafit wird wie von den sonst fiir das Bild zustindigen
Disziplinen. Diese Bilder sind auf eine Weise miteinander verbunden, deren
zentrales Kriterium in ihrer Zeitlichkeit und damit in dem besteht, was in ei-
ner bestimmten Mathematik eine Ableitung heifit. Sehr zur Freude des Sym-
boltheoretikers Cassirer jedenfalls erklart Heinrich Hertz alles Verstehen zu
einer Operation, die auf einer unablafilichen Bildung von Bildsequenzen

11 Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Bd. 1 Die Sprache, Darm-
stadt 1997, S. 5. Vgl. ferner ausfithrlich Ernst Cassirer, Wesen und Wirkung des Sym-
bolbegriffs, Darmstadt 1997.

12 Cassirer, Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, S. 187.

13 Vgl. Rieger, Kybernetische Anthropologie.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Scheinbilderfolgen 105

fuflt, die daher auf eine intrikate Weise mit der Zukunft zu tun hat und die
in einem standigen Vorlaufen in die Zukunft grindet.!4

Das Symbol wird in diesem physiko-anthropologischen Rundumschlag zu
jenem Ort erkldrt, an dem die Notwendigkeiten der Natur und die Notwen-
digkeiten des Denkens tibereinkommen. Unklar und offen bleibt in diesem
Passus allerdings, ob dieses Ubereinkommen der Modalitit des Kénnens
oder der des Miissens entspricht, klar wird hingegen bereits in der Wort-
wahl der Bezug zur Infinitesimalmathematik des Barock, zur Integral- und
Differentialrechnung bei Gottfried Wilhelm Leibniz - jenem Leibniz, dem-
zufolge die Natur ein sprungloses Reich der Stetigkeiten begriindet. Seit
Leibniz und Newton ist Zukunft zu einer Sache der Ableitung geworden.
Zwischen dem mathematischen Verfahren der Infinitesimalrechnung und
der Kinematographie, zwischen der Handhabung von Bewegung im Sym-
bolischen mathematischer Formalismen und im Technisch-Realen einer ki-
nematographischen Wahrnehmung, zwischen der Semiotik des Barock und
der Medientechnik der Moderne besteht somit ein eigenwilliges Verhiltnis
der Préfiguration, ein Verhéltnis, das Friedrich Kittler auf die Formel der
folgenden Gleichsetzung gebracht hat: »Das technische Medium aber, das
Bewegung als Infinitesimalkalkiil implementiert, heiflt Film«.1> Endlich ist
durch die Universalisierung eines Bild- und Symbolbegriffes im Menschen
das Infinitesimalkalkiil implementiert, endlich ist im Modus des bewegten
Bildes die Mathematik von Leibniz zu einem Unbewufiten eben dieses Men-
schen geworden. Der Mensch prozessiert sein Symbole und Bilder gebrau-
chendes Denken nach dessen Mafigabe.

Doch so genau und so wiederholt Cassirer den Stellenwert der Hertzschen
Scheinbilder und Symbole bedenkt, und so sehr er sich der modernen Phy-
sik in ihren unterschiedlichen Aspekten auch immer wieder annihert, so
unterschligt der Symboltheoretiker doch in seiner Rekonstruktion jene
Apparatur, mit der die denknotwendigen Zustandsdnderungen ihrerseits
allererst evident und vorstellbar werden kénnen. Das technische Medium,
in dem nach Kittler die Mathematik der Ableitungen implementiert heiflen
darf, bleibt selbst ungenannt. Was Hertz in seinen Prinzipien der Mechanik als

14 Vgl. Heinrich Hertz, Prinzipien der Mechanik: in neuem Zusammenhange dargestellt,
Leipzig 1894.

15 Friedrich Kittler, Medien und Drogen in Pynchons Jweitem Weltkrieg, in: Rolf Kloep-
fer, K.-D. Moller (Hg.), Narrativitit in den Medien, Mannheim 1986, S. 232-252, hier
S. 242. Zur erkenntnistheoretischen Relevanz der Infinitesimalrechnung vgl. Hermann
Cohen, Das Prinzip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapitel zur
Grundlegung der Erkenntniskritik, Frankfurt a. M. 1968.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

106 Stefan Rieger

Ubergangsverhiltnis von Anfangs- zu denknotwendigen Endzustinden ver-
anschaulicht — wobei er den Status dieser Veranschaulichung auch eigens
reflektiert —, ist im Bewegungsbild einer latent gelassenen Kinematographie
implementiert und damit mediale, oder sollte man einfach nur sagen: an-
thropologische Realitit geworden.16

Eine Nachlieferung, also ein apparatives Beim-Wort-Nehmen des von Cassirer
und Hertz ausgesparten Kinematographen, der seinerseits die Nachlieferung
oder Umsetzung eines Stiickes Mathematik ist, erfolgt prompt und diskursiv
stimmig durch einen frithen und weiteren Theoretiker dessen, was heute
unter der Rubrik Medien gehandelt wird. Otto Wiener, wie auch Cassirer
ein getreuer Leser von Heinrich Hertz und dessen Mechanik, riistet 1900
die Theorie der inneren Scheinbilder und ihrer denknotwendigen Anord-
nung nach. Dazu nennt er sowohl die passende Apparatur als auch das ent-
sprechende optische Medium beim Namen. Weil es dabei erstens um Bilder
und zweitens um solche geht, die in Bewegung sind, kommt selbstredend
nur die Kinematographie in Frage und somit neben allen Trivialititen prak-
tischer Unterhaltung das optische Dispositiv der Bewegungsaufzeichnung
endlich auch zu theoretischen Ehren: Die Rede ist von nichts anderem als
vom »theoretischen Kinematographen«, der Auskunft éiber den Symbolge-
brauch und tiber den Menschen selbst liefern soll. So jedenfalls lautet die
einigermafien hochgeschraubte Erwartungshaltung Otto Wieners.

Dessen akademische Antrittsvorlesung, die er am 19. Mai 1900 unter dem
Titel Die Erweiterung unserer Sinne gehalten hat, wird die wissenschaftliche
Theoriebildung in der Eigenlogik virtueller Bilder und diese schlufiendlich
in einer optischen Apparatur namens Kinematographie begriindet sein las-
sen. Und wie Cassirer 1afit auch Otto Wiener Hertz mit seiner Auffassung
iber Symbole und innere Scheinbilder ausfithrlich selbst zu Wort kommen.
Dazu verortet er sein Beispiel, die physikalische Theoriebildung, auch noch
im Umfeld einer allgegenwirtigen Evolutionstheorie und setzt so einen
Trend fort, dem auch andere seiner Arbeiten folgen.!” Die Theorieleistung in
den Naturwissenschaften, also auf jenem Paradefeld fiir die moderne Unan-
schaulichkeit und den modernen Evidenzmangel, wird zu einem Diktat, zu
einer Anweisung, die ausgerechnet im Menschen selbst verankert sein soll.
Der physikalischen Theoriebildung wird nichts weniger als ein anthropolo-
gisches Substrat unterstellt. Abfolge und Programmgestaltung innerer Bilder

16 Zum Status der Informiertheit vgl. noch einmal Cassirer, Zur modernen Physik.
17 Vgl. Otto Wiener, Physik und Kulturentwicklung durch technische und wissenschaftli-
che Erweiterung der menschlichen Naturanlagen, Leipzig/Berlin 1919.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Scheinbilderfolgen 107

sind durch ein Moment des Unbewufiten bestimmt, durch ein Moment un-
hintergehbarer und zugleich notwendiger Unwillkiirlichkeit. Anders gesagt:
Uber die physikalische Theoriebildung als eine, aber eben nur eine Weise
eines geordneten Weltzugangs fithrt die Kinematographie Regte.

Unsere physikalischen Theorieen sind, vom entwicklungsgeschichtlichen Stand-
punkt aus betrachtet, die Anweisungen zu innerlichen Anpassungsvorgiangen an
aussere Vorginge. Unsere Umgebung erzeugt sie in uns dhnlich, wie das Licht
in den Lebewesen das Auge, wie der Schall das Ohr gepréigt hat. In dhnlicher
Weise erzeugt auch der fallende Kérper in unserem Innern eine Art kinematogra-
phisches Abbild derart, dass auf den Eindruck des losgelassenen Korpers unwill-
kurlich der Gedanke an den fallenden in uns auftaucht, wobei unter Umsténden
verhiitende Reflexbewegungen zu stande kommen. Nur ist bei den physikalischen
Theorieen der Kinematograph verwickelterer Natur. HERTZ sagt treffend in sei-
ner hinterlassenen Mechanik: [...] innere Scheinbilder oder Symbole der dusseren
Gegenstinde [...]. Unser Kinematograph muss also vermdoge seines Mechanismus
aus dem Anfangsbild ein Endbild hervorgehen lassen, das den Endzustand des
dusseren Vorganges genau so gut abbildet, wie jenes Anfangsbild den Anfangszu-
stand. Was diirfen wir nun von der fortgesetzten Erweiterung unserer Sinne und
der Vervollkommnung unserer theoretischen Kinematographen erwarten?!8

Auskunft erwartet Otto Wiener vom »theoretischen Kinematographen« vor
allem tiber die Zeit und die Konsequenzen, die unterschiedliche Formen der
Zeitlichkeit auf das Sein der Dinge haben. Damit nimmt er im Riickgriff
auf die Kinematographie ein Argument vorweg, das im Zentrum der Ky-
bernetik Norbert Wieners stehen wird.1¥ Weil sich am Kinematographen
die Ordnung der Zeit nicht nur umsetzen, sondern durch eine Verkehrung
der Zeitachsen auch direkt manipulieren lafit, wird an und mit diesen Ma-
nipulationen die Ordnung der Dinge selbst ablesbar.20 Sichtbar wird so jene
Veridnderung in der Ordnung der Dinge, die von technischen Medien aus-
gel6st und hervorgerufen wird.

Anhand der Frage, ob bestimmte Gegenstinde kinematographentauglich
sind oder eben nicht, genauer noch, anhand der Frage, ob Gegenstinde
bei der — durch den Kinematographen erméglichten — Verkehrung der Zeit-
achsen ihre Identitit beibehalten oder schlicht andere werden, ob also ihre
Zeitlichkeit reversibel oder irreversibel ist, unterscheidet Norbert Wiener

18 Otto Wiener, Die Erweiterung unserer Sinne. Akademische Antrittsvorlesung gehalten
am 19. Mai 1900, Leipzig 1900, S. 23 f.

19 Vgl. Wiener, Kybernetik, v.a. das Kapitel tiber den Zeitbegriff bei Newton und Bergson.

20 Vgl. Erhard Schiittpelz, Hohere Wesen befahlen, in: Gerhart von Graevenitz u.a. (Hg.),
Die Unvermeidlichkeit der Bilder, Tiibingen 2001, S. 187-203.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

108 Stefan Rieger

zwischen Gegenstinden mit und ohne Komplexitit. Er greift im ersten Ka-
pitel seiner Kybernetik — dem Kapitel tiber den Zeitbegriff bei Newton und
Bergson — zum Kinematographen, um auf dessen Grundlage eine Theorie
zu erstellen, die zum einen die Komplexitit bestimmter Gegenstinde zum
Inhalt haben soll und die zum anderen auf der Grundlage unterschiedlich
komplexer Gegenstinde auch noch deren wissenschaftliche Beschaftigung
in den Blick nimmt, somit also im Riickgriff auf die Komplexitit von Ge-
genstanden die Komplexitdt von Wissenschaften zu unterscheiden sucht. In
Kiirzestform differenziert er zwischen ideal einfachen Wissenschaften wie
der Astronomie und komplexeren Wissenschaften wie der Meteorologie.2!
Als Unterscheidungskriterium dienen ihm die Verlaufsform von Sternen
und Planeten einerseits, die von Wolken (und elektromagnetischen Wellen)
andererseits. Eine Uberlegung, in der Wiener die theoretische Kinemato-
graphie seines frithen Namensvetters aufgreift, bringt so im Riickgriff auf
die Kinematographie nichts weniger als Komplexitit selbst zur Anschauung,
macht Komplexitit evident — allerdings um den Preis eines weiteren Ebenen-
wechsels, der zeigt, was im Denken der Medien alles méglich ist. Norbert
Wiener iibersetzt dazu den »theoretischen Kinematographen« Otto Wie-
ners in ein Gedankenspiel, bei dem man sich vorstellen soll, was geschieht,
wenn man bestimmte, in ithrer Komplexitit unterschiedene Gegenstiande wie
Sterne oder Wolken filmt und diesen Film anschlieflend riickwirts ablaufen
1af3t. Sterne und Wolken, klassische Mechanik und moderne Physik haben
in der Engfiihrung der Kinematographie Kriterien ihrer Unterscheidung
gefunden. Anders gesagt: Das chaotische Verhalten des Wetters kiindigt je-
nen Kontrakt mit der Stetigkeit, jenen Kontrakt also, der die Natur davon
abgehalten hat, Spriinge zu begehen.

Wenn wir also die Planeten filmen wiirden, um ein wahrnehmbares Bild ihrer
Bewegung zu zeigen, und den Film riickwirts ablaufen liefen, so ergébe sich
noch, iibereinstimmend mit der Newtonschen Mechanik, ein mogliches Bild der
Planeten. Wenn wir dagegen die Turbulenz der Wolken in einem Gewitter film-
ten und den Film riickwérts ablaufen lieflen, erschiene er ginzlich verkehrt. Wo
wir Aufwinde erwarteten, wiirden wir Abwinde sehen, die Turbulenz wiirde an
Intensitit abnehmen, das Blitzen ginge den Veranderungen der Wolke, die ihm
gewdhnlich vorausgehen, voran und so beliebig weiter.22

21 Vgl. Norbert Wiener, Kybernetik, v.a. S. 53-69.

22 Ebd., S. 54. Zum Stellenwert der Kinematographie im Rahmen von Gedankenexperi-
menten, genauer noch: zu einer Konfrontation von Raum- und Zeitkonzepten vgl. Karl
Gerhards, Nichteuklidische Kinematographie, in: Die Naturwissenschaften. Wochen-
schrift fiir die Fortschritte der reinen und der angewandten Naturwissenschaften 20

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Scheinbilderfolgen 109

Diese Dinge haben selbstredend nicht nur mit Physik zu tun. Vielmehr wird
der Umgang mit Bewegungsbildern zu einem Anthropologikum erklért und
kurzerhand im Menschen verankert: als Phantasie, als vitale Phantasie, die
wie etwa in der philosophischen Anthropologie bei Arnold Gehlen gleich
noch zum Grundbestand einer biologischen Theorie erklart wird.2? Sol-
chen Entwiirfen zufolge findet all das, was Menschen tun, im Zeichen von
Bewegungsbildern und einer sie umsetzenden Instanz statt — gleichgiiltig,
wie auch immer diese dann im einzelnen terminologisch gefafit wird. Men-
schen werden so als Wesen ausgewiesen, die im Modus von Bewegungsbil-
dern und damit im permanenten Vorgriff auf eine Zukunft operieren. Ganz
gleichgiiltig, ob Menschen physikalische Theoriebildung treiben oder ganz
einfach nur ihre Motorik steuern, ob sie wahrnehmen oder eine bestimmte
Bewegung ausfiihren, ob sie tanzen oder turnen, ob sie hammern oder han-
tieren, ob sie Uber Straflen gehen oder Flugzeuge lenken - alles unterliegt
einer bildhaften Steuerung, alles ist Bewegungsentwiirfen und einer sie
erméglichenden Generalinstanz zuzurechnen. Uber alle Randstindigkeit
und tiber jegliche édsthetische Sonderstellung hinaus gerit eine dergestalt
ausgearbeitete und weit gefafite Theorie der Phantasie ins Zentrum einer
Menschenwesensbestimmung, die trotz aller Diversifizierung und Regiona-
lisierung des Wissens vom Menschen noch einmal den alten Anspruch der
Anthropologie auf Ganzheit einlésen mochte.2* Wie randstandig die Ver-
treter der entsprechenden Theoriebildung auch immer sein mégen: Dieser
anthropologische Universalismus hat Methode. Dazu muf} in einem ersten
Schritt die Phantasie aus ihrer dsthetischen Sonderstellung befreit und in ei-
nem weiteren Schritt zu einer Instanz verallgemeinert werden, die fiir nichts
nicht zustdndig sein soll. Arnold Gehlen hat diesen Weg exemplarisch be-
schritten, um am Ende seiner Version der Phantasie nichts weniger als ein
anthropo-biologisches Fundament zu bescheren.

(1932), S. 925-928. Zum Faszinosum, gerade die Relativititstheorie zum Gegenstand
der Kinematographie zu machen und jene durch diese zu veranschaulichen, vgl. Edgar
Beyfuss, Alfred Kossowsky (Hg.), Das Kulturfilmbuch, Berlin 1924, bes.: Schwerdt, Phy-
sikalische und mathematische Probleme im Film, S. 141-148; Hannswalter Kornblum,
Die Grundlagen der Einsteinschen Relativititstheorie als Lehrfilm, S. 149-151.

23 Vgl. Arnold Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Wiesbaden
131997.

24 Zur Universalisierung vgl. Hans Kunz, Die anthropologische Bedeutung der Phantasie,
2 Bde., Basel 1946.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

110 Stefan Rieger

Nun mag wohl eine Anthropologie, die den Menschen von der Handlung aus
begreift, dazu beitragen, die Leistung und Bedeutung der Phantasie sichtbar wer-
den zu lassen. Denn vor allem kann so der Fehler vermieden werden, von vorn-
herein zu hoch anzusetzen. Man denkt gerne in erster Linie an die dichterische
oder kiunstlerische >Verklarungy, jedenfalls an die in der Sprache lebende oder
die hochgeziichtete optische, musikalische Phantasie, also an Funktionen indivi-
dueller und entlasteter Sublimierung, vielleicht auch noch an das Traumleben,
aber selten daran, daf} sie doch zuerst ein sehr reelles und vitales Geschehen
ist.25

Die Phantasie ist als vitale Instanz so allgegenwirtig, dafl in threm Namen
auch die Kasuistik physikalischer Phanomene ganz explizit unter die an-
thropologische Verallgemeinerung fallen kann und fallen muf}. Der Versuch,
die Kasuistik der Physik anthropologisch zu erden, erfolgt einmal mehr im
Riickgriff auf Heinrich Hertz, erfolgt also vor dem Hintergrund von eben
jenen physikalischen Phinomenen, die ob ihrer Unemsichtigkeit vermeint-
lich an kein Menschenwesen mehr zu adressieren sind. Als Vorlagenlieferant
zeichnet der ungarische Bildtheoretiker Melchior Paldgyi verantwortlich,
ein Autor, der mit Plessner, Gehlen, Scheler, Buytendijk unter anderem die
philosophische Anthropologie und ihr nahestehende Theorieangebote auf
eine universale Bildprogrammatik eingeschworen hat.26 Es ist eine der eigen-
timlichen Pointen seines Ansatzes, dafl er seine Theorie unter den Begriff
der Virtualitit faflt. Unabhingig von der Implementierung in Computern
und den entsprechenden Aufgeregtheiten um digitale Kunstwelten liefert
er so einen der vielleicht letzten Versuche, dem Menschen eine einheitliche
Grundierung zuteil werden zu lassen. Ausgerechnet im Namen jener Vir-
tualitdt, die nachgerade topisch ins Feld gefiithrt wird, um den Menschen in
der Moderne um die nur ein Aufschreibesystem vorher so licbgewonnenen
Werte wie Eigentlichkeit, Wesen und Natur zu bringen, ausgerechnet im Zei-
chen dieser Kategorie soll dem Menschen seine Bestimmung zuteil werden.
Das jedenfalls ist die Fluchtlinie von Palagyis Naturphilosophischen Vorlesungen.
Uber die Grundprobleme des Bewufstseins und des Lebens. Selbstredend darf seine
dort vorgestellte Version der Phantasie auch vor der Elektrizitdt nicht halt
machen, miissen universale Theorien doch auch alles erklaren kénnen. Wie

25 Gehlen, Der Mensch, S. 316.

26 Vel. Benjamin Bihler, Lebende Korper. Organologische Modelle in der Biologie, Phi-
losophischen Anthropologie und Literatur im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts, [Ms.
Konstanz 2003].

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Scheinbilderfolgen 111

sehr sie das tun, zeigt ein Passus, der in der Wahrnehmungslehre den Abschnitt
Theorie der Phantasie erdffnet.

Gewohnlich denkt man, daf die wissenschaftliche Untersuchung der Phantasie
blof fiir die Asthetik eine grundlegende Bedeutung habe, und merkt nicht, daf}
die Lehre von der Phantasie eines der prinzipiell wichtigsten Kapitel auch der
Erkenntnistheorie bildet. [...] Mit andren Worten, es gibt ohne Phantasie gar
keine Erkenntnis: weder eine mathematisch-naturwissenschaftliche noch auch
eine solche, die in das Gebiet der Logik, der Ethik oder der sogenannten Gei-
steswissenschaften gehort. Ja, es gibt ohne Phantasie — und dies soll besonders
betont werden —, auch keine Kenntnisnahme von dem, was uns in Wirklichkeit
umgibt, also kein Sehen von Farben und Gestalten, kein Héren von Tonen und
Melodien, keine Beobachtung kérperlicher Dinge durch Tasten und Greifen, mit
einem Worte: keine sinnliche Wahrnehmung und keine Art irgendeiner niederen
oder auch héheren geistigen Tatigkeit.2”

Die Naturphilosophischen Vorlesungen machen darauf die Nagelprobe und neh-
men dazu die besonders uneinsichtige Elektrizitit zum Exempel. »Eine be-
sondere Stellung kommt der Elektrizitit zu, die tiberhaupt keine spezifische
vitale Reprasentation hat und deshalb eine fundamentale Bedeutung fiir die
mechanische Naturwissenschaft gewinnt«.28 Ganz gegenlaufig zu all den Ar-
gumenten des Evidenzmangels moderner Physik und des daraus geschlos-
senen Erfahrungsverlustes in eben jener Moderne argumentiert Paldgyi
umgekehrt, indem er kurzerhand den Begriff des Lebens den Seinsweisen
physikalischer oder sonstiger Phinomene voranstellt. Er tut dies im Zeichen
der Bewegung, die ihrerseits unhintergehbar ist.

Es ist kein Zufall, keine Laune und auch keine Sache der zweckméfligen Auswahl,
was den Physiker bestimmit, alle mechanischen Vorginge durch Bewegungsbil-
der falbar zu machen. Alle Theorien, welche die Wirme, das Licht usw. durch
Bewegungsbilder erldutern, sind nofwendige Theorien. [...] Geniale Physiker wie
Maxwell und Hertx stellten interessante Betrachtungen tiber den Gebrauch von an-
schaulich machenden analogischen Bildern in der Physik an. Insbesondere betont
Hertz, dafl unsere Wahrnehmung uns keine volligen Zusammenhinge und Ge-
setzmifligkeiten darbietet, und dafl wir annehmen miissen, die Mannigfaltigkeit
des wirklichen Geschehens sei unvergleichlich grofier als die des wahrnehmbaren
Geschehens. Von denjenigen Vorgangen nun, die der Wahrnehmung unzugang-
lich bleiben, miifiten wir Bilder (bzw. Symbole) entwerfen, und zwar miissen

27 Melchior Paldgyi, Wahrnehmungslehre. (Mit einer Einfithrung von Dr. Ludwig Klages),
Leipzig 1925, S. 69.

28 Melchior Paldgyi, Naturphilosophische Vorlesungen. Uber die Grundprobleme des Be-
wufitseins und des Lebens, in: ders., Ausgewihlte Werke, Bd. 1, Leipzig 1924, S. 184.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

112 Stefan Rieger

diese Bilder so konstruiert werden, daf} ihre denknotwendigen Folgen gleich auch
Bilder der naturnotwendigen Folgen jener nicht wahrnehmbaren Vorgénge seien.
Das Bild aber, das wir allen der Wahrnehmung nicht zugénglichen Geschehnissen
unterlegen, ist Masse, die sich in Bewegung befindet.2

Wie Paldgyi weiter ausfiihrt, gilt dieser Befund nicht nur fiir die individuel-
len Strategien der Veranschaulichung, sondern fiir die Struktur der Wissen-
schaften selbst. Nicht mehr geniale Einzelbegabungen und ihnen geschul-
dete Trouvaillen, sondern ein universaler Bildmechanismus soll dafiir aus-
schlaggebend sein. Eine Wissenschaftsgeschichte auf dieser Grundlage hitte
also weniger bei jenen Einzelvermégen anzusetzen, wie sie als besondere
Befihigung zur Abstraktion etwa dem Mathematiker Felix Klein oder zur
Bildgebung dem Chemiker Kekulé so gerne personal attestiert wurden. »Es
liegt in der Natur der menschlichen Phantasie begriindet, daf3 sie alle me-
chanischen Vorginge nur in dem Bilde der Bewegung, d.i. der eingebilde-
ten Bewegung und der eingebildeten Empfindung, zu erfassen vermage«.3°
Es ist diese >Natur« der eben eingebildeten Bilder, die neben allen anderen
alltiglichen Seins- und Weltbeziigen auch den Wissenschaften ihre Struk-
tur verleiht. Im Zuge eines Universalismus wird die Phantasie fiir die Wis-
senschaft systemkonstitutiv, sie unterliegt damit mehr als nur individuel-
len Bezugnahmen. Sie greift also nicht nur gelegentlich in das Geschehen
der Evidenzerzeugung und Vorstellbarkeit ein, sondern sie tut dies standig.
Aufkldrung tiber die Physik und Chemie kann daher in Paldgyis Sicht der
Dinge nur eine Lebenswissenschaft und eine in ihr begriindete Theorie der
vitalen Visualisierung leisten, oder, wie es an anderer Stelle der Naturphilo-
sophischen Vorlesungen heifit: »Die Antwort auf diese Frage kann nur durch
den Erkenntnistheoretiker im Vereine mit dem Biologen« und Lebenswis-
senschaftler »gefunden werden«.3! Zwischen Vitalitdt und Virtualitit findet
das Symbol seinen Ort - einen Ort, dessen Aktualitit in Verdnderungen der
Episteme begriindet liegt.

Was diese kleine Mediengeschichte des Symbolbegriffs zeigt, findet in den
dominanten Redeweisen tiber Medien ausgesprochen wenig Beachtung. Me-

29 Ebd., S. 184f. Zur experimentellen Nachstellung vgl. Erich R. Jaensch, Jakob Schweicher,
Experimentelle Untersuchungen iiber die Begriffsbildung im anschaulichen Denken (zu-
gleich im Hinblick auf das >gegenstandliche Denken< Goethes), in: Zeitschrift fiir Psycho-
logie und Physiologie der Sinnesorgane, 1. Abt., 114 (1930), S. 185-226 (mit Abb.). Vgl.
A.E. Dolbaer, Mechanical Conceptions of Electrical Phenomena, in: Nature. A Weekly
INlustrated Journal of Science 55 (1896), S. 65-69.

30 Paldgyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S. 184.

31 Ebd.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Scheinbilderfolgen 113

dien er6ffnen Aussageoptionen, die weder in einer Technikgeschichte noch
in einer Medienwirkungsforschung aufzugehen brauchen. Medien sind jen-
seits ihrer Inhalte und jenseits der Fixierung auf diese Inhalte immer auch
und immer schon Modelle fiir kognitive Prozesse jeglicher Art. Als solche
bestimmen sie den Weltzugang nicht nur durch technische Aufierlichkeiten
der Reproduktion, der Erreichbarkeit, der Kommunikation, der Manipula-
tion — wenngleich iiber diese am meisten gehandelt wird —, sondern sie be-
stimmen die Weisen, wie Menschen sich Dinge vorstellen, veranschaulichen,
plausibilisieren oder eben symbolisieren.32 Im Inneren psychischer Systeme
wird nach Mafigabe technischer Medien verfahren. Dieses Innere, die black
box, deren Unzugianglichkeit nicht nur ein systemtheoretischer Allgemein-
platz geworden ist, stellt selbst kein Vakuum dar, ist selbst nicht unerreicht
und unerreichbar. Die black box ist damit aussagenmaflig belangbar. Sie ist,
weil an die Geschichte technischer Medien gebunden, selbst historisch varia-
bel, sie kann von Relativitidt handeln, ohne selbst relativ sein zu miissen.

32 Das gilt auch fur den Bereich des Erfindens selbst. Vgl. Stefan Rieger, Scentia intuitiva und
Erfindungskunst. Zu einer Theorie des Einfalls und der Entdeckung, in: Stefan Metzger,
Wolfgang Rapp (Hg.), Homo inveniens. Heuristik und Anthropologie am Modell der Rhe-
torik, Tubingen 2002, S. 179-195.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In ,



https://doi.org/10.5771/9783968216645

WOLFGANG STRUCK

Dokument/Symbol/Film
Der ruhige und kalte Weg des Beobachtens

Ich habe, indem ich meinen ruhigen und kalten
Weg des Beobachtens, ja des blofien Sehens ging,
sehr bald bemerkt, dafl die Rechenschaft, die ich
mir von gewissen Gegenstinden gab, eine Art
von Sentimentalitdt hatte, die mir dergestalt auf-
fiel, dafl ich dem Grunde nachzudenken sogleich
gereizt wurde.!

Johann Wolfgang Goethes 1797 unternommene Reise aus dem abgeschie-
denen Weimar in das grofistddtische Frankfurt ist zugleich eine Zeitreise,
zuriick in die Vergangenheit der eigenen Biographie und voraus in die Welt
der — im Vergleich zu der zur Heimat gewordenen kleinen Residenzstadt -
fremden, modernen Urbanitit. Das stellt unerwartete Anforderungen an
den dem daheimgebliebenen Freund Schiller versprochenen Reisebericht,
auf die Goethe schliefllich mit seiner berithmten Konzeption des Symbols
reagieren wird. Der Trimmerhaufen des — im Bombardement zerstorten,
aber aufgrund gestiegener Grundstiickspreise trotz oder vielleicht auch ge-
rade wegen der Zerstérung immer noch einen gréfleren Wert als noch we-
nige Jahre zuvor reprasentierenden — grof3véterlichen Hauses, in dem Goethe
zuerst ein »Symbol« der grofien, »gewerbreichen Stadt« erkennt, bestatigt
und verunsichert thn gleichermafien in seinem Vorsatz, (s)eine Reisebeschrei-
bung am ehesten in einem »ruhigen und kalten Weg des Beobachtens, ja
des bloflen Sehens« fundieren zu kénnen.2 Ist doch nicht allein das Symbo-
lisierte, wie Heinz Schlaffer dem Reisenden vorrechnen wird, ein abstraktes
6konomisches Gesetz, das »nur gegen alle Anschauung richtig sein kann«,3
sondern auch das Symbolisierende kann tiberhaupt erst Evidenz gewinnen,
weil »eine liebevolle Erinnerung dazu[kommt]« und es mit einem sehr per-
sonlichen Aufmerksamkeitsindex versieht.* Goethe gibt seine Hoffnung

1 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, in: Emil Stai-
ger (Hg.), Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, Frankfurt a. M. 1977, Bd. 1,
S. 439-442, hier S. 439.

2 Ebd., S. 440f.

3 Heinz Schlaffer, Faust — Zweiter Teil. Die Allegorie des 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1981,
S.18f.

4 Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, S. 441.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

116 Wolfgang Struck

auf eine Verallgemeinerungsfahigkeit seiner singuliren Evidenzerfahrung
jedoch nicht auf, sondern er suspendiert sie, legt sie gleichermafien zu den
Akten:

Man mag sich stellen, wie man will, so sicht man auf der Reise die Sache nur von
Einer Seite und tbereilt sich im Urteil, dagegen sicht man aber auch die Sache
von dieser Seite lebhaft, und das Urteil ist in gewissem Sinne richtig. Ich habe
mir daher Akten gemacht, worin ich alle Arten von 6ffentlichen Papieren, die mir
eben jetzt begegnen, Zeitungen, Wochenblitter, Predigtausziige, Verordnungen,
Komdodienzettel, Preiskurante einheften lasse und sodann auch das, was ich sehe
und bemerke, als auch mein augenblickliches Urteil einhefte.>

Einer aufgeschobenen, spéteren »poetischen< Bearbeitung bliebe es vorbehal-
ten, aus solchen Akten wieder jene »eminente[n] Falle« herauszufiltern,

die, in einer charakteristischen Mannigfaltigkeit, als Repréasentanten von vielen
andern dastehen, eine gewisse Totalitdt in sich schlieflen, eine gewisse Reihe for-
dern, Ahnliches und Fremdes in meinem Geiste aufregen und so von auflen wie
von innen an eine gewisse Einheit und Allheit Anspruch machen

und die daher »eigentlich symbolisch« heiflen diirfen.6 Daff die Vermitt-
lung des Gegensitzlichen, etwa der unmittelbaren Wahrnehmung und der
aufschiebenden Verzeitlichung, des Konkreten und des Abstrakten, des
Besonderen und des Allgemeinen, des Dinges und des Zeichens, dazu ten-
diert, eine solche >symbolistische« Poesie strukturell zu tiberfordern, ist oft
beschrieben worden, etwa in einer pragnanten Formulierung von Michael
Titzmann: »Mit Hilfe des S[ymbol]-Begriffs wird die Unterscheidung zwi-
schen semiotischen Sachverhalten, die etwas bedeuten, und natiirlichen
Sachverhalten, die nichts bedeuten, aufgehoben«.” Eine mit dem Symbol-
Begriff verbundene Tendenz, in Umkehrung der gewohnten Semantik Na-
tur als deutbar, Kunst dagegen als unausdeutbar zu denken, nihert beide
Bereiche einander an und beschwort damit eine sich auflésende Einheit und
Ordnung der Welt im Versuch, »zu integrieren, was schon lingst nicht mehr
zu integrieren ist«.8 Historisch bekommt das Symbol damit eine nostalgische
Funktion des - vergeblichen — Widerstands gegen die Dynamik einer durch

5 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 22. August 1797, in: Staiger, Der
Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 446-448, hier S. 447.

6 Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, S. 4391.

7 Michael Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Walter
Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie, Stuttgart 1979, S. 642-665, hier
S. 660.

8 Ebd., S. 661.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Dokument/Symbol/Film 117

Komplexitit und Abstraktheit charakterisierten Moderne zugewiesen. Seine
Aktualitit bezieht es aus seiner Unzeitgeméflheit. Dafl Goethe sich der mit
dem Konzept aufgeworfenen Ambivalenzen durchaus bewufit gewesen zu
sein scheint, deutet die Fiille paradox anmutender Formulierungen an, die
den Begriff eher umschreiben als definieren — »die Sache, ohne die Sache
zu seyn, und doch die Sache«.?

Eine dieser Ambivalenzen, die sich in Goethes »Akten« besonders deutlich
abzeichnet, ist die von Sehen und Lesen, der »Einbruch der Schrift in die
Kontinuitit der Erscheinungen«.1® Weder in der Sammlung von schriftli-
chen Dokumenten noch in der Verschriftlichung eigener Eindriicke ist die
urspringliche Privilegierung des »bloflen Sehens« aufrechtzuerhalten, mit
der Goethe den »kalten Weg des Beobachtens« und die Moglichkeit des
Symbolisierens aufeinander bezogen hatte. Unabhingig davon, ob man es
mit Goethe fiir ein sinnvolles Unternechmen hilt, das symbolfihige Ding
aus diesem Agglomerat von Schriftzeugnissen wieder herauszudestillieren,
oder mit seinen Kritikern die Paradoxien eines solchen Vorhabens heraus-
streicht, ist das >Symbol¢ hier zum Teil einer symbolischen Ordnung gewor-
den, des semiotischen Systems der Schrift, in das Goethe seine Beobachtung
transformieren muf}, da ihm kein optischer Speicher zur Verfiigung steht.
'Beobachtet« werden nur mehr - in metaphorischer Verschiebung des Aus-
drucks — Vorgénge innerhalb dieses Systems, damit aber ist die Verbindung
von Vorsemiotischem und Semiotischem, die das Symbol garantieren soll,
gekappt — und somit ist auch die angestrebte Vorurteilsfreiheit nicht mehr
gesichert.

Allerdings wird sich mit den technischen Medien des Visuellen — Photogra-
phie und Film - eine Méglichkeit abzeichnen, dieses Dilemma zu 16sen. Mit
threm Versprechen einer von individuellen wie kulturspezifischen Vorurtei-
len unverstellten Reproduktion der sichtbaren Welt scheint das Sehen jene
Kilte zu erlangen, in der Goethe die »liebevolle Erinnerung« zu bannen
versuchte. Und mehr als das: Mit der physikalischen Spur, die sich vom
Licht reflektierenden Objekt bis zum entwickelten Photopapier oder zur

9 Johann Wolfgang Goethe, Nachtrag zu Philostrats Gemdlde [ Ueber Kunst und Alterhum. Zwey-
ten Bandes drittes Heft], in: ders., Simtliche Werke, Briefe, Tagebticher und Gespriche,
Abt. 1, Bd. 20 Asthetische Schriften 1816-1820, hg. von Hendrik Birus, Frankfurt a. M.
1999, S. 536-540, hier S. 540.

10 Christian Moser, Sichtbare Schrift, lesbare Gestalten: Symbol und Allegorie bei Goethe,
Coleridge und Wordsworth, in: Eva Horn, Manfred Weinberg (Hg.), Allegorie. Kon-
figurationen von Text, Bild und Lektiire, Opladen/Wiesbaden 1998, S.118-132, hier
S.124.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

118 Wolfgang Struck

Projektion auf eine Leinwand zieht, steht auch die Grenze zwischen Kunst
und Natur erneut zur Diskussion. André Bazin etwa argumentiert, daf§ mit
dem photographischen Objektiv nicht allein das (Kinstler-)Subjekt aus sei-
ner privilegierten Position im Reprasentationsprozef} verdriangt worden ist
(das ist tendenziell bereits in Goethes »Akten« der Fall, die er selbst als inten-
tionslose Sammlung beschreibt — eine Art écriture automatique), sondern auch
Objekt und Bild einander ontologisch angenihert werden:

Die Fotografie profitiert von der Ubertragung der Realitit des Objektes auf seine
Reproduktion. [...] Die logische Unterscheidung zwischen dem Imaginaren und
dem Realen wird mehr und mehr aufgehoben. Jedes Bild muf§ als Objekt empfun-
den werden und jedes Objekt als Bild.11

Indem Bazin das mit dieser Eigenschaft — logisch und ontologisch Unver-
einbares miteinander in Beziehung zu setzen - ausgestattete Bild zum tech-
nischen Apriori des Mediums Film erklirt, hebt er eine Analogie zur Dis-
kussion um das Symbol hervor. In den semiotischen Prozef§ des Films — »[a]n-
dererseits ist der Film eine Sprache«, lautet die lakonische Wendung, mit
der Bazin seinen Aufsatz enden ldf3t!2 — dringt damit ein >Naturrest« ein, ein
Fremdkorper in der symbolischen Ordnung.

Dieser Prozef3 ist aber in zweierlei Hinsicht fragwiirdig. Zum einen erscheint
es bei Bazin eher so, daf} dieser >Naturrest« weniger von der Individualitit
und Realitit des Objekts, zu dem er die Verbindung aufrechterhalt, Zeugnis
abzulegen vermag, als daf} er diese selbst in Gefahr bringt, von der symbo-
lischen Ordnung aufgesogen zu werden. Zum anderen erscheint die Mog-
lichkeit einer auf visuelle Evidenz gegriindeten Représentation komplexer
Sachverhalte, wie jenes 6konomische Gesetz, nach dessen Symbol Goethe
gesucht hatte, fragwiirdig, etwa in dem pragnanten Diktum Brechts:

Eine Fotografie der Kruppwerke oder der AEG ergibt beinahe nichts tiber diese
Institute. Die eigentliche Realitdt ist in die Funktionale gerutscht. Die Verding-
lichung der menschlichen Bezichungen, also etwa die Fabrik, gibt die letzteren
nicht mehr heraus.13

11" André Bazin, Ontologie des fotografischen Bildes [Ontologie de 'image photographique,
1945], in: ders., Was ist Kino? Bausteine zu einer Theorie des Films, hg. von Hartmut
Bitomsky, Kéln 1975, S. 21-27, hier S. 24, S. 27.

12 Ebd., S. 27.

13 Bertolt Brecht, Der Dreigroschenprozefi. Ein soziologisches Experiment, in: ders., Gro-
e kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, Bd. 21 Schriften 1, unter Mitarb.
von Marianne Conrad bearb. von Werner Hecht, Berlin/Weimar/Frankfurt a. M. 1992,
S. 448-514, hier S. 469.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Dokument/Symbol/Film 119

Waihrend das Abzubildende sich zu entziehen scheint, erweist sich der Abbil-
dungsprozef als weit entfernt von einem >blofen Sehenc jenseits von Kultur
und Gesellschaft und deren symbolischen Ordnungen. Konsequenterweise
etabliert sich Filmtheorie in erster Linie unter semiotischen und psycho-
analytischen Pramissen in Abgrenzung gegen eine Vorstellung des >bloflen
Sehens<, und ebenso konsequent erscheint es, dafl das photographische Bild
hier weitgehend in eine dhnliche Bedeutung einrtickt wie das >Symbol«in der
Peirceschen Semiotik: die eines arbitrar-konventionalisierten Zeichens.
Dennoch ist die Debatte um die Spielrdume filmischer Symbolik nicht er-
ledigt. Einerseits liefie sie sich im Blick auf das fithren, was Pierre Bourdieus
Soziologie der symbolischen Formen als einen Akt der Usurpation beschreibt, in
dem kulturelle Symbole ihren Systemkontext scheinbar ausléschen und
dem Anschein nach als »konkrete Individualititen« auftreten.* Anderer-
seits kénnte mit Siegfried Kracauers Theorie des Films nach konkreten Wider-
stinden gesucht werden, die das individuelle Element seiner Integration in
das bedeutungsgenerierende System entgegenzusetzen vermag. Ich méchte
dazu im folgenden einige Strategien betrachten, mit denen sich das Medium
Film in seiner Frithphase selbst als Produzent von Symbolen empfiehlt und
dabei sowohl der einen als auch der anderen Position Argumente liefert. An-
gesiedelt sind diese Strategien an eben jenen Grenzlinien zwischen Evidenz
und Abstraktion sowie zwischen Homogenitdt und Heterogenitit, die das
Goethezeitliche Symbol iiberwinden sollte.

| Das Besondere und das Allgemeine: Ein Schornstein
ist ein Schornstein ist ein Schornstein ...

Gerade der von Goethe anvisierte Komplex der 6konomischen Moderne
hat, trotz Brechts Verdikt, dazu angeregt, mit den Mitteln des Films >emi-

14 Pierre Bourdieu, Zur Soziologie der symbolischen Formen, aus d. Franz. von Wolfgang
Fietkau, Frankfurt a. M. 21983: »Die Symbole, wie sie von den kulturellen Formationen,
den Mythen oder Riten in noch stirkerem Maf3e als von der Sprache verwandt werden,
besitzen nicht die artifizielle Reinheit der willkiirlichen Symbole, wie eine formale Lo-
gik sie auffafit. In héherem Grade noch als die Figuren der Geometrie stellen sie sich
als konkrete Individualititen dar, die eher an-und-fiir-sich als in Beziehung zur Gesamt-
heit der zur selben Klasse gehorigen Phinomene behandelt zu werden verlangen; die
Mythen, Riten oder sogar philosophische und literarische Werke [...] sind gegen ihre
Entschlisselung vielleicht weniger durch den Anschein von Absurditit und Inkohérenz
geschiitzt [...], als durch den Schein von Sinn, der bei einer bruchstiick- und stichproben-
haften Lektiire entsteht« (S. 12).

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

120 Wolfgang Struck

nente Faille« zu suchen, die sich photographisch abbilden lassen und doch
abstraktere Sachverhalte symbolisieren konnen. Ein Beispiel dafiir bietet die
folgende Reihe imaginierter Szenarien (die tatsichlichen Filmen entnommen
sind): Das Ruhrgebiet 1970; zu sehen sind Schornsteine, zunichst einzeln in
schneller Folge, dann, den gesamten Bildraum ausfillend, gruppiert zu ei-
nem panoramatischen Ensemble; Schornsteine, aus denen unablassig Rauch
quillt, gelber Rauch, blauer Rauch, schwarzer Rauch, mit dem grauen
Dampf von Kiihltirmen zu einem undurchdringlichen Schleier vermischt,
der den Himmel verdeckt. Dazwischengeschnitten: Kinder auf einem trost-
losen Bolzplatz, der Ball ist im Dunst kaum zu erkennen ($mog, BRD 1973;
Regie: Wolfgang Petersen). — Ein von Triimmern iibersites Fabrikgeldnde,
Deutschland 1948: Die Kamera erfafit einen zwischen Ruinen aufragenden
Schornstein, fahrt ihn von oben nach unten ab, verharrt auf einem Schild
am Sockel: »Rauchen verboten«. Eine Stimme kommentiert, es brauche
noch viel »zdher Geduld und immer neuer Anstrengungen, damit die
Schornsteine endlich wieder rauchen diirfen« (Heute und vor ein paar Fahren,
BRD 1954; Produktion: Gerhard Garus). — Ein russisches Industriekombi-
nat, Ende der zwanziger Jahre: Feuer und Funken, Maschinen in rasanter
Bewegung, virtuos bedient von gestahlt wirkenden Arbeiter-Kérpern, ziel-
sicher fliegenden Arbeiterinnen-Hénden, geschnitten in schnellem Rhyth-
mus - die Produktion lduft auf Hochtouren. Dazwischen immer wieder der
Blick hinauf an einem endlos in den Himmel ragenden Schornstein, aus dem
schwarzer Rauch aufsteigt. Ein Mann klettert nach oben (Der Mann mit der
Kamera/Tschelowek s kinoapparatom, UdSSR 1929; Regie: Dsiga Vertov). - Ein
englisches Kohlerevier um 1910: Nach einer Reihe von Detailaufnahmen er-
faflt eine Totale das Gelande, Fordertiirme, Hallen, Verladeanlagen werden
iberragt von einem rauchenden Schornstein (4 Day in the Life of a Coalminer,
GB 1910; Produktion: Kineto Production Company).

Daf} ein Schornstein nicht einfach nur ein Schornstein ist, nehmen alle vier
Filme in Anspruch. Zugleich verdeutlicht aber die Sequenz, daf} das Allge-
meine, das symbolisiert werden soll — das Versprechen wirtschaftlicher Pro-
speritdt, die proletarische Kontrolle der Produktionsmittel, die Zerstérung
der Welt durch eine unkontrollierbar gewordene Produktion —, ohne den
jeweiligen syntagmatischen Zusammenhang der Filme und den umfassen-
deren kulturellen Kontext eben nicht >evident« ist. Damit etwas Allgemeine-
res »gesehen« werden kann, miissen semantische Offenheiten reduziert und
Alternativbedeutungen ausgeschlossen werden. Das zweite Beispiel etwa
ist so in seine Wiederaufbau-Geschichte verstrickt, dafy die Produzenten
die durchaus naheliegende Assoziation eines Krematorium-Schornsteins

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Dokument/Symbol/Film 121

gar nicht in Betracht gezogen haben. Zugleich integrieren sich die Bilder in
ein System aus Uberzeugungen, Hoffnungen, Erwartungen, Befiirchtungen
und Angsten, und erst in diesem eng gekniipften Netz aus Assoziationen
vermogen sie einzustehen fiir einen kulturellen Mehrwert, der neben den
jeweiligen industriellen Produkten noch fabriziert wird, so dafl der Schorn-
stein nicht allein metonymisch fur den je spezifischen Produktionsprozef§ steht,
sondern symbolisch fur einen diesen umfassenden und ihn in die Sphére kul-
tureller >Verhandlungen« verschiebenden Zusammenhang. Dieser Integra-
tionsprozefl kann jedoch auf Widerstinde stoflen, die von den Bildern selbst
ausgehen — das unterscheidet sie von reinen< Elementen einer semiotischen
Struktur. Ein etwas niaherer Blick auf den letzten, historisch frithsten Film
meiner Beispielkette kann das verdeutlichen.

A Day in the Life of a Coalminer ist ein Industriefilm, 1910 produziert von der
Kineto Production Company im Auftrag der britischen L.N.W. Railway.
Umfassenderes Thema ist damit die Infrastruktur, etwa der Austausch zwi-
schen den Waliser Kohlerevieren, den mittelenglischen Industriestddten und
dem Handelszentrum London. Kohle nimmt hier eine doppelte Rolle ein,
sowohl als Treibstoff als auch als Transportgut. Von diesem Entstehungszu-
sammenhang her gesehen, ist der Film also nicht in erster Linie an der Bio-
graphie oder dem (Alltags- und Arbeits-) Leben jenes Bergmanns interessiert,
auf den nicht nur der Titel, sondern auch die filmische Narration dennoch
den Fokus legt. Ohne weitere Einleitung, die den angedeuteten Rahmen ab-
stecken wiirde, beginnt der Film mit einem privaten Szenario. Von Frau und
Tochter an der Haustiir verabschiedet (wahrend ein etwas élterer Junge im
Hintergrund bleibt), macht sich ein Bergmann auf den Weg zur Arbeit; das
Midchen begleitet thn noch durch den Garten bis zur Strafle, kehrt dann
mit der Mutter ins Haus zurtick, wihrend der Film seinem Protagonisten
zum Werksgelande und schliefilich bis in den Stollen »unter Tage« folgt. Hier
verliert er thn — vorerst — aus den Augen, der einzelne verliert sich in der
uniibersehbaren Menge der Arbeitenden ebenso wie im Gewirr der Arbeits-
stitten. Eine lange Sequenz folgt nun dem Weg, den die geférderte Kohle
nimmt, bis schlieflich die beladenen Giiterziige in dichter Folge das Werks-
geldnde verlassen. Erst jetzt kehren auch die Bergleute ans Tageslicht zuriick,
und allmihlich gerit auch der uns bekannte Arbeiter wieder in den Fokus.
Mit seiner Riickkehr zu Heim und Familie schlief3t sich der Kreis.

Damit ist der Film jedoch noch nicht zu Ende. »A cosy fireside«, kiindet
ein letzter Zwischentitel an, und die folgende Einstellung zeigt eine Fami-
lie vor einem Kamin. Es ist jedoch nicht die Arbeiterfamilie, die wir in der
vorangehenden Einstellung in ithrer Wohnung haben verschwinden sehen.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

122 Wolfgang Struck

An ihre Stelle tritt nun - in identischer Konstellation: Vater, Mutter, kleine
Tochter — eine grof3biirgerliche Familie, die sich vor einem Kamin versam-
melt, den gerade ein Dienstméidchen angeheizt hat. Motiviert ist dieser etwas
abrupte Sprung natiirlich durch die Kohle, die Produzenten und Verbrau-
cher verbindet und damit auch die proletarische Welt der Arbeit und das
grofibiirgerliche Familienidyll.

Es ist eine typische Strategie frither Industrie- und Werbefilme, das Produkt
als Verkoérperung des Produktionsprozesses erscheinen zu lassen. Welche
Rolle dabei das Ideal industrieller Massenproduktion spielt, tritt vielleicht
dort am deutlichsten hervor, wo man es — aus heutiger Perspektive — am
wenigsten erwarten wiirde: bei der Produktion von Lebensmitteln. Auch
tuber Dosenmilchfabriken rauchen Schornsteine, und, um noch einmal ein
englisches, etwas vor 4 Day in the Life of a Coalminer entstandenes Beispiel her-
anzuziehen, 4 Visit fo Peek Frean and Co’s Biscuit Works (GB 1906; Produktion:
Cricks and Martin) beginnt mit einem Blick auf Kohlehalden, mit denen
riesige Ofen angeheizt werden, und schwenkt dann iiber eine Fabrikhalle,
in der, zwischen Forderbéndern, Dampfwolken und Kohlestaub, ebenso-
gut Automotoren oder Gasréhren von den an verschiedensten Maschinen
und FlieBbindern hantierenden Arbeitern und Arbeiterinnen montiert
werden konnten. Erst nach diesem Uberblick wendet sich der Film seinem
spezifischen Gegenstand zu, und dazu zergliedert er, dhnlich wie 4 Day in
the Life of a Coalminer, den Produktionsablauf in einzelne Schritte, von der
Anlieferung der Rohstoffe, die zwar aus dem Haushalt vertraut sind, aber
gerade deshalb in den hier zu sehenden Mengen spektakuldr wirken, bis
hin zu einer nicht enden wollenden Kette von Lieferwagen, die das Werks-
geldnde schliefilich mit den gefullten Keksdosen verlassen. Diese syntagma-
tische Ordnung erscheint als natiirlich — und so ist sie auch bis heute ein
gangiges Darstellungsmuster fiir die filmische Dokumentation industrieller
Prozesse geblieben. Aber evident ist sie gerade nicht, wie die anfinglichen
Uberblicksaufnahmen ebenso bestitigen wie die den Zwischentiteln zu
entnehmende Tatsache, dafl die Reihenfolge in der Prisentation der Auf-
nahmen nicht ihrer Stellung im Produktionszyklus entspricht — so erfahren
wir etwa, da} die am Ende gezeigten Lieferwagen die Fabrik bereits am
Morgen verlassen haben. Was sich der Kamera ebenso wie dem uninfor-
mierten Besucher tatsdchlich présentiert, ist eine verwirrende Gleichzeitig-
keit samtlicher Arbeitsschritte, die den industriellen Produktionsrhythmus
charakterisiert. Erst die filmische Montage tibersetzt ihn in eine syntagmati-
sche Ordnung, die den konventionellen, handwerklichen oder hiuslichen
Backprozefl widerspiegelt.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Dokument/Symbol/Film 123

Diese Ubersetzung macht den einzelnen biscuit gleichsam zum Protagoni-
sten einer Erzihlung — eines Entwicklungsromans —, der den gesamten Pro-
duktionsprozefl durchlduft und damit zum Garanten der Homogenitit in
einem heterogen erscheinenden Produktions-Universum werden kann. Dar-
auf basiert auch der persuasive Effekt, der den Film als Werbefilm kenn-
zeichnet. Er zeigt nicht nur nachdriicklich Kapital und Arbeit, die hier in-
vestiert, Energie und Dynamik, die freigesetzt werden. Er inkorporiert diese
Krifte dem einzelnen Produkt, und so wird der Keks zu einer Art Ding-
symbol, in das nicht nur Butter und Mehl eingebacken sind, sondern auch
Kraft und Dynamik, Masse und Komplexitit des industriellen Fertigungs-
prozesses. Allerdings kann er das nur werden im und durch den Film, der
die chaotischen Eindriicke zu einem Kontiguititszusammenhang verbindet,
der sich weder dem unvermittelten Blick in die Fabrikhalle erschlieit, noch
dem einzelnen Keks anzusehen ist - und ganz sicher nicht zu schmecken
(was sicherlich auch niemand gewollt hitte, legen die Bilder doch nahe, nicht
so sehr feine Backgeriiche zu assoziieren als ein Aroma aus Maschinendl,
Kohlestaub und dem Schweif} der Arbeiter und Arbeiterinnen).

Eine dhnliche Ubersetzung bestimmt nun auch die Struktur von 4 Day in the
Life of a Coalminer. Denn im Wechsel von der proletarischen zur grofibiirgerli-
chen Familie manifestieren sich keine geographisch-raumlichen und sozialen
Grenzen, sondern eher eine zwischen verschiedenen Seinszustinden, ein
Gegensatz zwischen den Welten der Arbeit und der Familie, den der Film
auf symboltrachtige Weise tiberformt. »Light after darkness«, ist die Szene
der Riickkehr des Bergmanns in den Kreis der Familie tibertitelt, und die
Hell-Dunkel-Metapher ist nachdriicklich visualisiert: Das kleine Madchen,
das der Vater zur Begruflung in seine Arme nimmt, tragt ein Kleid, das, am
Abend noch ebenso blendend weifl wie am Morgen, die Bergmannskleidung
geradezu anzuleuchten scheint, und auch die dunkle Kleidung der Frau ist
weitgehend unter einer weiflen Schiirze verborgen. In der Konstruktion
dieses Bildes konvergieren die beiden Modelle, welche die narrative Orga-
nisation des Films bestimmen: zum einen der Tageskreislauf, der zwischen
Autbruch und Riickkehr ein typisches, kaum ereignishaftes, sondern all-
taglich wiederkehrendes Geschehen entfaltet, damit aber zugleich die As-
soziation eines >natiirlichen« Rhythmus aufrechterhilt, und zum anderen
die patriarchale Kleinfamilie als — normativ iiberhohtes — Korrelat solcher
'Nattirlichkeit«.

Das Kaminfeuer der letzten Einstellung nimmt die Opposition von hell und
dunkel auf und verbindet sie mit der von Wirme und Kilte, aber auch mit
der von Intimitit, Geborgenheit und Nihe im privaten Raum der Klein-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

124 Wolfgang Struck

familie einerseits, der Abstraktheit und Ferne der Arbeitswelt andererseits.
Indem aber die wiarme- und lichtspendende Kohle zum Symbol des Fami-
lienidylls wird, verbindet sie beide Pole der Opposition miteinander. Sie ist
das Produkt unendlicher Miihen, welche die Gesellschaft auf sich genom-
men hat, um der Familie - oder mit dieser dem Individuum - ein sicheres
Refugium zu gewihren, ein (grofibiirgerliches) Familienidyll, das mit der
Industrialisierung nicht nur vereinbar ist, sondern geradezu auch als deren
Produkt erscheint. Und, so suggeriert die Parallelitit der beiden Familien,
dann auch riickiibertragbar auf die proletarische Familie wird. Kohle ist
nunmehr ein Integrationsmedium, das nicht nur die verschiedenen gesell-
schaftlichen Klassen miteinander verbindet, sondern auch die verschiedenen
Lebensbereiche — Offentlichkeit und Produktion einerseits, Privatheit und
Freizeit andererseits. Und solcherart zum Medium erhoben, kann sie dann
tatsdchlich auch das eigentliche Transportmittel, die Eisenbahn - eine Ei-
senbahngesellschaft war es ja, die den Film in Auftrag gegeben hatte — sym-
bolisieren.

Als Abschluf3 einer solchen Kontiguititskette illustriert »A cosy fireside« das,
was Siegfried Kracauer ein halbes Jahrhundert spiter in seiner Theorie des
Films »fabrizierte Evidenz« nennen wird: »Diese Scheinbestitigungen sollen
uns glauben machen, nicht sehen lassen«.!5 Glauben sollen wir in diesem
Fall, dafl tatsachlich die Parallelen die Differenzen tiberwiegen, daf} also die
proletarische Familie auf die gleiche Weise — wenn auch vielleicht nicht in
gleichem Mafie — die Segnungen des industriellen Fortschritts geniefit wie
die grofibiirgerliche, und daf} der Ort dieses Genusses der schiitzende Bin-
nenraum familidrer Nihe und Privatheit ist. Evident kann das nur erschei-
nen, weil der unvermittelte Sprung in den grofibiirgerlichen Haushalt dazu
fahrt, dafl der proletarische nicht nur nicht sichtbar, sondern daf} er auch
explizit verdeckt und ausgel6scht wird.

Zu sehen dagegen ist in dem Film vieles, was diesen Verdrangungsprozef}
nachhaltig dementiert — etwa die im Bergwerk allgegenwirtige Frauen- und
Kinderarbeit, die in den Einstellungen vom Produktionsprozefl keineswegs
versteckt ist. Tatsdchlich sieht man mehr Frauen als Minner teilweise
schwerste korperliche Arbeit leisten, so dafl der Bergbau zumindest >tiber
Tage, wie ein Zwischentitel kommentiert, als »Female industry« erscheint.
Wer diese Frauen sind, was fir Familien, was fiir ein Privatleben sie erwar-

15 Siegfried Kracauer, Theorie des Films. Die Errettung der duleren Wirklichkeit, vom
Verf. rev., tibers. von Friedrich Walter u. Ruth Zellschan, hg. von Karsten Witte, Frank-
furt a. M. 1985, S. 397.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Dokument/Symbol/Film 125

ten, erfahren wir nicht. Die »natiirlichec Dominanz des patriarchalen Famili-
enmodells und mit ithm die Vorstellung, daf} die Frau des Bergmanns nichts
anderes zu tun haben konnte, als auf die Riickkehr ihres Mannes zu warten,
und damit auch die Parallelitdt von proletarischem — sicher nicht zufillig
unseren Blicken verborgen bleibendem - und grofibtrgerlichem Haushalt
ist mit diesen Bildern ins Reich der Phantasie verwiesen. Auch der die Nar-
ration strukturierende Kreislauf nattirlicher Tageszeiten konnte kaum eine
ungeeignetere [llustration finden als in der Arbeit >unter Tage« — tatsdchlich
kéme der Bergmann ja eher aus der Dunkelheit des Stollens in die Dunkel-
heit der Nacht.

In solchen Widerspriichen scheitert der Versuch, im Besonderen des Tages-
ablaufs dieses Arbeiters das Allgemeine der modernen Industriegesellschaft
evident werden zu lassen. Weder erreicht er die individuelle Realitét dieses
einen Arbeiters, noch gelingt der Versuch einer anthropologisierenden Ver-
allgemeinerung. Die in der Lektiire des filmischen Syntagmas behauptete Ein-
heit von Natur und moderner Gesellschaft erweist sich als liickenhaft, die
»fabrizierte Evidenz« ist fadenscheinig. Eben das aber wird nun sehr wohl
evident. Es sind solche Momente des Widerspruchs, die Kracauer veranlas-
sen, neben die »fabrizierte« eine zweite Form der Evidenz zu stellen, die er als
»materielle« bezeichnet und in einem mehr oder weniger grofien >Naturrest«
der apparativen, photographischen Grundlage des Films verankert. In ihr
geht die Intentionslosigkeit von Goethes »Akten« eine Verbindung mit der
von Bazin skizzierten »Ontologie« ein:

Indem das Kino uns die Welt erschliefdt, in der wir leben, fordert es Phanomene
zutage, deren Erscheinen im Zeugenstand folgenschwer ist. Es bringt uns Auge in
Auge mit Dingen, die wir fiirchten. Und es nétigt uns oft, die realen Ereignisse, die
es zeigt, mit den Ideen zu konfrontieren, die wir uns von thnen gemacht haben.16

Die Metaphorik dhnelt derjenigen der »Akten«: Der Film wird hier zum
Speicher von Dokumenten, die sich der Geschlossenheit einer semiotischen
Struktur entziehen, das Kino wird zum Medium, in dem diese Dokumente
kommunizierbar werden; es folgt einer Spur aus der semiotischen in die
vorsemiotische Welt. Dafi solche Zeugenschaft allerdings prekér ist, hat Kra-
cauer explizit herausgestrichen, wenn er den »bestitigende[n] Bilder[n]«, die
vorschnell in der semiotischen Struktur aufgehen, grundsétzlich mit Mif3-
trauen begegnet und seine Aufmerksambkeit allein auf die irritierenden, in
Frage stellenden Bilder richtet. Er hat es aber auch implizit in einem - lite-

16 Ebd., S. 395.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

126 Wolfgang Struck

rarisch-mythologischen - >Bild« bestitigt, mit dem er das seine Theorie des
Films abschlieflende Kapitel tiber Materielle Evidenz einleitet: Das »Haupt der
Medusac.

Nach einer knappen Nacherzéhlung der mythischen Narration, derzufolge
Perseus die grauenerregende Medusa tiberwinden konnte, weil er sich, den
direkten Blick vermeidend, an ihrem Spiegelbild orientierte, gelangt Kra-
cauer zu folgendem Fazit:

Die Moral des Mythos ist natirlich, dafl wir wirkliche Greuel nicht sehen und
auch nicht sehen koénnen, weil die Angst, die sie erregen, uns ldhmt und blind
macht; und daf} wir nur dann erfahren werden, wie sie aussehen, wenn wir Bilder
von ihnen betrachten, die ihre wahre Erscheinung reproduzieren.!”

Die mit dem Medium der Kinematographie verkniipfte Eigenschaft, sicht-
bar zu machen, was dem blofen Auge unsichtbar bliebe, wird von Kracauer
auf eine spezifische, nicht physiologische, sondern psychologische Weise in
Dienst genommen. Die Reproduktion soll eine Lahmung des Blicks, soll
Angst und Schrecken tiberwinden helfen. Damit aber stellt sich die Frage,
warum die Bilder weniger Schrecken auslésen, warum Perseus in der Spie-
gelung das Haupt der Medusa ansehen kann, ohne zu Stein zu erstarren.
Zwei mogliche Antworten bieten sich an: Der Spiegel bietet keine addquate
Reproduktion; er liefert ein verzerrtes, um entscheidende Dimensionen,
nimlich diejenigen, die den Schrecken auslésen, verkiirztes Abbild, ein Si-
mulakrum. Oder die Reproduktion entkontextualisiert und entpragmatisiert
das Abgebildete, so daf} es — als Fiktion —, befreit von unmittelbarem Hand-
lungsdruck, betrachtet werden kann. Die zweite Méglichkeit bietet offen-
sichtlich keine befriedigende Loésung fir die Ausgangsfrage, denn fiir Per-
seus kommt es ja gerade darauf an, zu handeln. Aber auch die erste Antwort
erscheint problematisch: Das verzerrte Bild wiirde gerade die entscheidende
Frage offenlassen, namlich was es ist, was den Beobachter erstarren 1af3t. Ist
die Angst berechtigt, d. h. hat sie ihren Ursprung wirklich im Objekt, oder
hat sie ihn im beobachtenden Subjekt, in Perseus, der seine Angst oder sein
Vorurteil nur auf die Medusa projiziert? Die »Moral« wire in diesem Fall
eine Scheinmoral, die Abbildung verstellte das Abgebildete. Immerhin lafit
der Medusa-Mythos ja einigen Raum fiir Skepsis: Der Schild, in dem sich
die Medusa spiegelt, stammt von Athene, die offensichtlich ein Interesse an
der Vernichtung der Medusa hat. Ist die Verldfilichkeit der Reproduktion
also wirklich garantiert? Vor allem aber ist die Geschichte Teil einer spezi-

17 Ebd.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Dokument/Symbol/Film 127

fischen Narration, einer Heldengeschichte, in der die Medusa auf die ganz
spezifische Funktion des Monsters festgelegt ist — was sie zu >bezeugen< hat,
ist also von vornherein festgelegt. Die Logik des Gleichnisses bricht in bei-
den Fillen zusammen. Aber genau das ist konsequent. Denn es geht der
Theorie des Films ja darum, konventionalisierte Bilder zu unterlaufen, und
konventionell ist das mythische Bild ohne Frage: »Wir haben in der Schule
die Geschichte vom Haupt der Medusa gelernt«, so beginnt Kracauer seine
Nacherzahlung.18 Auch das Wort »natiirlich«, das Kracauers »Moral« beglei-
tet, muf} im Kontext der Theorie des Films verdichtig erscheinen, die doch
immer wieder die »materielle Evidenz« des einzelnen photographischen Bil-
des gegen Natiirlichkeit und Selbstverstindlichkeit usurpierende Bedeutun-
gen — »Moral«! - aufruft. Jene verdeckten Spuren, denen die Theorte des Films
nachspiirt, kénnte nur ein Bild der Medusa bewahren, das dem Regime der
Konventionen entzogen wire - fiir Kracauer ist es das photographische Bild,
das Gegenstand einer symbolgenerierenden Lektiire werden kann, gerade
weil es nicht das Ergebnis einer Symbolproduktion ist.

I »Restin pieces«: Vom Schicksal des Kérpers im Zeitalter
seiner medialen Symbolisierung

Auch im Falle des photographischen Bildes bleibt die von Kracauer aufge-
rufene Zeugenschaft prekdr. Wer vor Gericht erscheint, mufd sich dessen
Regeln unterwerfen. Das gilt wiederum bereits fiir Goethes Symbol-Kon-
zeption: Indem das »natiirliche, reale, sichtbare Objekt fiir einen abstrakten
Sachverhalt einstehen soll, gerit es selbst ins Reich der Abstraktion. Ein
Haus oder ein Grundstiick ist kein Raum mehr, den man ansieht oder be-
tritt, in dem man lebt, feiert, stirbt, sondern ein Objekt finanzieller Speku-
lation; eine Stadt, die man bereist, préasentiert sich nicht als lebendiger Or-
ganismus geselligen Lebens, sondern als Gesamtheit von Schreib- und Ver-
waltungsakten. Unter den Vorgaben der Kinematographie wird nun auch
der Mensch - d.h. der lange Zeit an der Spitze der symboltrichtigen Ob-
jekte stehende (schéne) menschliche Kérper — zum auf die Wahrnehmung
von Bewegung und Differenz trainierten »Unterschiedswesen«,!9 oder er

18 Ebd.

19 Georg Simmel, Die Grofistddte und das Geistesleben, in: Die Grofistadt. Vortrage und
Aufsitze zur Stadteausstellung, Jahrbuch der Gehe-Stiftung, Bd. 9, Dresden 1903, S. 185-
206, hier S. 188.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

128 Wolfgang Struck

wird zum motorischen Apparat, wie ihn die Bewegungsphotographie eines
Muybridge oder Marey zu vermessen verspricht, um so jenem »Optisch-Un-
bewufiten« ndherzuriicken,20 dessen Ausdruck der bewegte Korper sein soll.
Das Symbol markiert nunmehr die Schnittstelle zwischen kinematographi-
schem Apparat und kinetischem Kérper.

Aber nicht nur der wissenschalftliche Film, sondern auch das frithe Unter-
haltungskino zeigt eine unverhohlene Lust an der Destruktion des Korpers
und reflektiert darin eben jene Funktionen, die auch Medientheorien dem
Film - wie der Moderne insgesamt — zuschreiben werden. Indem es ihr in
sadistischen und masochistischen Phantasien breiten Raum bietet, radika-
lisiert und konterkariert es die Zurichtung des Menschen zum Symbol des
Mediums. Explosion of a Motor Car (GB 1900; Regie: Cecil Hepworth) etwa
ist ein solcher Film, der den Bedrohungen der Moderne durch gesteigerte
Drastik begegnet. Mittels eines Stopptricks (der Film wird wihrend der
Aufnahme in der Kamera angehalten, die vorfilmische Szene neu arrangiert,
dann wird die Aufnahme fortgesetzt) wird ein Auto samt seiner Insassen
in die Luft gesprengt; wo eben noch die Passagiere frohlich in die Kamera
winkten, regnen einen Augenblick spater Leichenteile vom Himmel und
drohen einen herbeigeeilten Schutzmann zu erschlagen. Die Szene endet
schliefilich damit, daf dieser in die Defensive geratene Hiiter der Ordnung
vergeblich versuchen wird, die Fragmente der Kérper wieder zu sortieren.
Das Szenario dhnelt der tiber den griechischen Dichter Simonides erzdhlten
Legende, die am Ursprung der Mnemotechnik steht — mit dem Unterschied
allerdings, dafl Simonides sich bei der Identifikation noch auf die Identitt
des Raums verlassen konnte: Auch nachdem die einstiirzende Decke der
Festhalle die Kérper der Erschlagenen bis zur Unkenntlichkeit entstellt hat,
befinden sich diese doch noch am gleichen Ort, an dem sie vor der Kata-
strophe gesessen haben. Das Automobil schliefit eine solche Kontinuitét aus,
da es den Raum selbst in Bewegung versetzt.

Was dem Schutzmann nicht gelingt, gelingt jedoch dem Film selbst. Bereits
in ihrer ersten Vorfithrung lieflen die Briidder Lumicre eine eben eingeris-
sene Mauer vor den Augen der Zuschauer wieder auferstehen, indem sie
den Film einfach riickwirts durch den Projektor laufen lieflen. Etwas auf-
wendiger ist die Erinnerungsarbeit in der 1903 von George Albert Smith
inszenierten kleinen Burleske Mary Jane’s Mishap, or Don’t Fool with Faraffin. Es

20 Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit.
1. Fassung, in: ders., Gesammelte Schriften, hg von Rolf Tiedemann u. Hermann
Schweppenhiuser, Bd. 1.2, Frankfurt a. M. 1974, S. 431-469, hier S. 461.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Dokument/Symbol/Film 129

beginnt mit einer abgefilmten Varieté-Szene: Ein etwas ungeschicktes Haus-
madchen versucht vergeblich, einen Ofen anzuziinden. Schon dabei gerit
die durch den Kérper garantierte Identitét partiell in Unordnung. Kohle-
striche auf dem Gesicht etwa fithren zu einer Art cross-dressing, ein Effekt, den
die junge Frau im Spiegel ausgiebig bewundert. Die filmische Umsetzung
forciert diesen Auflosungsprozef3: Zeigt sie zunichst die gesamte Szenerie
in bithnenartiger Perspektive, fokussiert und isoliert sie im weiteren Verlauf
einzelne Korperteile. Einerseits erscheint dadurch das Ausdruckspotential
des Korpers gesteigert, etwa in deutlicher hervorgehobenen Zeigeakten wie
einer Wendung ans Publikum, mit dem die Schauspielerin Augenkontakt
zu suchen scheint. Zugleich aber unterwirft der Film sich diesen Kérper, in-
dem er ihn fragmentiert und mit den neu entdeckten Mitteln der Filmmon-
tage wieder zusammensetzt — in eine Einheit, die nun nicht mehr »natiirliche
heiflen kann, sondern eine filmische Rhetorik etabliert. Seine eigentliche
Macht spielt der Film aber erst in dem Augenblick aus, als das Madchen
versucht, mit einem kréftigen Schufl Paraffin dem Feuer nachzuhelfen und
dabei den Ofen zur Explosion bringt. Nach einem Schnitt zeigt der Film
jetzt eine Aufienansicht des Hauses, und dann sehen wir, wie inmitten einer
Rauchwolke das Hausmddchen raketenartig aus dem Schornstein geschos-
sen kommt und wie schliefllich, wie bereits in Explosion of a Motor Car, die
Teile thres nunmehr zerfetzten Korpers vom Himmel regnen. Vor einer sol-
chen Demontage muf} erneut der traditionelle Totenkult versagen: »Here
lies Mary Jane who lighted the fire with paraffin — Rest in pieces« ist auf dem
Grabstein zu lesen, den die folgende Einstellung zeigt. Ihren Frieden findet
die Heldin erst in einer filmischen Trick-Montage, die sie noch einmal threm
Grab entsteigen 1af3t, wieder in der Ganzheit ihrer Erscheinung, aber durch
eine Doppelbelichtung zum halbtransparenten Abbild entstofflicht. Jenes
Medium, so liefie sich wohl die metakinematographische Botschaft dieser
Szene formulieren, das den Korper in Fragmente zersprengt hat, besitzt auch
die Macht, ihn wieder zusammenzufiigen — allerdings nur innerhalb seines
eigenen Universums, als kérperloses Bild.

Daf diese Integration als Rickkehr zu einer vormodernen — und d.h. vor-
kinematographischen — Natiirlichkeit auch innerhalb des kinematographi-
schen Bildraums unvollstindig bleiben mufi, davon zeugen nicht nur die
arbeitenden Frauen in 4 Day i the Life of a Coalminer, sondern vor allem
auch die Prasenz des kinematographischen Apparats selbst, die sich in der
selbstbewufdt ausgestellten Technik manifestiert. Dazu ein letztes Beispiel.
A Wonderful and True Story verspricht der Untertitel eines Films, der die von
Ernest Shackleton geleitete Expedition dokumentiert, die 1914 unter gro-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

130 Wolfgang Struck

er offentlicher Anteilnahme zur ersten Durchquerung des antarktischen
Kontinents aufgebrochen war, sich aber, nachdem ihr Schiff bereits vor Er-
reichen des antarktischen Festlandes vom Packeis eingeschlossen und zer-
quetscht worden war, zu einer vielmonatigen Odyssee im stidlichen Eismeer
gestaltete. South, der Film, den Expeditionskameramann Frank Hurley 1919
aus dem von ihm gedrehten und mithsam geretteten Material — sowie aus
ergdnzenden Standphotographien und Zeichnungen — montierte, schildert
den Uberlebenskampf als Konfrontation mit einer ebenso grandiosen wie
menschenfeindlichen Natur, die den Reisenden als das Andere jener tech-
nischen Moderne entgegentritt, von der sie sich Schritt fiir Schritt weiter
entfernen, bis sie schlieilich tatséchlich in einer anderen Welt angekommen
sind. Zugleich entwirft der Film jedoch eine sehr genau kalkulierte Rheto-
rik, die beide Welten aufeinander bezieht. Bereits die Exposition stellt die
Expeditionsteilnehmer in einen doppelten Rahmen. Wie die Schauspieler
in zeitgendssischen Spielfilmen erscheinen zunichst einzeln die wichtigsten
von ihnen, freigestellt und vor neutralem Hintergrund, in charakteristi-
scher Pose, aber losgelost aus dem Handlungskontext. Es folgt eine zweite,
analoge Sequenz, in der die Portritierten ihre Uniformen oder Alltagsklei-
dungen, in denen man ihnen auch in London auf der Strafle begegnet sein
kénnte, mit Polarkleidung vertauscht haben, in der sie nun vor einer stili-
sierten Eislandschaft posieren. Diese Doppelung markiert zugleich Differenz
und Identitit; die Vorgestellten sind zugleich Teil der anderen und der einen
Welt: wonderful and true. Als wahrheits- und identititsverbiirgende Rhetorik
kann man auch die Sorgfiltigkeit deuten, mit der die Dokumente von der
Fahrt ins und durch das Eis in den Kontext ihrer Produktion eingebettet
werden. Eine lange, vom weit vorragenden Bugspriet aus aufgenommene
Einstellung etwa zeigt, wie der Schiffsrumpf sich seinen Weg durch die Eis-
decke bricht; Bilder, die, an romantische Erhabenheitstopoi erinnernd, noch
heute eine faszinierende Ambivalenz entfalten. Diese Bewegung strahlt eine
grazile Leichtigkeit auf der graphischen Oberfliche aus und benennt doch
zugleich die unendlichen Mithen im Kampf mit den elementaren Naturge-
walten und nicht zuletzt die Mithen, mit denen diese Bilder selbst gewonnen
worden sind. Diesen Aspekt greift die folgende Einstellung auf, in der man
sieht, wie ein Mann mit einem Kasten (einer Kamera?) auf den Bugspriet
klettert und schliefilich genau die Position einnimmt, aus der die vorange-
hende Einstellung aufgenommen worden sein mufi. Fir diese Aufnahme
wiederum muf} sich die Kamera auf dem Mast befunden haben, der in der
folgenden Einstellung zu sehen ist — ein metonymisches, durch die Technik
der Filmproduktion zusammengehaltenes Verweissystem, das sich tenden-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Dokument/Symbol/Film 131

ziell bis zur Position des Publikums im Kinosaal verlingern liefie und somit
einen kontinuierlichen, homogenen Raum konstituiert, in dem sich die »an-
dere¢, wunderbare Welt und die »einex, >wahre« beriithren.

Gleichzeitig wird jedoch die unaufhebbare Differenz dieser beiden Welten
betont. Sie bekommt durch die Zisur, die der Erste Weltkrieg zwischen
die Reise und ihre filmische Représentation gelegt hat, zusitzlich auch eine
zeitliche Dimension: Die Naivitdt der Abenteuerwelt erscheint noch weiter
fortgertickt, das Territorium zugleich, durch den nachrichten- und verkehrs-
technischen Innovationsschub, den der Krieg mit sich brachte, dagegen
nihergertickt. Damit aber geht die metonymische Reprisentation dann
doch in eine symbolische tiber. Der kinematographische Apparat selbst ist
es, dem dabei die paradoxe Leistung zugemutet wird, zugleich Differenz
und Identitit zu bezeugen, er selbst wird also zum Symbol. Ob er damit
auch zum Ordnungsprinzip in einer heterogener erscheinenden Welt avan-
ciert, erscheint allerdings fragwiirdig. Aber eben diese Fragwiirdigkeit cha-
rakterisiert bereits das von Goethe in die Diskussion gebrachte Symbol.
Zumindest kehrt in Kracauers Theorie des Films die Vorstellung eines beob-
achtenden Reisenden zurtick, der sich nicht der Dichotomie von Sehen und
Lesen fugt:

Film ist, zusammen mit Fotografie, tatsichlich die einzige Kunstart, die ihr Roh-
material zur Schau stellt. Die besondere Kunst [...] muf} auf die Fahigkeit [...]
zurtickgefithrt werden, im Buch der Natur zu lesen. Der Filmkiinstler gleicht ei-
nem phantasievollen Leser oder einem Entdecker, der von unstillbarer Neugierde
getrieben wird.2!

21 Kracauer, Theorie des Films, S. 392.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In ,



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und Figur

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @
Inhakts Im

f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In ,



https://doi.org/10.5771/9783968216645

HEINZ J. DRUGH

»Allenthalben auf seiner Oberflache«
Zur Prasenz des Korpers im klassizistischen Symbol

I Noch einmal: Allegorie und Symbol

Der topische Auftakt einer Abhandlung tiber das Symbol besteht in dem
nicht gerade ermutigenden Hinweis, dafy schon seine Definition kaum 16s-
bare Probleme bereitet. »In der Tat«, schreibt Ernst Cassirer zu Beginn sei-
nes Vortrags Das Symbolproblem und seine Stellung im System der Philosophie, »gibt
es wohl keinen anderen Begriff der Asthetik, [...] der sich so schwer in die
Grenzen einer festen definitorischen Bestimmung einschlieflen und sich in
seinem Gebrauch und seiner Bedeutung eindeutig festlegen 1afit«.! Gassi-
rers Bemerkung ist mehr als ein rhetorischer Hinweis auf den Stellenwert
der eigenen Herkulesarbeit am Symbolbegriff, sondern besitzt durchaus
ein Fundament in der Sache, hat das Symbol doch seit jeher verwirrende,
mehr noch: widerspriichliche Definitionen erfahren.2 Zunichst ist da die
Verwendung des Begriffs im Sinne eines natiirlichen Merkmals zu nennen, wie
sie beispielsweise in Platons Symposion begegnet.3 Dort wird in dem bekann-
ten Mythos des Aristophanes iiber die erotische Attraktion als symbolon das-
jenige Gegenstiick bezeichnet, das jedes menschliche Wesen sucht, um sich
mit ihm zu einem urspriinglich zweigeschlechtlichen Kugelwesen wiederzu-
vereinen. Ein symbolon wire demnach natiirlicher Teil eines organischen Gan-
zen. Dem entgegen steht das Verstdndnis des Symbols als eines willkiirlichen
Sprachzeichens, wie es sich in Aristoteles’ Abhandlung De interpretatione findet.
Zeichen, weild schon Aristoteles, funktionieren gerade »nicht aufgrund eines
natiirlichen Zusammenhangs, sondern aufgrund einer Ubereinkunft«.* Auf

1 Ernst Gassirer, Das Symbolproblem und seine Stellung im System der Philosophie, in:
ders., Symbol, Technik, Sprache. Aufsitze aus den Jahren 1927-1933, hg. von Ernst
Wolfgang Orth u. John Michael Krois, Hamburg 1985, S. 1-21, hier S. 1.

2 Vgl. Stephan Meier-Oeser u. a., Symbol, in: Joachim Ritter u.a. (Hg.), Historisches Wor-
terbuch der Philosophie, Bd. 10, Darmstadt 1998, S. 710-739.

3 Platon, Symposion, in: ders., Werke in acht Banden, gr.-dt., Gibers. von Friedrich Schleier-
macher, hg. von Gunther Eigler, Bd. 3, Darmstadt 1974, 191d.

4 Meier-Oeser u.a., Symbol, S. 7121f., vgl. Aristoteles, De interpretatione, gr.-dt., tibers. u.
hg. von Hans Guinter Zekl, Hamburg 1998, 16a, 3-4.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

136 Heinz J. Dragh

der einen Seite findet sich also eine Position, die das Symbol als natiirliches
Element eines umfassenden Ganzen begreift, einer Einheit, die vom Symbol
nicht bezeichnet wird, sondern an der es organisch teihat. Auf der anderen Seite
1483t sich das Symbol in der Tradition von Aristoteles’ Neubestimmung mit
dem Begriff des Zeichens tibersetzen, eine Verwendung, die bis heute etwa
in der Linguistik, Musik oder Mathematik in bezug auf ihre jeweiligen No-
tationsweisen geldufig ist. Fiir die Karriere des Symbols in der dsthetischen
Theorie ist diese zweite Bedeutung freilich hinfallig. Ins Rampenlicht riickt
es ndamlich erst, als es im 18. Jahrhundert zu einem spekulativen Gegenstiick
der Allegorie aufsteigt.’

Die Allegorie stellt in der Asthetik, Poetik und Rhetorik seit der Antike ge-
wissermaflen den Prototyp eines willkiirlichen, lediglich per Konvention
bedeutenden Zeichens dar. So weist — um einen besonders einflufireichen
Theoretiker zu nennen — Augustinus in seiner rhetorischen Lehrschrift De
doctrina christiana nachdriicklich auf den Zeichencharakter des (oft dunklen
und daher methodisch, mit Hilfe der Allegorese, auszulegenden) Bibeltex-
tes hin: »Auch die von Gott gegebenen, in der Heiligen Schrift enthaltenen
Zeichen sind uns wieder nur durch die Menschen, die sie aufschrieben,
kund geworden«.6 Neben die Schrift tritt als zweite Form der Offenbarung
die gottliche Schopfung, die in allegorischer Tradition als Buch der Natur
ebenfalls mit deutlichem Akzent auf ihre Zeichenhaftigkeit verhandelt wird.
Denn auch ein natiirliches Zeichen, daran lafit Augustinus keinen Zweifel
aufkommen, »ist [...] eine Sache, die aufler ihrer sinnenfélligen Erscheinung
aus ihrer Natur heraus noch einen anderen Gedanken nahe legt«.” »Om-
nis mundi creatura quasi liber et pictura nobis est et speculum«,?3 lautet der
entsprechende Lehrspruch des Scholastikers Alanus ab Insulis. Auch die
nattrlichen Geschépfe, die Pflanzen, Tiere und nicht zuletzt der Mensch
selbst haben demzufolge Zeichenstatus, d.h. sie verwewsen auf ein géttliches
Substrat, wihrend sie abseits ithrer Anzeigefunktion, in ihrer materialen

5 Vgl. Michael Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Wal-
ter Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie, Stuttgart 1979, S. 642-665, hier
S. 650.

6 Aurelius Augustinus, Vier Buicher tiber die christliche Lehre [De doctrina christiana], in:
Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus ausgewahlte praktische Schriften ho-
miletischen und katechetischen Inhalts, tibers. von P. Sigisbert Mitterer, Miinchen 1925,
112, S. 50.

7 Augustinus, De doctrina christiana, IT 1, S. 49.

8 [Jedes Geschopf der Welt ist fiir uns gleichsam Buch, Bild und Spiegel]. Zitiert nach Ernst
Robert Curtius, Europiische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 1967, S. 323.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Allenthalben auf seiner Oberflache« 137

Hiille, strenggenommen zu vernachlissigen sind. An diesem Punkt setzt das
Symbol einen anderen Akzent, und zwar insofern, als bei thm die kdrperliche
Realitit des betreffenden Gegenstandes, seine Form, auf das engste mit dem
Bedeuteten assoziiert bleibt: »Simbolice, id est per similitudines corporales
divina repraesentantes«, formuliert der mittelalterliche Theologe Johannes
Gerson.? Das Symbol, so Wilhelm Emrich, »verharrt im Besonderen«.10
Diese grundsitzliche Differenz zwischen Symbol und Allegorie - ersteres als
Verkorperung und zweite als arbitrire Zeichenverweisung — wird in markan-
ter und fiir das literaturwissenschaftliche Verstindnis priagender Weise im
asthetischen Diskurs des 18. Jahrhunderts funktionalisiert. Robert Stock-
hammer hat zu Recht darauf hingewiesen, daf} »die besondere Attraktivitat
des antiken [d.i. des platonischen, H.D.] Symbolbegriffs« fiir die »Asthetik
um 1800« in seiner »gerade nicht auf Sprache angewiesenen Gegensténdlich-
keit« beruht. In seinem den >kalten< Rationalismus iberwindenden Interesse
am Sinnlichen beerbt das Symbol »die semiotische Kategorie des >natiirli-
chen Zeichens«,!! wie sie der Abbé Du Bos in den sensualistischen Réflexions
critiques sur la Poésie et sur la Penture (1719) im Hinblick auf die Differenz von
bildlichen und sprachlichen Zeichen wieder in Umlauf bringt. Dabei liegt
im Unterschied zu Augustinus die Betonung aber auf Natiirlichkeit statt
auf Zeichenhaftigkeit:

Les signes que la Peinture employe [...] ne sont pas des signes arbitraires & insti-
tués, tels que sont les mots dont la Poésie se sert. La Peinture employe des signes
naturels, dont I'énergie ne dépend pas de I'éducation. Ils tirent leur force du rap-
port que la Nature elle-méme a pris soin de mettre entre les objets extérieurs &
nos organes |...].12

<

Zit. nach Meier-Oeser, Symbol, S. 716 [Symbolisch, das heifit, mittels kérperlicher Ana-

logie das Goéttliche représentierend].

10 Wilhelm Emrich, Das Problem der Symbolinterpretation im Hinblick auf Goethes Wan-
derjahre, in: DVjs 26 (1952), S. 331-352, hier S. 331.

11 Robert Stockhammer, Symbol, in: Bernd Witte u.a. (Hg.), Goethe-Handbuch, Bd. 4.2,
Stuttgart 1998, S. 1030-1033, hier S. 1030. Vgl. Peter Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog
u.a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte, Bd. 4, Berlin 21984, S. 308-
333, hier S. 312f. Vgl. G6tz Pochat, Der Symbolbegriff in der Asthetik und Kunstwissen-
schaft, aus d. Schwed. von Mirta Pochat, Kéln 1983, S. 11-32.

12 Jean-Baptiste Abbé Du Bos, Réflexions critiques sur la Poésie et sur la Peinture, Nachdr.

d. 7. Aufl., Paris 1770, Genf 1967, 1.40, S. 414 1. [Die Zeichen, welche die Malerei benutzt,

sind nicht arbitrdr oder verabredet wie die Worte, deren sich die Dichtung bedient. Die

Malerei verwendet natiirliche Zeichen, deren Wucht nicht Effekt eines Lernprozesses ist.

Sie beziehen ihre Kraft aus dem Verhiltnis, in das die Natur selbst die dufieren Objekte

und unsere Sinnesorgane gesetzt hat].

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

138 Heinz J. Dragh

Der Abbé fragt sich folglich, ob er mit dem Zeichenbegriff nicht sogar eine
ganz unpassende Kategorie in bezug auf Bilder bemiiht, impliziert diese
doch, ob man will oder nicht, einen Prozef§ der Vermittlung:

Je parle peut-étre mal, quand je dis que la Peinture employe des signes : c’est la
Nature elle-méme que la Peinture met sous nos yeux. Si notre esprit n'y est pas
trompé, nos sens du moins y sont abusés. La figure des objets, leur couleur, les
reflets de la lumiere, les ombres, enfin tout ce que 'ceil peut apercevoir, se trouve
dans un tableau comme nous le voyons dans la Nature ; elle se présente dans un
tableau sous la méme forme ot nous la voyons réellement.!3

Damit ahnt Du Bos eine Konsequenz, wie sie Michael Titzmann mit struk-
turalistischer Schirfe zieht: Wer den Begriff des Zeichens in Anschlag bringt,
der bekommt es unweigerlich mit einem zweistelligen Gebilde zu tun, einem
Bezeichnenden und einem Bezeichneten, die nicht zur Deckung zu bringen
sind. »Die Identitit von Bedeutungstriger und Bedeutung«ist eine »logische
Unméglichkeit«, eine »Paradoxie«.14

Wie die Theorie des Symbols geradezu zwangsldufig in solche Fahrnisse ge-
rdt, laflt sich exemplarisch an den Bemerkungen ihres bedeutendsten und
wirkungsreichsten Fiirsprechers, Johann Wolfgang Goethe, ablesen. Zwar
tadelt Titzmann die Germanistenzunft fir ihre, wie er meint, »unbegrin-
dete[ ] Uberschitzung Goethes nicht nur als Theoretiker, sondern auch als
historiographischem Gewiahrsmann«, und nicht zu Unrecht weist er dar-
auf hin, daf} Goethes Ausfithrungen zum Symbol »nur in isoliert-aphori-
stischer Form vor[liegen] [und] tiber einen grofien Zeitraum verstreut und
auf heterogenste Kontexte verteilt« sind. Daraus jedoch zu folgern, Goethe
gehore zur Sorte jener bloflen »Literaten«, die im Unterschied zur Spezies
des »Philosophen« lediglich zu »punktuell[er]«, nicht aber zu systematischer
Erhellung spekulativer Themen in der Lage seien,!5 unterschétzt die Hell-
sicht von Goethes Auflerungen wie den Reflexionsgehalt des Literarischen
iiberhaupt.

13 Ebd., S. 415 [Vielleicht driicke ich mich schlecht aus, wenn ich sage, dafl Malerei sich
der Zeichen bedient: es ist nimlich die Natur selbst, welche uns die Malerei vor Augen
ruft. Wenn auch unser Geist dadurch nicht getduscht wird, so werden doch zumindest
unsere Sinne (davon) hintergangen. Die Gestalt der Objekte, ihre Farbe, das Spiel des
Lichts, die Schatten, kurz und gut: alles, was das Auge wahrnehmen kann, findet sich
in einem Gemilde genauso, wie wir es in der Natur sehen; sie présentiert sich also auf
dem Gemilde in derselben Form, wie wir sie auch realiter sehen].

14 Titzmann, Allegorie und Symbol, S. 655.

15 Ebd., S. 6421.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Allenthalben auf seiner Oberflache« 139

Zunichst einmal streicht Goethe in seinen ersten, tastenden Bemerkungen
tiber das Symbol in dem berithmten Brief an Friedrich Schiller vom 16. Au-
gust 1797 die entscheidende, an der naturwissenschaftlichen Methodologie
geschulte Rolle der Empirie, der sinnlichen Wahrnehmung hervor: »den
kalten Weg des Beobachtens, ja des blofien Sehens«. Implizit vertritt er dabei
eine Art Kohirenztheorie der Wahrheit. Solange sich Beobachtetes in das
Archiv des Fiir-wahr-Gehaltenen, des akkumulierten Wissens, eingliedert,
lauft der Wahrnehmungsprozef} ungestort ab: »Das, was ich im allgemeinen
sehe und erfahre, schliefit sich recht gut an alles tibrige an, was mir sonst
bekannt ist, und ist mir nicht unangenehm, weil es in der ganzen Masse mei-
ner Kenntnisse mitzihlt und das Kapital vermehren hilft«.16 Dasjenige, was
Goethe >symbolisch« nennt, zerreifit hingegen den angenehmen Gang des
Gewohnten, es versetzt den Wahrnehmenden in »eine Art von Empfindung«,
eine »scheinbare Sentimentalitit«, eine »poetische Stimmung [...] bei einem
Gegenstande, der nicht ganz poetisch ist«.17 Dies impliziert fiir Goethe aber
nicht etwa einen anhaltenden Zustand der Verwirrung. Vielmehr erweist
sich die extraordindre Wahrnehmung - zu Goethes eigenem Erstaunen - zu
nichts Geringerem befahigt als zu einer Reprisentation des gesamten Sy-
stems von Gewufitem und Erfahrbarem:

Ich habe daher die Gegenstinde, die einen solchen Effekt hervorbringen, genau
betrachtet und zu meiner Verwunderung bemerkt, dafl sie eigentlich symbolisch
sind. Das heifit, wie ich kaum zu sagen brauche, es sind eminente Falle, die, in
einer charakteristischen Mannigfaltigkeit, als Représentanten von vielen andern
dastehen, eine gewisse Totalitit in sich schlieflen [...] und so von aufien wie von
innen an eine gewisse Einheit und Allheit Anspruch machen.18

Man konnte in diesem Fall also mit Ernst Cassirer von »symbolische[r]
Préagnanz«sprechen, von einem »sinnliche[n]< Erlebnis«, das »zugleich ei-
nen bestimmten nicht-anschaulichen >Sinnc« in sich fafit und ihn zur unmittel-
baren konkreten Darstellung bringt«.19 Mit diesem gleichsam vom Numino-
sen umwehten >Sinn« ist in der Konzeption des Symbolischen »tendenziell

16 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, in: Bengt Al-
got Serensen (Hg.), Allegorie und Symbol. Texte zur Theorie des dichterischen Bildes
im 18. und frithen 19. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1972, S.126-128, hier, S. 126.

17 Ebd., S.126f.

18 Ebd., S.127.

19 Ernst Gassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Dritter Teil: Phinomenologie der
Erkenntnis, Oxford 21954, S. 235.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

140 Heinz J. Dragh

eine hierarchisch hochste und allumfassende Entitét« gemeint?0 — so Goethe
selbst in den Maximen und Reflexionen: »Das ist die wahre Symbolik, wo das
Besondere das Allgemeine représentirt, nicht als Traum und Schatten, son-
dern als lebendig-augenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen«.2!
Das Symbol rangiert mithin an der Schnittstelle zwischen der »millionenfa-
chen Hydra der Empirie« und einem idealistischen Absoluten, es biindelt
»viele tausend anderer Falle« und bringt diese in Kontakt mit einem das ge-
samte System umgreifenden Hochsten.?2

Die Vermittlungsleistung, die dem Symbol dabei zugemutet wird, gilt als
dezidiert nicht-signifikativ. Wihrend »das Allegorische«, so Goethe in den
cbenfalls aus dem Jahr 1797 stammenden Reflexionen Uber die Gegenstinde
der bildenden Kunst, lediglich »indirekt«, d. h. Giber eine semiotische Kluft hin-
weg, mit dem Bezeichneten verbunden ist, erstrahlt das Symbol in »direk-
t[er]« Bezichung auf seinen Referenzpunkt.2? Goethe ist sich der Aporie eines
solch direkten Zeichens allerdings nur zu bewufit, wenn er schon im Brief
an Schiller kurz und knapp betont, dafl man symbolischen Gegenstinden
»keine poetische Form«24 geben, sie also sprachlich tiberhaupt nicht realisie-
ren kénne. Ungeachtet dieser nicht genug zu betonenden Absage an die
Moglichkeit literarischer Symbole, wird Goethe jedoch nicht miide, die Para-
doxie seiner Auffassung vom Symbol auch in bezug auf das Literarische in
immer neue Formulierungsschrauben zu treiben: »Es ist die Sache ohne die
Sache zu sein, und doch die Sache«, vermerkt er in der Abhandlung Nach-
triigliches zu Philostrats Gemdlden?> iiber das Symbol, und in den Maximen und
Reflexionen geheimnist er: »Wer nun dieses Besondere [der Natur der Poesie,
H.D.] lebendig fafit, erhilt zugleich das Allgemeine mit, ohne es gewahr zu
werden, oder erst spit«.26 Goethes Begriffspolitik bleibt nicht ohne Erfolg.
So giefit etwa Friedrich Creuzer in der zweiten Auflage seiner Symbolik und
Mpythologie der alten Volker (1819) den »Unterschied zwischen symbolischer
und allegorischer Darstellung« in die Form eines sachlich nicht weiter pro-

20 Titzmann, Allegorie und Symbol, S. 653.

21 Johann Wolfgang Goethe, Maximen und Reflexionen, Nr. 59, in: Serensen, Allegorie und
Symbol, S. 134.

22 Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, S. 128.

23 Johann Wolfgang Goethe, Uber die Gegenstinde der bildenden Kunst, in: Serensen, Al-
legorie und Symbol, S. 129-130, hier S. 130.

24 Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, S. 127.

25 Johann Wolfgang Goethe, Nachtrigliches zu Philostrats Gemalden, in: Serensen, Allego-
rie und Symbol, S. 132-133, hier S. 133.

26 Goethe, Maximen und Reflexionen, Nr. 53, S. 134.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Allenthalben auf seiner Oberflache« 141

blematisierten Lehrsatzes: »Diese [Allegorie, H.D.] bedeutet blos einen all-
gemeinen Begriff, oder eine Idee, die von ihr selbst verschieden ist; jene
[die symbolische Darstellung, H.D.] ist die versinnlichte, verkérperte Idee
selbst« [Herv. H.D.].27

I Aktualisierung des Symbols

Das Verdikt gegeniiber dem Symbolkonzept von seiten einer strukturali-
stisch geschulten Literaturtheorie lag auf der Hand. Es lautet: Mangelnde
Semiotizitdt, erschlichene Direktheit. Wahrend die Allegorie der durchgén-
gigen Zeichenhaftigkeit der Welt Tribut zollt — der Tatsache, daff Semiosis
auf einem dreistelligen Konstrukt beruht, bei dem das Zeichen in die nie
zur Deckung zu bringende Doublette Signifikat und Signifikant zerfallt, ein
Pirchen, das seinerseits auf einen ihm stets auflerlich bleibenden Referen-
ten verweist —, scheint das Symbol die Semiose durch die Suggestion eines
Zusammenfallens dieser Positionen, durch die Vorspiegelung prasenten
Sinns ideologisch stillzustellen. Der entscheidende Unterschied, erkennt
Walter Benjamin, liegt also in der differenten Handhabung der »Kategorie
der Zeit«: »Das Zeitmafl der Symbolerfahrung«, formuliert er, »ist das mysti-
sche Nu«,28 woraus, so kniipft Paul de Man an, ein »Kult des Augenblicks«
entsteht, eine »Sehnsucht des Identischwerdens«. Auf solches verzichtet da-
gegen die allegorische Darstellungsweise, bedingt durch ihre Verhaftung in
dem nicht zu beendenden zeichenhaften Verweisspiel.2? Was blieb einer ent-
sprechend eingestimmten Literaturwissenschaft folglich anderes zu tun, als
ein um das andere Mal vorzufiihren, wie »angeblich symbolisch verfafite][ ]
Gegenstinde| ] oder Texte[ ]« doch immer wieder »allegorische Strukturen«
aufweisen;30 als zu zeigen, dafl bei allem Verlangen nach emnem Unmittelba-

27 Friedrich Greuzer, Symbolik und Mythologie der alten Volker (1819), zit. nach Walter Ben-
jamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften, hg. von
Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhiuser, Bd. 1.1, Frankfurt a. M. 1991, S. 341.

28 Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 342.

29 Paul de Man, Die Rhetorik der Zeitlichkeit, in: ders., Die Ideologie des Asthetischen, hg.
von Christoph Menke, tibers. von Jirgen Blasius, Frankfurt a. M. 1993, S. 83-130, hier
S.100 u. 104.

30 Stockhammer, Symbol, S. 1033. Vgl. S. Heidi Krueger, Allegory and Symbol in the Goethe-
zeit: A Critical Reassessment, in: Gertrud Bauer Pickar, Sabine Cramer (Hg.), The
Age of Goethe Today. Critical Reexamination and Literary Reflection, Miinchen 1990,
S. 50-68; Christian Moser, Sichtbare Schrift, lesbare Gestalten: Symbol und Allegorie
bei Goethe, Coleridge und Wordsworth, in: Eva Horn, Manfred Weinberg (Hg.), Alle-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

142 Heinz J. Dragh

ren, Direkten oder Absoluten fiir dsthetische oder kulturelle Artefakte doch
immer nur als Textprozesse beschreibbare Vermittlungen herausspringen, in
denen - so Waltraud Wietholter kritisch im Hinblick auf gewisse interpre-
tatorische Automatismen — eine mit entsprechendem textanalytischen Ge-
schick »jederzeit reaktivierbare[ ] unendliche[ ] Semiose« schlummert.3!
Das Unbehagen an den genannten Befunden nihrt sich durch die Tatsache,
daf} sie »irgendwie« immer stimmen. Wenn aber eine Erkenntnis- oder In-
terpretationsmaschine wie geschmiert lduft, ist man am wenigsten gefeit vor
einer gewissen Betriebsblindheit. Als Literaturwissenschaftler wird man an
einem solchen Punkt im giinstigen Fall zun4chst einmal »miide [...], immer
zu der gleichen Pointe zu gelangen«, die in bezug auf das Symbol diagno-
stiziert: »Jede Prisenz ist von ithren Implikationen her dekonstruierbar«,32
d.h. in allegorische« Zeichenprozesse auflosbar. »La méfiance a I'égard du
stéréotypes, so Roland Barthes in Le Plaisir du Texte, kann sich dann nur in
einem »principe d’instabilité absolue« Bahn brechen, »qui ne respecte rien
(aucun contenu, aucun choix). La nausée arrive des que la liaison de deux
mots important va de soi. Et dés qu’une chose va de soi«, formuliert Barthes
eine auch fiir Wissenschaftler von Zeit zu Zeit zu beherzigende Maxime, »je
la deserte: c’est la jouissance«.3

Sehr zu begriifien also, dafl eine Revision des Symbols auf der Tagesord-
nung der Literaturwissenschaft steht, eine Uberpriifung auf seine stheti-
schen wie theoretischen Valenzen, die von der auf die Allegorie konzen-

gorie. Konfiguration von Text, Bild und Lektiire, Opladen 1998, S.118-132; Heinz J.
Driigh, Anders-Rede. Zur Struktur und historischen Systematik des Allegorischen, Frei-
burg 1.Br. 2000, S. 410.

Waltraud Wietholter, »Urspriinglicher Gedanken Refrain — Wiederholung«. Zum Phéno-

men frithromantischer Zyklik, in: DVjs 75 (2001), S. 587-656, hier S. 655. Entsprechend

lockt Wietholter mit einiger Lust an der Provokation gegen den Stachel (post-)struktu-
ralistischer Sprachregelungen, wenn sie das Vermégen des Symbols herausstreicht, »ein

Zeichen zu setzen, das sich dem Vorwirtsdrang der metaphorisch-metonymischen Bewe-

gung zu entziehen vermag, um die mobilisierten Energien, die semantischen Aufladun-

gen zu biindeln und in einer Form darzubieten, die im Unterschied zur negativ infizierten

Allegorie [...] den Eindruck einer semiotisch stabilisierten Synthesis verbreitet«. Ebd.

32 Albrecht Koschorke, Kérperstrome und Schriftverkehr. Mediologie des achtzehnten Jahr-
hunderts, Miinchen 1999, S. 345f.

33 Roland Barthes, Le Plaisir du Texte, in: ders., (Euvres complétes, Bd. 2 1966-1973, hg.
von Eric Marty, Paris 1994, S. 1493-1529, hier S.1516; dt.: Die Lust am Text, tibers.
von Traugott Konig, Frankfurt a. M. 1990, S. 64 1. [Das Mifitrauen gegentiber dem Stereo-
typen [...] ist ein Prinzip absoluter Labilitit, das vor nichts Respekt hat (vor keinem
Inhalt, keiner Wahl). Ekel stellt sich ein, wenn die Verbindung zweier wichtiger Worter
stich von selbst versteht. Und sobald eine Sache sich von selbst versteht, lasse ich sie fallen:
das ist die Wollust].

3

—

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Allenthalben auf seiner Oberflache« 143

trierten Dekonstruktion woméglich nicht erledigt, ja nicht einmal adaquat
wahrgenommen oder thematisiert worden sind. In den Fokus des Interesses
riickt dabei der Umstand jener merkwiirdigen symbolischen Wucht, jener
wie immer gearteten Prisenz, auf welche die Dekonstruktion mit immer
derselben argumentativen und letztlich reduktiven Schlaufe geantwortet hat.
Mehr und mehr regt sich der Verdacht, dafl die Erzeugung von Prisenz
- zumal in Zeiten florierender Illusionsmedien — nicht nur ein unausrottbar
erfolgreiches Darstellungsziel ist, sondern dafi sich auch im Blick auf ihre
Geschichte und Systematik Aspekte offenbaren, die Aufschliisse bis hin zu
zeitgenossischen Kunstphianomenen zu liefern vermégen. Es gilt also, neu
tiber die Prisenz nachzudenken.

Zu diesem Zweck mochte ich einen Blick auf die unmittelbare Vorgeschichte
des Goethezeitlichen Symbolbegriffs bei Winckelmann, Herder, Haller und
Hogarth werfen. Dabei werde ich darlegen, dafl das Symbolkonzept neben
seinen angedeuteten und nicht wegzudiskutierenden metaphysischen As-
pekten in einer Tradition steht, die sich — gegen den Nominalismus, wie er
sowohl im Dunstkreis des Allegorischen als auch im Theorieset des Struk-
turalismus vorherrscht — das Interesse an Formationen des sinnlich Direk-
ten auf die Fahnen geschrieben hat. Solch sensuelle Intensititen implizieren
aber gerade kein Walten hermeneutischen Sinns. Die Sinnlichkeit, so mein
Eindruck, verfolgt vielmehr in ihrer ureigenen Domine, der Asthetik, eine
bisweilen unterdriickte Karriere, die einen Kollisionskurs mit Versuchen
geregelter Semantisierung beschreibt und damit nicht zuletzt auch in die
Vorgeschichte der Modernitit einzurechnen ist.

Il Gezappel auf der Oberflache — Die klassizistische Vorgeschichte
des Symbols und die Physiologie

Der bekennende Allegoriker Johann Joachim Winckelmann gilt mit Recht
als Wegbereiter des Goethezeitlichen Symbolkonzepts.3* Die rationalistische
Pragung seiner Ekphrasen antiker Kunstwerke, wie sie besonders prignant
gegen Ende der Gedancken iiber die Nachahmung der Griechischen Wercke in der
Mabhlerey und Bildhauer-Kunst zam Ausdruck kommt, stellt ndmlich nur die
eine Seite seiner Beschreibungskunst dar: »Der Pinsel, den der Kiinstler fiih-

34 Vgl. bereits Gurt Miiller, Die geschichtlichen Voraussetzungen des Symbolbegriffs in Goe-
thes Kunstanschauung, Leipzig 1937. Als Ursache dieser vermittelnden Stellung wird
freilich im Unterschied zu meinen Ausfithrungen beider Neuplatonismus angesehen.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

144 Heinz J. Dragh

ret«, schreibt Winckelmann dort, »soll im Verstand getunckt seyn« (G 50).35
Auf der anderen Seite gilt sein Interesse aber schon der méglichen Natu-
ralisierung eines solchen Verfahrens. So beeilt er sich hinzuzufiigen, dafl
die allegorische Darstellung bei aller Rationalitit nicht dnigmatisch werden
diirfe. Dieser Gefahr kann der Kiinstler nur dann entrinnen, wenn er »seine
Gedancken in Allegorien nicht zu verstecken, sondern einzukleiden gelernet
hat« (G 50). Im Versuch einer Allegorie besonders fiir die Kunst spitzt Winckelmann
daher zu: »Die Allegorie soll [...] durch sich selbst verstindlich sein, und
keine Beischrift vonnéten haben«.36 Dies ist freilich ein merkwiirdiges State-
ment, gilt Winckelmanns Okkupation doch bekanntlich nichts anderem als
dem Verfassen eben solcher >Beischriften«. Die natiirliche Deutlichkeit der
kiinstlerischen Allegorie bleibt denn auch, sieht man sich Winckelmanns
Kunstbeschreibungen an, blofe Forderung.s”

»Zween Theile« soll die Ekphrasis einer jeden Statue haben, postuliert
Winckelmann in der Beschreibung des Torso im Belvedere, die »erste in Absicht
des Ideals, [die] andere nach der Kunst« (T 174). Letztere, die Beschreibung
nach der Kunst, kann dabei als eigentliche Geburtsstitte der modernen
kunstwissenschaftlichen Archéologie gelten, widmet sie sich doch in einer
bis dahin nicht dagewesenen Akribie der Verzeichnung feinster stilistischer
Merkmale, mit deren Hilfe eine prézise historische Einordnung der Kunst-
werke angestrebt wird. Auch noch »von dem geringsten Stiicke«, notiert
Winckelmann in seinen Vorstudien, liele sich »eine gantze Beschreibung ma-
chen«. Mit gutem Grund befiirchtet Winckelmann allerdings, daf} eine der-
artig verstandesgetrankte Ekphrasis nur »wenig Menschen dienen mdchte«
(T F 171). Denn die minutiése Durchmusterung der Statue bedingt eine Art
von Beschreibungstext, der ob seiner aufzihlenden Verzeichnung von Klei-
nigkeiten nicht eben geschmeidig daherkommt. Folglich konzentriert sich

35 Die Zitate im Text folgen der Ausgabe: Helmut Pfotenhauer, Markus Bernauer, Norbert
Miller (Hg.), Frithklassizismus. Position und Opposition: Winckelmann, Mengs, Heinse,
Frankfurt a. M. 1995, mit den Siglen G = Gedancken iiber die Nachahmung der Griechischen
Wercke in der Mahlerey und Bildhauer-Kunst, S. 9-50; A = Apollo-Beschreibung (aus: Geschichte
der Kunst des Altherthums, 1764), S.149-166; T = Beschreibung des Torso im Belvedere zu Rom
(aus: Bibliothek der schonen Wissenschaflen und der freyen Kiinste, 1762), S.167-185. Die Hin-
zufiigungen P und F bezeichnen jeweils Vorstufen der Texte aus dem Pariser bzw. Flo-
rentiner Manuskript; die arabische Ziffer gibt die Seitenzahl an.

36 Johann Joachim Winckelmann, Versuch einer Allegorie, in: ders., Kleine Schriften und
Briefe, hg. von Wilhelm Senff, Weimar 1960, S. 177-196, hier S. 178.

37 Vgl. aber Bernhard Fischer, Kunstautonomie und Ende der Ikonographie. Zur histori-
schen Problematik von >Allegorie« und >Symbol« in Winckelmanns, Moritz’ und Goethes
Kunsttheorie, DVjs 64 (1990), S. 247-277, hier S. 251.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Allenthalben auf seiner Oberflache« 145

Winckelmann in der veréffentlichten Version seiner Torso-Beschreibung in
der Bibliothek der schonen Wissenschafien und der freyen Kiinste auf das Gegenstiick
der Beschreibung nach der Kunst und zielt darin »nur auf das Ideal der
Statue« (T 174). Eine solch &sthetisch-ideale Art der Darstellung impliziert
um 1750 - in Lessings Worten — die Erweckung derart lebhafter »Ideen« im
Rezipienten, dafl er »die wahren sinnlichen Eindriicke ihrer Gegenstinde
zu empfinden glaub(t]«.38 Entsprechend sucht die Apollo-Beschreibung, den
Leser gleichsam bei der Hand zu nehmen und ihm nicht nur die Wahrneh-
mung der Statue, sondern auch des von ihr Dargestellten zu verschaffen:

Ich vergesse alles andere tiber dem Anblicke dieses Wunderwerks der Kunst [...].
Mit Verehrung scheint sich meine Brust zu erweitern und zu erheben, [...] und
ich fithle mich weggertickt nach Delos und in die Lycischen Hayne, Orte, welche
Apollo mit seiner Gegenwart beehrete: denn mein Bild scheint Leben und Bewe-
gung zu bekommen, wie des Pygmalions Schénheit. (A 166)

Diese Verlebendigung, in deren Rahmen Winckelmann nicht nur ausgiebig
durch imaginierte antike Landschaften streift, sondern haufig - vor allem im
Fall des Torso — Details erwihnt, die tiberhaupt nicht zu sehen sind, neigt
aber ebenso wie die Beschreibung nach der Kunst zu einer gewissen Uber-
frachtung. Die »Fiille der Assoziationens, der »allegorisierenden Beziige und
mythischen Versatzstiicke«, die sich Winckelmann aus dem Fundus des
kulturellen Gedéchtnisses aufdringt, bewirkt letztlich nichts Geringeres als
eine Dissoziation der Anschauung in einem3? — wie Helmut Pfotenhauer

38 Gotthold Ephraim Lessing, Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie, in:
ders., Werke und Briefe in zw6lf Banden, Bd. 5.2, hg. von Wilfried Barner, Frankfurt
a.M. 1990, S. 9-206, hier S.124.

39 Vgl. Helmut Pfotenhauer, Kommentar, in: ders. u. a., Frahklassizismus, S. 526. Auf eine
Dissoziation des integralen Statueneindrucks lduft die Auslegung nach dem Ideal auch
noch in anderer Hinsicht hinaus, ndmlich in der Angewohnheit Winckelmanns, die
Einheit des Standbildes durch Reminiszenzen auf eine Reihe anderer Gottheiten zu zer-
setzen. So schreibt Winckelmann tiber das Gesicht Apollos: »[Dlie einzelnen Schénhei-
ten der tibrigen Gotter treten hier, wie bey Pandora, in Gemeinschaft zusammen. Eine
Stirn des Jupiters, die mit der Weisheit schwanger ist, und Augenbranen [sic], die durch
ihr Winken ihren Willen erklaren: Augen der Kéniginn der Géttinnen mit Grofiheit
gewolbet, und ein Mund, welcher denjenigen bildet, der Branchus die Wolliiste einge-
fl6RRet. Sein weiches Haar spielet, wie die zarten und flissigen Schlingen edler Weinre-
ben, gleichsam von einer sanften Luft bewegt, um dieses gottliche Haupt: es scheint
gesalbet mit dem Oel der Gétter, und von den Gratien mit holder Pracht auf seinem
Scheitel gebunden« (A 166). Pfotenhauer spricht in diesem Zusammenhang mit Recht
von einer »Entkonturierung« der Statue, einem »nachgerade a-mimetischen Idealbild«.

Ebd., S. 520.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

146 Heinz J. Dragh

pointiert — »hermeneutische[n] Delir«.4#0 Wonach die klassizistische Kunst-
auffassung eigentlich strebt: die Vermittlung eines organischen Eindrucks
der Statue wie aus einem Gufl, zerbroselt dabei in Sprache — so auch der
Tenor der Kritik von Karl Philipp Moritz: » Winckelmanns Beschreibungx,
befindet dieser, »zerreifdt [...] das Ganze [des] Kunstwerks [...]. Denn die
Beschreibung durch Konturen ist ja an sich selbst schon bedeutender und
bestimmter, als jede Beschreibung durch Worte. Umrisse vereinigen. Worte
kénnen nur auseinander sondern«.4! In einer ganz dhnlichen Formulierung,
wie sie Winckelmann fiir seine Rechtfertigung der Allegorie verwendet hat,
fordert Moritz daher fiir Kunstwerke im allgemeinen, »daf{ ein Teil immer
durch den andern und das Ganze durch sich selber, redend und bedeutend
wird — daf} es sich selbst erklart — sich durch sich selbst beschreibt«.*2 Moritz
spielt in dieser Auflerung mit dem Doppelsinn des Wortes >Beschreibung::
Nicht die deskriptive Nachzeichnung bildet dabeti sein ésthetisches Orientie-
rungsbild, sondern die Art, wie die Statue selbst durch thre Umrisse, ithren
Kontur beschrieben wird. Mit der klassischen antiken Statue gerit also eine
Kunstauffassung zum Modell, derzufolge das Darstellende nicht mehr blof§
ein reprasentierendes Zeichen fur ein Dargestelltes ist, sondern i sich selbst
vollendet dasteht: das »Wesen des Gebildeten allenthalben auf seiner Oberfla-
che durchschimmern lafit«.#3 In dieser Pritention liegt der Kerngedanke je-
nes Gebildes, das die dsthetische Debatte nach Winckelmann und Moritz als
Symbol bezeichnet: Ein Gegenstand wird in der Wahrnehmung isoliert und
gleichsam instantan mit Bedeutung aufgeladen, ohne daf§ diese Bedeutung
iiber den Weg einer Semiose erst mithsam gesichert werden miifite - wie
im Falle der Allegorie.

Bei niherer Inspektion dieses Sachverhalts 14fit sich allerdings daran zwei-
feln, ob beim Symbol tatséichlich eine semantisch fixierbare Bedeutung im

40 Helmut Pfotenhauer, Winckelmann und Heinse. Die Typen der Beschreibungskunst
im 18. Jahrhundert oder die Geburt der neueren Kunstgeschichte, in: ders., Gottfried
Boehm (Hg.), Beschreibungskunst — Kunstbeschreibung. Ekphrasis von der Antike bis
zur Gegenwart, Minchen 1995, S. 313-340, hier S. 326.

41 Karl Philipp Moritz, Die Signatur des Schénen. Inwiefern Kunstwerke beschrieben wer-
den konnen?, in: ders., Werke, hg. von Horst Giinther, Frankfurt a. M. 1981, Bd. 2,
S. 579-588, hier, S. 588.

42 Moritz, Die Signatur des Schonen, S. 580f.

43 Fbd., S. 582. Zu den #sthetischen Implikationen einer solchen Asthetik der Darstellung
vgl. Winfried Menninghaus, »Darstellung«. Friedrich Gottlieb Klopstocks Er6ffnung
eines neuen Paradigmas, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heiflt »Darstellen«?,
Frankfurt a. M. 1994, S. 205-226; Inka Miilder-Bach, Im Zeichen Pygmalions. Das Mo-
dell der Statue und die Entdeckung der >Darstellung<im 18. Jahrhundert, Miinchen 1998.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Allenthalben auf seiner Oberflache« 147

Darstellenden aufgeht, ob es mit Erfolg ein metaphysisches Modell der Ver-
mittlung von Ubersinnlichem und Irdischem, Ideellem und Materialem eta-
bliert. Der Verdacht, dafy die Asthetik des Symbolischen zu einer solchen
Briickenfunktion eventuell weniger beizutragen hat, als die germanistischen
Adepten dies lange Zeit gerne gehabt hitten, trieb bereits Walter Benjamin
um. Seine Kritik am Symbol ist ndmlich, genauer besehen, anders motiviert
als Paul de Mans dekonstruktive Nonchalance. Benjamin ist vielmehr ein
negativer Metaphysiker, dessen Vorwurf an das Symbolische nicht zuletzt
darin besteht, daf} es sich allzu naiv mit dem blofl Menschlichen arrangiert
und folglich in Sachen dialektischer Verhandlung mit dem Absoluten zu
enthaltsam bleibt. »Im plastischen Symbol« der antiken Statue, moniert Ben-
Jamin mit den Worten von Friedrich Creuzer, »strebet das Wesen nicht zum
Uberschwenglichen hin, sondern, der Natur gehorchend, fiiget es sich in
deren Form, durchdringet und belebet sie«. Sieht Creuzer in dieser »freiwil-
ligen Verzichtleistung auf das Unermefiliche [...] die schonste Frucht alles
Symbolischen« erblithen, so geifielt Benjamin darin den Mangel an »dialek-
tische[r] Bewegung«, die im Gegensatz dazu fir die von thm bevorzugte
Allegorie kennzeichnend sei.** Anders gesagt: Das Symbolische pritendiert
zwar, dafl in ithm ein wie immer geartetes iibersinnliches Wesen seinen Aus-
druck finde. Sein Fokus ist aber derart auf die kérperliche Realitdt der Dar-
stellung gerichtet, daf} die vermeintlich reprasentierte Entitat aus dem Blick
gerat.

Es lafit sich daher zuspitzen: Systematischer Fluchtpunkt des klassizistischen
Symbolbegriffs ist die schiere Ereignishaftigkeit, die nicht mehr verweisende
Prisenz des Zeichenkorpers. Der Présenz eignen im diskursgeschichtlichen
Vorfeld des Symbols also ganz andere Valenzen als diejenigen, welche die
Dekonstruktion ein um das andere Mal als Idee geistiger Selbst-Préasenz
oder »self-identity of the Logos« angegriffen hat.*> Mit der ereignishaften
Priasenz des Symbols stehen vielmehr »nicht hermeneutische Aspekte von
Einzigartigkeit und Materialitdt«, von »Kontingenz« und >Akzidentialitéit«
zur Debatte,*6 wie sie sich mit einem Blick auf Johann Gottfried Herder, den
groflen Anwalt des Korpers und der Sinne, erharten.

44 Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 341.

45 Jacques Derrida, Deconstruction and the other, in: Richard Kearney (Hg.), States of
Mind. Dialogues with Contemporary Thinkers on the European Mind, Manchester
1995, S.156-176, hier S. 167.

46 Hans Ulrich Gumbrecht, Die Schénheit des Mannschaftssports: American Football - Im
Stadion und im Fernsehen, in: Gianni Vattimo, Wolfgang Welsch (Hg.), Medien-Welten.
Wirklichkeiten, Miinchen 1997, S. 201-228, hier S. 211 u. S. 213.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

148 Heinz J. Dragh

In bezug auf Herder kann man von einer Geburt des dsthetischen Symbol-
begriffs aus dem Geiste der Physiologie sprechen. »Denn«, so Herder in der
1774er Variante seiner Untersuchungen Ubers Erkennen und Empfinden in der
menschlichen Seele, »der Korper ist nur lebendwiirkendes Symbol, Formel, Pha-
nomenon der Seele. Ohne alle Mystik und im schérfsten Philosophischen
Verstande ist der innere Mensch dem duflern durch und durch einwoh-
nend« [Herv. H.D.].# Nun kénnte man einwenden, daf bei einer solchen
Sprachregelung sehr wohl das Immaterielle, die Seele, eindeutige Prioritit
besitzt und der duflere Mensch nur insofern von Interesse ist, als sich der
innere, wesentliche, und d. h. seelische in thm symbolisiert. Herders Sugge-
stion zielt in der Tat in diese Richtung. Schwer bleibt allerdings begreiflich
zu machen, wie eine Entitdt, die eine andere durch und durch symbolisiert,
tiberhaupt noch in der Lage ist, auf etwas anderes als auf sich selbst zu ver-
weisen. Herders Interesse gilt denn auch im besonderen der fiir sich selbst
stechenden Empirie: als eigentlicher »Vertraute|[r]« des inneren Menschen gilt
thm kein Kiinstler, Theologe oder Philosoph, sondern der Star-Physiologe
seiner Zeit, der »grofie[ | Forscher« Albrecht von Haller: »4 priori«, schreibt
Herder, »wissen wir von der Seele nichts«.48

Dafl der epistemologische Primat des Kérperlichen indes nicht ohne Konse-
quenzen fiir den ontologischen Rang des sogenannten Immateriellen bleibt,
148t sich auch in den Schriften des Gepriesenen nachweisen. Nimmt man
etwa Hallers Vorlesungen Von den empfindlichen und recbaren Teilen des mensch-
lichen Korpers (1753), in denen er seine physiologische Grunderkenntnis vor-
stellt — die Unterscheidung zwischen irritablen, d.h. motorisch stimulierba-
ren, und sensitiven, d. h. schmerzempfindlichen Teilen des Korpers —, so fin-
den sich dort Passagen, die den Korper in auffilliger Weise autonom setzen:
»Alle Muskeln sind reizbar; sie zappeln, soviel mir bekannt, ohne Ausnahme,
nach dem Absterben alle von sich selber, und zittern, ziehen auch wechsel-
weise sich zusammen, und lassen wieder nach«. Und Haller fihrt fort:

Es [ist] eine alte Exfahrung, die auch den gemeinen Leuten bekannt ist, dafl das
Fleisch der Tiere nach dem Tode zappelt: und es 1af3t sich auch leicht aus der tédli-
chen Ruhe wieder in Bewegung bringen, man mag nun den in den Muskel laufenden
Nerven reizen, oder den Muskel selbst mit dem Messer oder mit Gift angreifen.49

47 Johann Gottfried Herder, Ubers Erkennen und Empfinden in der menschlichen Seele
(1774), in: ders., Werke, Bd. 2 Herder und die Anthropologie der Aufklarung, hg. von
Wolfgang Pross, Miinchen 1987, S. 545-579, hier S. 563.

48 Ebd., S. 563 u. S. 590.

49 Albrecht von Haller, Von den empfindlichen und reizbaren Teilen des menschlichen Kor-
pers, hg. u. eingel. von Karl Sudhoff, Leipzig 1922, S. 43.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Allenthalben auf seiner Oberflache« 149

Wie, so ist zu fragen, lafit sich aber eine Seele noch als zentraler Motor des
Korpers denken, wenn die Muskeln auch nach dem Tod munter vor sich
hin zucken? Es liegt also nahe, die Seele eher als Appendix der Kérperbe-
findlichkeit zu verstehen als umgekehrt: »Ich bin daher ich, und kein ande-
rer, weil dasjenige, welches man ich nennet, von allem dem veréndert wird,
was meinen [sic] Korper und dessen Teilen widerfihrt«.50 So folgert der
Wissenshistoriker Philipp Sarasin:

Nicht eine im Dunkel des Kérpers verborgene Seele, sondern das, was auf der
freigelegten Oberfliche der sezierten Gewebe als Zucken und Zusammenzichen
sich zeigt, ist das Wesen des Lebendigen — wenn man, wie Haller, davon absieht,
iiber die verborgene innere Ursache der Irritabilitit zu spekulieren.?!

50 Ebd., S. 37.

51 Philipp Sarasin, Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Kérpers 1765-1914, Frankfurt
a.M. 2001, S. 56. Dafl Haller ganz gegen seinen Willen in die Néhe des philosophischen
Materialismus gerit, dokumentiert sich auch darin, dafl Julien Offray de La Mettrie -
wie Haller ein Schiiler des Leidener Anatomen Boérhave - bereits 1747 in seinem be-
ruchtigten Traktat L homme machine Hallers Erkenntnis vorformuliert hatte: »Alles Fleisch
der Tiere zuckt nach dem Tode [...]. Die vom Kérper getrennten Muskeln ziehen sich
zusammen, wenn man sie reizt«. J.O. de La Mettrie, homme machine/Die Mensch
Maschine, hg. u. tibers. von Claudia Becker, Hamburg 1990, S. 97. Daraus hatte La
Mettrie geschlossen, dafl »die Seele« in diesem neurophysiologischen Zusammenhang
»nur ein leerer Begriff« (S. 97) ist, ein »Kunstgriff« oder eine »stilistische List, um die
Theologen« das »Gift« der faktischen Selbstbewegung der Materie »schlucken zu lassenc«
(S.125). Haller dagegen wirft La Mettrie zuallererst vor, seine Erkenntnisse schlicht bei
thm abgeschrieben zu haben (vgl. Haller, Von den empfindlichen und reizbaren Teilen
des menschlichen Korpers, S. 57). Den Streit zwischen Haller und La Mettrie rekonstru-
iert Ursula Pia Jauch in ihrer klugen Studie: Jenseits der Maschine. Philosophie, Ironie
und Asthetik bei Julien Offray de La Mettrie (1709-1751), Miinchen 1998, mit - fiir den
deutschsprachigen Wissenschaftskontext — ungewohnt starken und in gleichem Mafle
erfrischenden Sympathien fiir die Seite La Mettries (vgl. ebd., S. 288). Wie sehr sich
das 18. Jahrhundert (und nicht nur dieses) am Materialismus-Theorem reibt bzw. dem
Vorwurf des Materialismus nachgerade éngstlich zu entgehen sucht, dokumentiert Georg
Braungart, Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der Moderne, Tiibingen 1995, S. 92.
Haller selbst stilisiert die Reizbarkeit gewisser Muskelfasern auch nach dem Tode folg-
lich zu einem Beleg fiir die Existenz einer immateriellen Seele als bewegender Kraft: »Da
Teile wie Herz und Darm sich auch losgelost vom Kérper reizen lieflen, war widerlegt,
dafl die Seele hier irgendeinen Anteil haben konnte, so dafl — entgegen La Mettries
Auffassung — kein Grund bestand, Irritabilitit mit Seele gleichzusetzen«. Urs Boschung,
Neurophysiologische Grundlagenforschung. >Irritabilitdt« und >Sensibilitit< bei Albrecht
von Haller, in: Heinz Schott (Hg.), Meilensteine der Medizin, Dortmund 1996, S. 242—
249, hier S. 248. Zu Hallers Abgrenzungsversuchen gegeniiber La Mettrie vgl. Sandra
Pott, Sakularisierung in den Wissenschaften seit der Frithen Neuzeit, Bd. 1 Medizin,
Medizinethik und schéne Literatur, Berlin 2002, S. 114 ff.

.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

150 Heinz J. Dragh

Die »Selbstbeschreibung des Kérpers«, die Moritz in der Signatur des Schinen
als Doméne des Symbolischen feiert, ist also — vor dem Hintergrund der
zeitgendssischen Physiologie — nicht als Modell fiir die Re-Prisentation eines
Ubersinnlichen zu werten. Im Gegenteil erweist sie sich als Ausdruck einer
Denkform, in der eine autonom bewegte, nicht mehr von einem immateri-
ellen Wesen bestimmte Korperlichkeit an Geltung gewinnt.

Dies lafit sich auch in Winckelmanns Versuch einer Abkehr von den ange-
sprochenen allegorisierenden Beschreibungsverfahren hin zu einer direkte-
ren, sinnlich geténten Perzeption des Statuenkérpers nachvollziehen. Uber
den Herkules-Torso heif3t es namlich:

Ich sehe hier den vornehmsten Bau der Gebeine dieses Leibes, den Ursprung der
Muskeln und den Grund ihrer Lage und Bewegung, und dieses alles zeiget sich
wie eine von der Hohe der Berge entdeckte Landschaft, tiber welche die Natur
den mannichfaltigen Reichthum ihrer Schénheiten ausgegossen. So wie dessen
luftige Hohen sich mit einem sanften Abhang in gesenkte Théler verlieren, dahier
sich schmélern und dort erweitern: So mannichfaltig, prachtig und schén erheben
sich hier schwellende Hiigel von Muskeln, um welche sich oft unmerkliche Tiefen,
gleich dem Strome des Mdanders, krimmen, die weniger dem Gesichte, als dem
Getiihle, offenbar werden. (T 177)

»Das Sinnliche«, bemerkt Pfotenhauer zu dieser Wendung, »das durch den
allegorisierenden Bezug auf die diversen Mythologeme verlorenzugehen«
drohte, »wird [...] durch die Versenkung in die Details des Leibes, den
Gegenstand in der Vorstellung abtastend, handgreiflich wiedergewonnenc.
Die stellenweise »hochfahrende[ ] Abstraktion« der Beschreibung nach dem
Ideal werde so mit einer »detailfreudige[n] erotisierende[n] Versenkung« kon-
terkariert.>2 Man kann jedoch skeptisch sein, ob diese Perzeptionsweise
wirklich »ein Maximum an Authentizitdt in der Prisenz« gewidhrleistet,53
wie Hans Adler formuliert; zumindest erscheint dies fraglich, insofern Au-
thentizitdt zu einer »Wahrheit« im philosophischen Sinne erklart wird, die
anders als der vermeintliche »Sinnpessimismus« oder gar »Nihilismus« des
Neostrukturalismus »unmittelbar prisent« sei.>*

Ein genauerer Blick auf das zur Diskussion stehende Zitat aus der Torso-
Beschreibung lafit vielmehr auf den semiotisch prekiren Status der sinn-
lichen Prasenz aufmerksam werden. Die Muskelformation wird nimlich

52 Pfotenhauer, Kommentar, S. 526.

53 Hans Adler, Die Prignanz des Dunklen. Gnoseologie — Asthetik — Geschichtsphilosophie
bei J. G. Herder, Hamburg 1990, S. 102.

54 Braungart, Leibhafter Sinn, S. 1 u. 107.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Allenthalben auf seiner Oberflache« 151

»dem Strome des Mdanders« verglichen (T 177). Dieser ob seiner vielen
Windungen »bertthmte[ ] Fluf in Klein Asien« wurde zum Inbegriff fiir ein
ornamentales Verfahren 5 dessen »Grundbestimmung« im »Ausschluf} des
Bild[-]« und damit des Gestalthaften liegt: »[E]inem M&ander kann weder
ein Oben noch ein Unten zugesprochen werden noch eine Richtungsfixie-
rung«,>6 er suggeriert vielmehr stindige Bewegung. Kein Wunder also, daf§
er systematisch in die Ndhe der manieristischen figura serpentinata gertickt
wurde, jenes »S-Schwunges«, den man mit seinem »Hin und Her des Bewe-
gungsflusses«, so Maurer, in dsthetischen Traktaten seit dem 16. Jahrhundert
immer wieder empfohlen und variiert findet.’” In seiner selbstbeziiglichen
Verspieltheit scheint dieses dsthetische Konzept freilich denkbar weit von
Winckelmanns avisiertem Klassizismus entfernt zu sein, in dem das Material
des Kunstwerks, seine Ausschmiickung, niemals zum Selbstzweck werden,
der Signifikant sich nicht auf Kosten des Signifikats spreizen darf.

Der Miaander als per definitionem kompliziertes und nicht verweisendes Aus-
drucksmittel ist jedoch kaum zufillig in Winckelmanns Text gelandet. Zieht
man namlich zum Vergleich eine parallele Stelle aus dem Florentiner Manu-
skript heran, dann fillt auf, dafi die Vorstellung des Konturs dort ebenfalls
mit einem Verfahren verwoben wird, das man auf den manieristischen Be-
griff »Ondeggiare«:>8 Wogen oder Wallen, bringen kann:

Die Umkreise dieses g<an>tzen Kérpers sind so wunderbarlich, daf} {ihm} im
nachzeichnen niemand sich der Richtigkeit versehen kan, indem eine immerwéh-
rende Ausflieung einer Form in die andere alle Striche regieren mufi<.> Wie der
Fluf} Achelous. Es wiirde dem Zeichner gehen, wie dem Herkules, da er Achelous
iiberwinden wolte. Meereswellen. (T F 170)

Der Acheloos ist wie der Maander ein Fluf}, und zwar der wasserreichste
und langste Griechenlands.?” Sein Delta, d. h. seine Miindungsverzweigung,
so geht die Sage, ist von niemand anderem reguliert worden als von Herku-

55 Vgl. Art. Maander, in: Zedlers Grofles vollstindiges Universal-Lexicon, Bd. 19, Nachdr.
d. Ausg. Halle/Leipzig 1739, Graz 1961, S. 151-152.

56 Gunter Irmscher, Kleine Kunstgeschichte des européischen Ornaments seit der Frithen
Neuzeit (1400-1900), Darmstadt 1984, S. 7f. Vgl. auch Art. Mdander, in: dtv Lexikon
der Kunst, Miinchen 1996, Bd. 4, S. 435-436.

57 Emil Maurer, Manierismus. Figura serpentinata und andere Figurenideale, Miinchen 2001,
S. 37

58 Vgl. Maurer, Manierismus, S. 21.

59 Vgl. Art. Acheloos, in: Der Neue Pauly. Enzyklopédie der Antike, Bd. 1, Stuttgart 1996,
S. 72-73.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

152 Heinz J. Dragh

les - eine Sage, deren sachlicher Kern auch die mythische Begegnung zwi-
schen ihm und dem phrygischen Flufigott Acheloos bestimmt. Diese treffen
als Bewerber um Deianeira aufeinander, wobei sich Acheloos in einen Stier
und eine Schlange verwandelt, also auch hier fiir das Prinzip des Unsteten
und Gewundenen einsteht. Acheloos gehort mithin zu jener Gruppe von
»wilden und gefahrlichen Tieren [...] oder ungeheuren Menschen«, mit de-
nen Herkules in einer Art von »zivilisatorische[m] Auftrag« kampft.50 Vor
diesem Hintergrund ist die Gedankenfithrung von Winckelmanns Text er-
staunlich. Denn ausgerechnet jenes figurale Prinzip, fiir das Acheloos steht:
die »immerwihrende Ausflieflung einer Form in die andere« (T F 170), wird
nun auf den Kérper des Herkules selbst projiziert. Und in dessen Rolle als
Uberwinder des ungreifbaren Antipoden gerit unversehens derjenige, der
die Statue zu zeichnen respektive zu beschreiben sucht.

Die jiingere Forschung hat zu Recht immer wieder gegen das Vorurteil
der vermeintlich gipsernen Konfliktlosigkeit klassizistischer Asthetik ange-
schrieben. »Die Harmonie des schénen Ganzens, betont Plotenhauer, »ent-
hélt immer als ihre Kehrseite das leidvoll Disharmonische mit«6! — sinnfal-
lig abzulesen am demolierten Koérper des Torso. Diese These, so wiirde ich
vorschlagen, ist semiotisch zu erweitern. Neben der geschlossenen Einheit,
die im Hinblick auf den antiken Statuenkorper wieder und wieder betont
wird, gerdt in Winckelmanns Ekphrasis auch dessen zeichenhafte Unaus-
schépfbarkeit und Ungreifbarkeit in den Blick: Das Gewirr von Formen,
das Winckelmanns Schiiler Herder als den dunklen Fond der asthetischen
Erfahrung begreift oder das der rationalistische Philosoph Christian Wolff
einmal abschétzig als »wueste[n] Klumpe[n]« bezeichnet,52 steht indes je-
derzeit in der Gefahr, sich sehr weit in das Gebiet des von den offiziellen

60 Art. Herakles, in: Der Neue Pauly. Enzyklopddie der Antike, Bd. 5, Stuttgart 1998, S. 387-
394, hier S. 389.

61 Helmut Pfotenhauer, >Die Signatur des Schénen« oder >In wie fern Kunstwerke beschrie-
ben werden kénnen?« Zu Karl Philipp Moritz und seiner italienischen Asthetik, in: ders.
(Hg.), Kunstliteratur als Italienerfahrung, Tiibingen 1991, S. 67-83, hier S. 77. Pfoten-
hauer bezicht diese Bemerkung auf den tiberaus blutigen Philomelen-Mythos, den Karl
Philipp Moritz zu Beginn seiner Abhandlung tiber die Signatur des Schinen thematisiert.
Seine Bemerkung: »Man miifite ein tiefes Befremden gewaltsam unterdriicken, wollte
man dies als bruchlose Erzihlung des beisichseienden Schénen begreifen« (ebd.) lafit
sich allerdings auch auf den Torso oder auf die Laokoon-Statue tibertragen. Vgl. Irmela
Marei Kriiger-Fiirhoff, Der versehrte Korper. Revisionen des klassizistischen Schonheits-
ideals, Gottingen 2001, S. 31-49.

62 Christian Wollf, Verniinfftige Gedancken von Gott, der Welt und der Seele der Menschen,
auch allen Dingen tiberhaupt (Deutsche Metaphysik), in: ders., Gesammelte Werke,
Bd. 1.2, hg. von Charles A. Corr, Hildesheim 1983, § 112, S. 58.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Allenthalben auf seiner Oberflache« 153

klassizistischen Verlautbarungen geschmihten Manierismus zu wagen.53
»Die gestalthafte Einfachheit und Stabilitit des Bildes«, so Winfried Men-
ninghaus’ gliickliche Formulierung, »weicht« in Winckelmanns Torso-Lek-
tiire, »wie ein unendliches Wackelbild, einer offenen Sequenz von De- und
Rekonfigurationen«.64

In diese Lesart fiigen sich schliefilich auch die Uberlegungen einer weite-
ren - fiir viele erstaunlichen - Inspirationsquelle Winckelmanns. Die Rede
ist von William Hogarth und seiner Analysis of Beauty (1753). Schon Carl Justi
fand einen »gewisse[n] Humor« in dem Umstand, daf} ein wichtiger Aspekt
»des Systemas des Lehrers der Griechenkunst wahrscheinlich von Hogarth
stammt, jenem »Chronist Londons und seines feinen und groben Pébels«,
jenem (was seine Sujets anbelangt) »erbarmungslose[n] Realist[en]«, der bei
den Klassizisten »iibel angesehen war«.6> Bei ndherer Betrachtung drangt
sich Hogarth freilich geradezu als systematisches Vorbild fiir die Klassizisten
auf, bemiiht er sich doch ebenso wie diese — so Ernst Gombrich — um eine
»vernunftbetonte[ J« Umsetzung der manieristischen figura serpentinata: »Seine
Absicht ist, psychologisch zu erkléren, warum das menschliche Auge Kurven
liebt, aber nicht einen bestimmten Dekorationsstil zu befiirworten«.66 Die
von den Wellenlinien der figura serpentinata geformten Kérper hilt Hogarth
denn auch fiir »extremely beautiful and pleasing to the eye; in many cases
more so, than [...] solid bodies«.67

Bei der Darstellung von Muskeln ist folglich darauf zu achten, da} durch
die »variety of their situations, must always be allow’d elegant forms«.68 So
darf etwa thre Anspannung nicht auf Kosten der »intricate delicacy« gehen,
wiirde das doch bedeuten, daf} die Muskeln »are too distinctly traced by the
eye«. Gerade im Hinblick auf den Herkules — Hogarth bezieht sich ebenso
wie Winckelmann auf den Torso im Belvedere [Abb. 1] - ist die Aufgabe der
bildenden Kunst mithin genau bezeichnet: In der Darstellung seiner »thick

63 Vgl. zu diesem Verdacht auch die Untersuchung von Wolfgang Lange, Watteau und
‘Winckelmann oder Klassizismus als antik drapiertes Rokoko, in: DVjs 72 (1998), S. 376-
410.

64 Winfried Menninghaus, Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfindung, Frank-
furt a. M. 1999, S. 89.

65 Carl Justi, Winckelmann und seine Zeitgenossen, Dritter Band, Leipzig 1923, S. 191 u.
195f.

66 Ernst H. Gombrich, Ornament und Kunst. Schmucktrieb und Ordnungssinn in der Psy-
chologie des dekorativen Schaffens, Stuttgart 1982, S. 35.

67 William Hogarth, The Analysis of Beauty (1753). With an Introductory Note by Richard
Woodfield, Nachdr. d. Ausg. London 1753, Hildesheim 2001, S. 54.

68 Ebd., S. 56.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

154 Heinz J. Dragh

swelling muscles« sind »elegance and greatness of taste« zu wahren. Dies
ist nach Hogarth aber nur dann zu gewihrleisten, wenn die Muskelpakete
in der plastischen Darstellung durch »serpentine-lines« zusammengehalten
werden.69

Dieser Gedanke lafdt sich durch die konkreten Hinweise weiterfithren, die
Hogarth in bezug auf die als »most intricately varied« bezeichnete Gestal-
tung der herkuleischen Muskelpartien macht.” Hogarth will zeigen, was des-
sen »poco piu, sein »little more«, ausmacht, »which in reality distinguishes
the original master-pieces at Rome from even the best copies of them«. Zu
diesem Zweck wihlt er ein kleines Segment der Figur aus:

I'have chosen, for this purpose, a small piece of the body of a statue [Abb. 2], rep-
resenting part of the left side under the arm, together with a little of the breast,
(including a very particular muscle, which, from the likeness its edges bear to the
teeth of a saw, is, if consider’d by itself, void of beauty) as most proper to the point
in hand, because this its regular shape more peculiarly requires the skill of the art-
ist to give it a little more variety than it generally has, even in nature.”!

Zum Vergleich mit dem Torso zieht Hogarth zwei weitere Gestaltungen
aus einem Anatomiebuch [Abb. 3] und aus einer nicht genannten Quelle
[Abb. 4] heran. Wihrend Figur 77 durch eine »sameness [...] in the shapes
of all the teeth-like insertions of this muscle« sowie dadurch gekennzeichnet
ist, wie »regularly the fibres, which compose it, follow the almost parallel
outlines of the ribs they partly cover«,”? vermag Figur 78 die Harte dieser
Abbildung durch den »use of the natural covering of the skin« zu mildern -
man denkt dabei auch an Winckelmanns Formulierung von der »fettlichen
Haut« (T F 169), mit der die Muskeln des Torso tiberzogen sind. Zu einem
wahren Kunstwerk vermag aber auch diese Mafinahme die Abbildung nicht
zu machen: »Tho’ the hard and stiff appearance of the edges of this muscle
1s taken off by that covering, yet enough of its regularity and sameness re-
mains to render it disagreeable«.”? Und Hogarth schliefit an:

As regularity and sameness, according to our doctrine, is want of elegance and
true taste, we shall endeavour in the next place to show how this very part (in
which the muscles take so very regular a form) may be brought to have as much
variety as any other part of the body whatever. [...]

69 Ebd., S. 57.
70 Ebd., S. 61.
71 Ebd., S. 62.
72 Ebd.

73 Ebd., S. 63.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Allenthalben auf seiner Oberflache« 155

Thus let the parts mark’d 1, 2, 3, 4, (which appear so exactly similar in shape, and
parallel in situation in the muscular figure 77) and not much mended in fig. 78, be
first varied in their sizes, but not gradually from the uppermost to the lowest, as in
fig. 79 [Abb. 5], nor alternately one long and one short, as in fig. 80, for in either
of these cases there would still remain too great a formality. We should therefore
endeavour, in the next place, to vary them every way in our power, without losing
entirely the true idea of the parts themselves. Suppose them then to have changed
their situations a little, and flip’d beside each other irregularly, (some how as it
is represented in fig. 81, merely with regard to their situation) and the external
appearance of the whole piece of the body, now under our consideration, will
assume the more varied and pleasing form, represented in fig. 76, easily to be dis-
cern’d by comparing the three figures 76, 77, 78, one with another; and it will as
easily be seen, that there were lines to be drawn, or wires to be bent, over these
muscles, from one to the other, and so on to the adjoining parts; they would have
a continued waving flow, let them pass in any direction whatever. [Herv. H.D.]"4

Die Wellen- oder Schlangenlinien-Manierismen sorgen also nach Hogarth
nicht nur fir die erwiinschte Abwechslung in der Darstellung, sondern
dienen auch als vereinigendes Prinzip. »Nicht unterbrochen zu werdens,
schreibt Menninghaus, »ist das Hauptmerkmal der schénen >Linien< im
einzelnen und im ganzen des Korpers«.”> Und in Winckelmanns Geschichte
der Kunst des Altertums steht entsprechend zu lesen: »Je mehr Einheit aber in
der Verbindung der Formen, und in der Ausflielung einer aus der andern
ist, desto grofler ist das Schone des Ganzen«.”8 Es ist freilich nur zu deutlich,
dafd die beschworene &dsthetische Einheit, das dsthetikgeschichtlich bedeut-
samste Modell fiir das Goethezeitliche Symbol, kein hermeneutisch Ganzes,
keinen dingfest zu machenden Sinn evoziert. Vielmehr ist sie aus durchaus
lustvoller sinnlicher Zerstreuung gewoben, aus dem »Reiz«, so Justi, »je-
nes leichten, unmerklichen Anschwellens, jenes Wechsels einer auch im
kleinsten Raum nie einférmigen Oberfliche, jenes tduschenden Labyrinths,
durch welches das unstete Auge schwindelnd gleitet, ungewif3, wo es hafte
und wohin es gefithrt wére«.””

In der Vorgeschichte des Goethezeitlichen Symbols trifft man also, so ist zu
restimieren, auf das Konzept einer Prasenz heischenden, sinnlichen Erfah-
rung des Statuenkdrpers. Diese hat jedoch wenig mit jenem Prisenzkonzept

74 Ebd., S. 631.

75 Menninghaus, Ekel, S. 78.

76 Johann Joachim Winckelmann, Geschichte der Kunst des Alterthums, Nachdr. d. Ausg.
Dresden 1764, Baden-Baden 1966, S. 152.

77 Justi, Winckelmann und seine Zeitgenossen, S. 191.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

156 Heinz J. Dragh

zu tun, das Poststrukturalismus oder Dekonstruktivismus als Metaphysik
attackiert haben. Winckelmanns sinnlicher Nahkontakt mit den antiken Sta-
tuen, allen voran mit dem Torso, trifft vielmehr auf eine mstabile Welt der Sinn-
lichkeit, die sich einem definiten begrifflichen Sinn verweigert. Der Fluchtpunkt
von Winckelmanns Unternehmung, die den Boden fiir das Goethezeitliche
Symbolkonzept bereitet, ist gerade nicht totalisierenden Charakters, sondern
bekommt es mit jenem »chaotische[n] Wirbel der Sinne« zu tun, der — wie
seit einiger Zeit auch im poststrukturalistischen Theorieset eingehender
beachtet wird — »niemals zu Einheit, Bewahrung und Identitit« gelangt.”
Das zur Debatte stehende Erlebnis von Prasenz, das fiir die Vorgeschichte
des Symbols kennzeichnend ist, trifft also nicht auf die Manifestation eines
wesenhaften Prinzips, sondern ist dezidiert »nicht-hermeneutisch[en]« Cha-
rakters.”?

78 Michel Serres, Die funf Sinne. Eine Philosophie der Gemenge und Gemische, Frankfurt
a.M. 1998, S. 67. Vgl. Jean Luc Nancy, The Birth to Presence, Stanford 1993; Dieter
Mersch, Was sich zeigt. Materialitét, Prasenz, Ereignis, Minchen 2002.

79 Gumbrecht, Die Schénheit des Mannschaftssports, S. 213.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

'II'E{IL 4114 1 I?; g !\[ | [TENESERRAL “.““_Lj‘i_"_"'_m_?;
T 328 ii\‘ iy ===
28 E A 4 [ii\
i “ I
1
ot ) !
£ .
‘.\
L 7

54 NEETO

Abb. 1 William Hogarth: The Analysis of Beauty (1753).
With an introductory note by Richard Woodfield,
Hildesheim 2001 [Reprint], Plate |

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

e
Fvare
AT

e
(2
1

a
7
1

2

%
7

o,
3

v \\\- ‘c:{
L ivat
AT
e L

Abb. 2 |.c. Plate

Abb. 3 l.c. Platell

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @
Inhakts Im

Inhalt.

f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Abb. 4 |.c. Platell

Abb. 5 |.c. Platell

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im .

f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In ,



https://doi.org/10.5771/9783968216645

JOACHIM JACOB

»Versinnlichung«
Das Symbol als Darstellung des Schénen und
die Materialitat der Literatur

Die Schonheit kann nie tiber sich selbst deutlich
werden.
Goethe, Maximen und Reflexionen

»Das Schone ist dasjenige, was sich 6ffentlich sehen lassen kann. [...] Was so
ausgezeichnet ist, dafl man es im Offentlichen férmlich zur Schau stellt und
anerkennt, darf man [...] das Schone nennen«.! - Hans-Georg Gadamers
Bestimmung des Schonen stellt die Literaturisthetik vor ein Problem. Denn
wie lafdt sich ein Text »6ffentlich sehen«? Und wenn sich ein sprachliches
Gebilde »im Offentlichen férmlich zur Schau« stellen liee und finde dort
allgemeine >Anerkennungs, wiirden wir es darum >schén< nennen? Oder soll
man Gadamers aus einem Vortrag tiber Bildkunst und Wortkunst entnommene
Definition des Schonen so verstehen, daf} Texte nicht sinnvoll mit dem Be-
griff des Schénen in Verbindung gebracht werden kénnen?

Es zeigt sich, da} — einmal ernster genommen als gewdhnlich — die enge Ver-
koppelung des Schonen mit dem Sehen, die kein kurioser Einfall Gadamers
ist, sondern ein Platonisches, noch die Wortgeschichte des deutschen Aus-
drucks >schon« mitbestimmendes Erbe, Schwierigkeiten erzeugt, wenn das
Schone jenseits der philosophischen Abstraktion wieder konkret werden soll.
Gadamer, durchaus sensibel fur diese Schwierigkeit, versucht sie aufzulésen,
indem er das am Paradigma der Bildkunst gewonnene, dort ganz unproble-
matische >Sehen« des Schonen im Fall der Wortkunst auf das »Verweilen< vor
dem Text tbertragt. Die Schonheit des Textes zeigt sich in der Dauer einer
anhaltenden Beschiaftigung mit ihm, im Lesen.2 Man kann sicher dartiber
streiten, ob mit dieser Transformation eine hinreichend befriedigende Be-
stimmung dessen erreicht ist, was einen Text zu einem schénen Text macht.
Deutlich wird aber schon hier, daff sich die Frage nach dem Schénen, wo sie
sich Giberhaupt auf eine gegenstandlich-objektive Dimension des Schénen
einldfit, nicht unabhéngig von den materialen Gegebenheiten stellen 1afit,

1 Hans-Georg Gadamer, Bildkunst und Wortkunst, in: Gottfried Boehm (Hg.), Was ist
ein Bild?, Miinchen 21995, S. 90-104, hier S. 94.
2 Vgl. ebd., S. 100f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

162 Joachim Jacob

an oder in denen sich Schones zeigen und eine Erfahrung des Schénen ge-
macht werden soll. Dies gilt auch dann noch, wenn es wie bei Gadamer nur
darum geht, etwas tiber die spezifische Einstellung festzuhalten, mit der wir
Bildkunst oder Wortkunst gegentiberstehen.

Zu emer dhnlichen Transformation sieht sich Gadamer genétigt, wenn es
thm in einem anderen Zusammenhang darum geht, den Begriff des dsthe-
tischen Symbols zu explizieren. Das Symbol, so Gadamer in einer ldnge-
ren Abhandlung tber Die Aktualitit des Schonen (1977), sei ein »Seinsbruch-
stiick«,3 das die Erfahrung des Schénen als »Beschworung einer méglichen
heilen Ordnung, wo immer es seix, stifte.* Kein arbitriares Zeichen, sondern
»Seinsbruchstiick«, soll das Symbol also auch ein Gegenstand mit eigener
materialer Bedeutung sein. Nach diesem Verstandnis kommt dem Symbol
eine eigene ontologische Qualitit zu, die tiber die Auffassung des Symbols
als eines rein funktional bestimmten Zeichens deutlich hinausgeht. Statt
dessen kann im Dasein des Symbols selbst ein >Bruchstiick< des Seins er-
kannt werden: allerdings nicht in der Weise einer einfachen Offenlegung
von Sinn, sondern »in einem unaufldslichen Widerspiel von Verweisung
und Verbergung«.> Womit Gadamer auf eine Figur zuriickgreift, die fiir die
ontologische Tradition des Symbolbegriffs im ganzen charakteristisch ist.
Nach dem Versuch einer »Rehabilitierung der Allegorie« als »Grenze der
Erlebniskunst« in Wahrheit und Methode scheint Gadamer damit einige Jahre
spater auch eine Wiedergutmachung an einem in der Zwischenzeit nicht
weniger in der Kritik stehenden Begriff anzustreben.6 Wahrend sich die Al-
legorie nach den sprachkritischen Erniichterungen des frithen 20. Jahrhun-
derts fiir eine solche Neubewertung anbot, greift Gadamer zum Nachweis
der konstitutiven Bedeutung des Symbols fiir die »Aktualitit des Schénen«
weit zuriick: in die theologisch-mystische Tradition, in der tatsdchlich symbola
als »Seinsbruchstiick[e]« auf die wahre, gute — und schéne - géttliche Ord-
nung des Kosmos verwiesen und sie zugleich auf offen-verborgene Weise
darstellten.

Aber auch in diesem Fall stellt sich die Frage, wie denn eine solche symboli-
sche Erfahrung des Schénen als »Seinsbruchstiick« an der Literatur méoglich

3 Hans-Georg Gadamer, Die Aktualitit des Schénen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest,
Stuttgart 1977, S. 42.

4 Ebd., S. 43.

5 Ebd., S. 44.

6 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Her-
meneutik, Tubingen °1986, Bd. 1, S. 76 {f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Versinnlichung« 163

sein soll, ob und wie Sprachkunstwerke in diesem Sinne Symbol sein kon-
nen. Das Ausweichen auf die rezeptive Einstellung des lesenden Verweilens
scheidet mit Blick auf das Symbol aus, weil es ja das Werk selbst sein soll,
das Symbol ist und der Erfahrung des Schénen erst ihren Grund gibt. Um in
diesem emphatischen Sinne >Werk« werden zu kénnen - und damit schliefit
sich der Kreis zum eingangs Dargelegten —, muf3, folgt man Gadamer, die Li-
teratur aufhoren, Literatur zu sein, sie muf} zum >Bild< werden: »Das bedeu-
tet [...], dafl der transitorische Vorgang des davoneilenden Redestromes im
Gedicht auf eine ratselhafte Weise zum Stehen kommt, ein Gebilde wird«.”
Das Ritsel, das der Philosoph uns damit hinterlafit, ist nicht unerheblich;
zumal es, was die Sprachkunst anbetrifft, nach allgemeiner Ubereinkunft an
eine ihrer grundlegenden Darstellungsbedingungen rithrt, ndmlich Prozef§
und gerade nicht sstillgestelltes Gebilde« zu sein (und das gilt, aller Begriffs-
etymologie zum Trotz, auch fiir Gedichte). Das Ritsel bertihrt nichts weni-
ger als das Problem, ob Literatur schén bzw. Symbol sein kann.

Um dieses >Ritsel der Transformation« in der Konstellation von Symbol,
Schénheit und Literatur und einige historische Versuche seiner Auflgsung
bzw. Neutralisierung soll es im folgenden gehen (wobeti festzuhalten ist, dafy
es sich als ein Problem nur dort stellt, wo das Symbol nicht in der Abstrak-
tion eines ubiquitdren Text- oder Zeichenbegriffs aufgeht, sondern in seiner
Materialitdt Besonderes zur Darstellung bringen soll). Ich beginne mit einer
kurzen Darstellung der Symbolkonzepte Friedrich Theodor Vischers und
Johannes Volkelts als anschaulichen Beispielen dafiir, wie das Symbol, die
Schonheit und die Literatur auf ganz unproblematische Weise miteinander
vermittelbar sind, gerade weil vom Materialaspekt systematisch abstrahiert
wird (I). Demgegeniiber soll ein Exkurs in die Frithgeschichte des Symbol-
begriffs zu Platon und Dionysius von Areopagita zeigen, daf} das Schone
und das Symbol keineswegs immer schon selbstverstindlich miteinander
koordiniert sind. So stehen sie in diesem Fall in einem anhaltenden Dif-
ferenzverhiltnis, das nicht zuletzt auf der hier noch nicht ausgeblendeten
spezifischen Materialitit des Symbols beruht (IT). Im zweiten Teil meiner
Uberlegungen mochte ich zunichst zeigen, wie der erste Versuch, Symbol,
Schonheit und Literatur konsistent zusammenzufithren, in der Schonheits-
lehre Friedrich Schillers dazu fiihrt, das Problem symbolischer Darstellung
nun tatséchlich auch als ein Problem der Darstellung im Material der Lite-
ratur zu verstehen und zu reflektieren (III). Gleichsam als ein spéter - litera-
rischer — Kommentar zu Schillers Versohnungsvorschlag wird schliefilich

7 Gadamer, Die Aktualitit des Schonen, S. 44.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

164 Joachim Jacob

Johann Wolfgang Goethes Wink aus dem Buch Hafis des West-ostlichen Divans
interpretiert, der das Ritsel, ob Literatur schon und Symbol sein kann, auf
eine bemerkenswerte Weise 16st (IV).

In der wechselvollen Geschichte des dsthetischen Symbolbegriffs und sei-
ner von weiten Amplituden gekennzeichneten Wertschitzung markiert die
philosophisch-dsthetische Diskussion des ausgehenden 19. Jahrhunderts
(zumindest in Deutschland) deren bislang letzten Scheitelpunkt. Der beson-
dere Rang, der dabei dem Symbol eingerdumt wurde, verdankte sich der Er-
wartung, daf} im >Symbol« noch einmal der Rif§ zwischen Natur und Kunst,
zwischen Bewufitem und Unbewufltem und zwischen den Menschen und
den Dingen gekittet werden konnte, der sich im allgemeinen Bewufitsein
offensichtlich schon nachhaltig vertieft hatte.

Ein guter Beleg fiir diese Hochschdtzung ist Johannes Volkelts spater oft
zitierte Studie Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik (1876). Volkelt will
sich mit ihr erklirtermaflen gegen die von thm kritisch bemerkte Tendenz
eines im Anschlufl an Herbart hervorgetretenen asthetischen Formalismus
wenden, demzufolge »die Form [...] nicht als Widerschein eines Inneren,
sondern als blofle, gewaltsam entseelte, sinnlose Oberflache gefallen« sollte.
Gegen eine solche vom »Inneren« abgetrennte formalistische Entleerung der
Oberfliche, die Volkelt in der Allgemeinen Aesthetik als Formwissenschaft (1865)
seines Gegenspielers, des Herbart-Schiilers Robert Zimmermann nicht zu
Unrecht am Werke sieht,? kommt es Volkelt darauf an, die duflere Form
noch einmal in der Tradition der klassischen idealistischen Asthetik als
beseelten »Widerschein« eines Inneren zu verstehen. Sein Begriff fiir diese
Vermittlung ist das Symbol. Im Symbol sollen sich >Innen< und >Aufien« zu-
sammenschliefen, und dies nicht nur im einzelnen, sondern die Aufgabe

8 Johannes Volkelt, Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik, Jena 1876, S. 2. Vgl.
zum weiteren Zusammenhang Lothar Schneider, Realismus und formale Asthetik. Die
Auseinandersetzung zwischen Robert Zimmermann und Friedrich Theodor Vischer als
poetologische Leitdifferenz im spiten neunzehnten Jahrhundert, in: ders., Andreas Hoe-
schen (Hg.), Herbarts Kultursystem. Perspektiven der Transdisziplinaritit im 19. Jahr-
hundert, Wiirzburg 2001, S. 2569-281.

9 Zu Robert Zimmermanns Programm einer Strukturtheorie der Oberfliche vgl. Lambert Wiesing,
Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven der formalen Asthetik, Reinbek
b. Hamburg 1997, S. 341f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Versinnlichung« 165

des Symbols soll nach Volkelt schliefllich darin bestehen, die ganze Welt zu
beseelen. So heifit es resiimierend: »Die Symbolisirung ist nicht denkbar
ohne einen pantheistischen Drang im menschlichen Gemiithe, ohne eine
pantheistische Gestaltung der Welt«.10

Dem Kunstsymbol wird damit in kritischer Reaktion auf seine drohende for-
malistische Depotenzierung »in schroff Herbartischem Geiste« noch einmal
Betrachtliches zugetraut.!! Insofern das konkrete Symbol als das »dunkle
Ineinander von Idee und Bild«, wie Volkelt an anderer Stelle schreibt,!2 An-
schauung und Bedeutung zugleich représentiert, vermittelt es Natur und
Geist und kann damit noch einmal den Menschen in der ganzen Welt hei-
misch werden lassen. Es gehore zur Natur der Seele, dafd sie sich in duflere
Naturerscheinungen »ganz« hineinlege, erldutert ein anderer Verfechter die-
ses starken Symbolbegriffs — (der spite) Friedrich Theodor Vischer - die
Kraft des Symbols, und diese einfithlende Beseelung sei zugleich das, »um
was es sich in der Aesthetik ganz wesentlich handelt«.13 Mit dem #stheti-
schen Symbol soll damit tatséchlich noch einmal fiir einen Moment die
ganze Welt im Subjekt aufgehen und umgekehrt. »Das Schéne, die Kunst,
die Poesie einigt« im Symbol

das vom gemeinen Verstand in zwei Halften zerrissene Weltall wieder, fafit Geist
und Natur wieder in eines zusammen, hebt uns weg tiber die unschéne Prosa, wel-
che die Welt in zwei Teile zersdgen will. Es kann im Universum alles urspriinglich
nur emnes sein, Ausstrahlung von einem und demselben Grundwesen; und diese
Einheit wird im Schénen wieder hergestellt.1*

Wie bei Vischer ist auch in Volkelts Konzeption das Symbol eng mit dem
Schoénen verschrankt. Denn das Symbol als »pantheistische Gestaltung der
Welt« ist schon als solches »schéng, da es als beseelte Gestalt der Welt eine

10 Volkelt, Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik, S. 109.

11 Ebd., S. 2.

12 Ebd.,, S. 4.

13 Friedrich Theodor Vischer, Das Schéne und die Kunst. Zur Einfithrung in die Aesthetik.
Vortrige, hg. von Robert Vischer, Stuttgart/Berlin *1907, I. Teil, § 5, S. 70. Zum Zusam-
menhang von Einfithlung und Symbol vgl. ders., Das Symbol (1887), in: ders., Kritische
Ginge, hg. von Robert Vischer, Miinchen 21922, Bd. 4, S. 420-456, hier S. 4351f.

14 Vischer, Das Schéne und die Kunst, I. Teil, § 6, S. 99. Dafy Vischer im Unterschied zu
Volkelt diese im Symbol gestiftete >schone Einheitc nicht als Wirklichkeit setzt, sondern
eher kompensatorisch versteht, zeigt Willi Oelmiiller, Friedrich Theodor Vischer und
das Problem der nachhegelschen Asthetik, Stuttgart 1959, S. 172-182. Vgl. Ewald Vol-
hard, Zwischen Hegel und Nietzsche. Der Asthetiker Friedrich Theodor Vischer, Frank-
furt a. M. 1932, S. 157-176.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

166 Joachim Jacob

Ubereinstimmung von Allem mit Allem zur Darstellung bringt, die als gran-
diose Harmonie gefillt, wie Volkelt mit Hinweis auf Lotze argumentiert,
eben weil Mensch und Ding pantheistisch préstabiliert zusammenpassen.15
Das Symbol vereint auf diese Weise sowohl die objektive Seite des Schénen,
indem es schéne Harmonie — die Harmonie der Welt — zur Darstellung
bringt, als auch die subjektive, insofern die symbolischen Artefakte selbst
Wohlgefallen auslésen. Mit dem Symbol glaubt Volkelt darum den Schliis-
selbegriff fiir Vischers These gefunden zu haben, dafl das »Schoéne [...] das
vollendete und das vollendende Zeugnis fiir die pantheistische Philosophie«
sei.16

Vischer und Volkelt fithren damit die in der Symboldiskussion seit Schil-
ler und Goethe angelegten und in der romantischen Kunstphilosophie ak-
zentuierten Tendenzen zu einem vorlaufigen Hohepunkt, das Symbol als
Statthalter des Schénen und als Konzentration eines mit dem Subjekt ver-
sohnten Universums zu verstehen. Zugleich verdeutlicht ihre Konzeption,
dafl der Symbolbegrift an Plausibilitit und damit an Bedeutung verlieren
mufite, wenn diese hochgespannten Voraussetzungen ebenso wie die Idee
einer pantheistischen Durchdringbarkeit der Welt oder des Schonen als ei-
nes fraglosen Darstellungsideals der Kunst nicht mehr haltbar schienen. Vor
allem aber muf3te ein derart grofl dimensioniertes Symbolverstindnis seine
Uberzeugungskraft mit der schon seit Hegel virulenten Historisierung die-
ser Ideale einbiiflen. Mit ihr wurden sowohl deren Erfillbarkeit — und d.h.
hier wesentlich deren Darstellbarkeit — als auch die Reichweite einer Idee
der innigen Vermittlung von Subjekt und Welt nur mehr zu Momenten der
Kunstgeschichte.

Im folgenden soll aus diesem komplexen Zusammenhang ein einziger As-
pekt herausgegriffen werden, an dem die provozierende Erwartung an das
Symbol, welthaltig zu sein, besonders hervortritt. Gemeint ist die Verbin-
dung des Symbols mit dem Schénen, deren Konjunktion lange Zeit reflex-
haft die Symboldebatte begleitet hat, die aber aus historischer und systema-
tischer Perspektive durchaus nicht selbstverstandlich ist. Dafl das Schone
und das Symbol jedoch bis in die Gegenwart hinein oft miteinander identi-
fiziert werden, hingt vermutlich mit einer besonderen Darstellungsqualitit
zusammen, die beidem zugeschrieben worden ist: eine besondere Intensitit
der Reprisentation, die das, was sie zeigt, in besonderer Weise sinnlich an-

15 Volkelt, Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik, S. 111.
16 Friedrich Theodor Vischer, Kritische Génge VI (1844), hier zitiert nach Volkelt, Der
Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik, S. 109.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Versinnlichung« 167

schaulich vergegenwartigt. Dies gilt fiir das Schone, wenn es etwa als die
Form der »anschauenden Erkenntnis< oder auch als das >sinnliche Scheinen
der Idee« verstanden wird, aber es gilt auch fiir das Symbol, soweit es »stets
das konkrete Zeichen« meint.!

Wo der »Anschauungswert« und damit zusammenhéngend die besondere
»empirische Dignitit« des Symbols herausgestellt werden,!8 drangt sich je-
doch, wie am Beispiel Gadamers eingangs schon angedeutet, das Problem
auf, in welcher Weise denn das Symbol diese besondere Weise sinnlicher
Darstellung realisiert. Denn auch die ausgreifendste metaphysische Kon-
struktion des Symbols bleibt unweigerlich mit dem Problem der Darstellung
behaftet, weil — wie nicht nur Vischer sehr genau weify - das Symbol als
Artefakt immer auch an ein bestimmtes Material bzw. Medium gebunden
ist, an dem symbolische Bedeutung erst zur sinnlich wahrnehmbaren Er-
scheinung gebracht werden mufl. Genauso wirft nun auch die Darstellung
des Schonen jenseits seines abstrakten philosophisch-dsthetischen Begriffs
die Frage nach seiner sinnlichen Konkretion in einem spezifischen Material
auf. Um zu kliren, wie im einzelnen in Malerei, Musik oder Literatur etwa
Schones konkret zur Darstellung gelangen konne, bedarf es damit auch
hier einer differenzierten Betrachtung der medialen Bedingungen der ein-
zelnen Kiinste. Fiir die Literatur war es bekanntlich zuerst Lessing, der ein
solches Programm in seiner Abhandlung tiber Laokoon oder: iiber die Gren-
zen der Malerer und Poesie (1766) verfolgt hat und dabei nicht zuletzt aus der
unterschiedlichen Weise, Schonheit vergegenwértigen zu kénnen, auf die
spezifische Differenz zwischen den Darstellungsleistungen der Poesie und
der Malerei schlofi.1

In der nachhegelschen Asthetik wird dieses Problem vor allem von den Ver-
tretern einer empiristischen, eng an Materialfragen orientierten >Aesthetik
als Formwissenschaft« aufgegriffen. Dafi aber gerade der Versuch einer Pha-
nomenologie der >schénen Forms, wie sich beispielhaft an dem von Volkelt

17 Vgl. Stephan Meier-Oeser u. a., Symbol, in: Joachim Ritter u.a. (Hg.), Historisches Wor-
terbuch der Philosophie, Bd. 10, Darmstadt 1998, Sp. 710-739, hier Sp. 712.

18 Gerhard Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol, Géttingen 41997, S. 72. Vgl. ders., Ver-
fahren der Symbolbildung. Literaturwissenschaftliche Perspektiven, in: Rudolf Schlégl
(Hg.), Die Wirklichkeit der Symbole. Grundlagen der Kommunikation in historischen
und gegenwirtigen Gesellschaften, Konstanz 2004, S. 173-187.

19 Zum materialen Aspekt in Lessings Analyse vgl. Karlheinz Stierle, Das bequeme Ver-
hiltnis. Lessings Laokoon und die Entdeckung des dsthetischen Mediums, in: Gunter
Gebauer (Hg.), Das Laokoon-Projekt. Pline einer semiotischen Asthetik, Stuttgart 1984,
S.23-58.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

168 Joachim Jacob

angegriffenen Zimmermann zeigt, zugunsten einer >reinen< Induktion des
Schonen vom Begriff des Symbols bzw. dem Anspruch einer symbolischen
Bedeutungsvermittlung im Schénen Abstand nimmt,20 macht noch einmal
deutlich, daf§ die Verbindung des Symbols mit dem Schénen keineswegs von
vornherein gegeben ist. Insbesondere das Problem des Materials ist es, das
sich immer wieder zwischen das Symbol und das Schéne schiebt.

Dieser Umstand ist jedoch in den hier diskutierten Symbol- und Schonheits-
konzeptionen durchaus kein blinder Fleck der Symboltheorie und einer mit
ihr verkniipften Ideologie des Asthetischen,?! sondern klar bewufit. Die Art
und Weise, wie das Problem der Materialitit im einzelnen wahrgenommen,
bearbeitet und dann auch neutralisiert wird, ist vielmehr aufschlufireich fir
cin differenzierteres Verstindnis der Asthetik des Symbols. Aber auch um-
gekehrt schirfen die gesteigerten Erwartungen, die in diesem Zusammen-
hang an eine >symbolische< Darstellung bzw. Représentation der Welt ge-
stellt werden — als da sind: besondere sinnliche Anschaulichkeit, Empirie-
haltigkeit, dingliche Prisenz, bedeutungsreiche Unausschopfbarkeit und
eben moglicherweise auch Schonheit -, den Blick fiir materialdsthetische
Probleme. Genau hierin liegt ein Grund fiir die nicht veraltende >Aktualitit
des Symbols«.

Wenn ich mich im weiteren auf die Dichtung beschrinken will, so auch
darum, weil sie einem ambitionierten Symbolbegriff, wie ihn Volkelt und
Vischer vertraten, unter den verschiedenen Kunstformen besonders attrak-
tiv erscheinen mufite. Die Attraktion der Dichtung beruhte darauf, dafl ihr
Material, die Sprache, dem Programm einer pantheistischen Durchdrin-
gung der Welt besonders entgegenzukommen schien, gerade weil nach ge-
laufiger Auffassung das sprachliche Zeichen - scheinbar paradox - selbst
am wenigsten materialhaltig ist und gegeniiber den an duflere Bilder oder
Tone gebundenen Darstellungsformen aufgrund seiner Abstraktionsfahig-
keit tiber unbeschrinkte Moglichkeiten der Darstellung innerer und duflerer

20 Vgl. Robert Zimmermann, Allgemeine Aesthetik als Formwissenschaft, Wien 1865,
Nachdr., Hildesheim/New York 1973, bes. § 111. Ahnlich kritisch scheidet auch Eduard
Hanslick in seinem zu den prominentesten Beispielen im 19. Jahrhundert gehérenden
Versuch, einen prizise auf die materialen Dispositionen einer Kunstgattung abgestellten
Schénheitsbegriff zu entwickeln, das bedeutungslastige Symbol aus dem »Musikalisch-
Schénen« aus: » Tonend bewegte Formen sind einzig und allein Inhalt und Gegenstand der
Musik«. Vom Musikalisch-Schénen. Ein Beitrag zur Revision der Asthetik der Tonkunst,
Nachdr. d. Ausg. Leipzig 1854, Darmstadt 1981, S. 32. Vgl. ebd., S. 16 f.

Vegl. Paul de Man, Zeichen und Symbol in Hegels Asthetik (1982), in: ders., Die Ideologie
des Asthetischen, hg. von Christoph Menke, Frankfurt a. M. 1993, S. 39-58, hier S. 41
u. S.51.

2

—

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Versinnlichung« 169

Welten verfiigt. »Die Dichtkunst«, so heifit es diese idealistischen Vorstel-
lungen zusammenfassend bei Hegel, »ist die allgemeine Kunst des in sich
frei gewordenen, nicht an das duflerlich-sinnliche Material zur Realisation
gebundenen Geistes, der nur im inneren Raume und der inneren Zeit der
Vorstellungen sich ergeht«.22

Von daher war vielleicht der Literatur am leichtesten eine beseelende Welt-
durchdringung zuzutrauen, und es verwundert nicht, daf} es ausgerechnet
Goethes Faustist, an dem Volkelt und Vischer ihre Uberlegungen zum Sym-
bol demonstrieren und diskutieren, wo genau nun die diffizile Scheidelinie
zwischen " Typischem<und »Symbolischem« verlaufe und von dem »gewissen
fithlbaren Plus der Bedeutung« gesprochen werden kénne, das aus einem
Typus erst ein Symbol macht.?3 Die Erfillung des Symbols in der Darstel-
lungsform der Literatur zeigt sich aber nicht nur im bedeutungsreichen In-
halt. Nach dem Anspruch Volkelts und Vischers, Bedeutung und Form im
Symbol noch einmal miteinander zu versdhnen, ereignet sich schon auf der
Ebene der sprachlichen Figuration die symbolische Vermittlung der Welt.
Dazu schreibt Vischer in seiner Abhandlung Das Symbol (1887):

Eine erschopfende Behandlung des ganzen Gebiets von Begriffen, die hicher ge-
horen, mifite endlich auch die Lehre von den Tropen und Figuren noch herein-
zichen. Uberblickt man aufmerksam alle Formen, die sie umfafit, so ergibt sich
als Resultat: alle diese Formen laufen darauf hinaus, die Kérperwelt zu beseelen
und das Geistige zu verkorpern; sie entspringen in der Mannigfaltigkeit ihrer
Wendungen alle dem Drang, Geist und Natur, die scheinbar wesentlich Verschie-
denen, ineinszuschauen, und so dienen sie samt allen Formen des Symbols und
Mythus, das Weltall als Eines vor Sinn und Phantasie zu stellen.24

Alle sprachlichen Tropen und Figuren sind demnach Ausdrucksformen der
Beseelung, wobei unter ihnen besonders die anthropomorphisierende Figur
der Personifikation den Rang der master trope beanspruchen darf.25 Die Leich-
tigkeit, mit der sich durch die sprachliche Personifikation der Natur und
den Dinge Leben einhauchen lafit, belegt anschaulich noch einmal, warum
gerade der (poetische) Sprachausdruck ein besonders entgegenkommendes
Mittel ist, »das Weltall als FEines vor Sinn und Phantasie zu stellen« sowie
Seele und Welt symbolisch in schéner Harmonie zusammenzufiihren.

22 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen tiber die Asthetik I, in: ders., Werke, hg.
von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1986, Bd. 13, S. 123.

23 Vischer, Das Symbol, S. 454. Vgl. Volkelt, Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik,
S. 311t

24 Vischer, Das Symbol, S. 454; Herv. im Original.

25 Ebd., S. 455. Vgl. ders., Das Schone und die Kunst, I. Teil, § 6, S. 92f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

170 Joachim Jacob

War vorhin davon die Rede, daf} das Problem des Materials gleichsam
zwischen dem Symbol und dem Schénen steht, so kénnen innerhalb die-
ses pantheistisch unterfiitterten metaphysischen Entwurfs das Symbol, das
Schéne und die Darstellungsform der Literatur (nur darum) eine vollkom-
men unproblematische Konstellation bilden, weil das Material — zumindest
theoretisch - vollstindig ausgel6scht ist. Denn genau dies ist, so Vischer,
das Eigentiimliche der Sprachkunst, daf} sie die natiirliche Widerstandig-
keit des dsthetischen Materials vollstindig iiberwinden kann, das materiale
Substrat der dsthetischen Darstellung authebt und damit der kiinstlerischen
Phantasie die héchste Freiheit ermdglicht: »Die Kunst spricht, und jetzt erst
kann sie alles darstellen, was ist. Sie weckt die Phantasie zu Vorstellungen.
Jetzt erst ist die ganze Welt erschlossen, weil hier eigentlich auf alles Mate-
rial verzichtet ist«.26
Um Zweifel an diesem dem Wort verbundenen Darstellungsoptimismus Vi-
schers — ohne den sein Symbolbegriff eine Chimare bleiben wiirde - zu wek-
ken, muf} man nur weiterlesen. Denn im direkten Anschlufl an den zitierten
Passus aus Hegels Vorlesungen iiber die Asthetik iiber die »Dichtkunst« als »die
allgemeine Kunst des in sich frei gewordenen, nicht an das duflerlich-sinn-
liche Material zur Realisation gebundenen Geistes« heifit es: »Doch gerade
auf dieser héchsten Stufe steigt nun die Kunst auch tiber sich selbst hinaus,
indem sie das Element versohnter Versinnlichung des Geistes verlafit und
aus der Poesie der Vorstellung in die Prosa des Denkens hiniibertritt«.2” Die
Abstraktheit des Zeichens, so mufl man Hegel verstehen, ist — unter dem
Aspekt des Schénen, also des >sinnlichen Scheinens der Idee« betrachtet —
ein hochst ambivalenter Darstellungsvorteil. Sie verleiht zwar einerseits der
Vorstellungskraft in hohem Maf3e Flexibilitit, bedroht aber andererseits die
»Versinnlichung« selbst und damit genau jenes Moment, das sowohl fiir das
Schéne als auch fiir ein emphatisches Symbol-Konzept (das man bei Hegel
bekanntlich nicht findet) konstitutiv ist. Hegels Einwurf zeigt, dafl das Sym-
bol, das Schéne und die Darstellungsform der Literatur nur in einer fragilen
und sehr implikationsreichen Zuordnung aufeinander verweisen.

26 Vischer, Das Schone und die Kunst, Einleitung, S. 22. Diese Auffassung Vischers von der
poetischen Sprache als eines transparenten Mediums der Phantasie ist von Theodor A.
Meyer einer aufschlufireichen Kritik unterzogen worden. Vgl. Das Stilgesetz der Poesie
(1901), Neudr., mit einem Vorwort von Wolfgang Iser, Frankfurt a. M. 1990, S. 29 pass.

27 Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, S. 123.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Versinnlichung« 171

Die Assoziation von Schénheit und Symbol ist demnach nicht so selbstver-
standlich, wie sie angesichts der erstaunlichen Karriere des sogenannten
Kunstsymbols im 19. Jahrhundert scheint. Im Hinblick auf die Geschichte
der antiken Symboltheorie liegt ihre Verbindung im Gegenteil zunichst
cher fern. Denn das Symbol ist in seiner frithen Bedeutung als Erkennungs-
zeichen oder — wie seit Aristoteles — als Begriff fiir willkiirlich gewihlte
sprachliche Zeichen tiberhaupt, mit deren Hilfe beliebige »Vorgange|...] im
innern Bewufitsein« zur dufleren Darstellung kommen und kommuniziert
werden kdnnen, in pragmatische Funktionszusammenhénge eingelassen, die
keinerlei spezifisch auf Schonheit orientierte Bedeutung haben.?8 Eine (fol-
genreiche) Ausnahme bildet in gewisser Hinsicht allerdings der Platonische
Mythos aus dem Symposion vom urspriinglich ungeteilten Menschen, den
Zeus in zwel symbola — wortlich: wie zwei zusammengehorige Hélften eines
Wiirfels?9 - zerteilt. Urspriinglich vereint, dann entzweit, »sucht nun immer
jedes sein anderes Stiick«.30 Damit wird das symbolon zu einem implikations-
reichen metaphorischen Modell von Teil und Ganzem,3! Fragment und
Vollkommenbheit, das sich bis zu Gadamers zitierter Definition des Symbols
als »Seinsbruchstiick« und »Beschwo6rung einer moglichen heilen Ordnung,
wo immer es sei«, durchhélt. Schén ist bei Platon jedoch nicht das Symbol
als ein urspriinglich einmal vollkommen >passendes«< Teilstiick einer harmo-
nischen Ganzheit, sondern die urspriingliche und nun verlorene Ganzheit.
Das Symbol als abgetrenntes, >immer suchendes« Teilstiick realisiert diese
urspriinglich geeinte, schéne Vollkommenheit gerade nicht, aber das Ver-
langen nach ihr, Eros, stiftet eine Bewegung auf die schone Vollkommenheit

28 Aristoteles, De interpretatione, gr.-dt., iibers. u. hg. von Hans Gunter Zekl, Hamburg
1998, 16a. Eine solche Bedeutung bekommen sie (erst) dann, wenn sie mit dem An-
spruch vollkommener Darstellung versehen werden: »Wie schwer es dem Menschen iiber-
haupt wird, ein Innerliches dufierlich zu machen, wie selten es ihm vollstindig damit
gelingt, die innere Idee ganz heraus zu bringen, und vollkommen zu erreichen in der
reellen duflern Darstellung: das zeigt sich unter andern an dem Beispiel der schénen
Kiinste, oder an der Kunst des Schonen. Daher auch die Theorie desselben, oder die
sogenannte Asthetik, [...] viel richtiger Symbolik genannte werden kénnte«. Friedrich
Schlegel, Philosophie des Lebens, XII. Vorlesung, in: Kritische Friedrich-Schlegel-Aus-
gabe, Bd. 10, hg. von Ernst Behler, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1969, S. 230.

29 Vgl. Platon, Symposion, in: ders., Werke in acht Banden, gr.-dt., iibers. von Friedrich
Schleiermacher, hg. von Gunther Eigler, Bd. 3, Darmstadt 1974, 191d, Anm. 39.

30 Platon, Symposion, 191d.

31 Zum Begriff des Modells vgl. Max Black, Mehr tiber die Metapher, in: Anselm Haver-
kamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darmstadt 1983, S. 379-413.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

172 Joachim Jacob

hin. Das Symbol als verlorene Schénheit und Eros als die »Liebe zu dem
Schonen«,?2 welche die symbola sich suchen lafit, damit sie in die schone Ein-
heit zurtickfinden, fithren demnach das Schéne zwar als ein Versprechen
mit sich, aber sie stellen es nicht dar.33 Damit er6ffnet die Platonische Meta-
pher des Symbols einerseits einen emphatischen Ausblick auf das Schone,
wie sie andererseits eine fundamentale Differenz einzieht, die das Schéne
entriickt — wie die in zwei menschliche Korper getrennten Liebenden sich
nur wiinschen kénnen, daff Hephaistos kime und sie wieder zur urspriing-
lichen Einheit verschmelze.3*

Diese indirekte, mythische Verkniipfung des Symbols mit dem Schénen
wird im Neuplatonismus und in der spétantiken christlichen Theologie zu
einer eigenen, nun explizit schénheitsorientierten Symbollehre ausgebaut.
Das Symbol als »natiirliches Mittel« der géttlichen Offenbarung erhilt eine
eigene Substanz. Aber gerade in seiner Eigenschaft, ein natiirliches Mittel
der gottlichen Offenbarung zu sein, in dem sich naturgemaf} auch géttliche
Schénheit manifestiert, legt es das Moment der Differenz nicht ab. Man
kann vielleicht sagen, dafy das Symbol im theologischen Kontext nicht nur
ein Darstellungsproblem reflektiert, sondern selbst auch Ausdruck eines
Darstellungsproblems ist. So durchdringt zwar die heilige Schénheit Gottes,
wie Pseudo-Dionysius Areopagita lehrt, die ganze Schépfung, kann selbst
aber in ihrer alle Sinne tibersteigenden, unvorstellbaren Herrlichkeit nur
»durch die heilsamen Schleier der menschenfreundlichen Nachsicht« hin-
durch erkannt werden, die Gott tiber sie gelegt hat. Darum hat die urspriing-
lich »iiber die Natur hinausgehende und formlose Ungeschiedenheit« Gottes
Gestalt angenommen und sich in eine Vielfalt von sinnlich wahrnehmba-
ren >Symbolen< auseinandergelegt.3> Von diesen Symbolen ausgehend, kann
sich die Seele dann wiederum in umgekehrter Richtung in kontemplativer
Schau zunéchst von der sinnlichen zur geistigen Wahrnehmung und dann
»dereinst« zu Gott selbst erheben, der aller Darstellung entzogen ist.36 Auf

32 Platon, Symposion, 204b.

33 So Sokrates ausdriicklich entgegen dem anderslautenden Glauben Agathons. Ebd.,
201bff.

34 Ebd., 192d-e.

35 Pseudo-Dionysius Areopagita, De divinis nominibus 1.4 (592 B); dt.: Die Namen Gottes,
iibers. u. hg. von Beate Regina Suchla, Stuttgart 1988, S. 24.

36 Ebd., (592 D), S. 25. Vgl. ebd., IV.9 (705 B). Zur Symbolkonzeption vgl. René Roques,
Dionysius Areopagita, in: Theodor Klauser (Hg.), Reallexikon fiir Antike und Christen-
tum. Sachworterbuch zur Auseinandersetzung des Christentums mit der antiken Welt,
Bd. 3, Stuttgart 1957, Sp. 1075-1121, hier Sp. 1105 {f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Versinnlichung« 173

diesem Wege gewinnt das Symbol einen metaphysischen Rang, auf dem
Sinnlichkeit, Schénheit und Vollkommenheit zugleich ihren Platz haben,

weil infolge seiner [Gottes, J.].] seinschaffenden Giite alles ins Dasein gebracht
wurde [...] als weise und schon, weil alles Sein, sofern es nur seine eigene Natur
unversehrt bewahrt, mit jeglichem gottbegeisterten Wohlklang und aller heilig-
mifligen Schénheit ausgefiillt ist.37

Auch bei Pseudo-Dionysius Areopagita bleibt aber die schéne Offenbarung
Gottes im Symbol zugleich mit einer unauthebbaren Differenz versehen. Im
Unterschied zu Platon riihrt sie jedoch aus der Kluft zwischen dem gottli-
chem Wesen und seiner irdischen Manifestation, die in jedem Symbol pra-
sent ist. Dem Symbol eignet demnach die Struktur einer >unihnlichen Ahn-
lichkeit, um einen zentralen Ausdruck des Pseudo-Dionysius Areopagita zu
verwenden,38 die es zugleich auf- und abwertet, die seine Darstellungspotenz
zugleich bekraftigt und beschrénkt.

Der ésthetische Symbolbegriff des 18. und 19. Jahrhunderts hat von diesem
Modell, so ist zu vermuten, bei allen nicht zu verwischenden Unterschie-
den doch entscheidende Anregungen erfahren. Dies gilt fiir die Verbindung
von Symbol und Schoénheit tiberhaupt, vor allem aber wohl fir die seit der
Goethezeit zu beobachtende >Dichotomisierunge des Symbols,39 einerseits
von unmittelbarer sinnlicher Evidenz zu sein, andererseits als Idee unaus-
sprechlich zu bleiben. Sie ist als Struktur schon im theologischen Modell an-
gelegt, dort jedoch als gottliches Paradox noch aufgehoben. Schliefilich liefle
sich noch die Vischer-Volkeltsche Konzeption des Symbols als »pantheisti-
scher Gestaltung der Welt« als ein héretisches, in die Immanenz iiberfiihrtes
modernes Echo auf die christlich-mystische Symbollehre verstehen.40

37 Pseudo-Dionysius Areopagita, De divinis nominibus, 1.4 (592 A), S. 24.

38 Vgl. ebd., IX.6-7.

39 Vgl. Roger W. Miiller Farguell, Symbol,, in: Jan-Dirk Miiller u. a. (Hg.), Reallexikon der
deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3, Berlin/New York 2003, S. 550-555, hier S. 553.

40 Vgl. Volkelt, Der Symbol-Begriff in der neuesten Aesthetik, S. 112 f. Walter Benjamin
wird sich in kritischer Reaktion darauf dann wieder um die Re-Theologisierung des
Begriffs -~ und des Problems — bemiihen: »Das Buhlen der romantischen Asthetiker um
glinzende und letztlich unverbindliche Erkenntnis des Absoluten hat in den simpelsten
kunsttheoretischen Debatten einen Symbolbegriff heimisch gemacht, der mit dem echten
aufler der Bezeichnung nichts gemein hat. Der ndmlich, zusténdig in dem theologischen
Bereiche, verméchte nie und nimmer in der Philosophie des Schénen jene gemiitvolle
Dammerung zu verbreiten, die seit dem Ende der Frithromantik immer dichter gewor-
den ist [...]. [Dlieser Mifsbrauch findet, und zwar tiberall da, statt, wo im Kunstwerk die
»Erscheinunge einer >Idee« als >Symbol< angesprochen wird. Die Einheit von sinnlichem

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

174 Joachim Jacob

Terminologisch in die dsthetische Diskussion eingefiihrt wird der Symbol-
begriff erst 1790 mit dem bekannten Schluflparagraphen 59 der Aritik der
Urteilskraft Immanuel Kants.*! Im tibertragenen Sinn kann man die Figur
der unihnlichen Ahnlichkeit< auch hier entdecken. Denn Kants Formulie-
rung von der »Schoénheit als Symbol der Sittlichkeit« behauptet einerseits
cine Ahnlichkeitsbezichung in der Weise der Analogie zwischen Schénem
und Gutem, die sich am Schonen symbolisch darstellt. Andererseits ver-
weist die symbolische Darstellung auf eine >Unéhnlichkeits, insofern die
im Kantischen Text vorhergehende Kritik der Urteilskraft ja gerade darauf
zielte, die Autonomie des dsthetischen Sinnenurteils gegentiber der prakti-
schen Vernunft und gegeniiber moralischen Erwagungen zu erweisen. Im
Zentrum des Gebrauchs, den Kant an dieser Stelle vom Begriff des Symbols
macht, steht die »Hypotypose«: die »Darstellung, subiectio sub adspectums,
wie Kant selbst den rhetorischen Begriff erldutert.42 Er bezieht sich auf die
sinnliche Veranschaulichung eigentlich abstrakter und darum gerade nicht
addquat zu versinnlichender Vorstellungen, die nun in diesem Fall durch
das Symbol der Schonheit anschaulich werden sollen. Damit arbeitet Kant
zwar dem spdteren Verstindnis einer >symbolischen< Darstellung als einer
in besonderem Mafle anschaulichen Vorstellung zu, aber insofern diese
Veranschaulichung allein auf einer Strukturanalogie zwischen Vorzustellen-
dem und Vorgestelltem beruht, ist das Symbol »nur das Symbol«.43 Kant
verbindet also das Schéne mit dem Symbol nicht etwa in der Weise, daf}
das Symbol das Schéne zur Darstellung bringe oder Ausdruck des Schénen
sel. Das Symbol bezeichnet vielmehr eine von Schénheitserwagungen ganz
unabhingige Weise logischen Schliefiens.4

und tibersinnlichem Gegenstand, die Faradoxie des theologischen Symbols, wird zu einer Be-
zichung von Erscheinung und Wesen verzerrt« [Herv. J.J.]. Walter Benjamin, Ursprung
des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann u.
Hermann Schweppenhiuser, Bd. 1.1, Frankfurt a. M. 1991, S. 203-430, hier S. 336.

41 Vgl. Meier-Oeser u.a., Symbol, Sp. 723.

42 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: ders., Werkausgabe, hg. von Wilhelm Wei-
schedel, Frankfurt a. M. 1974, Bd. 10, B 255/A 251, S. 295. Vgl. Marcus Fabius Quinti-
lianus, Institutionis oratoriae libri XII/Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, tbers. u.
hg. von Helmut Rahn, Darmstadt 1972, IX 2, 40-44.

43 Kant, Kritik der Urteilskraft, B 256/A 253, S. 296.

44 Zur Irrelevanz des Schonen fir die Kritik der Urteilskrafi vgl. Wolfgang Wieland, Urteil
und Gefiihl. Kants Theorie der Urteilskraft, Gottingen 2001. Vgl. ders., Die Erfahrung
des Urteils. Warum Kant keine Asthetik begriindet hat, in: DVjs 64 (1990), S. 604-623.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Versinnlichung« 175

Die Einbindung des Symbolbegriffs in eine Schénheitslehre vollzieht, frei-
lich von Kant inspiriert, erst Schiller. In unserem Zusammenhang ist Schil-
ler besonders interessant, weil er nicht nur den Symbolbegrift explizit fir
seine Schonheitskonzeption in Anspruch nimmt, sondern auch in engerem
Sinne mit darstellungs-, und d.h. materialspezifischen Fragen zusammen-
fahrt, die fiir Kants Analyse der Urteilskraft unerheblich waren.

In den Kallias-Briefen, die auch die einschligige Formel von der Schonheit als
»Freiheit in der Erscheinung« bringen,* notiert Schiller zum Symbol, daf}
»in der Sinnenwelt nur das Schéne ein Symbol des in sich Vollendeten oder
des Vollkommenen« ist, weil nur dieses sein eigenes Gesetz aufstellt und
»vollbringt«.46 Gegeniiber der Kantischen Verwendung des Begriffs hat da-
mit eine bemerkenswerte Verschiebung stattgefunden. Das Schéne ist nicht
mehr »nur« Symbol, sondern »nur das Schéne« ist ein Symbol, wenn es um
das Vollkommene geht. Aber auch hier ist das Symbol noch nicht selbst
mit dem Pradikat des Schonen versehen, sondern beschreibt vielmehr nach
dem Vorbild Kants die Art und Weise, wie sich das sinnlich wahrnehmbare
Schéne und das Vollkommene zueinander verhalten: ndmlich in der Form
der Analogie. Schiller paraphrasiert im Anschlufl an § 59 der Knitik der Ur-
teilskraft: »Darum ist [...] die schéne Sinnenwelt das gliickliche Symbol, wie
die moralische sein soll«.47

Anders als Kant, den allein die Struktur des subjektiven Geschmacksurteils
beschiftigt, hatte sich Schiller mit und seit den Kallias-Briefen vorgenom-
men, einen »objektiven Begriff des Schénen« zu entwickeln.*8 Dazu gehort
fir Schiller auch die Frage nach der objektiven Fundierung des Verhalt-
nisses zwischen »schone[r] Sinnenwelt« und vollkommener Autonomie im
Material seiner symbolischen Darstellung. So riickt im weiteren die »Na-
tur des darstellenden Stoffes« und damit die materiale Beschaffenheit des
symbolischen Artefakts als ein eigenes Problem in den Blick. Weil jedoch
auch Schiller, wie spater Vischer, »Freiheit in der Erscheinung« nur als eine

45 Friedrich Schiller, Kallias oder tiber die Schonheit. Briefe an Gottfried Korner (1793),
in: ders., Samtliche Werke, hg. von Gerhard Fricke u. Herbert G. Gopfert, Miinchen
81989, Bd. 5, S. 394-433, hier S. 400.

46 Ebd., S. 416.

47 Ebd., S. 424f1.

48 So an Korner am 21. Dezember 1792, zitiert nach: Fricke, Gépfert, Kommentar, ebd.,
S.1111.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

176 Joachim Jacob

totale Ausléschung der »Natur des Mediums« denken kann,*® kann Schon-
heit, so seine Folgerung, nur dort unbeschadet erscheinen - und damit zu-
gleich zum Symbol des Vollkommenen, Selbstbestimmten werden -, wo
»die Natur des Mediums durch die Natur des Nachgeahmten vollig vertilgt
erscheint«.50 Fiir die poetische Darstellung ergibt sich daraus die Forderung,
ihr spezifisches Medium: »Worte; also abstrakte Zeichen fiir Arten und Gat-
tungen«,®! ihrerseits so zu handhaben, daf sich ihre >Natur< nicht stérend,
d.h. eigenem Gesetz folgend, zwischen die in der inneren Einbildungskraft
des Dichters gefafite ideale Anschauung und seine Ausfithrung schiebt. Im
Falle des sprachlichen Zeichens liegt die Gefahr einer Verselbstindigung des
Mediums, an der die »Freiheit in der Erscheinung« Schaden nihme, in dem
»sehr weiten Umwege, den das »darzustellende Objekt« nehmen muf}, »ehe es
vor die Einbildungskraft gebracht und in Anschauung verwandelt« werden
kann. Lange vor Hegel hat Schiller damit formuliert, was das grundlegende
Paradox der sprachlichen Darstellung ist, wenn sie symbolisch schén wer-
den soll, d.h. wenn sie dem abstrakten Zeichen Sinnlichkeit abgewinnen
soll. Auf dem »sehr weiten Umweg« der Abstraktion droht das darzustellende
Objekt namlich »viel von seiner Lebendigkeit (sinnliche[n] Kraft)« zu verlie-
ren, und damit eben das, was eine schone Darstellung eigentlich ausmacht.
Entgegentreten kann der Dichter dieser Gefahr, nach Schiller, durch eine
versierte »kiinstliche Zusammensetzung des Allgemeinen«,>2 die aus diesem
wieder ein Besonderes werden lafit. Aber die Allgemeinheit der Empfehlung
zeigt, daf} die Probleme damit erst beginnen.

Symbolfahigkeit kommt der Dichtung nach diesem Verstindnis erst auf
der Stufe ihrer héchsten Vollendung zu. Erst wenn sie im Stand ihrer to-
talen Autonomie vollkommene Schonheit realisiert hat, kann sie zu einem
»gliicklichen Symbol« des Guten werden. Und eine solche Schénheit kann
die Dichtung nur erreichen, wenn sie die widerstreitenden materialen Be-
dingungen ihres Mediums tiberwindet und zeichenhafte Abstraktion in den
Schein von Sinnlichkeit und Individualitidt verwandelt: »Mit einem Wort:
Die Schénheit der poetischen Darstellung ist »freie Selbsthandlung der Na-
tur in den Fesseln der Sprache«.?3 Das Zusammenspiel von Symbol, Schon-
heit und Dichtung ist also nach Schillers Vorstellung in den Kallias-Briefen

49 Schiller, Kallias oder tiber die Schonheit, S. 428.
50 Ebd., S. 429.

51 Ebd., S. 431.

52 Ebd., S. 432; Herv. im Original.

53 Ebd., S. 433.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Versinnlichung« 177

keineswegs problemlos. Das Symbol garantiert nicht die Darstellbarkeit des
Schonen, Guten oder Wahren, es formuliert eher einen duflersten Anspruch
an die Form der poetischen Darstellung, der zugleich gegen die eigentliche
Natur des Darstellungsmediums gerichtet ist.

In der ein Jahr spiter publizierten Rezension Uber Matthissons Gedichte geht
Schiller diesem Problem, wie aus bloflem Material ein Symbol des Schénen
werden kann, noch einmal im groflen Mafistab nach. Es ist eingelassen in
die grundsitzliche Herausforderung an den Kiinstler, so Schiller, die Natur
an sich in >menschliche Natur< zu verwandeln, damit sie zu einem Gegen-
stand der schénen Kunst erhoben werden kénne. Auf diesem Wege kommt
sowohl noch einmal das Symbol als nun auch zusitzlich der Aspekt der
'Beseelung« der Natur ins Spiel. Damit ist, ohne dafl Schiller eine eigene
Philosophie des Symbols entwickeln wiirde, in Grundziigen schon die Kon-
stellation erkennbar, in der im Symbol die schéne und beseelte Welt Gestalt
annehmen kann.

Auch wenn gerade die Vorstellung der >Beseelung« tiber die Kantische Kon-
zeption des Symbols als einer Erkenntnisform qua Analogie weit hinauszu-
gehen scheint, entwickelt Schiller sie noch mit den Mitteln Kants. Der Weg,
der dies ermoglicht, ist, so Schiller, die »symbolische Operation«, mit der
»die unbeseelte Natur ein Symbol der menschlichen werden kann«.5* So kén-
nen mit Hilfe der »symbolischen Einbildungskraft« unbeseelte und beseelte
Natur vom »Zufall der Assoziation« erldst und auf die feste Grundlage des
mit Notwendigkeit verfahrenden Gesetzes der Analogie gebracht werden:

In titigen und zum Gefiihl ihrer moralischen Wiirde erwachten Gemiitern sicht
die Vernunft dem Spiele der Einbildungskraft niemals mafiig zu; unaufhérlich ist
sie bestrebt, dieses zuféllige Spiel mit threm eigenen Verfahren iibereinstimmend
zu machen. Bietet sich ihr nun unter diesen [dufieren, J.J.] Erscheinungen eine dar,
welche nach ihren eigenen (praktischen) Regeln behandelt werden kann; so ist thr
diese Erscheinung ein Sinnbild ihrer eigenen Handlungen, der tote Buchstabe der
Natur wird zu einer lebendigen Geistersprache, und das dufiere und innre Auge
lesen dieselbe Schrift der Erscheinungen auf ganz verschiedene Weise. 5

Die Fahigkeit der Vernunft, durch eine symbolische Operation das »zufillige
Spiel« schoner natiirlicher »Erscheinungen« zu einem »Sinnbild ihrer eige-
nen Handlungen« werden zu lassen, setzt einerseits eine gewisse Vorbildung
des betreffenden Gemiits voraus, andererseits jedoch kann ihr — und damit

54 Friedrich Schiller, Uber Matthissons Gedichte (1794), in: ders., Samtliche Werke, S. 992-
1011, hier S. 998.
55 Ebd., S.1000.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

178 Joachim Jacob

wird tiber den Kantischen Kritizismus hinaus wiederum die Objektseite der
symbolisch-dsthetischen Erfahrung Thema — durch eine entsprechende Be-
arbeitung der Natur entgegengekommen werden. So gibt hier Matthissons
»Landschaft-Dichtung«, wie Schiller sie nennt,’6 den Anlafi, den Gedanken
aus den Kallias-Briefen noch einmal aufzunehmen und nach den spezifischen
materialen Bedingungen zu fragen, die Artefakte, oder hier zunichst die un-
bearbeitete Natur selbst, dazu disponieren, Symbole zu werden.

Vor dem Hintergrund der Schillerschen Formasthetik, nach der als schén
nur das vollkommen in sich durchgebildete Werk gelten kann, tiberrascht
es nicht, daf} die bloflen Erscheinungen der Natur, wie sie sich von selbst
darbieten, zu wiinschen iibriglassen, »denn die landschaftliche Natur zeigt
uns diese strenge Notwendigkeit nicht in allen ihren Teilen«.5” Vielmehr ist
es die Aufgabe des Kiinstlers, der Auferweckung des »tote[n] Buchstabe[ns]
der Natur [...] zu einer lebendigen Geistersprache« nachzuhelfen, um so
eine durchgehende »liebliche Harmonie« zu erzeugen, mit der die Natur zu
einem »natiirliche[n] Symbol der innern Ubereinstimmung des Gemiits mit
sich selbst« werden kann.58 Die Leistungsfahigkeit der einzelnen Kunstgat-
tungen wird sich im Hinblick darauf nun danach bemessen, wie leicht sich
in ihnen jeweils die dufiere Natur formen lafit. Als Ergebnis der Untersu-
chung stellt sich heraus - die auffallend dichte Metaphorik von Schrift und
Buchstabe in der oben zitierten Passage deutet es an —, da} es wiederum
die Sprachkunst der Dichtung ist, die fiir symbolische Operationen be-
sonders geeignet ist. Denn nur die Dichtung kann tiber die Harmonie der
Empfindungen hinaus, welche sie wie die sprachlosen Kiinste als »poetische
Komposition als eine Art von musikalischem Werk«9 wecken kann, solch
unbestimmten Gefiihlen »noch einen Text unterlegen« und dadurch »jene
Symbolik der Einbildungskraft zugleich durch den Inhalt unterstiitzen und
ihr eine bestimmtere Richtung« geben.60

Schiller hat genau gesehen, dafl dieses Ideal der durchgingigen Bestimmt-
heit, das die Sprachkunst seiner Meinung nach am weitesten zu realisieren
vermag, leicht in die Gefahr gerit, mit der Freiheit der dsthetischen Imagi-
nation in der Rezeption — immerhin das Kernstiick der Kantischen wie der
cigenen Asthetik - zu kollidieren. Darum beeilt sich Schiller, in diese durch-

56 Ebd., S. 992.
57 Ebd., S. 998.
58 Ebd., S.1000.
59 Ebd., S. 999.
60 Ebd., S.1000.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Versinnlichung« 179

gingige Bestimmtheit mit Hilfe der Kantischen »dsthetischen Idee< Unend-
lichkeit einzufithren (und damit einen weiteren Topos der Symboldiskussion
zu etablieren). So 6ffnet sich zwar nicht der vom Dichter intendierten Be-
deutung nach, aber doch nach der Seite des »mégliche[n] Gehalt[es], den er
uns hineinzulegen tiberlafit«, in der symbolischen Operation eine »grund-
lose Tiefe«,5! welche die Reflexion vor dem schénen Kunstwerk nicht zur
Ruhe kommen laf3t.

Bei Schiller zeigt sich erstmals, so kann man zusammenfassen, wie der Ver-
such, der >symbolischen Operation« ein objektives Fundament zu geben,
wenigstens ansatzweise zu einer spezifischen materialdsthetischen Reflexion
notigt. Im Falle Schillers kénnen solche materialdsthetischen Erwagungen
an eine elaborierte Diskussion seit der Jahrhundertmitte anschlieffen, in der
es darum geht, die besonderen Moglichkeiten und Grenzen der einzelnen
Kiinste herauszuarbeiten. Namen wie Harris,52 Diderot® oder der frithe
Herder stehen fiir sie und mit anhaltender Wirkung vor allem Lessings
Laokoon (dessen darstellungstheoretische Thesen zu Poesie und Malerei
Schiller in der Matthisson-Rezension ibernimmt).6* Ob die parallele histori-
sche Erscheinung von Symboldiskussion und dsthetischer Materialreflexion
auf Abhingigkeiten, Uberschneidungen und Wechselverhiltnisse in der Sa-
che verweist, wire eingehender zu erforschen. Als These kann jedoch mit
Blick auf das Vorangegangene formuliert werden, daf§ der Anspruch, im
Symbol einen engeren Bezug zwischen Symbol und Symbolisiertem als den
eines bloflen Bezeichnens am Werk zu sehen, eine intensive Reflexion des
materialen Substrats dieser Beziehung nahelegt. Wo schliefllich noch iiber
die symbolische Analogie hinaus unterstellt wird, dafy im Symbol selbst das
Bezeichnete »als Besonderes< zur Anschauung komme, mehr noch: in einer
»Darstellung mit volliger Indifferenz<65 >da ist<, verschérft sich auch noch einmal
notwendigerweise die Frage nach dem Medium dieser Darstellung. Insofern
diese symbolische Prisenz als besondere sinnliche Anschaulichkeit gedacht

61 Ebd., S.1001.

62 Vel. James Harris, Three Treatises, London 1744, bes. (I1.) Discourse on Music, Painting
and Poetry.

63 Vgl. Denis Diderot, Lettre sur les sourds et muets a I'usage de ceux qui entendent et qui
parlent, adressé a Monsieur ***, Paris 1751.

64 Vgl. Schiller, Uber Matthissons Gedichte, S. 1001.

65 »Denn die Forderung der absoluten Kunstdarstellung ist: Darstellung mit villiger Indifferenz,
so namlich, daf} das Allgemeine ganz das Besondere, das Besondere zugleich das ganze
Allgemeine st nicht es bedeutet«. Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Philosophie der
Kunst (1802/1803), in: ders., Ausgewihlte Schriften, hg. von Manfred Frank, Frankfurt
a.M. 1985, Bd. 2, S.181-565, hier S. 239.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

180 Joachim Jacob

wird, riickt das Problem symbolischer Darstellung seit dem 18. Jahrhundert
in den Umkreis der Asthetik. Inwieweit das arbitrire sprachliche Zeichen
fur eine solche Aufgabe - sinnliche Evidenz zu erzeugen - geriistet ist, bleibt
dabei eine offene Frage.%6 In jedem Fall muf ihm Schénheit und Sinnlichkeit
erst kiinstlich abgewonnen werden, und darum fithrt gerade das »gliickliche
Symbol« immer auch an die Grenzen der Reprasentation.

v

Schlieflen mochte ich mit einem Gedicht, das auf engstem Raum das mate-
rialdsthetische Problem einer symbolischen Reprasentation im Medium der
Sprache reflektiert. Daf} dabei auch die Schénheit eine Rolle spielt, ist ein
schoner Zufall - oder auch nicht.

Wink

Und doch haben sie recht, die ich schelte:

Denn daf} ein Wort nicht einfach gelte,

Das miifite sich wohl von selbst verstehn.

Das Wort ist ein Ficher! Zwischen den Stiben
5 Blicken ein Paar schéner Augen hervor.

Der Ficher ist nur ein lieblicher Flor,

Er verdeckt mir zwar das Gesicht,

Aber das Madchen verbirgt er nicht,

Weil das Schone, was sie besitzt,
10 Das Auge, mir ins Auge blitzt.67

Johann Wolfgang Goethes Wink, »ein symbolisches Liebesgedicht an die
Sprache, den Menschen und die Welt und ihre symbolische Beziehung, wie
Gerhard Kaiser das spite Gedicht aus dem West-stlichen Divan charakteri-
siert,% erscheint in unserem Zusammenhang jedoch mehr wie ein Kommen-
tar zum Problem der symbolischen, literarischen Darstellung (des Schénen)
als wie ihre Verwirklichung. Die eigene Thematisierung des sprachlichen

66 Vgl. Lothar van Laak, Hermeneutik literarischer Sinnlichkeit. Historisch-systematische
Studien zur Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts, Tiibingen 2003.

67 Johann Wolfgang Goethe, Wink, in: ders., Werke, hg. von Erich Trunz, Minchen 1982,
Bd. 2, S. 25. Zitate hieraus im folgenden mit Versangabe im Text.

68 Gerhard Kaiser, Geschichte der deutschen Lyrik von Goethe bis zur Gegenwart. Ein
Grundrifl in Interpretationen, Bd. 1, Frankfurt a. M./ Leipzig 1996, S. 101-108, hier S. 108.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Versinnlichung« 181

Aspekts in der symbolischen Reprisentation, die Goethe hier vornimmt,
sticht vor dem Hintergrund der Goetheschen Symbolauffassung hervor.
Denn diese rekurriert von Anfang an gleichsam >sprachlos< in emphatischer
Weise auf das >blofle Sehen<,59 und diese okulare Ausrichtung des Symbolbe-
griffs 148t Goethe, Gerhard Kurz hat darauf hingewiesen,” seinen Symbol-
begriff vornehmlich am Paradigma der bildenden Kunst entwickeln. Wenn
dariiber hinaus fir Goethe das Symbolische nicht nur auf den Modus der
asthetischen Erfahrung beschrinkt ist, sondern auch eine Wirklichkeits-
erfahrung tiberhaupt beschreibt, der schliefllich »[a]lles was geschieht« zum
»Symbol« werden kann,” scheint die Notigung noch ferner zu riicken, sich
tiber die Sprache des Symbols Gedanken zu machen.

Entsprechend heiter, in einem »Schwebezustand« zwischen »Scherz und
Ernst« verharrend,”? kann es sich der Wink darum leisten, sein Thema, wie
sich Worte auf die Wirklichkeit beziehen, lyrisch zu préasentieren. Ausgangs-
punkt des Gedichts ist ein hermeneutisches Problem, ja das hermeneutische
Problem, ob Worte »einfach gelte[n]« oder nicht (V. 2). Daf§ Worte nicht
einfach gelten, dieses sich aber »von selbst« verstehe (V. 3), ist schon das
zweite witzige Paradox des Gedichts. Das erste exponiert gleich der erste
Vers, wenn es heifit, daf} gleichzeitig diejenigen recht haben, »die ich schelte«
(V.1). Die sprachliche Inszenierung dieses ersten Selbstwiderspruchs ver-
dient genauere Betrachtung. Denn der eigentiimlich schwere Auftakt: »Und
doch«, mit dem das Gedicht beginnt und zugleich an das vorherige an-
schliefdt, bricht nicht nur ostentativ mit dem Ideal einer in sich selbst voll-
endeten Werkform. Er zitiert zugleich, wie Bengt Algot Serensen gezeigt
hat, auch noch ein anderes Paradox: die paradoxale Struktur des Symbols,
wie Goethe selbst es verstanden und eben mit der Formel des »Und doch«
wiederholt bezeichnet hat (V. 10).7 Schon mit den ersten Worten ist also
die Problematik des Symbols aufgenommen, die bereits im vorhergehenden

Gedicht Offenbar Geheimmis Thema war. Dort hatte der Dichter den »Wort-

69 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, in: Karl Robert
Mandelkow (Hg.), Goethes Briefe, Hamburg 1962-1967, Bd. 2, S. 297.

70 Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol, S. 72.

71 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Christian Friedrich Daniel Schubart, 2. April 1818,
in: Mandelkow, Goethes Briefe, Bd. 3, S. 426.

72 Bengt Algot Serensen, Altersstil und Symboltheorie. Zum Problem des Symbols und der
Allegorie bei Goethe, in: Goethe-Jahrbuch 94 (1977), S. 69-85, hier S. 77.

73 »Es ist die Sache ohne die Sache zu sein, und doch die Sache«. Johann Wolfgang Goethe,
Nachtrégliches zu Philostrats Gemailden, zitiert nach Serensen, Altersstil und Symbol-
theorie, S. 77. Vgl. dort auch weitere Belege.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

182 Joachim Jacob

gelehrten« vorgeworfen, den wahren »Wert des Worts« des >heiligen Hafis
unter allegorischen Auslegungen zu verdecken.” Die »Wortgelehrten« ver-
fehlen den Sinn des Worts, weil sie, so Trunz, »nur an Worten hingen«.7>
Darf man daraus schlieflen, dafl der »Wert des Worts« gerade darin liegt, in
der symbolischen Repriasentation aufzugehen? Der folgende, zweite Teil des
Winks ist so verstanden worden: »Geradezu gegenwirtig wird dem Dichter
die Geliebte im Gedicht [...]. Die Dichtung vermittelt eine geradezu sinn-
liche Wahrnehmung der Geliebten«.”6 Vielleicht dem Dichter, aber wohl
kaum dem Leser. Denn auch der imaginationsbereiteste Leser der sie-
ben Verse, die sich an die Lehrdichtung der ersten drei anschlieflen, wird
Schwierigkeiten haben, an diesen »eine geradezu sinnliche Wahrnehmung
der Geliebten« zu erfahren. Vielmehr, so scheint es mir jedenfalls, liegt im
folgenden das Gewicht auf der »Vermittlung< und nicht auf der >sinnlichen
Wahrnehmungs, die sich - wenn man es genau nimmt — denn auch allein
mit einem Auge der Geliebten begniigen muifite.

So steht im Zentrum des Gedichts das Wort, das Medium der Darstellung.
»Das Wort ist ein Facherl«, verkiindet der vierte Vers und etabliert damit
eine bedeutungsreiche Metapher, die in den folgenden Versen ausgefiihrt
werden wird (und damit in Reinform das klassische rhetorische Verfahren
der Veranschaulichung vorfiihrt, das bei Quintilian »Allegorie, continua meta-
phora, heifit).”7 Die Metapher 16st zunéchst ein, was die ersten drei Verse in
prosaischer Breite theoretisch behauptet hatten, »dafy ein Wort nicht einfach
gelte«, so wie ein Wort eben kein Ficher ist. Die Vorstellung des Worts als
Facher variiert den seit der frithen christlichen Bibelallegorese etablierten
Topos vom Wort als >Schleier¢, der im tiberndchsten Vers: »Der Facher ist
nur ein lieblicher Flor« (V. 6), noch einmal eigens aufgerufen wird. Dem
Wort wird damit die Eigenschaft zugeschrieben, zugleich zu verhiillen und
zu entdecken, zugleich zu verstellen und durchsichtig auf das, was es nennt,
zu sein (perspicuitas). Hier sollen es nun die schénen Augen des »Midchen][s]«
sein (V. 8), das mit dem bestimmten Artikel an Prasenz — aber eben keines-
wegs an sinnlicher Anschaulichkeit — gewinnt, die durch den Facher der
Worte >hindurchscheinen«. Spitestens hiermit ist das Problem symbolischer
Darstellung eng an das Gedicht herangefiihrt, und sowohl »Facher« als auch

74 Johann Wolfgang Goethe, Offenbar Geheimnis, in: ders., Werke, Bd. 2, S. 24, V. 4.

75 Erich Trunz, Kommentar, in: Goethe, Werke, Bd. 2, S. 590.

76 Walter Hinck, Aug im Auge, in: Marcel Reich-Ranicki (Hg.), Frankfurter Anthologie,
Bd. 9, Frankfurt a. M. 1985, S. 48-50, hier S. 50.

77 Vel. Quintilian, Institutio oratoria, IX 2, 46.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Versinnlichung« 183

Schleier-»Flor« deuten darauf hin (V. 6), dal das Wort dabei als Medium der
Darstellung gegenwirtig bleibt. Zwischen der theologischen Schleier-Meta-
phorik und dem Wink des Fachers hat jedoch eine bedeutende Sinnverschie-
bung stattgefunden: vom verhiillenden Gott zur Sprache selbst. Sind es bei
Pseudo-Dionysius Areopagita, wie oben zitiert, die »heilsamen Schleier der
menschenfreundlichen Nachsicht«, die Gott selbst tiber seine Herrlichkeit
gelegt hat, damit sie erkannt werden kann, geht diese »Nachsicht« hier auf
die Sprache selbst tiber, die verstellt, aber eben auch zu erkennen gibt. Was
sich nun dort dem Ich unvermittelt »[z]wischen den Stiben« im direkten
Blick zeigt (V. 4) — eine Moglichkeit, die das Bild vom Schleier ausschliefit -,
ist »das Schone« (V. 9).

So ist das Schéne das Telos, auf das sich das Gedicht zu bewegt und dadurch
auch am Ende wieder aus sich heraus weist. Denn »das Schone, was sie be-
sitzt, / Das Auge, mir ins Auge blitzt« (V. 91.), zeigt sich dem Sehenden. Die
rhythmische Akzentuierung und die doppelte Nennung des »Auge[s]« im
letzten Vers, die das bereits im fiinften Vers eingefiihrte Motiv aufnehmen
(»ein Paar schéner Augen«), unterstreichen dies nachdriicklich. Aber an den
Augensinn als das bevorzugte Organ des Schénen kann das in der Abstrak-
tion der Sprache befangene Gedicht — auch wo es als »lieblicher Flor« (V. 6)
»schon spricht® — nur appellieren, nicht ihn erfiillen. Denn die beschreibbar
schone Gestalt zeigt sich im Wink ja gerade nicht, sondern die Rede kann
allein vom Medium des Schénen sein: dem Auge. Das Platonische Modell
der schonen Seele, an das der Wink mit der Vorstellung der sich im mensch-
lichen Auge zeigenden Schénheit erinnert, ist in Goethes Gedicht demon-
strativ als vergehende Rede vom Schénen in den lyrischen Augenblick - im
doppelten Sinn - tiberfithrt. Was »blitzt«, das letzte Wort des Gedichts, ist
im Augenblick seines Erscheinens schon verschwunden. Doch auch wenn
die sinnliche Erscheinung vergangen ist, kann man von ihr sprechen.

Das »6ffentliche Zurschaustellens, das Gadamer das Schoéne nennt, und die
Verwandlung der vergehenden Zeit ins >Gebilde, die Gadamer dem Sym-
bol zuschreibt, verstehen sich in der Sprache nicht von selbst. Die Literatur
ist kein privilegiertes Medium des Symbols oder der Darstellung des Scho-
nen, sondern vielmehr formt die Materialitit der Literatur auf unhinter-

78 Kaiser hat auf die mehrfache Bedeutung des Ausdrucks >Flor< an dieser Stelle hingewie-
sen. Vgl. Geschichte der deutschen Lyrik von Goethe bis zur Gegenwart, S.106. Die
Bedeutung >Bliitenfiille« 14fit sich jedoch nicht nur auf die Damenwelt beziehen, sondern
gerade im Kontext der Facher-Wort-Gleichsetzung auch auf das Ideal einer mit rhetori-
schen Figuren (=>Blumen) reich geschmiickten >schénen Sprache-.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

184 Joachim Jacob

gehbare Weise, was eine symbolische Darstellung des Schénen im Medium
der Sprache sein kann. Das illustriert Goethes Wink in einem Spiel mit der
Sichtbarkeit, in dessen Mittelpunkt nicht das Sistieren von Zeit, sondern
eine Bewegung steht: die Geste des Winkens. Nicht nur der Titel nennt sie,
sondern das Gedicht selbst stellt sie im Bild des Fachers nach, der, wenn er
geschwungen wird, die unweigerliche Wechselbewegung des Verbergens
und Enthiillens darstellt, die auch fiir das Symbol charakteristisch ist. Der
Wink erinnert daran, daf} in der Literatur Vergegenwirtigung nur durch das
Wort hindurch zu haben ist.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

CHRISTOPH BRECHT

»Schneller als die Gegenstande selber dich vorlberfliehn«
Zum Ruckbau der Alternative von Allegorie und Symbol

| Symbole des Symbols

Auch wenn es schwerfillt, sich dem Eindruck zu entziehen, es sei so: Das
Symbol stellt weder das logische Gegenteil der Allegorie dar, noch schlieflen
allegorische und symbolische Darstellungsweisen einander aus. Vielmehr
treten sie in literarischen Texten regelmiflig in gemeinsamen Zusammen-
héngen auf und sind zur Erzielung bestimmter semiotischer Effekte gera-
dezu aufeinander angewiesen.

Der Blick auf diesen an sich unbestreitbaren Sachverhalt ist freilich noch im-
mer durch jenen im spiten 18. Jahrhundert etablierten Diskurs verstellt, der
Symbol und Allegorie in Form einer strikten Alternative plaziert — einen Dis-
kurs, der prima facie von klaren Gegensitzen und unmifverstindlichen Aus-
sagen dominiert ist, tatsdchlich aber voller Paradoxien steckt. Nicht die ge-
ringste unter ihnen ist darin zu sehen, dafl mit Allegorie und Symbol Darstel-
lungsformen in Opposition geraten sind, die begriffsgeschichtlich zunichst
einmal wenig miteinander zu tun haben. Die allegorische >Andersrede« war
in der Figurenlehre der klassischen Rhetorik gut untergebracht und in ithren
Funktionsweisen differenziert erklart. Auch mit Blick auf die Auslegungs-
geschichte der antiken Mythologie und vor allem der Heiligen Schrift 1afit
sich verdeutlichen, daf} die unter dem Konzept der Allegorese gebiindelten
Lektiiretechniken durchweg darauf zielen, Zeichen mit Sinn und derart ei-
nen literal definierten Kontext mit zusitzlicher Bedeutung anzureichern. Das
Symbol hingegen ist unter den von der Rhetorik beanspruchten Tropen aus
gutem Grund nicht aufzufinden; der systematische Ot fiir seine Erorterung
liegt bis ins 18. Jahrhundert auflerhalb rhetorischer oder poetologischer Zu-
standigkeit im Gebiet der Philosophie und vor allem der Theologie. Deren
traditionelle Symbollehren haben es nicht mit Figuren, sondern mit Status
und Bedeutung von Sachen zu tun. Dies gilt auch dort, wo sie Status und
Bedeutung von Zeichen zu verhandeln scheinen, wie etwa im Streit der Re-
formatoren tiber die Einsetzungsworte des christlichen Abendmahls.

Erst um 1800 scheint die Frage nach den Bedingungen der Méglichkeit sol-
cher >Realpriasenzens, ebenso plotzlich wie unerwartet, der Literaturtheorie

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

186 Christoph Brecht

zur Losung aufgegeben. Dies geschieht in dem Moment, in dem die Fihig-
keit, Symbole nicht allein wahrzunehmen, sondern autonom zu setzen, in
eins der vornehmsten Vermoégen des Subjekts verwandelt wird; nach Art
einer selbstreferentiellen Schleife ist darum das Konzept des &sthetischen
Symbols an den Diskurs von einem genialen Individuum angebunden, das
seine symbolstiftende Potenz in Kunstwerken entiuflert, welche ihrerseits
als Symbole einer schénen Individualitit zu verstehen sein sollen. Vollkom-
mene Kunstwerke bedienen sich darum nicht allein einer symbolischen
Sprache oder symbolisierender Verfahren, sondern sie stellen letzten En-
des dank der in ihnen erreichten Konsistenz, des wechselseitigen Bezuges
aller Teile auf ein imagindres Ganzes, Symbole des symbolischen Vermo-
gens dar.

Aus diesem massiven und gleichwohl notwendig erhobenen Anspruch ge-
hen nicht zuletzt die problematischen Elemente einer >Ideologie des Asthe-
tischen< hervor, deren langst obsolet scheinender Faszination sich die Kunst-
und nicht weniger die Kulturwissenschaften seit mehr als einem Jahrhundert
mit mehr oder minder durchschlagendem Erfolg zu entzichen versuchen.
Und erst von daher 14fit sich erklaren, warum der Kontroverse zwischen
Allegorie und Symbol, die doch héchstens als Fall fur Spezialisten und zu-
dem als zutiefst deutsche Obsession erscheint, tatsichlich ein eminenter
interdisziplinarer Stellenwert zukommt. Ist ndmlich einmal das Vermégen
zum Symbol in seinen Produkten selber zum Symbol erhoben, so kann es
nicht ausbleiben, dafl auch dessen anderes, als Inbegrift des Anti-Symboli-
schen, einen interkulturell verbindlichen symbolischen Wert gewinnt. Die
Rolle dieses antisymbolischen Symbols ist aus vielerlei Griinden der Alle-
gorie zugewiesen worden, die von nun an mehr ist als nurmehr eine rheto-
rische Figur.

Im Blick auf die textwissenschaftlichen und literaturtheoretischen Diskus-
sionen, welche die jiingstvergangenen Jahrzehnte bestimmt haben, kann al-
lerdings leicht der Eindruck entstehen, die >Ideologie des Asthetischen« sei
durch einen doppelten Angriff so griindlich diskreditiert worden, daf} sie
als erledigt gelten kann. Was immer nach den Attacken einer manifesten
Ideologiekritik, die sich zum Ziel gesetzt hatte, auch noch den kleinsten Rest-
bestand eines als buirgerlich verworfenen Idealismus abzuraumen, vom Sym-
bolkonzept tibriggeblieben war, scheint danach der subtileren, de facto aber
noch sehr viel wirkungsvolleren Aggression der Dekonstruktion zum Op-
fer gefallen zu sein. Im Zuge dieser Doppelbewegung vollzieht sich darum
mit einer gewissen Zwangsldufigkeit auch jene Rehabilitation der Allegorie,
dank deren die so lang verschmihte >Andersrede< in den 1980er Jahren

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Schneller als die Gegensténde selber dich vortiberflichn« 187

und dann zumindest fiir die Dauer eines guten Jahrzehntes in den Rang ei-
ner master trope nicht nur der Text-, sondern auch der Kulturwissenschaften
aufricken konnte: eine Episode, deren Folgewirkungen bis heute tiberall
wahrzunehmen sind. Ein Blick auf jenen theoretischen (oder doch theorie-
férmigen) Text, dem in diesem Zusammenhang eine diskursbegriindende
Schliisselstellung zukommt — Paul de Mans 1969 erschienenen Essay zur
Rhetorik der Zeitlichkett (Rhetoric of Temporality)* — lehrt freilich, dafl weder Ideo-
logiekritik noch Dekonstruktion der falsch gestellten Alternative zwischen
Allegorie und Symbol zu entkommen vermochten und dafl deren Riickbau
ein noch immer nicht vollendetes Projekt darstellt.

I Auf Leben und Tod

Bewiltigt werden kann diese Aufgabe, so viel kann man zuversichtlich sagen,
nur von jener Disziplin, in deren Zustandigkeitsbereich die Kontroverse ent-
standen ist. Die (germanistische) Literaturwissenschaft wird deshalb nicht
umhinkommen, das Rad der endlos scheinenden Debatte noch einmal zu
drehen und sich dabei einer systematischen (Re-)Konstruktion ausgerechnet
jener symbolischen Darstellungsweise zu widmen, deren blofes Vorhanden-
sein ihr jahrzehntelang fast Anathema war. Die Ideologickritik hat gezeigt,
daB literarische Kunstwerke nicht halten kénnen, was man sich bildungs-
burgerlich von thnen versprochen hat, und dekonstruktive Lektiiren haben
erwiesen, daf} solche Texte nicht einmal das zu halten imstande sind, was sie
selbst zu versprechen scheinen — daff also, um das einschlagige Paradigma
zu benennen, sich hinter symbolisch formulierten Ganzheitsprojektionen
nichts anderes als ein Geflecht allegorischer Praformierungen und Quer-
verweise verbirgt. Stellt in diesem Sinne die Praxis der Dekonstruktion eine
konsequente Fortsetzung der Ideologickritik mit anderen, mikrologischen
Mitteln dar, so kann der Versuch einer (Re-)Konstruktion des symbolischen
Modus gleichwohl von jener Sensibilitit fiir minimale Textereignisse und
semiotische Verschiebungen im Detail profitieren, wie sie von der Dekon-
struktion geweckt wurde und in der aktuellen Tendenz zur kulturwissen-
schaftlichen Generalisierung wieder verlorenzugehen droht.

1 Paul de Man, Die Rhetorik der Zeitlichkeit, in: ders., Die Ideologie des Asthetischen,
hg. von Christoph Menke, aus d. Amerikan. von Jiurgen Blasius, Frankfurt a. M. 1993,
S. 83-130. Zitate aus dieser Ausgabe stehen im Text mit Seitenangabe in Klammern.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

188 Christoph Brecht

Hierfiir zunéchst einmal ein praktisches Beispiel — anhand eines kleinen
Gedichts, dessen verbliiffend komplexe Figuration die Literaturgeschichte
schon deshalb niemals gewtirdigt hat, weil seine Autorin, Friederike Kemp-
ner, ohne weiteres dem Spezialfach des sogenannten unfreiwilligen Humors
zugeschlagen worden ist:

Poesie ist Leben

Prosa ist der Tod
Engelein umschweben
Unser téglich Brot

Einem bildungsbiirgerlich geschulten Publikum, das mit der Diktion sei-
ner Klassiker vertraut war, mufite nicht lang erklart werden, was die Dich-
terin hier hatte sagen wollen — und wie ihr der Versuch dazu mifllungen
war. Einem solchen Publikum mufite es darum auch leichtfallen, {iber die
Befremdlichkeiten des Poems hinwegzusehen oder sie als Ausweis erhei-
ternder Halbbildung abzutun. Zu widerlegen ist diese Lesart nicht, doch
auch wenn man sie akzeptiert, verliert der Text nichts von seiner konzisen,
auf einem doppelten Parallelismus beruhenden Struktur. Dadurch, dafl die
Verse eins und zwei einander syntaktisch, die Verse eins und drei bzw. zwei
und vier einander dagegen semantisch entsprechen, wird der im ersten
Verspaar diskursiv artikulierte Antagonismus auf tiberzeugende Weise »in
Form« gebracht. Nur scheinen die so tibermittelte Botschaft und erst recht
das Bild, in das sie sich Ubersetzt, allzu banal, als daf sie etwas zu denken
geben kénnten.

Eben deshalb mischt sich freilich schon ins bildungsbiirgerliche Lachen
tiber die gereimten Ergiisse des >Schlesischen Schwans« der Unterton eines
nicht vollig reinen Gewissens: Kempners Vertrauen auf die Kunst als Ersatz-
religion und ihre Inanspruchnahme der Poesie als Mittel zur Lebenshilfe
unterscheiden sich von konkurrierenden Entwiirfen der >Ideologie des As-
thetischen< zwar der Komplexitit, nicht aber jenem Prinzip nach, demzu-
folge das asthetische Vermégen die >Prosac irdischer Verhaltnisse durch An-
wendung des darstellenden Vermégens transzendieren soll. Entsprechend
zielsicher hat Kempner darum auch auf eine jener poetologischen Formeln
der Goethezeit zugegriffen, in denen die Dialektik von Subjekt und Objekt
in virtuell unendliche Rethen von Oppositionen tibersetzt und deren idea-
listische Aufldsung antizipiert worden war. Mit »Poesie« und »Prosa« sind
derart auch alle anderen der Epoche geldufigen Antagonismen aufgerufen:
Kunst und Leben, Idee und Wirklichkeit oder Geist und Buchstabe, um
nur sie zu nennen, und mit und in ihnen ist damit selbstverstandlich auch

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Schneller als die Gegensténde selber dich vortiberflichn« 189

der Widerspruch der Darstellungsformen alludiert: Zur Poesie gehort das
Symbol, zur (nicht im Sinne der Gattungsbezeichnung mifizuverstehenden)
Prosa die Allegorie.

Weiterer Interpretation, gar einer dekonstruktiven Subversion des Gemein-
ten, scheint Kempners Vierzeiler kaum bediirftig — jedenfalls so lange nicht,
wie iibersehen bleibt, daf hier ausgerechnet die symboltrichtige Botschaft
von der comncidentia oppositorum in Gestalt einer Allegorie auftritt. Die Enge-
lein, die »Unser taglich Brot« umschweben, kénnte man malen lassen, wenn
Kempner die Vorstellung eines von rosigen Putten umflatterten Brotlaibs
nicht tiberhaupt einem jener im Stil eines Pseudo-Rokoko gehaltenen Genre-
bilder entnommen hat, fiir die man in der Gartenlauben-Zeit ein Faible hatte.
Und dem Anspruch auf symbolische Vergegenwirtigung einer poetischen
Wahrheit vermag ein solches Bild selbstverstidndlich nicht gerecht zu wer-
den - doch eben dies ist ein tiberaus zweideutiger Befund, denn gleich ob
unfreiwillig oder nicht, es bleibt der Befund, dafl das Gedicht seine didak-
tisch vorgetragene Intention auf nachgerade elegante Weise parodiert. Und
damit nicht genug, wird doch der offen ausgestellte semantische Parallelis-
mus der Verse 1/3 und 2/4 von einem Chiasmus tiberlagert, der die Opposi-
tionen, statt sie zu versohnen, schlicht unterlauft: Wahrend némlich das poe-
tische (sprich: symbolische) Vermégen des Subjekts im dekorativen Orna-
ment der Putten allegorisch kodiert und dadurch gleichsam abgetétet wird,
steht dort, wo die Prosa der irdischen Verhiltnisse eintritt, als zutiefst ambi-
ges Lemma das Brot, das heif3t: das sakramentale Symbol schlechthin.
Wenn aber derart das Brot den Ubergang in ein ewiges Leben alludiert,
nehmen die allegorischen Engelein im Gegenzug eine Todesbedeutung an.
Und auch bet dieser Lesart kann man noch nicht stehenbleiben, weil ja die
Ewigkeits-Bedeutung des Brotlaibs durch den — dem Vaterunser entnomme-
nen — Zeit-Index »tiglich« irritierend unterlaufen wird. Eine griindlichere
Subversion des Asthetischen und des Anti-Asthetischen zugleich kann man
einem zwolf Worter umfassenden Textgebilde kaum abverlangen; und der
naheliegende Einwand, man habe sich derart einer hemmungslosen Uber-
interpretation schuldig gemacht, verfingt gleich auf doppelte Weise nicht:
Zum einen, weil er (ebenso wie das Pradikat >Unfreiwilligkeit() in den text-
theoretischen Debatten der vergangenen Jahrzehnte seine Unschuld einge-
buflt hat und vor allem von denen noch gehalten wird, die mit windigen
Konstruktionen einen direkten Weg vom Autor zum Text und zum Leser
zurtick freizumachen suchen. Zum anderen aber bleibt dieser Vorwurf hilf-
los, weil es eben nicht der ungeordnete Geist der Autorin ist, der threm
Text solche Zweideutigkeit aufnotigt, sondern weil sich in der Figuration

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

190 Christoph Brecht

tiefliegende Widerspriiche geltend machen, welche die des von Friederike
Kempner wohlgemut zitierten Diskurses vom Asthetischen selbst sind. In
solcher, noch néaher aufzukldrender Widerspriichlichkeit aber kénnen, wie
sich zeigt, allegorische mit symbolischen Techniken auf engstem Raum
friedlich koexistieren und sogar auf spannungsreiche Weise koinzidieren.
Dieser Befund hat, recht betrachtet, nichts Spektakuldres an sich, und er ist
der Verallgemeinerung fihig. Tatsachlich stellt das Zugleich von Allegorie
und Symbol eher die Regel als eine Ausnahme dar.

Il Ideenpolitik

Die prominenten Kritiker des dsthetischen bzw. Kunstsymbols haben, an-
ders als manche ihrer Nachfolger, nichts behauptet, was diesem Befund
widerspriche, aber sie haben doch einer Strategie der Substitution den Bo-
den bereitet, die spater Omniprésenz gewinnen sollte: Ihr zufolge bestiinde
der philologisch korrekte Umgang mit nach symbolisierenden Konzepten
operierenden Texten darin, eventuelle Symbole dadurch abzuschaffen, daf§
man sie als Allegorien >entlarvt< und somit in ihr - vermeintliches — Gegen-
teil verkehrt. Walter Benjamin darf man dergleichen zwar nicht unterstellen,
aber die Unterscheidung zwischen einem >guten< und einem >bésen< Symbol
hat er doch vorgegeben, wenn auch in einem fundamentalen, metaphysi-
schen Sinn, zu dem sich seine Adepten kaum offen bekennen mochten. Die
im Trauerspielbuch vorgebrachte Kritik ist auf unmifiverstandliche Weise
theologisch motiviert: Das Konzept des >Kunstsymbols<, heifit es dort, diene
der Verklarung des »vollendeten Individuums«; es sei tiberhaupt nur durch
»Miflbrauch« des Symbolbegriffs zustandegekommen. Das echte Symbol sei
und bleibe das »religiése«.?2 Kunstsymbole waren demnach Produkte der
Sakularisation — blofie Derivate —, und so erhilt der Versuch, den Hiatus
zwischen Subjekt und Objekt durch derart erzeugte Préasenzeffekte zu tiber-
winden, bei Benjamin den Beigeschmack der Hybris, eines Tabubruchs, der
nicht straflos unternommen werden kann.

Nicht darin, aber im Argumentationsprinzip ist Benjamin eine Ideologie-
kritik gefolgt, die das vollendete Individuum durch das biirgerliche Subjekt
ersetzt und dessen Selbstiiberhebung in der Behauptung einer Autonomie

2 Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften
Bd. 1.1, hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhauser, Frankfurt a. M. 1991,
S. 3361.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Schneller als die Gegensténde selber dich vortiberflichn« 191

der Kunst geortet hat. Paul de Man schliefilich hat diese beiden kritischen
Traditionen in seinem fiir die Literaturwissenschaft — und nicht allein die
Literaturwissenschaft — der folgenden Jahrzehnte folgenreichen Essay zur
Rhetorik der Zeitlichkeit aufgenommen. Er hat sie aber ganz entschieden mo-
difiziert, man darf ruhig sagen: korrigiert. Denn wihrend sowohl Benjamin
als auch seine Nachfolger insinuieren, man habe symbolisch operierende
Literatur an einer auflerliterarisch artikulierten Wahrheit zu messen, tragt
de Man den Streit in die Texte hinein und expliziert ihn als einen Konflikt,
der intratextuell mit sprachlichen Mitteln ausgetragen wird. Gleich einlei-
tend referiert er Thesen Hans Georg Gadamers, denen zufolge um 1800

die Aufwertung des Symbols auf Kosten der Allegorie mit der Entwicklung einer
Asthetik zusammentf[ille] [...], die sich weigert, zwischen einer Erfahrung und
der Darstellung dieser Erfahrung zu unterscheiden. Die dichterische Sprache
des Genies vermag tiber diesen Unterschied hinauszugelangen und so jede indi-
viduelle Erfahrung, jedes Erlebnis unmittelbar in eine allgemeingiiltige Wahrheit
umzuformen. (84)

Schon Gadamer lafit angesichts dieses hyperbolischen Anspruchs gelinde
Skepsis erkennen; nichts jedoch hitte ihm ferner gelegen, als am Vorhan-
densein des somit bezeichneten Phianomens selbst zu zweifeln. Das Raffine-
ment des von Paul de Man vorgebrachten Argumentationsgangs besteht
nun freilich genau darin, daf§ die fiir Gadamer noch vollkommen selbstver-
stindliche Annahme, den womoglich leicht tibertriebenen Prasuppositio-
nen der subjektzentrierten Asthetik entspreche gleichwohl eine literarische
Praxis symbolischer Dichtung, Schritt fiir Schritt threr Legitimitat beraubt
wird. Zunéchst deckt de Man eine tiefgreifende Ambivalenz in Dokumenten
auf, die stets als glanzende Belege fiir die diskursive Wende von der allego-
rischen zur symbolischen Priferenz genommen worden sind; dann interpre-
tiert er diese Ambivalenz auf eine Weise, die dem gemeinhin unterstellten
"Telos eines Fortschreitens poetischen Sprechens zum Symbol hin diametral
zuwiderlduft: Die >wahre« Literatur der Epoche illustriert eben nicht mit
Symbolen die subjektphilosophisch iiberhéhte >Ideologie des Asthetischens,
sondern sie stellt — im Mittel der Allegorie — deren radikale Kritik dar: Wo
»Symbol« draufsteht, sind, sicht man nur einmal hin, tatsachlich nur >Alle-
gorien< drin; und derjenige ist ein guter Dichter, der ein Bewufitsein von
diesem Sachverhalt artikuliert.

3 »Grofie Bereiche der européischen Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts«, 1dfit de Man
barsch verlauten, »miissen im Hinblick auf die im letzten Viertel des 18. Jahrhunderts
zutage geférderten Wahrheiten als riickschrittlich erscheinen. Denn die Hellsichtigkeit

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

192 Christoph Brecht

Dabei ist allerdings zu beachten, daf} de Man durchaus von einem Zugleich
des Symbolischen mit dem Allegorischen ausgeht. Nicht anders als Benja-
min bestreitet er nicht das Kunstsymbol als solches, sondern er untergrébt
seine Legitimitit. Entsprechende Befunde werden ihm so zum Anlafi, Texte
des spiten 18. Jahrhunderts, die eine weit zuriickreichende, in gewisser
Weise sogar mit diesen Texten gleichurspriingliche literaturwissenschaftliche
Tradition im Modus symbolisierender Selbstaussprache sicher aufgehoben
wihnte, als Schauplitze einer agonalen Inszenierung widersprechender Ten-
denzen zu (re-)inszenieren. Dafiir bedarf es keiner neuen Rhetorik, keiner
Reformulierung der theoretischen Konzepte; de Man schliefit vielmehr, wie
mit Nachdruck zu betonen ist, durchweg zustimmend an vertraute Argu-
mente an. Mit Kempner gesprochen, steht >Symbol< auch hier noch fiir (ein
ewiges) >Leben< und >Allegorie« nach wie vor fiir (den unausweichlichen)
»Tod«. De Man nimmt sich allein die - philologisch begriindete — Freiheit,
die Lesart der einschldgigen Belegtexte auf den Kopf oder, wenn man so
will, vom Kopf auf die Fiifle zu stellen. Bei ithm ist es nicht linger die sym-
bolische Anschauung, die sich triumphal tiber das irdische Bedingte erhebt,
sondern es ist umgekehrt die Allegorie, die dergleichen Behauptungen un-
terlduft und dementiert:

(IJmmer entspricht das Vorherrschen der Allegorie tiber das Symbol der Enthiil-
lung eines eigentlich zeitlichen Schicksals. Diese Enthiillung vollzieht sich in einem
Subjekt, das versucht hatte, sich der Einwirkung der Zeit zu entziehen, indem es
sich in der ihm in Wahrheit ganz unihnlichen, in nichts entsprechenden Welt der
Natur eine Zuflucht suchte. (103)

Der Hybris des Ich, das sich im Nicht-Ich wiederzufinden hofft, wird von
de Man der Prozef} gemacht — oder genauer: Jene Texte, welche die >Ideo-
logie des Asthetischen« als ihre Griindungsurkunden beansprucht hat, er-

der Dichter, die der Romantik den Weg bereiteten, war nicht von Dauer. Bald schon
siecht man sich tiberall eine symbolische Konzeption der metaphorischen Sprache durch-
setzen, und zwar trotz der in der dsthetischen Theorie und der dichterischen Praxis be-
stehenbleibenden Doppeldeutigkeiten« (105). Das ist, ganz klar, ein ideologiekritisches
Argument, das dem spiteren Paul de Man so nicht unterlaufen wire. Tatsachlich 1463t
sich in der Rhetorik der Zeitlichkeit recht genau der Umschlagspunkt erkennen, an dem
die Ideologiekritik beginnt, sich in Dekonstruktion zu verwandeln. Die hier gegeniiber
der Darstellbarkeit von Substanz und Prisenz artikulierten Vorbehalte bleiben unver-
andert; sie werden jedoch an ein texttheoretisch, sprachphilosophisch und linguistisch
fundiertes Modell von Lektiire gekoppelt, das als metahistorisch brauchbare Allzweck-
waffe fungiert.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Schneller als die Gegensténde selber dich vortiberflichn« 193

scheinen nun als Orte, an denen das Subjekt mit sich selbst ins Gericht geht
und am Ende begreift, daf§ es mit ihm ein Ende nehmen muf3.

Der Metaphysik der poetischen Imagination wird somit eine Physik der
Sprache entgegengesetzt, die — wiederum an Benjamin gemahnend - der
symbolischen Hybris mit allegorischem Realismus kontert: Der Mensch
stirbt, indem er spricht. Auf dieses Resultat lduft die von de Man einlei-
tend avisierte »Moglichkeit einer Rhetorik« hinaus, die zum einen »nicht
einseitig normativ oder beschreibend ist, sondern die Frage der Intentiona-
litat rhetorischer Figuren mehr oder weniger offen aufwirft«, und die sich
zum anderen dagegen verwahrt, daf »rhetorische Begriffe [...] noch immer
héufig mit Werturteilen gekoppelt [werden], welche die Unterscheidungen
verwischen und die tatsachlichen Strukturen verdecken« (83). Bevor man
de Man zum Vorwurf macht, seine Version der Geschichte sei ebenfalls an
massive Wertungen gekniipft, mufl man sich erst verdeutlichen, auf wel-
chem Weg er zu seinen Resultaten gelangt, dies um so mehr, als die Rede
von einer »Intentionalitit rhetorischer Figuren« mit dem Profil des spéteren
Dekonstruktivisten de Man nicht ohne weiteres tibereinzubringen ist. Im
Zusammenhang der Rhetorik der Zeitlichkeit soll mit ithr aber anscheinend
nichts anderes angezeigt werden, als daf} Symbol und Allegorie nicht etwa
an in Texten lokalisierbare Fundstellen angebunden werden sollen, an de-
nen je bestimmte Darstellungstechniken Verwendung finden, sondern daf§
sie vielmehr im Sinne textueller Strategien zu begreifen sind, die tibergrei-
fende Zusammenhinge, ja Struktur und Bedeutung eines jeweils Ganzen
organisieren.

Intentional sollen diese Strategien darum heiflen, weil sie konstitutiv im Sub-
jekt verankert sind, und die Rechtfertigung hierfiir ist einmal mehr jenem
Diskurs entnommen, der das Genie auf die Hervorbringung ésthetischer
Reprasentationen verpflichtet — Reprasentationen, in denen der Unterschied
zwischen Subjekt und Objekt in positivem Sinne aufgehoben sein soll.

In der Welt des Symbols wire es moglich, dafl Bild und Substanz zusammenfallen,
denn die Substanz und ihre Darstellung unterscheiden sich in dieser Sprache
nicht seinsmiflig, sondern nur ausdehnungsmifig, beide sind Teil und Ganzes
desselben Kategoriengefiiges. Ihre Bezichung ist eine Beziehung der Simultaneitit,
welche im Grunde raumlicher Natur ist und in der die Zeit nur eine kontingente
Rolle spielt. (103)

Das sind die Konturen der symbolisierenden Textstrategie: Raum geht in ihr
prinzipiell vor Zeit; und eine mitten im Zeitlichen evozierte Ewigkeit bietet
dem Tod Paroli. Konterkariert wird diese Textstrategie von ihrer genuinen
Alternative: »In der Welt der Allegorie hingegen ist die Zeit die urspriinglich

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

194 Christoph Brecht

konstitutive Kategorie« (103). Temporale Momente 16sen die im Raumli-
chen evozierte Ko-Prisenz auf; der Tod schligt der sprachlich hergestellten
Ewigkeit ein Schnippchen.

Diese Charakteristik verwendet, wie leicht zu sehen ist, durchgingig topi-
sche Motive, stellt aber gleichwohl mehr dar als eine weitere Aktualisierung
des iiberkommenen Diskurses: Uber anderthalb Jahrhunderte hat die Al-
legorie als jener Pappkamerad herhalten miissen, auf den eine in den ver-
meintlichen Fortschritt der Jahrhunderte ebenso wie in die klassische Di-
gnitit ihrer Gegenstinde verliebte Geistesgeschichte nach Lust und Laune
einpriigeln konnte. De Mans — hoffentlich — bleibendes Verdienst besteht
darin,* dafi er zwischen Symbol und Allegorie eine Art Waffengleichheit her-
gestellt hat, wie sie der Allegorie spitestens seit Beginn des 19. Jahrhunderts
konsequent verweigert worden war. Symbol wie Allegorie erscheinen nun
endlich, formal gesehen, als gleichberechtigte Optionen des Subjekts, sich
in seinen sprachlichen Produktionen zu sich selbst und zu seinem anderen
zu verhalten. Im Sinne einer diskurskritischen Korrektur der geniedstheti-
schen Lehre vom Symbol ist dieser Aufruf zur Emanzipation (darauf wurde
oben bereits verwiesen) vollkommen konsequent: Wenn das Symbol per de-
finitionem mehr darstellt als eine rhetorische Figur — und wenn es in bindrer
Opposition zur Allegorie steht — dann mufl auch letztere mehr sein als blof§
rhetorische Figur. Die >intentionale< Lesart hélt fur die Allegorie fest, was
das Symbol seit jeher fiir sich beansprucht hat: die Méglichkeit, qua thres
Vorhandenseins Aussagen tiber das Subjekt zu treffen, das sich ihrer als ei-
nes Ausdrucksmittels bedient.

Das sikularisierte Denken der vorromantischen Zeit erlaubt nicht mehr, die Anti-
nomien zwischen der geschaffenen Welt und dem Schépfungsakt durch einen po-
sitiven Riickgriff auf den gottlichen Willen zu transzendieren. Diese Unméglich-
keit manifestiert sich unter anderem in dem Miflerfolg jeglichen Versuchs, eine
Sprache zu schaffen, die symbolisch und allegorisch zugleich wire. (103)

4 Anders als eine Ideologiekritik, deren Inversionsmechanismus darauf ausging, in leicht
angestaubtem Bildungsgut >progressive« Potentiale freizulegen — und anders auch als eine
Theorie der Moderne, die formale Aspekte von Literatur zwar in Rechnung stellte, dabei
aber der Teleologie eines oft ganz technischen Fortschrittsdenkens verhaftet blieb —, hat
de Man seinen Lesern Mittel an die Hand gegeben, durch deren Anwendung sich der
Zusammenhang zwischen sprachlicher Figuration und reprasentationslogischer Artiku-
lation genau bestimmen lief8. Geradezu obsessiv haben seine auf kanonische Ewigkeits-
werte versessenen Kritiker dartiber hinweggesehen, daf} er damit sowohl die Literatur als
auch die ihr nachgelagerte Philologie emphatisch aufgewertet und ihr einen kulturellen
Rang verlichen hat, der beiden in der Tat seit der Epoche frithromantischer Projekte
nicht mehr zugekommen war.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Schneller als die Gegensténde selber dich vortiberflichn« 195

Sinnvoll sind Aussagen wie diese erst in einem Diskurs, in dem die Pradi-
kate »allegorisch< und >symbolische« einen vollwertigen Gegensatz indizieren.
In der klassischen Rhetorik kann dies schon deshalb nicht sein, welil sie das
Symbol nicht kennt; in postromantischen Poetiken wiederum kommt kein
echter Konflikt zustande, weil das allegorische Sprechen dem symbolischen
prinzipiell subordiniert ist und so kein Eigenrecht gewinnt.

De Man belafit es freilich nicht bei der Korrektur einer schiefen Alternative.
Zwar argumentiert er induktiv, weist sacht auf Widerspriiche hin, riickt
diese und jene Fehlwahrnehmung liebevoll zurecht — doch am Ende seines
Durchgangs durch die Textbefunde steht in unmifiverstdndlicher Weise kri-
tischer Klartext:

Wihrend das Symbol die Méglichkeit einer Identitit oder Identifikation postuliert,
bezeichnet die Allegorie in erster Linie eine Distanz in bezug auf ihren eigenen
Ursprung, und indem sie dem Wunsch und der Sehnsucht nach dem Identisch-
werden entsagt, richtet sie sich als Sprachform in der Leere dieser zeitlichen Dif-
ferenz ein. Damit bewahrt sie das Ich vor einer illusiondren Identifikation mit
dem Nicht-Ich, das nun erst, wenn auch unter Schmerzen, ungeschmalert als
Nicht-Ich erkannt wird. (104)

Mit dem Entwurf einer Rhetorik, die von normativen Vorgaben wie von
Werturteilen Abstand nimmt, ist diese Konklusion ganz offensichtlich nur
schwer vereinbar. Da sie aber als Resultat einer exegetischen Anstrengung
prasentiert wird — da es die strukturell belegbaren Intentionen der Texte
selbst sein sollen, die somit restimiert werden —, kann ihre Plausibilitit ge-
rechterweise nur im Hinblick auf die von de Man erhobenen Textbefunde
bemessen werden. Der Versuch, deren Zustandekommen nachzuvollziehen,
trifft allerdings auf eine Schwierigkeit, die in klassischen Rhetoriken nicht
vorgesehen war: Die Textstrategien, mit denen man nun zu tun hat, stehen
zu je bestimmten Darstellungsformen in einem mittelbaren Verhiltnis; sie
stellen keine Figuren dar, sondern driicken sich allenfalls in Figuren aus.
De Man hat, es sei noch einmal betont, Waffengleichheit zwischen Allego-
rie und Symbol nicht etwa dadurch hergestellt, daf} er das Symbol auf den
Status einer rhetorischen Figur reduzierte, sondern er hat im Gegenteil die
Allegorie von der Notigung befreit, nur mehr rhetorische Figur zu sein. So
wird in de Mans Korrektur mit einigermafien verbliiffendem Effekt dem
Kunstsymbol ein Konzept der >Kunstallegorie« ko-ordiniert. Und in beiden
Konzepten geht es ums Ganze — um eine Antwort auf die Frage, was Lite-
ratur als Kunst zu sein hat, und was sie zu leisten imstande ist. Damit ist
endlich offen ausgesprochen und in eine literaturwissenschaftlich operatio-
nalisierbare Begrifflichkeit gefaft, was der schiefen Alternative zwischen

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

196 Christoph Brecht

Symbol und Allegorie seit jeher zugrunde lag: kein Streit um die Leistungs-
fahigkeit bestimmter sprachlicher Darstellungsmodi, sondern ein ideenpoli-
tisches Junktim, in dem Allegorie und Symbol dem Verfahren nach synek-
dochisch, der Sache nach aber symbolisch als Wechselbegriffe poetischen
Sprechens iiberhaupt fungieren.

Der germanistischen Literaturwissenschaft hitte diese Korrektur schon
deshalb besonders willkommen sein sollen, weil sie in den 1960er Jahren
ohnehin begonnen hatte, in der Frithromantik jene Epoche wiederzuent-
decken, in der die Allegorie schon einmal als Organon des hochsten in
Sprache Moglichen konzipiert worden war. De Man kennt diese Tradition
sehr wohl, und er verweist mit Genugtuung darauf, daf§ bei Hamann ein
Sonderweg der deutschen Literatur einsetzt, dessen Vertreter gegen die ge-
samteuropéische Versuchung zur Flucht ins Symbol immun geblieben sind.
Die Frithromantik selbst jedoch, die fiir diese Vermutung Belege in Fiille lie-
fern konnte, bleibt aus de Mans Untersuchung ausgeschlossen — und nicht
nur sie: »Ein metaphorischer Stil wie der von Hoélderlin lafit sich mit der
Begriffsantinomie von Allegorie und Symbol jedenfalls nicht beschreiben,
und das gleiche gilt fiir den Stil des spiten Goethe« (86). In Texten solchen
Stils findet anscheinend jenes Drama des Subjekts gar nicht erst statt, das
laut de Man das genuine Drama der literarischen Epoche darstellt. (Diese
These wire im Hinblick auf den zweiten, der Ironie gewidmeten Teil des
Essays zu differenzieren, aber nicht zu revidieren.)>

De Man wendet sich also, um es ein wenig klarer zu sagen, deshalb von
der deutschen Romantik ab und der englischen zu, weil thm Texte nicht
willkommen sind, in denen der Primat der Allegorie von vornherein un-
umstritten ist. Rechtfertigen a3t sich diese Volte insofern, als absichtsvoll
allegorisch verfafite Texte zum Thema des Essays vordergrindig nichts bei-
zutragen scheinen — weil sie, kénnte man behaupten, der Setzung der pro-
blematischen Alternative >Allegorie vs. Symbol« noch vorausliegen. Nicht zur
Geltung kommt in dieser Ausflucht freilich, dafl >Allegorie< in den einschla-
gigen Texten lingst etwas grundlegend anderes bedeutet als in der rheto-
rischen Tradition, und daf} genau hier jene >modernisiertec Semantik einer
nicht mehr blgfs barocken Allegorie entwickelt wird, deren de Man selbst sich

5 Eine Beschrankung auf den Part zu Symbol und Allegorie ist in einer germanistisch per-
spektivierten Argumentation auch deshalb vertretbar, weil de Mans Uberlegungen zur
Ironie bis 1994 uniibersetzt geblieben sind und somit jene Fassung des Textes ihre Wir-
kung getan hat, die bezeichnenderweise Allegorie und Symbol in der europdischen Friihromantik
uberschrieben war (in: Stefan Sonderegger [Hg.], Typologia Litterarum. Festschrift fir
Max Wehrli, Ziirich/Freiburg 1. Br. 1969, S. 387-402).

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Schneller als die Gegensténde selber dich vortiberflichn« 197

(durch Vermittlung Benjamins) bedient. Von daher wird auch das ebenso
naheliegende, komplementire Argument fragwiirdig, de Man sei es in der
Rhetorik der Zeitlichkeit zunédchst einmal darum gegangen, mit der problema-
tischen Wirkungsgeschichte einer nach 1800 zur Ideologie simplifizierten
Rede vom Symbol abzurechnen, denn eine solche Abrechnung hitte durch
eine demonstrative Riickkehr zum Ursprung des Diskurses an Effektivitat
nur gewonnen.

Tatsdchlich ist der in de Mans Essay selbst nur schwach begriindete Dezisio-
nismus in der Wahl des Beispielmaterials denn auch ganz anderen Motiven
geschuldet, die eigentlich erst in der oben ausfiihrlich zitierten Konklusion
vollstindig durchschaubar werden. Die dort vertretene, dualistische, wenn
nicht gar manichdische Disjunktion der Textstrategien hat die Struktur
eines veritablen Mythos. Befriedigend kann sie nur anhand von Texten
demonstriert werden, die in threm Verlaufsschema mit einer begrifflichen
Dynamik tibereinkommen, wie sie etwa auch die Philosophie des Idealis-
mus induziert. In de Mans Version: Es bedarf der Allegorie, damit das Ich
aus seiner illusionédren Identifikation mit dem Nicht-Ich befreit und zu sich
selbst zuriickgeholt werden kann; oder anders: Das Ich mufi, indem es aus
sich heraustritt, der Versuchung zur narzifitischen Fixierung auf die Objekt-
welt zundchst einmal erliegen, dann aber die Einsicht gewinnen, daff es in
diesem symbolischen Stadium nicht verharren kann. Was es durch Absage
an das ihm Unihnliche gewinnt, ist ein ihm Ahnliches: Sprache, so wie sie
als transzendenzloses Medium zeitlicher Indizes wirklich funktioniert — und
die Fahigkeit, seine Wahrheit in diesem Medium allegorisch auszusprechen.
Der Konflikt zwischen Allegorie und Symbol wird somit in ein erzihlendes
Nacheinander aufgeldst, das in seiner Dreistufigkeit nicht zuféllig auch an
die Topik der Initiation, an das narrative Schema des Bildungsromans oder
auch an die von Freud bzw. Lacan erzihlten >Familienromane« gemahnt.

IV Dauer im Wechsel

Was derart in Rede steht, hat mit Rhetorik im hergebrachten Verstand nur-
mehr bedingt zu tun. Verhandelt werden nicht Darstellungs-, sondern Wahr-
heitsfragen, und sub specie eines solchen Anspruchs kénnen die mit den Na-
men Allegorie und Symbol bezeichneten Prinzipien so wenig friedlich mit-
einander auskommen wie Sein und Schein. Konzipiert ist vielmehr i nuce
eine Philosophie der Kunst, die Literarisches ganz selbstverstidndlich nor-
miert und wertet — und warum auch nicht? Seltsamerweise impliziert diese

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

198 Christoph Brecht

Philosophie aber eine Typologie der Textsorten, die nicht mit der Disjunk-
tion von Allegorie und Symbol iibereingeht. Weil de Man diese Disjunktion
als Konfliktschema in einem bestimmten Texttypus etabliert hat, kann er sie
namlich als Basisunterscheidung fiir >Poesie tiberhaupt< nicht mehr gelten
lassen. Daraus folgt eine bemerkenswerte Modifikation des hergebrachten,
bindren Kodes. Es gibt nun: a) vor 1800 Texte, die figurativ von der Entwick-
lung des Subjekts zur Einsicht in die allegorische Wahrheit erzihlen; b) gibt
es vor allem nach 1800 Texte, die irrtiimlich in der symbolischen Priten-
tion verharren; und c) gibt es vor und nach 1800 Texte, die sich mit der
Begriffsantinomie von Allegorie und Symbol nicht beschreiben lassen.
Man kann diesen letzten Hinweis auf doppelte Weise verstehen. Entweder
so, daf} entsprechende Texte weder allegorisch noch symbolisch operieren,
oder aber so, daf} sie einer Strategie folgen, die sowohl mit allegorischen als
auch mit symbolischen Mitteln arbeitet, ohne beide antinomisch zu positio-
nieren. Dieser zweiten Lesart versucht de Man nach Méglichkeit gegenzu-
steuern, sie ergibt sich aber gleichwohl unausweichlich, solange dem Sub-
jekt keine dritte Position der Artikulation offeriert wird. Das Ich muf} sich,
indem es spricht, zur Welt verhalten; und auch zum Allegoriker geldutert,
mufl es irgendwie anzeigen, daf} es den symbolischen Modus durchlaufen
und durchschaut hat. (Eine solche, dritte Position wird wohlgemerkt auch
in der an de Mans anschlieflenden (Re-)Formulierung der Ironie zu einer
transtextuellen ironischen Textstategie nicht zur Verfiigung gestellt.)

Paul de Mans Essay ist an deiktischen Formeln und zusammenfassenden
Referaten reich, an literarischen Zitaten jedoch erstaunlich arm. An entschei-
dender Stelle kommt de Man aber immerhin auf William Wordsworths Pre-
lude zu sprechen und halt fest: »Die Naturvorgénge sind fiir [Wordsworth]
Beispiele dafiir, was Goethe eine >Dauer im Wechsel< nennt, und sie besti-
tigen die Existenz eines tiberzeitlichen oder unverianderlichen Zustands als
Voraussetzung fiir den dufleren Wandel, der nur die Oberfliche der Dinge
betrifft, aber nicht den Kern der Natur« (92f.). Einem genauen Leser wie
Paul de Man méchte man ungern unterstellen, er habe eine intertextuelle
Referenz nur so dahingeschrieben, und also darf man der Einladung folgen
und bei Goethe nachschlagen, um Wordsworth besser zu verstehen. So st6f3t
man freilich auf den seltsamen Befund, dafy Goethes Dauer im Wechsel tiber-
schriebenes Gedicht zumindest prima facie das gerade Gegenteil von dem
zu sagen scheint, was de Man als Wordsworths Interpretation natiirlicher

6 Johann Wolfgang Goethe, Dauer im Wechsel, in: Goethes Werke, hg. im Auftrag der
Grof3herzogin Sophie von Sachsen, Weimar 1887-1919, Abt. I, Bd. 1, S. 1191£.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Schneller als die Gegensténde selber dich vortiberflichn« 199

Verlaufe vorstellt. Goethes in finf Strophen zu je acht Versen gegliedertes
Gedicht liefert namlich eine lange Reihe von Variationen auf jenes notori-
sche Diktum des Heraklit, in dem der transitorische Charakter der phino-
menalen Welt sozusagen urspriinglich notiert war; unter anderen etwa in
den Versen 13 bis 16:

Gleich mit jedem Regengusse
Andert sich dein holdes Thal,
Ach, und in demselben Flusse
Schwimmst du nicht zum zweitenmal.

Von einer so verfafiten Natur kann das Subjekt sich alles mégliche entleh-
nen, kaum aber die ihm selbst fehlende Stabilitit in der Dimension Zeit.
Die das Gedicht abschlieflende Strophe (V. 33-40) formuliert dann freilich
programmatisch jenen Anspruch, den die Textstrategie »Symbol< dem Sub-
jekt als Chance der Entduflerung in Kunst verspricht — und zunachst mag
es wirklich so aussehen, als gerinne das Vergingliche somit zu einer jener
appellativen Parolen, die sich die ewig Strebenden zur Ermunterung ins
Stammbuch schreiben sollen. Was bleibt, stiftet einmal mehr der Dichter:

Laf} den Anfang mit dem Ende
Sich in Eins zusammenziehn!
Schneller als die Gegenstinde
Selber dich vortiberfliehn!
Danke, daf} die Gunst der Musen
Unvergiangliches verheifit,

Den Gehalt in deinem Busen
Und die Form in deinem Geist.

Die rekursive Verschlingung von Anfang und Ende - illustriert im alludier-
ten Sinnbild der Schlange, die thre Zahne in den eigenen Schwanz schligt -
stellt sicherlich einen der vornehmsten Fille des symbolischen Modus dar,
und das verhalten donnernde Pathos des abschlieflenden Quartetts scheint
dem aufs schonste zu entsprechen. Von einer Strategie des Transfers, dank
deren das Subjekt das ihm Fehlende von der Natur entlehnen kann, darf
aber dennoch nicht gesprochen werden, denn was immer hier gespielt
wird, spielt im Innenraum eines sich selbst apostrophierenden Ich, das nur
zu genau weifl, daf es im Riickgriff auf die als Inbegriff des Instabilen ver-
standene phinomenale Welt nichts zu gewinnen hat und deshalb konse-
quent der Zumutung entgegentritt, sich vom blof} Akzidentiellen irritieren
zu lassen.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

200 Christoph Brecht

Dafl dies nicht das letzte Wort sein kann, dafl das Gelingen dieser Strategie
wiederum nur in der Zeit erwiesen werden kann, bezeugt der appellative
Modus der Selbstansprache ebenso wie der schlichte, in den vorangehen-
den Strophen demonstrierte Sachverhalt, daf} der »Busen« des Dichters sich
seine »Gehalte« nur aus einer in der Zeit stehenden Welt erwerben kann.
Vor allem aber ist auf die in den Versen 35 und 36 gegebene Erlduterung zu
achten — und hier besonders auf den Komparativ »schneller« sowie auf das
Personalpronomen im Akkusativ, das ihm befremdlicherweise folgt. Beide
Indizes belegen, dafl das Pathos der Strophe jedenfalls nicht hohl ist, daf} es
sich aber - jederzeit — als leer erweisen kann: ZTempus fugit — diese Einsicht
ist nicht etwa dem Allegoriker vorbehalten, sondern sie stellt die triviale
Voraussetzung jeder Reprisentation dar. Dem symbolischen Vermégen des
Subjekts bleibt in dieser Lage darum nur die Chance, effektiv schneller zu
arbeiten als die Natur, das heifit: die Dimension Zeit darstellend stillzustel-
len. Auch im so, durch Anwendung von Technik erreichten Fortschritt kann
aber letztlich nicht bestritten bleiben, dafy Zeit trotz allem weitergeht — des-
halb der logisch falsche Komparativ, der vorgibt, man kénne Bedingtes
mit Unbedingtem vergleichen, und der grammatisch zweifelhafte, transi-
tive Gebrauch des Verbums dich »voriiberflichn«: Beides geht nicht. Aber
im Bereich der hier herrschenden Reprisentationslogik kann und muf} es
trotzdem gehen, wenn nicht verleugnet werden soll, daf} der absolut gesetzte
Gegensatz von Symbol und Allegorie immer auch ein relativer ist.

Denn die Pointe des Textganzen fallt gleichermaflen stupend aus, um so
mehr, als sie mit rein formalen Mitteln erzielt wird. Die dem gedankenlyri-
schen Schluf} vorhergehenden vier Strophen niamlich sind, wie angedeutet,
einer ebenso kiithlen wie literalen Betrachtung der duflieren Natur und des
kérperlichen Sich-Entschwindens des Sprechenden gewidmet, und sie ver-
zichten vollstindig darauf, Zeitlichkeit symbolisch stillzustellen. So etwa in
der vierten Strophe:

Jene Hand, die gern und milde
Sich bewegte wohlzuthun,

Das gegliederte Gebilde,

Alles ist ein andres nun.

Und was sich an jener Stelle
Nun mit deinem Namen nennt,
Kam herbei, wie eine Welle,
Und so eilt’s zum Element.

So viel Nicht-Identitét ist selbst beim alten Goethe selten. Man darf darum
die exempla dieser Strophen dem allegorischen Modus zuordnen und fest-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Schneller als die Gegensténde selber dich vortiberflichn« 201

stellen, dafi sie mit Nachdruck dem Mifiverstindnis entgegentreten, die
beiden Schlufverse seien im Sinn eines subjektiven Idealismus auszulegen,
dem die Welt nichts als Schein ware. Was immer unverginglich ist, wird
material erst im Gedicht; im Gedicht jedoch materialisiert sich eine radikale
Darstellung von Verganglichkeit.

Dieses Paradox eines allegorischen Symbols oder einer symbolischen Alle-
gorie kann zur Folie fir Wordsworths »paradox[e] Bilder bewegter Ewig-
keit«, wie de Man sie beschreibt, nicht ernsthaft taugen. Denn in Words-
worths Veranschaulichung der wilden, erhabenen Natur der Alpen sei, so
wird behauptet, ein Subjekt am Werk, das in »Versuchung« stehe, »die thm
fehlende zeitliche Stabilitit gewissermaflen der Natur zu entleihen und Stra-
tegien zu entwickeln, mit denen sich die Natur auf menschliche Dimensio-
nen zuriickfithren laflt« (93). Zum Beleg zitiert de Man die folgenden Verse
des Wordsworthschen Epos:

The immeasurable height
Of woods decaying, never to be decayed,
The stationary blasts of waterfalls

Die hier artikulierte Zeit-Konzeption ist in der Tat von der bei Goethe be-
obachteten deutlich verschieden. Wie von de Man versprochen, tritt die
Paradoxie diesmal auf der Objektseite ein und nicht zwischen der Welt
und ihrer Représentation. Nach den der germanistischen Literaturwissen-
schaft gelaufigen Klassifikationskriterien geurteilt, wire damit zunichst ein-
mal iberzeugend dargelegt, dafl Wordsworth kein Epigone der deutschen
Klassik ist, sondern zu Recht als Romantiker gilt. Und in der Tat gelingt
es dem erzidhlenden Ich des Epos wenig spiter, wie man es auch von Tex-
ten der deutschsprachigen Romantik erwarten wiirde, das Gesamt der von
»aullen< empfangenen Sinneseindriicke auf ein einheitsstiftendes Prinzip zu-
rickzufiithren.

Tumult and peace, the darkness and the light —
Were all like workings of one mind, the features
Of the same face, blossoms upon one tree;

doch darf dartiber die nachgestellte Erlauterung nicht vergessen werden.
Die Koinzidenz der Oppositionen kommt nur zustande, weil sie erkannt
werden als

Characters of the great Apocalypse,
The types and symbols of Eternity,
Of first, and last, and midst, and without end. [Herv. C.B.]

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

202 Christoph Brecht

Auch hier ziehen sich also, in einer dem Allegoriker Milton — Faradise Lost
(V.165) - entlehnten Wendung, Anfang und Ende in eins zusammen. Und
es kann kein Zweifel dartiber bestehen, dafl so eine Art pantheistischer
Ganzheitsvorstellung entworfen werden soll. Es kann aber ebensowenig
strittig sein, daf} diese Vision an sich selbst einen durch und durch ambiva-
lenten Charakter annimmt, nicht zuletzt weil sie, wie Paul de Man listig erst
zehn Seiten spiter zu verstehen gibt, »durch eine >iiberkommene Typologie«
kontrolliert« wird (102f.). Genauer gesagt: Die Ewigkeit, die Wordsworth
beschwort, steht mitten in der Zeit; denn der Verweis auf die Apokalypse
enthiillt nichts anderes, als dafl dem Subjekt die Entscheidung tiber sein
zeitliches Schicksal bis auf weiteres noch bevorsteht und in diesem Leben
stets bevorstehen wird. Eben weil Wordsworth die Dauer im Wechsel mit dem
Jiingsten Gericht assoziiert, kann von einer agonalen Konfrontation des Al-
legorischen mit dem Symbolischen hier und jetzt keine Rede sein. Vielmehr
liegt abermals ein Modus komplementirer Ergédnzung beider Textstrategien
vor; und der Rickgriff auf das der traditionellen Schrifthermeneutik ent-
nommene Begriffsrepertoire der natural vorfindlichen »Characters«, »types«
und »symbols« illustriert dies aufs schonste.

Ganz dhnliche Strategien reprasentationslogischer Inszenierung lassen sich,
wie gesagt, so durchgingig in Texten der Romantik beobachten, daff man
ithr Auftreten nachgerade als das vielleicht auffilligste Charakteristikum der
Epoche betrachten darf. So verfahrt Ludwig Tiecks in vieler Hinsicht stil-
bildender Roman Franz Sternbalds Wanderungen (1797) zwar beinahe durchweg
allegorisch — an zentralen Stellen der Narration wird jedoch in den sym-
bolischen Modus gewechselt und eine unio mystica mit der phidnomenalen
Natur inszeniert, deren hochst problematischer Charakter im Fortgang des
Erzahlens nach und nach enthiillt wird. Von einer agonalen Konfliktspan-
nung getragen, erscheint dieses Arrangement aus Sicht der erzihlten Figur,
deren Einheitswiinsche und Prasenzbegehren ein ums andere Mal zunichst
erregt und dann wieder enttduscht werden. Die Textstrategie ist jedoch auch
hier eine komplementire, da dem Leser auf ironische Weise fortlaufend
mitgeteilt wird, was der arme Franz Sternbald nimmermehr zu begreifen
scheint: Dafl auch Symbole mit einem zeitlichen Index geliefert werden, der
die Haltbarkeit veranschaulichter Ewigkeit so beschrankt, dafl sie dem — er-
zahlten — Subjekt keine temporale Stabilitit verlethen kann.

Die wechselseitige Erganzung und Durchdringung symbolischer und allego-
rischer Momente stellt demgemaf ein bevorzugtes Spielprinzip romantischer
Poesie iiberhaupt dar, die Variante der konsequent agonalen Inszenierung
dagegen einen meist von philosophischen Interessen instruierten Sonderfall.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Schneller als die Gegensténde selber dich vortiberflichn« 203

Es tiberwiegt um 1800 deutlich die durchaus lustvoll gehandhabte Reali-
sierung einer Textstrategie, welche Zeit und Ewigkeit als komplementire
Optionen begreift und deren Reduktion auf metaphysisch letzte Prinzipien
aus wohlerwogenen Griinden vermeidet. Denn schliefilich liegt den ein-
schldgigen Poetiken eine Konzeption literarisch artikulierter Rede zugrunde,
die sich der Zumutung zur begrifflich univoken Denotation des in den Di-
mensionen Zeit und Raum nicht Entscheidbaren durch Anwendung einer
umwegigen — allegorischen — Textstrategie bewufit zu entziehen sucht. Zwei
Anschlufifragen drangen sich auf. Zum einen: Symbol und Allegorie mégen
in Texten friedlich koexistieren — aber bleibt deren Lesern nicht nach wie
vor aufgegeben, sich zwischen dem Sinn des einen und der anderen zu ent-
scheiden? Zum anderen: Stehen die beiden Darstellungsformen, wo sie in
einem Text vorkommen, lediglich nebeneinander — oder soll Paul de Mans
These vom »Miflerfolg jeglichen Versuchs, eine Sprache zu schaffen, die
symbolisch und allegorisch zugleich wire«, als widerlegt gelten?

Dies sind ersichtlich zwei Facetten eimes Problems, und der Weg zu dessen
scheinbar einfachster Losung ist verstellt. Es soll hier ndmlich ganz aus-
driicklich ncht behauptet werden, dafy man nach so vielen Jahren schlicht aus
der Debatte aussteigen und sich auf >wertfreie« Positionen einer rein deskrip-
tiven Rhetorik zuriickziehen kénnte. Die um und nach 1800 entstandenen
literarischen Texte sind vielmehr selbst Teil der Debatte, und es bleibt dabei,
daf} sie durch Wahl und Handhabung ihrer Darstellungsmittel sowohl zur
Problematik von Wahrheit als auch zur Frage nach ihrem eigenen Kunst-
charakter entschieden Stellung beziehen. Mit der Reformulierung der Kon-
zepte Symbol und Allegorie im Sinne strategischer Optionen, die in Texten
aus guten Griinden ergriffen oder verworfen werden, ist Paul de Man den
entscheidenden Schritt iber Walter Benjamin hinausgegangen, und er hat
so Moglichkeiten historischer wie systematischer Argumentation eréfinet,
denen zu entsagen die Literaturwissenschaft sich nicht leisten kann. Aus
dem hier Erorterten folgt gleichwohl ein Plddoyer dafiir, die denotativen
Festschreibungen des in diesen Darstellungsformen Intendierten endlich
aufzugeben und die etwa bei Friederike Kempner zwischengelagerten meta-
physischen Versicherungen in ein Endlager zu verschicken. Das Symbol
ist Leben, Allegorie der Tod: So kann, aber so muf} es sich nicht verhalten.
Womit noch keineswegs behauptet ist, dafl sich etwa am Symbol von dem
thm inhérenten Prisenzversprechen oder an der Allegorie von den ihr mit-
gegebenen Pritexten abstrahieren liefle, sondern womit nur der in der Ge-
neralisierung wenig spektakuldre Befund notiert ist, daf§ literarische Texte
mit eben solchen Implikationen arbeiten, sie spielerisch behandeln und aus

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

204 Christoph Brecht

dieser Praxis Effekte gewinnen, die man im Generellen nicht absehen kann,
bevor man das einzelne nicht gelesen hat.

Die Antwort auf die zweite Frage muf} ebenso differenziert, kann aber im-
merhin eindeutig ausfallen. Die Behauptung, »Sprache« kénne nicht »sym-
bolisch und allegorisch zugleich« sein, mag im polemischen Zusammenhang
der Rhetorik der Zeitlichkeit thren guten Sinn gehabt haben, sie ist aber gleich-
wohl nicht haltbar. Selbst in Paul de Mans Mythologie eines konstitutiven
Nacheinander des symbolischen und des allegorischen Zustandes leuchtet
sie nur insoweit ein, als man sie auf ein Nacheinander unterschiedlicher
Lektiiren zuriickfithrt. Tatsdchlich gewinnt de Man seine schonsten Pointen
ja eben aus dem Befund, dafl beide Darstellungsstrategien jeweils dasselbe
Textmaterial zu besetzen scheinen. Nur aus diesem Grund kann de Man
beispielsweise Wordsworth zunéchst symbolisch, dann allegorisch lesen.
Letztere Lektiire soll zwar die abschliefend giiltige sein, aber erstere war
doch auch eine Lektiire, und sie kann nicht einfach eine Fehllektiire darstel-
len — es sei denn, es handelte sich beim Streit der ontologischen Prinzipien
um einen bloflen Mummenschanz.

Vexierbilder vom Typus Dauer im Wechsel, wie man sie bei Wordsworth findet,
liefern zu dieser These die Anschauung - stellen sie doch immer auch Bilder
des Wechsels in der Dauer dar. Eine schéne Variante gibt wiederum Tieck,
der das »stationary blast« bewegten Wassers als »rauschendes, tosendes Rit-
sel« konnotiert, welches allegorisch im Erzdhlen aufzulsen ist, der dieses
Bild aber zugleich zum symbolischen Korrelat des stationdren Gemiitszu-
standes seines Franz Sternbald ernennt. Dafl iibrigens entsprechende Inter-
ferenzen mit einiger Wahrscheinlichkeit eintreten miissen, kann man noch
einmal bei Friederike Kempner studieren. Das von Engelein umschwebte
Lemma »Brot« ist ganz selbstverstiandlich Teil einer allegorischen Reihe und
in ihr mit den zuvor explizierten Bedeutungen »Prosa« und » Tod« assoziiert.
Es ruft aber dennoch, als Symbol, den gegenldufigen Ko-IText vom sakra-
mentalen Brot des Lebens auf - so dal das Gedicht, wenn man so mdochte,
als Beispiel einer agonalen Inszenierung gelten kann, in der das Symbol das
letzte Wort behilt.

Systematisch ist die Moglichkeit der Koinzidenz von Allegorie und Sym-
bol gleichwohl in beider Undhnlichkeit begriindet, darin namlich, daf} das
Symbol auch in seiner dsthetischen Variante nicht zu den rhetorischen Figu-
ren zdhlt. So kénnen an ein und demselben Lemma symbolische wie alle-
gorische Bedeutungen zugleich aktualisiert werden; je nachdem, ob man es
in seiner Funktion als Zeichen fiir den discours betrachtet oder ob man die
Funktion des von ihm Bezeichneten in der Aistoire wahrnimmt. Nichts ande-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Schneller als die Gegensténde selber dich vortiberflichn« 205

res hat es_formaliter mit der vielbeschworenen Prisenz des Symbols auf sich,
und gegen die ideologische Ausbeutung dieses Formalismus verwahren sich
Benjamin und de Man ganz zu Recht. Sie beide haben aber, ohne selbst so
zu verfahren, dem weit verbreiteten Mifiverstandnis Vorschub geleistet, lite-
rarische Symbole stellten, recht betrachtet, poetisch aufgemotzte Synekdo-
chen dar. Ein solches Mifiverstandnis kann sich tiberall dort einschleichen,
wo in einer Vorentscheidung festgeschrieben wird, daf sich das Subjekt im
Symbol zu seiner Feier die Welt als Spiegel vorhalte.

Dieser Entstellung der symbolischen Strategie wird man erst entkommen,
wenn man nicht allein Denotate wie Tod und Leben dem Spiel der Texte
iiberantwortet, sondern auch die Entscheidung tiber die denotierende In-
stanz — wenn man also symbolische und allegorische Strategien der Dar-
stellung nicht mehr als intentionale Akte von Subjekten begreift, sondern,
in allem Ernst, als Funktionen von Texten. Da es aber im Hinblick auf Al-
legorie und Symbol immer ums Ganze geht, steht das literarische Symbol
dann als das da, was es wirklich ist: keine narzifitische Projektion, sondern
eine hermeneutische Zumutung.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In ,



https://doi.org/10.5771/9783968216645

FRAUKE BERNDT

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter
Die Verhandlung des Symbols in Eduard Morikes
Auf eine Lampe

Lichtmenge: Q = ¥t

Leuchtet sie nun oder scheint sie selig in sich selbst zu sein? In einer Reihe
wohlinszenierter Briefe wiagen Emil Staiger und Martin Heidegger 1950/51
bekanntermafien Sein und Wesen einer Deckenleuchte ab, auf die Eduard
Morike 1846 die folgenden Verse gemacht hat:!

Auf eine Lampe

Noch unverriickt, o schéne Lampe, schmiickest du,
An leichten Ketten zierlich aufgehangen hier,
Die Decke des nun fast vergefinen Lustgemachs.
Auf deiner weiflen Marmorschale, deren Rand
5  Der Efeukranz von goldengriinem Erz umflicht,
Schlingt frohlich eine Kinderschar den Ringelreihn.
Wie reizend alles! lachend, und ein sanfter Geist
Des Ernstes doch ergossen um die ganze Form —
Ein Kunstgebild der echten Art. Wer achtet sein?
10 'Was aber schon ist, selig scheint es in ihm selbst.

Das Phantasma der Leuchte, das der Briefwechsel zwischen Staiger und
Heidegger sowie Leo Spitzers Kommentar im Zrivium heraufbeschworen,?
zeichnet eine enorme Spannung aus. Ihre Pole benennen nichts Geringeres
als die groflen Oppositionen der Kunstdiskussion seit 1780: Physik oder

1 Eduard Morike, Samtliche Werke in vier Banden, hg. von Herbert G. Gopfert, Miin-
chen/Wien 1981, Bd. 1, S. 85.

2 1950 hielt Staiger in der badischen Provinz (und in Amsterdam) einen Vortrag zur Kunst
der Interpretation; an der Freiburger Herbstdiskussion beteiligten sich damals auch Walter
Rehm und Hugo Friedrich. Der daran anschliefende Briefwechsel von Staiger und Hei-
degger wurde erstmals veroffentlicht in: Trivium 9 (1951), S. 1-16. Leo Spitzer kommen-
tierte ihn unter dem Titel: »Wiederum Morikes Gedicht duf eine Lampe« im selben Jahr-
gang, S. 133-147; Staiger fiigte eine Schluflbemerkung hinzu. Vortrag und Briefwechsel
werden im folgenden zitiert nach Emil Staiger, Die Kunst der Interpretation. Studien zur
deutschen Literaturgeschichte, Zurich 1955, S. 9-33; 34-49. Vgl. Clemens Pornschlegel,
Der literarische Souveran. Zur politischen Funktion der deutschen Dichtung bei Goethe,
Heidegger, Kafka und im George-Kreis, Freiburg i. Br. 1994, S. 19-49.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

208 Frauke Berndt

Metaphysik, Heteronomie oder Autonomie, Rhetorik (Semiotik) oder Asthe-
tik, Methode oder Wahrheit. Sie er6ffnen jenes diskursive Feld, in dessen
Zentrum die Auseinandersetzung mit dem als Kunstsymbol konzeptuali-
sierten Symbol gefithrt worden ist. Morikes Auf eine Lampe avanciert dabei
schliefflich zum Symbol dieses Symbols. »Das Gedicht selbst ist als sprach-
liches Kunstgebilde das in der Sprache ruhende Symbol des Kunstwerkes
iiberhaupte, restimiert man in Todtnauberg.3

Daf ein harmloses historistisches Kabinettstiickchen fiir solchen Wirbel sor-
gen, daf} es tatsichlich als einer der zentralen selbstreflexiven Kommentare
zum nebuldsen und in den letzten beiden Jahrzehnten vom poststrukturali-
stischen Verdikt betroffenen Begriff des klassischen Symbols gelesen werden
kann — sowohl seiner technischen und erkenntnistheoretischen Vorausset-
zungen als auch seiner schier unermefilichen Anwendung auf Handlungen,
Gegenstinde, Bilder und Text(element)e —; kurz: dafl es Grundsitzliches
provoziert, liegt an der Sicherheit, mit der Morike den metaphysischen Code
der sogenannten Kunstperiode an eine vorklassische Figuration bindet. Im
Gegensatz zur urspringlich rhetorischen behauptet die klassische Legitima-
tion dieser Figuration den Anspruch auf eine exklusive sinnliche Vergegen-
wirtigung der oder zumindest einer Wahrheit durch einen Gegenstand der
sinnlichen Wahrnehmung. Seit 1780 programmiert dieser Anspruch grosso
modo drei systematische Austragungsorte der Symboltheorie, denjenigen der
Semiotik, denjenigen der Semantik und denjenigen der Tropik:* Bezeich-
net das Symbol etwas? Bedeutet das Symbol etwas? Figuriert das Symbol
etwas? — Oder st es einfach nur, und ist es durch diese Existenz in allen
sonstigen Belangen unmittelbar evident oder sogar schén?

Wiirfe sie nicht diese Fragen auf, der bertthmten Lampe wire fir immer das
Schicksal anderer Leuchten beschieden geblieben: Keiner achtet ihrer! Im
folgenden sollen daher die Textverfahren beschrieben werden, die den Ge-
genstand der Leuchte herstellen (I). Die Kombattanten des Triviums verfol-
gen diesen Gegenstand mit Interessen, die ihn — wenn auch in unterschied-
lichen ideologischen Brechungen - als Symbol des (Kunst-)Schénen bestim-
men (Staiger, Heidegger, Spitzer) (II). Dieses klassische Symbol hingt von
den Bedingungen und Moglichkeiten eines vorklassischen, rhetorischen
Symbols ab, das die Diskursivititsbegriindung der neuzeitlichen Asthetik
um 1750 noch vorsieht (Baumgarten) (III). Es erweist sich im Hinblick auf

3 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 36 [Heidegger].
4 Vgl. Peter Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog u.a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Li-
teraturgeschichte, Bd. 4, Berlin/New York 1984, S. 308-333.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 209

die Symboltheorien des ausgehenden 20. Jahrhunderts als iiberraschend
anschlufifahig, weil es die zentralen Argumente der poststrukturalistischen
Kritik am klassischen Symbol integriert und dadurch aufler Kraft setzt bzw.
historisch relativiert (Eco) (IV).

Die zehn auftaktigen, reimlosen, sechshebig-alternierenden Verse des Gedich-
tes scheinen geradezu lehrbuchmifliig auf die drei allgemeinen Redeideale
verpflichtet zu sein: Kiirze (brevitas), Klarheit (perspicuitas) und Wahrschein-
lichkeit (probabilitas).’ Eine Aussageinstanz evoziert den Blick auf die Decken-
leuchte eines Boudoirs. Titel und Apostrophe »o schéne Lampe« benennen
nicht nur den Gegenstand (V. 1), sondern auch den Adressaten einer Rede,
die sich erst mit der rhetorischen Frage »Wer achtet sein?« in Vers 9 aus der
reinen Selbstbeziiglichkeit 6ffnet. Uber diesen Sprechakt der exclamatio und
in Abhdngigkeit von der Adressierung (V.1 und 4) erzeugt bzw. figuriert sich
das Subjekt der Rede in der Rolle des Wahrnehmenden der Szene buchstab-
lich selbst.6 Diese Strategie, die Wellbery als Paradox der Autonomieasthetik
wertet, setzt die Rede und das Subjekt ihrer Generierung in wechselseitiger
Abhingigkeit voraus.”

Der Anruf folgt — in aller Kiirze — den klassischen vier Teilen der (Gerichts-)
Rede: Einfuhrung (propositio; »Auf eine Lampe«), Darstellung des Gegen-
standes (narratio; V. 1-3), Beweisfithrung (argumentatio; V. 4-9) und abschlie-
lende Urteilsverkiindung (peroratio; V. 10).8 Innerhalb dieser Ordnung spre-
chen einige formale Erwégungen fiir eine Zweiteilung der argumentatio. Denn

5 Vgl. Heinrich Lausberg, Elemente der literarischen Rhetorik, Ismaning 1°1990, S. 25, § 43,
1), a), 8.

6 Vgl. Ridiger Campe, Im Reden Handeln: Uberreden und Figurenbilden, in: Heinrich

Bosse, Ursula Renner (Hg.), Literaturwissenschaft — Einfithrung in ein Sprachspiel, Frei-

burg 1. Br. 1999, S. 123-138. Zur Autor-Figur der Prosopopoiia vgl. Paul de Man, Auto-

biographie als Maskenspiel, in: ders., Die Ideologie des Asthetischen, hg. von Christoph

Menke, aus d. Amerikan. von Jirgen Blasius, Frankfurt a. M. 1993, S. 131-146; Bettine

Menke, Prosopopoiia. Stimme und Text bei Brentano, Hoffmann, Kleist und Kafka,

Miinchen 2000.

Vgl. David E. Wellbery, Die Form der Autonomie. Goethes Prometheus-Ode, in: Edgar

Pankow, Giinter Peters (Hg.), Prometheus. Mythos der Kultur, Miinchen 1999, S. 109-

125.

8 Zu einer dhnlichen Gliederung gelangt Heidegger. Vgl. Staiger, Die Kunst der Interpre-
tation, S. 44.

N}

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

210 Frauke Berndt

nach der exclamatio »Wie reizend alles!« (V. 7) wechselt die Rede von der
zweiten in die dritte Person Singular, was inhaltlich dem Wechsel von der
Wahrnehmung des Gegenstandes zu seiner metaphysischen Reflexion ent-
spricht: »und ein sanfter Geist / Des Ernstes doch ergossen um die ganze
Forme« (V. 7£.). Wenn Staiger einen flieBenden Ubergang der Verse 9 und 10
beobachtet,’ Heidegger die Verse 7 und 8 sowie die Verse 9 und 10 als zwei
Doppeleinheiten — getrennt und verbunden durch den Gedankenstrich!? —
behandelt, dann spricht nichts dagegen, die peroratio am Anfang von Vers 9
beginnen zu lassen. Die beiden Enjambements, welche die Verse 4 und 5
sowie die Verse 7 und 8 verbinden, wiirden dann Anfang und Ende der argu-
mentatio markieren. Angesichts dieser Disposition ist es mehr als eine nette
Pointe, daf} das verkiindete und sprechend vollstreckte Urteil nichts ande-
res als ein asthetisches Urteil darstellt: »Was aber schon ist, selig scheint es
in ihm selbst« (V. 10).

Kurz und biindig kann der Fall der Lampe nicht zuletzt deshalb zu den Ak-
ten gelegt werden, weil er an Deutlichkeit nichts zu wiinschen tibriglafit.
Denn die Wahrnehmungsfigur konstituiert den Gegenstand mittels einer
ekphrasis bzw. descriptio, die seit alters her nicht nur als ein probates Mittel
der argumentatio dient, sondern auch konstitutiv fiir die Moglichkeiten litera-
rischer Emblematik ist. Der Titel fungiert als Motto, der ekphrastische Text
ersetzt die pictura, und der letzte Vers bzw. die letzten beiden fungieren als
epigrammatische subscriptio. Dafiir, dafi diese Beschreibung bei Staiger und
seinen Gesprichspartnern so heftige Gefiihle auslost, wiirde die Rhetorik
gerade jene Anschaulichkeit verantwortlich machen, bei deren Erlauterung
Quintilian die urspriinglich wahrheitsfunktionale Lichtmetaphorik in die
rhetorische Methodik iibernimmt:

Daraus ergibt sich die évdpyeio (Verdeutlichung), die Cicero illustratio« (Ins-
Licht-Riicken) und »evidentia« (Anschaulichkeit) nennt, die nicht mehr in erster
Linie zu reden, sondern vielmehr das Geschehen anschaulich vorzufiihren scheint,
und ihr folgen die Gefithlswirkungen so, als wiren wir bei den Vorgéngen selbst
zugegen.tl

In Morikes Auf eine Lampe wird das ganze Register jener »Verfahren der De-
taillierung (endrgeia; im Anschluff vor allem an die stoische Philosophie)«

9 Vgl. ebd., S. 221f.

10 Vgl. ebd., S. 45 [Heidegger].

11 Marcus Fabius Quintilianus, Institutionis oratoriae libri XII/Ausbildung des Redners.
Zwolf Bucher, tibers. u. hg. von Helmut Rahn, Darmstadt 1972,VI 2, 32.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 211

gezogen: »ausmalende Beschreibung, plastische Auspragung und Model-
lierung; Beispiele sind hier Aypotyposis, diatyposis, llustratio, demonstratio mit
den Unterformen ¢ffictio, conformatio, descriptio, topographia«.1? Diese Figuren
projizieren das Paradigma, das Jakobson als dasjenige der auf Ahnlichkeits-
relationen basierenden Selektion und Substitution bestimmt, auf das Syn-
tagma, also auf die Kombination und Kontextbildung.!3 Bei den so entste-
henden Verkniipfungen der Einzelworter mit Epitheta treten im Gedicht
sowohl semantische Spannungen (V. 2 »leichten Ketten«; V. 3 »vergefinen
Lustgemachs«; V. 4 »weillen Marmorschale«; V. 5 »goldengriinem Erz«) als
auch enge metonymische, fast tautologische Verschiebungen auf (V. 5/6
»umflicht, / Schlingt [...] Ringelreihn«).

Vers 5 liefert das Stichwort, das auf diese Verfahren der Veranschaulichung
zutrifft: "Um- oder Verflechtungen« konstituieren im Text eine Form der
Allegorie, fiir die bereits Quintilians Typologie die Bezeichnung >Allegorie
ohne Metapher« (allegoria sine translatione) vorsicht. Im Gegensatz zu den an-
deren, durch die geldufigen Signale erkennbaren Typen der Allegorie zeich-
net sich dieser Typus lediglich durch eine zeitlich indizierte Struktur aus.!4
Lange bevor de Man mit dem Argument der Zeitlichkeit die Allegorie gegen
das Symbol ausspielen wird,!® hat Quintilian daher diesen Typus mit der
Erzahlung (narratio) enggefiihrt.16 Seine Figuration versieht die Konzeption
intuitiver Evidenz mit einem zeitlichen Index, weil die Vergegenwartigung
der Allegorie nicht mehr statisch-punktuell, sondern dynamisch-sequen-
tiell erfolgt, so dafl die Forderung nach ihrer Vollstandigkeit kompliziert
wird:

12° A. Kemman, Evidentia, Evidenz, in: Gert Ueding (Hg.), Historisches Worterbuch der
Rhetorik, Bd. 2, Tiibingen 1996, Sp. 33-47, hier Sp. 40.

13 Vgl. Roman Jakobson, Linguistik und Poetik, in: ders., Poetik. Ausgewihlte Aufsitze
1921-1971, hg. von Elmar Holenstein u. Tarcisius Schelbert, Frankfurt a.M. 1979,
S. 83-121.

14 Gerhard Kurz unterscheidet daher explikative von implikativen Allegorien. Vgl. Meta-
pher, Allegorie, Symbol, Géttingen 31993, S. 40f.

15 Vgl. Paul de Man, Rhetorik der Zeitlichkeit, in: ders., Ideologie des Asthetischen, S. 83—
130.

16 Vel. Quintilian, Institutio oratoria, VIII 6, 46. Weder Heinz J. Driigh (Anders-Rede. Zur
Struktur und historischen Systematik des Allegorischen, Freiburg i. Br. 2000) noch Peter-
André Alt (Begriffsbilder. Studien zur literarischen Allegorie zwischen Opitz und Schil-
ler, Tiibingen 1995) weisen auf diese eigentliche Pointe der Quintilianschen Allegorie-
konzeption hin, in der die Ursache fiir ihre Theoriefdhigkeit im Kontext von Moderne
und Postmoderne zu suchen ist.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

212 Frauke Berndt

Die Figur nun, die Cicero als Unsmuttelbar-vor-Augen-Stellen bezeichnet, pflegt dann
einzutreten, wenn ein Vorgang nicht als geschehen angegeben, sondern so, wie
er geschehen ist, vorgefithrt wird, und nicht im Ganzen, sondern in seinen Ab-
schnitten.1”

Mit der Berticksichtigung der zeitlichen Indizierung und Komplikation der
intuitiven Evidenz verlagert sich ihre Definition von der Reprasentation auf
die Performanz.!8 Auf Cicero verweisend, benennt Quintilian die Gelenk-
stelle, welche die Konzepte der Anschaulichkeit (das visuell-reprdsentative
und das auf Aristoteles zuriickgehende energetisch-performative Paradigma)
miteinander verbindet: »Ich verstehe aber unter Vor-Augen-Fithren das,
heif}t es in der Aristotelischen Rhetorik, »was Wirksamkeit zum Aus-
druck bringt«19

Die Darstellung der Wirksamkeit erfordert andere Techniken des Vor-Au-
gen-Stellens. Darunter fallen die »Verfahren der Verlebendigung (in Anleh-
nung an Aristoteles’ enérgeia), der Vergegenwirtigung des Abwesenden, in-
dem es gleichsam lebendig vorgefithrt wird und so fiir alle in Erscheinung
tritt; Beispiele hierfiir sind lebendige Metaphern, die subiectio sub oculos, phan-
tasia und visio«.20 Aristoteles favorisiert zu diesem Zweck nicht nur die Met-
onymie vom Typ »Unbeseeltes [...] zu Beseeltem« und die »analogisch gebil-
dete[ ] Metapher«,2! sondern auch die temporalen Verfahren der Aktualitit
(Verbformen des Prasens, Imperative, Apostrophen, direkte Rede).22 Mit
diesen genuin rhetorischen Mitteln wird auch in Moérikes Aufeine Lampe das
Basrelief der Marmorschale in die Darstellung einer Handlung tiberfiihrt:
»Schlingt frohlich eine Kinderschar den Ringelreihn« (V. 6). Mit Hilfe der ex-
clamatio entsteht eine zeitliche und rdumliche Interferenz der Aussageebenen:
»Wie reizend alles!« (V. 7) bezieht sich nur sekundér auf die Leuchte, primédr
jedoch auf den Reigen, wodurch die Wahrnehmung der Leuchte auf die

17 Quintilian, Institutio oratoria, IX 2, 40.

18 Vgl. Uwe Wirth, Der Performanzbegriff im Spannungsfeld von Illokution, Iteration und
Indexikalitdt, in: ders. (Hg.), Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwis-
senschaften, Fankfurt a. M. 2002, S. 9-60.

19 Aristoteles, Rhetorik, iibers. von Franz G. Sieveke, Miinchen 1980, 1411b. Vgl. Ridiger
Campe, Vor Augen-Stellen. Uber den Rahmen rhetorischer Bildgebung, in: Gerhard
Neumann (Hg.), Poststrukturalismus. Herausforderung an die Literaturwissenschaft.
DFG-Symposion 1995, Stuttgart/Weimar 1997, S. 208-225.

20 Kemman, Evidentia, Evidenz, Sp. 40.

21 Aristoteles, Rhetorik, 1411b-1412a.

22 Vgl. ebd., 1410b; Quintilian, Institutio oratoria, IX 2, 40; Pseudo-Longinus, Vom Er-
habenen, griech.-dt., tbers. u. hg. von Reinhard Brandt, Darmstadt 1966, 27, 11f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 213

tanzenden Kinder und d.h. in einen Imaginations- und Erinnerungsraum
verlagert wird, in dem Antike und Kindheit phylo- und ontogenetische
Urstdnd feiern.23 Der Heterotopie einer »natirlich-majestétische[n] Idyllik«
scheint die Wahrnehmungsfigur unmittelbar beizuwohnen,?* so dafy man
- wie Aristoteles im Hinblick auf Homers Epen - fiir Morike festhalten darf:
»[E]r dichtet dies alles als in Bewegung und lebendig seiend; In-Wirksam-
keit-begriffen-sein aber ist Bewegung«.25 Das Partizip »lachend« (V. 7) - als
Agens kommen nur die Kinder in Frage - fungiert als Relais beider Ebenen:
der Leuchte und des Tanzes. Es schaltet freilich nicht auf die Wahrnehmung
der Leuchte zurtick, sondern leitet ihre kunsttheoretische Reflexion ein, auf-
grund deren die strukturelle Allegorie zur explikativen wird,26 so dafl Vers
7 in formaler Hinsicht eine deutliche Zasur markiert.

Zeichnen Kiirze (brevitas) und Deutlichkeit (perspicuitas) die Verfahren des
Textes aus, steht schliefllich mit der Wahrscheinlichkeit (probabilitas) seine
philologische Zuordnung zur Debatte. Seit Staiger »jambische Trimeter«
und mithin die Adaption oder Simulation eines antik-klassizistischen Me-
trums bemerkt hat,? sind Klassizismus und Hellenismus das Bezugsfeld,28
innerhalb dessen das Gedicht (literar-)historisch verortet wird. Dabei weist
er darauf hin, daf} die »Beschriankung auf das Kleine, Traute und Zarte
[...] (auch der Beschreibung von Kunstwerken) [...], die wir im Gegensatz
zu den Bestrebungen des franzosischen Parnass und der englischen Ro-
mantik bei Morike finden, [...] das Deutsch-Biedermeierische an unserem
Dichter« sei.2 Sowohl die Dominanz der ganz und gar unklassizistischen
descriptiod? als auch das Formzitat literarischer Emblematik lassen jedoch er-
hebliche Zweifel an dieser Zuordnung aufkommen. »Lustgemach( J« (V. 3),
Ort galanter Geselligkeit, und Basrelief der Deckenleuchte sind keineswegs
»Archaism[en]«, einen »locus amoenus« bezeichnend,3! sie verweisen vielmehr

23 Vgl. Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 26 u. S. 44 [Heidegger].

24 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 142.

25 Aristoteles, Rhetorik, 1412a.

26 Vgl. W. Freytag, Allegorie, Allegorese, in: Historisches Worterbuch der Rhetorik, Bd. 1,
Tubingen 1992, Sp. 330-392.

27 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 17.

28 Harry Maync merkt an: »Ein Gretchen gewidmetes Blatt zeigt M6rikes Bleistiftzeichnung
einer antiken Lampe« [Herv. F.B.]. Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe,
S.137.

29 Ebd., S. 146 [Staiger].

30 Vgl. Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 18.

31 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 142, Anm. 1.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

214 Frauke Berndt

auf die héfische Kultur des spiten 17. oder 18. Jahrhunderts (um eine genaue
historische Zuordnung kann es hier nicht gehen).32

Auch bei anderen Autoren beliebt — man denke an Storms oder Kellers
Chroniknovellen —, erklart diese Verortung sowohl die zeitliche als auch
die sozialhistorische Distanz, die sich zwischen Wahrgenommenem und
Wahrnehmendem auftut. »Er schaltet nicht als Herr in diesem Haus, in
dem die Lampe hingt. Da scheint iiberhaupt kein Herr mehr zu sein«,33
bemerkt Staiger zutreffend tiber den (biirgerlichen) Blick des Archéologen,
des Museumsbesuchers, der einen »fast vergefinen« Ort aufsucht (V. 3); e1-
nen Ort, der — wenig geachtet — vom Modernisierungswillen des aufsteigen-
den Biirgertums verschont geblieben ist. Vielleicht vor dem »Abtransport
in ein Museums, tiberlegt Spitzer,3* prunkt und prangt die Leuchte »[nJoch
unverriickt« (V. 1).

Es ist der melancholische Blick, der die Gegenstande aus threm angestamm-
ten pragmatischen Zusammenhang 16st. Diesem Blick widmet etwa Adal-
bert Stifter seinen Nachsommer (1857), in dem der Fretherr von Risach durchs
Land reist, um solche Requisiten wie die Leuchte zu entdecken und dadurch
zur Kunst aufzuwerten, daf er ihnen buchstéblich neue Rahmungen gibt.
Der Entpragmatisierung des (Gebrauchs-)Gegenstandes folgt seine Reprag-
matisierung als »Kunstgebild der echten Art« (V. 9). Doch von Epigonenpro-
blematik, gar von Trauer keine Spur. Der »scheue Mérike« haut vielmehr
kriftig auf den Putz,35 wenn er das dsthetische Urteil vom Kennerblick
abhingig macht,36 der aus der historistisch-melancholischen Perspektive
der Moderne einer Leuchte das Attribut »schén« zuweist (V. 10). Die Frage
»Wer achtet sein?« riickt damit ins Zentrum des Arrangements und macht
die Registrierung eines Gegenstandes als »Kunstgebild« (V. 9) zu Heideggers
Entsetzen ganz »von Gnaden der Menschen« abhidngig.3”

Weniger an der Zierlichkeit seiner Machart als vielmehr an seiner Zweck-
mifligkeit mufl hingegen einst der Gebrauchsgegenstand gemessen worden
sein, wenn man den semantischen Code in Betracht zieht, der hinsichtlich
der Attribute und Farben an Eindeutigkeit wenig zu wiinschen tibriglafit.

32 Vgl. Art. Lust, in: Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Miinchen
1984, Bd. 12, Sp. 1314-1327. Vgl. Art. Lustgemach, ebd., Sp. 1337.

33 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 27.

34 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 135.

35 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 26.

36 Zu Heideggers Bedingungen der Entepigonalisierung vgl. Pornschlegel, Der literarische
Souveran, S. 27.

37 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 45 [Heidegger].

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 215

Weil}, Gold und Griin, die Farbattribute der beschriebenen Leuchte, sowie
die Amouretten der »Kinderschar« konnotieren die Liebesgottin Aphro-
dite-Venus (V. 6), der »Efeukranz« offenbart sie als Garten- und Fruchtbar-
keitsgottin (V. 5),38 die »Marmorschale« verweist pars pro toto auf das Ma-
terial (V. 4), aus dem die antiken Gétterbilder gefertigt worden sind; jene
Statuen, die im 19. Jahrhundert — man denke an Eichendorff, Keller oder
Gutzkow -, erotisch so hoch aufgeladen werden. Metonymisch bezeichnen
diese Attribute die ehemalige Attraktion des Boudoirs: eine der profanen
Gottinnen der Liebe wie etwa diejenige, der Francois Boucher im Auftrag
ithrer beriihmten Kollegin und Nebenbuhlerin Madame Pompadour am
Hofe Louis’ XV. ein Denkmal gesetzt hat. Das Gemélde Ruhendes Médchen
(1752) zeigt im unteren linken Bildrand einen nebensichlichen Gebrauchs-
gegenstand, der — Leuchte oder anderes »reizend[es]« Requisit (V. 7) - so
lange nicht zur Geltung gekommen ist, wie die Reize der >Louise O’Murphy«
den Blick des Betrachters auf sich gelenkt haben.39

Mit dem Aufstieg des Biirgertums sind diese Schénen aus den gesellschaft-
lichen Zentren an zwielichtigere Orte verbannt worden; an sie erinnert nur
noch das unzeitgemifle Interieur des »Lustgemachs« (V. 3). Man muf} nicht
erst auf Freud verweisen, um zu verstehen, dafy Morikes Verschiebung des
Attributes »schén« vom erotischen Zentrum des minnlich indizierten Be-
gehrens auf die Leuchte nicht ohne Schalk ist (V. 10). Sie impliziert die libi-
dindse Grundierung des dsthetischen Urteils, das seit Kant als subjektives
Gefiihl von Lust und Unlust verstanden wird und als interesseloses Wohlge-
fallen offenbar erhebliche Sublimierungsanstrengungen voraussetzt.*0 Wie
sinnig erscheint vor diesem Hintergrund Staigers Hinweis auf die Verse, die
Goethe 1m Faust II dem Zentauren Chiron unter dem Stichwort »Frauen-
Schonheit« in den Mund legt:

38 Vgl. Art. Aphrodite, in: Der Kleine Pauly. Lexikon der Antike, 5 Bde., Miinchen 1979,
Bd. 1, Sp. 425-431.

39 Abgebildet auf dem Umschlag dieses Bandes. Zum sozialgeschichtlichen Hintergrund des
Bildes und des Midchens, die Giacomo Casanova (beide) in seinen Memoiren erwihnt
vgl. Eva Gesine Baur, Meisterwerke der erotischen Kunst, K6ln 1995, S. 38-41; Bayeri-
sche Staatsgeméldesammlungen (Hg.), Alte Pinakothek. Erlduterungen zu den ausge-
stellten Gemalden, Miinchen #1999, S. 84; Paul Frankl, Boucher’s Girl on the Couch,
in: Millard Meiss (Hg.), De artibus opuscula XL. Essays in Honour of Erwin Panofsky,
New York 1961, S.138-152.

40 Zur genderIndizierung des Gedichtes vgl. Pornschlegel, Der literarische Souverin,
S. 38.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

216 Frauke Berndt

Nur solch ein Wesen kann ich preisen,
Das froh und lebenslustig quillt.

Die Schéne bleibt sich selber selig;
Die Anmut macht unwiderstehlich,
Wie Helena, da ich sie trug.41

Morikes Text iiberlagert allerdings solche den deftigen Szenen der klas-
sischen Walpurgisnacht vergleichbare Erinnerungen - der Ritt ist nicht
umsonst einer der zentralen Topoi jeder Sexualrhetorik. In sublimierter
Erotik werden sowohl die Formen der Leuchte nachgezeichnet als auch
der reizende »Ringelreihn« beschrieben (V. 6). Solche Kleinigkeiten weisen
ebenso wie die antikisierenden Formzitate auf die anakreontische Tradition
des 18. Jahrhunderts zuriick, an deren Bewahrung Morike als kritischer
Ubersetzer mehr als jeder andere Autor des 19. Jahrhunderts arbeitet.42
Dabei schreibt er nicht nur eine Reihe stilechter anakreontischer Gedichte,
sondern spielt anakreontische Topoi immer wieder aus — so auch in der
Lampe: Reigen (Grazie), die frohliche Gemeinschaft, der reizende locus amoe-
nus sind integrale anakreontische Gemeinplitze, die auf die von Gleim
und Uz 1746 iibersetzten Anakreonteen zuriickweisen. Im stets gleichen
deskriptiven Verfahren, das die Versatzstiicke lediglich variiert, permutiert,
transformiert und kombiniert, verarbeitet die anakreontische >Produktions-
maschine« sowohl Kunst- als auch Gebrauchsgegenstinde mit grolem Ge-
winn.

Die intertextuelle Uberlagerung (héfisch-)galanter und (biirgerlich-)anakre-
ontischer Formzitate ist nicht nur im Hinblick auf die Inszenierung eines
literarhistorischen Tableaus bemerkenswert,*3 sondern das Neben-, In- und
Miteinander solcher Formzitate mag auch fir den »zirtliche[n] Hauch von
Resignation« verantwortlich sein, den Staiger diagnostiziert.** Die Tatsache,
dafl die Lektiire der Requisiten offenbar viele Erinnerungen wachruft, weist

41 Johann Wolfgang Goethe, Faust, in: ders., Samtliche Werke, Briefe, Tagebiicher und
Gespriche, Abt. 1, Bd. 4 Dramen, Bd. 1 Texte, hg. von Albrecht Schéne, Frankfurt a. M.
1994, V. 7399-7405.

42 Anakreon und die sogenannten Anakreontischen Lieder. Revision und Ergdnzung der
J-Fr. Gegen’schen Uebersetzung mit Erklarungen von Eduard Mérike, Stuttgart 1864.
Zu Morikes Anakreontik-Rezeption vgl. Herbert Zeman, Die deutsche anakreontische
Dichtung. Ein Versuch zur Erfassung ihrer dsthetischen und literarhistorischen Erschei-
nungsformen im 18. Jahrhundert, Stuttgart 1972, S. 3 pass.

43 Vgl. Manfred Beetz, Von der galanten Poesie zur Rokokolyrik. Zur Umorientierung ero-
tischer und anthropologischer Konzepte in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts, in:
Matthias Luserke (Hg.), Literatur und Kultur des Rokoko, Géttingen 2001, S. 33-62.

44 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 29.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 217

Morikes Auf eine Lampe als eines der reprasentativsten Gedichte des Histo-
rismus aus: »Die Zukunft fehlt in Morikes Welt«, stellt Staiger fest,*> ohne
daf} er wie von Graevenitz den Synkretismus als konstitutive Figur moder-
ner Kunst bestimmen kann. »Diese Moderne ist Gegenwart aller Zeiten, sie
hat >Erinnerung« an alle Epochen, besitzt aber keine Zukunft«.46

Die Rezeption des Gedichtes verhandelt freilich keineswegs die Bedingun-
gen genuin moderner Erfahrung des Schoénen, wie sie etwa Walter Benjamin
im Ursprung des deutschen Trauerspiels (1927) auf das 17. Jahrhundert projiziert
und die dort als Geste melancholischer Bescheidenheit mit einer entschie-
denen, ganz und gar unbescheidenen Aufwertung des Subjekts einhergeht.
Sowohl im Briefwechsel zwischen Staiger und Heidegger als auch in Spitzers
nachtriglicher Stellungnahme ist der gemeinsame Nenner vielmehr »die
deutsche Klassik schlechthine, restimiert Pornschlegel, »ihre Dauer, Wie-
derholbarkeit, Ankunft, ihre ganze Aktualitdt, ihr Sein und ihre Zeit«. Die
»gelehrte Lesartendiskussion«’ reagiert vor allem auf das Reiz- und Schliis-
selwort »schon« (V. 10). Mérike zitiert es als Kiirzel der Kunstmetaphysik,
welche die Wahrheit des Gegenstandes als seine Schonheit bestimmt. Das
»Kunstwerk[ ]«48 — fotum pro parte auch das »Kunst-schone[ ]« genannt® —
zeichnet sich demnach durch ein Sein aus, das eine allgemeine und d.1. die
Wahrheit des Seins unmittelbar evident macht. Am Anfang besonderes Pra-
dikat der Leuchte, am Ende allgemeines Pradikat des freien Relativsatzes
»Was aber schon ist« (V. 10), konfrontiert es die rhetorische, deutlich als
vorklassisch exponierte Figuration mit der klassischen Kunstmetaphysik.>0
Dieser Konfrontation begegnen Heidegger, Staiger und Spitzer mit einer

45 Ebd., S. 27.

46 Gerhart von Graevenitz, Mythologie des Festes — Bilder des Todes. Bildformeln der
franzosischen Revolution und ihre literarische Umsetzung, in: Walter Haug, Rainer
Warning (Hg.), Das Fest, Miinchen 1989, S. 526-559, hier S. 551.

47 Pornschlegel, Der literarische Souverin, S. 20.

48 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 36 pass. [Heidegger].

49 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 134.

50 Spitzer weist darauf hin, dafl die Wendung des Relativsatzes diejenige von »alles Schone«
ersetzt. »[IJn dem >was« liegt etwas Limitativ-Generalisierendes< (= alles was genau dem
Begriff >schone« entspricht)« (S. 141). Gegen Heidegger polemisiert er: »In ist >west< gar
nichts, es ist eine Kopula, die keine andere Funktion hat, als eine nominale Fiigung in
einen Satz zu verwandeln«. Ebd., S. 140.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

218 Frauke Berndt

bemerkenswerten Okonomie: Wenn sie die Leuchte als »a)pB010v<5! des
(Kunst-)Schénen verhandeln, dann vergessen sie ndmlich buchstéblich de-
ren rhetorische Herstellung, d.h. sie vergessen die ersten acht Verse des
Gedichtes und konzentrieren sich ganz auf die letzten beiden.

Der Briefwechsel reflektiert das klassische Symbolkonzept in spezifischen
Brechungen: Staiger bestitigt es dadurch, dafl er es idealisiert, historisiert
und fiir unerreichbar erklart - frei nach dem Motto: Was Goethe (er-)schaf-
fen konnte, ist dem Epigonen Moérike aus psychologischen und historischen
Griinden nicht mehr méglich. Heidegger projiziert seine eigene Kunstmeta-
physik auf diejenige der Klassik — er verfihrt also nach dem Motto: Die
ontologischen Rahmenbedingungen des symbolischen Datums sind brauch-
bar, die historischen und politischen Implikationen nicht. Richtet der eine
den Blick in Trauer zurlick, so der andere selbstbewufit nach vorn: auf die
»Erektion des neuen Seins aus der groflen deutschen Kunst und der von
ihr gestifteten polis«, erldutert Pornschlegel ebenso provokant wie pointiert:
»Erektion einer wahrlich deutschen und noch zu stiftenden Klassik — dies-
mal nicht unter Ausschluf} des >Staats<, sondern in und mit thm«.52

Grofie Dinge stehen also auf dem Spiel, wenn man zunichst ganz harmlos
iiber eine Satzanalyse ins Gesprich findet. Das >ist< in Vers 10 »nennt das
in-sich-schon-sein« zum Unterschied gegen das >blof§ als schon vorgestellt
werden« durch ein Achten auf das Schone«,%3 auf den Nenner dieser Alter-
native bringt Heidegger die Kontroverse um das Kunstschéne und kritisiert
Staiger:

Sie lesen >selig scheint es in ihm selbst« als_felix in se ipso (esse) videtur. Sie nehmen
das >selig« pradikativ und das i se ipso zu_felix. Ich verstehe es adverbial, als die
Weise wie, als Grundzug des >Scheinens, d.h. des leuchtenden Sichzeigens, und
nehme das o eo ipso zu lucet. Ich lese: feliciter lucet in eo ipso; das »in thm selbst« ge-
hort zu >scheints, nicht zu >selige; das >selige ist erst die Wesensfolge des »in ihm
selbst Scheinens«.>4

Der Briefwechsel kreist um die Frage, ob das topikalisierte »selig« adver-
bial oder pradikativ verwendet werde. Daran schlief3t sich die Frage an, ob
das »ihm« ein Personalpronomen sei oder die Funktion eines Reflexivpro-
nomens habe. Die pridikative Lesart setzt voraus, dafl »selig [...] in thm

51 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 36 [Heidegger].

52 Pornschlegel, Der literarische Souverin, S. 34.

53 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 46 [Heidegger].

54 Ebd., S. 36 [Heidegger]; Kursivierungen im Zitat vereinheitlicht.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 219

selbst« eine Konstituente (V. 10), d.h. eine syntaktische Einheit darstellt.5
Die Probe (Selig in ihm selbst scheint es/Es scheint selig in thm selbst) besttigt,
dafy man die vier Worter tatsachlich im Verbund verschieben kann. Das-
selbe gilt allerdings auch fiir die adverbiale Lesart. Die Probe (In ihm selbst
scheint es selig/Es scheint in ihm selbst selig) bestdtigt, daf »selig« mit glei-
chem Recht auch als eine eigene Konstituente angesehen werden kann. Die
Verschiebung erlaubt freilich eine leichtere Koordination mit einem anderen
(reinen) Adverb (z.B.: In thm selbst scheint es selig und off), was die syntakti-
sche Funktion des Wortes als Adverb bestitigt. Eine vergleichbar eindeutige
Koordination ist fiir die pradikative Lesart nicht méglich.

Heidegger weist dartiber hinaus zu Recht darauf hin, dafl die pradikative
Variante vor dem Problem des adverbialen »in thm selbst« steht. Denn diese
Variante schliefit die Méglichkeit aus, »ihm« als Personalpronomen zu be-
stimmen. Es muf} reflexiv sein, da eine Entitdt »es« nicht »selig« in einer an-
deren Entitdt »thme« sein kann (V. 10). Staiger macht aus der syntaktischen
Not eine Tugend, indem er auf Morikes Biographie pocht: Im Schwibischen
fungieren Personal- als Reflexivpronomina.?6 Mit Ricksicht auf einen Au-
tor, fiir den zu vermuten steht, dafl er sich des Hochdeutschen sicher zu
bedienen weif}, und der auch nicht als Mundartdichter Karriere gemacht
hat, wirkt diese Verschwibelung allerdings fadenscheinig. Zwar gibt es
Sprachen, in denen Personalpronomina durch den Reflexivmarker >selbst«
in Reflexivpronomina umgewandelt werden. Fiir das (Hoch-)Deutsche gilt
jedoch, dafl ein Personalpronomen kein Bezugsnomen im gleichen Satz ha-
ben darf, wihrend das Reflexivpronomen ein Antezedens im gleichen Satz
voraussetzt (z. B.: Hans wischt sich/Hans wéscht thn; Anna und/oder Fritz
sag-t/en, dafl Hans sich wischt/Anna und/oder Fritz sag-t/en, daff Hans ihn
wischt).” Die Beispiele zeigen, dafl das Bezugsnomen auch nicht in un-
mittelbarer Nihe des Satzes — beispielsweise im tibergeordneten Hauptsatz
(oder wie bei Mérike im vorangestellten Nebensatz) — stehen kann. Nur das
Reflexivpronomen geht also im Falle des Textes Auf eine Lampe von einer
Entitat »es« aus, die >selig in sich selbst< (zu sein) scheint. Das Personalpro-
nomen geht von einer Entitdt »ihm« aus, in der eine andere Entitit »es [...]
selig scheint« (V. 10). Die Verwendung des Personalpronomens stellt also

55 Vgl. Giinther Grewendorf, Fritz Hamm, Wolfgang Sternefeld, Sprachliches Wissen. Eine
Einfithrung in moderne Theorien der grammatischen Beschreibung, Frankfurt a. M.
11999, S. 156 {f.

56 Den Hinweis erhilt Staiger von Hugo Friedrich. Vgl. Die Kunst der Interpretation, S. 35.

57 Vgl. Grewendorf, Hamm, Sternefeld, Sprachliches Wissen, S. 249 {f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

220 Frauke Berndt

eine so erhebliche Abweichung von der Norm dar, daff man sie zumindest
ernst zu nehmen hat. Fur die Erlduterung dieses historistischen Grammatik-
Zitats sollte man daher weniger das Schwibische als vielmehr die Tatsache
anfiithren, dafl der Gebrauch des Personalpronomens als Reflexiv bis in die
Anfinge des 18. Jahrhunderts allgemein bezeugt ist.58

Die adverbiale Lesart kann bestitigt, die pradikative aber nicht ausgeschlos-
sen werden; die pronominale Lesart kann bestitigt, die reflexive aber nicht
ausgeschlossen werden. In diesem syntaktischen Kalkiil manifestiert sich
die semantische Ambiguitit, welche die Entscheidung fiir die eine oder an-
dere Lesart des Verses kompliziert. »[Wlie schwierig und vieldeutig offen-
bar auch ganz harmlose Verse sind«, offenbart die komplexe Etymologie
des Verbs >scheinens, das nun in die Diskussion gebracht wird. Das Deutsche
Wirterbuch bietet folgende lateinische Ubersetzungen des Wortes an: »lucere,
splendere, apparere, videri«. Lucere (leuchten) und splendere (glanzen, strahlen)
legen die adverbial-pronominale Lesart nahe: feliciter lucet/splendet in eo ipso;
apparere (zum Vorschein kommen, sich zeigen, erscheinen) und wvideri (sich
zeigen, erscheinen, den Anschein haben, fiir etwas gehalten werden) die
pradikativ-reflexive: felix in se ipso (esse) apparet/videtur.50

In seinem Kommentar zum Briefwechsel versucht Spitzer, die semantisch-syn-
taktische Ambiguitit des Verses dadurch zu entschirfen, daf} er Heidegger
auf die wortliche (physikalische) Bedeutung von scheinen (lucet) festlegt:

Jeder Philologe wird, wie ich glaube, der Erwagung zustimmen, dass, wenn im
Schwibischen scheinen als »schon, préchtig sein« geldufig ist und ein anderer schwi-
bischer Sprachgebrauch in dem Ausdruck »in thmc (statt »in sich<) desselben Ver-
ses vorliegt (Staiger), unser Vers gedeutet werden muss: >Das Schoéne prangt selig
in sich selbst< (ich wahle das mit >prachtig« etymologisch verwandte Verb) [...].
Ich kann natiirlich nicht leugnen, dass in diesem schwiébischen >scheint< das
Leuchten als etymologische Grundvorstellung noch mitschwingen mag [...] und
dass folglich diese Begleitvorstellung des >Prangens« tatsdchlich in Bezichung zu
»Lampe« gebracht ist, ein inneres Leuchten der Lampe nahelegend - der Lampe,
die nie mehr entziindet werden wird, die aber ein inneres Licht in sich enthalt,
in sich leuchtet.6!

Was gegen Heidegger gerichtet ist, zitiert eigentlich dessen zentrales Argu-
ment, das lucet als wahrheitsfunktionale Metapher ausweist: »Die schéne

58 Vgl. Art. ihm, in: Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Miinchen 1984,
Bd. 10, Sp. 2047-2048

59 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 35.

60 Vgl. Art. scheinen, in: Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Minchen
1984, Bd. 14, Sp. 2441-2450, hier Sp. 2441.

61 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 138.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 221

Lampe lichtet, auch ohne zu brennen, das Gemach«.52 Denn fiir Heidegger
stellt das (Kunst-)Schéne eine Epiphanie ontologischer Wahrheit dar.
Philosoph und Philologe treffen sich daher in der Statusbestimmung des
Schénen. Fir beide proklamiert der Abschlufivers »die alte Wahrheit von
der Autarkie des Kunstwerks, das kein Publikum braucht«.63 Der Unter-
schied zwischen dem Leuchten und dem Prangen (schon sein) besteht ledig-
lich darin, dafl Spitzer »die sinnliche Gestalt des Kunstgebildes [...] (jawohl,
nopen!)« betont,64 die sich dem Subjekt qua »Anschauung der sinnlichen
Form« erschlief3t.6> Spitzers Position nimmt zwischen Heidegger und Stai-
ger gewissermaflen die Mittelposition ein. Mit Heidegger verbindet sie das
Konzept der Kunstautonomie, mit Staiger die aisthetische Grundierung, die
dieser aufgrund der Fixierung auf die Epigonenproblematik konzeptuell
freilich nicht verfolgt:

Er [Morike, F.B.] sieht die Lampe nicht so als Kunstwerk, wie sie Goethe sehen
wiirde, namlich in briiderlicher Verehrung, als organisches Gebilde, dessen Bauge-
setze mit denen des menschlichen Kérpers und Geistes verwandt sind. Der Efeu-
kranz, der Kinderreigen wirkt auf den Betrachter mehr dekorativ, das heifit, er sieht
[Herv. F.B.] sich das Kunstwerk mekr — nicht ganz, aber mehr — von auflen an.66

Aus historischer Distanz kann der Betrachter keine ontologische Aussage
formulieren, sondern nur noch feststellen, daf} das Schone den Anschein
erweckt, selig in sich selbst zu sein. Kein Wunder also, dafl Heidegger diese
Lesart massiv abwehrt. Denn mit der Frage nach einer adiquaten Uberset-
zung von lucet oder videtur steht fir ihn nichts Geringeres auf dem Spiel als
die Ontologie selbst. Viel klarer als der Betroffene sicht Heidegger, was sich
Staiger einhandelt, wenn er zur Rettung des »wesenhafte[n] Scheinen(s]« vor
dem »bloflen Anschein« schreitet.57

In der Sache aber gibt es auch kein recht gedachtes >scheinen<im Sinne von nur so
aussehen als ob ...<, ohne den zugrundeliegenden Bereich des Scheinens im Sinne
von sich offenbarendes Entbergen eines Anwesenden. Das griechische gaivesdat
sagt beides. Dabeti spricht das gaivetor in der Bedeutung von >es scheint nur so«
immer noch anders als das rémische videtur, das vom Betrachter her spricht.58

62 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 44 [Heidegger].

63 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 138 1.
64 Ebd., S.1331f.

65 Ebd., S.136.

66 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 27f.

67 Ebd., S. 47 [Heidegger].

68 Ebd., S. 42 [Heidegger].

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

2292 Frauke Berndt

Heideggers starke Abwehr gilt der funktionalen Einbeziehung des Subjekts
in die Bestimmung des Schénen, die Staiger explizit und Spitzer implizit vor-
aussetzen. Wenn Heidegger »die griechische Katze aus dem Sack« 14fit, »die
alle rémischen Méuse namens >videtur< und >lucet« immer schon gefressen
hat«,59 verbergen sich hinter der Mobilmachung gegen Staigers christlich-
kosmopolitischen Klassizismus Goethescher Provenienz nicht nur die von
Pornschlegel herausgearbeiteten ethischen und politischen Implikationen,
sondern auch eine manifeste Kritik an der Moderne; sie zielt auf die Eck-
pfeiler der neuzeitlichen Asthetik (»als Theorie der freien Kiinste, als untere
Erkenntnislehre, als Kunst des schénen Denkens und als Kunst des der Ver-
nunft analogen Denkens«),” die von Baumgarten iiber Kant das dsthetische
Urteil den transzendentalen Bedingungen unterwirft.

Als Anwalt des (Kunst-)Schénen, den Heidegger gegen Staigers Goethe-Kult
anfiihrt, kann - der Logik des ésthetischen Diskurses zufolge — daher ei-
gentlich nur Georg Wilhelm Friedrich Hegel benannt werden. Auf dessen
Vorlesungen iiber die Asthetik (1835/38) und eine mogliche, durch Vischer ver-
mittelte Hegel-Rezeption Morikes,”! also nicht etwa auf die eigene wahr-
heitsfunktionale Licht-Metaphysik im Ursprung des Kunstwerks (1935; 1950)
stiitzt sich die Verteidigung. »[D]as sinnliche Scheinen und das Scheinen
der Idee als Wesen des Kunstwerkes« propagiere der letzte Vers.”2 Nach-
dem Staiger polemisiert, »dafl Morike zu ernsthaftem Denken keine Lust
und kein Geschick hatte«,” beendet Heidegger den philologischen Schlag-
abtausch abrupt,

weil durch die damalige Herrschaft der Hegelschen Philosophie und seiner Schule
die Bedeutung von >scheinen<im Sinne von >leuchtendes sich zeigen des Anwesen-
dencin der Luft lag und es nicht nétig war, daff jeder, der dieses Wort in seinem
alten Sinne noch und wieder verstand, sich mit Hegels Werken oder mit Vischers
Biichern beschiftigte.7*

69 Pornschlegel, Der literarische Souverin, S. 29.

70 Alexander Gottlieb Baumgarten, Aesthetica, in: ders., Theoretische Asthetik. Die grund-
legenden Abschnitte aus der Aesthetica (1750/58), lat.-dt., tibers. u. hg. von Hans Rudolf
Schweizer, Hamburg 21988, § 1.

71 Der philologische Streit erfolgt auf der Basis vertrauter Strategien, mit denen Heidegger
vor allem die Vermittlung der Hegelschen Asthetik durch den Mérike-Freund Friedrich
Theodor Vischer stark macht. Dessen Asthetik oder Wissenschaft vom Schimen erscheint
1846 ff. Staiger kontert, Morike habe sich mit Hegels Asthetik nie und mit Vischers erst
1851 beschiftigt. Vgl. Die Kunst der Interpretation, S. 37 [Heidegger] u. S. 38.

72 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 36 [Heidegger].

73 Ebd,, S. 39.

74 Ebd., S. 41f. [Heidegger].

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 223

Nur auf Hegelscher Grundlage kann Heidegger die syntaktisch-semantische
Ambiguitit aufklaren; nicht die pradikative Verwendung von »selig« (V. 10),
vielmehr ihre syntaktischen Konsequenzen beunruhigen ihn. Denn in der
Sache sind sich die Herren einig: »Als feliciter lucens ist das schone Gebild
selbst felix«.”> Das Problem besteht darin, daf} die Pradikation bei Staiger
an die Wahrnehmung gebunden ist, die Heidegger aus der Ontologie des
Schonen eliminieren will. Daraus folgt, daf} auch Heidegger »thm selbst«
reflexiv oder »quasi reflexiv< lesen mufi, damit es in der Verbindung mit der
adverbialen Verwendung feliciter lucet nicht zwangsldufig auf eine andere
Entitit als das Schone verweist. Und Heidegger weil} genau, daf} die gram-
matische Konstruktion diese Schlufifolgerung fordert. Daher bietet Hegels
System ein plausibles Modell dafiir an, die Wendung »in ihm« als ihrer selbst
nicht-bewufite Entitit zu fassen (V.10). Heidegger zitiert die folgende Pas-
sage der Vorlesungen: »Das Schine bestimmt sich dadurch als das sinnliche
Scheinen der Idee«’6 — und ergénzt mit Hegel: »[Dler schine Gegenstand lafit
in seiner Existenz seinen eigenen Begriff als realisiert erscheinen und zeigt
an ihm selbst die subjektive Einheit und Lebendigkeit«.”” Die Wendung »an
thm selbst« wird anstelle des »an sich selbst« gewihlt, weil das Schéne inner-
halb des Hegelschen Systems noch ohne Selbstbewuf3tsein sei.” Heidegger
folgt Hegel daher auch in der Konsequenz: »Die Wahrheit der Kunst darf
also keine blofie Richtigkeit sein, worauf sich die sogenannte Nachahmung
der Natur beschrinkt, sondern das Aulere mufl mit einem Inneren zusam-
menstimmen, das in sich selbst zusammenstimmt und eben dadurch sich
als sich selbst im Aufleren offenbaren kann«.”?

Nachdem das Interesse der Ubersetzungsvarianten geklirt ist, gilt es, den
blinden Fleck des Textes ausfindig zu machen, den Staiger instinktsicher
voraussetzt und den Heidegger problembewuf3t ausblendet. Gemeint ist die
(syntaktische) Moglichkeit, »in thm selbst« pronominal zu lesen und nicht
auf »Was aber schon ist« (V. 10) zu beziehen. Der Anschluf}, den der Text
anbietet, ist die Frage »Wer achtet sein?« (V. 9). »Das Schone bleibt, was es
ist, unabhingig davon, wie die Frage >Wer achtet sein<® beantwortet wirds,
behauptet Heidegger.8? Bedenkt man, daf§ achten nicht nur wertschétzen,

75 Ebd., S. 37 [Heidegger].

76 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen tber die Asthetik I, in: ders., Werke, hg.
von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1986, Bd. 13, S. 151.

77 Ebd., S. 155.

78 Vgl. Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 36 [Heidegger].

79 Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, S. 205.

80 Staiger, die Kunst der Interpretation, S. 46 [Heidegger].

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

224 Frauke Berndt

sondern auch wahrnehmen bedeutet,3! steht dieser Behauptung die Brisanz
folgender Antwort gegeniiber: Jeder, der den Gegenstand der Leuchte wahr-
nimmt und als Kunstgebild wertschitzt, achtet sein. Denn in der Luft liegt
nicht nur Hegel, sondern vor allem - und nach wie vor — Kant, der die mo-
derne, nicht objekt-, sondern subjektzentrierte Asthetik theoriefihig macht.
Diesen Namen, nicht etwa den Namen Goethes, scheut sich Heidegger aus-
zusprechen. 82

Kants Subjektivierung der Asthetik wird von Mérikes Figuration vorausge-
setzt. Bereits mit der ersten Apostrophe ist die Figuration dadurch auf Wahr-
nehmung hin angelegt, dafy mit der Aussageinstanz vokativ eine (Wahrneh-
mungs-)Figur evoziert wird, die sowohl rhetorisch fragt als auch asthetisch
urteilt. Kein zégerliches: »Niemand mehr, kaum einige, nur wenige«,3 ein
selbstbewufites >Ich!«ist die Antwort auf die rhetorische Frage der (Wahrneh-
mungs-) Figur: »Wer achtet sein?« (V. 9). Staigers Besetzung dieses Ichs mit
dem Epigonen bleibt deshalb folgenlos, weil er ihn nicht an die Aussage-
logik des Gedichtes koppelt und deshalb noch nicht einmal den Autorna-
men als Besetzung des Personalpronomens »ihm« in Betracht zieht. Den
syntaktisch-semantischen Fluchtpunkt des letzten Verses markiert letztend-
lich die (Wahrnehmungs-)Figur selbst - warum auch nicht in der Rolle (per-
sona) eines Staigerschen Epigonen —; auf sie verweist das Personalpronomen
»thm« (V. 10).

Heidegger kalkuliert selbstverstindlich auch diese Argumentation ein, wenn
er auf die Bedeutung von »aber« hinweist, die in den Versen 9 und 10 die
Pronomina »Wer« und »Was« verbindet:

Das »aber< nennt einen Gegensatz, der verbindet. Der Vers 10, in dem es steht,
spricht gegen den Vers 9, der das Achten der Menschen auf das Kunstwerk nennt.
Das »aber« spricht gegen das entscheidende Gewicht dieses Achtens, insofern das
Schéne niemals erst durch solches Dafiirhalten das Schéne wird.84

Nichts spricht freilich dagegen, »aber« (V. 10) als iteratives Adverb im Sinne
von >was auch immer schon ist« bzw. »alles, was schon ist<, nicht als restriktive

81 Vgl. Art. achten, in: Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Miinchen
1984, Bd. 1, Sp. 167-169.

82 Auf Goethe reduziert Pornschlegel seine Analyse: »Wenn es in Heideggers Gesprochenem
ein sehr signifikant Ungesprochenes gibt, dann der Name und die Referenz >Goethe,
worum Staigers Auslegekiinste sich mit Faust I und Hermann und Dorothea ja so vorbild-
lich bemiihen. Goethe west in den beiden Briefen Heideggers genau so unerwéhnt ab,
wie Staiger ihn allenthalben anwesen ldf8t«. Der literarische Souverin, S. 25.

83 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 45 [Heidegger].

84 Ebd., S. 46 [Heidegger].

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 225

Konjunktion zu behandeln.85 Wenn ich richtig sehe, kénnen daher (minde-
stens) sechs Paraphrasen des Verses argumentativ untermauert werden:

Eine Entitat »es«
erweckt den Anschein, selig in sich selbst zu sein. (Staiger)
leuchtet selig in sich [»ihm« als unbewufites >sich] selbst. (Heidegger)
tritt selig in sich selbst in Erscheinung. (Spitzer)
Eine Entitit »wer« nimmt »in ihm selbst« wahr, daf} eine Entitit
»es« den Anschein erweckt, selig zu sein.
*»es« den Anschein erweckt, selig in sich selbst zu sein.86
»es« selig leuchtet.
»es« selig in Erscheinung tritt.

Geht man davon aus, dafy Mérike - »der alte Fuchs«%” — die syntaktische
Ambiguitit des »lhm« mit der semantischen des Scheinens als Mittel poin-
tierter Dunkelheit (obscuritas) kalkuliert (V. 10), dann wird aus Staigers »zu-
rickblickende[r] Wehmut« auf die Klassik® und Heideggers in der Teil-
habe an ihr begriindeter Verkiindigung einer neuen deutsch-griechischen
Klassik ein Kommentar der Kunstmetaphysik seit 1780. Deren vornehmster
Verhandlungsgegenstand ist das Symbol, das in der systematischen Span-
nung zwischen den Polen Erscheinung und Setzung, Ereignis und Zeichen,
Ontologie und Aisthesis, Subjekt und Objekt befangen ist.

Man kommt »nicht um die einfach-niichterne sachliche Feststellung herums,
emport sich aber plétzlich Spitzer, »dass von einem Leuchten der Lampe
in unserem Gedicht sonst keine Rede ist: [...] Die ganze Licht-Metaphysik
ist von Heidegger hereingebracht, um das Verbum >scheinen« durch einen
Bezug auf >Lampe« zu erklaren«.8® Deutlicher kann man die Abhingigkeit
der Rede tiber das klassische Symbol von den Bedingungen und Méglich-
keiten der rhetorischen Figuration nicht auf den Punkt bringen. Im gleichen
Atemzug, in dem Spitzer Heidegger ndmlich anprangert, entlastet er thn mit

85 Vgl. Art. aber, in: Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Bd. 1, Sp.
29-31.

86 Diese Moglichkeit wird ausgeschlossen, weil die adverbiale Bestimmung »in ithm selbst«
syntaktisch bereits vergeben ist.

87 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 39.

88 Ebd., S. 43 [Heidegger].

89 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 137.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

226 Frauke Berndt

dem Hinweis darauf, daf} Heidegger lediglich die rhetorischen Operationen
des Textes nachvollziehe, die den Bezug zwischen pictura (Gegenstand) und
subscriptio (metaphysischem Code) regulieren. Heidegger trigt die als sol-
che verstandene Verbmetapher des Scheinens an den urspriinglichen Ort
ithres Bedeutens zurtick. Das physikalische Strahlen ersetzt er dann nach
der Relation von Ursache und Wirkung durch seine Lichtquelle, fiir die er
schliellich den Gebrauchsgegenstand der Leuchte einsetzt. Sie tibernimmt
sowohl die physikalischen Eigenschaften der Lichtquelle als auch die meta-
physischen Attribute des Schénen, vollig unabhédngig davon, ob die Lampe
nun wirklich leuchtet oder nicht. Es ist leicht einzusehen, dafl Heidegger
genauso verfahrt, wie es Immanuel Kant in der Kritik der Urteilskraft (1790)
fur die symbolische Anschauung beschreibt: Im ersten Schritt sucht Hei-
degger — nach dem geldufigen rhetorischen Modell der Aristotelischen Ana-
logie-Metapher, »d.1. der Ubertragung der Reflexion tiber einen Gegenstand
der Anschauung auf einen ganz andern Begriff, dem vielleicht nie eine An-
schauung direkt korrespondieren kann« — einen empirischen Begriff. Dessen
Anschauung (Beispiel) tibertrdgt er im néchsten Schritt auf einen Vernunft-
begriff: »Die erstern« Anschauungen, erldutert Kant,
tun dieses demonstrativ, die zweiten vermittelst einer Analogie (zu welcher man
sich auch empirischer Anschauungen bedient), in welcher die Urteilskraft ein
doppeltes Geschift verrichtet, erstlich den Begriff auf den Gegenstand einer sinn-
lichen Anschauung, und dann zweitens die blofle Regel der Reflexion tiber jene

Anschauung auf einen ganz andern Gegenstand, von dem der erstere nur das
Symbol ist, anzuwenden.%0

Das Symbol unterlegt einer Vernunftidee eine indirekte, rhetorisch regu-
lierte Anschauung - ein mehrschrittiges Verfahren, das Morike in der alle-
gorischen Doppelung von Figuration (struktureller Allegorie) und metaphy-
sischem Code der Kunstperiode vorfiihrt. Doch erst aufgrund des witzigen
Verstofies gegen die Angemessenheit (aptum) von Beispiel und Thema erhilt
der Text jene explizite Selbstreflexivitit, deren metaphorisch-metonymische
Moglichkeiten die Lesartendiskussion nachbuchstabiert. Wiirde man die
Leuchte durch einen anderen Gegenstand des Boudoirs ersetzen — >Noch
unverriickt, o schones Sofa, schmiickest du, / Auf leichten Fiiflen zierlich
aufgestellet hier, / Die Ecke des nun fast vergefinen Lustgemachs« — aller
Witz wire dahin, und mit ihm die Méglichkeit, den Vernunftbegriff der

90 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: ders., Werkausgabe, hg. von Wilhelm Wei-
schedel, Frankfurt a. M. 1974, Bd. 10, S. 296.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 227

(Kunst-)Schénheit symbolisch zu veranschaulichen. So aber programmiert
Morike in den Versen 9 und 10 das »etymologisch-metaphysische[ ]| Wort-
spiel[ ]« mit dem Heidegger hundert Jahre spéter nicht nur den Briefwech-
sel, sondern auch alle spéteren Debatten um die Lampe dominiert.

Mit dem Witz fordern nun also ganz unverhofft und allem offensiven Ver-
gessen zum Trotz die ersten acht Verse des Gedichtes ihr Recht — und mit
ihnen die im Sprech- und Wahrnehmungsakt hergestellte Leuchte bzw. die
rhetorische Figuration der Lampe! Wihrend die Signalworter der Reflexion
der modernen Symboldiskussion um 1780 entsprechen, kniipft diese Figura-
tion an vormoderne Verfahren und ihre Legitimation an. Denn um 1750 halt
die Asthetik unter dem Stichwort der Empfindung resp. Erfahrung gewisser-
maflen avant la lettre eine genuin rhetorische Symboltheorie bereit. Dadurch
daf} Morike dieses vorklassische Symbol oder besser gesagt den symboli-
schen Modus des Verfahrens in den ersten acht Versen des Gedichtes mit
dem metaphysischen Code des klassischen Symbolkonzeptes in den letzten
beiden Versen konfrontiert, bewegt er sich zugleich diesseits und jenseits
der Grenze, die Vormoderne und Moderne im Hinblick auf ihre medialen
Praktiken voneinander trennt. Diese Grenzziehung erfordert — ebenso wie
die Aufwertung des Requisits der Leuchte zum »Kunstgebild der echten Art«
(V.9) - die Entpragmatisierung einer spezifischen rhetorischen Figuration
und ihre Repragmatisierung zum autonomen Kunstsymbol - ein Prozef3, der
das Vergessen des rhetorischen (Be-)Griindungszusammenhangs voraus-
setzt, so daf} die scharfe Opposition von Symbol und Rhetorik iiberhaupt
erst entstehen kann.

Man kann daher mit Fug und Recht behaupten, Moérikes Auf eine Lampe in-
szeniere Symbolgeschichte, die in dieser Inszenierung allerdings nicht auf
der gewohnten Teleologie basiert. Der Text bezieht Altes und Neues viel-
mehr so aufeinander, daf} seine Figuration die Kombattanten des Triviumsin
Argumentationsschleifen zwingt, die nichts anderes abbilden als den Gegen-
stand, den sie umkreisen: einen frohlichen, reizenden »Ringelreihn« (V. 6).
Dafiir zeichnen jene vormodernen Verfahren verantwortlich, die Morike
qua anakreontischem Formzitat memoriert. Es fungiert als Schnittstelle ei-
ner Asthetik, die das Symbol diesseits aller ideologischen Implikationen der
Klassik rhetorisch konzeptualisiert. Denn die Initiatoren der Anakreontik in
Deutschland, Gleim und Uz, haben ihre Verfahren unter dem Leitbegriff
der Sinnlichkeit als direkte Antwort auf die Diskursivitdtsbegriindung der

91 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 136.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

228 Frauke Berndt

neuzeitlichen Asthetik durch Alexander Gottlieb Baumgarten entworfen.?2
Obwohl dessen Aesthetica (1750/58) als Wissenschaft der sensitiven Erkennt-
nis (scentia cognitionis sensitivae) den Begriff des Symbols explizit nur fiir die
logische Erkenntnis verwendet, begriindet sie das dsthetische Symbol den-
noch implizit, ndmlich in rhetorischer Terminologie, als kryptische Figur
(figura cryptica).

Dieses vorklassische, rhetorische Symbol ist es, das sich auch in Kants er-
kenntnistheoretischem Modell des Symbols unter dem Begriff der Hypo-
typose Bahn bricht. Kant verschaltet in der fiir die Theorien des dsthetischen
Symbols so charakteristischen Art und Weise die kognitive mit der medialen
Reprisentation.? Wenn er die Rhetorik daher in seine Erkenntnistheorie
integriert, siedelt er den Begriff des Symbols konsequenterweise explizit von
der Logik in die Asthetik um:

Es ist ein von den neuern Logikern zwar angenommener, aber sinnverkehrender,
unrechter Gebrauch des Worts symbolisch, wenn man es der intuitiven
Vorstellungsart entgegensetzt; denn die symbolische ist nur eine Art der intuiti-
ven. Die letztere (die intuitive) kann nimlich in die schematische und in die
symbolische Vorstellungsart eingeteilt werden. Beide sind Hypotyposen, d.1.
Darstellungen (exhbitiones).9*

Rhetorische Argumente stellen indessen fiir Baumgarten keine Ausnahme,
sondern die Regel dar. Seine Asthetik experimentiert innerhalb des (rationa-
listisch-semiotischen) Paradigmas der Reprasentation und richtet das Inter-
esse auf den materialen, intransitiven Aspekt der Darstellung eines Gegen-
standes der Erfahrung. Dabeti ist die Aesthetica konsequent in ein doppeltes
Register eingetragen, dasjenige der Erkenntnistheorie Leibniz-Wolffscher
Provenienz und dasjenige der rhetorischen Darstellungstheorie:%

92 Vgl. u.a. Theodor Verweyen, Die Emanzipation der Sinnlichkeit im Rokoko. Zur 4sthe-
tik-theoretischen Grundierung und funktionsgeschichtlichen Rechtfertigung der deut-
schen Anakreontik, in: GRM N.F. 25 (1975), S. 276-306. Die Thesen werden in meh-
reren spdteren Aufsitzen fortgefiihrt.

93 Der Einflufl von Baumgartens Metaphysica (1739) auf Kant ist verbiirgt. Zum rhetorischen
Systemzwang bei Kant vgl. Rodolphe Gasché, Uberlegungen zum Begriff der Hypo-
typose bei Kant, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heifit »Darstellen«?, Frank-
furt a. M. 1994, S. 152-174.

94 Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 295.

95 Vgl. Ursula Franke, Kunst als Erkenntnis. Die Rolle der Sinnlichkeit in der Asthetik des
Alexander Gottlieb Baumgarten, Wiesbaden 1972; Hans Rudolf Schweizer, Asthetik als
Philosophie der sinnlichen Erkenntnis. Eine Interpretation der Aesthetica A.G. Baum-
gartens mit teilweiser Wiedergabe des lateinischen Textes und deutscher Ubersetzung,
Basel/Stuttgart 1973; Steffen W. Grofi, Felix Aestheticus. Die Asthetik als Lehre vom

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 229

Die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis und Darstellung ist die Asthetik;
wird eine geringere Vollkommenheit der Uberlegung und der sinnlichen Rede
angestrebt, ist es die Rhetorik, wird eine grofiere Vollkommenheit angestrebt, ist
es die universale Poetik.96

Beide Register sind dadurch aufeinander bezogen, dafl die Rhetorik in-
nerhalb der Erkenntnistheorie einen transzendentalen Status erhdlt. Baum-
garten modelliert namlich die Erfahrung nach den Bedingungen und Még-
lichkeiten der (Figural-)Rhetorik. Alle Aussagen iiber den symbolischen
Modus eines der Vernunft analogen Denkens (analogon rationis) sind daher
in einem ersten Schritt von den Aussagen iiber ein Produkt der Vorstellung
abhingig. Da diese Aussagen jedoch in einem zweiten Schritt die mediale
Realisierung des Produktes in der Darstellung voraussetzen, muf} die As-
thetik zwangsldufig als (rhetorische) Poetik argumentieren. In dieser Poetik
wird die kategoriale Unterscheidung in kognitive Vorstellung und mediale
Darstellung, die Unterscheidung in Innen und Auflen deshalb hinfillig, weil
Baumgartens Anthropologie und seine medial argumentierende Rhetorik
in eins fallen. Das System setzt nicht nur die Strukturanalogie verschiede-
ner Medien voraus, sondern ist als »Metapoetik« auch von so allgemeiner
Giiltigkeit,% daf} es fiir jede Form symbolisch generierter Handlungen gilt,
sobald diese mit dem begrifflichen Inventar der Rhetorik beschrieben wer-
den kénnen.

So kategorial unbeholfen diese Losung im Vergleich zu den monumenta-
len Kritiken auf den ersten Blick auch zu sein scheint, so zukunftsweisend
ist das Argument der Medialisierung auf den zweiten. Es weist weit tiber
Kant hinaus, ohne den rigiden Beschrankungen des Hegelschen Systems
unterworfen zu sein. Paradoxerweise entspringt Baumgartens Innovation
aber seinem skrupuldsen Traditionalismus, dem Studium der klassischen
und frihneuzeitlichen Rhetorik und Grammatik. Haverkamp perspektiviert
vor allem die Auf- bzw. Umwertung der Quintilianschen Figurenlehre, die
Baumgarten in seiner Symboltheorie eigentlich nur umschreibt, folgender-
mafien:

Menschen. Zum 250. Jahrestag des Erscheinens von Alexander Gottlieb Baumgartens
Aesthetica, Wiarzburg 2001. Neuere Ansétze werden auch diskutiert in: DZPhil 49 (2001).

96 Alexander Gottlieb Baumgarten, Metaphysica, in: ders., Texte zur Grundlegung der As-
thetik, lat.-dt., tibers. u. hg. von Hans Rudolf Schweizer, Hamburg 1983, § 533, 1. Aufl.
1739, S. 90, Anm. 80.

97 Thomas Abbt, Leben und Charakter Alexander Gottlieb Baumgartens, in: ders., Ver-
mischte Werke. 4. Theil. Nachdr. d. Ausg. 1780, Hildesheim 1978, Bd. 2, S. 215-244,
hier S. 222.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

230 Frauke Berndt

Quintilians Tropen und Figuren, die als metaphorisch ornamentale Beleuchtun-
gen ein kiinstliches Licht werfen und deshalb traditionell Zumina heiflen, sind bei
Baumgarten zu elementaren Tiefenstrukturen des kryptischen Funktionierens der
Sinne fiir jede Sinngebung geworden.98

Wenn freilich die Aesthetica wie jede moderne Asthetik in bezug auf mégliche
Gegenstinde der Erfahrung um »eine deutliche, a priori giiltige Erkenntnis
der wichtigeren Regeln und ihrer Wahrheit« bemiiht ist, dann bleibt diese
Bemuihung immer an der figuralen Oberflache. Baumgarten kennt Tiefe nur
insofern, als sie die Projektionsfliche von Oberflachenstrukturen ist. Eine
solche kryptische Figuration 14fit der Diskurs von Morikes Auf eine Lampe —
qua Rhetorik - entstehen und generiert gleichzeitig das Subjekt seiner eige-
nen Rede. Auf der Ebene der Geschichte (fistoire) erscheint das Verhiltnis
von Ursache und Wirkung nur deshalb umgekehrt, weil der symbolische
Modus in die (Sprech-)Handlung der Wahrnehmung tibersetzt wird. Ihre
Bedingungen und Moglichkeiten sind jedoch rhetorisch prafiguriert, so dafl
Figur (Rhetorik) und Subjekt (Erkenntnis) einander im Baumgartenschen
Sinne wechselseitig voraussetzen.

Die symbolische, d. h. intuitive oder sensitive Erkenntnis des Gegenstandes
zeichnen nun drei Merkmale aus, die - vice versa — den poetischen Funktio-
nen entsprechen, einen Text komplex (confusus), evident (clarus) und aktiv
(vivus) zu strukturieren. Komplexitit erhilt die symbolische Erkenntnis da-
durch, daf} sie méglichst viele, am besten aber sdmtliche wahrnehmbaren
Merkmale eines Gegenstandes représentiert. Modelliert wird diese kom-
plexe Verkniipfung nach Mafigabe rhetorischer Aquivalenzfiguren, die auf
der Grundlage quantitativer Haufung (amplificatio) auf die Darstellung einer
durchgingig bestimmten Einzelvorstellung (Individualbegriff) abzielen:
Enumeratio, distributio, epitheton oder descriptio sind diejenigen auf Similaritéts-
oder Kontiguititsoperationen basierenden Figuren, die Baumgarten struk-
turell durch eine zeitliche Indizierung auszeichnet.10° Dabei verfihrt er nach
der kruden Gleichung: je mehr, desto besser. »Wenn in der Vorstellung A mehr
vorgestellt wird als in B, C, D usw., dennoch alle verworren sind, so wird A EXTENSIV
KLARER als die iibrigen sem.%1 Wie stark diese rhetorische Argumentation
noch auf Kant abfirbt, zeigt dessen Definition der dsthetischen Idee, unter

98 Anselm Haverkamp, Wie die Morgenréthe zwischen Tag und Nacht. Alexander Gottlieb
Baumgarten und die Begriindung der Kulturwissenschaften in Frankfurt an der Oder,
in: DVjs 76 (2002), S. 3-26, hier S. 16.

99 Baumgarten, Aesthetica, § 73.

100 Vel. Ebd., 43. Abschnitt.

101 Alexander Gottlieb Baumgarten, Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 231

der er »diejenige Vorstellung der Einbildungskraft« versteht, »die viel zu
denken veranlafit, ohne dafi ihr doch irgend ein bestimmter Gedanke, d.1.
Begriff adidquat sein kann, die folglich keine Sprache véllig erreicht und
verstdndlich machen kann«.102

Gleichzeitig korreliert Baumgartens System die Komplexitit mit der Evidenz
sensitiver Erkenntnis. Denn fiir Anschaulichkeit zeichnet die lichtvolle Me-
thode (methodus lucida) verantwortlich, die Baumgarten von den veranschau-
lichenden Argumenten (argumenta illustrantia) ableitet. Als solche Argumente
bezeichnet er die Figuren, weil sie eine Vorstellung erleuchten, erhellen (fux)
oder glinzend machen (splendor). Sie werden im zweiten Teil der Aesthetica im
zentralen Abschnitt Asthetisches Licht (lux aesthetica) abgehandelt, wo Baumgar-
ten die sensitive Evidenz (evidentia) bzw. Deutlichkeit (perspicuitas) von Vor-
stellungen verhandelt. Dadurch daf} er Evidenz figural bestimmt, integriert
er vor allem die Tropen (Substitutionsfiguren) in das Register der Figuren:
»Omnis tropus, quem definiui, est FIGURA, sed CRYPTICA, cuius genuina
forma non statim apparet«.19 Mit diesem Schachzug tritt die Fixierung auf
die uneigentliche Bedeutung bzw. die Bildlichkeit eines Tropus gegeniiber
einer strukturellen Pointe in den Hintergrund: Weil sie das Paradigma auf
das Syntagma projizieren, sind ndmlich substitutum und substituens bei den
kryptischen Figuren (figurae crypticac) an zwei Zeitstellen desselben Syntagmas
anwesend und tragen zur (komplizierten) Evidenz der Erkenntnis bei. Kein
Wunder also, dafl Baumgarten unter diesem quantitativen Gesichtspunkt
der Allegorie gegeniiber anderen Tropen den Vorrang einrdumt:

Da eine ALLEGORIE eine Rethe verbundener Metaphern ist, so enthalt sie sowohl
einzelne poetische Vorstellungen [...] als auch eine grofiere Verkniipfung][,] als
wenn verschiedenartige Metaphern lediglich zusammenflieflen. Folglich ist die
Allegorie besonders poetisch.10*

Die kryptische Methode der Figuren verstarkt die Komplexitit der Oberfla-
che durch weitere Knotenpunkte der Verkniipfung.195 Die Konsequenz, die

pertinentibus. Philosophische Betrachtungen tiber einige Bedingungen des Gedichtes,
lat.-dt. tibers. u. mit einer Einl. hg. von Heinz Paetzold, Hamburg 1983, § 16.

102 Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 2491.

103 Baumgarten, Aesthetica, § 784 [Jeder Tropus, den ich bezeichnet habe, ist eine Figur,
aber eine kryptische, deren eigentliche Gestalt nicht sofort in Erscheinung tritt].

104 Baumgarten, Meditationes, § 85; vgl. § 45 Anm.; Aesthetica, §§ 802-805.

105 Zur ramistischen Tradition vgl. Haverkamp, Wie die Morgenréthe zwischen Tag und
Nacht, S. 16; ders., Figura cryptica. Theorie der literarischen Latenz, Frankfurt a. M.
2002, S. 14 pass.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

232 Frauke Berndt

Baumgarten aus der zeitlichen Indizierung aller Figuren zieht, besteht in der
Modifikation des rhetorischen Konzeptes der Evidenz. Nicht Anschaulich-
keit im Sinne von enargeia, vielmehr energeia, d.h. die titige Verwirklichung
bzw. Vervollkommnung im Sinne von Vervollstindigung (perfectio) reguliert
das Modell sensitiven Erkennens.106 Diese Dynamisierung der Erkenntnis
leitet Baumgarten von der aktiven, generativen Funktion der zeitlich indi-
zierten Figuren ab, die den Motor figuraler Verkniipfung darstellt und deren
Erorterung den argumentativen Rahmen der Nachahmungsdebatte in der
ersten Halfte des 18. Jahrhunderts sprengt. Baumgarten versucht namlich,
eine Funktion zu profilieren, der im System der empirischen Psychologie
das Begehrungsvermégen entspricht; sie macht die Lebendigkeit einer Er-
kenntnis aus (vita cognitionis aesthetica). Thr materiales Aquivalent findet Baum-
garten sowohl bei den (asemantischen) Klangphinomenen, die eine Grof3-
zahl rhetorischer Wiederholungen begleiten, ja sie méglicherweise initiieren
bzw. stimulieren, als auch bei Phinomenen wie Metrum und Rhythmus.107
Die Argumentation bezieht sich mithin auf solche Phinomene, denen aus
rezeptionsasthetischer Perspektive im 18. Jahrhundert eine affektive bzw.
affizierende Wirkung (movere) zugesprochen wird.

Diese Lebendigkeit oder Aktivitit der Erkenntnis ist zunachst vollig unab-
hingig von den Handlungen auf der Ebene der Geschichte (%istoire). Sie eig-
net den selbstreferentiellen Operationen eines jeden Textes. Menninghaus
hat darauf aufmerksam gemacht, dafl gerade eine »transsemantische[ ]« und
stranshermenecutische[ ] Bewegung der Signifikanten« fiir das Paradigma der
Darstellung um 1800 — Baumgartens ars proponends spielt bei ihm bezeich-
nenderweise keine Rolle — ins Zentrum des literaturtheoretischen Interesses
rickt.108 Mit dem Reigen zitiert Morikes Gedicht gleichzeitig das poetologi-
sche Referenzmodell, das seit alters her die Konzeptualisierungen von ener-
geia begleiten: den Tanz. Bereits Aristoteles unterscheidet in der Metaphysik
und der Nikomachischen Ethik betrachtende (theoria), handelnde (praxis) und

hervorbringende (poiesis) Tatigkeiten, auf deren Grundlage Quintilian eine

106 Northrop Frye argumentiert, dafl im 18. Jahrhundert das Paradigma der Représentation
durch dasjenige der Performanz abgel6st werde. Towards Defining an Age of Sensibility
(1956), in: ders., Eighteenth-Century English Literature. Modern Essays in Criticism,
hg. von James Clifford, New York 1959, S. 311-318. Vgl. Caroline Torra-Mattenklott,
Metaphorologie der Rithrung. Asthetische Theorie und Mechanik im 18. Jahrhundert,
Miinchen 2002, S. 133-225.

107 Vgl. Baumgarten, Meditationes, § 91 ff.

108 Winfried Menninghaus, »Darstellung«. Friedrich Gottlieb Klopstocks Eroffnung eines
neuen Paradigmas, in: Hart Nibbrig, Was heifit »Darstellen?«, S. 205-226, hier S. 213.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 233

Dreiteilung der Kiinste in theoretische (z.B. Astronomie), handelnde (z.B.
Tanz) und hervorbringende (z. B. Malerei, Dichtkunst) vornimmt.109
Entscheidend ist der Unterschied zwischen Handeln und Hervorbringen,
den Menninghaus von der Typologie auf die Funktionen der poetischen
Darstellung tibertragt. Seine historischen Gewahrsmanner Klopstock, Kant
und Friedrich Schlegel durchkreuzen die Opposition von praxis und potesis;
»statt Handlung nur zu ihrem Gegenstand zu habenc, ist energetisches Vor-
Augen-Stellen in diesen poetologischen Entwiirfen »selbst eine Handlung,
deren Dignitét in ihr selbst besteht, ja die selbst das ist oder zumindest zu
sein scheint, was sie darstellt«.110 Diese Aktivitat wirkt sich insofern auf die
Evidenz aus, als man ndmlich mit Mut zur Vereinfachung folgendes Verhalt-
nis formulieren kann: Je moderner die Figuration, desto starker iiberlagert
die poetische Funktion der Aktivitit oder Performanz diejenige der Evidenz
oder Reprasentation, und desto opaker wird das Produkt - bis es schliefilich
nur noch materiales Ereignis ist. Je opaker das Produkt ist, desto komplexer
ist es also auch strukturiert, so dafl die Resistenz des Symbols (Produkt) resp.
des symbolischen Modus (Operation) gegeniiber seiner semiotischen und
semantischen Funktion der Reprisentation sicherlich hier seine systemati-
sche Begriindung erfahrt.

Man kann im Hinblick auf Moérikes Auf eine Lampe schliefllich behaupten,
dafl der Gegenstand der Leuchte mit dem gleichen Recht, mit dem er der
Vernunftidee der (Kunst-)Schonheit eine Anschauung unterlegt, auch die
intuitive Erkenntnis und d.h. den symbolischen Modus — wiederum als
Symbol des Symbols — veranschaulicht. In diesem Fall der Symbolisierung
ist es die kryptische Methode selbst, welche die Leuchte substituiert und
dadurch die passive Qualitit des Einleuchtens in die aktive des Ausstrahlens
tibersetzt: Komplex (confusus) ist die Figuration, die diesen Gegenstand der
Erfahrung hervorbringt, dadurch, daf} sie einen Individualbegriff mittels
entsprechender Aquivalenzfiguren entfaltet; evident (clarus) dadurch, dafl
sie sowohl der strukturellen, zeitlich indizierten Allegorie gegentiber der
Metapher als auch den Verfahren der energeia gegeniiber denjenigen der
enargeia den Vorrang einrdumt; aktiv (vivus) dadurch, daf} sie die phono-
logischen, morphologischen und syntaktischen um klanglich-rhythmische
Aquivalenzen erginzt, die im assonierend-alliterierenden Parallelismus der
letzten beiden Verse gipfeln: schdn, selig, schemt, selbst.

109 Vel. Quintilian, Institutio oratoria, I 18, 1-2.
110 Menninghaus, »Darstellunge, S. 208.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

234 Frauke Berndt

Indem er die Méglichkeit anbietet, einen Gegenstand der sinnlichen Wahr-
nehmung mit dem Vernunftbegriff der rhetorischen techne zu kopulieren,
trifft Morike gewissermaflen den Nerv der Symboldiskussion: Denn meta-
physisch soll das Licht lichten, nicht rhetorisch >angeschaltet« werden. Doch
was seit 1780 als Konflikt heraufbeschworen und in den Folgejahren gehegt
und gepflegt wird, ist das Fundament des vorklassischen Symbols. Baum-
garten denkt nimlich Metaphysik - darin viel konsequenter als Kant — gar
nicht anders als in rhetorischen Begriffen; in der Aesthetica fallen Metaphy-
sik und Rhetorik nicht nur in eins, sondern die Rhetorik vermittelt auch
die beiden Kehrseiten der metaphysischen (Kunst-)Medaille, Subjekt und
Objekt miteinander: »Dieser zweifache Ort des Schonen bei Baumgarten
macht diesen Denker zu einer Ubergangsgestalt in der Asthetik«, erlautert
Scheer. »Das Schone ist objektiv (in der traditionellen Ontologie) und sub-
jektiv (in den Funktionen der Sinnlichkeit) verankert«.!!! In Baumgartens
Wabhrheitstheorie findet sich daher einerseits das dynamische, teleologische
Konzept von Schonheit: »Das Ziel der Asthetik ist die Vollkommenheit (Ver-
vollkommnung) der sinnlichen Erkenntnis als solcher. Damit aber ist die
Schonheit gemeint«.112 Diese Schénheit wird andererseits mit der Forderung
nach einem Maximum an Ubereinstimmung ihrer Elemente ontologisch
(und theologisch) legitimiert: »In mundo perfectissimo est maximus, qui in mundo
possibilis, nexus universalis, [...] harmonia & consensus«.!13

Die Eckdaten einer Metaphysik des Schonen, die Staiger, Heidegger und
Spitzer — provoziert durch die syntaktisch-semantische Ambiguitét der letz-
ten beiden Verse des Gedichtes - in inszenierter Gegnerschaft memorieren,
sind also weniger Alternativen als vielmehr integrale Argumente der neu-
zeitlichen Asthetik: hier die aisthetische (Staiger, Spitzer), dort die ontologi-
sche (Heidegger) Legitimation des (Kunst-)Schénen. Diese Asthetik bindet
die Schénheit sowohl an das dsthetische Urteil als auch an Seins-Préadikate.
Was seit Kants Subjektivierung der Asthetik tatsichlich eine Alternative dar-
stellt, fillt bei Baumgarten im Kompositum »dsthetikologisch« (aestheticologicus)
zusammen. Es verbindet objektive und subjektive Metaphysik miteinander
und setzt daher einerseits die Bedingungen und Méglichkeiten subjektiver
Gestaltung, andererseits die objektive Erscheinung des Schénen voraus.

111 Brigitte Scheer, Einfithrung in die philosophische Asthetik, Darmstadt 1997, S. 78.

112 Baumgarten, Aesthetica, § 14.

113 Alexander Gottlieb Baumgarten, Metaphysica, Nachdr. d. 7. Aufl. Halle 1779, Hildesheim/
New York 1963, § 441 [In der vollkommensten Welt herrschen die grofitmaogliche allge-
meine Verkniipfung, Harmonie und Ubereinstimmung, die in einer Welt méglich sind)].

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 235

Wie abhingig die Metaphysik von der Systematik der Rhetorik ist, zeigt die
Tatsache, dafl Baumgarten die dsthetikologische Wahrheit (veritas aesthetico-
logica), . h. die Wahrheit der symbolischen Erkenntnis, tatsichlich nach den
Stilkategorien der Figurenlehre modelliert:

Die geringste Wahrheit ist die geringste Erkenntnis der geringsten metaphysi-
schen Wahrheit. Je reicher also, 2) je bedeutender und angemessener, 3) je exakter,
4) je klarer und deutlicher, 5) je zuverldssiger und gediegener, 6) je leuchtender die
Vorstellung eines Gegenstandes ist, 7) je mehr, 8) je bedeutendere, je gewichtigere
Einzelheiten dieser enthilt, 9) je stérker die Beziige sind, durch die jene Einzelhei-
ten zusammengehalten werden, 10) je besser alles zusammenpafit, was der Gegen-
stand enthilt, um so bedeutender ist die #sthetikologische Wahrheit.114

Diese Spannung von (rhetorischer) Komplexitétserzeugung und (metaphy-
sischer) Komplexititsreduktion im Dienste der Vorstellbarkeit und d.i.
Darstellbarkeit des Gegenstandes, welche die édsthetikologische Wahrheit
auszeichnet, kann als exzentrische und konzentrische Funktion des symbo-
lischen Modus begriffen werden.

In seiner Lesart msistiert nun aber Spitzer von Anfang an darauf, dafl Morike
nicht nur »Geist« (pneuma), sondern auch »Forme« (morphe) der Leuchte betont
(V. 71.). Baumgarten selbst leistet der stirkeren Gewichtung dieses Aspektes
Vorschub, indem er bezeichnenderweise den pragnanten, d.h. gestalteten,
geprigten, also geformten Vorstellungen Leuchtkraft zuspricht: »Percep-
tiones praegnantes [...] et complexae [...] et ipsae, caetera si fuerint paria,
magis splendent, quam minus complexae«.115 Von dieser Bestimmung ist
es nur ein kleiner Schritt zu jener plastischen, »sinnlich geschaute[n] Form«
des »Kunstwerks«, auf der Spitzer insistiert!16 und der Baumgarten mit der
mehrfach wiederholten Forderung nach dem In-Erscheinung-Treten (qui
phaenomenon sit) des subjektiv Gestalteten Rechnung trigt; das Argument der
Gestaltung setzt die Medialisierung des symbolischen Modus voraus.

Die wahrheitsfunktionale Metapher, die Baumgarten fiir diese dsthetiko-
logische, subjektiv-objektive Wahrheit qua Methode anfiihrt, unterscheidet
sich daher auch von derjenigen absoluter Wahrheit. Denn das asthetische
Licht (lux aesthetica) oder auch das sensitive Licht (lux sensitiva) strahlt nicht

114 Baumgarten, Aesthetica, § 556.

115 Baumgarten, Aesthetica, § 732. Ich verstehe praegnans daher nicht im Sinne von bedeu-
tungsvoll/vielsagend o.4. [Auch fiir sich selbst genommen, wenn also die mit ihnen in
Verbindung stehenden jeweils gleich sind, glinzen gestaltete und komplexe Vorstellun-
gen mehr als weniger komplexe].

116 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 135.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

236 Frauke Berndt

so hell wie die Sonne (s0l), sondern verbreitet eine feine (elegans) »Damme-
rung«.17 Wenn Spitzer daher den Mangel an wirklichem Licht gegen Hei-
degger auszuspielen versucht, gerit er unversehens in die Fallstricke des
Diskurses, dessen Vorherrschaft er selbst propagiert. Denn die pragnante,
intuitive, symbolische Wahrheit bleibt — wie Morikes Boudoir — stets zwie-
lichtig.

v

Wahrheit hat Methode! An diesem Punkt feiern Metaphysik und Rhetorik
bei Baumgarten ihre »sehr freundschaftliche[ | Ehegemeinschaft« (amicissi-
mum conubium),''8 werden subjektive und objektive Wahrheit (veritas objectiva,
maderialis, transcendentalis) aufeinander abbildbar und begriinden jene Ana-
logie- oder pars pro toto-Relation, auf die sich die Konzepte der metaphysi-
schen Evidenz, d.h. des Enthalten-Seins des Signifikats im Signifikanten im
Hinblick auf das Symbol stiitzen. Dabei steht am Ursprung der Theoriebil-
dung aufler Frage, daf} diese metaphysische Evidenz den Bedingungen und
Maoglichkeiten der rhetorischen unterworfen ist.

Die oben benannten systematischen Austragungsorte der Symboltheorien:
Semiotik, Semantik und Tropik, verlieren vor dem Hintergrund der rheto-
rischen Begriindung des Symbols daher ihre polarisierende Kraft. Es gibt
dann keinen Widerspruch zwischen Symbolisierung und Bezeichnung, Sym-
bolisierung und Bedeutung, Symbolisierung und Figurierung, wenn man
das Symbol als eine rhetorische Erfindung betrachtet. Es zeichnet sich -
komplex, evident und aktiv — durch Strukturen aus, die an der Oberfliche
nicht nur mit der Allegorie, sondern auch mit dem ganzen Register der Fi-
guren und der figuralen Tropen interagieren.

Wenn dennoch seit 1780 der Begriff des Symbols ins Spiel gebracht wird,
damit Asthetik und Rhetorik systematisch voneinander abgegrenzt werden
koénnen, wenn dabei das Symbol - fir gewohnlich in Abgrenzung von Me-
tapher oder Allegorie — als eigene nicht-rhetorische Figur, etwa in Anleh-
nung an die Synekdoche, profiliert wird, dann stehen diese Versuche nicht
von ungefihr unter dem Verdacht einer Ideologie des Asthetischen. Lewis

117 Bernhard Poppe, Alexander Gottlieb Baumgarten. Seine Bedeutung und Stellung in der
Leibniz-Wolffschen Philosophie und seine Beziehung zu Kant. Nebst Veroffentlichung
einer bisher unbekannten Handschrift der Asthetik Baumgartens, Leipzig 1907, § 7.

118 Baumgarten, Meditationes, S. 5.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 237

hat den Zusammenhang von Wahrheit und Methode lingst auf den Punkt
gebracht, indem er lapidar festhilt: »Symbolism is a mode of thought, but
allegory is a mode of expression«.119 Ersetzt man den Spezialfall der Allego-
rie durch Figuration im weiteren Sinne, geht die Gleichung auf: Das Sym-
bol ist ein Erkenntnismodus, die Figur ein Modus des Ausdrucks (elocutio);
beide fallen dadurch in eins, daff man die vernunftanaloge, d. h. rhetorische
Modellierung des sensitiven Erkennens und Darstellens eines Gegenstan-
des der Erfahrung voraussetzt.

Diese Allianz von Erkenntnis und Ausdruck (elocutio), welche die Klassik
offenbar verloren, vergessen oder verdrangt hat, reaktiviert Morike in sei-
nem Gedicht. Er inszeniert den Bruch zwischen vorklassischem und klas-
sischem Symbol, indem er die kryptische Figuration der Lampe, die den
Gegenstand der Leuchte konstituiert, den Verhandlungen dariiber aussetzt,
ob sie ein Symbol fir etwas anderes, fiir das wie auch immer legitimierte
(Kunst-)Schéne sei. Die emblematische Doppelung (die explizite Metaphori-
sierung oder Allegorisierung des Gegenstandes), die das Gedicht mit den
Reflexionen der Verse 7 bis 10 in die Geschichte (histoire) integriert, holt die
Metaphysik vom Himmel auf die Erde und stellt sie — buchstéblich — vor
Gericht. Dabei tiberfithrt Mérike den Bruch mit dem Bestehenden dadurch
in eine Kontinuitét, daff er die Abhingigkeit des klassischen Symbols von
der vorklassischen Figuration ausstellt.

Mit dieser Inszenierung stellt der Text aber vor allem eines in Frage: die
Allgemeingultigkeit des klassischen Symbols. Durch die Konfrontation von
Vormoderne und Moderne erfahren sowohl die Apologie des Symbols bis in
die 1950er Jahre als auch seine Kritik seit de Man, die aus je unterschiedli-
chen Griinden eine positive Theoriebildung verhindert haben, eine stirkere
Historisierung und Relativierung. Nicht das Symbol, sondern das klassische
Symbol erweist sich gegentiber der seit de Man so extrem populédren Alle-
gorie als defizitdr, weil imagindr usw. Das vorklassische Symbol waltet hin-
gegen sowohl diesseits der poststrukturalistischen Kritik als auch diesseits
der kunstmetaphysischen Apologie und erweist sich daher fiir die Theorie-
bildung des 20. Jahrhunderts als besonders anschlufifihig.

In diesem Sinne sucht Umberto Eco in der Semiotica e filosofia del linguaggio
(1984) finfzehn Jahre nach Paul de Mans Liquidierung des Symbols im Rah-
men der Rhetoric of Temporality (1969) nach einem »véllig sdkularisierten Wege,
um die Aktualitit eines »spezifischen symbolischen Modus« gegentiber »der

119 Clive S. Lewis, The Allegory of Love (1936), Oxford 1959, S. 48.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

238 Frauke Berndt

dekonstruktiven Praxis« zu behaupten.!?? Nach einem historischen Durch-
gang durch Symboltheorien von Kant bis Derrida, die er im Spannungsfeld
von Asthetik und Semiotik verortet, unterscheidet Eco kategorisch zwischen
rhetorischer Praxis — »Modus der Herstellung« — und hermeneutischer Pra-
xis — »Modus der Interpretation« — von Symbolen.!2! Dieser symbolische
Modus entspricht der komplexen, evidenten, aktiven Figuration des vor-
klassischen Symbols, die symbolische Lektiire der kulturell regulierten Sinn-
stiftung, die unter spezifischem Interesse erfolgt — einem Interesse, das sich
auf den Wahrheitswert der Methode richtet.

Die Option, daf} symbolischer Modus und metaphysische Verhandlung
zusammentfallen, bleibt allerdings solchen Medien vorbehalten, die iiber
narrative oder gar reflexive Strukturierungsangebote verfigen. Alle ande-
ren Medien sind darauf angewiesen, Rhetorik und Metaphysik andernorts
zu koordinieren. In Morikes Auf eine Lampe werden die Signalworter emnes
metaphysischen Codes ebenso rar wie gezielt von der Aussageinstanz ins
Spiel gebracht: Schonheit, Geist, Form sowie die Spannung von Auto- und
Heteroreferentialitit; Eckdaten also, die das sogenannte Anschauungssym-
bol der Klassizistischen Asthetik auszeichnen. Die Reflexionsfigur, die diese
Asthetik fiir die Vollkommenheit des Schénen gewihlt hat, das Modell des
»Kreishaft-in-sich-Geschlossene[n]«,122 ist sogar dreimal Gegenstand der
Wahrnehmung: als »Marmorschale« (V. 4), als sich von der Fldche erhe-
bender metallener »Efeukranz« (V. 5) und als »Ringelreithn« (V. 6).
Tatsdchlich héngt die Metaphysik jedoch am seidenen Faden, genauer ge-
sagt am Titel, der fiir die Konzentration auf das vermeintliche »Symbolding«
die unabdingbare pragmatische Rahmung liefert.123 Ohne den Titel »Auf
eine Lampe« und seine Wiederholung in der Apostrophe »o schéne Lampe«
(V.1) verloren namlich die Verse 7 bis 10 ihren Bezug. An ihm hingt die
Moglichkeit des witzigen, d.h. metaphorisch-metonymischen Bezugs der
abschlieflenden Reflexionen, die durch die Worte »und ein sanfter Geist /
Des Ernstes doch ergossen um die ganze Form —« (V. 7f.) eingeleitet wer-
den; deren viel naheliegenderer syntaktischer Bezug ist ja der »Ringelreithn«
(V. 6), nicht die »Lampe« (V. 1). Ohne den Titel, der die zyklische Struktur
des Gedichts garantiert, 6ffnete sich der geschlossene Kreis plotzlich in die

120 Umberto Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, tbers. von Christiane Trabant-
Rommel u. Jurgen Trabant, Miinchen 1985, S. 230.

121 Ebd., S. 240.

122 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 134.

123 Ebd.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 239

Reihe der Gegenstinde: »Lampe« (V. 1) — »Marmorschale« (V. 4) - »Efeu-
kranz« (V. 5) — »Ringelreihn« (V. 6). Schon kleine Verdnderungen des Ar-
rangements wiirden also die symbolische Lektiire, wie sie Heidegger, Staiger
oder Spitzer vornehmen, blockieren und neue Verhandlungen tiber einen
(anderen) metaphysischen Code provozieren, dabei aber den symbolischen,
rhetorisch generierten Modus unangetastet lassen.

Von den priméaren sind daher solche sekundiren Strukturierungen schon
deshalb zu trennen, weil sie stets im Dienste der Legitimation der Figura-
tion stehen. In diesem Sinne kalkuliert Spitzers Argumentation mit dem
kreisférmigen Aufbau des »Dinggedicht[es]« — »eine >Verdichtung« des in
sich selbst zurtickkehrenden Kreises, als das Moriken das Kunstwerk er-
scheint«.124 Einerseits sei die assonierend-alliterierende Verkntipfung des
letzten Verses die »sinnliche Nachbildung des In-sich-Verschlungenen des
Kunstwerks«;125 andererseits weise auch die Frage »Wer achtet sein?« (V. 9)
sowohl zeitlich als auch rdumlich auf den Ausgangspunkt der (Wahrneh-
mungs-)Situation zuriick. »Mit dem letzten Wort des letzten Verses, der mit
dem vorletzten in eins zusammengehdrt, rundet sich erst >die ganze Forms,
jetzt nicht die der schonen Lampe, sondern die des Gedichtes, gibt iiber-
raschenderweise auch Heidegger zu bedenken (nicht Staiger als Anwalt des
Aisthetischen!).126 Fir diesen Effekt sorge nicht zuletzt die intertextuell ver-
mittelte mittelalterliche Zahlenmystik, erganzt Staiger im Hinblick auf die
Form: »[D]rei Dantesche Terzinen und eine Abschlufizeile wie in den canti
der Commedia«, beschreibt Staiger, »allerdings antikisch reimlos; die Architek-
tur 3x3+1 oder 33x3+1 ist typisch dantisch, die vollkommene runde Zahl
10 oder 100 ergebend«.1?” Alle diese Verfahren sekundarer Strukturierung,
die unter dem rhetorischen Gesichtspunkt abgerundeter Kiirze (brevitas ro-
tunda) von einem »letzten Raffinement« des Textes zeugen,128 biirgen vor
dem Hintergrund des metaphysischen Codes fiir die Wahrheit des (Kunst-)
Schénen - will man sie nun ontologisch (Heidegger) oder aisthetisch (Stai-
ger, Spitzer) begriinden.

Mit dem Argument der » Textimplikatur« unterstreicht Eco daher nicht nur die
Unabhingigkeit von symbolischem Modus und metaphysischem Code der
Kunstperiode sowie die mit thm verbundenen und d. h. historisch variablen

124 Ebd., S.134f.

125 Ebd., S.142.

126 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 46 f. [Heidegger].

127 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 146 [Staiger].

128 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 28. Vgl. ebd., S. 47 [Heidegger].

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

240 Frauke Berndt

Strategien sekundirer Strukturierung,'?9 sondern auch die Notwendigkeit
einer Mediendifferenzierung in Sachen lterarisches Symbol:

Wenn man von aller méglichen zugrundeliegenden Metaphysik oder mystischen
Behauptung abstrahiert, ist das Symbol keine bestimmte Zeichensorte, die mit
geheimnisvollen Qualitdten versehen ist, und es ist auch keine bestimmte Art
und Weise der Zeichenproduktion. Es ist eine Textmodalitét, eine Art und Weise,
die Aspekte eines Textes herzustellen und zu interpretieren. Gemafl meiner Typo-
logie der Zeichenproduktion [...] wird der symbolische Modus dann aktualisiert,
wenn durch einen Prozef§ der Erfindung ein Textelement erzeugt wird, das als blo-
Rer Eindruck oder als Kopie oder als Stilisierung interpretiert werden kénnte. Aber
ebenfalls konnte es durch einen plétzlichen Erkenntnisprozef als Projektion eines
Inhaltsnebels durch ratio difficilis identifiziert werden.130

Ecos Angebot begrifflicher Prazisierung befriedigt nicht — und es befriedigt
nicht zuletzt deshalb so wenig, weil auch er die den Diskurs des Symbols be-
griindende Interferenz von Rhetorik und Metaphysik vernachldssigt. Denn
strukturell beschreibt Eco lediglich eine Variante kryptischer, d.h. komple-
xer, evidenter, aktiver Figurierung, die er — wie Baumgarten es tut — an die
»Erscheinung eines Phidnomens« bindet!3! und fiir deren Begriindung er
ebenfalls quantitative Argumente in qualitative ummiinzt. Der symbolische
Modus werde vom »Gefiihl der Wortverschwendung« signalisiert, erlautert
Eco, »von dem Verdacht, dafl es pragmatisch »unékonomisch« ist, so viel
Textenergie aufzuwenden, um blofs dieses zu sagen«. Der Effekt griindet in
der zeitlichen Indizierung jeder kryptischen Figuration, deren exzentrische
Funktion bei Eco gegeniiber der komplementéren konzentrischen aufge-
wertet wird. »Der Inhalt des Symbols ist ein Nebel moglicher Interpretatio-
nen, offen fir eine semiosische Verschiebung von Interpretant zu Interpre-
tant, das Symbol hat keinen autorisierten Interpretanten«.!32 Wihrend sich
Baumgarten in eine begeisterte Arithmetik steigert,133 begniigt sich Eco mit
der Vorstellung einer enormen Sprengkraft der »semiotische[n] Maschine-

129 Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 232 pass.

130 Ebd., S. 238{. Zur erwihnten Typologie vgl. ders., Semiotik. Entwurf einer Theorie der
Zeichen (engl. 1976), Minchen 1986, Kap. 3.6.

131 Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 238.

132 Ebd., S. 237. Eco beruft sich auf Grice’ Konversationsmaximen.

133 »Gesetzt, ich dichte in der niedrigen Denkungsart = 10° vollkommen gut, in der mittle-
ren = 100°, in der Erhabenen sollte ich 1000° erlangen, ich erlangte sie aber nur - 100°
und - 10°, so hitte ich nur 89° Vollkommenbheit, die aber bei allen ithren Fehlern doch
noch grofier wiren als jene 100 und als jene 10 Vollkommenheiten, die ich ohne Fehler
in den anderen Denkungsarten erlanget hitte«. Poppe, Alexander Gottlieb Baumgarten,
§ 210.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Asthetisches Licht und rhetorischer Schalter 241

rie«,134 wenn er festhélt: »In diesem Sinne sind ésthetische Symbole jeder
spolitischen< Kontrolle entzogen; sie defonieren, aber sie kénnen nicht von
auflen elaboriert werden«.135

Dabei gelingt es auch Eco nicht, das Symbol aus der Interferenz von Rheto-
rik und Metaphysik zu entlassen. Zum einen analysiert er Strategien sekun-
darer, code-abhangiger Strukturierung von literarischen Texten, welche die
symbolische Lektiire anstofien. (Interessanterweise wahlt er als Beispiel die
Uhr aus Gérard de Nervals Roman Sylvie (1853), die ebenso wie Morikes
Leuchte bis ins Detail des Basreliefs von einer (Wahrnehmungs-)Figur be-
schrieben wird.) Zum anderen entwirft er seine sdakularisierte Symboltheorie
von Anfang an vor dem Hintergrund des franzésischen Symbolismus. Was
bei Baumgarten als grofitmogliche Verkntipfung (maximus nexus) das Sym-
bol theologisch und teleologisch motiviert, weicht bei Eco dem »Ideal der
poetischen Ambiguitit«,!36 deren chaotische Verkniipfung (Rhizom) jedoch
nicht weniger metaphysisch grundiert ist. Bis in die wahrheitsfunktionale
Metaphorik - bei Baumgarten die Ddmmerung, bei Eco der Nebel - bleibt
die Textimplikatur metaphysisch verankert, so dafl Ecos Resiimee nicht
mehr iiberrascht:

Aufjeden Fall gibt es hinter jeder Strategie des symbolischen Modus, sei sie religios
oder asthetisch, eine legitimierende Theologie, selbst wenn es die atheistische Theo-
logie der unbegrenzten Semiose oder der Hermeneutik als Dekonstruktion ist.137

Vor diese legitimierende Theologie gelangen ebenso wie Eco schliefllich auch
die Gelehrten des Triviums nur dann, wenn sie die Aufmerksamkeit von der
Geschichte (histoire), d.h. der inszenierten Wahrnehmung der Leuchte, auf
die Materialitit des Diskurses — auf seine ikonischen und phonischen Qua-
litaten verlagern. Diese »sprachliche Figung« bedarf, wenn nun selbst sym-
bolverdachtig geworden, »vielleicht noch genauerer philologischer Analyse,
gibt Spitzer immerhin zu bedenken.138 Die »poetisch erlebte[ ] Definition«!39
des Symbols fithrt konsequent zu den Verfahren des »Sprachkunstwerk([s]«
hin,40 das — komplex, evident, aktiv — selbst zum Gegenstand der sinnli-
chen Wahrnehmung, zum asthetischen Ereignis wird. Aufgrund der spe-

134 Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 231.

135 Ebd., S. 238.

136 Ebd., S. 231.

137 Ebd., S. 240f.

138 Spitzer, Wiederum Morikes Gedicht Auf eine Lampe, S. 133.
139 Ebd., S.134.

140 Staiger, Die Kunst der Interpretation, S. 17 pass.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

249 Frauke Berndt

zifischen Materialitdt der Gestaltung erweist sich namlich das literarische
Symbol gegeniiber seinen semiotischen und semantischen Funktionen als
widerstandig. Im Hinblick auf Mérikes Verhandlung des Symbols verhéngt
Heidegger daher einen weisen Richtspruch, in dem er verkiindet: »Das
Gedicht zindet zwar nicht die Lampe an, aber es entziindet die schéne
Lampe«!4! — sobald jemand den Schalter betatigt.

141 Ebd., S. 45 [Heidegger].

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und Institution

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @
Inhakts Im

f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In ,



https://doi.org/10.5771/9783968216645

OLIVER MARCHART

Symbol und leerer Signifikant
Zum Verhaltnis von Kulturtheorie, Diskurstheorie und
politischer Theorie

Ich méchte meinen Beitrag mit einer These beginnen: Die >Aktualitit des
Symbols« ist wesentlich eine politische Aktualitdt. Damit soll nicht bestritten
werden, daf§ dem Symbolbegrift auch Aktualitit im Rahmen kultur-, litera-
tur- und sprachwissenschaftlicher Debatten zukommt. Vielmehr soll genau
die sprachwissenschaftliche Beschaftigung mit dem Symbolbegriff auf des-
sen politische Dimension verwiesen werden. In gewisser Weise scheint das
selbstverstdndlich. Man mufl nicht erst die Ideologien des 20. Jahrhunderts
herbeizitieren, um plausibel zu machen, daf} Symbole téten kénnen.! Um
Symbole herum verdichten sich Feindschaften und mobilisiert sich Gefolg-
schaft. Symbole strukturieren den Raum der Politik, der Parteien und poli-
tischen Bewegungen. An Symbole heften sich Affekte und Leidenschaften,
die sich von keiner rationalen Befragung irritieren lassen. Hinter Symbolen
wird in den Krieg marschiert und auf die eigene Schlachtbank. Wie heif3t
es im Kdlbermarsch von Brecht und Eisler? »Sie tragen ein Kreuz voran / auf
blutroten Flaggen / das hat fiir den armen Mann / einen grofien Haken«.
Das Hakenkreuz ist inzwischen verboten, aber unter der Reichskriegsflagge
demonstrieren (Neo-)Nazis immer noch.

Mit diesem vielleicht etwas drastischen Beispiel soll von Anfang an die po-
litische Dimension des Symbols markiert sein. Weniger gewaltférmige Bei-
spiele aus dem ganz normalen Alltag demokratischer Gemeinwesen wiren
beliebig anzuschlieflen. Mein Punkt ist dabei allgemeiner Art: Wenn die
politische Analyse nicht um die Dimension des Symbolischen herumkommt,
so darf sich umgekehrt die kultur- wie literaturwissenschaftliche Diskussion
des Symbolbegriffs der Dimension des Politischen nicht verschlieflen. Das
Symbol ist und bleibt aktuell, weil das Politische — die Aushandlung der all-

1 Manche werden an dieser Stelle wohl behaupten, es seien immer noch die Menschen,
die toteten. Die Kategorie Mensch ist jedoch nichts anderes als eine Substantialisierung
der Macht politischer diskursiver Praktiken in einem scheinbar greifbaren >Akteur-.
Diskursive Praktiken sind hingegen, wie wir schen werden, keineswegs nur auf der
Sprachebene verortet, sondern miissen als materielle und damit gegebenenfalls gewalt-
formige Praktiken verstanden werden. Diskurse bestehen aus einer pragmatischen und
einer sprachlichen Dimension.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

246 Oliver Marchart

gemeinen Angelegenheiten - in jedem Gemeinwesen auf der Tagesordnung
steht. Und die Aushandlung der Ordnung eines Gemeinwesens sowie der
Identitdt eines Kollektivs erfolgt ausschliefflich symbolvermittelt. Aus dieser
Perspektive betrachtet, wére das Symbol sogar gleichsam z aktuell, als dafl
es einer rein fachinternen Debatte unter Sprachwissenschaftlern iiberlassen
werden diirfte. Dennoch hat die Linguistik der politischen Analyse wert-
volle Angebote zu machen. Ja wenn Politik ausschliefllich symbolvermittelt
funktioniert, ist das Verstandnis der Funktionsweise von Symbolisierungs-
prozessen Voraussetzung fiir das Verstandnis der Funktionsweise von Po-
litik. Politikwissenschaft und Sprachwissenschaft gehen eine untrennbare
Symbiose ein.

Dennoch ist schon hier eine Differenzierung einzufiihren: In Absetzung
von zumeist dlteren symboltheoretischen Zugangen zur Politik (manchmal
zurtickgehend bis auf Cassirer) soll es in diesem Beitrag um neuere diskurs-
analytische Ansitze gehen. Beispiele fir die alteren Ansdtze wiaren Murray
Edelmans Symboltheorie von Politik, Lynn Hunts Studie zur Symbolpoli-
tik der Franzésischen Revolution - ebenso wie die nicht unverwandte Auf-
satzsammlung Jean Starobinskis 1789 — Die Embleme der Vernunfi (1981) —,
Lucien Sfez’ Theorie einer politischen Symbolik und symbolischen Poli-
tik, Ansitze der Sozio-Semiotik wie jener von Robert Hodge und Gunther
Kress oder in Deutschland die Theorie und Analyse symbolischer Politik
von Andreas Dorner.? Beispiele fiir die neueren Ansitze sind der im folgen-
den vorgestellte hauptsachlich sozialwissenschaftlich orientierte Ansatz der
kritischen Diskursanalyse Norman Faircloughs, die hegemonietheoretische
Diskursanalyse Ernesto Laclaus und die kulturwissenschaftliche Diskurs-
analyse der Birminghamer Cultural Studies um Stuart Hall. Damit sind aber
die Ergebnisse der symboltheoretischen Studien nicht hinfallig. Vielmehr
liefRe sich fiir eine Integration dieser Ergebnisse in die Diskursanalyse pla-
dieren, allerdings erst nachdem die Kategorie des Symbols im Theoriebau
der Diskursanalyse schliissig verortet wurde.?

2 Murray Edelman, The Symbolic Uses of Politics, Urbana/Chicago, 1964; Lynn Hunt,
Symbole der Macht, Macht der Symbole. Die Franzésische Revolution und der Entwurf
einer politischen Kultur, Frankfurt a. M. 1989; Jean Starobinski, 1789. Die Embleme der
Vernunft, Paderborn 1981; Lucien Sfez, La symbolique politique, Paris 1988; Robert
Hodge, Gunther Kress, Social Semiotics, Ithaca/New York, 1988; Andreas Dérner, Po-
litischer Mythos und symbolische Politik, Reinbek b. Hamburg 1996.

3 Wihrend genau diese Verortung Ziel des vorliegenden Beitrags ist, kann die Integration
der dlteren symboltheoretischen Ansitze im hier zur Verfiigung stehenden Rahmen nicht
mehr geleistet werden.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und leerer Signifikant 247

Es soll also um die Frage gehen, wo im Ansatz der polit- bzw. kulturtheoreti-
schen Diskursanalyse, wie sie unter anderem von Ernesto Laclau und Stuart
Hall entwickelt wurde, der Symbolbegriff konzeptuell lokalisiert werden
kann. Ich gehe von der Beobachtung aus, daf} in der Diskursanalyse zwei
unterscheidbare Symbolbegriffe ausgemacht werden kénnen: ein >weiterx
und ein »enger<. So ist fiir die Cultural Studies Kultur — dhnlich wie fir die
Critical Discourse Analysis das Soziale - gleichbedeutend mit der Ebene gesell-
schaftlicher Symbolproduktion schlechthin. Das Feld des Symbolischen ist
also gleichumfinglich mit Kultur als Signifikationspraxis. Wie wir noch
sehen werden, kénnte man dafiir die Gleichung aufstellen: Symbolisierung
= Signifikation = Kultur. In der von Laclau ausgehenden politischen Dis-
kursanalyse — inzwischen auch als Essex School der Diskursanalyse bezeich-
net — kommt es hingegen in einem weiteren Schritt zu einer Verengung des
Symbolbegriffs: Hier ist es gerade die Entleerung des Signifikanten, also seine
Ablésung von partikularen kulturellen Inhalten, die ihn — im Unterschied
zu gingigen Signifikationspraktiken im Feld der Kultur und des Sozialen -
zum >Kollektivsymbol« werden lafit. Die polittheoretische — noch zu erliu-
ternde — Gleichung wiirde dementsprechend lauten: Symbolisierung = >De-
Signifikation« = Politik. Ein Symbol wire aus dieser zweiten Sicht dadurch
gekennzeichnet, dafl es gerade nichts aufler der eigenen Leere signifiziert,
die wiederum der Fiille der Gemeinschaft korrespondiert. Um diese These
verstandlich zu machen — und um die oft eingeebnete Differenz zwischen
Politik und Kultur besser herausarbeiten zu konnen —, werde ich der Dar-
stellung der politischen Diskurstheorie Laclaus die Diskussion einer kon-
kurrierenden, sozialwissenschaftlich orientierten Variante der Diskursana-
lyse voranstellen, um schliefilich die in Laclaus Ansatz implizit enthaltene
Symboltheorie vor dem Hintergrund der kulturwissenschaftlichen Diskurs-
theorie der Birminghamer Cultural Studies sichtbar zu machen. Der Text
ist dementsprechend in finf Abschnitte gegliedert: Sozialwissenschaftliche
Diskursanalyse (I); Diskurstheorie als politische Theorie (II); Kulturwis-
senschaftliche Diskursanalyse (III); Der leere Signifikant als Symbol (IV);
und Fazit (V). Die Leitfrage, die uns durch alle Abschnitte begleiten wird
und auf die das Symbolkonzept des leeren Signifikanten schliellich eine
Antwort bieten wird, lautet: Wie stellt sich die Kohirenz einer diskursiven
Formation her?

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

248 Oliver Marchart

| Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse: Das Beispiel
der Critical Discourse Analysis

Ublicherweise wird unter Diskurs jede sprachliche Einheit oberhalb der Satz-
ebene verstanden. Die Soziolinguistik verwendet den Begriff vor allem zur
Bezeichnung eines Korpus vorwiegend natiirlich generierter Texte (miind-
lich oder schriftlich),* doch abseits dieses soziolinguistischen Konzepts von
Diskursanalyse hat sich durch den Boom vornehmlich franzésischer Theo-
retiker eine meist konzeptuell unausgewiesene Verwendung breitgemacht,
die schon zu einer Abwehrreaktion gegen den Begriff gefihrt hat. Aus die-
sem Grund ist es wichtig, gleich eingangs zu betonen, dafl Diskurs nicht
gleich Diskurs ist. Der fachlinguistische Diskursbegriff, der nicht selten am
Quantifikationsphantasma statistischer Erbsenzihlerei laboriert, unterschei-
det sich wesentlich von dem eher vor gesellschaftskritischem Hintergrund
relevanten Diskursbegriff Foucaults; dieser ist wiederum Welten von den
Diskursmathemen eines Lacan oder dem sozialwissenschaftlich weit weniger
leicht operationalisierbaren Diskursbegriff Derridas bzw. der Dekonstruk-
tion entfernt.

Abseits modischer Konjunkturen hat sich herausgestellt, daff von den drei
letztgenannten Theoretikern wohl Foucault nach wie vor den gréfiten Ein-
fluf} auf sozialwissenschaftlich inklinierte Diskursanalytiker ausiibt.5

In Groflbritannien wird sozialwissenschaftliche Diskursanalyse >in Foucault-
scher Absicht« am kohdrentesten im Projekt einer Critical Discourse Analysis
um Norman Fairclough verfolgt. Da Faircloughs kritische Diskursanalyse
gewisse Parallelen zur Diskursanalyse der Birminghamer Cultural Studies
und zur politischen Diskursanalyse der Essex School aufweist, mochte ich sie
etwas ausfithrlicher besprechen. Was Fairclough mit den beiden anderen
britischen (inzwischen aber effektiv internationalisierten) Spielarten von
Diskursanalyse - der kulturwissenschaftlichen und der politikwissenschaft-

4 Vgl. Steven C. Levinson, Pragmatics, Cambridge 1983, S. 286.

5 Der vergleichsweise stirkere Einfluf 1483t sich unter anderem durch die Tatsache erkla-
ren, dafl Foucault mit der Archdologie des Wissens einerseits eine ausgearbeitete, wenn auch
nicht ganz kohirente Darstellung seiner >Methode« hinterlief} und andererseits in dieser
wie auch in seiner spiteren genealogischen Phase mit einer Reihe von Fallstudien be-
reits einige blueprints fir weitergehende Diskurs- und Machtanalysen lieferte. In einem
kiirzlich erschienenen Standardwerk z.B. ist Foucault der mit Abstand meistgenannte
Autor, vgl. Reiner Keller u.a. (Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse,
Bd. 1 Theorien und Methoden, Opladen 2001. Im englischsprachigen Raum dominiert
das Foucaultsche Diskurskonzept manche Einfilhrungen zum Diskursbegriff bereits
ganzlich. Vgl. Sara Mills, Discourse, London 1997.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und leerer Signifikant 249

lichen - teilt, sind die Foucaultianischen und Gramscianischen Grundannah-
men.b Seine von Foucault ibernommene Kategorie der >Diskursordnung:
wird mit Gramscis Hegemoniebegriff verschriankt und bezeichnet nun den
diskursiven Aspekt von Hegemonien:? »An order of discourse is a socially
structured articulation of discursive practices [...] which constitutes the dis-
cursive facet of the social order of a social field, such as politics, media or
education«.® Der Begriff >Diskurs< bezieht sich auf semiotische Elemente
sozialer Praktiken und schlief}t sowohl sprachliche als auch nonverbale und
visuelle Kommunikation ein. Hegemonie wird wiederum strikt Gramscia-
nisch als Herrschafts- oder Dominanzverhéltnis verstanden, das weniger auf
Zwang als auf freiwilliger Zustimmung beruht.® Die Kategorie der Macht
wird zum zentralen Baustein der kritischen Diskursanalyse — und das in
doppelter Hinsicht: Zum einen stimmt Fairclough der Foucaultschen An-
sicht zu, daff jede soziale Praxis Netzwerken von Machtverhiltnissen einge-
schrieben ist, zum anderen miisse diese Sicht mit jener von Macht als Be-
herrschung komplementiert werden. Damit versucht Fairclough, die Ebene
der Mikropolitik mit jener der Makropolitik in Verbindung zu bringen, wo-
bei an diesem Punkt der Unterschied zwischen Foucault und Gramsci in der
Betonung deutlich wird, die bei Foucault auf der mikropolitischen und bei
Gramsci auf der makropolitischen Dimension von Macht liegt - eine Unter-
scheidung, auf die wir in unserer Diskussion der kulturwissenschaftlichen
und der politikwissenschaftlichen Diskursanalyse zuriickkommen werden.
Fir den makropolitischen Gesichtspunkt ist der antagonistische Aspekt von
Macht entscheidend. In seiner Standardeinfithrung in die kritische Diskurs-

6 Indem ich Fairclough der sozialwissenschaftlichen Spielart der Diskursanalyse zuschlage,
soll nicht gesagt sein, daf} Fairclough selbst nicht 6fters durchaus makropolitische Dis-
kurse analysieren wiirde, etwa - in Anlehnung an Stuart Hall - den Diskurs des >That-
cherismus« oder den Diskurs des >Dritten Weges< von Tony Blair. Vgl. Norman Fair-
clough, New Labour, New Language?, London/New York 2000.

Fairclough unterscheidet einen diskursiven von einem nicht-diskursiven Aspekt hege-
monialer Praktiken, eine Unterscheidung, die noch zu problematisieren sein wird.

Lilie Chouliaraki, Norman Fairclough, Discourse in Late Modernity. Rethinking Critical
Discourse Analysis, Edinburgh 1999, S. 114.

Zwang und Zustimmung sind nach Fairclough Effekte ideologischer Macht — einer Macht,
die er, selbst wenn diese Trennung nicht tiberzeugen mag, von 6konomischer und po-
litischer Macht unterscheidet: »There are [...] in gross terms two ways in which those
who have power can exercise it and keep it: through coercing others to go along with
them, with the ultimate sanctions of physical violence and death; or through winning
others’ consent to, or at least acquiescence in, their possession and exercise of power. In
short, through coercion or consent«. Norman Fairclough, Language and Power, London/
New York 1989, S. 33.

~

o]

©

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

250 Oliver Marchart

analyse, Language and Power (1989), unterstreicht Fairclough, dafl Macht nie
endgiiltig oder definitiv von einer sozialen Gruppe in Besitz genommen wer-
den kann. Da sie nur in und durch soziale Kampfe ausgetibt und gewonnen
wird, ist immer die Moglichkeit ihres Verlustes gegeben. Macht ist, wenn
man so will, zugleich Waffe und Trophée sozialer Kdmpfe - eine Trophie
allerdings, deren man sich nie sicher sein kann.® Aus diesem Grund geht
Fairclough von zwei Modi der Macht aus: von Macht #n Diskurs und von
Macht Aunter dem Diskurs, wobei erstere den Spuren von Dominanzverhalt-
nissen im konkreten diskursiven Material entspricht, wiahrend die zweite als
Bindemittel die diskursive Ordnung an sich zusammenhalt. Dieser doppelte
Machtbegriff kann natiirlich nicht ohne Auswirkungen auf das Konzept von
Sprache bleiben, insofern ideologische Kampfe sowohl & der Sprache als
auch wm die Sprache ausgetragen werden: Sprache ist sowohl Terrain und
Austragungsort sozialer Kdmpfe als auch Einsatz in diesen Kampfen. Inter-
essant ist vor allem der ontologische oder quasi-transzendentale Begriff der
Macht hinter dem Diskurs: »The idea of >power behind discourse is that the
whole social order of discourse is put together and held together as a hid-
den effect of power«.1!

Schliefilich tibernimmt Fairclough von Gramsci die Kategorie des common
sense — bei Gramsci senso comune, Alltagsverstand. Es handelt sich um das kul-
turelle und durchaus praktische Hintergrundwissen, das in einer gegebenen
Gemeinschaft als allgemein zuginglich gilt und den Flair des Selbstverstind-
lichen angenommen hat. Der Ort dieses Hintergrundwissens, das selten
explizit formuliert oder gar in Frage gestellt wird, ist das kollektive Alltags-
leben. Fir Fairclough ist der Alltagsverstand dort ideologisch, wo er dazu
dient, ungleiche Machtverhiltnisse aufrechtzuerhalten, wobei er eingesteht,
dafy Alltagsverstand in unterschiedlichem Ausmaf} immer diese Funktion
besitzt. Politischen Akteuren wird es immer darum gehen, ihre Ideologie zu

10 »[T]hose who hold power at a particular moment have to constantly reassert their power,
and those who do not hold power are always liable to make a bid for power. This is
true whether one is talking at the level of the particular situation, or in terms of a social
institution, or in terms of a whole society: power at all these levels is won, exercised, sus-
tained, and lost in the course of social struggle«. Fairclough, Language and Power, S. 68.

11 Ebd., S. 55. Genau darin unterscheidet sich tibrigens der Zugang der kritischen Diskurs-
analyse — oder der Critical Language Studies, wie Fairclough seine Unternehmung frither
nannte - von jenem der Mainstreamlinguistik: »Seeing existing language practices and
orders of discourse as reflecting the victories and defeats of past struggle, and as stakes
which are struggled over, is, along with the complementary concept of »power behind
discourses, a major characteristic of critical language studies (CLS) which differentiates
it from descriptive >mainstream« language studies«. Ebd., S. 89.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und leerer Signifikant 251

naturalisieren, im Lichte des Selbstverstindlichen darzustellen und damit
dem kollektiven Alltagsverstand einzuschreiben. In seinem ideologischen
Aspekt ist Alltagsverstand somit ein Effekt von Macht und wird laut Fair-
clough von jenen bestimmt, die Macht und Dominanz in einer gegebenen
Gesellschaft ausiiben. Die Kohidrenz der diskursiven Formationen des All-
tagsverstands wird also — auf der Ebene des Sozialen bzw. der Kultur - bei
Fairclough durch Macht und Dominanz, vor allem durch Macht Zinter dem
Diskurs gesichert.!2

In ihrem Gramscianismus ist Faircloughs Diskursanalyse wie gesagt den
Birminghamer Cultural Studies und der Laclauschen Diskursanalyse benach-
bart. In jlingerer Zeit ist Fairclough bei gleichzeitigen punktuellen Abgren-
zungsversuchen darum bemiiht, die Diskursanalyse Laclaus und der Essex
School produktiv in seinen Apparat aufzunehmen. Vor allem das Laclausche
Konzept der Artikulation (und die damit verbundenen Spiele zwischen Ele-
menten und Momenten im Diskurs) erweist sich auch als zentral fir den
Theoriebau der kritischen Diskursanalyse.!3 Trotz dieses teilweise gemein-
samen technischen Apparats unterscheidet sich die kritische Diskursanalyse
bis heute von der Diskursanalyse der Essex School in einigen wesentlichen
Punkten, die hier nur angedeutet seien:

Erstens tritt Faircloughs Vorliebe fir Ebenenunterscheidungen in seiner Pri-
vilegierung des Okonomischen und der Klassenkategorie zutage. Macht-
verhiltnisse sind fiir Fairclough, wie fiir Laclau, immer Kampfverhiltnisse.
Wenn der entscheidende Schritt von Laclaus und Mouffes Studie Hegemony
and Socialist Strategy (1985) iiber den marxistischen Okonomismus hinaus
aber in der Aufwertung verschiedenster sozialer Kimpfe gegentiber der
marxistischen Verengung der Perspektive auf Klassenkdmpfe bestand, so

12 Ebd.,, S. 92.

13 So schreiben Chouliaraki und Fairclough zur Ubernahme und Erweiterung des Kon-
zepts: »The concept of »articulation¢, which we take from Laclau and Mouffe (1985),
is helpful in describing the bringing together of elements of the social as moments of
a practice, and the relations of internalisation between them. Articulation implies the
view of elements of the social as first, in shifting relationships with each other, though
capable of being stabilised into more or less relative permanences as they are articulated
together as moments within practices; and as second, transformed in the process of be-
ing brought into new combinations with each other. The concept of articulation can
also be extended down into the internal structure of each particular moment to specify
the particular, local form it takes in a particular practice. Thus the discourse moment of
any practice is a shifting articulation of symbolic/discursive resources (such as genres,
discourses, voices) which themselves come to be articulated into relative permanences as
moments of (the moment of) discourse, and transformed in that process«. Chouliaraki,
Fairclough, Discourse in Late Modernity, S. 21.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

252 Oliver Marchart

vollzieht Fairclough diesen Schritt Laclaus und Mouffes nicht vollumfing-
lich mit. Klassenkdmpfe sind fiir ihn nach wie vor auf einer fundamentale-
ren Ebene lokalisiert als andere soziale Kédmpfe:

Social struggle occurs between groupings of various sorts — women and men,
black and white, young and old, dominating and dominated groupings in so-
cial institutions, and so on. But just as class relations are the most fundamental
relations in class society, so too is class struggle the most fundamental form of
struggle.14

Implizit bleibt in dem Argument die Annahme erhalten, die Ebene der Oko-
nomie wiirde fundamentaleren Einflufl auf die Ebene der Gruppenbildung
und der sozialen Kampfe ausiiben als jede andere Ebene.!5

Was jedoch, zweitens, nicht aufgegeben wurde (und der Okonomismus ist
letztlich nur eine Variante davon), ist das eigentliche Ebenenmodell von Ge-
sellschaft. Dies hat unter anderem Auswirkungen auf den Diskursbegriff der
kritischen Diskursanalyse. Fairclough unterscheidet explizit zwischen der
sozialen Ordnung und der Ordnung des Diskurses.!6 Laclau und Mouffe
hingegen halten eine solche Unterscheidung fiir philosophisch unhaltbar
und schlagen vor, das Diskursive als quasi-transzendentalen Horizont ge-
sellschaftlicher Objektivitit zu verstehen statt als Teil oder Ebene der Gesell-
schaft: Die soziale Ordnung (z.B. das Gefiige der Institutionen) besteht da-
mit nicht aufierhalb des Diskurses, sondern ist innerhalb des Horizonts des
Diskursiven verortet. Mit dieser, wie man sagen kénnte, Ontologie des Dis-
kurses wiirden auch andere soziologistische Unterscheidungen Faircloughs
fallen, die fir die sozialwissenschaftliche Herangehensweise typisch sind:
Man kénnte dann nicht mehr davon ausgehen, dafl soziale Gruppen vor
ihrer politischen, diskursiven Artikulation existierten. Die Identitdt sozialer
Akteure ist bei Laclau und Mouffe Ergebnis von Artikulation (und damit
Macht) und nicht umgekehrt. Objektivismus oder Soziologismus charak-
terisieren die meisten sozialwissenschaftlichen Diskursanalysen und setzen
sie von jener der Essex School signifikant ab. Selbst bei so nahen Verwand-
ten wie Faircloughs kritischer Diskursanalyse sind soziologistische Restbe-

14 Fairclough, Language and Power, S. 34f.

15 Darin zeigen sich die marxistischen Reste eines 6konomischen Determinismus. Insofern
diese Annahme aber immer weniger haltbar ist — nicht zuletzt aufgrund der Intervention
von Laclau und Mouffe in die marxistische Debatte —, wurde das ontologische Privileg
der Okonomie jiingst abgeschwicht und zu einem empirischen Privileg umformuliert.
Chouliaraki, Fairclough, Discourse in Late Modernity, S. 20.

16 Fairclough, Language and Power, S. 29.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und leerer Signifikant 253

stande feststellbar. Der Soziologismus gibt sich genau in der Beibehaltung
der Unterscheidung zwischen dem Diskursiven und angeblichen sozialen
Strukturen als seinem Aufleren zu erkennen - selbst dort, wo dialektische
Wechselverhiltnisse zugestanden werden.

Daraus folgt drittens, daf’ das Potential des ontologischen Machtbegriffs als
Kohirenzgarant diskursiver Formationen wieder heimlich durch die Ebe-
nenunterscheidung des soziologistischen Objektivismus kassiert wird. In
der angeblich auflerdiskursiven sozialen Ordnung werden wir in diesem
Modell immer einen Kohirenzgrund finden kénnen, auf den das Diskur-
sive (und sei es in letzter Instanz) verwiesen bleibt. So verwundert es nicht,
daf die sozialwissenschaftliche Diskursanalyse ohne Symbolbegriff — oder
ohne ein entsprechendes Konzept wie jenes des leeren Signifikanten — aus-
kommt. Das Symbol wiire ja ein mnerdiskursiver Kohdrenzgarant, oder, um
mit Fairclough zu sprechen, die Verdichtung von Macht #m Diskurs. Das
Problem des Foucaultianismus besteht darin, dafl Macht #m Diskurs nur
als verstreut gedacht werden kann bzw. die Natur der Verdichtungspro-
zesse nur unbefriedigend theoretisiert ist. Damit dieses Problem behoben
werden kann, ist eine antiobjektivistische Wende vonndten, wozu sich ein
etwas tiefenschirferer Blick auf die konkurrierende Diskurstheorie Ernesto
Laclaus empfiehlt.

Il Diskurstheorie als politische Theorie: Laclau und Mouffe

Wie die vom Strukturalismus inspirierte Critical Discourse Analysis Faircloughs
und wie auch die Cultural Studies geht die Hegemonietheorie Laclaus davon
aus, daf3 das Soziale als symbolischer Raum zu analysieren sei. Zwar spielt
der Begriff des Symbolischen in Laclaus Theoriebau selbst keine explizite
Rolle, was aber wohl daran liegt, daf} es fiir ihn selbstevident ist, daf »das
Soziale sich als symbolische Ordnung konstituiert«.17 Das Symbolische ist
bei Laclau als das Feld des Diskursiven gefafit. Mit anderen Worten, die
Diskurstheorie Laclaus ist iiber den allgemeinen /inguistic turn hinaus bereits
dem discursive turn verpflichtet und darin prinzipiell an andere Varianten kri-
tischer Diskursanalyse anschluifahig. Dabei geht der Diskursbegriff Laclaus
iber eine rein linguistische Definition genauso hinaus wie iiber eher sozial-

17 Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruk-
tion des Marxismus, hg. u. tibers. von Michael Hintz u. Gerd Vorwallner, Wien 1991,
S.145.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

254 Oliver Marchart

wissenschaftlich verortete Diskursanalysen. Laclau arbeitet an einer um-
fassenden Konzeption der politischen Diskurslogik und greift insbesondere
auf Teile von Theorien zuriick, die sich an den Namen Derrida, Foucault
und Lacan festmachen lassen. Das Konzept des Diskurses ist bei Laclau
durch drei Leitthemen bestimmt: weitgehende Koextension der Konzepte
von Diskurs und Artikulation, weitgehende Reduktion der Unterscheidung
diskursiv/auflerdiskursiv, weitgehende Ersetzung des Gesellschaftsbegriffs
durch den Diskursbegriff.!8

Was Laclau und Mouffe nun Diskurs nennen, ist insofern auf Artikulation
bezogen, als es aus der Artikulation einer strukturierten Totalitit hervorgeht.
Entscheidend am Begriff der Artikulation ist, dafl er immer eine artikula-
torische Praxis meint. Wir kénnten also in Zusammenfassung der Ausfiih-
rungen von Laclau und Moulffe die artikulatorische Praxis als Weise der
Produktion diskursiver Formationen beschreiben. Aus der Einfithrung des
urspringlich Foucaultschen Begriffs der diskursiven Formation ergibt sich
fir Laclau und Moutffe eine Reihe von Fragen bzw. Problemen. Neben an-
deren, auf die hier aus Platzgriinden nicht eingegangen werden kann,9 ragt
aus Sicht der diskursanalytischen Hegemonietheorie ein Problem heraus:
Was vereinheitlicht eine diskursive Formation, also wie kann die Frage nach
der Kohirenz einer diskursiven Formation beantwortet werden? Laclau und
Moulffe rekurrieren hier zuallererst auf Foucaults Idee von der »Regelmafig-
keit« in der »Verstreuung| J«. Diese Idee wird von Foucault als Alternative
entwickelt, nachdem er verschiedene Formen der Vereinheitlichung von
Aussagen verworfen hat. Foucault verwirft jede Vereinheitlichung zu einer
Formation durch Referenz auf ein Gemeinsames, sei es ein gemeinsames
Objekt des Diskurses, ein gemeinsames Thema, einen gemeinsamen Stil
oder eine Konstanz der Begriffe.

Dabher riihrt die Idee, diese Verstreuungen selbst zu beschreiben; zu untersuchen,
ob unter diesen Elementen, die sich mit Sicherheit nicht wie ein fortschreitend
deduktives Gebiude, noch wie ein maflloses Buch, das allmihlich durch die Zeit

18 Vgl. bereits Ernesto Laclau, Politik und Ideologie im Marxismus, Berlin 1981, S. 207f.

19 Ein anderes Problem besteht genau darin, daff Laclau und Mouffe die bei Foucault noch
operative Unterscheidung zwischen der Ebene des Diskurses und jener des Aufierdiskur-
siven (etwa der Institutionen) dekonstruieren miissen, um die Reste des soziologistischen
Objektivismus zu beseitigen. Gerade von marxistischer Seite hat dieser Antiobjektivis-
mus wiitende Reaktionen nach sich gezogen. Vgl. Norman Geras, Post-Marxism?, in:
New Left Review 163 (1987), S. 40-82; ders., Ex-Marxism Without Substance: Being A
Real Reply to Laclau and Mouffe, in: New Left Review 169 (1988), S. 34-62; dazu die
Antwort Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Post-Marxism without Apologies, in: Ernesto
Laclau, New Reflections on the Revolution of Our Time, London 1990.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und leerer Signifikant 255

hindurch geschrieben wiirde, noch als das Werk eines kollektiven Subjekts or-
ganisieren, man keine Regelméafigkeit feststellen kann: Eine Ordnung in ihrer
sukzessiven Erscheinung, Korrelationen in ihrer Gleichzeitigkeit, bestimmbare
Positionen in einem gemeinsamen Raum, ein reziprokes Funktionieren, verbun-
dene und hierarchisierte Transformationen. Eine solche Analyse wiirde nicht
versuchen, kleine Flecken der Kohirenz zu isolieren, um deren innere Struktur
zu beschreiben; sie wiirde sich nicht die Aufgabe stellen, die latenten Konflikte
zu vermuten und ans volle Licht zu bringen; sie wiirde Formen der Verteilung
untersuchen. Oder auch: anstatt Ketten von logischen Schliissen (wie man es oft in
der Geschichte der Wissenschaften oder der Philosophie tut) zu rekonstruieren,
anstatt Tafeln der Unterschiede (wie es die Linguisten tun) aufzustellen, wiirde sie
Systeme der Streuung beschreiben.20

Das Prinzip der Kohérenz einer diskursiven Formation ist also die durch
bestimmte Formationsregeln geleitete Verstreuung der Aussagen selbst. Das
148t sich - laut Laclau und Mouffe — nach zwei Richtungen hin interpretie-
ren, je nachdem, ob man die Verstreuung gegeniiber der Regelmafiigkeit
hervorhebt oder ob man die Regelméfiigkeit der Verstreuung hervorhebt.
Im ersten Fall ben6tigt man einen Bezugspunkt (bei Foucault die abwesende
Einheit), der eine Verstreuung iiberhaupt erst denkbar macht. Dagegen er-
scheint Laclau und Mouffe die Betonung der Regelmifligkeit produktiver,
weshalb sie eine diskursive Formation als Ensemble differentieller Positionen
definieren: »In einer artikulierten diskursiven Totalitit, in der jedes Element
eine differentielle Position besetzt [...], ist jede Identitit relational und alle
Relationen haben einen notwendigen Charakter«.2! In diesem Sinne kén-
nen Laclau und Mouffe ihr Projekt als radikalen Relationismus klassifizie-
ren. An diesem Punkt wird Laclaus spatere Theorie des leeren Signifikanten
einsetzen. Doch schon in Hegemonie und radikale Demokratie ist vollig klar, dafy
die relationale Logik innerhalb des Diskurses nicht ohne jegliche Beschrin-
kung vorherrschen kann. Dieser Kritik kann auch nicht der Relationismus
Saussures entgehen, auf den Laclau und Moulffe sich beziehen, denn nur
innerhalb eines geschlossenen Systems kann die Bedeutung jedes Elements
durch die Differenz zu allen anderen bestimmt werden. Aus diesem Grund
hat die Ubernahme des Strukturalismus in die Humanwissenschaften wie-
der nur zu einem neuen Essentialismus gefiithrt: zum Essentialismus der
vollstdndigen Struktur und des abgeschlossenen (im Extremfall -autopoieti-
schenq) Systems.

20 Michel Foucault, Archiologie des Wissens, aus d. Franz. tibers. von Ulrich Koeppen,
Frankfurt a. M. 1981, S. 57f.
21 Laclau, Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie, S. 156.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

256 Oliver Marchart

Als das linguistische Modell in das allgemeine Feld der Humanwissenschaften
eingefithrt wurde, war dieser Effekt von Systematizitit vorherrschend, so daf der
Strukturalismus zu einer neuen Form von Essentialismus wurde: zu einer Suche
nach den zugrundeliegenden Strukturen, die das inhdrente Gesetz jeder mogli-
chen Variation bilden. Die Kritik am Strukturalismus beinhaltet einen Bruch mit
dieser Auffassung eines vollstindig konstituierten, strukturellen Raumes.22

Ganz im Gegensatz dazu muf} die relationale Logik als »unvollstandig und
von Kontingenz durchdrungen« vorgestellt werden.?8 Es ist der Uberfluf}
anderer Diskurse, welcher das vollstindige >Ndhen/Schlieflen« der Identitdt
und somit jede Fixierung verhindert. Buchstéblichkeit (Fixierung) sei dann,
wie die Autoren sagen, nur die erste der Metaphern. Das impliziert, daff der
Begriff der Gesellschaft als ein von einem Grundprinzip vereinheitlichter
Raum dagegen aufgegeben werden mufl: Gesellschaft — als Totalitit — wird
zu einem >unmdglichen Objekt«. Diese These markiert das Ende des Sozio-
logismus und den Beginn einer politischen Diskurstheorie.

Doch genauso wie die Vorstellung der absoluten Fixiertheit muf} die Vor-
stellung der absoluten Nicht-Fixiertheit aufgegeben werden. Und hier, so
sahen Laclau und Mouffe, kommt man mit Foucault nicht weiter. Die Ein-
heit eines relationen Systems muf3, selbst wenn letzteres immer nur relativ
systematisch ist, auf irgendeine Art fixiert werden. Zum Zweck der Theo-
retisierung von Fixiertheit greifen Laclau und Mouffe auf das Lacansche
Konzept des »Knoten- oder Stepp-Punkts«< (point de capiton) zuriick, also jenes
Signifikanten, der eine Signifikantenkette >steppt« und dadurch Bedeutung
fixiert. Die flottierenden Signifikanten — in der Terminologie von Laclau
und Moulffe >Elemente« — werden durch eine solche Fixierung zu Momen-
ten einer diskursiven Totalitat. Diesen Vorgang des »Steppens< im Feld des
Sozialen nennen sie nun Artikulation: »Die Praxis der Artikulation besteht deshalb
in der Konstruktion von Knotenpunkten, die Bedeutung teilweise fixieren«. Laclau und
Mouffe werden dieser sozialen Praxis den Namen Hegemonie geben und so
den Gramscianismus post-strukturalistisch reformulieren. Wiederum kann
aber auch der Vorgang des >Steppens« seinerseits zu keiner Schliefflung und
Identitit des Sozialen — zu Gesellschaft — fithren, da »jeder Knotenpunkt
in einer ithn tberflutenden Intertextualitit konstituiert ist«. Fiir dieses be-
reits erwidhnte >Meer< der Intertextualitit pragen Laclau und Mouffe den
Begriff des >Feldes« der Diskursivitit. Der prekire und partielle Status jeder
Fixierung geht also »aus der Offenheit des Sozialen hervor, die threrseits wieder ein

22 Ebd., S. 164f.
23 Ebd., S. 162.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und leerer Signifikant 257

Resultat der bestindigen Uberflutung eines jeden Diskurses durch die Unendlichkett des
Feldes der Diskursivitdt ist«2* Damit haben sie etwas verloren und etwas ge-
wonnen. Der — wohlkalkulierte — Verlust des Begriffes der Gesellschaft als
eine von einem Grundprinzip vereinheitlichte geschlossene Totalitdt fiihrt
zum Gewinn einer neuen Logik der Hegemonie, welche die partielle Fixie-
rung von Bedeutung im Sozialen erklért. Laclau und Mouffe entkommen
durch die Einfithrung und Ausweitung der Diskurslogik auf die Rdume des
Sozialen, Politischen und Okonomischen sowohl den Gefahren des sozio-
logistischen Objektivismus als auch jenen des postmodernistischen totalen
Pluralismus.

Il Kulturwissenschaftliche Diskursanalyse: Der Zugang
der Cultural Studies

Bevor wir auf Laclaus Weiterentwicklung des Konzepts der »Knotenpunk-
te[ J« zu einer Theorie des leeren Signifikanten — und damit zu einer Theo-
rie des Symbols — kommen, sei noch kurz das Verhiltnis der politischen
Diskurstheorie zur Diskurstheorie der Cultural Studies angesprochen. Cul-
tural Studies sind — so wie die kaum vergleichbaren deutschsprachigen Kul-
turwissenschaften — kein einheitliches Gebilde. Auch in den Cultural Studies
sind soziologistische und damit objektivistische Ansdtze zu finden, selbst
wenn es zumeist gerade der >Textualismus« der Cultural Studies ist, der kri-
tisiert wird (meistens von jenen, welche die Riickkehr der Soziologie oder
Okonomie in die Cultural Studies einklagen). Wenn nun unter Textualismus
verstanden wird, dafl sich die Analyse — wie etwa in den sprichwdrtlichen
US-amerikanischen Madonna-Studies — auf wenige populirkulturelle >Texte«
beschrankt und Makrostrukturen nicht beriicksichtigt, dann trifft die Kri-
tik allerdings einen wunden Punkt. Nur darf Textualismus nicht wie so
oft durch die Annahme angeblich auflerdiskursiver >objektiver« Strukturen
ersetzt werden, also durch Objektivismus. Wie oben gezeigt, ist sehr wohl
ein Konzept von Diskurs im Angebot, das sich nicht auf einen enggefafiten
Textbegriff reduzieren lafit, sondern gerade auch Diskursformationen wie
etwa jene der Okonomie umfafit. Die hegemonialen Makrostrukturen sind
letztlich genauso diskursiv wie der einzelne Text, der zur Analyse ansteht.
Als Bestandteile einer hegemonialen Formation miissen Makrostrukturen
in letzter Instanz somit als politische Strukturen, nicht als etwa rein 6kono-

24 Ebd,, S. 165.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

258 Oliver Marchart

mische gefafit werden, ist doch Okonomie selbst Teil eines, in den Worten
Gramscis, >historischen Blocksk.

Innerhalb der Cultural Studiesist in diesem Zusammenhang gerade die Arbeit
von Stuart Hall interessant, weil sie sich gegen den Objektivismus stemmt,
ohne dabei in die Falle des Textualismus zu gehen. Nicht umsonst kommt
Halls diskurstheoretischer Ansatz der Essex School am nichsten, ja entwik-
kelt sich diese in direkter Auseinandersetzung mit der Arbeit von Laclau.25
So erweist sich das Konzept der Artikulation als einer der Leitbegriffe der
Cultural Studies 26 Das sollte zumindest den Antiobjektivismus des Ansatzes
garantieren, bedenkt man, dafy nach Laclau die Praxis der Artikulation der
artikulierten Identitit — dem Sozialen — vorgéngig ist. Zugleich wird das
Feld der Kultur fiir die Cultural Studies gleichumfanglich mit dem Feld des
Diskursiven, also mit der Gesamtheit bedeutungserzeugender Praktiken. In
Stuart Halls Worten:

Systems or codes of meaning give significance to our actions. They allow us to
interpret meaningfully the actions of others. Taken together, they constitute our
>cultures«. They help to ensure that all social action is >culturals, that all social
practices express or communicate a meaning and, in that sense, are >signifying
practices«.2’

Wir kénnen also fiir die Cultural Studies die Gleichung aufstellen: Symboli-
sierung = Signifikation = Kultur. Kultur ist im weitesten Sinne als Feld des
Symbolischen zu bezeichnen, auf dem diskursive gesellschaftliche Bedeu-
tung produziert wird.

Des weiteren liegt beiden Ansitzen die Gramscianische Hegemonietheorie
und damit ein politisches Verstdndnis von Kultur zugrunde, wobei hinzuge-
fugt werden muf}, dafl Cultural Studies in threr Birmingham-Variante und He-
gemonietheorie in der Essex-Variante ab einem bestimmten Zeitpunkt — etwa
Ende der 1970er Jahre — auseinanderstrebten und dafy diese Entwicklung
etwas mit der gerade angesprochenen Mikro-Makro-Differenz zu tun hat.

25 Die einzelnen Stadien, in denen Hall seine anfangs durchaus noch vorhandenen objek-
tivistischen Restannahmen revidiert, konnen hier nicht dargestellt werden. Ich beziehe
mich auf die jungste Version der Hallschen Diskursanalyse.

26 Vgl. Jennifer Daryl Slack, The Theory and Method of Articulation in Cultural Studies,
in: David Morley, Kuan-Hsing Chen (Hg.), Stuart Hall. Critical Dialogues in Cultural
Studies, London/New York 1996, S. 112-130.

27 Stuart Hall, The Centrality of Culture: Notes on the Cultural Revolutions of our Time, in:
Kenneth Thompson (Hg.), Media and Cultural Regulation, London/Thousand Oaks/
New Delhi 1997, S. 208.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und leerer Signifikant 259

Widmeten sich die Cultural Studies auf der einen Seite der Produktion und Re-
produktion hegemonialer Praktiken in der Populdrkultur und im Alltag — im
Sinne des von Raymond Williams proklamierten Kulturbegriffs eines whole
way of life -, so interessierte sich die Essex School auf der anderen Seite vor-
nehmlich fir die Konstruktionsweise des jeweiligen hegemonialen Horizonts
einer Gemeinschaft und zieht makropolitische Diskurse zur Analyse heran.
Laclau definiert den Begriff des »imaginiren Horizonts< einer Gemeinschaft
folgendermafien: »The imaginary is a horizon: it is not one among other
objects but an absolute limit which structures the field of intelligibility and
is thus the condition of possibility for the emergence of any object«.28

Eine hegemoniale Anstrengung besteht aus Sicht Laclaus darin, ein solches
Imagindres — als Grenze des in einer bestimmten Gesellschaft Sagbaren
und Denkbaren - zu bestimmen und damit den Horizont des Intelligiblen
festzusetzen. Obwohl das Feld der Kultur in einer post-Gramscianischen
Theorie eine wichtige Rolle spielt, diirfte allerdings auch klar sein, daff es
sich beim Imaginédren um ein Phinomen handelt, dem man nicht allein tiber
mikropolitische Analysen des Alltags und der Populdrkultur gerecht werden
kann. Nicht die Mikrodimension alltiglicher Praktiken steht also fiir Unter-
suchungen der Essex School im Zentrum der Analyse, sondern zumeist sind
es Diskurse im durchaus herkémmlichen Sinn von Politik, also des politi-
schen Diskursfelds. So beschiftigt sich z.B. die Studie einer Laclau-Schiile-
rin mit dem Rasse- und Sexualitéts-Diskurs der britischen >Neuen Rechten«
von Powell bis Thatcher.29 Eine weitere umfangreiche Studie analysiert den
stidafrikanischen Diskurs der Apartheid,?® und andere beschaftigen sich
mit dem Diskurs des rechten Neopopulismus in Europa oder der hegemo-
nialen Formation verschiedenster Nationen.3! Zugegebenermaflen besitzen
mikropolitische Diskurse im Bereich der Kultur insofern makropolitische
Funktion, als durch sie eine hegemoniale Formation artikuliert wird, damit
wird aber das klassische Feld der Politik — wie es von den Cultural Studies
systematisch vernachlissigt wird — noch lange nicht irrelevant.

28 Laclau, New Reflections on the Revolution of Our Time, S. 64.

29 Anna Marie Smith, New Right Discourse on Race & Sexuality. Britain, 1968-1990, Cam-
bridge 1994.

30 Alleta J. Norval, Deconstructing Apartheid Discourse, London/New York 1996.

31 Vgl. Oliver Marchart, Austrifying Europa: Ultra-Right Populism and the New Culture of
Resistance, in: Cultural Studies 16 (2002), S. 809-819; ders., "The Fourth Way« of the
Ultra-Right. Austria, Europe, and the end of Neo-Corporatism, in: Capital & Class 73
(2001), S. 7-14; David Howarth et al. (Hg.), Discourse Theory and Political Analysis.
Identities, Hegemonies and Social Change, Manchester 2000.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

260 Oliver Marchart

Wir kénnen demnach zusammenfassen, dafl die Differenz zwischen der
kulturwissenschaftlichen Diskursanalyse der Cultural Studies und der politik-
wissenschaftlichen der Essex School in threm jeweils unterschiedlichen Fokus
auf entweder mikropolitische oder makropolitische Diskurse zu suchen ist.
Beide gehen, jedenfalls in ihren avanciertesten Varianten, von einer anti-
objektivistischen Theorie aus, die das Soziale als symbolisches Feld versteht,
auf dem Bedeutungen generiert werden, die sich zu hegemonialen Forma-
tionen verdichten. Dabei bleiben sie nicht etwa auf der Ebene der Semiotik
stehen, sondern entwickeln eine Diskurstheorie, die es thnen erlaubt, den
bedeutungsgenerierenden Aspekt sozialer Praktiken innerhalb von Artiku-
lationsstrategien hegemonialer Formationen zu verorten. Dennoch 143t sich
die Fokussierungsdifferenz beider Ansitze dahingehend beschreiben, daf}
das Untersuchungsobjekt der Cultural Studies im wesentlichen >die Kultur<ist
(als Ebene des Symbolischen), wihrend die Essex School den Fokus auf »die
Politik« legt (als Ebene des Symbols, wie wir gleich sehen werden). Obwohl
beide Ansitze keineswegs inkompatibel sind, fehlt dem Cuwltural Studies-An-
satz der kategoriale Apparat, um den Weg der Verdichtung von hegemo-
nialen Strukturen im Feld der Kultur zum imaginiren Horizont einer Ge-
meinschaft auszuweisen. Zwar lassen sich mit den Mitteln der Cultural Studies
Unterordnungsverhéltnisse, wie sie im Feld der Populér- und Alltagskultur
etwa entlang der Achsen gender oder class reproduziert werden, beschreiben,
die Analyse bleibt aber impressionistisch, solange diese Unterordnungsver-
haltnisse nicht im Rahmen der hegemonialen Formation als ganzer verortet
werden. Es stellt sich somit die Frage der Artikulation zwischen Mikropolitik
und Makropolitik.32 Die von kulturwissenschaftlichen Ansdtzen aufgestellte
Gleichung: Symbolisierung = Signifikation = Kultur erweist sich als nicht
ausreichend, insofern die Frage nach dem politischen Aspekt von Bedeu-
tungsfixierung darin unbeantwortet bleibt.

IV Politikwissenschaftliche Diskursanalyse: Der leere Signifikant
als Symbol

Es kénnen an dieser Stelle nicht alle methodischen Implikationen der politi-
schen Theorie bedeutungsgenerierender Praktiken entwickelt werden, auch

32 Vgl. Oliver Marchart, Bridging the Micro-Macro-Gap. Is There Such Thing as Post-Sub-
cultural Politics?, in: David Muggleton, Rupert Weinzierl (Hg.), The Post-Subcultures
Reader, New York/Oxford 2003, S. 83-97.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und leerer Signifikant 261

wenn einige grundlegende epistemologische Implikationen bereits angespro-
chen wurden. Aus diesem Grund werde ich mich auf eine der zentralen Ka-
tegorien der Laclauschen Hegemonietheorie beschrianken, die uns zugleich
die politische Neufassung des klassischen Symbolbegriffs erlauben wird.
Wenn das Ausgangsproblem darin besteht, die Herstellung der Kohirenz
diskursiver Formationen zu theoretisieren, und das hegemonietheoretische
Folgeproblem darin besteht, die Errichtung eines imaginiren Horizonts zu
theoretisieren und damit die Passage vom Mikro- zum Makropolitischen,
dann antwortet Laclau auf beide Fragen mit seinem Konzept des leeren
Signifikanten. Bekanntlich besteht nach Saussure jedes Zeichen (signe) aus
dem Bezeichneten (signifié), also der Vorstellung, und dem Bezeichnenden
(signifians), dem Lautbild bzw. Schriftbild, innerhalb eines relationalen Ge-
samtsystems (langue). Mit Lacan, an den Laclau anschliefit, riickt die Ebene
der Signifikanten in den Vordergrund. Zu untersuchen ist das Verhaltnis
von Signifikanten, wobei Bedeutung das nachtragliche Produkt des diffe-
rentiellen Spiels der Signifikanten bzw. Signifikantenketten ist. Wie auch
bei Foucault sieht Laclau bei Saussure ein ungeldstes Problem in der Frage
der Kohirenz oder Systematizitit des Gesamtsystems bzw. einer Signifikan-
tenkette. Der leere Signifikant ist fir Laclau nun jenes Element, das diese
Kohirenz (wenn auch immer nur partiell) zu gewéhrleisten in der Lage ist.
Laclaus Argumentation lafit sich in sechs Schritte zusammenfassen, die ich
in Form von Thesen oder Postulaten kondensiere und an deren Ende die
Theorie des leeren Signifikanten stehen wird:

1. Signmifikation bedingt Systematiutit. Das folgt aus den Grundannahmen Saus-
sures, denn in jedem Bezeichnungsakt ist die Totalitdt aller Differenzen im-
plizit anwesend. Dazu Laclau:

Von Saussure wissen wir, dafl Sprache (und in Verldngerung: alle Signifikations-
systeme) ein System von Differenz ist, daf} linguistische Identititen — Werte — rein
relational sind und daher die Gesamtheit von Sprache in jedem einzelnen Akt der
Bezeichnung involviert ist. Nun, in diesem Fall wird klar, daf3 Totalitét essentiell
notwendig ist: Wiirden die Differenzen sich zu keinem System zusammenschlie-
fRen, dann wire iiberhaupt keine Signifikation méglich.33

2. Es gibt keime Totalitiit und kein System ohne Grenzen. »Wie auch immer besteht
das Problem darin, daf} die eigentliche Voraussetzung der Signifikation das
System ist und die eigentliche Voraussetzung des Systems dessen Grenzen

33 Ernesto Laclau, Emanzipation und Differenz, aus d. Engl. ibers. von Oliver Marchart,
Wien 2002, S. 66.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

262 Oliver Marchart

sind«. Grenzen aber sind nur angebbar, wenn ihr Jenseits einsichtig ist: »Wir
konnen mit Hegel sagen, dafl das Denken der Grenzen von etwas darauf
hinauslduft, das zu denken, was jenseits dieser Grenzen liegt«.3* Was aber
1st dieses Jenseits? Kann es eine weitere Differenz sein? Offenbar nicht, denn
in diesem Fall wire diese Differenz Teil des Systems selbst, das ja nichts an-
deres ist als die Totalitdt aller Differenzen. Eine blof§ weitere Differenz wire
ununterscheidbar vom System der Differenzen und somit kein >Jenseits«.
Daraus folgt:

3. Das Fenseits des Systems hat den Charakter der Ausschliesung. Die Grenzen des
Systems miissen als radikale Grenzen vorgestellt werden. In anderen Wor-
ten: Das Auflen des Systems steht nicht in einem differentiellen, sondern
in einem antagonistischen Verhéltnis zum Innen, das wiederum nur durch
jenes Auflen konstituiert wird. Fiir Laclau folgt also,

daf} echte Grenzen nie neutrale Grenzen sein kénnen, sondern einen Ausschlufl
voraussetzen. Eine neutrale Grenze wire eine, welche essentiell mit dem zusam-
menhinge, was an ihren beiden Seiten liegt: und diese beiden Seiten wiren einfach
voneinander unterschieden. Wenn eine bezeichnende Totalitit aber genau ein
System von Differenzen ist, dann bedeutet das, dafl beide Teil desselben Systems
sind und daf} die Grenzen zwischen den beiden nicht die Grenzen des Systems
sein konnen. Im Fall einer AusschlieSung haben wir dagegen authentische Gren-
zen, da die Aktualisierung dessen, was jenseits der Grenze der Ausschliefflung
liegt, die Unmoglichkeit dessen beinhaltet, was diesseits der Grenze liegt. Wahre
Grenzen sind immer antagonistisch.3

4. Die Bedingung der Moglichkeit von Differenz ist Aquivalenz. Denn worin sie sich
auch sonst unterscheiden mégen, im Verhiltnis zu ihrem Aufien sind alle
inneren Differenzen dquivalent. Allerdings untergribt diese Aquivalenz nun
umgekehrt deren differentiellen Charakter, was bedeutet, dafy Aquivalenz
nicht nur Bedingung der Méglichkeit von Differenz ist, sondern auch Be-
dingung ithrer Unméglichkeit (also der Unméglichkeit totaler Differenz, 1. e.
eines beliebigen Pluriversums ohne Grenzen).

Einerseits driickt sich jede Differenz selbst als Differenz aus, andererseits 16scht
sich jede selbst als solche aus, indem sie in ein Aquivalenzverhaltnis mit allen an-
deren Differenzen des Systems eintritt. Und wenn wir davon ausgehen, dafl es
nur dort System gibt, wo es radikale Ausschlielung gibt, dann ist diese Spaltung
oder Ambivalenz konstitutiv fiir jede systemische Identitt.36

34 Ebd., S. 66.
35 Ebd., S. 66f.
36 Ebd., S. 67.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und leerer Signifikant 263

Jede Identitit konstituiert sich um diese unauflésbare Spannung zwischen
Differenz und Aquivalenz. Das System als Totalitit wird somit zu einem
unméglichen, aber dennoch notwendigen Objekt.

5. Das unmaogliche Objekt des Systems kann nicht adédiquat représentiert werden, weil
thm kein mégliches Objekt direkt korrespondiert. Die Grenzen des Systems —
insofern sie dem System selbst radikal heterogen sein miissen, um es zu
konstituieren — kénnen nicht direkt aus dem Inneren des Systems heraus
signifiziert werden. In einem Ruckgriff auf ein Wittgensteinsches Motiv
sagt Laclau, daf3 sich die Grenzen der Signifikation zwar nicht bezeichnen
lassen, aber selbst »zeigen« — und zwar im Moment des Zusammenbruchs
von Signifikation:

Aber wenn wir iiber die Grenzen eines Bezichnungssystems sprechen, ist klar, daf} des-
sen Grenzen nicht selbst bezeichnet werden kénnen, sondern sich selbst zeigen miis-
sen als die Unterbrechung oder der Qusammenbruch des Prozesses der Signifikation.37

6. Reprisentation von Systematitit ist nicht ganzlich unmoglich; insofern die Gren-
zen des Systems dieses nicht nur unméglich machen, sondern eben auch
moglich. Allerdings: Jede Reprasentation ist konstitutiv verzerrt oder opak.
Die Mittel der Reprisentation kdnnen nur aus den systeminternen Diffe-
renzen gewonnen werden, die ihrem Zweck - der Reprisentation von Aqui-
valenz — notwendigerweise unangemessen bleiben miissen. Sie kénnen diese
Rolle nur ibernehmen, wenn sie sich spalten: Auf der einen Seite behalten
sie ihren differentiellen Charakter zumindest teilweise, auf der anderen Seite
reprisentieren sie die unmogliche Totalitit. Was Laclau und Mouffe eine
hegemoniale Relation< nennen, ist genau das: Eine bestimmte Partikulari-
tit ibernimmt mehr oder weniger voriibergehend und mehr oder weniger
erfolgreich eine universale Funktion, ohne ihr jedoch je voll genitigen zu
konnen.

Die Logik, die dahintersteht, ist eine Logik der Entleerung des diese un-
mogliche Aufgabe tibernehmenden Signifikanten von seinen partikularen Si-
gnifikaten. Um méglichst viele Differenzen in eine Aquivalenzkette zu brin-
gen, mufl sich dieser Signifikant — als der Name fiir die Kette selbst - von
seinen konkreten Inhalten entleeren. Je umfassender die Kette, desto leerer
der Signifikant. Nehmen wir als Beispiel den Slogan >Freiheit fiir Nelson
Mandela«. Zur Zeit der Apartheid war mit diesem Slogan nicht allein die
Entlassung Mandelas aus der Gefangenschaft gemeint, sondern der Einsatz
des Signifikanten >Freiheit« (aber auch des Signifikanten >Nelson Mandelas)

37 Ebd., S. 66.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

264 Oliver Marchart

zielte auf die Abschaffung des Apartheid-Systems schlechthin und konnte
so die unterschiedlichsten Forderungen und politischen Akteure hinter sich
vereinigen. Mit anderen Worten, ein Signifkant wurde zum Symbol eines
gemeinsamen Kampfes — einer Aquivalenzkette — gegeniiber dem antago-
nistischen Auflen eines unterdriickerischen Regimes. Die Kohérenz eines
Bedeutungssystems wird somit aufgrund der Ubernahme der allgemeinen
Reprisentationsfunktion durch ein partikulares Element dieses Systems ge-
wihrleistet. Der symbolhafte Charakter dieses Elements besteht nicht in
seiner konkreten Bedeutung, sondern darin, daff er diese Représentations-
funktion fiir das Gesamtsystem tibernechmen kann und sich darin von sei-
nen konkreten Bedeutungen gerade entleert.

Laclau selbst bringt dazu das von Rosa Luxemburg inspirierte Beispiel des
politischen Kampfes gegen den Zarismus an, doch andere Beispiele wéren
hier genausogut einzusetzen.38 In einer Situation extremer Unterdriickung,
so Laclau, beginnen Arbeiter einen Kampf um hohere Lohne, der, obwohl
es sich um eine partikulare Forderung handelt, als allgemein antisystemi-
scher Kampf verstanden wird. Das fithrt zur Spaltung der Forderung nach
héheren Lohnen zwischen ithrem konkreten, partikularen Gehalt und der
universalen Funktion der Signifikation des Kampfes gegen zaristische Unter-
driickung per se. Erst aufgrund dieser universalen Funktion kénnen sich
weitere Forderungen - etwa die Forderung liberaler Politiker nach Presse-
freiheit etc. — diesem Kampf einreihen. Diese partikularen Forderungen ver-
bindet untereinander an sich nichts aufler ihrer gemeinsamen antisystemi-
schen Stofirichtung.?3? D.h. der Antagonismus zwischen dem zaristischen
Regime und den aufbegehrenden Kriften ist notwendige Bedingung ihres
Eintritts in eine gemeinsame Aquivalenzkette. Soll nun aber der Kampf der
antisystemischen Krifte als solcher signifiziert werden, muf die Kette als
solche von einem allgemeinen Aquivalent vertreten und signifiziert wer-
den. Eine der partikularen Forderungen tibernimmt diese universale Funk-
tion und hegemonisiert den antisystemischen Kampf (z.B. die Forderung
der Arbeiter). Laclau hat das in einer Grafik veranschaulicht, die ich leicht
modifiziert wiedergebe (Abb. 1). Der Zarismus fungiert hier als das nega-
torische Aufien der Identitit der antisystemischen Krifte. Beide trennt eine
radikale Grenze: ein Antagonismus. Die partikularen Forderungen, hier:

38 Judith Butler, Ernesto Laclau, Slavoj Zizek, Contingency, Hegemony, Universality. Con-
temporary Dialogues on the Left, London/New York 2000, S. 302f.

39 Was iibrigens dazu fithrt, daf§ entsprechende Aquivalenzketten nach einem erfolgreich
gefithrten Kampf auch relativ schnell wieder desintegrieren kénnen.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und leerer Signifikant 265

Signifikanten vereinen sich gegeniiber dem negatorischen Auflen zu einer
Aquivalenzkette: S1 -S2 - S3 - S4... Dabei bleiben sie in sich geteilt, was
durch die jeweils geteilten Kreise angedeutet sein soll, zwischen der Ebene
threr partikularen Bedeutung (ihres konkreten >urspriinglichen« Signifikats)
und ihrer gemeinsamen antisystemischen Bedeutung. Ein Signifikant unter
anderen, S1, tritt schliefllich aus der Kette heraus, um die dquivalentielle
Dimension als solche zu bezeichnen.*? Insofern der Signifikant diese allge-
meine Aufgabe tibernimmt, wird er, so die von mir vorgeschlagene Erwei-
terung des Laclauschen Modells, zum Symbol.

Zarismus

S1

Abb. 1 Die Funktion des leeren Signifikanten (S1)

V  Fazit

Der Unterschied des politikwissenschaftlichen Ansatzes zur kulturwissen-
schaftlichen, d. h. mikropolitischen Sicht von Signifikation diirfte damit deut-
lich geworden sein: Fiir die Cultural Studies ist das Feld der Kultur (und der

40 Die von mir in Abweichung von Laclaus Nomenklatur vorgeschlagene Abkiirzung des
leeren Signifikanten zu S1 spielt natiirlich auf das Konzept des Herrensignifikanten La-
cans an, der zwar heimlicher Pate des Laclauschen leeren Signifikanten ist, von Laclau
aber nirgendwo eigens erwihnt wird. Inzwischen hat sich im Rahmen der Essex School
eine Lacanianische Richtung etabliert, die genau an dieser Schnittstelle zwischen Laclau
und Lacan arbeitet und die politikwissenschaftliche Diskursanalyse mit dem Lacanschen
Kategorienapparat querliest. Vgl. Yannis Stavrakakis, Lacan & the Political, London/New
York 1999; Jason Glynos, Yannis Stavrakakis, Encounters of the Real Kind: Sussing Out
the Limits of Laclau’s Embrace of Lacan, in: Simon Ciritchley, Oliver Marchart (Hg.),
Laclau. A Critical Reader, London/New York 2004; Oliver Marchart, Das unbewufite
Politische. Zum psychoanalytic turn in der politischen Theorie: Jameson, Butler, Laclau,
Ziek, in: Jurgen Trinks (Hg.), Bewufitsein und Unbewufites, Wien 1999, S. 196-234.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

266 Oliver Marchart

gesellschaftlichen Symbolproduktion) gleichbedeutend mit dem signifikato-
rischen Feld von Differenzen. Das >Makro-Prinzip< der hegemonialen Ver-
einheitlichung dieses Feldes vermégen die Cultural Studies jedoch genauso-
wenig anzugeben wie die Diskursanalyse Foucaults und seiner soziolingui-
stischen Nachfolger. Von den drei diskutierten Spielarten hegemonietheo-
retischer Diskursanalyse — sozialwissenschaftlicher, kulturwissenschaftlicher
und politikwissenschaftlicher — stattet uns nur die Diskursanalyse der Essex
School mit einer angemessenen Theorie der makropolitischen Dimension
und dadurch mit einem politischen Symbolbegriff aus, der die Ebene des
Symbolischen als Feld blofier Differenzen tibersteigt. Das ist der Diskursana-
lyse der Essex School moglich, weil sie die Frage nach der Kohérenz diskur-
siver Formationen mit der Einfihrung der Kategorie der antagonistischen
Aquivalenz zu beantworten weifi. Ein Feld der Differenz kohiriert alleine
gegentber einer allen Differenzen radikal heterogenen Instanz, die ein Prin-
zip der Aquivalenz in das Feld der Differenz einfiihrt.

Diese Instanz, die Instanz des Antagonismus, negiert den differentiellen Cha-
rakter der Signifikanten, wodurch gegentiber diesem negatorischen Aufien
im Feld der Differenzen Aquivalenz- und damit Kohirenzeffekte entstehen.
Im Prozef} ihrer Aquivalenzierung werden die Signifikanten aus ihren vor-
maligen Konstellationen (ihrer Verstreuung) herausgerissen und treten in
das ein, was Laclau und Mouffe Aquivalenzketten nennen. Ein Signifikant
aus dieser Kette iibernimmt nun die Aufgabe des »allgemeinen Aquivalentse,
also die Aufgabe, die Kette als solche zu hegemonisieren und zu reprisen-
tieren. Genau diese universale Aufgabe als allgemeines Aquivalent erfordert
aber seine Entleerung von partikularen Inhalten. Der Signifikant wird zum
Symbol. Daraus zieht die politische Diskursanalyse die — moglicherweise
kontraintuitive — Schlufifolgerung, daf} ein Symbol gerade kein besonders
rreicher« Signifikant (reich< an Signifikaten) ist, sondern ein besonders >ar-
mers, sprich leerer Signifikant.

Von entscheidender Bedeutung ist, will man die ganze Pointe dieser Refor-
mulierung des Symbolbegriffs erfassen, dafl uns die doppelte Funktion des
Symbols nicht entgeht. Einerseits handelt es sich um einen ganz gewthnli-
chen partikularen Signifikanten aus der Reihe aller anderen Signifikanten
einer Aquivalenzkette. Andererseits signifiziert dieser Signifikant eben nicht
allein etwas Partikulares, sondern er signifiziert die Einheit dieser Kette als
solche. Mit anderen Worten, das Symbol signifiziert das eigentliche Prinzip
der Kohdrenz einer diskursiven Formation, ja, politisch gesprochen, einer
Gemeinschaft. Ein Symbol ist ein Symbol von Kohirenz, von Systematizitit,
ja Signifikation an sich, noch bevor es etwas Konkretes — eine konkrete Dis-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Symbol und leerer Signifikant 267

kursformation, ein konkretes System — symbolisiert. Politisch gesprochen
signifiziert das Symbol das Prinzip von Ordnung (Ordnung ¢o ipso) und die
Fiille von Gemeinschaft (das Prinzip der Gemeinschaftlichkeit), noch bevor
es eine konkrete Ordnung oder ein konkretes Gemeinwesen signifiziert. Das
ist es, was alle Symbole miteinander verbindet: thre Leere, die Fiille signifi-
ziert. Insofern Koharenz aber nur qua Antagonismus bewerkstelligt werden
kann, gelingt diese Symbolisierungsleistung der Fiille von Gemeinschaft le-
diglich unter Inanspruchnahme eines negatorischen Aufien: der Abwesen-
heit dieser Fiille, der Abwesenheit von Ordnung. Erst vor dem Hintergrund
von Antagonismus und Dislokation ist politische Kohérenz signifizierbar.4!
Wir miissen also mit dem scheinbaren Paradox zu Rande kommen, daf}
die Signifikation der Gemeinschaft selbst nicht anders bewerkstelligt wer-
den kann als durch eine Bewegung, die ich als >De-Signifikation< bezeich-
nen mochte. Jener Signifikant, der das Feld der Differenzen einer Aquiva-
lenzkette einschreibt, kann dies nur um den Preis der eigenen Entleerung.
Die Kohirenz einer diskursiven Formation ist somit nichts anderes als der
Effekt dieses Entleerungsprozesses. Wahrend fir die Cultural Studies, die
keinen makropolitischen Symbolbegriff kennen, also die Gleichung gilt:
Symbolisierung = Signifikation = Kultur, stellt die hegemonietheoretische
Diskursanalyse der Essex School eine andere Gleichung auf: Symbolisierung
= De-Signifikation« = Politik. Wir wiren damit bei der politischen Refor-
mulierung des Symbolbegriffs angelangt: Ein Symbol ist ein Signifikant, der
nichts anderes signifiziert als die eigene Leere — und damit die (abwesende)
Fiille der Gemeinschaft.

41 Zum terminus technicus Dislokation vgl. Laclau, New Reflections on the Revolution of Our
Time, pass.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In ,



https://doi.org/10.5771/9783968216645

MORITZ BASSLER

Die kulturpoetische Funktion des Symbols
Ein Verwendungsvorschlag in Anknlipfung an Goethe

Alles was geschieht ist Symbol, und, indem es vollkommen sich selbst darstellt,
deutet es auf das Uebrige. In dieser Betrachtung scheint mir die hochste Anma-
Bung und die héchste Bescheidenheit zu liegen.

»Alles was geschieht ist Symbol« — das ist offenkundig Unsinn, wie All-Aussa-
gen dieser Art generell. Es ist leicht, solche Sitze (etwa auch das vielgeschol-
tene >Alles ist Text) als sinnlos zu kritisieren, allerdings nur, wenn man sie
als ontologische mifiversteht. Produktiver wire es, sie als methodologische
Programme zu begreifen — Goethes Satz hiefle dann etwa: >Alles 143t sich
im symbolischen Modus konstruieren, verstehen oder lesen«. Der Rhein-
fall in Schaffhausen, das zerbombte Anwesen des Grofivaters in Frankfurt,
Flofler auf der Saale, das St.-Rochus-Fest zu Bingen - alle natiirlichen und
kulturellen Phanomene kénnen symbolisch werden, wenn man sie als Falle
betrachtet, die, so Goethe 1797 an Schiller,

in einer charakteristischen Mannigfaltigkeit, als Reprasentanten von vielen an-
dern dastehen, eine gewisse Totalitdt in sich schlieflen, eine gewisse Reihe fordern,
Ahnliches und Fremdes in meinem Geiste aufregen und so von aufien wie von
innen an eine gewisse Einheit und Allheit Anspruch machen.2

Auf dieser Ebene mufl man noch keine Ontologie bemiihen. Totalitit und
Mannigfaltigkeit sind die Bedingungen dafiir, daf§ etwas iiberhaupt als Pha-
nomen in Erscheinung tritt - man muf} es nach auflen abgrenzen und nach
innen seine Teile in einen Bezug bringen kénnen, der das Ganze ausmacht.
Das ist Aufgabe einer immanenten Analyse. Vom Rheinfall schreibt Goethe
an Schiller: »Ich habe auf der Stelle das Phanomen in seinen Teilen und im

1 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Carl Ernst Schubarth, 2. April 1818, in: ders., Goe-
thes Werke, hg. im Auftrag der Grofherzogin Sophie von Sachsen, Weimar 1887-1919,
Abt. 4, Bd. 29, S.121-123, hier S. 122. Im folgenden zitiert mit der Sigle WA.

2 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16. [und 17.] August 1797, in: Sieg-
fried Seidel (Hg.), Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, Miinchen 1984, Bd. 1
Briefe der Jahre 1794-1797, S. 383-386, hier S. 384.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

270 Moritz Bafller

ganzen, wie es sich darstellt, zu fassen gesucht«.3 Anhand der nachgelas-
senen Aufzeichnungen der Schweizer Reise 14ft sich recht konkret nach-
vollziehen, wie dieses >Zu-fassen-Suchen< vonstatten geht: in einem Prozef}
schriftlichen Formulierens namlich, zunéchst in Notizform, dann in immer
weiteren Ausarbeitungen. Das Durcharbeiten des Phanomens, das die Vor-
aussetzung fiir seine Ubertragung auf alles »Uebrige« ist, hat die Form der
Durcharbeitung des eigenen Textes. Gemeinhin stellt man sich das symbo-
lische Schauen so vor, wie etwa Jirgen Stenzel formuliert: »Im Prozef§ des
Benennens blickt die Reflexion bis auf den Grund des Angeschauten und
erkennt dort ein Grundmuster des Weltgeschehens«.4 Das Bild vom Grund
jedoch, das ja das Transzendieren einer Oberfliche voraussetzt, fihrt in die
Irre. Das Benennen stellt die Oberfliche schliefilich erst her, die anschlie-
lend zeichenhaft wird.

Dafl Goethes Symbol-Konzept nicht naiv ist, versteht sich ohnehin. In den
entscheidenden Phasen wird es in der Auseinandersetzung mit Kants Schrif-
ten und unter den kritischen Augen Schillers entwickelt. Dennoch bleiben
die bekannten zeichentheoretischen Einwande: Man bediirfe bereits der
Kategorien, um Abgrenzungen und Teil-Ganzes-Relationen iiberhaupt her-
zustellen. Die Ontologie, so das Argument, komme spitestens dort hinein,
wo die Phianomene als gegebene, ihre innere Ordnung als organische und
ithre Semiose als die eines natiirlichen Zeichens vorausgesetzt werden. »Die
Realitit« — so formuliert es Titzmann — »muf} [hier] Bedeutung haben, da-
mit die Kunst keine zu haben braucht«.’ Es ist diese Voraussetzung einer
préexistenten Sinnordnung namens >Natur, die der Literaturwissenschaft
(post Serensen) am Symbolbegriff der Goethezeit als nicht operationalisier-
bar und dementsprechend nicht mehr anschlufifiahig erschien.6

3 Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 25. September 1797, in: Seidel, Der
Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, Bd. 1, S. 415-418, hier S. 418.
4 Jurgen Stenzel, Symbolische »Scheitholzfloss-Anarchie« oder Meisterschaft und Dilet-
tantismus, in: Jahrbuch des Freien deutschen Hochstifts 1999, S. 52-67, hier S. 59.
5 Manfred Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Walter
Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie. Symposion Wolfenbiittel 1978, Stutt-
gart 1979, S. 642-665, hier S. 658.
Vgl. ebd. sowie Robert Stockhammer, Spiraltendenzen der Sprache. Goethes Amyntas
und seine Theorie des Symbols, in: Poetica 25 (1993), S. 128-154, bes. S. 129f.; Heidi
Krueger, Allegory and Symbol in the Goethezeit. A Critical Reassessment, in: Gertrud
Bauer Pickar, Sabine Cramer (Hg.), The Age of Goethe Today. Critical Reexamination
and Literary Reflection, Miinchen 1990, S. 50-68; Christian Moser, Sichtbare Schrift,
lesbare Gestalten. Symbol und Allegorie bei Goethe, Coleridge und Wordsworth, in: Eva
Horn, Manfred Weinberg (Hg.), Allegorie. Konfigurationen von Text, Bild und Lektiire,
Opladen/Wiesbaden 1998, S. 118-132.

(=}

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Die kulturpoetische Funktion des Symbols 271

Bereits Schiller hatte, mit anderen Worten, aber strukturgleich, gegen Goethes
symbolische Empfindungen eingewandt:

Sie driicken sich so aus, als wenn es hier sehr auf den Gegenstand ankdme, was
ich nicht zugeben kann. Freilich, der Gegenstand mufl etwas bedeuten [...]; aber
zuletzt kommt es auf das Gemit an, ob ihm ein Gegenstand etwas bedeuten soll,
und so deucht mir das Leere und Gehaltreiche mehr im Subjekt als im Objekt
zu liegen.”

In Adaptation dieses Arguments und im Zuge einer modernen Neubewer-
tung der Allegorie galt Goethes Symbolik lange Zeit, ja bis heute als sozu-
sagen unrechtmiflig naturalisierte Allegorik, poetisch erfolgreich, aber in
jeder anderen Hinsicht fragwiirdig.

Warum sollte sich daran etwas geandert haben? Ein Indiz ist beispielsweise,
dafl der lange Zeit konsensfihige allegorische Modus im Zuge des soge-
nannten cultural turn offenbar neu zur Debatte steht. Walter Haug nennt
ihn geradezu »die krudeste Form der Usurpation des Fremden«:# »Allego-
resen funktionieren, wie die christlich-mittelalterliche Hermeneutik es de-
monstriert hat, unfehlbar und immer. [...] Man kann also Texte allegorisch
jedem kulturgeschichtlichen Modell anbequemen«.?

Fragt man nach dem konkreten historisch-kulturellen Ort von Bedeutun-
gen, so verliert das rein zeichentheoretische Prinzip der Arbitraritit zwar
nicht an Giiltigkeit, aber an Interesse, an Aussagekraft. Die wieder und
wieder bestatigte Artifizialitit, Rhetorizitit und Vorgeformtheit eines jeden
vermeintlich natiirlich gegebenen Sinns galt im Zeichen von Poststruktura-
lismus und Dekonstruktion noch als Quintessenz intelligenter Analysen. In
kulturwissenschaftlicher Perspektive erscheint sie jedoch tendenziell nicht
mehr als die Losung, sondern eher wieder als das Problem. Kulturell wird
eben stindig Bedeutung hergestellt und tibertragen; kulturpoetische Lektii-
ren stellen sich der Aufgabe, das jeweilige Prinzip der Ubertragbarkeit von

7 Friedrich Schiller, Brief an Johann Wolfgang Goethe, 7./8. September 1797, in: Seidel,
Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, Bd. 1, S. 402-406, hier S. 404.

8 Walter Haug, Literaturwissenschaft als Kulturwissenschaft?, in: DVjs 73 (1999), S. 69-93,
hier S. 76 f.

9 Ebd., S. 75.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

272 Moritz Bafller

einem auf das andere anzugeben, eine Aufgabe, die nur objektseitig, in der
Analyse der jeweiligen Kultur, zu 16sen ist. Ein blofRes generelles Bewufitsein
fur die Arbitraritit solcher Zeichenvorgéinge und fiir den eigenen Konstruk-
tivismus tragt da nicht sehr weit.

Damit ist aber eine Konstellation innerhalb der aktuellen Theoriediskussion
markiert, von der aus ein erneuter Blick auf Goethes Symbolik sich lohnen
konnte. Und es gibt weitere Indizien: Auch die Hermeneutik etwa, die in
den letzten Jahren wieder an Boden gewonnen hat, findet - man mége mir
diese Simplifikationen nachsehen - den Grund der Ubertragbarkeit, der
rezeptionsseitig zugleich der Grund der Verstehbarkeit ist, in der >Natur,
nimlich in der Natur des Menschen. Anthropologische Konstanten sind
es, die, nach Abgleichung sprachlicher und kultureller Unterschiede, die
Verschmelzung der Horizonte ermdglichen. Folgerichtig firmiert die kultur-
wissenschaftliche Seite der neuen hermeneutischen Orientierung denn auch
unter dem Label >Literarische Anthropologie«. Nun ist es freilich gerade die
Hermeneutik, der Haug das allegorische Verfahren zuschreibt und dergegen-
uber er, der vemeintliche Traditionalist der Debatte, die textualistischen An-
sitze von Clifford Geertz und Stephen Greenblatt ins Feld fithrt. Die Fronten
verlaufen also quer zu den Vektoren der Problemstellung. Versuchen wir
zu systematisieren:

Als positives Merkmal der Allegorie gegeniiber Goethes Symbolik gilt die
explizite Kiinstlichkeit des Ubertragungsmodus. Allegorie ist bewufite, be-
griffliche Konstruktion. Haugs Einwand ist im Grunde der Goethes: Eine
Allegorese ist allenfalls dort am Platze, wo das zu Deutende »sich schon
selbst einem Modell ausgeliefert hat«,wo es »genuin allegorisch« konstruiert
ist, im Sinne einer hineingelegten zweiten Bedeutung.l9 Damit rekurriert
das Verfahren notwendigerweise auf eine verschliisselnde Instanz, auf den
»Witz< und die Intention eines Autors; es zielt auf Riickiibersetzung in eine
cigentliche Bedeutung. Und genau darin liegt die Ubereinstimmung mit
hermeneutischen Verfahren: Um ein gegebenes Syntagma zu semantisieren,
konstruiert die Lektiire in beiden Fillen ein zweites, strukturgleiches Syn-
tagma dazu, das dann allein die Semantisierung leisten soll — thin description
sozusagen. Dieses zweite Syntagma gehort der jeweils eigenen Sprache, dem
eigenen Wissen, der eigenen Kultur an; es selbst ist, als ein per definitionem
immer schon verstandenes, semantisch unproblematisch.

De Mans Allegorik zielt darauf ab, dafl solche Verschiebungen im Prinzip
nicht stillzustellen sind, sondern in die Dissemination laufen. Das ist rich-

10 Ebd., S. 77. Vgl. den Zusammenhang dort u. bes. Anm. 20.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Die kulturpoetische Funktion des Symbols 273

tig — im Prinzip. In jedem konkreten Fall einer verstehenden Lektiire wird
aber dennoch eine Stillstellung der Semiose praktiziert, nach dem oben be-
schriebenen Muster. Hier offenbart sich, bei allen Unterschieden, eine ba-
sale Strukturgleichheit zwischen Dekonstruktion und Hermeneutik.

Demgegeniiber entwirft Goethes Symbolik in der Tat das komplexere Ver-
fahren — eben weil sie von Beginn an nicht als Konstruktionsweise angelegt
ist. An dieser Stelle wiren zunichst theologische Vorstellungen des Kon-
zeptes abzuwehren. Dafl Goethe Kants quasi-gottlichen wntellectus archetypus
bemiiht, besagt nur: Seine Symbolik ist als Lektiire- und Sinngebungsver-
fahren von Phidnomenen angelegt, hinter denen eben nicht der >Witz« eines
allzumenschlichen Autors steht. An Stelle des Autor-Gottes treten mit >Na-
tur< und >Kultur< vielmehr Instanzen, deren Erscheinung die Gestalt »der
millionenfachen Hydra der Empirie« hat.!! Eine menschliche Regel- und
Sinnhaftigkeit mufl thnen erst abgerungen werden. Man kénnte das sym-
bolische Verfahren demnach geradezu als Antwort auf das Problem einer
sdkularisierten Hermeneutik beschreiben. Goethes Rede von den Erschei-
nungen, die »eine gewisse Reihe fordern, Ahnliches und Fremdes in [s]einem
Geiste aufregen« usw. belegt, dafl dabei die Zeichen-, d.h. Texthaftigkeit
des angeblich bloff Geschauten — und damit die Artifizialitdt der eigenen
Lektiire — keineswegs verschleiert wird. Goethes Programm des »bloflen
Sehens«12 ist deshalb nicht als Verdrangung der eigenen Methodik zu lesen
(wie etwa Christian Moser das tut),!3 sondern als Versuch ihrer abgrenzen-
den Formulierung.

Schon die erste Voraussetzung, dafl ein symbolisches Phanomen »vollkom-
men sich selbst darstellt«, ist das Ergebnis einer methodischen Operation.
Es erfordert schlicht und einfach eine wiederholte Rezeption. Goethe ist
nur kurz in Schafthausen, doch fihrt er in dieser Zeit mehrfach und zu ver-
schiedenen Tageszeiten an den Rheinfall. Erst in der Wiederholung schalt
sich ein konstantes Muster des Phidnomens »in seinen Teilen und im gan-
zen«, mit anderen Worten: ein Syntagma heraus. Noch deutlicher ist das
beim Romischen Carneval: Im ersten Jahr macht die »grofle Masse sinnlicher

11 Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16. [und 17.] August 1797, S. 385.
12 Ebd., S. 383f.
13 Vgl. Moser, Sichtbare Schrift, lesbare Gestalten.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

274 Moritz Bafller

Gegenstande« auf Goethe »weder einen ganzen noch einen erfreulichen
Eindruck«;!4 erst beim zweiten Mal fallt ihm auf,

daf} dieses Volksfest wie ein anderes wiederkehrendes Leben und Weben seinen
entschiedenen Verlauf hatte. Dadurch ward ich nun mit dem Getiimmel ver-
sohnt, ich sah es an als ein anderes bedeutendes Naturerzeugnis und National-
ereignis. 1

Wias geht hier vor, zeichentheoretisch gesprochen? Die wiederholte Anschau-
ung des Gleichen schafft eine Reithe von Okkurrenzen, zwischen denen
Aquivalenzen und Differenzen sichtbar werden. So wird, in der paradig-
matischen Strukturgleichheit mit sich selbst, der entschiedene Verlauf, die
syntagmatische Ordnung eines Phanomens erkennbar. Nicht der hermeneu-
tische Vergleich mit dem eigenen Vorwissen liegt der Bedeutung zugrunde,
sondern der Vergleich wiederholter Anschauungen. Das Ergebnis dieses
Vergleichens hat, wie gesagt, Textform. Alles, was geschieht, kann Symbol
sein, es ist dann aber zugleich Text. Der syntagmatische Teil eines Textes
ist ja nichts anderes als die Speicherung eines entschiedenen Verlaufes zum
Zwecke seiner Wiederholbarkeit, jetzt auch i absentia des Phanomens.

Erst im zweiten Schritt wird dieser Text zur Grundlage weiterer Anschliisse
und Ubertragungen und damit von Semantisierung im engeren Sinne. Wie
kann ein solcherart festgestelltes Phanomen reprisentativ werden, nach
welchen Regeln wird es zu Reihen, Ahnlichem und Fremdem in Beziehung
gesetzt? Jakobson zufolge kann der Diskurs tiber Nachbarschaft (Kontigui-
tit) oder Ahnlichkeit (Aquivalenz) fortgeschrieben werden. Beides wird bei
Goethe von einem Prinzip geleitet, das man mit Geertz als local knowledge be-
zeichnen konnte. In den Wahlverwandtschafien heifdt es in diesem Sinne: »Nur
der Naturforscher ist verehrungswerth, der uns das Fremdeste, Seltsamste,
mit seiner Localitét, mit aller Nachbarschaft, jedesmal in dem eigensten Ele-
mente zu schildern und darzustellen weif3«.16

Lokalitat und Nachbarschaft kénnen kontige Assoziationen ausldsen, so
heiflt es etwa angesichts des geflofiten Holzes, dafl hier »kiinftige Stadt-
und Landgebdude zu hunderten roh auf dem Wasser schweben«, deren
Baumeistern Gliick gewiinscht wird.!7 Lokales Wissen stellt aber auch Fura-

14 Johann Wolfgang Goethe, Das Romische Karneval, in: ders., Werke, hg. von Erich
Trunz u.a., Miinchen 11982, Bd. 11, S. 484-515, hier S. 484.

15 Johann Wolfgang Goethe, Februar 1788, in: ders., Werke, Bd. 11, S. 519-523, hier S. 520.

16 Johann Wolfgang Goethe, Die Wahlverwandtschaften. Ein Roman, WA 1.20, hier
S.292.

17" Johann Wofgang Goethe, Brief an Zelter, 19. Miarz 1818, WA IV.29, S. 88-92, hier S. 92.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Die kulturpoetische Funktion des Symbols 275

digmen zur Verfiigung, so wird das >Romische« an sich zum semiotischen
Resonanzraum, innerhalb dessen die Verrucktheiten des Karnevals Sinn
bekommen. Auch normalerweise werde in Rom néamlich »[k]eine Leiche [...]
ohne vermummte Begleitung der Briiderschaften zu Grabe gebracht; die
vielen Moénchskleidungen gewdhnen das Auge an fremde und sonderbare
Gestalten; es scheint das ganze Jahr Karneval zu sein«.!8

v

Solche lokalen Kontextualisierungen mufl man wohl kaum unter massi-
ven Ontologieverdacht stellen. Allerdings machen sie nun das Problem sicht-
bar, das auch fir gegenwirtige kulturwissenschaftliche Kontextualisierungs-
verfahren virulent bleibt: Woher weif3 ich, was noch lokaler Kontext ist und
wo die eigenméchtige Vergleichskompetenz des Interpreten beginnt?
Naturgemafd stellt sich dieses Problem zuerst bei echten Ubertragungsfi-
guren. Bekanntlich konstatiert Goethe im Rahmen seiner craniologischen
Forschungen eine Strukturgleichheit zwischen Schépsen- und Menschen-
schiadel und schliefit so auf den menschlichen Zwischenkieferknochen.
Man muf} sich freilich klarmachen, dafy um 1800, ein halbes Jahrhundert
vor Darwin, die paradigmatische Reihe der Schidel noch durch keine Evo-
lutionstheorie gedeckt ist, die diese Analogie als Homologie naturalisieren
konnte. Goethes Symbolik arbeitet also auf demselben Terrain wie die Kri-
tik der teleologischen Urteilskrafl. Wo Kant mit komplizierten Als-ob-Figuren
arbeitet, unterlegt Goethe das allgemeinste Prinzip, das ihm zur Verfiigung
steht — die >Natur«.

Die Vorwiirfe gegen einen ontologisierenden Symbolbegriff greifen erst
dort, wo dieser universale Naturbegriff universale Ubertragungen legiti-
miert, die nicht mehr dem Prinzip der Lokalitit gehorchen. Dies ist der Fall,
wenn der rémische Karneval am Aschermittwoch zum Sinnbild des mensch-
lichen Lebens gerinnt, die grofien und kleinen Fl6f8holzer fiir Professionali-
tat und Dilettantismus stehen oder bei der Betrachtung des Rheinfalls sehr
allgemeine Prinzipien der folgenden Art formuliert werden: »Das dauernde
Ungeheure muf} uns immer wachsend erscheinen [...]. So erscheinen uns
schone Personen immer schoner, verstdndige verstindiger«.19

18 Goethe, Das Romische Karneval, S. 487.
19 Johann Wolfgang Goethe, Aus dem Nachlafi. Reise in die Schweiz 1797, bearbeitet von
Johann Peter Eckermann, WA 1.34.1, S. 201-445, hier S. 358.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

276 Moritz Bafller

Was hier geschieht, wire nun in der Tat mit Allegorik besser bezeichnet.
Hier wird Sinn nicht mehr nur gefunden, sondern tibertragend gesetzt, dazu
noch iiber eine zwischengeschaltete Abstraktion. — Wo das Lokalitétsprin-
zip aufgegeben wird, tendiert Goethes Symbolik auch stilistisch ins Sen-
tentidse. Insofern solche Analogien nicht dem menschlichen Witz, sondern
der >Natur« selbst zugerechnet werden, wird diese zum locus universalis, zum
Prinzip allgemeiner Ubertragbarkeit gemacht. Jenseits der symbolischen
Praxis ist diese >Natur¢, wie das Schidel-Beispiel zeigt, aber nicht theoreti-
siert. Sie kommt nicht dogmatisch als eine Lehre daher, die man zuerst zu
glauben hitte, um dann bestimmte Analogien nachzuvollziehen. >Natur« ent-
steht vielmehr erst im Zuge dieser Ubertragungen - wo sie epistemologisch
oder ésthetisch gelingen, dort wird eine naturhafte Analogie gestiftet. Eine
symbolische Lektiire kann scheitern, wo sie jedoch gelingt, ist ihr Ergebnis
»Natur< und also wahr — man kann nicht, wie bei der Allegorese, falsch ent-
schliisseln. Symbolik arbeitet, so gesehen, an der Poiesis von >Natur¢; und wo
sie dem Prinzip der Lokalitdt gehorcht, tut sie das durchaus erfolgreich.

\Y

Seit 1800 hat die Entdeckung der >Kultur< iiber den Historismus und den
linguistic turn zu einer Arbitrarisierung aller Zeichenverbindungen gefiihrt.
Unter dieser unhintergehbaren Bedingung sind die Instanzen, die fir Mog-
lichkeit und Bedeutung metaphorischer und metonymischer Relationen
einstehen, also die jeweiligen Kulturen. Damit wiederholt sich das Problem,
dessen Losung das Goethezeitliche Symbol war,20 heute als Problem der
Kulturwissenschaft: Wie unterscheide ich in einer historisch spezifischen
Kultur gegebene Zusammenhinge von nachtraglichen kulturwissenschaftli-
chen Konstrukten? Oder: Wie vermeide ich die Allegorese als »die krudeste
Form der Usurpation des Fremden«?2! Ankniipfend an Goethes Symbolik
wiren dazu die folgenden Schritte zu vollziehen:

Zunichst ist Goethes >Natur< durch >Kultur¢, und zwar eine bestimmte Kul-
tur, zu ersetzen. Eine semiotisch gefafte Kultur ist fiir uns jenes System,
das die Kontiguitit und Ubertragbarkeit von Dingen und Zeichen regiert.

20 Vgl. Moritz Bafiler, Goethes Poetik der Kultur. Dichte Beschreibung, Allegorie und Ironie
im Sankt-Rochus-Fest zu Bingen, in: Denise Blondeau, Gilles Buscot, Christine Maillard
(Hg.), Jeux et fétes dans 'ccuvre de J. W. Goethe, Straflburg 2000, S. 107-126.

21 Haug, Literaturwissenschaft als Kulturwissenschaft?, S. 76 {.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Die kulturpoetische Funktion des Symbols 277

Universale Vergleichbarkeit bekommt auf diese Weise einen lokalen Index.
Zweitens sind die Phinomene, deren Bedeutung innerhalb dieser Kultur
bestimmt wird, durchweg textuell zu konzipieren. Erst im intertextuellen
Vergleich semantisieren sich die Texte einer Kultur gegenseitig; dem nach-
geborenen Wissenschaftler gelingt so, strukturalistisch gesprochen, die Re-
konstruktion lokaler Paradigmen. Eine Symbolik, die einer derart operativ
bestimmten Textualitit vorausldge, gab es schon bei Goethe nicht. Drittens
schliefSlich halte man sich beim Vergleichen an die lokal, also im Textkorpus
des jeweiligen kulturellen Archivs vorfindlichen Kontiguititen und Ubertra-
gungen, nach dem Motto: Nihil est in paradigmate, quod non fuerit in syntagmate.
In den Phianomenen, d. h. in den Texten selbst wird die Poiesis von >Kultur«
praktiziert, und nirgendwo sonst ist sie analysierbar.

Mit anderen Worten: Nur der Kulturwissenschaftler ist verehrungswert, der
dem einzelnen Text »mit seiner Localitit, mit aller Nachbarschaft« seine
kulturellen Gesetzmifligkeiten abliest. Sein Projekt konnte man auch heute
noch (oder wieder) als symbolisches bezeichnen. Es kann scheitern; wo es
jedoch gelingt, ist sein Ergebnis >Kultur< und also wahr. Anders als die Neo-
hermeneutik wiirde man dabei den lnguistic turn nicht fiir den cultural turn
verraten, denn was hier >Kultur< heifdt, entsteht ja erst in den rhetorischen
Figurationen selbst.

Dagegen ist jeder Versuch, das Symbolische in explizitem Gegensatz zum
Textuellen zu aktualisieren — etwa als Hort einer widerstindigen materi-
alen Evidenz, die nicht in ihrer Vermittlungsfunktion aufgeht — zwar sympa-
thisch, aber analytisch wenig ergiebig. Es ist zwar richtig, daf§ symbolische
Zusammenhdnge nicht auktorial zurechenbar sind und daher nicht care et
distincte expliziert, geschweige denn auf eine intendierte Aussage reduziert
werden koénnen; eine differentia specifica zu anderen, insbesondere zu textuel-
len Zusammenhiangen ist daraus jedoch nicht abzuleiten. Das vermeintlich
Vorsemiotische des symbolischen Bezugs verweist nur auf bereits naturali-
sierte kulturelle Zusammenhénge. Das Symbol ist der Tropus sekundarer
Naturalisierung schlechthin, es macht sich an Dingen fest oder besser: be-
hauptet, selbst Ding zu sein. Eine Rehabilitation des Symbolbegriffes, wie
ich sie hier vorschlage, geht von der Einsicht aus, dafl diese Naturalisie-
rungseffekte unumganglich sind, daf} sie nicht per se suspekt sind, sondern
eine positive, kulturpoetische Funktion haben. Die Erkenntnis, dafl ihre
Einheit und Dinghaftigkeit auch nur eine rhetorisch gemachte ist, hat uns
lange begeistert, und selbstverstindlich behalt sie ihre Giltigkeit. Inzwi-
schen erscheint jedoch die Analyse eben dieser kulturpoetischen Funktion
als die spannendere interpretative Herausforderung.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

278 Moritz Bafller

Jede kulturwissenschaftliche Analyse, die heute mit dem Symbolbegriff ar-
beiten will, steht daher vor einer doppelten Aufgabe: Zum einen hat sie die
Herkunft des Symbols und seiner naturalisierenden Wirkung zu bestimmen,
also eine Art Etymologie des Symbols zu betreiben, zum anderen aber wird
sie die Stellung des betreffenden Symbols im kontextuellen Gefiige seiner
Kultur beschreiben, also eine Semiotik des Symbols leisten miissen. Auch
die symbolische Lektiire bleibt dabei stets — eine Lektiire. Sobald sie explizit
geschieht, setzt sie, wie schon Goethes symbolische Lektiiren, syntagmati-
sche Zusammenhinge voraus und stellt paradigmatische Zusammenhénge
her. Den Teilnehmern des rémischen Karnevals bleiben diese Zusammen-
hénge verborgen, nicht aber dem kulturwissenschaftlichen Beobachter des
Festes. Kulturelle Symbole funktionieren vielleicht nicht wie Texte, in der
Analyse aber, die Grundlagen und Mechanismen dieses quasi-natiirlichen
Funktionierens sichtbar macht, wird ihre Textualitit offenbar.

Die Realitit mufl Bedeutung haben - was Titzmann angesichts der Natur
noch fir eine verfehlte epistemologische Annahme halten mufite, ist fir
kulturelle Realitit geradezu selbstverstandlich gegeben. Wo und insofern
diese Realitdt lesbar ist, ist sie per definitionem textuell. Darin scheint mir die
hochste Anmafiung und die héchste Bescheidenheit kulturpoetischer Ana-
lyse zu liegen.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

STEPHAN KAMMER

Natur, Ding, Sprache, Koérper
Institution und De/Figuration des Symbols bei Kleist

no symbols where none intended

Weh dem, der Symbole sieht!!

Das Paradox der konstitutiven >Briichigkeit« des Kleistschen (Euvres und
das damit korrespondierende Interesse fiir die »Bruch- und Rif3stellen« sei-
ner Architektur gehdren seit einigen Jahrzehnten zu den einschldgigen To-
poi der Kleist-Forschung,? bildeten méglicherweise gar den Anlafl fir seine
verspdtete, aber um so nachhaltigere Kanonisierung um 1900: »In der Be-
rufung auf Kleist als radikalem Traditionsbrecher schafft sich die Moderne
selbst eine Tradition«.3 Dem allgegenwirtigen Rekurs auf jene vielzitierte »ge-
brechlich[e] Einrichtung der Welt« (BKA 11/2, 102),* den Kleists narrative
und dramatische Inszenierungen zum Ausgangspunkt vielféltiger »Versuchs-
anordnung{en]« nehmen,” unterliegen politische, theologische und familiale
Modelle der Sinnstiftung nicht minder als dsthetische; strittig ist fiir die Li-
teraturwissenschaftliche Auseinandersetzung mit Kleists Werk kaum mehr
die Radikalitét dieser literarischen >Experimentalsystemes, sondern allenfalls
deren - >polemisch«-agonale, militarisch-taktische, auf System und Vermé-

1 Samuel Beckett, Watt, London 1981, S. 255; dt.: Watt, aus d. Engl. von Elmar Tophoven,
in: ders., Werke, Bd. 2 Romane, Frankfurt a. M. 1976, S. 475.

2 LészI6 F. Foldény, Heinrich von Kleist. Im Netz der Worter, Miinchen 1999, S.13.

3 Ginter Blamberger, »Nur was nicht aufhort, wef zu thun, bleibt im Gedachtniss«. Zur Typo-
genese des Kleist-Bildes in der deutschen Literatur der Moderne, in: KleistJahrbuch
1995, S. 25-43, hier S. 31.

4 Kleists Texte werden nach den beiden folgenden Ausgaben mit Sigle zitiert: Heinrich
von Kleist, Samtliche Werke, hg. von Roland Reuf u. Peter Staengle, Basel/Frankfurt
a. M. 1988 1. [Sigle: BKA Abt./Band, Seite]; Heinrich von Kleist, Samtliche Werke und
Briefe in vier Bianden, hg. von Ilse-Marie Barth, Klaus Miiller-Salget, Stefan Ormanns u.
Hinrich G. Seeba, Frankfurt a. M. 1987-1997 [Sigle: DKV Band, Seite].

5 Bernhard Greiner, Kleists Dramen und Erzidhlungen. Experimente zum >Fall< der Kunst,
Tiibingen/Basel 2000, S. 55.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

280 Stephan Kammer

gen der Kunst oder der (literarischen) Sprache zielende?6 — Ausrichtung. In
Kleists Dramen und Erzdhlungen, in seinen Anekdoten und Essays steht,
zur nachhaltigen Irritation seiner Zeitgenossen, nichts Geringeres auf dem
Spiel als die Grundfunktionen kultureller Sinnstiftung. Die vielfaltigen und
historisch neuen Vermittlungsformen zwischen Korperlichkeit, Bewuf3tsein
und gesellschaftlicher Organisation, deren soziale Eintibung das sich heraus-
bildende System >Literatur« der Goethezeit Gerhard Neumanns plausibler
These zufolge” gerade erst in Angriff genommen hat, zeigen in Kleists das
Verfahren literarischer Darstellung selbst an den Rand seines Zusammen-
bruchs treibenden Versuchsanordnungen ihre Kehrseite: die Kontingenz-
anfalligkeit und latente Gewaltsamkeit aller symbolischen Ordnung.

Dementsprechend teilt sich die neuere Kleist-Forschung in zwei Grundrich-
tungen. Die eine konzentriert sich auf die Abgriindigkeit des erwahnten
Darstellungsverfahrens; sei es unter der Pramisse, dafl es moglicherweise
»die Sache der Literatur eben nicht ist, den Begriff der Darstellung zu erfil-
len, sondern seine Struktur und seine Implikationen durch eine bestimmte
Form der sprachlichen Praxis [...] in Frage zu stellen«,8 sei es im Verweis
auf die »Paradoxie des Unterscheidens« in der Darstellungsstruktur der
Kleistschen Texte, deren Oszillieren »zwischen einer Logik der Fehl-Schliisse
tiber Leerstellen und einer Rhetorik der Prasentation« allein anzeigt, »da/s
sie dem (lesenden) Blick etwas entzieht«.® Die andere Richtung versucht,
Kleists Einsitze auf dem Schauplatz symbolischer Ordnungsstiftung zu re-

6 Fur eine polemisch-agonale Ausrichtung pladiert z. B. Mathieu Carriére, Fur eine Litera-
tur des Krieges, Kleist, Basel/Frankfurt a. M. 1981. Militdrstrategisch argumentiert Wolf
Kittler, Die Geburt des Partisanen aus dem Geist der Poesie. Heinrich von Kleist und
die Strategie der Befreiungskriege, Freiburg i.Br. 1987. Das asthetische Paradigma ist
dominant bei Greiner, Kleists Dramen und Erzihlungen. Sprachlich-literarische Darstel-
lungsverfahren problematisieren Werner Hamacher, Das Beben der Darstellung. Kleists
Erdbeben in Chuli, in: ders., Entferntes Verstehen. Studien zu Philosophie und Literatur von
Kant bis Celan, Frankfurt a. M. 1998, S. 235-279; Roland Reufi, Dre Verlobung in St. Do-
mingo — eine Einfiihrung in Kleists Erzédhlen, in: Berliner Kleist-Bldtter 1 (1988), S. 3-45.
Vgl. Gerhard Neumann, Die Anfange deutscher Novellistik. Schillers Verbrecher aus verlo-
rener Ehre — Goethes Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten, in: Wilfried Barner, Eberhard
Lammert, Norbert Oellers (Hg.), Unser Commercium. Goethes und Schillers Literatur-
politik, Stuttgart 1984, S. 433-460. Fritz Breithaupt hat neuerdings diese Effekte und
ihre Beobachtung durch Literatur auf duflerst tiberzeugende Weise unter dem Begriff
der Institution« gefafit. Vgl. Wie Institutionalisierungen Freirdume schaffen. Die Marquise
von O...., Die heilige Ciicilie und einige Anekdoten, in: Nikolaus Miiller-Scholl, Marianne
Schuller (Hg.), Kleist lesen, Bielefeld 2003, S. 209-241.

Hamacher, Das Beben der Darstellung, S. 236.

Bianca Theisen, Bogenschlufi. Kleists Formalisierung des Lesens, Freiburg i. Br. 1996,
S.34u.S.21.

~

© oo

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 281

konstruieren. Dabei werden die Texte entweder in das »Feld diskursiver
Streuungen« einbezogen!? — ihre analytische Beschreibung erhilt so den
Status eines »Kommentarf[s]«, der »die Isolierung oder Privilegierung von
Diskursen aus[schliefit]«: »Statt die Perspektive auf Einheitsformen wie das
Literarische, Politische oder Humanitire einzuengen, gewahrt er immer
schon den Gegensatz, also diejenige Kategorie, durch die sich symbolische
Systeme definieren«.!! Oder sie werden auf ihre »anthropologischen Phan-
tasien« hin befragt, in denen die »Findekraft der Sprache« und die »Aus-
druckskraft des Korpers« nach dem seinerseits problematisierten wieder-
holten >Siindenfall beim Ubertritt des Menschen von der Natur zur Kultur
erprobt werden.12

So heteronom diese Ansitze sich in der Zurtistung ihres Erkenntnisinteres-
ses zeigen mogen, so eint sie doch die Verabschiedung aller Identititsfigu-
rationen angesichts des Kleistschen (Fuvres. Angemessen ist diese, wie an-
gedeutet, vornehmlich in bezug auf jene Formen der kulturellen Selbstkon-
stitution, die man mit den Begriffen der >symbolischen Ordnung< oder der
Institution« zu fassen gewohnt ist — im Hinblick auf jenes normative und for-
mative Gefiige also, mit dem die beginnende Moderne die Fundamente ihrer
sozialen, juristischen, personalen und asthetischen Verfafitheit auf Dauer
stellt und damit ihr Funktionieren in den Prozessen gesellschaftlicher Repro-
duktion gewihrleisten will. Dessen kritische Revision scheinen Kleists Texte
auf privilegierte Weise zu erlauben, wenn sie im Rahmen ihrer — wie immer
prekaren — Darstellungsverfahren diese symbolische Transferleistung, und
davor die je immanente Verfafitheit der von ihr kurzzuschlielenden Kon-
zepte, auf ihr katastrophisches Potential hin befragen.

Kaum in den Blick geraten sind Kleists Figurationen solcher Erschiitterung
jedoch bezogen auf jene dsthetische Kategorie der Epoche, deren Aufgabe
gemeinhin, bei allen Unschirfen ihrer Bestimmung und Verwendung, in
Verfahren solcher Integrationsstiftung gesehen wird: das Symbol.!3 Wenn

10 Friedrich A. Kittler, Ein Erdbeben in Chili und Preuflen, in: David E. Wellbery (Hg.),
Positionen der Literaturwissenschaft. Acht Modellanalysen am Beispiel von Kleists Das
Erdbeben in Chili, Miinchen 21993, S. 24-38, hier S. 26.

11 Kittler, Die Geburt des Partisanen aus dem Geist der Poesie, S. 13.

12 Vgl. Gerhard Neumann, Das Stocken der Sprache und das Straucheln des Korpers.
Unmrisse von Kleists kultureller Anthropologie, in: Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich
von Kleist. Kriegsfall - Rechtsfall - Stindenfall, Freiburg i. Br. 1994, S. 13-29, hier S. 24
u. S. 22f.

13 Eine Ausnahme bildet Ilse Graham, Heinrich von Kleist. Word into Flesh: A Poet’s
Quest for the Symbol, Berlin/New York 1977. Ihre sorgfaltigen Lektiiren versuchen, ange-
sichts der von ihr wohl als erster konsequent konstatierten programmatischen Briichig-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

282 Stephan Kammer

sie, wie etwa in Bernhard Greiners Gesamtdarstellung der Kleistschen »Ex-
perimente zum >Fallc der Kunst«, in den Fokus der Aufmerksamkeit riickt,
dann nur tber den Umweg jener Vermittlungsleistung zwischen Begriff und
sinnlicher Anschauung, die Kants einschligiger § 59 der Aritik der Urteilskraft
herausgestellt hat und deren Versprechungen Kleists Texte »auf ihre Trag-
fahigkeit hin zu tiberpriifen« sich anschicken.!* Indes wurde Kants Zurich-
tung der symbolischen Darstellung als Hypotypose, die »einem Begriffe, den
nur die Vernunft denken, und dem keine sinnliche Anschauung angemessen
sein kann, eine solche unter{legt]«,1% schon im ausgehenden 18. Jahrhundert
vom Standpunkt eines sich neu abzeichnenden, ungleich emphatischeren
Symbolkonzepts aus als unprézise kritisiert. Herders zuweilen polemische
Kommentierung des ersten Teils der Kritik der Urteilskrafi beméngelt eine zu
weite Fassung des Begriffs im Namen von Evidenz und Allgemeingiiltigkeit,
die als Konstituenten des Symbols unabdingbar seien; dieser Kritik unter-
lauft zugleich ein Hinweis auf den auf Dauer stellenden, >institutionellenc
Charakter des Symbols: »Nicht jeder Begriff aber«, so Herders Einwand
gegen die formale Bestimmung der Hypotypose, »den ich mit einer Sache
verbinden will, instituiert Symbole«. Das Beispiel der Handmiihle etwa, die
Kant als Symbol fir despotische Herrschaft anfiihrt, entbehre jeder Ver-
bindlichkeit und Evidenz, da »dies nicht jeder dabei« denke. Gerade diesen
mstitutionellen Aspekt des Symbols aber setzt Herder als verbindlich: »Im
Symbol muf} entweder durch natiirliche oder durch eingesetzte Bedeutung,
Jeder, fiir den das Symbol ist, den dadurch bedeuteten Begriff anerken-
nen«.16 Die Verbindlichkeit aber wird andererseits zum Ansatzpunkt der
Kritik da, wo das Symbol den Briickenschlag von dsthetischem und morali-
schem Urteil erméglichen soll. Kants Setzung des »Schéne[n]« als »Symbol
des Sittlichguten« wirkt als »Analogie« auch im Sprachgebrauch des »ge-
meinen Verstande[s]« fort: »[W]ir benennen schéne Gegenstinde der Natur,
oder der Kunst, oft mit Namen, die eine sittliche Beurteilung zum Grunde
zu legen scheinen« (KdU 461f.). Gegen diese Ubertragungsoperation fithrt

keit des Kleistschen (Fuvres, in einer erstaunlichen Mischung aus Blindheit und Einsicht,
den Nachweis zu erbringen, Kleist sei »incapable of the symbolic mode« (S. 263).

14 Greiner, Kleists Dramen und Erzahlungen, S. 12.

15 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: ders., Werke in zehn Banden, hg. von Wil-
helm Weischedel, Bd. 8, Darmstadt 1983, S. 459. Im folgenden zitiert mit der Sigle
KdU.

16 Johann Gottfried Herder, Kalligone. Vom Angenehmen und Schénen, in: ders., Werke
in zehn Béanden, Bd. 8 Schriften zu Literatur und Philosophie 1792-1800, hg. von Hans
Dietrich Irmscher, Frankfurt a. M. 1998, S. 641-964, hier S. 952.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 283

Herder nun das differenzierte Sprachwissen der rhetorischen Tradition ins
Feld, um die Zumutung ihrer Verbindlichkeit in Frage zu stellen:

Langst hat die Philosophie, sowohl in Zeichen tiberhaupt, als in Sprache und
Kunst unterschieden, was darstellende und blofi durch einen Nebenbegriff erinnernde
Zeichen, was Denkmale oder einer Sache anhaftende Charakiere, was Bild (glxchv)
Emblem oder blofRe Redefigur sei, und auch bei diesen hat sie Figurund Tropus, Me-
tapher, Allegorie, Gleichnis, endlich bildliche Spielwerke, Rebus, Scharaden, Logogryphen
u.f. sorgfiltig unterschieden. Diesen Unterschied verkennen, unter den Namen
Symbol das Verschiedenste werfen, setzt uns in eine Wortverwirrung zuriick, der
wir uns lingst entkommen glaubten.!”

Das Symbol ist eine Institution, die nicht allein aus der topischen >Verdaue-
rung« rhetorischer Figuralitit im Namen moralischer Reflexion entspringt:
so lieflen sich Herders Einwande gegen den § 59 der Kritik der Urteilskraft
zusammenfassen. Sie teilen — und davon gehen die folgenden Uberlegungen
aus — ihre fundamentalen Einsatzpunkte, Institution und Figuralitit, in auftalli-
ger Weise mit Kleists unterschwelliger Reflexion des Symbolkonzepts. Den-
noch aber ist deren strategische Verwendung geradezu gegenlaufig: Herder
bemiiht sich, kaum hat er seinen Blick von Kants Kritik abgewandt, die Szene
der Symbolinstitutionalisierung — ganz im Sinne von Goethes Maxime der
»lebendig augenblickliche[n] Offenbarung des Unerforschlichen«,!8 die das
wahre Symbol biete - radikal zu tilgen; Modell seines Symbolkonzepts wird
damit das Natursymbol, das »Ding«, das »bedeutet, d.1. [...] die Gestalt dessen
[tragt] was es wst.19 Taucht der Prozef3 der Institutionalisierung des Symbols
in seinen Ausfithrungen wieder auf, dann nur zur Diagnose der Defizienz al-
les konventionell Symbolischen gegeniiber diesem Modell.20 Kleist dagegen
stellt die Szene der Symbolinstitutionalisierung ebenso radikal heraus; zum
einen beschreibt er deren hypostasierendes Vergessen als Ausgangspunkt
katastrophischer Wendungen aller Art, zum anderen schirft gerade seine

17 Ebd., S. 953.

18 Johann Wolfgang Goethe, Maximen und Reflexionen, in: ders., Sémtliche Werke, Briefe,
Tagebiicher und Gespriche, 1. Abt., Bd. 13 Spriiche in Prosa. Samtliche Maximen und
Reflexionen, hg. von Harald Fricke, Frankfurt a. M. 1993, S. 33.

19 Herder, Kalligone, S. 956.

20 »Gibt also das Lebende dem Toten Bedeutung: so konnte es nicht fehlen, dafl an sekr merk-
wiirdigen, Geist- und Bedeutungsvollen Charakteren Alles bedeutend ward. |[...] So stieg das kon-
ventionelle Symbolische zum Natursymbol hinauf; es ward nicht anbefohlen, noch weniger
kalt verabredet; stillschweigend, aus Bewunderung, aus Liebe und Nachahmung wards
angenommen und erhielt sich durch Gewohnheit, bis man entweder sein Unbedeutendes
einsah oder sonst desselben miide ward, und vielleicht gar ein andres noch Bedeutungs-
leereres, aber Jiingeres, Geliebteres an seine Stelle setzte«. Herder, Kalligone, S. 957.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

284 Stephan Kammer

Aufmerksambkeit fiir den Setzungscharakter der Institutionalisierung die Ein-
sicht in deren Unausweichlichkeit. Kleists Symbolreflexion ist, so liefRe sich
die These der vorliegenden Ausfithrungen zuspitzen, Symbolarchiologie — im
Abhub jener Sinneffekte, von denen die Prozeduren der Institutionalisierung
und Figuration des Symbols auf der Szene der Natur, der Dinge, der Spra-
che und der Kérper verdeckt werden.

Die Implikationen dieser Kleistschen Strategie werden zunéchst deutlich da,
wo explizit Versprechen und Absicht emphatischer Natursymbolik — der
am »vollkommensten« geleistete Transfer zwischen Begriff und Ausdruck?! —
thematisiert werden; konkret: in der Erzahlung Das Erdbeben in Chili, die, zu-
mal in threm Mittelteil, eine ganze Topik symbolischer Relationalitit von
Natur und menschlicher Vergesellschaftung abruft, inszeniert und schliefi-
lich kollabieren lafit. Sie entwirft, unter dem letztlich ausschlaggebenden
Vorbehalt des Als 0b,>2 die Vorstellung einer symbolisch gedeckten gesell-
schaftlichen Neugeburt abseits von den Trimmern der von der Katastro-
phe scheinbar ginzlich vernichteten alten Institutionen: »Und in der That
schien, mitten in diesen gréfilichen Augenblicken, in welchen alle irdischen
Giiter der Menschen zu Grunde gingen, und die ganze Natur verschiittet
zu werden drohte, der menschliche Geist selbst, wie eine schine Blume, aufrugehn«
(BKAII/3, 26; Herv. S.K.).

Es ist das Personal der Erzahlung, das der triigerischen Evidenz dieses Na-
tursymbols immer wieder und schlieflich im wortlichen Sinne erliegt. So
Josephe, die sich, nach dem Erdbeben in St. Jago »im Freien« angelangt, auf
die Suche nach ihrem Geliebten und Kindesvater Jeronimo macht:

An dem nichsten Scheidewege stand sie still, und harrte, ob nicht Einer, der ihr,
nach dem kleinen Philipp, der licbste auf der Welt war, noch erscheinen wiirde.
Sie ging, weil niemand kam, und das Gewiihl der Menschen anwuchs, weiter, und
kehrte sich wieder um, und harrte wieder; und schlich, viel Thrianen vergieflend,
in ein dunkles, von Pinien beschattetes Thal, um seiner Seele, die sie entflohen
glaubte, nachzubeten; und fand ihn hier, diesen Geliebten, im Thale, und Selig-
keit, als ob es das Thal von Eden gewesen wire. (BKA I1/3, 191.)

Mag auch die Pinie in der Symboltradition des Lebensbaums stehen, in der
synekdochischen Ubertragung des von ihr beschatteten Tals auf ein fiktives
Paradies hin erhélt sich diese Analogiebezichung, wie sich zeigen wird, nicht.
Obwohl die Erzéhlung in der aktualisierten »Verbindung von Analogie und

21 Ebd,, S. 952.
22 Vgl. Hamacher, Das Beben der Darstellung.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 285

Synekdoche« die »Grundfigur des klassischen Symbolbegriffs« zum Einsatz
bringt,23 bleibt die dadurch gestiftete Evidenz an die Figurenperspektive ge-
bunden und ist dariiber hinaus semantisch prekar: Das »Thal von Edenc
erweist sich als Hybrid von Paradiesgarten und irdischem Jammertal, in
dem folgerichtig eine héchst ambivalente Bildlichkeit die Imaginationen
von Versohnung und Vereinigung immer wieder auf den fiktionalen Status
des »als ob« (vgl. auch BKA I1/3, 24 u. 27) zuriickwirft; ausgerechnet auf
Donna Elisabeth, die als einzige die Problematik solcher Imaginationen zu
»erinner[nj« (BKA II/3, 30) und offensichtlich diese Erinnerung der imagi-
niren »eine/n] Familie« »ins Ohr zu zischeln« nicht aufhéren wird (BKA I1/3,
27 u. 32), ubertragt sich die Konnotation der unruhestiftenden Schlange.
Gesteigert noch erscheint die Ambivalenz des Symbols und der von ihm
aus entfalteten Bildlichkeit an einer unmittelbar auf die Familienzusammen-
fuhrung folgenden Stelle. Jeronimo, Josephe und der kleine Philipp finden,
auf der Suche nach einem Platz, an dem das »heimliche Gejauchz ihrer See-
len« die vom Erdbeben Versehrten nicht stort, »einen prachtvollen Granat-
apfelbaum, der seine Zweige, voll duftender Friichte, weit ausbreitete« — und
damit wiederum ein symbolisch codiertes Gewichs, das in der Tradition
der Marienikonographie steht und als Lebenssymbol auch im christlich-
eschatologischen Sinne figuriert. Doch auch diese Evidenz erweist sich im
Verlauf der Erzdhlung als eine duflerst triigerische. Zwar tibertragt sich die
symbolische Codierung zunéchst synekdochisch auf die darunter Lagern-
den: »Hier lief} sich Jeronimo am Stamme nieder, und Josephe in seinem,
Philipp in Josephens Schoof}, saflen sie, von seinem Mantel bedeckt, und
ruhten« (BKA II/3, 21). Doch bereits die so aufgerufene Bildtradition der
»Schutzmantelmadonna« erweist sich als hochgradig gestért — durch den
leiblichen Vater Jeronimo zunichst, der darin in jeder nur erdenklichen
Hinsicht nichts zu suchen hat; durch die »Nachtigall« dann, die »im Wipfel
ithr wollustiges Lied« flétet und in die Szenerie gleichsam das assonierende
Echo zum >Stindenfall< des Paares einbringt (»Durch einen gliicklichen Zufall
hatte Jeronimo [...] die Verbindung von neuem anzukniipfen gewufit, und
in einer verschwiegenen Nacht den Klostergarten zum Schauplatze seines
vollen Gliickes gemacht«, BKA I1/3, 8; Herv. S.K.); durch die Pervertierung
vollends, welche die eschatologische Denkfigur durch das >Geschwitz« des
Paares erfahren hat, »wenn sie dachten, wie viel Elend tiber die Welt kom-
men mufite, damit sie gliicklich wiirden!« (BKA II/3, 21). Am Ende der

23 Roger W. Miiller Farguell, Symbol,, in: Jan-Dirk Miiller u.a. (Hg.), Reallexikon der deut-
schen Literaturwissenschaft, Bd. 3, Berlin/New York 2003, S. 550-555, hier S. 553.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

286 Stephan Kammer

Erzahlung wird sich diese symbolische Besetzung endgiiltig als verkehrt
erweisen, wenn Jeronimo und Josephe beim »Tumult« im »Dominikaner-
domc« erschlagen werden, Philipp aber tiberlebt (BKA I1/3, 37 u. 34) - eine
*heilige Familie< bilden Vater, Mutter und Kind in dem Mafle allenfalls, wie
das lateinische sacer als »Spulr] alter Denkmiihe«?* den Gegensinn von >ver-
fluchts, >ruchlos« trigt.2

In radikalem Gegenentwurf also zum zeitgenéssischen Symbolverstindnis
verfiihrt gerade die symbolische Rahmung »Jeronimo und Josephe zur fal-
schen Auslegung des Textes, von dem sie selber ein Teil sind«.26 Sie — und
Kleists Figuren tiberhaupt — unterliegen, so konnte man diese erste Form der
Thematisierung des Symbolkonzepts zuspitzend beschreiben, jener »Wort-
verwirrung«, die Herder am § 59 der A7itik der Urteilskraft konstatierte, die
Kleists Erzahlung aber als Fundamentalproblem des Begriffes selbst zur Dar-
stellung bringt. Wer Symbole sieht, wo die Listen rhetorischer Figuralitdt am
Werk sind, hat im »Versohnungsgeschaft« (BKA I1/3, 29) die schlechtesten
Karten. Das Erdbeben in Chili scheint so mit allem Recht jener Traditionslinie
zugerechnet werden zu kénnen, die den falschen Verséhnungen des »pro-
fanen Symbolbegriff[s] des Klassizismus« widersteht?” und dem von ihnen
einzulésenden »Wunsch und der Sehnsucht nach dem Identischwerden
entsagt«.?8

24 Sigmund Freud, Uber den Gegensinn der Urworte, in: ders., Studienausgabe, hg. von
Alexander Mitscherlich u. a., Frankfurt a. M. 1982, Bd. 4, S. 228-234, hier S. 233.

25 Exakt diese Engfithrung wird deutlich, wenn es von einem der am Lynchmob in der
Dominikanerkirche Beteiligten heifi¢, er sei »heiliger Ruchlosigkeit voll« (BKA I1/3, 36).
René Girard hat im Hinblick auf Kleists Text von der Inszenierung einer »Krise der
Nicht-Unterscheidung« gesprochen, die als Motivation fiir Ursprungsszenen von »My-
thos und Ritual« figuriert; sie kulminiert in der Schlufiszene, an der »Kleists Erzdhlung
[...] die enge Verbindung des Heiligen mit der Gewalt [...] sichtbar« macht. Mythos und
Gegenmythos. Zu Kleists Das Erdbeben in Chili, in: Wellbery, Positionen der Literaturwis-
senschaft, S. 130-148, hier S. 135f.

26 Anthony Stephens, Kleist — Sprache und Gewalt, Freiburg 1. Br. 1999, S. 173.

27 Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften,
hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhiuser, Bd. 1.1, Frankfurt a. M. 1974,
S. 338.

28 Paul de Man, Die Rhetorik der Zeitlichkeit, in: ders., Die Ideologie des Asthetischen, hg.
von Christoph Menke, Frankfurt a. M. 1993, S. 83-130, hier S. 104. Vgl. ders., Astheti-
sche Formalisierung: Kleists Uber das Marionettentheater, in: ders., Allegorien des Lesens,
mit einer Einl. aus d. Amerikan. von Werner Hamacher u. Peter Krumme, Frankfurt
a.M. 1988, S. 205-233.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 287

Das Dinghafte des Gefafles beruht keineswegs

im Stoff, daraus es besteht, sondern in der Leere,
die faf3t.29

In kaum einem anderen Text hat Kleist die De-/Figuration und Reflexion
des Symbols, in der ganzen Bandbreite der wort- und begriffsgeschichtlichen
Aspekte dieses Konzepts, so >augenscheinlich« dargestellt wie in Der zerbrochne
Krug, ein Lustspiel (BKA 1/3)30 — dargestellt als Effekt eben jener von Herder
kritisch beobachteten >Wortverwirrung«im Rahmen der Verhandlung eines
konventionalisierten Symbol-Dinges. Schon die Verfahrensweise des Stiickes
angesichts des Symbols und seiner Funktionsstruktur als Vermittlung von
Idee und Anschauung ist darin, auf unterschiedlichen Niveaus der Konzep-
tualisierung, im Zeichen der Verwirrung angelegt.?! Nicht nur in der drama-
tischen Haupt(ver)handlung des Lustspiels, Frau Marthes Klage gegen das
»krugzertrimmernd[e] Gesindel« (Z 414), insistiert ein fiir jede Symbolher-
meneutik auffalliges »Gegenstandsbewufitsein«,32 es wird verfolgt bis hin zu
den logischen und semantischen Fallen, in die solche Insistenz die dramatis
personae immer wieder zu treiben droht; mit »Frau Marthes Eigentum, Eves
Jungfernschaft, Walters Amt, Ruprechts Erbe und seine[r] Konskription«

29 Martin Heidegger, Das Ding, in: ders., Gesamtausgabe, hg. von Friedrich-Wilhelm von
Herrmann, Abt. 1, Bd. 7 Vortrage und Aufsitze, Frankfurt a. M. 2000, S. 165-187, hier
S.171.

30 Diese Ausgabe wird im folgenden Abschnitt unter Angabe der Verszahlen zitiert, spezi-
fiziert nach den jeweiligen Textstufen: der Erstdruck von 1811 (unter der Sigle Z), der
darin aufgenommene »Variant« des Schlusses (V), der Phibus-Druck von 1808 (P) sowie
Kleists Manuskript (H).
»Kleists Lustspiel bringt einen Prozef} auf die Bithne, der nicht nur mit Wortern, sondern
zugleich um Worter — und andere Zeichen — gefithrt wird«. Monika Schmitz-Emans, Das
Verschwinden der Bilder als geschichtsphilosophisches Gleichnis. Der zerbrochne Krug im
Licht der Beziehungen zwischen Bild und Text, in: Kleist-Jahrbuch 2002, S. 42-69, hier
S. 43. Thre Begriffsverwendung von >Symbol« und rhetorischer Tropik (insbesondere
>Metapher<) lafit indes dieser These zum Trotz eine konsequente Differenzierung vermis-
sen (so spricht sie etwa ungeachtet des richtigen Hinweises auf den >Krug« als Symbol
auch - tiberdies ausgerechnet in der Auseinandersetzung mit den méglichen Bildvorla-
gen zu Kleists Lustspiel! — von zerbrochenen Kriigen »als konventionelle[n] Metaphern
far verlorene Jungfernschaft« (S. 52 pass.).

32 Gerhard Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol, Gottingen #1997, S. 73. Paradoxerweise
macht Ilse Graham Frau Marthe dieses Gegenstandsbewufltsein gerade zum Vorwurf.
Der Zerbrochene Krug - Titelheld von Kleists Komédie, in: Walter Miiller-Seidel (Hg.),
Heinrich von Kleist. Aufsitze und Essays, Darmstadt *1980, S. 272-295.

3

—_

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

288 Stephan Kammer

stehen tiberdies,33 wie Wolf Kittler schliissig gezeigt hat, die Grundwerte der
symbolischen Ordnung des Staats auf dem Spiel; mit dem Gerichtsprozef§
schliellich gerit diejenige symbolische Form zur Auffithrung, in der diese
Ordnung das seinerseits performative Ritual der Wahrheitsfindung domi-
nant gefafit hat.3

Bereits der erste Auftritt des Lustspiels expliziert den sprachliche Texte tiber-
haupt intrigierenden Umstand, daf} gerade jene von Herder gegen die >Wort-
verwirrung« zwecks Analyse berufenen semiotischen und rhetorischen Tech-
niken es sind, die als Fundamentalverfahren der Sprache solche Verwirrung
allererst ins Werk setzen.

Adam.
Ja, seht. Zum Straucheln braucht’s doch nichts, als Fif3e.
Auf diesem glatten Boden, ist ein Strauch hier?
Gestrauchelt bin ich hier; denn jeder tragt
Den leid’gen Stein zum Anstof§ in sich selbst. (Z 3-6)

Dorfrichter Adams programmatisch auf Evidenz angelegte Rede scheint in
threr dissimulierenden Intention beim Schreiber Licht ihre Bestimmung zu
verfehlen. Dies nicht deshalb, weil dieser etwas >hinter< ihr zu Dissimulieren-
des entdecken wiirde — von solchen hermeneutischen Praktiken wie auch
von der Problematik des »Geschiftswechsel[s]« zwischen Gedanke und Aus-
druck ist das Lustspiel hier noch weit entfernt3> — sondern weil die Drift von
Adams Rede in hochgradig selbstbeziiglicher Weise zugleich vorfiihrt und
aufhebt, was diese aussagt<. So wird Adams >intendierte Aussage« (worauf
aber konnte sich der Schluf auf eine solche >Intention« je stiitzen?)36 eines

33 Kittler, Die Geburt des Partisanen aus dem Geist der Poesie, S. 125.

34 »Man darf diese performative Auslegung des »nur< Reprisentativen [...] als deutlichen
Fingerzeig auf ein tieferes Darstellungsinteresse Kleists ernst nehmen. Denn offensicht-
lich war es thm um eine — wie sehr auch immer komisch gebrochene — Demonstration der
Realitéitsmdchtigkeit von symbolischen Formen zu tun, Formen also, mit denen eine Gesellschaft
sich einrichtet und mit denen sie sich fiir sich selbst verstehbar macht«. Ethel Matala de
Mazza, Recht fiir bare Miinze. Institution und Gesetzeskraft in Kleists Zerbrochnem Krug,
in: KleistJahrbuch 2001, S. 160-177, hier S. 166.

35 Heinrich von Kleist, Uber die allmahlige Verfertigung der Gedanken beim Reden, DKV
3, 534-540, hier S. 539. Vgl. Abschnitt ITI.

36 Man kommt nicht umhin, angesichts der Doppelung von >Intention< und >Aussage« der
rhetorisch kodifizierten Logik des Aysteron proteron zu folgen — noch die psychoanalytische
Vorstellung davon, dafl die Sprache gleichsam verriterisch das Unbewufite spreche, ist
Effekt solcher vorausgesetzter Nachtréglichkeit; rhetorische Figuration und »die Me-
chanismen des Unbewufiten« verhalten sich wie »Kehrseite« und »Vorderseite«. Jacques

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 289

von allen dufleren Einfliissen abgel6sten physischen >Strauchelns« iiber die
eigenen Fufle von der »Hintergedanken-Figur«3 der unorganischen Parono-
masie zu >Strauch« auf jenen »glatten Boden« gefiihrt, den die Doppelung
von wortlicher und metaphorischer Rede eréfinet: Das >absolute« Straucheln,
das Adam zur Deklaration seines von allen Kausalumstinden befreiten
(Un-)Falls brauchte, zeigt sich im Redeverlauf als immanentes<. Dem Schrei-
ber Licht, der Luthers »gewisse vorliebe« fiir den »libertragenen gebrauch
ohne ausdriickliche betonung der zugrundeliegenden sinnlich-anschauli-
chen bildvorstellung« zu kennen und zu teilen scheint,?8 fillt es so nicht
schwer, das Paradigma ins Spiel zu bringen, das mit diesem >iibertragenenc
Straucheln der Innerlichkeit seit »Anbeginn« (Z 10) verkniipft ist und des-
sen Evokation die Figurenrede hier zum erstenmal »im sprechen anstoszen,
stocken«3 — straucheln 1afit: Adams Stindenfall.

Licht.
Nein, sagt mir, Freund! Den Stein triig’ jeglicher —?
Adam.
Ja, in sich selbst!
Licht.
Verflucht das!
Adam.
Was beliebt?
Licht.
Thr stammt von einem lockern Altervater,
Der so beim Anbeginn der Dinge fiel,
Und wegen seines Falls berithmt geworden;
Thr seid doch nicht —?
Adam.
Nun?
Licht.
Gleichfalls —?

Lacan, Das Driangen des Buchstabens im Unbewufiten oder die Vernunft seit Freud, in:
ders., Schriften, ausgewihlt u. hg. von Norbert Haas, 3 Bde., Weinheim/Berlin #1991,
Bd. 2, S. 15-55, hier S. 47.

37 Wolfram Groddeck, Reden tiber Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Basel/Frankfurt
a.M. 1995, S.192. Dafl die Paronomasie als Wortfigur natiirlich nicht in die Kategorie
der Gedankenfiguren im Sinne des rhetorischen Systems gehort, sei hier angesichts der
zitierenden Entleihung des Ausdrucks bei Groddeck ausdriicklich hervorgehoben.

38 Art. straucheln, in: Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Miinchen
1984, Bd. 19, Sp. 983.

39 Ebd., Sp. 986.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

290 Stephan Kammer

Adam.
Ob ich —? Ich glaube —?

Hier bin ich hingefallen, sag ich euch.

Licht.
Unbildlich hingeschlagen?

Adam.

Ja, unbildlich.
Es mag ein schlechtes Bild gewesen sein. (Z 7-15)

Bereits diese Exposition der Dramenhandlung weist unmifiverstandlich dar-
auf hin, dafl allein von einer blofien »Rechtfertigung der vermeintlich >un-
eigentlichen< metaphorischen Sprache« nicht die Rede sein kann.4 Vorbe-
halte oder doch zumindest Umakzentuierungen bleiben tiberdies auch ge-
geniiber jenen Interpretationen anzumelden, die Kleists Lustspiel als Teil
einer strategischen, genuin dsthetischen Kritik am Konzept eines »Briicken-
schlag(s] zwischen der Sphére der Sinnlichkeit und derjenigen der Ideen«
auffassen;*! mit anderen Worten: als Versuch, »am Schénen als Aus-Weg aus
fragwiirdiger Teleologie den Als-ob-Charakter eines (bloflen) Symbols zur
Debatte zu stellen«, der hier mit der Absicht unternommen wird, im »Als-obs
des »Komodie-Spielen[s] (im Wissen, daf nur >ein Symbol fiir die Reflexion«
gegeben wird) [...] die grundlegend offen gewordene Zeichenrelation« als
zu schlieflende zu zeigen.*2 Denn es ist gerade die schlechthin irreduzible

40 »Der Zerbrochne Krug ist vom ersten bis zum letzten Wort als Rechtfertigung der ver-
meintlich >uneigentlichen< metaphorischen Sprache zu lesen - einer Sprache, die etwas
offenbart, wo sie scheinbar nichts anderes liefert als Anndherungen, Umschreibungen,
Ersatzbezeichnungen. Aber gerade wo es zweifelhaft bis unglaubhaft geworden ist, ob
so etwas wie eine >eigentliche« Wahrheit {iberhaupt existiert, ist eine uneigentliche Spra-
che brauchbarer als jede, welche Wahrhaftigkeit pratendierte: eine uneigentliche Spra-
che, die eben dort etwas preisgibt, wo sie auf positive Feststellungen verzichten mufi«.
Schmitz-Emans, Das Verschwinden der Bilder als geschichtsphilosophisches Gleichnis,
S. 50.

41 Greiner, Kleists Dramen und Erzdhlungen, S. 77. Er setzt das ganze Kleistsche (Buvre
unter das Zeichen einer fortwihrenden kritischen Uberpriifung der »Vermittlungsver-
sprechen des Asthetischen« (S. 14), wie sie in der Kritik der Urteilskraf und dariiber hinaus
in Schillers Konzept der >Grazie« gegeben werden. So treffend diese Feststellung ist, so
problematisch indes ist Greiners Versuch, Kleists >experimentelle« dsthetische Reaktio-
nen darauf Text fir Text resp. Kapitel fiir Kapitel als Realisierungen eines konsistenten,
sich fortschreitend radikalisierenden Werkplans zu lesen — und sei es eines aporetischen,
der »Kunst als nur noch aus der Unméglichkeit der Kunst (des Scheiterns ihrer Vermitt-
lungsversprechen) zu leistende« verstehen will (S. 15).

42 Greiner, Kleists Dramen und Erzihlungen, S. 76 u. S. 97. »So fithrt die Komédie ein
Versprechen mit sich, das gerade im Horizont des Nach-Saussureschen Sprachdenkens

.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 291

Zweiwertigkeit von >Wortlichkeit« und >Bildlichkeit, von >Eigentlichem<und
>Ubertragenem< der Sprache selbst, die zur Verhandlung steht;*3 nicht deren
Suspension in Metapher oder Allegorie, in denen die >Wortlichkeit< aufge-
hoben werden soll; nicht die Reduktion auf Sprachgesten der reinen Be-
nennung der Sache selbst, die der Rhetorizitét allen Sprechens einen Riegel
vorschieben will (und sei es in einem Verfahren, das sich selbst im Genre der
Komédie als Fiktion, als Spiel, als Gemachtes ausstellt); nicht der Vorgang
der indirekten, sinnlich-sinnhaften Darstellung einer Idee, mit der Kants
symbolische Hypotypose die kategoriale Unanschaulichkeit des Begriffs
tiberspielt oder durch den,* wie schon Herders zitierte Kritik andeutete,
das klassische Symbolkonzept diese fundamentale sprachliche Ambiguitit
»para-semiotisch« und »anti-rhetorisch« ausraumt.45

Daf} solche Prozeduren sistierender und ersetzender Verséhnung die Sa-
che von Kleists Lustspiel nicht sind, zeigt insbesondere die Inszenierung
desjenigen Dings, dessen symbolische Besetzung unstrittig, ja geradezu
uberdeterminiert scheint: des zur Streitsache und zum Titelhelden werden-
den Krugs.*6 Bereits die Prasentation des »Gegenstand([s] der Klage« (Z 593)
vor dem nach allerlei Wirrungen und versuchten Intrigen endlich zusam-
mengetretenen Gericht erweist sich als tiefgreifende Irritation des rhetori-
schen »Vor-Augen-Stellenss, der zur Symbolkonstitution erforderlichen Hypo-

typose:

aufwiihlenden Charakter haben muf}, das Versprechen namlich, das Verhaftet-, das Ge-
fangen-Sein in den Verweisungsspielen der Zeichen, die nicht in einem vorgingigen Sinn
zentriert sind, sondern Sinn in threm Feld zerstreuen, aufzuheben« (S. 89).

43 Vgl. Roland Reuf3, »...uns, was wahr ist, zu verbergen.« Notizen zur Sprache von Kleists
»Lustspiel« Der zerbrochne Krug, in: Brandenburger Kleist-Blatter 8 (1995), S. 3-17.

44 Vgl. Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 458-461.

45 Vgl. Peter Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog u.a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Li-
teraturgeschichte, Bd. 4, Berlin 21984, S. 308-333, hier S. 311; im Original gesperrt.

46 Ahnliches gilt fiir Miinzen und Geld, deren symbolische Besetzung der Text ebenfalls
prominent inszeniert: von den Kassen des Richters tiber den »Schaupfennig« (Z 1387),
den Eve zum Zeichen der Verlobung mit Ruprecht tréagt, bis hin zu den diversen »Gul-
den« des Variant-Schlusses. »Kruge« und >Miinze« sind Symbole fiir mancherlei, sie sind
Symbole des Symbolischen, Zeichen des Zeichens, sie sind aber insbesondere Konkre-
tisierungen der Hauptgleichnisse, die im Abendland zur Charakteristik von Sprache
und Wortern selbst eingesetzt worden sind: Einmal mehr werden Sprachbilder beim
Wort genommen«. Schmitz-Emans, Das Verschwinden der Bilder als geschichtsphiloso-
phisches Gleichnis, S. 65. Vgl. Ingeborg Harms, Zwei Spiele Kleists um Trauer und Lust.
Die Fumilie Schroffenstein und Der zerbrochne Krug, Munchen 1990, S.111-118 u. 159-169.
Zum Krug als Titelhelden vgl. Graham, Der Zerbrochne Krug.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

292 Stephan Kammer

Frau Marthe.
Seht ihr den Krug, ithr werthgeschétzten Herren?
Seht ihr den Krug?

Adam.

O ja, wir sehen ihn.

Frau Marthe.
Nichts seht ihr, mit Verlaub, die Scherben seht ihr;
Der Kriige schonster ist entzwei geschlagen. (Z 644-647)

Auch die darauf folgende, nicht minder irritierende Ekphrasis, die Frau
Marthe den Scherben ihres Krugs, »dem Loch, wo jetzo nichts« (Z 648),
widmet, tragt das ihre dazu bei, die Vorstellung dinghafter Evidenz zu des-
avouieren und gleichzeitig das Potential symbolischer Dingcodierung zu
problematisieren.*” »Der Kriige schénster« trug, so erfahren wir, die Szene
der Ubergabe der niederlindischen Provinzen durch Karl V. an seinen Sohn
Philipp II. - jenes »rithrende Gaukelspiel«, das jeder Leser von Schillers Ge-
schichte des Abfalls der veremigten Niederlande von der spanischen Regierung kennt
und das einen fiir die Geschichte der Niederlande im 16. und 17. Jahrhun-
dert hochst folgenreichen politischen Akt bildete.*8 Dieses Stiick monarchi-
stischen Memorialkitsches versieht nun aber Frau Marthe mit einer bemer-
kenswerten Uberlieferungsgeschichte, in der die Gedichtnisfunktion des
Objekts von einer positiv in eine negativ identitatsstiftende, republikanische
umbesetzt wird. Bereits der Beginn der Uberlieferungsgeschichte setzt diese
Umcodierung in Form einer gewaltsamen Aneignung in Szene: »Den Krug
erbeutete sich Childerich, / Der Kesselflicker, als Oranien / Briel mit den
Wassergeusen tiberrumpelte. / Thn hatt’ ein Spanier, gefiillt mit Wein, / Just
an den Mund gesetzt, als Childerich / Den Spanier von hinten niederwarf, /
Den Krug ergriff, ihn leert’, und weiter ging« (Z 680-686). Und wie der
Freiheitswille der Niederldnder »iiber die furchtbaren Kiinste der Tyrannei
in ungleichem Wettkampf« gesiegt haben wird,*® so tiberdauert der Krug
individuelle Lebensgeschichten, Plinderung und Feuersbrunst — bis zu den

47 Zur Problematik von Frau Marthes Figurenperspektive vgl. Graham, Der Zerbrochene
Krug. Allerdings ist die »unmittelbare physische Wirklichkeit« fiir Frau Marthe gerade
nicht »die einzige Wirklichkeit, die sie tiberhaupt zu sehen vermag« (S. 279). Vielmehr
wird diese bis ins Paradoxe hinein heimgesucht von den Ideen, fiir die sie symbolisch
eintritt. Nicht den Verlust des Symbols beklagt das Stiick, es stellt dessen Insistenz noch
und gerade in den Resten seiner dinglichen Verfafitheit zur Debatte.

48 Friedrich Schiller, Geschichte des Abfalls der vereinigten Niederlande von der spani-
schen Regierung, in: ders., Samtliche Werke, hg. von Gerhard Fricke u. Herbert G.
Gopfert, Minchen 71988, Bd. 4, S. 27-361, hier S. 73.

49 Ebd.,, S. 33.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 293

Ereignissen der strittigen Nacht, die Frau Marthe vor Gericht einzuklagen
und zu beklagen gewillt ist. Einerseits also holt der Bruch des Kruges da-
mit die memoriale Umcodierung seiner Uberlieferungsgeschichte ein, wenn
darin die Reprisentanten einer von der Revolution gestiirzten politischen
Ordnung auch  ¢ffigie in Sticke gehen, andererseits aber erlaubt er die
Verhandlung dieses Bruchs der Symbole als symbolischen Bruch nur noch
im Modus des Lustspiels: von den Aktanten der hohen Gattungs, des Trauer-
spiels, bleiben materialiter allein die »Scherben« grotesker Kérperlichkeit:
Karls V. »Beine«, Philipps »Hintertheil«, der »Schatten« des Erzbischofs von
Arras.50 Es ist allein Frau Marthes sprachgewitzter Imagination zu danken,
dafl wir diese zweifach zerbrochene historische Symbolstiftung in einer Form
vor Augen gestellt erhalten, in der die Notwendigkeit — »Erlaubt! Wie schén
der Krug, gehort zur Sachel« (Z 679) — und die Unméglichkeit ihrer Evidenz
zugleich aufscheinen: »Hier guckt noch ein Neugier’ger aus dem Fenster: /
Doch was er jetzo sieht, dafl weif§ ich nicht« (Z 673 f.). Daf} diese briichige
Ekphrasis nicht allein komédiantischer Unsinn ist, sondern auf das poetolo-
gische Fundament von Kleists Lustspiel abzielt, verdeutlicht ihr Abdruck im
Phobus. Unter dem Titel Fragmente aus dem Lustspiel: der zerbrochne Krug
findet sich dort das >Ungliick« des Krugs in reflexiven Bezug auf das Uber-
lieferungsgeschick des Texts selbst gestellt, wie die Anmerkung zum Titel
festhalt.5! Der neugierige Leser sicht an der betreffenden Stelle folgendes:

Nichts seht ihr, mit Verlaub, die Scherben seht ihr,
Der Kriige schonster ist entzwei geschlagen.

Hier grade auf dem Loch, wo jetzo nichts,

Sind die gesammten — — — — Provinzen

— — — — Ubergeben worden.
U.s.w.

(Hier folgt die Beschreibung des Kruges) (P 151-155)

50 Z 652, 654 u. 669. Vgl. Harms, Zwei Spiele Kleists um Trauer und Lust, S. 142. In der
Forschung bildet der Verweis auf das Spannungsverhiltnis von Drama und Komédie,
das von den Para- und Intertexten des Stiickes provoziert wird, einen gemeinsamen
Nenner der ansonsten divergierenden Auslegungen.

51 »Wir waren nach dem ersten Plane unserer Zeitschrift willens, hier das Fragment eines
grofiern Werkes einzurticken (Robert Guiskard, Herzog der Norménner, ein Trauerspiel
von dem Verf. der Penthesilea); doch da dieses kleine, vor mehrern Fahren zusammengesetate,
Lustspiel eben jetzt auf der Bithne von Weimar verungliickt ist: so wird es unsere Leser
vielleicht interessiren, einigermaflen priifen zu kénnen, worin dies seinen Grund habe.
Und so mag es, als eine Art von Neuigkeit des Tages, hier seinen Platz finden« (BKA
/3, 182; Herv. S.K.).

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

294 Stephan Kammer

Dafl aus dieser Mauerschau ins Ungewisse ein Scherbengericht wird, bei
dem sich andere Ereignisse in die Reste des Kruges eintragen, gehort zur
Handlungsstruktur des Stiickes; daf es sich dabei aber um symbolisch co-
dierte Ereignisse handelt, dafiir sind Adams (dissimuliertes) Begehren und
seine unmittelbare Replik auf Marthes Ekphrasis verantwortlich. Zunichst
ruft er mit dem »zerscherbte[n] Pactum« (Z 675) die wortgeschichtliche
Herkunft des Symbolkonzepts auf. Das symbolon ist zunichst Zeichen eines
Pakts, das durch das Zerbrechen einer Plakette oder eines Stibchens in
zwei Hilften zustande kommit; die Besitzer der beiden Hilften, die an den
Bruchstellen singuldr zueinander passen, versichern sich durch deren Vor-
zeigen der Gesetze der Gastfreundschaft. Die Erzahlung des Aristophanes
von der Zweiteilung der urspriinglichen menschlichen Kugelwesen durch
Zeus, die man in Platons Symposion findet, wird dieser Suche nach der passen-
den Bruchstelle eine anthropologische Wende hin zu einer Theorie des Be-
gehrens geben.52 Adam bringt tiberdies, gleichsam im Nebensinn einer Zote,
den sexuellen Symbolkontext des zerbrochenen Kruges wieder ins Spiel,
den das Geplankel der Parteien vor der Verhandlung schon instituiert hat:
»Uns geht das Loch — nichts die Provinzen an, / Die darauf iibergeben wor-
den sind« (Z 677f.). Wie ist es nun um diese Symbolik bestellt, die gerade
den Bruch des Dings zum Anlaf} ihrer Setzung macht?

»Dein guter Name lag in diesem Topfe, / Und vor der Welt mit thm ward
er zerstoflen« (Z 4901f.) — so restimiert Frau Marthe, auf einer Fahrte, auf
die sie Ruprecht erst gebracht hatte, was an den Scherben des Dings iiber
die Person Eve zur Verhandlung steht. Der zerbrochene Krug als Symbol
verlorener Unschuld geht auf einen Bedeutungswandel resp. eine Bedeu-
tungsverengung zuriick, die das seit dem Mittelalter ikonographisch und
textuell belegte Vanitas-Emblem des Kruges — der so lange zum Wasser geht,
bis er bricht - um die Mitte des 17. Jahrhunderts erfahren hat und deren
Auswirkungen, wiederum in Text und Bild, erstmals in den Niederlanden
dokumentiert sind.>* Was diese Tradition prigt, ist eine auffallende Diskre-

52 Vgl. Walter Miri, SYMBOLON. Wort- und sachgeschichtliche Studie, in: ders., Griechi-
sche Studien. Ausgewihlte wort- und sachgeschichtliche Forschungen zur Antike, hg.
von Eduard Vischer, Basel 1976, S. 1-44, hier S. 2-9; Hans-Dieter Bahr, Die Sprache
des Gastes. Eine Metaethik, Leipzig 1994, S. 221-235.

53 »Der Drache! /S’ ist der zerbrochne Krug nicht, der sie wurmt, / Die Hochzeit ist es, die
ein Loch bekommen, / Und mit Gewalt hier denkt sie sie zu flicken. / Ich aber setzt noch
den Fufd Eins drauf: / Verflucht bin ich, wenn ich die Metze nehme« (Z 439-444).

54 Vel. Gisela Zick, Der zerbrochene Krug als Bildmotiv des 18. Jahrhunderts, in: Wallraf-
Richartz-Jahrbuch 31 (1969), S. 149-202; E. Theodor Voss, Kleists Zerbrochner Krug im

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 295

panz zwischen moralisierendem Gestus und den iiberwiegend frivolen bis
obszénen Modalititen der Darstellung. Angesichts der wohl bekanntesten
bildlichen Inszenierung des Symbols, Jean-Baptiste Greuzes 1777 erstmals
ausgestellter La cruche cassée, fanden die Fréres Goncourt die dieser Diskre-
panz Rechnung tragenden Oxymora der >engelsgleichen Heucheleic und
der »natiirlichen Falschheit«. Bezogen auf diese Symbolgeschichte >irrt« die
in der Vorrede zum Manuskript des Zerbrochnen Kruges festgehaltene Bemer-
kung - »Das Original war, wenn ich nicht irre, von einem niederlandischen
Meister« (H 220) — damit in der Tat nicht, wohl aber im Hinblick auf die
konkrete Bildvorlage, die der Produktionslegende nach zum Dichterwett-
streit zwischen Kleist, Ludwig Wieland, Heinrich Zschokke und Heinrich
Gefiner angeregt hatte: Jean Jacques Le Veaus Stich Le juge ou la cruche cassée.
E. Theodor Voss konnte in einer akribischen Bildlektiire nachweisen, daf}
die Erweiterungen und Verschiebungen, die Kleists Lustspiel in Richtung Ju-
stiz und Kéauflichkeit an diesem Symbol vornimmt, auch in der Darstellung
des Stichs angelegt sind: Es zeigt ein »Bordell [...] unter einem Dach mit dem
Gericht, das in geheimer Komplizenschaft durch die Finger sieht«.55

Das Lustspiel um den zerbrochenen Krug, das geographisch und histo-
risch auf der Szene dieser zweiten Symbolinstitutionalisierung angesiedelt
ist, artikuliert die zu verhandelnden Konflikte in einer Serie von Verdop-
pelungen: in einer einmal am Pol des kulturellen Gedichtnisses, einmal
an dem der kulturellen Subjektivierung des Begehrens angesiedelten Sym-
bolik; in der doppelten Performativitit poetologischer Selbstbeziiglichkeit
und juristischen >Wahrheit-Gebens«,>6 im doppelten Schlufl des Textes. Aus
dem Wechselspiel dieser Bezugsmodelle, dem Widerstreit ihrer konstitu-
tiven Entscheidungs- und Ersetzungsverfahren, entspringt jene prismati-
sche Brechung, welche die Verhandlungen und Auslegungen nicht an ihr
Ende kommen lassen. Ein Urteil tiber das Symbol jedenfalls ist nicht abzu-
sehen:

Lichte alter und neuer Quellen, in: Alexander von Bormann, Karl Robert Mandelkow,
Anthonius H. Touber (Hg.), Wissen aus Erfahrung. Festschrift fiir Herman Meyer zum
65. Geburtstag, Tubingen 1976, S. 338-370.

55 Voss, Kleists Zerbrochner Krug im Lichte alter und neuer Quellen, S. 347.

56 Den Effekt dieses Transfers hat - trotz ihres ausschliefllichen Erkenntnisinteresses fiir die
symbolischen Institutionen im gesellschaftlichen Sinn - Ethel Matala de Mazza genau
benannt: »Reprisentation und Performativitit erweisen sich [...] nicht als einander aus-
schlielende Formen der Bedeutungsproduktion. Indem das Herstellen von Sinn sich als
ein Darstellen maskiert, arbeiten beide sich vielmehr im Raum des sozialen Imaginiren
wechselseitig zu«. Recht fiir bare Miinze, S. 170.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

296 Stephan Kammer

Frau Marthe.
Sagt doch, gestrenger Herr, wo find’ ich auch
Den Sitz in Utrecht der Regierung?
Walter.
Weshalb, Frau Marthe?
Frau Marthe (empfindlich).
Hm! Weshalb? Ich weif} nicht —
Soll hier dem Kruge nicht sein Recht geschehn?
Walter.
Verzeiht mir! Allerdings. Am grofien Markt,
Und Dienstag ist und Freitag Session.
Frau Marthe.
Gut! Auf die Woche stell’ ich mich dort ein. (Z 1967-1974)

Kleist [...] steht zu allem zunichst einmal schief.57

Kleists subversive Inzenierungen des Symbols zwingen die Protagonisten
seiner 'Texte in Decodierungsprozesse mit (meist) katastrophalem Ausgang
und binden das Konzept selbst an das prekire Fundament einer unhinter-
gehbar briichigen Sprache zurtick — dies wire, kurz gefafdt, das Ergebnis
der bisherigen exemplarischen Lektiiren. Zu kliren waren nun die poeto-
logischen Implikationen, die dieser zweifachen Defiguration jenseits von
konkret figuren- und handlungsbezogener Darstellung Rechnung zu tragen
vermochten.

Zu finden sind sie im Essay Uber dic allmihlige Verfertigung der Gedanken beim
Reden58 Zwar scheint der Aufsatz auf den ersten Blick von der hier ver-
handelten Thematik weit entfernt. Zudem hat der in seiner komplexen
Struktur und scheinbar assoziativen Sprunghaftigkeit ebenso wie in seiner
vielfachen Beztiglichkeit schwer zu fassende Text zu génzlich unvereinba-
ren Lektiiren Anlafl gegeben. An ihm wurde ein »Paradigma gelingenden
Sprechens« ausgemacht, das in kommunikationspragmatischer Absicht die
»Redekonstellation des adsthetischen Urteils« etabliere und sich von dem
an die semantische Unbeherrschbarkeit sprachlicher Rhetorizitit gebunde-

57 Heiner Miiller, DEUTSCHLAND ORTLOS. ANMERKUNG ZU KLEIST. Rede an-
lafllich der Entgegennahme des Kleist-Preises [1990], in: Kleist-Jahrbuch 1991, S. 13-16,
hier S. 15.

58 DKV 3, 534-540. Dieser Aufsatz wird im folgenden Abschnitt unter Angabe der Seiten-
zahl zitiert.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 297

nen »Paradigma mifilingenden Sprechens« absetze.> Man hat in ihm »erste
Versuche« einer Umwendung des traditionellen, dialogisch-hermeneutisch
begriindeten Sprachmodells gesehen, denen iiberdies in der »Kongruenz
von abstraktem Losungsversuch und dessen konkreter Anwendung im
Fortschreiten der Assoziationen des Textes« eine dezidiert selbstbeziigliche
Wendung zugrundeliegt;%° so verstanden erzeugt der Aufsatz eine »perverse«
Dialektik«, die »nicht nach dem Prinzip des reziproken Tausches, sondern
nach dem ausschlieflicher Erschopfung operiert« und fiir die der »Andere
[...] die dialektische Biihne lediglich als stummes Hindernis, als Hiirde auf
dem Weg des Sprechers zum Wissen« betritt.6! Schliellich wurde die Aus-
einandersetzung des Textes mit der traditionellen Rhetorik fokussiert: Die
explizit strategische Metaphorik wie auch die Titelreferenz auf die »Verfer-
tigung«, einen schulrhetorischen ferminus technicus, kénnen einerseits als In-
dizien fiir die ironische Kontrafaktur eines rigide anwendungsorientierten
"Textgenerierungsprogramms namens >Rhetorik< gelesen werden.5? Dieser
Traditionsbezug erlaubt andererseits die etwas komplexere Vermutung, der
Aufsatz generiere in der expliziten Umkehrung und Verschiebung der Rhe-
torices partes eine »neue, experimentelle Rhetorik, die zudem ein poetisches
Programm enthilt«, ndmlich »ein Modell fiir das spezifische Wissen von
Sprache als Literatur«.63

59 Greiner, Kleists Dramen und Erzahlungen, S. 50. Vgl. Joachim Theisen, »Es ist ein Wurf,
wie mit dem Wiirfel; aber es gibt nichts anderes«. Kleists Aufsatz Uber die albméhliche Ver-
Jertigung der Gedanken beim Reden, in: DVjs 68 (1994), S. 717-744; Jens Kapitzky, Erfolglose
Meditation und kommunikative Erkenntnis. Zu Kleists Aufsatz Uber die allméhliche Verfer-
tigung der Gedanken beim Reden, in: Kodikas/Gode. Ars Semeiotica 21 (1998), S. 251-270.

60 Christian Strub, »Blosse Ausdriickung« und »lautes Denken«. Zu Kleists Aufsatz Uber
die allméhliche Verfertigung der Gedanken beim Reden, in: Kodikas/Code. Ars Semeiotica 11
(1988), S. 273-294, hier S. 273f.

61 Andreas Gailus, Uber die plotzliche Verwandlung der Geschichte durchs Sprechen. Kleist
und das Ereignis der Rede, in: Kleist-Jahrbuch 2002, S. 154-164, hier S. 161 u. 156.

62 Vgl. Jill Anne Kowalik, Kleist’s Essay on Rhetoric, in: Monatshefte 81 (1989), S. 434-446.

63 Wolfram Groddeck, Die Inversion der Rhetorik und das Wissen von Sprache. Zu Hein-
rich von Kleists Aufsatz Uber die allméihlige Verfertigung der Gedanken beim Reden, in: Miiller-
Schéll, Schuller, Kleist lesen, S. 101-116, hier S. 104 u. 114. »Kleists Behauptung einer
»allmihlige[n] Verfertigung der Gedanken beim Reden< impliziert eine bewufite Umkeh-
rung d[er] traditionellen Abfolge. Denn nun kommt zuerst der finfte Arbeitsgang, die
Actio oder der Vortrag. Es folgt, entsprechend der Elocutio, eine sprachliche Ausformulie-
rung aufs Geratewohl, welche - statt der Dispositio — zu einer diffusen Gliederung fuhrt
und die unerwartet in der fnventio, der Findung des Gedankens, dem ersten Arbeitsschritt
des klassischen Redners, endet. — Nur der vierte Arbeitsgang des Redners, die Memoria,
hat in dieser Umkehrung keinen Platz, sie transformiert sich, wiirde ich sagen, zum Be-
griff des Wissens im Text« (S. 103 f.).

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

298 Stephan Kammer

In der Tat wird die Umkehr der traditionellen rhetorischen Arbeitsablaufe
in thren duflersten Punkten bereits vom ersten Satz des Textes explizit her-
ausgestellt: »Wenn du etwas wissen willst und es durch Meditation nicht
finden kannst, so rate ich dir, mein lieber sinnreicher Freund, mit dem néch-
sten Bekannten, der dir aufst6f3t, dariiber zu sprechen« (534; Herv. S.K.). Er
vertauscht die Systemplitze von imventio und actio, der Gedankenfindung und
des Vortrags, getreu der Grundthese des Aufsatzes, »dafl mancher grofie
Redner, in dem Augenblick, da er den Mund aufmachte, noch nicht wufite,
was er sagen wiirde« (536). Natiirlich affiziert diese Dominanz der actio, des
Rede-Akts, die ganze rhetorische Begrifflichkeit des Texts. So etwa, wenn
der Redner sich gemafl dem Modell darauf verlafit, dafl ihm die »nétige
Gedankenfiille« - also die traditionellerweise durch Fragekatalog und Topik
der wnwventio regulierte copia rerum — durch die »Umstand[e]« des Redens »und
der daraus resultierenden Erregung seines Gemiits« (536) zufallen wird.
Ganz besonders aber gilt dies fiir die elocutio, die, anstatt antizipierend die
Redehandlung stilistisch nach allen Regeln der Kunst zu organisieren, sich
als Effekt der Sprechhandlung strategisch plazierten Verstdfien gegen die
Stilqualitdten, insbesondere die puritas und die perspicuitas, unterworfen sieht:
Rauschen, Frequenzverzerrungen und Redundanzen skandieren und ver-
lingern den Redeakt, auf dafl die damit verbundene Quantititssteigerung
in Gedankenqualitit umschlage. »Ich mische unartikulierte Tone ein, ziehe
die Verbindungsworter in die Lange, gebrauche auch wohl eine Apposition,
wo sie nicht nétig wire, und bediene mich anderer, die Rede ausdehnender,
Kunstgriffe, zur Fabrikation meiner Idee auf der Werkstitte der Vernunft,
die gehorige Zeit zu gewinnen« (535). Mit dieser durch die Referenz auf das
Modell der Rhetorik erzeugten »selbstbeziigliche[n] Dynamik des Textes«
geht eine doppelte und simultane Abgrenzung einher.5* Die Widerrede ge-
gen die eingespielten Prozeduren einer standardisierten rhetorischen Text-
generierung ist untrennbar mit dem Einspruch gegen die Vorstellung einer
reflexiven, vernunftgebundenen Gedankenfindung verkniipft, der gegen-
tiber die sprachliche >Auskleidung« sekundar wire. So stellt der fingierte
Redner zur Erlduterung des von ihm vorgestellen Verfahrens zwei exem-
plarische Situationen auf, zu deren je regelgeleiteter Problemlésung sein per-
formatives Modell der Gedankenfindung im Kontrast steht.

Oft sitze ich an meinem Geschiftstisch tiber den Akten, und erforsche, in einer
verwickelten Streitsache, den Gesichtspunkt, aus welchem sie wohl zu beurteilen

64 Ebd., S.110.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 299

sein mogte. Ich pflege dann gewohnlich ins Licht zu sehen, als in den hellsten
Punkt, bei dem Bestreben, in welchem mein innerstes Wesen begriffen ist, sich
aufzukliren. Oder ich suche, wenn mir eine algebraische Aufgabe vorkommt,
den ersten Ansatz, die Gleichung, die die gegebenen Verhiltnisse ausdriickt, und
aus welcher sich die Auflésung nachher durch Rechnung leicht ergibt. Und siche
da, wenn ich mit meiner Schwester davon rede, welche hinter mir sitzt, und ar-
beitet, so erfahre ich, was ich durch ein vielleicht stundenlanges Briiten nicht
herausgebracht haben wiirde. Nicht als ob sie es mir, im eigentlichen Sinne sagte;
denn sie kennt weder das Gesetzbuch, noch hat sie den Euler, oder den Kastner
studiert. (535)

Mit der juristischen »Streitsache« rekurriert der Text auf einen prominenten
Bereich im Traditionszusammenhang der Rhetorik: die ausdifferenzierte
Spezialrhetorik des genus iudicale. Fur sie ist die Topik, also die geregelte Su-
che nach dem fiir den Kasus relevanten »Gesichtspunkte, ein privilegiertes
Arbeitsfeld: »Mit der Statuslehre« — wie man diese spezielle Form der Topik
nennt — »sollte jede vorgegebene Rechtslage auf den relevanten juristischen
Kern hin zu analysieren sein«.65 Dies ist aber genau die Stelle des rhetori-
schen Systems, an der nventio und memoria bis hin zu ihrer jeweils gegen-
seitigen Voraussetzung interferieren, und daraus wiederum liafit sich das
>Versehen« des Erzihlers bei seinem Versuch einer konkreten physischen
Reimplementierung des allegorischen Erhellungsvorgangs, geleitet vom
»Bestreben [...], sich aufzukliren«, leicht erklaren. Denn gehort eine ange-
messene Beleuchtung des Gedéchtnisortes in den memoria-Konzeptionen mit
zu den Konstituenten einer brauchbaren, d.h. abrufbaren imaginiren Aus-
lagerung der /loci, so fehlen doch nicht die Hinweise darauf, dafi zu starkes
Licht dabei ein nicht minder grofies Risiko darstellt als zu grofie Dunkelheit:
»Weiterhin darf man weder zu sehr erleuchtete noch stark verdunkelte Orte
haben, damit die Bilder weder durch die Dunkelheit verdunkelt werden
noch durch den Glanz hervorleuchten«, empfichlt beispielsweise die Rheto-
rica ad Herennium.56 Der Blick auf den »hellsten Punkt« kann also der inven-
torischen Passage durch das clair obscur des >Schatzhauses der Erfindungen
nur hinderlich sein.

Wo sich der Erzihler auf dem genuinen Arbeitsfeld der Rhetorik des tech-
nisch garantierten Erfolgs qua methodisch geregeltem Zugriff begibt, da
treibt er im Bereich der Algebra des rhetorischen Aufwands zuviel. Die
Beschreibung des scheiternden Problemlésungsverfahrens liest sich wie ein

65 Groddeck, Reden tiber Rhetorik, S. 58.
66 Rhetorica ad Herennium, tibers. u. hg. von Theodor Nifilein, Disseldorf/Ziirich 21998,
I11, 19.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

300 Stephan Kammer

erneuter kondensierter Durchgang durch inwventio und dispositio: »ich suche [...]
den ersten Ansatz, [...] [der] die gegebenen Verhiltnisse ausdriickt«. Als Texte
formulierte algebraische Aufgabenstellungen jedoch, denen eine solche rhe-
torische Propadeutik zur >Auflésung« einer »verworrene[n] und dunkle[n]
Kunst« allenfalls angemessen wire,% sind ldngst tiberholt. Seit Francois
Viétes Idee einer algebraischen Symbolik, die an die Stelle der Gleichungs-
koeffizienten Buchstaben setzt, und deren Fortfithrung und Weiterentwick-
lung durch Descartes, also spétestens seit dem Ausgang des 17. Jahrhunderts,
bestehen algebraische Aufgaben in der Analysis von Gleichungen und damit
in einem formalen Transformationsverfahren, das auf textanalytische und
-synthetische Techniken, wie sie die Rhetorik bereithilt, getrost verzichten
kann:68 »Auf allgemeine Formeln gebracht, sind die Ergebnisse dieser Kom-
binationen tatsichlich nur vorschriftsméfiige arithmetische Berechnungen,
vorgelegt in der einfachsten und kiirzesten Gleichung, die ihr allgemeiner
Charakter tiberhaupt zuldf3t«.69

Beide in dieser Abgrenzung aufgerufenen Bezugsmodelle, die memoria-ge-
stlitzte rhetorische #nventio und die formale mathematische Analysis, finden
sich verdichtet schon im Begriff der »Meditation«, mit dem der Aufsatz ein-
gesetzt hat. Natiirlich ist damit ein Verweis auf die Cartesianische Methode
der Reflexion verbunden, die »der geometrischen Analyse und der Algebra
ithr Bestes« entlehnt und die Kluft zwischen Vorstellen und Verstehen zu-
spitzt,”0 die zu tiberbriicken sich das Symbolkonzept anschicken wird.”! In-
des hat der Begriff aber auch eine Tradition im Zusammenhang von memoria-
Konzepten, wo er fiir Verfahren einer geradezu korperlichen Einverleibung
der ihm unterworfenen Reflexionsgegenstinde einsteht und so die vom
Symbol zu leistende Evidenzerfahrung technisch antizipiert. Das dabei auf-
gerufene Modell einer korporalen Gedichtnismetaphorik kann als Alterna-
tiventwurf zu den traditionellen Exteriorisierungsmetaphern des ausgelager-
ten, kiinstlichen Gedéchtnisses verstanden werden, wie sie in den Konzep-
tualisierungen als >Wachstafels, >Buch< oder >Haus« angelegt sind. Thm liegt
urspriinglich die Absicht einer Ubung des natiirlichen Gedichtnisses und

67 René Descartes, Discours de la méthode, franz.-dt., tibers. u. hg. von Liider Géibe, Ham-
burg 1960, S. 31.

68 Vgl. Nicolas Bourbaki, Elemente der Mathematikgeschichte, Géttingen 1971, S. 70.

69 Jean Le Rond d’Alembert, Einleitung zur >Enzyklopadies, hg. u. mit einem Essay von
Giinther Mensching, Frankfurt a. M. 1989, S. 23.

70 Descartes, Discours de la méthode, S. 35.

71 Vgl. dazu die sechste Meditatio bei René Descartes, Meditationes de prima philosophia,
lat.-dt., hg. von Liider Gébe, Hamburg 1992, S.129-161.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 301

damit die Strategie der Internalisierung des zu memorierenden Gegenstands
zugrunde, woraus sich die mit ihm verbundene Nahrungssemantik ebenso
erklart wie seine enge Verbindung zu didtetischen, die physische Basis zu sol-
cher Gedichtnisleistung gewdhrleistenden Techniken. In der monastischen
Meditationsliteratur des Mittelalters steht dieses Verfahren der Meditation
denn auch in enger Verwandtschaft zur >grammatophagischen< Lektiirekon-
zeption der ruminatio, des >Wiederkduenss, bei der die Aufnahme/das Essen
des literalen Textsinns durch die meditativ-wiederkduende Praxis verdaut
und in allegorischen Textsinn tGberfihrt wird. So verstanden bezeichnet
die Meditation einen »Akt geistig-kérperlicher Aneignung des Textes«.72
Diese semantische Nahe stellt Kleists Aufsatz noch in seiner Modellumkeh-
rung aus, wenn er auf die >parodistischec Uberfiithrbarkeit von Essens- und
Sprachsemantik verweist: »Der Franzose sagt, 'appétit vient en mangeant,
und dieser Erfahrungssatz bleibt wahr, wenn man ihn parodiert, und sagt,
I'idée vient en parlant« (535).73 Als sikularisierte >Kunst des Lesens< wird
die metaphorische Engfithrung bei Nietzsche wiederaufgenommen werden,
der sie als Leseanweisung an den Schlufd der Vorrede zur Genealogie der Moral
setzt,”* der aber auch — und das ist fiir den hier verfolgten Argumentations-
zusammenhang wesentlicher — auf die Funktionsanalogie dieses Konzepts
zu den Leistungen des Symbols hinweisen wird:

Die Vorstellung im Gefiihl hat zu der eigentlichen Willensregung nur die
Bedeutung des Symbols. Dies Symbol ist das Wahnbild, durch das ein allge-
meiner Trieb eine subjektive individuelle Reizung ausiibt. [...] Was ist das Be-
wufltwerden einer Willensregung? Ein immer deutlicher werdendes Symbolisiren.
Die Sprache, das Wort nichts als Symbol. Denken d.h. bewufltes Vorstellen ist
nichts als die Vergegenwirtigung Verkniipfung von den Sprachsymbolen. Der

72 Giinter Butzer, Meditation, in: Gert Ueding (Hg.), Historisches Worterbuch der Rheto-
rik, Bd. 5, Tiibingen 2001, Sp. 1016-1023, hier Sp. 1018. Vgl. ders., Pac-man und seine
Freunde. Szenen aus der Geschichte der Grammatophagie, in: DVjs 72 (1998), Sonder-
heft: Medien des Gedéchtnisses, hg. von Aleida Assmann, Manfred Weinberg u. Martin
Windisch, S. 228-244.

73 Daf} dabei »der wichtigste Text fiir [die] Verwendung der [grammatophagischen] Meta-
phorik« (Butzer, Pac-man und seine Freunde, S. 238), Rabelais’ Gargantua (Kap. 6), zitiert
wird, unterstreicht zusétzlich diese Engfuhrung.

74 »Freilich thut, um dergestalt das Lesen als Kunst zu tiben, Eins vor Allem noth, was
heutzutage gerade am Besten verlernt worden ist — und darum hat es noch Zeit bis zur
»Lesbarkeit« meiner Schriften —, zu dem man beinahe Kuh und jedenfalls nicht >mo-
derner Mensch« sein muss: das Wiederkduen«. Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie
der Moral, in: ders., Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbanden, hg.
von Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Minchen 1988, Bd. 5, S. 256.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

302 Stephan Kammer

Urintellekt ist darin etwas ganz Verschiednes: er ist wesentlich Zweckvorstellung,
das Denken ist Symbolerinnerung. Wie die Spiele des Sehorgans bei geschlosse-
nen Augen, die auch die erlebte Wirklichkeit im bunten Wechsel durcheinander
reproduziren, so verhdlt sich das Denken zur erlebten Wirklichkeit: es ist ein
stiickweises Wiederkduen.”

Damit nun lafit sich die Abgrenzungsstrategie von Kleists Aufsatz praziser
fassen. Sie geht von dem Punkt aus, an dem sich die radikal heteronomen
Symbolisierungsverfahren eines abstrakt-formalen Schematismus - das
Modell des Denkens more geometrico — und einer inkarnatorischen Evidenz-
erfahrung — das Modell der rummnatio - iberkreuzen. Der “Iext fihrt diese
Uberkreuzung fort, wo er die Bezugsmodelle dieser Verfahren, Rhetorik
und Algebra, ins Spiel bringt.

Zu fragen wire nun nach den Implikationen des positiv gesetzten Gegen-
modells und nach dessen Anschluflfihigkeit an den Symboldiskurs. Ob in
sprach- oder kommunikationskritischer Absicht, ob als Inversion der Rheto-
rik — Einigkeit besteht hinsichtlich des funktional-performativen Zuschnitts
und der prignanten Selbstbeziiglichkeit, die der Kleistsche Vorschlag auf-
weist. Doch wo wird dieser verortet?

Die von Kleist als Schauplatz der gedankengenerierenden Redeperformanz
aufgerufene Instanz, in der sich der Redeakt und die beobachtende Riick-
koppelung der von ihm erzeugten Effekte sowie die daraus resultierenden
energetischen Besetzungen abspielen, ist das »Gemiit«. Der Text scheint
dabei zunichst auf den vorkantischen Wortgebrauch zuriickzugreifen, der
darunter ohne weitere Differenzierung das »gesammte Begehrungsvermo-
gen des Menschen« fafit,”6 wenn er ihm wiederholt einen Zustand der »Er-
regung« (536, 539) zuschreibt. Bei ndherem Hinsehen aber scheint es sich
bei dieser Gemiitstatigkeit durchaus um ein - rhetorisch tiberformtes und
performativ prozessualisiertes — »Vermégen« zu handeln, »das die gegebe-
nen Vorstellungen zusammensetz[t] und die Einheit der empirischen Appre-
hension bewirk([t]«, wie Kants Definition des Begriffs festhalt:77

75 Friedrich Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1869-1874, in: ders., Sdmtliche Werke,
Bd. 7,5 [80], S. 112f.

76 Joachim Heinrich Campe, Woérterbuch der Deutschen Sprache, Braunschweig 1807-
1811, Nachdr., Hildesheim/New York 1969f., Bd. 2, S. 304.

77 Immanuel Kant, Aus Sémmering: Uber das Organ der Seele, in: ders., Werke in zehn
Binden, Bd. 9, S. 256, Anmerkung. »Unsre Erkenntnis entspringt aus zwei Grundquel-
len des Gemiits, deren die erste ist, die Vorstellungen zu empfangen (die Rezeptivitit
der Eindriicke), die zweite das Vermégen, durch diese Vorstellungen einen Gegenstand

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 303

Aber weil ich doch irgend eine dunkle Vorstellung habe, die mit dem, was ich su-
che, von fern her in einiger Verbindung steht, so prégt, wenn ich nur dreist damit
den Anfang mache, das Gemiit, wihrend die Rede fortschreitet, in der Notwen-
digkeit, dem Anfang nun auch ein Ende zu finden, jene verworrene Vorstellung
zur volligen Deutlichkeit aus, dergestalt, dafy die Erkenntnis, zu meinem Erstau-
nen, mit der Periode fertig ist. (535)

Das Gemiit arbeitet als rezeptives Vermogen auf Subjektseite dem entge-
gen, was auf der von Kleists Aufsatz ausgesparten Objektseite das Symbol
stimulieren soll: Angesichts des Schénen wird das Gemiit auf einen Zu-
stand hin eingestellt, in dem es »einer gewissen Veredlung und Erhebung
iiber die blofle Empfanglichkeit einer Lust durch Sinneseindriicke bewufit
ist« und dadurch die »Heteronomie« von Wahrnehmung und Reflexion
suspendiert (KdU 461). Genauer bestimmt — und diesen Text wird Kleists
Aufsatz sogleich ins Spiel bringen — werden die daraus resultierenden Ver-
mittlungseffekte in Schillers Uber die dsthetische Eruiehung des Menschen in einer
Reihe von Briefen.” Das Gemiit ist dort der Ort, an dem sich »Lebenstrieb«
und »Formtrieb«, Wahrnehmung und Reflexion die Waage halten, an dem
sich jener »mittler[e] Zustand Asthetischer Freiheit« (AE 641) einstellt, »in
welche[m] Sinnlichkeit und Vernunft zugleich titig sind, eben deswegen aber
ihre bestimmende Gewalt gegenseitig autheben«, »in welche[m] das Gemiit
weder physisch noch moralisch genétigt und doch auf beide Art tatig ist«
(AE 633) - ein »Zustand«, der dem Symbol entgegenkommt.” In diesem
»asthetischen Zustande ist der Mensch also MNu//, insofern man auf ein ein-
zelnes Resultat, nicht auf das ganze Vermogen achtet und den Mangel jeder

zu erkennen (Spontaneitit der Begriffe)«. Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft,
in: ders., Werke in zehn Béinden, Bd. 3, S. 97.

78 Friedrich Schiller, Uber die sthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Brie-
fen, in: ders., Simtliche Werke, Bd. 5, S. 570-669. Im folgenden zitiert mit der Sigle AE.

79 Vgl. Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16./17. August 1797, in: ders.,
Samtliche Werke nach Epochen seines Schaffens, Bd. 8.1 Briefwechsel zwischen Schil-
ler und Goethe in den Jahren 1794 bis 1805, hg. von Manfred Beetz, Miinchen 1990,
S. 390-393; Friedrich Schiller, Brief an Johann Wolfgang Goethe, 7. September 1797, in:
ebd., S. 409-413. Goethe hatte Schiller auf eine »Art von Sentimentalitit« aufmerksam
gemacht, die thn bei der »Rechenschaft, die ich mir von gewissen Gegenstinden gabx,
befiel, und festgestellt, daf} diese »Gegensténde [...] eigentlich symbolisch sind« (S. 391).
Schiller nimmt in seiner Antwort die komplementire Perspektive ein: »Nur eins muf ich
dabei noch erinnern. Sie driicken Sich so aus, als wenn es hier sehr auf den Gegenstand
ankdme, was ich nicht zugeben kann. Freilich der Gegenstand muf} etwas bedeuten, so
wie der poetische etwas sein mufl; aber zuletzt kommt es auf das Gemiit an, ob thm ein
Gegenstand etwas bedeuten soll, und so deucht mir das Leere und Gehaltreiche mehr
im Subjekt als im Objekt zu liegen« (S. 412).

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

304 Stephan Kammer

besondern Determination in ihm in Betrachtung zieht«; eine ausgewogene
Null der Differenz heteronomer Notigungen sozusagen, welche die Schon-
heit, »unsre zweite Schopferin«, mit der »h6chste[n] aller Schenkungens, der
Freiheit, fiillt (AE 635f.).

Diese >Null< des Gemiits zitiert Kleists Aufsatz im Kommentar zu Mirabeaus
Rede vor der Nationalversammlung, indem er sie doppelt entstellt: zum ei-
nen, indem er ihre subjektgebundene Innerlichkeit in die Performanz kor-
poraler und kontingenter Konstellationen verlagert, zum anderen, indem
er das gleichgewichtige Spiel der Vermégen durch das Reaktionsmodell
elektrischer Ladung und Entladung ersetzt:

Wenn man an den Zeremonienmeister denkt, so kann man sich ihn bei diesem
Auftritt nicht anders, als in einem volligen Geistesbankerott vorstellen; nach einem
dhnlichen Gesetz, nach welchem in einem Kérper, der von dem elektrischen Zu-
stand Null ist, wenn er in eines elektrisierten Koérpers Atmosphére kommt, plotz-
lich die entgegengesetzte Elektrizitit erweckt wird. Und wie in dem elektrisierten
dadurch, nach einer Wechselwirkung, der ihm inwohnende Elektrizitits-Grad
wieder verstirkt wird, so ging unseres Redners Mut, bei der Vernichtung seines
Gegners zur verwegensten Begeisterung tiber. Vielleicht, dafl es auf diese Art
zuletzt das Zucken einer Oberlippe war, oder ein zweideutiges Spiel an der Man-
schette, was in Frankreich den Umsturz der Ordnung der Dinge bewirkte. (537)

Ausgewogenheit und harmonische Vers6hnung kann es in diesen interfe-
rierenden Erregungszustinden von Ladung und Entladung an keiner Stelle
geben. Sie erméglichen allenfalls Kongruenz in der von thnen angestofienen
Wechselwirkung zwischen den Performanzen von Reden und Denken. Funk-
tioniert das Kleistsche Modell, dann gehen »[d]ie Reihen der Vorstellungen
und ihrer Bezeichnungen [...] neben einander fort, und die Gemiitsakten
fur eins und das andere, kongruieren« (538). Indes bleibt die konzeptuelle
Widerrede gegen jene Verséhnung von Sinneswahrnehmung und Reflexion,
wie sie sich subjektgebunden am Gemiit und objektgebunden im Symbol
abspielen sollen, in threr Umkehrung strukturell dennoch an die wesent-
lichen Denkfiguren der Symboldiskurse im ausgehenden 18. Jahrhundert
anschliefbar. Den Ort dieses Anschlusses benennt in Kleists Essay der Kom-
mentar zum zitierten Kommentar: »Dies ist eine merkwiirdige Ubereinstim-
mung zwischen den Erscheinungen der physischen und moralischen Welt,
welche sich, wenn man sie verfolgen wollte, auch noch in den Nebenumstén-
den bewihren wiirde« (537). Diese Denkfigur, die sich auflerdem im eben-
falls an Riihle von Lilienstern adressierten Aufsatz, den sichern Weg des Gliicks zu
Jinden und ungestort — auch unter den grofsten Drangsalen des Lebens, thn wu geniefsen
(DKV 3, 523) sowie, in konsequenter Weiterentwicklung des Elektrizitats-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 305

diskurses, im Allerneuesten Eruehungsplan findet,8° garantiert erstens die An-
bindung an die von Peter Kobbe herausgearbeitete »Tiefenstrukture, die in
den Diskursen zur Symbolkonzeption angelegt ist. Sie fordert eine Antwort
auf die Frage, wie »die anthropologische Bezogenheit/Bezeichnungsfunktion
von sinnlich wahrnehmbaren Gréflen/Gestalten méglich« ist, »wenn diese
— als Teile der kulturell indifferenten Realitit — nicht semiotisch, sondern
ausschliefilich physikalisch/naturgesetzlich organisiert bzw. erkldrbar sind«.
Zweitens fihrt Kleists Modell exemplarisch den Umschlag von einer Re-
présentations- zu einer Produktionslogik vor, welcher der sich um 1800
abzeichnenden historischen Zisur in den Symbolkonzeptionen entspricht.
Was Kleists Entwurf von den Symbolkonzeptionsdiskursen seiner Zeit un-
terscheidet, ist jedoch, daf} er die »Vereinbarkeit« oder »>Vermittlung<« von
anthropologischer Semantik und physikalischer Gesetzlichkeit des Realen«
nicht »ontologisch« denkt, 8! sondern ins Spannungsverhéltnis von Perfor-
manz und Institutionalitit eintrigt.

Exemplarisch lesbar wird dieses Spannungsverhiltnis im Aufsatz in der auf
die »performative Erschaffung eines bisher unerhérten Begriffs [...] der Na-
tion als Souveran« folgenden »btirokratische[n]«, institutionellen Festsetzung
von Mirabeaus rednerischer Entladung:82

Man liest, dafl Mirabeau, sobald der Zeremonienmeister sich entfernt hatte, auf-
stand, und vorschlug: 1) sich sogleich als Nationalversammlung, und 2) als un-
verletzlich, zu konstituieren. Denn dadurch, daf} er sich, einer Kleistischen Fla-
sche gleich, entladen hatte, war er nun wieder neutral geworden, und gab, von
der Verwegenheit zurtickgekehrt, plétzlich der Furcht vor dem Chatelet, und der
Vorsicht, Raum. (537)

Diese Pointe gibt einen Hinweis darauf, wie institutionelle Zeichenordnun-
gen — in der Kategorie des Symbols ebenso wie in der gesellschaftsstiftenden
Dimension symbolischer Ordnung - ihre performative Generierung, das
Uberspringen der Kluft zwischen dem Kontingenten und Sinnlosen sowie
dem Bedeutenden, (ver-)decken, indem sie die Performanz dieses Sprungs
vergessen machen: Kleists Aufsatz beschreibt das Negativ des Symbols.

80 BKAII/7, 1281, 1331, 1381, 177-179, 182-185. Vgl. Herminio Schmidt, Heinrich von
Kleist. Naturwissenschaft als Dichtungsprinzip, Bern/Stuttgart 1978, S. 23-55.

81 Vgl. Kobbe, Symbol, S. 311.

82 Gailus, Uber die plétzliche Verwandlung der Geschichte durchs Sprechen, S. 160.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

306 Stephan Kammer

Goethe und Hegel sind im Vergleich zu Kleist
ein alter Hut.83

Kehren wir noch einmal zu Kleists Darstellungsverfahren zuriick. Symbole,
dies hat die Rekonstruktion der Kleistschen Symbolarchiologie gezeigt,
konnen auf die entstellenden, verdeckenden Spuren ihrer institutionellen
und figuralen Setzung und deren Konsequenzen hin untersucht werden.
Die Prozeduralitit dieser Setzung selbst hingegen bleibt ausgespart — ledig-
lich im poetologischen Modell des Aufsatzes Uber die allmihlige Verfertigung
der Gedanken beim Reden zeichnet sie sich ex negativo ab. Die Konturen dieser
Aussparung sollen abschlieflend genauer umrissen werden.

Im 28. Blatt der Berliner Abendbliitter vom 1. November 1810 finden die Leser
folgenden Text (BKA I1/7, 146):

Rithsel.

Ein junger Doktor der Rechte und eine Stiftsdame, von denen kein Mensch
wufite, dafi sie mit einander im Verhéltnif} standen, befanden sich einst bei dem
Commendanten der Stadt, in einer zahlreichen und ansehnlichen Gesellschaft.
Die Dame, jung und schén, trug, wie es zu derselben Zeit Mode war, ein kleines
schwarzes Schonpflasterchen im Gesicht, und zwar dicht tiber der Lippe, auf
der rechten Seite des Mundes. Irgend ein Zufall veranlafite, dafl die Gesellschaft
sich auf einem Augenblick aus dem Zimmer entfernte, dergestalt, dafl nur der
Doktor und die besagte Dame darin zurtickblieben. Als die Gesellschaft zurtick-
kehrte, fand sich, zum allgemeinen Befremden derselben, dafl der Doctor das
Schonpflasterchen im Gesicht trug; und zwar gleichfalls tiber der Lippe, aber auf
der linken Seite des Mundes. —

(Die Auflésung im folgenden Stiick.)

Die Auflésung, die in der paratextuellen Subscriptio versprochen wird,
bleibt ebenso aus wie die literaturwissenschaftliche Irritation tiber diesen
Umstand. Das deutlichste Anzeichen dafiir ist der Umgang der Sachkom-
mentare mit diesem Text. Wihrend die Nichtkommentierung der Werkaus-
gabe im Deutschen Klassiker-Verlag auf einen Hinweis zum Leerverweis verzich-
tet und so dessen Problemhaftigkeit dissimuliert, merkt Helmut Sembdner
zur betreffenden Stelle an: »Die versprochene >Auflésungs erfolgte natiirlich

83 Gilles Deleuze, Félix Guattari, Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie, aus d.
Franz. von Gabriele Ricke u. Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 489.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 307

nichtl«®* Die Evidenz, mit der das Ausbleiben einer Fortsetzung, einer Auf-
16sung versehen wird, erstaunt: Sie wendet die Ritselhaftigkeit des Texts
in eine offensichtliche Rétsellosigkeit und dementiert so seine paratextuelle
Rahmung. Die »Aufldsung« bleibt aus/kann ausbleiben, so behauptet die
Kommentararbeit, weil es nichts aufzulésen gibt.

Natiirlich bleibt die Suche nach einem korrespondierenden Text-Stiick ergeb-
nislos. Weder in einem der unmittelbar darauf folgenden, wie gewohnt durch
Spiegelstriche abgetrennten Stiicke der Ausgabe vom 1. November 1810
noch in der nichsten Ausgabe der Abendblitter wird das »Réthsel« durch eine
»Auflésung« wieder aufgenommen und gel6st. Der Text ironisiert — und
die Kommentartradition scheint sich mit diesem Befund unausgesprochen
ins Verstdndnis zu setzen — zum einen die in fritheren Nummern der A4bend-
blitter bereits vorzufindende Textsorte >Ritsel(,85 er spielt zum anderen mit
der hiufig getibten, dem begrenzten Umfang der einzelnen Journal-Stiicke
ebenso wie der Leserbindung an das noch frische Publikationsprojekt ge-
schuldeten Praxis der Stiickelung einzelner (langerer) Beitrdge.86

Nimmt man jedoch die Rahmung des Texts beim Wort, kehrt sich dieses
Kausalverhaltnis um. Der Leerlauf der Suche, das schiere Ausbleiben der
»Auflésung« wird die Losung des »Rithsels« gewesen sein. Deutlich wird
dies, wenn man der Aufgabe des Texts folgt und im Abendblatt vom 2. No-
vember nach der »Aufldsung« sucht. Bereits der erste Text scheint, beim ra-
schen Blittern, das paratextuelle Versprechen zu erfiillen: »Antwort./ (S. das
vorig. Blatt.)« (BKA II/7, 148). Allerdings zeigt sich schnell, daf3 dieser Fund
untauglich und gleichwohl ergiebig ist. Im Publikationskontext der Abend-
blditter respondiert er einerseits nicht auf das fragliche »Réthsel«, sondern auf
den als ersten Text der Ausgabe vom 1. November abgedrucken Brief des
schwedischen Kénigs Karls IX. an seinen ddnischen Kollegen und Rivalen
Christian IV. (BKA II/7, 143f.). Andererseits aber gibt die falsche Korre-
spondenz die richtige Antwort, indem sie die Suche nach einer »Aufldsung«
auf das Textensemble des »Rithsels« zuriickverweist. Die Rétselhaftigkeit
des Texts wird verdoppelt und selbstbeziiglich. Ritsel ist und bleibt, inwie-
fern und mit welcher Berechtigung sich denn dieser Text als »Réthsel« aus-

gibt.

84 Heinrich von Kleist, Samtliche Werke und Briefe, hg. von Helmut Sembdner, Miinchen
21961, S. 912.

85 Vgl. Achim von Arnims Rithsel auf ein Bild der Ausstellung dieses Jahres (BKA T1/7, 54) oder
Auf einen Denuncianten. (Réthsel.) und dessen Auflésung (BKA 11/7, 59 u. 64).

86 Vgl. Sibylle Peters, Heinrich von Kleist und der Gebrauch der Zeit. Von der MachArt der
Berliner Abendblitter, Wiirzburg 2003.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

308 Stephan Kammer

Betrachtet man seine sprachliche Faktur, erweist sich Kleists »Réthsel« als
duflerst beziehungsreiches Textgewebe. Mag auch »kein Mensch« vom »Ver-
héltnifl« des Doktors und der jungen, schonen Stiftsdame gewufit haben,
die Instanz des Textes stellt dieses Verhidltnis mehr als deutlich zur Schau.
Die im Hinblick auf Identitit und Differenz der Wiederholung chiastisch
angeordnete dreimalige Nennung der beiden namenlosen Figuren ((Dok-
tor-Doktor-Doctor<; >Stiftsdame-Dame-Dame<) exponiert es ebenso wie
der auffillige Parallelismus, durch den das »Schénpflasterchen« tiber Trager-
tausch und Seitenwechsel hinweg lokalisiert wird (»und zwar dicht iiber der
Lippe, auf der rechten Seite des Mundes«; »und zwar gleichfalls tiber der
Lippe, aber auf der linken Seite des Mundes«). Dies unterstreicht das Ho-
moioteleuton »standen, befanden« im ersten, vom ungewuf3ten »Verhiltnifi«
handelnden Satz, das zudem durch eine entsprechende Lautahnlichkeit in
»einander« und »Commendanten« gerahmt wird und bei der Riickkehr der
»Gesellschaft« ein Echo findet (»fand«). Auf die problematische, ritselhafte
Figuration dieses Verhaltnisses macht dartiber hinaus die Auseinander-Set-
zung von »mit einander« im Druck der Abendblitter aufmerksam: Das Ver-
héltnis entspringt, so konnte man behaupten, einer durchgangigen Ambi-
valenz von Bezugsstiftung und Unterbrechung, die sich aus materialen, se-
mantischen und narrativen Aspekten des Texts ergibt. Doch berechtigt diese
opake, mehrschichtige Selbstihnlichkeit, die zur lakonischen Einfachheit der
histotre einen auffilligen Kontrast bildet, dazu, den paratextuellen Ausweis
als »Rithsel« beim Wort zu nehmen? Kann man dieses l6sen, indem man
die Nicht-Auflésung als Lésung nimmt oder ihm gewaltsam eine Losung
zuschreibt? Miifite man nicht einfach von einem >Meta-Ritsel< sprechen,
dessen Titel als Naht von Text und Rahmen einmal das als Rétsel ausweist,
was auf ihn folgt, zugleich aber sich, als Teil des Texts, als das eigentliche
Riitsel zur Schau stellt?

Am Anfang der Bildlichkeit des Ritsels steht die Bedeutung. Diese Rahmen-
bedingung, die das Ratsel im dritten Kapitel des zweiten Teils von Hegels
Vorlesungen iiber die Asthetik — es handelt von der »bewufite[n] Symbolik der
vergleichenden Kunstform«7 — erfihrt, bestimmt die literaturwissenschaft-
liche Rede tiber das Ritsel noch da, wo sie sich nicht auf den Hohen der
asthetischen Reflexion aufhilt. Bereits in barocken Poetiken steht die Inten-

87 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, in: ders., Werke, hg.
von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1986, Bd. 13, S. 486. Im
folgenden zitiert mit der Sigle VA.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 309

tionalitit der Bedeutung am Ausgang der Ritselverfertigung, und natiirlich
ist diese Intentionalitit, der Programmatik solcher Poetik gemaf3, in gesell-
schaftliche Interaktion tbersetzbar. Die Ausfithrungsempfehlungen von
Harsdortters Frauenzimmer Gespréichspielen fihren das Raétsel als Bestandteil
geselligen Spiels ein, bei dem die Ratekompetenz iiber die Teilnahme am
Diskurs entscheidet® und das Ritselalgorithmen zu formulieren erlaubt:

Etliche Réhtsel werden von eines Dinges zufilligen Beschaffenheiten hergenom-
men/ als wenn man einem/ der niemals kein Geschiitz gesehen/ dasselbe beschrei-
ben solte/ oder defl Seidenwurms/ oder des Magnets wundersame Tugend erzeh-
len/ wiirde fiirwahr solche Beschreibung/ eine tunkele Réhtsel/ und nicht leitlich
zu ersinnen seyn. Ist nun die Rahtsel in vielen Worten verfasset/ so kann man
viel leichter etwas abmerken/ dardurch das Verborgene zu erkennen.

Daf der geeignete Ritselstoff nicht nur in seltenen Akzidenzien, exotischen
Gegenstanden und knappen Worten angetroffen werden kann, sondern
auch in sprachlichen Verfahren selbst zu finden ist, verrit eine weitere Regel:
»Etliche Rahtseln werden auch von zweydeutigen Worteren hergenommen /
als: Mit emner weissen Kreiden schwartz schreiben | verstehend: das Wort Schwarz«.89
Als Ergebnis dieses kleines Exkurses zur barocken Ritselpoetik wire fest-
zuhalten zum einen die - sei es, wie im erwihnten Text, spielerische, sei es,
wie etwa bei André Jolles, anthropologisch ernsthafte% — Initiationsstruktur
der Ritselpraxis. Doch ob Gesellschaftsspiel oder Einweihungsritual, fiir die
Prozedur des Riitsels gilt, »daf} die Losung an sich nicht der eigentliche und
einzige Zweck des Ritsels ist« - sie steht schliefilich an/vor seinem Beginn -,
»sondern das Lisen«.9! Zum anderen aber scheint das Ritsel auf genuin tex-
tuellen Verfahrensweisen zu beruhen: einer >dunklen< Ubertragungsbezie-
hung, einem elliptischen Sprechen, der Spannung zwischen Bezeichnung
und Selbstreferentialitit.

88 Vgl. Georg Philipp Harsdorffer, Frauenzimmer Gesprichspiele, hg. von Irmgard Béttcher,
1. Teil, Tiibingen 1968. Julia, eine der Figurantinnen, er6ffnet den entsprechenden Ab-
schnitt Uiber die Ritsel mit der Idee, die Gesellschaft solle Ritsel 16sen, um die vorher
ebenfalls als geselliges Spiel betriebene >Einsamkeit« — bei dem die Figuren mit einem
Lob der Einsamkeit sich performativ eine Auszeit gesetzt hatten — wieder in Gesprich-
spieltausch zu tiberfilhren: »Herr Reimund aber soll rathen / was das seye / das da flichet
und verfolget wird | drohet und bittet | zirnet und erbarmet | erfreuet und betriibet | wil und nicht
wil? Oder soll langer in der Einsamkeit verbleiben« (S. 207).

89 Ebd., S. 209f. u. S. 211.

90 Vgl. André Jolles, Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Ritsel, Spruch, Kasus, Me-
morabile, Miarchen, Witz, Halle 1930, S. 126-149.

91 Ebd., S.134f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

310 Stephan Kammer

Im Diskurs der Asthetik bleibt das Ritsel eine halbe Sache. Diese Halbheit
ist seiner Angehérigkeit zur »bewufiten Symbolik« (VA 509) geschuldet;
es »unterscheidet sich von dem eigentlichen Symbol sogleich dadurch [Herv.
S.K.], daf} die Bedeutung von dem Erfinder des Ritsels klar und vollstdndig
gewyfst und die verhiillende Gestalt, durch welche sie erraten werden soll,
daher absichtlich zu dieser halben Verhiillung auserwihlt ist« (VA 509). Die
Losung also ist dem Ritsel Erstes, immer schon voraus, vorgeschrieben - es
gibt, und daraus entspringt die doppelte Ratselhaftigkeit des Kleistschen
»Réthsels«, kein Ritsel ohne Lésung. Durch die Nachtriglichkeit der Ver-
ratselung werden dann

einzelne Charakterziige und Eigenschaften aus der sonst bekannten dufleren Welt,
welche, wie in der Natur und Aufierlichkeit iiberhaupt, zerstreut auseinander-
liegen, in disparater und dadurch frappanter Weise zusammengestellt. Dadurch
fehlt thnen die subjektive zusammenfassende Einheit, und ihre absichtliche An-
einanderreihung und Verkniipfung hat als solche an und fir sich keinen Sinn;
obgleich sie andererseits ebensosehr auf eine Einheit hinweisen, in bezug auf
welche auch die scheinbar heterogensten Ziige dennoch wieder Sinn und Bedeu-
tung erhalten. (VA 510)

Dies scheint prizise genug die sprachliche Verfahrensweise des »Réthsels«
zu beschreiben. Stiftsdame und Doktor, deren »Verhaltnifi« der Text so
(un-)zweideutig wie moglich gestaltet, werden durch sie im Wortsinn >zu-
sammengestellt;; die disparate Einheit thres »mit einander« erfihrt, wie das
»allgemein[e] Befremden« der »Gesellschaft« indirekt zu erkennen gibt, zu-
fallig >Sinn und Bedeutung:.

Diese sinn- und bedeutungsstiftende Einheit, mit Hegel: »das Subjekt je-
ner zerstreuten Pradikate«, besteht nun gerade im »Wort der Losung, das
aus dieser dem Anschein nach verwirrten Verkleidung heraus zu erkennen
oder zu erraten die Aufgabe des Rétsels ausmacht«. So verstanden stellt
das Ritsel einen »bewufdte[n] Witz der Symbolik« dar, »welcher den Witz
des Scharfsinns und die Beweglichkeit der Kombination auf die Probe stellt
und seine Darstellungsweise, indem sie zum Erraten des Rétselhaften fiihrt,
sich durch sich selber zerstiren 1afit« (VA 510; Herv. S.K.). An dieser Stelle nun
versagt sich Kleists »Réthsel« der Prozessualitit der Ratselstruktur. Zwar
mangelt es nicht an der >einfachen Vorstellunge, mit der das ausgesparte Er-
eignis seiner Aistoire zu erraten wire — weder dem Leser noch der befremde-
ten »Gesellschaft«. Doch versagt sich der Text — als Text und durch das un-
eingeldste Versprechen seiner paratextuellen Rahmung — gerade »das Wort
der Losung«; der Moment oder Augenblick, in dem, in der Wiederholung

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Natur, Ding, Sprache, Kérper 311

der Losung, die Darstellungsweise des Rétsels »sich durch sich selber zer-
stor[t]«, verschwindet in der elliptischen Faktur des Texts.

Diese Verweigerung, die den Ritselcharakter des Texts wider die etablierten
poetischen Spielregeln auf Dauer stellt und die rekursive Prozessualitét des
Ritsellosens aufhilt, bindet Kleists »Réthsel« an die Struktur des Symbols
zuriick: an seine iibersprungene Setzung. Kleists Witz iiber das Ritsel ist
ein Witz tiber das Ritsel des Symbols. Hegels Vorlesungen werden, als ob in
thnen die Erkenntnisse von Kleists Symbolarchiologie ontologisch aufge-
hoben wéren, in ihrer Definition des Symbols darauf zuriickkommen:

Das eigentliche Symbol ist an sich rétselhaft, insofern die Auferlichkeit, durch wel-
che eine allgemeine Bedeutung zur Anschauung kommen soll, noch verschieden
bleibt von der Bedeutung, die sie darzustellen hat, und es deshalb dem Zweifel
unterworfen ist, in welchem Sinne die Gestalt genommen werden miisse [zweite

Herv. S.K.]. (VA, 509)

Das >Noch« der Differenz, das sich der Text in der Suspendierung einer Auf-
16sung bewahrt, figuriert so weiterhin jene wesentliche Zweideutigkeit, in der
die Ritselhaftigkeit des Symbols erscheint. Indem das »Rithsel« die vorgéan-
gige Intentionalitit der Bedeutung, die Evidenz der Auflésung ausstreicht,
mangelt thm zum Ritsel genau derjenige Mangel, der das Ritsel im Verhalt-
nis zum Symbol defizitdr macht. Das »Rithsel«, das ist kein halbes Symbol.

Bleibt ein Rest: das Zeichen, an dessen Losung sich die Ritselhaftigkeit des
Kleistschen Texts manifestiert. »Die Dame, jung und schon, trug, wie es zu
derselben Zeit Mode war, ein kleines schwarzes Schonpflasterchen im Ge-
sicht, und zwar dicht tiber der Lippe, auf der rechten Seite des Mundes«.
Mode ist, am 1. November 1810, das Schonpflasterchen lingst nicht mehr.
Im Verlauf des 18. Jahrhunderts wird dieses Zeichen samt seiner Differenz-
funktion im Rahmen des neuen Schénheitsdispositivs von Gesundheit, Na-
tirlichkeit und Sauberkeit démodé, wenn nicht verdachtig.92 Joachim Hein-
rich Campes mit Kleists Text zeitgendssisches Worterbuch der Deutschen Sprache
teilt unter dem Lemma >Schonpflaster« folgende Definition mit: »ein kleines
schwarzes Pflaster, dergleichen sich Frauen und Médchen ehemahls ins Ge-
sicht klebten zur Erhéhung der Schénheit, eigentlich um Flecken der Haut,
Blatterchen etc. damit zu bedecken [Herv. S.K.]«.93 Als kiinstlicher Fleck,

92 Vgl. Georges Vigarello, Wasser und Seife, Puder und Parfiim. Geschichte der Korper-
hygiene seit dem Mittelalter, Frankfurt a. M./New York 1992, S. 159-171.
93 Campe, Worterbuch der Deutschen Sprache, Bd. 4, S. 255.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

312 Stephan Kammer

der ein natiirliches Mal zugleich simulieren und dissimulieren kann, hat das
Schonpflasterchen ein oszillierendes Spiel zwischen den Zeichenregistern
eroffnet — ein Spiel, bei dem schliellich das natiirliche Zeichen, das durch
das Pflasterchen ehemals verdeckt/simuliert werden sollte, jene Differenz-
funktion zugeschrieben erhélt, welche das willkiirliche Zeichen erméglicht
hat. So vermerkt ein ganz dem neuen Paradigma der Natiirlichkeit verpflich-
teter Ratgeber fiir die weibliche Kosmetik und Gesundheitspflege:

Ich sage nichts von solchen Flecken oder Auswiichsen auf der Haut, die einige
Leute mit auf die Welt bringen, und welche man Mutterméler nennt. Wenn sie
sich an einem schicklichen Orte befinden, hilt man sie eher fiir Schonheiten, als

Flecken; denn sie geben dem Gesichte eine gewisse Anmuth, und stechen gegen
die Weifle der Haut ab.%4

Die Geschichte eines Symbols, noch einmal. Die beinahe vergessene, will-
kiirliche Kérperzeichenpraxis® einer Gesellschaft, in der Poetiken das Rit-
sel(n) als geselliges Spiel kodifizieren, wird nach ihrer Naturalisierung zum
»Muttermal< jenes anders ritselhafte »allgemein[e] Befremden« auslésen miis-
sen, das die wiederkehrende »Gesellschaft« an den Tag legt. »[A]uf einem
Augenblick« — die grammatisch indizierte Irritation des Satzes zeigt an, wo
sich die Setzung des Symbols, unbeobachtbar, vollzieht.

94 [Anonymus], Briefe eines Arztes an die Frauenzimmer, oder Regeln der Kunst die Gesund-
heit und Schénheit zu erhalten, aus d. Engl., Leipzig 1771, Nachdr., Berlin 1990, S. 22.

95 FEine Praxis hofisch-galanten Zeichenspiels, die ihre eigene Grammatik besaf}; wer, wie
die Stiftsdame, seine Mouche »dicht tiber der Lippe« plaziert, weist sich in diesem Spiel
den Platz der coquette zu. Vgl. Sigrid Metken, in: Geist und Galanterie. Kunst und Wis-
senschaft im 18. Jahrhundert aus dem Musée du Petit Palais, Paris, Kunst- und Ausstel-
lungshalle der Bundesrepublik Deutschland, 13. Dez. 2002 bis 6. April 2003, S. 90.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

EVA GEULEN

Making Symbols — Doing Gender
Vor- und Nachgeschichte des Symbols (G. W.F. Hegel,
Judith Butler)

Wer die >Aktualitit des Symbols< begreifen will, hat den Begriff »symbolischs
in jenem préazisen Sinn zu nehmen, den Hegel in seinen posthum veréffent-
lichten Vorlesungen iiber die Asthetik der symbolischen Kunst, insbesondere der
agyptischen, verlichen hat. Von deren Werken heif3t es, »wir fithlen, dafl wir
unter Aufgaben wandeln« (IT, 400).1 Wer freilich die Aufgabe iibernimmt, die
»Aktualitit des Symbols< nachzuweisen oder herzustellen, kann nach Hegel
das eine nicht vom anderen trennen. Denn sein Verstindnis des Symbols
im Kontext der Asthetik beruht auf der Gleichberechtigung zwischen vor-
gefundener und erfundener, aufgesuchter und hergestellter Bedeutung.2 In
ithrer Einheit besteht fiir Hegel die dsthetische Aktualitit des Symbols — je-
nes im Ubergang zur klassischen Kunst iiberholten und iiberwundenen
Anfangs der Kunst schlechthin. Die Frage, ob sich die abgeschlossene Hi-
storizitit dieser Hegelschen Symboltheorie aufbrechen lafit, Hegels Version
einer Vorgeschichte der Kunst im vorgriechischen Zeitalter der Symbolik
eine nicht mehr dsthetisch eingehegte Nachgeschichte fiir uns haben kénnte,
motiviert folgenden Rekonstruktionsversuch von Hegels dsthetischem Sym-

bolbegriff.

1 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen tiber die Asthetik I-II1, in: ders., Werke,
hg. von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1970, Bde. 13-15.
Im Text zitiert unter Angabe des Bandes und der Seitenzahl.

2 Ausschlieflich Hegels Asthetik interessiert im folgenden. Der Begriff >Symbol: findet frei-
lich auch in anderen Texten eingehende Erorterung, etwa in der Wissenschaft der Logik
oder der Enzyklopddie, aber sie tragen zur Klarung des Symbolbegriffs im Zusammenhang
von Hegels Asthetik nicht unbedingt bei. Das hat zwei bedeutende Hegelleser nicht ab-
gehalten, die verschiedenen Symbolbegriffe aufeinander zu beziehen. Sowohl Jacques
Derrida als auch Paul de Man haben genau den semiotischen Sonderstatus des Sym-
bols entlarven wollen, an dem hier versuchsweise festgehalten werden soll. Vgl. Jac-
ques Derrida, Le Puits et la Pyramide. Introduction a la sémiologie de Hegel, in: ders.,
Marges de la Philosophie, Paris 1972, S. 79-128, sowie Paul de Man, Sign and Symbol
in Hegel’s Aesthetics, in: ders., Aesthetic Ideology, hg. von Andrzej] Warminski, Min-
nesota 1996, S. 91-104.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

314 Eva Geulen

Wie alle Theorien sind auch solche des Symbols gezwungen, eine symboli-
sche Praxis auszubilden, zu der sich der entwickelte Symbolbegriff, die vor-
geschlagene Symboldefinition, je anders verhalten kann, z.B. so, daf} sich
der Begriff des Symbols von der symbolischen Praxis abhebt, oder so, dafl er
vermoge einer Art Mimikry in ihr verschwindet. Als Matrix oder Medium
ist allen Theorien des Symbols stets eine symbolische Praxis vorgelagert,
die zwar nie vollstindig eingeholt werden, aber dennoch auf verschiedene
Weise ithrerseits wieder Gestalt gewinnen kann: sei es, dafy die Dopplung des
Symbols, als Theorie des Symbols und als seine Praxis, selbst wieder dem
Begriff zugeschlagen wird; sei es, daf§ die praktische Seite der Darstellung
Oberhand iiber den Begriff gewinnt, was in die Richtung einer performa-
tiven Symboltheorie weist. Dafl Symboltheorien - wie Theorien tiberhaupt -
auf vorgingige und theoretisch nicht restlos zu vergegenwirtigende Sym-
bolisierungspraktiken angewiesen sind, bildet noch keinen kritischen Ein-
wand gegen sie. Symbole und ihre Theorien funktionieren némlich nicht
trotz, sondern wegen ihrer Inkonsistenzen. Verschirft, verallgemeinert und
zugespitzt: In gewisser, bei Hegel beispielhaft vorgefithrter Hinsicht, lebt,
was Symbol heifit, von den Interferenzen, die sich zwischen ein Symbol und
die jeweilige Symbolisierungspraxis schieben, von den Spannungen also, die
zwischen dem Symbol und seiner Verwendungsweise herrschen.

Als Symbol gilt in Hegels Asthetik ein in den Dienst einer bestimmten Be-
deutung genommenes Zeichen, das immer irgendwie »verwendet werden«
mufl (I, 395), damit es Symbol heiflen darf. Das fragliche Kapitel hebt so-
gleich mit einer in diesem Sinne symbolischen Operation an: »Das Symbol
in der Bedeutung, in welcher wir das Wort hier gebrauchen [...], macht
[...] den Anfang der Kunst und ist deshalb gleichsam nur als Vorkunst zu
betrachten« (I, 393). Das Wortzeichen >Symbol« wird im Zuge einer sym-
bolischen Setzung in den Dienst einer ganz bestimmten Bedeutung gestellt.
Was >Symbol« fortan heiflen soll, wird aus einer Welt der Zeichen ausge-
grenzt und damit auf eine Herkunft verpflichtet, von der es sich als Symbol
emanzipiert. »Unsere Aufgabe mufl deshalb darin bestehen [...], was an
sich selbst als eigentliches Symbol dargestellt und deshalb als symbolisch
zu betrachten ist, ausdriicklich zu beschrianken« (I, 405). Das Symbol ist
damit einerseits hinsichtlich dessen zu betrachten, was es an sich selbst
darstellt, andererseits aber auch in Riicksicht auf einen legitimen Gebrauch
dieses besonderen Begriffs. Hegels ganz offensichtlich selbst symbolischer
Gebrauch des allgemeinen Wortzeichens »Symbol« spaltet das Zeichen >Sym-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Making Symbols — Doing Gender 315

bol«in eine im eigentlichen Sinne symbolische Bedeutung einerseits und eine
nicht-eigentliche und infolgedessen auch nicht restlos legitime symbolische
Bedeutung andererseits.

Wihrend wohl keine Definition des Symbols ohne solche oder dhnliche
Unterscheidungen auskommen wird, steht das Verfahren bei Hegel noch
unter besonderen Vorzeichen. Es ist bekannt (aber leider immer noch nicht
zufriedenstellend erklirt), dafl Goethes einschlagiger Symboldefinition und
unseren Vorstellungen von der Goethezeit als Epoche des Symbols zum
Trotz,? die heute als unversohnliches Gegensatzpaar bekannten Begriffe
Allegorie und Symbol bis zu und noch bei Hegel vielfach synonym ver-
wendet wurden.* In der laxen Verwendung des Begriffs Symbol schldgt die
zeitgenossische Tendenz zu Buche, den vordem theologisch gebundenen
Symbolbegriff dsthetisch zu entgrenzen und so zu verallgemeinern. Gegen
diesen inflationdren Gebrauch des Symbolbegriffs wendet sich Hegel, ob-
wohl auch er die Allegorie als eine spite Ubergangsform der symbolischen
Kunstepoche zurechnet.

Bei seinem Versuch, den Symbolbegriff zu beschrénken, hat sich Hegel zu-
néchst mit dem Symbolbegriff auseinanderzusetzen, der durch die Debatte
um Friedrich Creuzers in vier Bianden erschienene Symbolik und Mythologie
der alten Volker, besonders der Griechen (1810-1812) neu belebt worden ist. Den
historistisch argumentierenden Einwand, daf} Creuzer etwas in die Mythen
»hinemerklidre und in thnen Gedanken suche, von denen es nicht begriindet
se1, dafl sie wirklich darin ldgen, sondern von denen sich sogar historisch
erweisen lasse, dafl man sie, um sie zu finden, erst hineintragen misste« (I,
403), weist Hegel mit dem Hinweis zuriick, daf die fraglichen Mythen »an
sich Symbole sind und deshalb so genommen werden miussen« (I, 404), da
ja die geschichtliche Eigenart der fraglichen Volker eben darin liege, sich
nicht anders als symbolisch ausdriicken zu kénnen. Sofern als Symbol das-
jenige gilt, was sich dem Unterschied zwischen nachtriglich hineininter-
pretierter und vorgangig vorgefundener Bedeutung verweigert, verfehlt
eine historistische Kritik an Creuzer ihr Ziel. Dennoch will Hegel die bei
Creuzer angelegte Ausweitung des Symbolbegriffs nicht gelten lassen. Die
Frage, »ob denn alle Mythologie und Kunst symbolisch zu fassen sei« (I, 404),

3 Vgl. Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16. August 1797, in: Bengt Al-
got Serensen (Hg.), Allegorie und Symbol. Texte zur Theorie des dichterischen Bildes
im 18. und frithen 19. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1972, S.126-128.

4 Vgl. Michael Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Walter
Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie, Stuttgart 1979, S. 642-665.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

316 Eva Geulen

wird entschieden verneint. Dafl Hegel sich weigert, Kunst und Mythologie
der Antike insgesamt unter den Begriff des Symbols zu bringen, hat seinen
Grund auch im Privileg der griechischen Antike, der es nach Hegel allein
vorbehalten ist, die Realisierung des Kunstideals (gewesen) zu sein. Nur
dem in Hegels Nomenklatur klassischen Werk, weder dem symbolischen,
das nach der Einheit von Bedeutung und Gestalt erst noch strebt, noch dem
romantischen, das sie tiberschreitet, gelingt deren vollendete Identifikation.
Damit zeichnet sich das klassische Werk, »das schlechthin Bedeutende und
sich selber Deutende« durch genau die Bedeutungsresistenz aus (II, 14), die
Goethe dem Symbol zusprach. So hitte Hegel das klassische Kunstwerk,
»das sich weifl und weist« (I, 14), >symbolisch« nennen miissen, weil dort,
wie es in einer denkwiirdigen Formulierung heif3t, »Gestalt und Bedeutung
ineins genaturt« sind (II, 64), wihrend im von Hegel symbolisch genannten
Kunstwerk das eine »dem Andern seiner selbst vergesellschaftet« bleiben
muf} (I, 465).

Dafl Hegel sowohl Goethes Symbolverstdndnis als auch Creuzers mytho-
logischen Symbolbegriff abweist, geht wohl letztlich auf Rechnung seiner
Romantik-Aversion. Seine Entscheidung, die Vorkunst symbolisch zu nen-
nen, ist Polemik an die Adresse der Romantiker, insbesondere Schlegels. Der
habe namlich die fatale Tendenz, in allem und jedem eine Allegorie oder
ein Symbol sehen zu wollen:

Solche Ausdehnung des Symbolischen [...] ist keineswegs dasjenige, was wir hier
bet der Betrachtung der symbolischen Kunstform vor Augen haben [...], sondern
wir haben umgekehrt zu fragen, inwiefern das Symbolische selbst zur Kunstform
zu rechnen sei. (I, 405)

Einzig das Symbol an sich, das eigentliche Symbol ist Gegenstand der Ka-
pitel Giber die symbolische Kunstform. Dem Symbol als das, »was an sich
selbst als eigentliches Symbol dargestellt und deshalb als symbolisch zu be-
trachten ist« (I, 405), eignet nun aber gerade nicht die Selbstandigkeit seiner
Darstellung, sondern ausdriicklich deren Mangel. Selbstdarstellung ist ex-
klusives Privileg der klassischen Kunst. Aber eben weil sich das symbolische
Kunstwerk nicht weif}, ist es andererseits auch dadurch gekennzeichnet, dafl
es symbolische Vermittlungen der Art, wie sie auf theoretischer Ebene He-
gels terminologische Einschrinkung ausdriicklich vornimmt, unterschlagt.
Deshalb gilt zwar, daf} das symbolische Kunstwerk sich nicht weif§ noch
wissen kann, daf} aber die Agypter trotzdem und gerade deshalb an ihren
Kunstwerken unmittelbar die Anschauung ihrer Gétter, »in dem Apis die An-
schauung des Gottlichen selber hatten« (I, 407).

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Making Symbols — Doing Gender 317

Es wirkt kompliziert, aber die Sache ist ganz einfach so, »dafy das Symbol sei-
nem Begriff nach wesentlich zweideutig bleibt« (I, 397). Die von Hegel immer
wieder hervorgehobene wesentliche Zweideutigkeit des Symbols besteht
darin, dafl es emnerseits Resultat einer Setzung ist, andererseits aber auch
unabhéngig von einer solchen einen unmittelbaren Zusammenhang von
Gegenstand und Bedeutung voraussetzt. Das Symbol dient einerseits Be-
deutungszwecken, die ihm nicht von Haus aus zukommen; derart funktio-
nalisiert und instrumentalisiert werden kann es andererseits nur, wenn man
eine vorgangige quasi-urwiichsige Bedeutung, »eine wirkliche Verwandt-
schaft« (I, 452) voraussetzt (wie z.B. die Bedeutung des Wortes >Symbol«
als Zeichen im allgemeinen Sinne). Das Symbol darf nicht »wie das blof§
duflerliche und formelle Zeichen, gar nicht adidquat sein«, darf sich der Be-
deutung aber »dennoch umgekehrt, um Symbol zu bleiben, auch nicht ganz
angemessen machen« (I, 396). Das Symbol charakterisiert nach Hegel die
Gleichberechtigung oder »Gleichgiiltigkeit von Bedeutung und Bezeichnungx«
(I, 395). Am Ubergang zwischen interner, angestammter Bedeutung und
externer Bedeutungsfunktion hat das Symbol seinen Platz — sofern man bei
dem symbolcharakteristischen Schwanken, der Zweideutigkeit und Uber-
gangigkeit des Symbols von einem festen Platz sprechen kann.

Die indifferente Einheit von erfundener und gefundener Bedeutung dufiert
sich entsprechend vage in Gestalt des Ritsel- und Aufgabencharakters der
symbolischen Kunst. Erst am Ende der symbolischen Epoche setzt sich
der Setzungsaspekt durch. Es zeigt sich, daf§ auch, was man als vorgingige
Ahnlichkeit zwischen Ding und Bedeutung aufgefunden zu haben glaubte,
Bedeutungen sind, die man hergestellt und erfunden hat. In der Entdek-
kung dieses Umstands und der Einsicht, daf} es sehr wohl einen Unter-
schied macht, ob man findet oder erfindet, besteht das Ende der symboli-
schen Kunstform. An diesem Punkt zerschlagt »der Blitz der Individualitit«
die dumpfe Einheit und diffuse Zweideutigkeit des Symbols so (I, 376),
»daf} jede der beiden Seiten, die Bedeutung und deren Gestalt, ausdriicklich
genannt und ihre Beziehung ausgesprochen ist« (I, 397; Herv. E.G.). Die
klassische Kunst darf nun erneut und auf héherer Ebene vereinigen, was
am Ende der symbolischen aus vorschneller Einheit in seine Bestandteile
zerfallen war.

Soweit in knappen Ziigen Hegel zur Symbolik. Ihr weiteres Schicksal besteht
darin, zunichst als ornamentales Zitat und verspielter Nebenzug in der
klassischen Kunst ein untergeordnetes Dasein zu fristen, um in der roman-
tischen Kunst, die abermals durch das Auseinandertreten von Bedeutung
und Gestalt charakterisiert ist, eine Art Auferstehung zu erfahren. Dafl aus-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

318 Eva Geulen

gerechnet der als blofler Vorkunst eingestuften symbolischen Kunstform
damit eine transhistorische Bedeutung zukommt, kann man Hegel-intern als
Signatur des Problems verstehen, an dem nach Hegel alle philosophischen
Kunstformen leiden. Zweideutig mufl alle Kunst bleiben, weil nicht in ihr,
die nun einmal nicht anders kann, als sinnlich konkret zu sein, sondern al-
lein in der Philosophie der die Kunst betreffende Widerstreit zwischen Ge-
stalt und Bedeutung zu tilgen ist. So gesehen ist denn doch alle Kunst stets
(nur) symbolisch, was partiell Hegels Schwierigkeiten erkldrt, den Symbol-
begriff zu begrenzen.

Diese Schwierigkeiten haben ithren Grund aber auch in der Spannung zwi-
schen dem eigentlichen Symbol und der Erkenntnis des Symbols als Sym-
bol, also zwischen Symbolik und symbolisierender Praxis. Schlicht formu-
liert: Wie geht man mit Symbolen hermeneutisch um? Wir sehen es den
agyptischen Kunstwerken an, »daf} sie Ritsel enthalten, fiir welche zum Teil
nicht nur uns, sondern am meisten denen, die sie sich selber aufgaben, die
rechte Entzifferung nicht gelingt« (I, 465). Hegel 16st das Problem, indem er
unter den dgyptischen Symbolkunstwerken solche aufsucht, die nicht nur
Symbole sind, sondern Symbolik symbolisieren. Subjektive und objektive
Ritselhaftigkeit werden somit enggefiihrt. Noch bevor Hegel zur Analyse
der dgyptischen Pyramiden ansetzt, hat er im einleitenden Abschnitt zur
ewgentlichen Symbolik die symbolischen Kunstformen insgesamt schon unter
ein Symbol gebracht:

Als ein allgemeines Symbol, das diesen Standpunkt bezeichnet, kénnen wir das
Bild des Phonix an die Spitze stellen, der sich selber verbrennt, doch verjiingt aus
dem Flammentode und der Asche wieder hervorgeht. (I, 456)

Aber auch die Pyramiden sind mehr als nur »anundfiirsichseiende([s]« Sym-
bol (I, 466), denn sie stellen »das einfache Bild der symbolischen Kunst sel-
ber vor Augen« (I, 459). Ist den Bauwerken die mangelnde In-eins-Bildung
von Bedeutung und Gestalt anzusehen, dann sind sie aber schon nicht mehr
reine Symbole, sondern eben deren Bilder:

[Slie sind ungeheure Kiristalle, welche ein Inneres in sich verbergen und es als
eine durch die Kunst produzierte Aufiengestalt so umschlieflen, dafi sich ergibt,
sie seien fiir dies der bloflen Natiirlichkeit Innere und nur in Bezichung auf das-
selbe da. (I, 460)

Nur pseudo-symbolisch, qua symbolisierender Interpretation von Symbo-
len, ist symbolische Kunst in ihrer Eigenart verhandelbar. Das Kapitel tiber
die eigentliche Symbolik schliefit folglich mit »einem Symbol gleichsam des

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Making Symbols — Doing Gender 319

Symbolischen selber«. Symbolisiert wird der symbolische Ritselcharakter
der agyptischen Kunst in der Sphinx:

Aus der dumpfen Starke und Kraft des Tierischen will der menschliche Geist sich
hervordringen, ohne zur vollendeten Darstellung seiner eigenen Freiheit und be-
wegten Gestalt zu kommen, da er noch vermischt und vergesellschaftet mit dem
Anderen seiner selbst bleiben muf3. (I, 465)

Dieser Drang nach Geistigkeit »ist das Symbolische tiberhaupt, das auf
dieser Spitze zum Ritsel wird« (465). Hegels Hermeneutik kommt jener
Mythos zu Hilfe, »den wir selbst wieder symbolisch deuten kénnen« (I,
465): Odipus kennt des Ritsels Losung und stiirzt das »Ritsel aufgebende
Ungeheuer« vom Felsen. »Die Entritselung des Symbols liegt in der an-
undfiirsichseienden Bedeutung, dem Geist, wie die beriihmte griechische
Aufschrift dem Menschen zuruft: Erkenne dich selbst!« (I, 466). Diese Sym-
bolisierung des Symbols beinhaltet die Losung des methodologischen bzw.
darstellungstechnischen Problems, vor das sich Hegel mit der diffusen, rit-
selhaften Einheit von gefundener und erfundener Signifikanz beim Symbol
gestellt sieht. Die Diskrepanz zwischen dem, was das Symbol an sich selbst
ist und wie es von den Agyptern (oder von Hegel) verwendet wird, gewinnt
ihren Ausdruck im Ritselcharakter, 1ost sich aber dort auch auf. Die Raffi-
nesse der Hegelschen Engfiihrung eines Symbols mit seiner Interpretation
als Symbol des Symbols besteht in der hermeneutischen Abrundung. Denn
es ist schlechterdings nicht zu sagen, ob seine Deutung der Sphinx-Episode
nun noch symbolisch heiflen darf, oder ob es sich nicht vielmehr um eine
klassische Deutung der Vorkunst handelt. Was Hegel aber mit dieser Deu-
tung zufillt, ist das fiir den Fortgang der Kunst im Ubergang zur klassischen
Kunstform unerlifiliche Auseinanderfallen von Gestalt und Bedeutung. Mit
der gestiirzten Sphinx auf der einen und Odipus auf der anderen Seite ist
diese Trennung vollzogen.

Welcher theoretische Gewinn laf}t sich aus Hegels Umgang mit dem rétsel-
haften Symbol schlagen? Der Befund lautet zunichst schlicht: Was Symbol
(gewesen) sein soll, 1}t sich offenbar nur post festum bestimmen. Die Agypter
sind zur Entzifferung des Geistes, der Auflosung ihrer ritselhaften Gebilde
nicht gelangt. Als Ritsel und also als Symbol lassen sich ihre Werke nur dort
erkennen, wo das Riitsel gel6st wurde. Was bei Hegel Symbol heif3t, gehort
einem nicht nur vorasthetischen, sondern recht besehen einem vordiskursi-
ven Bereich an, dessen Inhalte freilich nur so und nur dann zur Darstellung
kommen kénnen, wenn der Ubertritt in die Diskursivitit, in den artikulier-
ten Bereich klassischer Kunst erfolgt ist. Salopp formuliert: Symbol ist, was

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

320 Eva Geulen

keins mehr ist. Die unvermeidliche Spannung zwischen einem Symbol und
seiner Verwendungsweise wird also von Hegel durch Verzeitlichung ent-
paradoxalisiert. Erst von der Warte der Klassik aus erschlief3t sich die Bedeu-
tung der rétselhaften Vorkunst.>

Davon zeugt nicht allein die Tatsache, dafy Hegel im Kapitel iiber symboli-
sche Vorkunst eigentlich nur Symbolisierungen des Symbols anfiihrt, son-
dern auch die schon erwihnte Wiederkehr von Symbolen im klassischen
Kunstwerk, wo sie als Ornament, Nebenzug und Detail die stille Abge-
schlossenheit des klassischen Kunstwerks beunruhigen. Hegels Ausfiihrun-
gen Uber die Genesis der klassischen Kunst aus der symbolischen Vorkunst
lassen keinen Zweifel daran, daff die eigentliche Leistung dieser Kunst — und
damit die eigentliche Kunst — in der riicksichtslosen Verwandlung und do-
mestizierenden Aneignung der symbolischen Ritsel besteht:

Denn wir gaben der klassischen Kunst tiberhaupt die Stellung, daf} sie sich erst
durch Reaktion gegen die zu ihrem eigenen Bezirk notwendig gehérenden Vor-
aussetzungen zu dem heraufbilde, was sie als echtes Ideal ist. (I, 94)

Doch diese genealogische Herleitung der klassischen Kunst begriindet nicht
nur, sondern entstellt auch thre Klassizitéit, denn die Rudimente des Symbo-
lischen wirken oft unklassisch »bunt, kraus« (II, 97), kontingent und damit
dubios mehrdeutig:

Selbst bei dem klassischen Kunstgebiete tritt noch hin und wieder eine dhnliche
Ungewifiheit ein, obschon das Klassische der Kunst darin besteht, seiner Natur
nach nicht symbolisch, sondern in sich selber durchweg klar und deutlich zu
sein. (I, 401)

5 Man koénnte sagen, dafl in der nachhegelschen Moderne immer wieder der Versuch
gemacht wird, dem Problem des Ritsels anders beizukommen. So schreibt etwa Hei-
degger am Anfang seines Nachworts zum Ursprung des Kunstwerks: »Die vorstehenden
Uberlegungen gehen das Riitsel der Kunst an, das Riitsel, das die Kunst selbst ist. Der
Anspruch liegt fern, das Ritsel zu l6sen. Zur Aufgabe steht, das Rétsel zu sehen«. Martin
Heidegger, Holzwege, Frankfurt a. M. 61980, S. 65. Dem Interesse am (nach Hegel sym-
bolischen) Ritselcharakter der Kunst 14fit sich das Interesse am Erhabenen zuordnen,
das Hegel wegen der Unangemessenheit von Gestalt und Bedeutung ebenfalls der Vor-
kunst zurechnet und das vor allem im spéten 20. Jahrhundert (Lyotard) immer wieder
als Korrektiv klassizistischer Asthetik ins Feld gefithrt wurde. Uberspitzt darf man das
Projekt der Moderne den Versuch nennen, Hegels Vorkunst-Symbol fiir einen modernen
Kunstbegriff fruchtbar zu machen. Nicht nur aus Hegels Perspektive ist dieses Bemiithen
romantisch.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Making Symbols — Doing Gender 321

Entscheidend ist, daf} das Spannungsverhiltnis zwischen der Setzungs-
macht von Symboltheorien und einer vorgingigen Symbolisierungspraxis
von Hegel sowohl theoretisch als auch praktisch in das Symbol als dessen
wesentliche Zweideutigkeit eingetragen wird. Dies verleiht seiner Symbol-
theorie prototypische Ziige. Das Verfahren, die Isolierung eines Symbols im
eigentlichen Sinne von einer vorsymbolischen Welt der Zeichen, aus der es
qua symbolischer Operation heraustritt, findet sich z.B. auch in Tzvetan
Todorovs Théories du Symbole (1977). Dessen betont schlichte Einleitung ver-
strickt sich bei dem Versuch, Symbol und Zeichen aufeinander zu beziehen,
sogleich in performative Widerspriiche und symbolcharakteristische Zwei-
deutigkeiten. Das Symbol sei Gegenstand seines Buchs, schreibt er im ersten
Satz, um aber sogleich einschrinkend hinzuzufiigen, Symbol »comme chose,
non comme mot«. Um das Wortzeichen »symbolec geht es also nicht, wohl
aber um das verbale Symbol im besonderen, das Todorov wie Hegel dem
Zeichen im allgemeinen gegeniiberstellt. Freilich ist auch ein oppositionelles
Verhiltnis von Symbol und Zeichen nur unter der Voraussetzung moglich,
dafl das Symbol immer auch ein Zeichen ist, weshalb Todorov schreibt,

sil’on donne au mot >signe« un sens générique par ou il englobe celui de symbole
(qui des lors le spécifie), on peut dire que les études sur le symbole relevent de la
théorie générale des signes, ou sémiotique.b

Abermals betont Todorov, daf} unter >Zeichen« das Ding selbst, nicht das
Wortzeichen >Zeichen< gemeint sei. Der wiederholte Hinweis »comme chose,
non comme mot« gilt hier sowenig wie bei Hegel nur praliminarischer Ter-
minologieklarung, sondern gehért schon unmittelbar zur Sache, dem Sym-
bol selbst, denn seit der Zeit, die Todorov »la crise romantique« nennt,’” geht
es beim Symbol tatsachlich um das Ding selbst, um eine gewisse Eigenmacht
und Eigenmichtigkeit, um die Beharrungskraft eines Dings und die Resi-
stenz eines konkreten Phanomens - all das also, was Hegel unter den Ratsel-
charakter symbolischer Kunst brachte, der ihm in der Sphinx, im Phénix,
aber auch an den dgyptischen Pyramiden aufging. Diese Widerstindigkeit,
die Hegels Sphinxdeutung symbolisch zur Darstellung bringt, stellt sich in-
dessen nur dort ein, wo das Symbolische derivativen Bedeutungscharakter
hat, eben gerade nicht unabhdngiges an sich selbst, sondern ein bestimmter

6 Tzvetan Todorov, Théories du Symbole, Paris 1977, S. 9.
7 Ebd., S. 10.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

322 Eva Geulen

Funktion unterworfenes Zeichen ist. Entsprechend lautet auch Todorovs
Minimaldefinition des Symbols: »qu'’il suffise d’'indiquer que Iévocation sym-
bolique vient se greffer sur la signification directe«.8 Symbole sind folglich
abhingig von einer anderen Signifikationspraxis, aber im Akt einer Neu-
und Andersverwendung - etwa Hegels »das Symbol in der Bedeutung, in
welcher wir es hier gebrauchen« oder Todorovs »comme chose, non comme
mot« — wachst dem Symbol qua Symbolisierungspraxis seine Eigenstandig-
keit erst zu. Die Heteronomie des als Symbol verwendeten Zeichens wandelt
sich gleichsam unter der Hand in eine (ratselhafte) Autonomie, die ihren
Unterschied zur Heteronomie nicht kenntlich machen kann.

Wenn in dieser unentschiedenen Amalgamierung von Autonomie und He-
teronomie nicht nur fiir Hegel und Todorov, sondern die >Aktualitit des
Symbols« iiberhaupt bestehen sollte, dann ist immerhin geklart, warum es
beim Symbol nicht um die leidige Debatte tiber Symbol und Allegorie seit
der Goethezeit gehen kann, die den literaturtheoretischen und asthetischen
Diskurs so lange und griindlich bestimmt hat. Die groflartige Rehabilita-
tion der »frostigen Allegorie< — zunichst bei Benjamin, spater bei de Man? -
scheint in der Tat an ihre Grenzen gelangt und als (symbolischer) Habitus
der letzten 100 Jahre anerkannt und abgehakt. Vieles deutet jedenfalls dar-
auf hin, daf} ein nicht mehr nur ausschliefllich auf die Allegorie bezogener
Symbolbegriff, sondern ein tiberhaupt nicht mehr im engeren Sinne &sthe-
tisch begrenzter Symbolbegriff im Kommen bzw. Wiederkommen ist. Seiner
an Bourdieus Symbolbegriff orientierten Studie Cultural Capital (1987) hat
John Guillory kaum zufillig eine ausfiihrliche Fallstudie iber de Man und
seine Schiiler beigefuigt:1? Das kanonische Privileg der Allegorie tiber das
vermeintlich organizistische Symbol eignet sich natiirlich besonders gut zur
polemischen Darstellung von Kanonisierungstechniken und der Wirkung
kulturellen Kapitals. Aber auch die verstiarkte Aufmerksamkeit, die man in
letzter Zeit Hans Blumenbergs und Ernst Cassirers Begriff symbolischer
Handlungsfahigkeit schenkt, gehort in einen alternativen Diskurs des Sym-
bols, der sich anschickt, die dltere Konstellation von Allegorie und Symbol
zu verdriangen. Bezeichnend fiir die jingeren Versuche einer neuen Verge-

8 Ebd., S. 9.

9 Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften,
hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhiuser, Bd. 1.1, Frankfurt a. M. 1991;
Paul de Man, Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke,
and Proust, New Haven 1979.

10 Vgl. John Guillory, Cultural Capital. The Problem of Literary Canon Formation, Chi-
cago/London 1993.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Making Symbols — Doing Gender 323

genwirtigung des Symbolbegriffs ist nicht nur das Bemiihen, Symbolik aus
asthetischen Zusammenhdngen herauszul6sen, sondern auch der Verzicht
auf die Frage, ob Symbole vorgefunden oder erfunden werden. Der neuere
Symbolbegriff forciert die Entwertung dieser Unterscheidung, die fiir die
Opposition von Symbol und Allegorie noch ausschlaggebend war.

Das wird vor allem dort deutlich, wo diese Tendenz programmatische Ziige
annimmt, so z.B. in Institutionalisierungstheorien, aber auch bei solchen
Ansitzen, die von vornherein praxisorientiert sind. Das gilt z.B. von den US-
amerikanischen ritual oder ceremonial studies um Ronald Grimes u.a.!! Den
Vertretern ist der Unterschied zwischen authentischen und nwvented traditions
(Eric Hobsbawm) nicht nur gleichgiiltig,12 sondern sie setzen sich offen tiber
diesen Unterschied hinweg: Wo Traditionen, Riten und dhnliche Symboli-
sierungspraktiken fehlen, da miissen sie eben erfunden oder Vorhandenes
umfunktioniert werden.

Daf} sich die der Kulturanthropologie und den Religionswissenschaften
entsprungenen ritual studies auf die >wesentliche Zweideutigkeit< von Sym-
bolen einlassen, hat sowohl engere methodologische als auch weitreichende
politische Implikationen. Einerseits wird die Trennung von (wissenschaftli-
cher) Theorie und symbolisierenden Praktiken bewufit geschleift — und das
darf man vielleicht ganz ungeschiitzt als wissenschaftstheoretischen Fort-
schritt verbuchen. Andererseits aber hat das Festhalten an einer wesentli-
chen Zweideutigkeit des Symbols den Vorteil, gleichsam automatisch neue
Spielraume symbolischer Einsetzung zu eréffnen. Weil im praktischen Ge-
brauch des Symbols — und ein Symbol mufl immer irgendwie >verwendetx
werden - die Differenz zwischen vorgefundener und hergestellter Bedeut-
samkeit verschwindet, ist die Verdnderbarkeit dem Symbol gleichsam auf
den Leib geschrieben. Dieser Zuwachs an Flexibilitit ist unbestreitbarer
Vorteil eines Symbolbegriffs, der nicht streng zwischen Vorgefundenem und
nachtréglich hergestellter Bedeutung unterscheidet. Er ist auch das gute Ge-
wissen, auf das sich das aktuelle Interesse an Riten und Traditionen beim
Vorwurf des Konservatismus oder Traditionalismus berufen kann, denn die
Verinderbarkeit ist durch das, was Hegel die wesentliche Zweideutigkeit des
Symbols nannte, verbiirgt.

Wo Praxis iiber den Symbolwert und die Bedeutung eines Symbols entschei-
det, ist es kein grofler gedanklicher Sprung mehr zur kulturtheoretisch all-

11 Vgl. Ronald L. Grimes, Deeply into the Bone — Re-inventing Rites of Passage, Berkeley
1987.
12 Vgl. Eric Hobsbawm, The Invention of Tradition, Cambridge 1992.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

324 Eva Geulen

gegenwartigen Ferformanz und dem Ferformativen.t3 In diesen Begriff konnte
man die entscheidenden Aspekte des Hegelschen Symbols — wesentliche
Zweideutigkeit, Vorrang der Praxis vor der Unterscheidung zwischen ge-
machter und urspriinglicher Bedeutung — als dessen zeitgeméafie und vorldu-
fig aktuellste Form eigentlich getrost entlassen. Das setzt freilich genau die
Erweiterung des Symbolbegriffs voraus, der Hegel Einhalt gebieten wollte.
Daf} die Einhegung und der beschrinkte Gebrauch des Symbolbegriffs aber
sehr wohl ihren Sinn auch auflerhalb von Hegels Belangen haben, ist gerade
am Performanzbegriff abzulesen, von dem man vorsichtig sagen kann, daf§
er im gegenwirtigen Diskurs die Systemstelle besetzt hat, um die Symbol
und Allegorie mit wechselndem Erfolg stritten.

Judith Butlers einschligige Abhandlung Gender Trouble. Feminism and the Sub-
version of Identity (1990) ist nicht nur ein Markstein in der Entwicklung des
Feminismus und der Gender-Studies, sondern auch eine wichtige Schaltstelle
im Popularisierungsprozefl des urspriinglich sprechakttheoretischen Adjek-
tivs performative!* Am Ende ihres Buches hatte Butler drag einen derart pro-
minenten Platz eingerdumt, weil dort die Formierung geschlechtlicher und
kultureller Bedeutung jenseits der Alternative Natur oder Kultur als prakti-
scher Vollzug sichtbar wiirde. Entsprechend heif3t es vom letzten Abschnitt
des Buchs »Bodily Inscriptions/Performative Subversions«:

As a strategy to denaturalize and resignify bodily categories, I describe and pro-
pose a set of parodic practices that disrupt the categories of the body, sex, gender,
and sexuality and occasion their subversive resignification.!®

13 Vgl. Erika Fischer-Lichte, Christoph Wulf (Hg.), Theorien des Performativen, Berlin
1998 (Paragrana. Internationale Zeitschrift fiir Historische Anthropologie 10); Christoph
Waulf, Michael Gohlich, Jorg Zirfas (Hg.), Grundlagen des Performativen. Eine Einfiih-
rung in die Zusammenhinge von Sprache, Macht und Handeln, Weinheim/Miinchen
2001; Uwe Wirth (Hg.), Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissen-
schaften, Frankfurt a. M. 2002; Jens Kertscher, Dieter Mersch (Hg.), Performativitit und
Praxis, Miinchen 2003.

14 Vgl. Judith Butler, Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New York/
London 1990. Man muf§ natiirlich hinzufiigen, dafy Butlers spezifische Aneignung des
Performanzbegriffs ohne de Mans und Derridas vorangegangene Bemithungen um das
Verhéltnis von constative und performative undenkbar ist.

15 Ebd., S. X.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Making Symbols — Doing Gender 325

Butlers Parallelisierung der Beschreibung vorgefundener subversiver Prakti-
ken (describe) und ihrer priskriptiven Installierung im Rahmen ihres eigenen
theoretischen Modells (propose) markiert dezent aber unmifiversténdlich ei-
nen Unterschied zwischen symbolischen Praktiken und ihrer theoretischen
Vergegenwirtigung. Es ist derselbe Unterschied, den Hegels symbolische In-
terpretationen des Symbols umkreisen. Von drag gilt in Butlers Buch folglich,
daf es nicht schlicht Performanz ist, sondern Performanz der Performanz
darstellt. »In imitating gender, drag implicitly reveals the imitative structure
of gender itself — as well as its contingency«.16 Butlers drag ist, mit Verlaub,
der Odipus, der das ritselaufgebende Ungeheuer (sexueller) Identitit vom
Felsen stiirzt. Erkannt und als kontingent entlarvt wird die symbolische Her-
stellung (sexueller) Identititen durch die theoretische Zuschreibung, also
durch eine weitere symbolische Praxis, die mit drag an und fiir sich nur
sowenig oder soviel zu tun hat wie Hegels symbolisierende Deutung der
Sphinx als Symbol des Symbols mit einer dgyptischen Sphinx.

Wie in der Essay-Sammlung mit dem sprechenden Titel Bodies that Matter.
On the Discursive Limits of Sex (1993) geht es Butler auch in The Bychic Life of
Power. Theores in Subjection (1997) nicht zuletzt darum, jenem Miflverstind-
nis entgegenzutreten, das vor allem innerhalb einer allzu euphorischen
Butler-Rezeption grassiert — der tendenziellen Re-Essentialisierung des Per-
formanzbegriffes und des Anti-Essentialismus. Die Vorstellung, drag sei so-
zusagen von Natur aus subversiv und destabilisierend, ist nicht nur naiv.
Sie beruht tberdies auf einem doppelten Fehlschluf}, indem sie zunichst
die nach Hegel symboltypische Indifferenz oder Gleichberechtigung von
vorgefundener und konstruierter Bedeutung zugunsten des Konstruktes
verkennt. Aufgrund dieser (durch nichts gerechtfertigten) Entscheidung
wirkt das Ratsel scheinbar natiirlich gegebener und doch gesellschaftlich
bedingter Bedeutung (bzw. Identitit) endgiiltig gelost. Das fithrt zu einem
weiteren Fehlschlufl in Form der (aufklirerischen) Uberzeugung, dafl man
mit der Erkenntnis der tiber aller Bedeutung waltenden contingency sich de-
ren Wechselfillen schon entzogen und politisch sozusagen ausgesorgt habe.
Es gibt keinen hinreichenden Grund anzunehmen, dafl mit der Erkenntnis
der Verinderbarkeit von Bedeutungsverhiltnissen deren Veranderung steu-
erbar wiirde. Das Problem bleibt die Erfahrung von Vorgéngigkeit, das Di-
lemma, sich in Bedeutungsverhiltnissen vorzufinden, die zwar kontingent
sein mogen, denen gegeniiber jedoch die Frage, ob sie naturwiichsig oder
konstruiert sind, schlechterdings gleichgiiltig ist.

16 Ebd., S.137.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

326 Eva Geulen

An den Implikationen dieses Problems fiir agency, also der Frage nach mora-
lischer und politischer Handlungsfahigkeit, setzen Butlers Adorno-Vorlesun-
gen mit dem anspruchsvollen Titel Critique of Ethical Violence an. Butler hat
sich die Aufgabe gestellt, eine Theorie moralischer Handlungsfahigkeit fir
solche Subjekte zu entwickeln, die vorab durch Normen in Gestalt vorgén-
giger symbolischer Strukturen eingeschrinkt sind, die sie sich nicht ausge-
sucht haben und die ihnen in threr Vorgangigkeit auch niemals abschlieflend
zuginglich werden kénnen. Auf den Punkt gebracht: Wie kénnen Subjekte
moralisch und eigenverantwortlich handeln, die sich in sie anerkannterma-
flen steuernden Kontexten vorfinden? Jede Bemiihung, sich zu verantwor-
ten, von sich Rechenschaft abzulegen, lauft nach Butler auf die Konfronta-
tion mit einer nicht einholbaren Vorgangigkeit hinaus. Nun versucht sie aber
nicht wie in Gender Trouble, eine partikulare Praxis zu benennen, die eben
diesen Umstand zu symbolisieren imstande ware und darin durchschaubar
zu machen verméchte, sondern sie méchte Handlungsspielrdume direkt aus
den vorgingigen symbolischen Strukturen ableiten. Eins der von Butler in
diesem Zusammenhang angefiihrten Beispiele stammt von Michel Foucault.
Der spite Foucault habe namlich seine ehemalige Interpretation des katholi-
schen Beichtritus als gewaltsame, aufgezwungene Praxis der Selbstkontrolle
dahingehend korrigiert, daf} diese Praxis »dem Subjekt auch eine gewisse
performative Produktion« ermégliche.'? Die symbolische Praxis des Beicht-
ritus wire damit sowohl Einschrankung als auch Bedingung handlungs-
fahiger Subjekte. Butler lafit offen, ob man sich das so vorzustellen hat, daf§
ihr subversives Potential jeder gesellschaftlich sanktionierten Praxis immer
schon beigegeben ist, oder ob das Beichtbeispiel als Hinweis auf die Gene-
sis von Subjekten verstanden werden soll. Man muf} hoffen, dafd letzteres
gemeint ist, denn sonst wire Butler dem gleichen Trugschlufl erlegen, der
gewisse Tendenzen ihrer Rezeption kennzeichnet.18 Leidtragende im Falle

17 Judith Butler, Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, Institut fiir So-
zialforschung an der Johann Wolfgang Goethe-Universitit Frankfurt am Main, aus d.
Engl. von Reiner Ansén, Frankfurt a. M., S. 126.

18 Daf} es hier um eine Parabel fiir die Genese von Subjekten geht, dafiir spricht die Ar-
gumentation in The Bychic Life of Power. Dort geht es Butler um den paradoxen Prozef§
der Subjektformation durch Subjektunterwerfung. Denn Autonomie und Selbstbestim-
mung versteht sie, gegen Kant, von vornherein als spezifische Effekte des Gesetzes, des
Zwangs und der Macht, denen jedes Subjekt unterworfen ist. Kronzeuge dieser Dialek-
tik ist natiirlich Hegels Dialektik von Herr und Knecht aus der Phanomenologie des Geistes.
Ahnliche Urszenen zeichnet sie bei Nietzsche, Freud, Foucault und Althusser nach. Auf
die Frage, wie der Schauplatz der Unterwerfung zu einem der Verdnderung werden
kann, antwortet sie mit dem Nachweis, daf} die dialektische Subjektkonstitution jeweils

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Making Symbols — Doing Gender 327

eines emphatisch herausgestellten subversiven Potentials ritselhafter Symbo-
lisierungspraktiken wiren sonst namlich genau die politischen Differenzen,
um die es Butler eigentlich geht.

Es gibt also mindestens soviele logische wie politische Griinde dafur, daf§
man sich nicht umstandslos einem verallgemeinerten Begriff symbolischer
Praxis oder einem entgrenzten Begriff der Performanz tberlaft. Diese
Griinde waren Hegel an der Vorkunst des Symbolischen aufgegangen und
finden ihren Niederschlag in seiner eigenen begrifflichen Praxis. Von Butler
u.a. kann man lernen, dafl unsere Vorgeschichten in ihrer Ubermacht ab-
solut, freilich auch absolut kontingent sind. Hegel aber, indem er den Spiel-
raum der Symbole auf eine Vorgeschichte beschrankt und als blofle Vorge-
schichte abwertet, fillt mit dieser Operation die Méglichkeit einer Nach-
geschichte zu, die in seinem Fall von der klassischen bis in die romantische
Kunst reicht, wo aber stets anders symbolisiert wird als in der eigentlich
symbolischen Kunst. Daraus wire dann umgekehrt zu lernen, daf} nur ein
(symbolisch) begrenzter Symbolbegriff, in dem der Spannungsbogen zwi-
schen Symbol und symbolisierender Praxis nicht zur Einheit hypostasiert ist,
auf die Chance rechnen kann, Nachgeschichten zu zeitigen. Sie kénnten die
Aufgaben freisetzen, die vielleicht nicht mehr nur symbolisch wiren.

v

Auch der Vollstindigkeit halber ist noch nachzutragen, wie denn Hegel
selbst den Ubergang von der symbolischen Vorkunst in die ganz anders
geartete Symbolisierungspraxis der klassischen Kunstform bewerkstelligt.
Die hermeneutische Gediegenheit seiner Sphinx-Interpretation entbindet
den Philosophen ja nicht von seiner Aufgabe, den Ubergang von der einen
Kunstform und Epoche zur anderen, von einer Symbolisierungspraxis zur
néchsten, auch begrifflich zu legitimieren. In dem einleitenden Abschnitt
iber das Symbol hatte Hegel notiert, wie das Ende der Symbolik vorzu-
stellen sei und seine wesentliche Jweideutigkeit beseitigt werden kénne. Ei-
nerseits avisiert er dort genau das, was mit der vergleichenden Kunstform,
dem sogenannten >bewufiten Symbolisieren< auch eintritt. Ein Ende hat es

auch einen Rest iibriglasse bzw. einen Uberschufl produziere, wecher der dialektischen
Einheit von Herrschaft und Freiheit entrate, hinter deren Einsicht kein politisches Eman-
zipationsprojekt zurtickfallen diirfe, denn nur solche Dialektiken produzieren jenen Rest,
der ihnen widersteht.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

328 Eva Geulen

mit den Zweifeln, wenn die beiden in gleichgiiltiger Gleichberechtigung ver-
bundenen Seiten des Symbols auseinandertreten und ihr Verhiltnis explizit
als Relation, etwa in Form eines Vergleichs oder einer Allegorie, formuliert
wird (I, 397). Daneben erwdhnt Hegel aber noch eine andere Weise, den
Wirkungskreis des Symbolischen effektiv zu beschrianken. Dessen Zweifel-
haftigkeit 16se sich namlich auch unausdriicklich, sozusagen praktisch auf,
vermoége der Konvention, die iiber Zusammenhang und Bedeutung vorab
entscheidet, ohne daf} irgend etwas ausdriicklich wiirde:

Zwar wird auch dem eigentlichen Symbol seine Zweideutigkeit dadurch genom-
men, dafl es sich um dieser Ungewifiheit willen die Verbindung des sinnlichen
Bildes und der Bedeutung zu einer Gewohnheit macht und etwas mehr oder we-
niger Konventionelles wird. (I, 399)

Hegel hat gute Griinde, dieser praktischen Auflésung des Zweifelcharakters
nicht zuviel Gewicht beizumessen, denn wenn das Klassische nicht oder
doch nicht nur das selbstbewufite Auseinandertreten und erneute Verei-
nen der zwei Seiten des Symbols ist, sondern schlicht und ohne viel Auf-
hebens Effekt eines Konventionalisierungsschubes, dann ist es um diesen
heroischen Héhepunkt der Kunst schlecht bestellt. Die klassische Kunst ver-
wandelt blof} die Symbole der Vorkunst ins Konventionelle. Indem sie z.B.
Tierdarstellungen nur noch als Nebenzug und Accessoire zulafit, macht sie
aus dem Vorgefundenen Tradition. Die klassische Kunst erfindet den alltag-
lichen Profanisierungsschub als Tradition und Konvention, welche sie aus-
stellt. Entmachtet wird die ritselhafte Vorwelt des Symbolischen nicht vom
Ritsel l6senden Menschengeist, sondern dadurch, daff das Vorgefundene
als Tradition und Konvention erfunden wird. Das bleibt aber nur méglich
und setzt unbedingt voraus, dafl man dem Begriff des Symbols einen Be-
reich reserviert und eine Geschichte génnt, die vor der Konventionalisierung
angesiedelt sind. Kein Zweifel, dafl es echte Symbole gibt, aber reden lafit
sich von ihnen eben blofl symbolisch, also indem man den Begrift irgendwie
verwendet — aber nicht immer und tiberall.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

DIRK NIEFANGER

»Etwas anderes tun«
Symbol und performance in der deutschen Popkultur

»Es hingt alles davon ab, etwas anderes zu tun«,! hat Andy Warhol in einem
Interview mit dem Lyriker und Schauspieler Gerard Malanga gesagt. Rolf
Dieter Brinkmann druckt es in seiner Sammlung amerikanischer beatpoetry
in deutscher Ubersetzung. In der ungewdhnlichen Prisentation des Bekann-
ten liege — so interpretiert Brinkmann Warhols Zitat — das Potential der Ver-
anderung. Das Fremde im Alltidglichen miisse sich in der Kunst mitteilen;
die Provokation fiihre zu einer produktiven Erweiterung des Bewuf3tseins.?
Sie sei notwendig, sagt Warhol zu Malanga, weil wir auf gewéhnlichem
Wege »keine Veranderung« unserer Welt mehr »wahrnehmen«.3

Um solche Inszenierungsakte, die versuchen, das Fremde als Widerstan-
diges >symbolisch« zu nehmen, wird es im folgenden gehen. Sie suchen zu
provozieren, ohne der Inszenierung selbst konkrete Bedeutung jenseits der
performance zu geben. Diese Spezies des Performativen gehort zu den zentra-
len Merkmalen der deutschen Popkultur; in diesen Akten verbindet sich
die iltere, die sich in den spiten 1960er Jahren mit den Namen Brinkmann
und Rygulla verbindet, mit der neueren seit etwa 1995, als deren wichtigste
Protagonisten Kracht, von Stuckrad-Barre und Bessing gelten kénnen. Nicht
der Inszenierungsakt selbst als zentrales Auflerungsmittel der Popkultur - so
meine These - unterscheidet die beiden Popgenerationen, sondern die je-
weilige symbolische Kraft und das Wirkungsfeld ihrer performances.

Es hat sich mit Diedrich Diederichsen eingebiirgert, die beiden Popgenera-
tionen als Pop I und II zu bezeichnen.* Durch einen kontrastiven Blick auf
Programmtexte der beiden Generationen, ihre einschligigen literarischen

1 Andy Warhol, Uber Automation. Interview mit Gerard Malanga, in: Rolf Dieter Brink-
mann, Ralf-Rainer Rygulla (Hg.), Acid. Neue amerikanische Szene, Reinbek b. Hamburg
1983, S. 354-356, hier S. 354.

2 Vgl. Rolf Dieter Brinkmann, Der Film in Worten, in: Brinkmann u. a., Acid, S. 381-399,
hier S. 383.

3 Warhol, Uber Automation, S. 356.

4 Vgl. Diedrich Diederichsen, Der lange Weg nach Mitte, Kéln 1999, S. 272 f.; ders., And
then they move, and then they move - 20 Jahre spiter, in: ders., Sexbeat, Neuaufl., Kéln
2002, S. I-XXXIV. Vgl. aulerdem: Moritz Bafller, Der deutsche Pop-Roman. Die neuen
Archivisten, Miinchen 2002, S. 165; Johannes Ullmaier, Von Acid nach Adlon, Mainz
2001.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

330 Dirk Niefanger

Texte und performances konnen differente Symbolverstindnisse rekonstru-
iert werden, die zwei paradigmatische Vorstellungen der jiingsten Kultur-
geschichte charakterisieren. Man mufl dabei sehen, daf die jeweiligen Sym-
bolvorstellungen auf ganzlich unterschiedlichen kulturellen Zusammenhén-
gen basieren: grob gesagt auf der amerikanischen Pop- und Protestkultur
der 1960er Jahre und auf der Medienszene der 1990er Jahre, auf der Globa-
lisierung von Musik, Kunst und Literatur. Sie verlangen eine je spezifische
Handhabung symbolischer Verfahren und medialer Praktiken.

Die im folgenden angestellte kontrastive Analyse soll sichtbar machen, wie
sich in vergleichbaren und aufeinander beziehbaren Diskurszusammenhén-
gen unterschiedliche Verwendungsmaéglichkeiten durchaus homologer Sym-
bole etablieren und wie symbolische Verfahren in den beiden Popkulturen
jeweils andere Funktionen iibernommen haben.

Das Symbol gehort seit der Antike (Platon, Euripides),> im deutschen
Sprachraum spétestens seit Winckelmann, Sulzer und Goethe zu den zen-
tralen Merkmalen von Kultur. Es bietet eine sinnliche Moglichkeit der Dar-
stellung komplexer Zusammenhinge, ohne ihre Vielschichtigkeit aufzuhe-
ben. Ein Symbol reprisentiert etwas, zu dem es in Verbindung steht, ohne
es vollstandig zu entfalten; es verweist nicht wie die Allegorie auf etwas
Fremdes, sondern auf etwas prinzipiell Bekanntes, das aber erst zu entdek-
ken ist. So bewahrt das Symbol in seiner &sthetischen Struktur die Wider-
standigkeit des Gemeinten, vereinfacht also nicht nur, sondern verweist
in seiner sinnlichen Prisenz auch auf die Komplexitit des Symbolisierten.
Symbole nehmen also an der Semiose teil, ohne darin aufzugehen; sie bie-
ten einen sinnlichen Mehrwert, in dem Momente des Symbolisierten auch
jenseits seiner Bedeutung enthalten sind. In der performativen Dimension
der Symbolerzeugung gelangt die Komplexitit des Symbolisierten an die
Oberfliche sinnlicher Erfahrung.

Der hier verwendete performance-Begriff orientiert sich an der Theatralitéts-
theorie von Erika Fischer-Lichte.b Er bezeichnet ein zentrales Moment von

5 Vgl. Roger W. Miiller Farguell, Symbol,, in: Jan-Dirk Miiller u.a. (Hg.), Reallexikon
der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3, Berlin/New York 2003, S. 550-555; Peter
Kobbe, Symbol, in: Klaus Kanzog u.a. (Hg.), Reallexikon der deutschen Literaturge-
schichte, Bd. 4, Berlin/New York 21984, S. 308-333.

6 Als Einfiihrung und Problemaufrif§ erscheint mir geeignet: Erika Fischer-Lichte, Einlei-
tung, in: dies., Theatralitit und die Krisen der Reprisentation, Stuttgart/Weimar 2001,
S.1-19. Zur Begrifflichkeit vgl. Vera Apfelthaler, Kai Rottger, Performance, in: Real-
lexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3, S. 41-43; Manfred Pfister, Perfor-

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Etwas anderes tun« 331

Theatralitit, die selbst als Kunst- und Alltagsphanomen nicht auf die Inst-
tution Theater und auf &sthetische Inszenierungen beschrinkt bleibt. Fer-
Jormance fafit Fischer-Lichte als »Vorgang einer Darstellung durch Kérper
und Stimme vor kdrperlich anwesenden Zuschauern«. Kennzeichnend sei
ein »ambivalente[s] Zusammenspiel« der beteiligten Faktoren.” Neben der
»leiblichen Prisenz des Kiinstlers« erscheinen der »Vollzug« der Darstellung,
also die Inszenierung und mit ihr die »Materialitét aller verwendeten Mittel,
[...] unter Preisgabe« externer, kommentierender »Erklirungsmuster und
Bedeutungsstrukturen«,8 als Spezifika von performance.

Insofern beriihrt sich das Folgende zwar mit der »Asthetik des Performati-
veng, die Dieter Mersch kiirzlich vorgelegt hat,? weil auch ich den Ereignis-
charakter der performance sehe, doch schliefit der hier verwendete Begriff
intentionales Handeln gerade nicht aus. Es kann als Moment von Thea-
tralitdt bedeutungserzeugend sein, insbesondere als symbolisches Handeln.
Doch die performative Semiose formuliert freilich keine konsistenten Bot-
schaften, sondern tiberldfit es dem Zuschauer, den Aktionen »Bedeutungen
beizulegen, die ihm aufgrund seiner spezifischen Wahrnehmungsmuster,
Assoziationsregeln, Erinnerungen, Diskurse u.a.« einfallen.® Genau hier
setzt mein Interesse an der Kultur des Performativen an: Es erweist sich als
besonders geeignetes Gebiet der Symbolforschung, weil es Zeichen erzeugt,
ohne ihre Bedeutung exakt zu entfalten. Symbole leben gewissermafien von
threr jeweiligen Inszenierung (im theatralen Text, in der Fiktion oder auf
dem Papier), die zwar das Gemeinte augenblickshaft erleuchtet, sich aber
nicht rational und vollstandig erfassen lafit.

mance/Performativitdt, in: Ansgar Niinning (Hg.), Metzler Lexikon Literatur- und Kul-
turtheorie. Ansitze — Personen — Grundbegriffe, Stuttgart/Weimar 22001, S. 496-498.
Als Sammlung zentraler Texte zur Performanz-Theorie vgl. den Sammelband: Uwe
Wirth (Hg.), Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaft, Frank-
furt a. M. 2002. Ich verwende den Begriff der Theatralitit in seiner tibergreifenden Be-
deutung als Bestimmung >theatraler« Momente auch aufierhalb der Biithne. Wichtigster
Aspekt dieser Theatralitit ist die 6ffentliche, fiir ein Publikum bestimmte und in seinem
Ablauf geplante Inszenierung. Zum Begriff der Theatralitat vgl. Erika Fischer-Lichte,
Semiotik des Theaters, Tiibingen ®1994; dies., Theater als kulturelles Modell, in: Ludwig
Jager (Hg.), Germanistik: Disziplinire Identitit und kulturelle Leistung. Vortrige des
deutschen Germanistentages 1994, Weinheim 1995, S. 164-184, bes. S. 177.

7 Fischer-Lichte, Einleitung, S. 3.

8 Apfelthaler, Rottger, Performance, S. 41.

9 Vegl. Dieter Mersch, Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Asthetik des Performa-
tiven, Frankfurt a. M. 2002.

10 Erika Fischer-Lichte, Grenzginge und Tauschhandel. Auf dem Weg zu einer performa-
tiven Kultur, in: Wirth, Performanz, S. 277-300, hier S. 281.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

332 Dirk Niefanger

Dieses essentielle Ungleichgewicht von Zeichen und Bezeichnetem, das im
Symbol zutage tritt, wird — etwa von der Popkultur — zur Selbstvergewis-
serung und Selbstdarstellung im kulturellen Feld genutzt. Insofern bietet
die Analyse von Symbolen eine vortreffliche Méglichkeit der kulturwis-
senschaftlich orientierten Textwissenschaft. Denn ein literarisch erzeugtes
Symbol ist ohne kulturelles Umfeld, ohne >Textrand« nicht zu haben.!! Ge-
rade die Symbole der Popkultur zeugen vom Oszillieren zwischen Text und
kulturellem Leben. Hiervon handeln die folgenden Uberlegungen; und in
diesem Sinne verstehen sie sich als Beitrag zur Theorie des Symbols nach
der Konjunktur der Allegorie in den Kulturwissenschaften.

Als wesentlicher Teil der Popkultur erscheint schon seit thren Anfingen
die 6ffentliche Inszenierung des Befremdenden. Diese performance ist als ds-
thetisches Verfahren zu begreifen, damit die Symbole der Popkultur, ihre
Komplexitit und ihre kaum konkret faflbare Bedeutung angemessen pra-
sentiert werden kénnen. Zu unterscheiden wiren dabei interne und externe
Adressaten der performance und mit ihnen die Selbstvergewisserung und die
Selbstdarstellung als zentrale Funktionen der Symbolprisentation. Als Ein-
stieg und fast beliebiges Beispiel fiir die semiotische Qualitit popkultureller
performances sei ein Bericht von Nik Cohn aus den Sechzigern angefiihrt, der
die Ankunft der Rolling Stones beschreibt:

Die Rolling Stones stiegen aus der Limousine. Sie hatten Haare weit tiber die
Schultern und trugen Sachen in unvorstellbaren Farben, und sie sahen gemein
aus, sie sahen einfach unwahrscheinlich bése aus. In dieser grauen Strafle strahl-
ten sie wie Sonnengoétter. Sie schienen nicht menschlich. Sie waren Geschépfe
von einem anderen Stern, unméglich zu erreichen oder zu verstehen, unglaublich
exotisch, ungeheuer schén in ihrer Hifllichkeit.12

Selbst das Verlassen der Limousine scheint als symbolischer Akt inszeniert,
der vor allem eins suggeriert: Inkongruenz. Die langen Haare passen nicht
zum teuren Auto, die grelle Kleidung nicht zur grauen Strafle, ihre stilisierte
Hafllichkeit nicht zum Erwartungshorizont biirgerlicher Rezipienten, kurz:
ithre Erscheinung nicht zum tristen Alltag, in den sie eintauchen wie »von
einem anderen Stern«. Man kénnte von einer alteritiren Symbolik sprechen,

11 Deshalb erscheint es mir sinnvoll, Symbol und Synekdoche zu unterscheiden.

12 Nik Cohn, zitiert nach: Peter Kemper, Beat Beat Beat. Beatles vs. Rolling Stones. Das
Brave und das Wilde, in: Peter Kemper u.a. (Hg.), »alles so schon bunt hier<. Die Ge-
schichte der Popkultur von den Fiinfzigern bis heute, Stuttgart 1999, S. 66-77, hier
S.71.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Etwas anderes tun« 333

deren Ziel nicht die Erinnerung an einen umfassenderen, vielleicht politi-
schen oder theologischen Zusammenhang ist — wie etwa die geballte Faust
fur die Sozialistische Internationale oder das Kreuz in der christlichen Tra-
dition -, sondern der Gestus des Verweisens auf einen solchen. Die Stones
symbolisieren mit threm Aulftritt fir Rezipienten auflerhalb des Popdiskur-
ses eine nicht ndher bestimmbare Alteritdt. Die Inszenierung der Fremdheit
steht fiir thre Andersartigkeit, fiir mehr nicht, fiir nichts Konkretes, schon
fur gar keinen politischen Protest und keine religiése Botschaft. Dafl solche
Auftritte nicht unbedingt die Musik >promotenc sollten, formuliert Keith
Richards recht eindeutig, wobei man in solchen Aussagen natiirlich auch
den provozierenden Gestus mitlesen muf}: »Am Anfang in den frithen Sech-
zigern ging es gar nicht so sehr um die Musik, nur das Image war wichtig.
Alle waren auf ihr Image aus und wie man ein paar Schlagzeilen machen
konnte«.13

Die Symbolkraft solcher auf kulturelle Alteritit zielenden Inszenierungen
schwindet indes mit der steigenden Frequenz der Inszenierungen und mit
einem gewissen geschichtlichen Abstand — gewif§ eine triviale Feststellung,
die aber durchaus theoretische Konsequenzen hat. Symbolische Verfahren
sind historisch gebunden, der &sthetischen Konkurrenz ausgeliefert und
abhingig von der Einbindung ins kulturelle Feld. So verliert sich in den
Augen des Pop-Poeten von Stuckrad-Barre die Fremdmarkierung der Stones
30 Jahre spiter in gdhnende Routine. Ich zitiere als Nachweis einen Text
aus dem Jahre 1998:

Ich war nicht beim Konzert der Rolling Stones, erzihle aber trotzdem gerne, wie
es dort war. [...] Die wilden Fans von damals sind heute Familienviter, Nostalgie
kam auf. [...] Die dienstélteste Rockband zieht erneut abertausende Fans in ihren
Bann. Sie rollen wieder; Faltenrock. [...] Jagger athletisch, Richards zerknautscht,
Wood mit Kippe im Mund, Watts im Hintergrund. Sie haben es geschafft, sich
treu zu bleiben, ohne sich Neuem zu verschlieen. Hinter der Bithne gab’s Tee
statt Rum um den obligatorischen Profi-Snooker-Tisch. Sie sind mit ihren Fans
gealtert, aber ganz vorne auch jiingere Fans.14

Die Symbolik des StonesKonzerts erscheint lesbar, ohne daf} der Reporter
anwesend ist. Das poetische Vermdgen des Erzéhlers reicht aus, um eine
Reihe Klischees zu plazieren, welche die Eigenschaft haben, von Konzert-
besuchern als authentische Erfahrung genommen zu werden. Das spricht
nicht gegen die alternden Stones-Fans, aber fiir eine Veranderung der symbo-

13 Kemper, Beat Beat Beat, S. 69.
14 Benjamin von Stuckrad-Barre, Remix, K6ln 1999, S. 160.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

334 Dirk Niefanger

lischen Verfahren. Die Inszenierung der Fremdheit wird durch von Stuckrad-
Barres Text als langst bekannte behauptet. Der Stones-Aulftritt verspricht das
Fremde nun als bekanntes Fremdes; es zielt nicht auf Inkongruenz, sondern
auf die Harmonisierung des Fremden: »Ganz vorne« sind »auch jiingere
Fans. Eltern und Kinder gliicklich vereint [...]. Die Integrationskraft ist phé-
nomenal«,!5 spottet von Stuckrad-Barre. Eine Passage aus Benjamin Leberts
Erfolgsroman Crazy zeigt, wie recht er mit seiner Ironie hat:

Mein Vater meint es gut mit mir [...]. Er liebt die Rolling Stones. Eine Rockgrup-
pe aus vergangener Zeit. Jedes Mal, wenn sie auf Tour sind, nimmt er mich
mit. Er hat die Hoffnung, ich kénnte Gefallen an der Musik finden. Das tue ich
nicht.16

Benjamin und seine Mitschiiler lieben eher die Spice Girls. Das Musik-Sym-
bol der 68er-Generation hat fiir sie keine Bedeutung mehr; im Grunde
interessieren sie sich nicht dafir. Von Stuckrad-Barre schreibt tiber ein
Konzert, bei dem er nicht anwesend war, Benjamin Lebert 148t seinen Prot-
agonisten nur von dessen Vater in das Konzert schleppen; aber der Sohn
geht mit, ohne zu rebellieren. Die Stones symbolisieren nun — innerhalb des
neuen Popdiskurses — nicht mehr Inkongruenz und Aufruhr, obwohl sich
thre Musik und die Art ihrer Auftritte sicher nicht sonderlich gedndert ha-
ben. Die unterschiedliche Tragkraft der Rolling Stones-Symbolik resultiert aus
einem entscheidenden Wandel in der Popkultur. Hinsichtlich der Verwen-
dung und Bedeutung von Symbolen (und nicht so sehr in den Symbolen
selbst) unterscheidet sich namlich die Popkultur der 1960er von jener der
1990er Jahre.

Um dies zu belegen, konzentrieren sich die folgenden Ausfithrungen auf das
literarische Feld, wobei nicht die Literatur selbst, sondern ihre Priasentation
bzw. die Theorie ihrer Inszenierung fokussiert werden sollen. Die Auftritte
der Popautoren sind in semiotischer Hinsicht mit dem oben zitierten Auf-
tritt der Rolling Stones vergleichbar; auch sie inszenieren auf den ersten Blick
hin Inkongruenzen, auch sie produzieren in erster Linie Fremdheitsempfin-
dungen beim Rezipienten.

Man kann beispielsweise das Zugangsbutton, das eine Kalaschnikow zeigt,
auf der Homepage Christian Krachts,!” die provokanten Mifitone der >Ka-

15 Ebd.
16 Benjamin Lebert, Crazy. Roman [1999], Kéln 2001, S. 46.
17 Vgl. www.christiankracht.com/buecher/buecher.htm.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Etwas anderes tun« 335

nak Sprak« des Deutschtiirken Feridun Zaimoglu'8 oder auch schon die ag-
gressiven Ausfille Rolf Dieter Brinkmanns bei seinen legendéren Lesungen
Ende der 1960er Jahre anfithren.!® Wie bei der Autoankunft der Stones wer-
den durch die Provokationen, durch Fotos, Lesungen und Filmaufnahmen,
die geschickt lanciert werden, nicht allein die literarischen Texte vermarktet,
sondern eben immer auch ihre Urheber prasentiert, die dadurch an der Se-
miose der Texte teilhaben. Sie personifizieren geradezu jene Alteritit, welche
die Texte heute allein kaum noch erzeugen kénnen. Darin unterscheidet sich
die Popkultur von der Historischen Avantgarde, deren Abgrenzung bevor-
zugt sprachlich akzentuiert war, erheblich. Denn die deutliche Abweichung
von der sprachlichen Normalitét scheint im literarischen Feld seit der Klas-
sischen Moderne nicht mehr ungewdhnlich,20 so daf§ die neue Avantgarde
der Popkultur auf andere Bereiche der Alterititssetzung ausweichen mufi.
Die Medienwelt und ihre Affinitit zu Personeninszenierungen bieten hierfiir
den geeigneten Raum.

Der Autor selbst erscheint deshalb in einer je spezifischen Kérper- und Klei-
dersymbolik, welche die oben beschriebene Inkongruenz von Autor und
Umfeld unterstiitzt bzw. erst erzeugt: Man denke an die mafigeschneiderte
Kleidung der Popautoren um Kracht und von Stuckrad-Barre, das Jeans-
outfit Brinkmanns in den 1960er Jahren oder an das Foto von Zaimoglu aus
dem einschligigen Sammelband Morgenland.2! Wesentlicher Teil der Provo-
kation ist freilich die Kombination, ja gegenseitige Verstirkung von Schrift
und Bild. Sie erzeugt in einem quasi emblematischen Verfahren ein Unbe-
hagen der Differenz zwischen Rezipient und Autor.

Was die Relevanz solcher Selbstinszenierungen fiir das Verstindnis der
"Texte anbelangt, unterscheidet sich die sogenannte Popliteratur also erheb-
lich von anderen Literaturen. Parallel zu den Inszenierungen der Popstars
gewinnt der Autor als Akteur im kulturellen Feld an Bedeutung. Ja, ohne
Rekurs auf die multimedial vermittelten Interaktionen des Autors, auf seine

18 Vgl. Feridun Zaimoglu, Kanak Sprak. 24 Mifiténe vom Rande der Gesellschaft, Ham-
burg 1995.

19 Vgl. Alfred Kolleritsch, Rolf Dieter Brinkmann 1972 in Graz, in: Maleen Brinkmann
(Hg.), Rolf Dieter Brinkmann, Reinbek b. Hamburg 1995 (Rowohlt Literaturmagazin
36), S.116-117.

20 Vgl. Harald Fricke, Norm und Abweichung. Eine Philosophie der Literatur, Miinchen
1981, bes. S. 161 ff.

21 Vgl. Feridun Zaimoglu, Jamal Tuschik, »Ihr habt Angst vor unserem Sperma«. Kollabora-
tion, in: Jamal Tuschik (Hg.), Morgenland. Neueste deutsche Literatur, Frankfurt a. M.
2000, S. 9-20, hier S. 15.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

336 Dirk Niefanger

performances, entziehen sich dem Rezipienten wichtige Aspekte der Poptexte.
Beriicksichtigt man sie nicht, verliert sich die Analyse ins Nebensichliche.
Um es deutlich zu betonen: Die Semiose der Poptexte erscheint — im Ver-
gleich zur Poesie der Historischen Avantgarde — weit abhingiger von jeweils
verandernden performances, Kontextualisierungen und Plazierungen im kultu-
rellen Feld. Und diese performative Einbettung formiert essentiell das sym-
bolische Verstdndnis der Texte. Deshalb bietet sich als literaturtheoretische
Zugangsmoglichkeit bei der Analyse von Symbolverfahren in der Popkultur
auch die Feldtheorie Pierre Bourdieus an.22

Die ambitionierte Inszenierung eines Popautors tragt durchaus Ziige einer
performance mit eigener dsthetischer Zielsetzung, die symbolisch verstanden
werden will. Dabei miissen die Intentionen nicht ihren Ursprung im Ge-
staltungswillen des Autors haben. Vielmehr ist die Autor-performance als ei-
genstiandige Form von Theatralitdt zu begreifen, als semiotisch lesbares Zei-
chenensemble. Die Selbstinszenierung des Popautors symbolisiert insofern
einen spezifischen Ort im kulturellen Teilfeld des Pop. Denn die Texte des
Autors, die ohne ihre Inszenierung (in Lesungen, in Anzeigen, in ihrer ma-
terialen Erscheinungsweise usw.) kaum zu begreifen sind, kreieren die Pop-
kultur ja zu keinem geringen Teil mit; oft tibrigens — Sexbeat von Diedrich
Diederichsen ist ein gutes Beispiel hierfiir — ganz bewufit. Zwar bezwecken
die Inszenierungen auch eine gesteigerte 6konomische Vermarktung des Li-
terarischen Produkts, das ja — nicht nur nach Bourdieu — immer den »Dop-
pelcharakter« von »Ware und Bedeutung« hat.23 Sie tragen — wie das literari-
sche Werk im engeren Sinne - aber auch dazu bei, das Ansehen des Autors
im literarischen Feld durch eine méglichst perfekte performance zu erhéhen.
Bourdieu spricht in diesem Zusammenhang vom >symbolischen Kapitals,
das innerhalb des kulturellen Feldes mehr gilt als das 6konomische.24

Was bedeuten nun die Mechanismen des kulturellen Feldes fiir die Symbol-
theorie? Die Anwendungsmaglichkeit des Symbolbegriffs darf sich nicht nur

22 Vgl. Pierre Bourdieu, Zur Soziologie der symbolischen Formen, tibers. von Wolfgang
Fietkau, Frankfurt a. M. 61997; ders., Le champ littéraire, in: Actes de la recherche en
sciences sociales 89 (1991), S. 4-46; ders., Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur
des literarischen Feldes, tibers. von Bernd Schwibs u. a., Frankfurt a. M. 1999. Zur Ein-
fahrung vgl. Joseph Jurt, Das literarische Feld. Das Konzept Pierre Bourdieus in Theorie
und Praxis, Darmstadt 1995.

23 Jurt, Das literarische Feld, S. 91 (dort auch die entsprechenden Belegstellen bei Bourdieu).

24 Zum Begriff symbolisches Kapital« vgl. Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede. Kritik
der gesellschaftlichen Urteilskraft, tibers. von Bernd Schwibs u. Achim Russer, Frank-
furt a. M. 1987, S. 440 pass. Zum hier diskutierten Verhiltnis von 6konomischem und
symbolischem Kapital vgl. Bourdieu, Die Regeln der Kunst, bes. S. 228 {f.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Etwas anderes tun« 337

auf die Literatur im engeren Sinne beschranken, sondern muf} sowohl alle
kulturellen Texte als auch Beziehungen zwischen diesen berticksichtigen.
Die Beziehungen zwischen Texten sollten im Sinne der Theorie des kultu-
rellen Feldes aber nicht ohne die Eigenbedeutung der Vermittler gedacht
werden. D.h. nicht nur das Vermittelte, der Text also, auch der Vermittler
und sein Habitus und der Vermittlungsakt, die performance, tragen zur Se-
miose bei. Gerade die symbolische Bedeutung resultiert ja immer aus der
Verweisbeziehung verschiedener kultureller Texte unterschiedlicher Medien.
Und sie ist ohne den Rekurs auf das jeweilige kulturelle Teilfeld nicht zu
verstehen. Deshalb sind die rhetorische Figur der Synekdoche (als Text-
und Redephénomen) und das Symbol (als spezifisches Zeichen, das zuerst
im auflerliterarischen Kontext auftaucht, um darin als solches verstanden
zu werden) strikt zu unterscheiden. Der Aufbau eines Symbols funktioniert
namlich nur, wenn das Symbolisierte als Bedeutungskomplex bekannt ist;
und es ist ausschliefilich durch seine mediale Prasenz greifbar. Das sym-
bolische Verfahren zeigt sich im Bereich des kulturellen Feldes sogar meist
als Ensemble ganz konkreter Handlungen, die spezifische, mitunter schwer
bestimmbare Vorstellungen abrufen. Nicht nur der Autorname klassifi-
ziert insofern einen literarischen Text und steuert damit seine Rezeption,2
sondern eben auch die Position des Autors im kulturellen Feld und seine
Handlungen, die wesentlich (wenn auch nicht nur) durch seinen Habitus
gestaltet werden. Dieser ergénzt, positioniert und charakterisiert seine Texte
erheblich.26

Insbesondere fiir die Popkultur gilt, dafl der Autor - seine Inszenierung
und sein symbolgeladener Habitus - einerseits als Medium symbolischer
Verfahren gelesen werden kann, mit dem die Plazierung der Literatur im
kulturellen Feld gelingen soll. Andererseits tragt der Habitus des Autors
letztlich auch zur Symbolkraft der Literatur und zur Semiose durch Sym-
bole erheblich bei, weil diese Symbole wesentlich an der Positionierung des
Autors beteiligt sind. Der Habitus dient dieser Positionierung und kann
symbolischer Ausdruck derselben sein.

25 Vgl. Michel Foucault, Qu’est-ce qu’un Auteur?, in: Bulletin de la Société francaise de
Philosophie 64 (1969), S. 73-104, bes. S. 100; dt. [um die Diskussion gekiirzte Fassung]:
Was ist ein Autor?, in: ders., Schriften zur Literatur, tibers. von Karin von Hofer u. a.,
Frankfurt a. M. 1988, S. 7-31.

26 Vgl. Dirk Niefanger, Der Autor und sein Label. Uberlegungen zur fonction dassificatoire
Foucaults (mit Fallstudien zu Langbehn und Kracauer), in: Heinrich Detering (Hg.),
Autorschaft: Positionen und Revisionen. DFG-Symposion 2001, Stuttgart/Weimar 2002,
S. 521-539.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

338 Dirk Niefanger

In der Popkultur der 1960er Jahre (Pop I) wurde das Symbol als Vermittler
provokativer Haltungen oder Erinnerungszeichen gemeinsamen Protestes
aufgefafit, also vor allem auf einen authentisch gesehenen sozialen Zusam-
menhang bezogen, der in der Fiktion intentional verandert wurde. Das
Symbol hatte die Funktion, die Alteritit der eigenen Produkte im kulturellen
Feld sichtbar zu machen und damit ihre Position zu stirken. Insbesondere
die Abgrenzung gegen die biirgerliche Gesellschaft (mit der bewuf3t neuen
Grenzziehung zwischen /Aigh und low culture) sollte mit unterschiedlichen
Symbolen gruppenintern und -extern sichtbar werden.

Anders verhilt es sich in der Popkultur der 1990er Jahre (Pop II), wo das
Symbol quasi zum Stellvertreter der >Leere¢, zum Symbol des symbolischen
Verfahrens der Popkultur wird. An die Stelle des authentischen sozialen Zu-
sammenhangs tritt der Nachvollzug einer medialen Praxis und damit die
implizite Reflexion derselben. Die Symbole der jiingsten Popkultur kiinden
also gerade nicht von einem Anderssein, sondern von der stindigen Anfor-
derung, sich je erneut abzugrenzen (vom re-modeling).2” Sie dokumentieren
also mehr eine Geste als eine tatsichliche Differenz. Folglich riickt in der
jingeren Popkultur das symbolische Gestalten - die performance — ins Zen-
trum, wahrend in der dlteren Popkultur die Symbole wichtiger waren als die
Verfahren ihrer Erzeugung. Dies sei kurz anhand zweier zentraler Buchpro-
jekte der Popgeschichte in Deutschland belegt, die eher den Charakter von
>Kultbiichern« haben, als nur eine beliebige Sammlung von Texten darstel-
len: der Acd-Sammlung aus dem Jahre 1969 und dem Tristesse Royal-Band
des popkulturellen Quintetts aus dem Jahre 1999. Beide Biicher enthalten
programmatische Auferungen, die im folgenden interessieren.

1969 erscheint im »alternativen< Marz-Verlag der Sammelband Acd. Neue ame-
rikanische Szene, herausgegeben von Rolf Dieter Brinkmann und Ralf-Rainer
Rygulla, der - in deutscher Ubersetzung — Texte der amerikanischen Beat-
szene enthilt. »Eine brillante Edition [...], die einen Eindruck von der Viel-
falt dieser Subkultur gibt, ohne jedoch eine Theorie zu liefern«, schwarmte
die Siiddeutsche Zeitung. »So krafl, brutal, deutlich und durch keinerlei ver-
sohnende Asthetik vermittelt, wurde noch nie iiber sexuelle Erfahrung, Dro-
gen, Konfrontation mit dem Phidnomen einer Gesellschaft, die von moder-
ner Technologie deformiert wird, berichtet«, meint Peter O. Chotjewitz in
der FAZ.28 Der so faszinierte wie befremdete Blick der etablierten Presse auf

27 Vgl. Tristesse Royale. Das popkulturelle Quintett mit Joachim Bessing u. a., Berlin 1999,
S.1261f.
28 Beide Zitate schmiicken die Buchriickseite der Taschenbuchedition des Bandes Acid.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Etwas anderes tun« 339

das Buch charakterisiert recht anschaulich die Nische der neuen Popkultur
im literarischen Feld. Das eingangs zitierte Interview mit Andy Warhol ist
in diesem Band abgedruckt.

Als Anhang zur Sammlung findet sich Brinkmanns Programmtext Der Film
in Worten, der eine Art Asthetik der frithen Popkultur entfaltet:29 Er richtet
sich gegen das Primat der Wortésthetik, das Brinkmann in der literarischen
Moderne mit Recht proklamiert sieht. Die Historische Avantgarde versu-
che - Brinkmann kennt Adorno - den »Schwierigkeitsgrad« ihrer »Kiinste
zu erh6hen«30 um der Entfremdung Ausdruck zu verleihen. Die Komplexi-
tit der Zeichenkombinationen und ihre Widerstandigkeit sollen die entfrem-
dete Welt ausdrucken. Auf die Macht des Bezeichneten, das die Texte durch
»Bilder< viel unmittelbarer prasentieren mochten, als es die Wortakrobatik
der Avantgarde je vermochte, setzt hingegen die Popkultur. Sie versteht die
Literatur als »Film in Worten«:31

Losgel6st von vorgegebenen Sinnmustern wendet sich die Imagination dem
Nachstliegenden, Greifbaren zu [...]. Dem Anwachsen von Bildern = Vorstellun-
gen (nicht von Wortern) entspricht die Empfindlichkeit fiir konkret Mogliches,
das realisiert sein will. Fiir die Literatur heifit das: tradiertes Verstindnis von For-
men mittels Erweiterung dieser vorhandenen Formen aufzul6sen und damit die
bisher iibliche Addition von Wortern hinter sich lassen, statt dessen Vorstellungen
zu projizieren — also Vorstellungen, nicht die Reproduktion abstrakter, bilderloser
syntaktischer Muster.32

Die Abkehr von den tradierten Formen, oder besser ihre mafilose Auswei-
tung und damit radikale Entwertung, soll die Vorstellungen erweitern. An-
ders als die Postmoderne votiert Brinkmann also radikal fir ein Primat des
Bezeichneten, das als eine Art Bilderrausch tiber eine Vielfalt von Formen in
Erscheinung tritt. Die Bilderfluten und nicht die jeweiligen Formen drangen
zum Handeln, zum Verindern der Welt aufierhalb der Kunst. Die Bilder wer-
den zwar durch Worte vermittelt, diese bleiben aber nur Vehikel der Vorstel-
lung: »Beseitige literarische, grammatische und syntaktische Hindernisse ...
Denke nicht gleich an Worte, wenn du dich unterbrichst, um das Bild besser

29 Man koénnte Der Film in Worten auch als Programmtext der Kolner Schule um Wellershoff
und Brinkmann lesen. Sie begriindete einen >neuen Realismus< in der Nachkriegslite-
ratur. Vgl. Thomas Ernst, Popliteratur, Hamburg 2001, S. 32-37; Sibylle Spith, Rolf
Dieter Brinkmann, Stuttgart 1988, S. 42-47.

30 Brinkmann, Der Film in Worten, S. 383.

31 Ebd., S. 381. Vgl. Spith, Rolf Dieter Brinkmann, S. 44.

32 Brinkmann, Der Film in Worten, S. 381.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

340 Dirk Niefanger

sehen zu kénnen«.33 Die unmittelbare Wirkung des Bildes - seine gegentiber
dem Wort »erweiterte Sinnlichkeit« — starkt die symbolische Wirksamkeit
der Popliteratur. Sie »schafft« — mit Brinkmann - »ein Stiickchen befreite
Realitdt, die ihrerseits Gewaltanwendung seitens der Unterdriickten [...]
ermoglichen hilft«. Das erweiterte Kunstverstdndnis des Pop, seine neue,
sinnliche Symbolik, richtet sich also genauso gegen die standardisierte Kul-
tur wie gegen die streng reglementierte soziale Realitit.

»Es ist tatsdchlich nicht einzusehen«, sagt Brinkmann im heute befremdli-
chen Jargon einer sich als >befreit« empfindenden Sexualitit, »warum nicht
ein Gedanke die Attraktivitit von Titten einer 19jdhrigen haben sollte, die
man gerne anfaf3t«.3¢ Die Sinnlichkeit der Symbole und die bewufite Nach-
lassigkeit seines Vokabulars verstoflen absichtsvoll gegen herrschende Ta-
bus, auch im Bereich des literarischen Feldes. Was sich heute wie ein Alt-
herrenwitz liest, war 1969 provokativ gemeint. Ein blofles Sprachspiel war
Brinkmanns Aussage indes nicht. Denn er favorisiert ja tatsachlich, was die
Nennung der Miadchenbriiste ausdriicken soll: eine erweiterte Sinnlichkeit
der Literatur, die durch ihre Bilder zuerst Lust produzieren,3> dann das
establishment provozieren und schliefllich die Gesellschaft (und ihr Sexual-
verstindnis) verandern soll. Das symbolische Verfahren vermittelt im Re-
fugium der frithen Popkultur ein identifikatorisches Lesen (wir verstehen
uns<), mit Blick auf das gesamte kulturelle Feld eine Abgrenzung (ihr ver-
steht uns nicht< und im Hinblick auf die Gesellschaft den Willen zur Ver-
anderung (ihr werdet uns noch verstehen lernenc).36

Tristesse Royal ist der wichtigste Programmtext der jiingeren deutschen Pop-
literatur. Gestaltet ist er als fingiertes, iiberarbeitetes Gesprach zwischen
Christian Kracht, Eckhart Nickel, Alexander von Schoénburg, Joachim
Bessing und Benjamin von Stuckrad-Barre. Die Teilnehmer treffen sich an
symbolischem Ort, im Berliner Nobelhotel Adlon in unmittelbarer Nihe
des Brandenburger Tors - eine popkulturelle Bestandsaufnahme nach der
Wende, am Ende des Jahrtausends. Der Snobismus der Herren nimmt
sich immer wieder das fin de siecle um 1900 als ausdriicklichen Bezugs-
punkt.

33 Ebd., S. 385 (er zitiert das Statement von Jack Kerouac in der Evergreen Review, 1959).

34 Ebd., S. 384.

35 Vgl. ebd., S. 398 (»dafl Literatur Spafl machen mufi«).

36 Auch wenn Verdnderung bei Brinkmann nicht im konkret politischen Bereich gedacht ist,
sondern sich auf die Erlebnisméglichkeit des Individuums bezieht.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Etwas anderes tun« 341

Der zur Schau gestellte Markenfetischismus und das untibersehbare name-
dropping des Textes scheinen sich — wie die provokanten Symbole der alte-
ren Popgeneration — gegeniiber anderen Akteuren im kulturellen Feld abzu-
grenzen. Aber schon seit der Lektiire der Romane von Bret Easton Ellis®”
und Nick Hornby wissen wir,38 daf} kein Mensch das kennen kann, was
hier aufgelistet und wie selbstverstindlich verzeichnet wird. Uber ein insider-
Wissen funktioniert die Abgrenzung niamlich keineswegs, sondern iiber
eine partielle Partizipation: Ich muf} nur einen geringen Teil der Namen und
Marken kennen, um die Anspielungen als Reihe erkennen zu kénnen. Die
in Tristesse Royal genannten Marken- und Personennamen bieten — nach Baf}-
ler39 — einen poetischen Katalog der medialen Gegenwart, wobei die einzel-
nen Namen und Marken nicht fiir sich, wohl aber als offene Sammlung die
Popkultur der spiaten 1990er symbolisieren sollen. Der Katalog ist typisch
far die Popkultur, nicht das je Katalogisierte.

Check into another World, so heifit der erste Abschnitt nach dem Vorwort; er
steht programmatisch zu Beginn eines Gesprichsteils, der den Titel Das
Bild der Gesellschaff tragt.*0 Beide Uberschriften suggerieren unmifiverstind-
lich, dafl mit dem Unauthentischen, zumindest mit dem Vermittelten der
Erfahrung gespielt wird. Nicht iiber die Gesellschaft soll im Adlon disku-
tiert, sondern nur ein popkulturelles Bild von ihr fabriziert werden. Hier-
fur spricht auch das >Intro< des Gesprichs durch eine etwas abgedroschene
Theatermetapher: »Der Vorhang 6ffnet sich fiir« usw.*! Die Plazierung im
Bereich des Gespielten gibt dem Gesagten eine eigene, man mdchte sagen
poetische Lizenz. Die Performanz erhilt so gegeniiber der Semiose ein Uber-
gewicht.

Mit einem Begriff der Popkultur wire das, was sich im Adlon abspielt, als
re-modeling zu begreifen: ein immer wieder neu ansetzendes Gesprichsspiel
tiber die Kulturphidnomene der bundesrepublikanischen Wirklichkeit, ge-
nauer iiber eine gemeinsame Popkultur, die sich nur im Gesprach herstellt,
damit sie immer wieder verworfen werden kann. Sie kreiert und verliert sich
in den Bewegungen des Dialogs immer wieder neu, und zwar so, wie die
Popkultur immer wieder neue Abgrenzungen zum Mainstream braucht, um

37 Vgl. Bret Easton Ellis, American Psycho. Roman, dt. von Clara Drechsler u. Harald Hell-
mann, Koln 1991.

38 Vgl. Nick Hornby, High Fidelity, London 1995.

39 Vgl. Bafller, Der deutsche Pop-Roman, S. 94 pass.

40 Tristesse Royale, S.13 u. S.16.

41 Ebd.,, S. 16.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

342 Dirk Niefanger

zu existieren. Glaubt man Bourdieu, ist dies freilich der Weg jeder Kultur:
Eine Avantgarde lehnt die etablierten Akteure des Feldes ab, um - sobald sie
sich durchgesetzt hat - selbst abgelehnt zu werden, nur dafl im Pop Ableh-
nung und Neubesetzung in immer kiirzeren Intervallen durch die gleichen
Akteure erfolgen. Die symbolisch akzentuierte Ablésung von Positionen
im literarischen Feld wird so selbst ins Arsenal symbolischer Verfahren der
Popkultur erhoben; sie ist Ausdruck ihrer Schnellebigkeit, ithrer Moderni-
tatc letztlich. Zum Schluf bleibt fiir die Charakterisierung der Popkultur des-
halb im Grunde nichts mehr tibrig als das Verfahren des re-modeling selbst:
»Dabei haben sie alles aussortiert, was falsch war — Blendwerk, Scheinpro-
minenz, den Konsens. Sie einigten sich auf zwei Méglichkeiten des Entkom-
mens: das Verschwinden und der Rock«.4?

Auch das Ende formuliert noch einmal die zentrale Bedeutung der reflek-
tierten performance im Popdiskurs. Das Motiv der Flucht aus dem >alten Eu-
ropas (und seiner unauthentisch gewordenen Bezugssysteme) wird im ange-
héngten Phnom Penh-Kapitel desavouiert. Denn Kambodscha ist nicht das
»Zentrum des Verschwindens«, auch wenn es symbolisch seit den Kriegen in
Fernost genau dafiir steht. Die Flucht von Kracht und Bessing erweist sich
nur als Teil eines Films; das Verschwinden wird auf Zelluloid gebannt und
dadurch zum »Blendwerk« umgedeutet.*? Der Rock, die andere Alternative,
ist nur als ehrliches Pendant zum sich selbst stéindig >re-modelnden< Pop
denkbar. Nur aus der Perspektive der Popkultur erscheint er authentisch.
Das wurde vorher ausfiihrlich diskutiert. Eine »authentische< Alternative
stellt er an sich deshalb nicht (mehr) dar.

Ein kurzes Fazit: Symbolische Verfahren sind in der Popkultur nicht an den
Text gebunden, sondern Teil eines komplexen Verhaltens im kulturellen
Feld, bei dem die Autorinszenierungen sinnformierende Funktionen tiber-
nehmen. Unterscheiden mufl man hierbei zwischen Pop I und II. Steht in
der dlteren Popkultur der Autor fiir die Sinnlichkeit seiner Symbole, auch
wenn er diese in seinen Gesten und Worten aufwendig inszeniert, themati-
siert die jiingere Generation gerade den Inszenierungsprozef}. Die Symbole
erscheinen dadurch immer als Produkte eines symbolischen Verfahrens, so
daf} dieses selbst quasi entwertet wird. Re-modeling, das Kennzeichen neuerer
Popkultur, wire als Verfahren der Symbolumwertung nach Marktgesetzen
zu verstehen.

42 Ebd., S. 164.
43 Ebd., S. 165.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

»Etwas anderes tun« 343

»Es hiangt alles davon ab, etwas anderes zu tun« — Andy Warhols Satz kann
gut auf den Sinn popkultureller Symbolisierungsverfahren bezogen werden:
Diese sollen immer wieder neu die Alteritdt einer auf Bedeutungsgewinn
und Popularitit zielenden Kunst setzen. In diesem performativen Akt liegt
vermutlich das Spezifikum popkultureller Symbolik. Warhol trifft damit i
nuce das, was Bourdieu fiir die Dynamik und Instabilitét des literarischen Fel-
des verantwortlich macht: den steten Willen, das eigene symbolische Kapital
zu erhdhen und damit die eigene Position im kulturellen Feld zu stirken.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im

f0r oder In ,



https://doi.org/10.5771/9783968216645

Lebenslaufe

MORITZ BASSLER, Dr. phil. Studium der Germanistik und Philosophie. Pro-
fessor fiir Literatur an der School of Humanities and Social Sciences, Interna-
tional University Bremen. Veroffentlichungen zur Literatur der Klassischen
Moderne, der Goethezeit sowie zur Gegenwartsliteratur und Literaturtheorie.

FRAUKE BERNDT, Dr. phil. Studium der Germanistik, Geschichte, Politolo-
gie und Philosophie. Wissenschaftliche Assistentin am Institut fiir Deutsche
Sprache und Literatur II, Universitit Frankfurt a. M. Veréffentlichungen
zu Theorien und Modellen des kulturellen Gedachtnisses sowie zur rheto-
rischen Asthetik und Poetik.

CHRISTOPH BRECHT, Dr. phil. Studium der Germanistik, Philosophie und
Theologie. Privatdozent am Institut fiir Deutsche Sprache und Literatur II,
Universitit Frankfurt a. M. Veréffentlichungen zur Sprachphilosophie und
Literatur um 1800, Film- und Medientheorie sowie zur Narratologie und
Enzyklopadistik der Moderne.

HEINZ J. DRUGH, Dr. phil. Studium der Germanistik, Philosophie und Po-
litischen Wissenschaft. Privatdozent und Wissenschaftlicher Oberassistent
am Deutschen Seminar, Universitit Tiibingen. Veréffentlichungen zur Poe-
tik des Allegorischen, zum Verhiltnis zwischen Text und Bildmedien sowie
zur Gegenwartsliteratur.

EVA GEULEN, Dr. phil. Studium der Germanistik und Philosophie. Professorin
am Germanistischen Seminar, Universitit Bonn. Veréffentlichungen zur Litera-
tur und Literaturtheorie des 19. und 20. Jahrhunderts sowie zu Hegels Asthetik.

JOACHIM JACOB, Dr. phil. Studium der Germanistik, Philosophie und Poli-
tischen Wissenschaften. Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Ger-
manistik, Universitit Gieflen. Veroffentlichungen zu Literatur und Religion
in der Aufklarung sowie zur Kultur- und Literaturtheorie.

STEPHAN KAMMER, Dr. phil. Studium der Germanistik, Neueren Ge-
schichte, Soziologie und Kunstgeschichte. Wissenschaftlicher Mitarbeiter am
Institut fir Deutsche Sprache und Literatur II, Universitit Frankfurt a. M.
Verotfentlichungen zu Robert Walser, Text- und Editionstheorie sowie zur
Asthetik des Unvollstindigen.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783968216645

346 Lebenslaufe

OLIVER MARCHART, Dr. phil. Studium der Philosophie und Politischen
Wissenschaften. Wissenschaftlicher Assistent am Institut fir Medienwissen-
schaften, Universitit Basel. Veroffentlichungen zu Laclau sowie zur Kultur-
und Medientheorie.

DIETER MERSCH, Dr. phil. Studium der Mathematik und Philosophie. Pro-
fessor am Institut fiir Medien und Kiinste, Universitiat Potsdam. Veroffent-
lichungen zu Wittgenstein, zur zeitgenossischen Philosophie, Kunst- und
Medientheorie sowie zur Asthetik des Performativen.

DIRK NIEFANGER, Dr. phil. Studium der Germanistik, Philosophie, Sozio-
logie und Politikwissenschaft. Professor fiir Neuere deutsche Literaturwis-
senschaft am Institut fiir Germanistik, Universitit Erlangen-Niirnberg. Ver-
offentlichungen zur Literatur der Frihen Neuzeit, der Klassischen Moderne
sowie zum Verhiltnis von Geschichte und Literatur.

STEFAN RIEGER, Dr. phil. Studium der Germanistik und Philosophie. Pri-
vatdozent am Fachbereich Literaturwissenschaft, Universitit Konstanz, und
Heisenbergstipendiat der Deutschen Forschungsgemeinschaft. Veroffentli-
chungen zur Wissenschaftsgeschichte, Literatur und Anthropologie sowie
zur Medientheorie und zu Kulturtechniken.

ROBERT STOCKHAMMER, Dr. phil. Studium der Literaturwissenschaften.
Privatdozent und Forschungsdirektor am Zentrum fir Literaturforschung,
Berlin. Veroffentlichungen zur deutschen, englischen, franzésischen und an-
tiken Literatur, rhetorischen und dsthetischen Theorie, Kartographie sowie
zu Magie, Gespenstern und Auflerirdischen.

WOLFGANG STRUCK, Dr. phil. Studium der Germanistik, Philosophie und
Physik. Privatdozent und Wissenschaftlicher Oberassistent am Institut fiir
Neuere deutsche Literatur und Medien, Universitit Kiel. Veroffentlichun-
gen zum Geschichtsdrama sowie zur Theorie von Literatur, Film und Fern-
sehen.

CORNELIA zUMBUSCH, Dr. phil. Studium der Neueren deutschen Literatur,
Kunstgeschichte, Anglistik und Philosophie. Wissenschaftliche Assistentin
am Institut fiir deutsche Philologie, Universitit Miinchen. Veréffentlichun-
gen zur Kulturtheorie im frithen 20. Jahrhundert sowie zur Asthetik um
1800.

218.73.218.98, am 13.01.2026, 13:44:28. @ i iitzter Inhalt.
Inhakts Im f0r oder In .



https://doi.org/10.5771/9783968216645

	Cover
	Symbol/Theorie
	Symbol und Wissen
	Paradoxien der Verkörperung. Zu einer negativen Semiotik des Symbolischen
	Darstellung der Metamorphose, wissenschaftlich und poetisch. Ansätze zu einer anderen Theorie des Symbols bei Goethe
	Der Mnemosyne-Atlas. Aby Warburgs symbolische Wissenschaft
	Scheinbilderfolgen. Zur Mediengeschichte des Symbolbegriffes
	Dokument/Symbol/Film. Der ruhige und kalte Weg des Beobachtens

	Symbol und Figur
	»Allenthalben auf seiner Oberfläche«. Zur Präsenz des Körpers im klassizistischen Symbol
	»Versinnlichung«. Das Symbol als Darstellung des Schönen und die Materialität der Literatur
	»Schneller als die Gegenstände selber dich vorüberfliehn«. Zum Rückbau der Alternative von Allegorie und Symbol
	Ästhetisches Licht und rhetorischer Schalter. Die Verhandlung des Symbols in Eduard Mörikes Auf eine Lampe

	Symbol und Institution
	Symbol und leerer Signifikant. Zum Verhältnis von Kulturtheorie, Diskurstheorie und politischer Theorie
	Die kulturpoetische Funktion des Symbols. Ein Verwendungsvorschlag in Anknüpfung an Goethe
	Natur, Ding, Sprache, Körper. Institution und De/Figuration des Symbols bei Kleist
	Making Symbols – Doing Gender. Vor- und Nachgeschichte des Symbols (G. W. F. Hegel, Judith Butler)
	»Etwas anderes tun«. Symbol und performance in der deutschen Popkultur

	Lebensläufe

