Rezensionen

kundige Elite Hossueit vor, einen charismatisch religi-
osen Fiihrer Aquinnahs. 1746 wurde die Selbstbestim-
mung der verbliebenen drei Gemeinden Aquinnah, Chap-
paquiddick und Christiantown, dem Rest des einstigen
Sachemtums Takemmy, der kolonialen Verwaltung un-
terstellt. Damit endeten aber nicht die Probleme, mit de-
nen Hossueit konfrontiert war. Musste er zum einen zwi-
schen den traditionellen und reformatorischen indigenen
Lagern einen Konsens finden, so drohten externe Gefah-
ren von indigenen Profiteuren, korrupten Autoritdten und
vorstolenden Siedlern. Als cultural broker, der zwischen
den Kulturen vermittelt und die mehrheitlichen Interes-
sen der Indigenen vertritt, nutzte er die Kirchengemeinde
als letztes Refugium fiir die eigenen Interessen. Den-
noch wurden viele Wampanoag zu unfreien Lohnarbei-
tern, um ihre Schulden durch den Erwerb européischer
Giiter zu tilgen. Chappaquiddick und Christiantown sa-
hen als einzigen Ausweg aus der Schuldenfalle weiteren
Landverkauf, wihrend Aquinnah durch Hossueits Diplo-
matie sogar verlorene Lindereien nach Ende des ameri-
kanischen Unabhéngigkeitskriegs wiedererlangen konn-
te. Doch schon wurden neue Stimmen laut, die forderten,
dass sich die indigene Bevolkerung an den Kriegskosten
beteiligen sollte, ohne aber die Biirgerrechte zu genief3en.
In diesem Kapitel hitte der Autor auf andere charisma-
tische indigene Personlichkeiten verweisen konnen, die
eher bekannt sind als Hossueit, wie etwa Joseph Brant
bei den Irokesen. Damit wire es Silverman moglich ge-
wesen, diese scheinbar fiir die Wampanoag einmalige Si-
tuation, einer neuen schriftkundigen Elite als universelles
Phénomen zu beschreiben.

Sechstes Kapitel “The Costs of Debt”: Der aufkei-
mende Rassismus diffamierte die Indigenen als Alkoho-
liker oder wilde Morder, die zum Schutz der Mehrheits-
gesellschaft besser aussterben sollten. Nicht nur Wampa-
noag, sondern auch andere indigene Bewohner der jun-
gen USA verdienten ihren Lebensunterhalt als Walfén-
ger, Erntehelfer oder unfreie Arbeitskrifte in kolonialen
Haushalten. Fiir Nahrung, Kleidung, Medizin oder gar
neue Beerdigungsriten mussten sie hohe Kosten entrich-
ten, die sie in ein ungewolltes Abhingigkeitsverhiltnis
fiihrten. Nicht selten verkauften Eltern ihre Kinder, um
ihre Schulden zu begleichen oder aber um ihren Kindern
eine bessere Erzichung zu ermdglichen. Das soziale Ge-
fiige geriet ins Wanken, da die wichtigen sozialen Kon-
takte fehlten, um etwa die Muttersprache zu pflegen. Die
zuriickgebliebenen Frauen suchten sich Ménner aus der
untersten gesellschaftlichen Schicht, da sie per Gesetz
keine Weillen heiraten durften, obwohl es trotzdem Lieb-
schaften gab. Mit diesem Kapitel leistet Silverman einen
wichtigen Beitrag zur Situation der Kiisten-Algonkin
nach dem amerikanischen Unabhiéngigkeitskrieg.

Im siebten Kapitel “‘Newcomers und Strangers’”
pointiert Silverman den Einfluss Schwarzer und Mulat-
ten auf die indigenen Enklaven im 19. Jahrhundert, in
dem die Rassenideologie ihren Zenit erreichte. Haut- und
Haarfarbe wiesen den Bewohnern ihren Platz in der Ge-
sellschaft zu. Zwar heirateten nur wenige indigene Frau-
en Schwarze, deren potentielle indigene Partner fernab
der Heimat als Walfianger oder Soldaten arbeiteten, doch

Anthropos 105.2010

1P 216.73216.36,

18.01.2026,18:33:12. ©
1r oder

309

reichte das aus, um die Angst vor Uberwanderung unter
der traditionellen Elite zu schiiren. Vor allem fiirchtete
sie, ihren indigenen Sonderstatus zu verlieren, da schwar-
ze Merkmale den eigenen Status in Frage stellten. Erst
nach dem Biirgerkrieg erhielten alle US-Bewohner per
Gesetz das Biirgerrecht, obschon es noch ein Jahrhun-
dert dauern sollte, bis de facto Gleichberechtigung galt.
Dieser Konflikt zwischen eingeheirateten Fremden und
Eingesessenen fiihrte zum Ende des indigenen kollek-
tiven Landbesitzes. Chappaquiddick und Christiantown
16sten sich als Gemeinden auf, wihrend Aquinnahs Kern-
gemeinde Gay Head durch seine geographisch isolier-
te Lage sowie seine “niedere” Bevolkerung vor neuen
Siedlern bewahrt blieb. Als letzter Ausdruck der Iden-
titat galten Kenntnisse von Land, Handwerkstechniken
sowie Mythen und Geschichten, die oral tradiert wurden.
Hatten die Gay Head Wampanoag einen Teil ihres Lan-
des bewahren konnen, so waren sie nicht davor gefeit,
die rassistische Ideologie zu tibernehmen. So horte man
noch im frithen 20. Jahrhundert, dass es keine Schwarzen
unter ihnen gibe, sondern es sich eher um die Nachfah-
ren einer “verhexten” Indigenen handele. Bis heute wird
der indigene Rassismus in der Wissenschaft all zu hiu-
fig ausgeblendet oder geschickt umschifft. Silvermans
Beitrag zeigt, dass man sich objektiv des Themas an-
nehmen kann.

Abschliefend fasst der Autor in “Fencing In, Fenc-
ing Out” seine Arbeit zusammen. Hierbei betont er die
gliicklichen Zufille der Geschichte, wie das Zusammen-
treffen mit den Mayhews, bevor er die unterschiedlichen
politischen wie religiosen Linien in den Neuenglandstaa-
ten herausarbeitet. Bergen diese Tatsachen Vorteile, so
auch freilich Nachteile, da es keine einheitliche ideo-
logische, zeremonielle Basis fiir eine friedliche Koexis-
tenz gab.

David J. Silverman hat mit der hier vorgelegten Aus-
gabe von “Faith and Boundaries” ein wichtiges Grundla-
genwerk fiir die Kiisten-Wampanoag von Martha’s Vine-
yard geschaffen. Deutlich wird vor allem in den ersten
Kapiteln seine hervorragende Kenntnis der historischen
Quellen. Viele Wampanoag werden namentlich erwihnt,
herausragende oder fiir die Geschichte bedeutende Indi-
gene niher dargestellt. Sehr differenziert und ausfiihr-
lich versucht er diese Vorgehensweise vom 17. bis zum
19. Jahrhundert beizubehalten. Dabei wird der Leser im-
mer wieder mit der scheinbar aussichtslosen Lage der
Wampanoag konfrontiert, wie schon Mayhew zu berich-
ten wusste: “The greatest number of our English neigh-
bours are continually observing how very wicked the In-
dians are, and exclaiming against them as if all the sin of
the world were got into them, and will hardly own that
there is one good among them, and to speak a word for
them is made a matter of reproval unto any that shall be
so bold as to venture to do it” (200f.).

Mit Silvermans differenziertem Blick werden aber
auch einzelne Details geschildert, die dem Leser andern-
falls entgehen wiirden. Deutlich wird etwa, dass sich die
akkulturierten Indigenen der Atlantikkiiste im Rahmen
der Indianerkriege im Westen rechtfertigen miissen, als
Indigene anerkannt zu werden. Ebenso hat die indigene

Erlaubnls Ist Inhalts Im

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-309

310

Diskriminierung gegeniiber Schwarzen heute kaum an
Aktualitit verloren. Schon deshalb handelt es sich um
eine Publikation, die nicht nur dem Fachpublikum, son-
dern auch dem Laien zu empfehlen ist.

Nikolaus Stolle

Verswijver, Gustaaf, et Hans Silvester: Omo. Peu-
ples et design. Paris: Editions de La Martiniére, 2008.
260 pp., photos. ISBN 978-2-7324-3843-6. Prix: € 35.00

This attractive book is the catalogue of a ground-
breaking exhibition held at the Royal Museum for Cen-
tral Africa in Tervuren, Belgium, on the peoples and
cultures of the lower Omo River valley in southwest
Ethiopia. The book and exhibition are the product of
almost 15 years of work on this region of Ethiopia, led by
G. Verswijver, and is based on original fieldwork and on
some existing collections and studies of anthropologists
and other researchers who worked there during the last
few decades. The exhibition was on display in the Africa
Museum until 31 August 2009.

The peoples described (six of the 10 or so of the lower
Omo region) are mostly agro-pastoralists, with a techno-
economically relatively “simple” way of life and cul-
ture. They speak Nilo-Saharan and Afroasiatic (Cushitic,
Omotic) languages, count on average from c. 5,000 to
c. 42,000 people each, and have long been peripheral to
the state in which they live. This peripheral status was
mostly to their benefit because, after their usually vio-
lent but sometimes peaceful inclusion in the Ethiopian
state at the end of the 19th century, they were able to
evolve in a relative freedom, without being bothered by
the suppressive power and violence of the centralizing
state and its servants, who looked down upon them as
“primitive” or “underdeveloped.” In recent years, under
the “federal” state, the hand of the government has be-
come much heavier. The Omo Valley environment is a
fragile and complex area, where life is tough and con-
ditions of drought and disease are frequent. It is also a
conflict-prone area. The local peoples have now come
to the forefront of international attention via NGO- and
state-led (development) projects, some missionary activ-
ities, as well as global tourism since ca. 1990. The col-
lective aim of the first two players is to change them, that
of the last group (tourists) is to preserve them in their
so-called “pristine state,” photograph them, and barter
for objects. The reason why tourists and other travellers
find these Omo peoples so attractive is well attested in
this quite lavishly illustrated book, that calls attention
to both the physical and cultural beauty of the people
and their natural habitats, as well as to their simple but
efficient and charming material culture, showing that the
aesthetic impulse is inherent in the production of almost
every item crafted by these people. Interesting is also the
mutual influencing of material culture traditions across
the various ethnolinguistic groups described here.

The book has two parts: an introduction (14—63) and
the catalogue part proper (64—241). The introduction has
a section on the history of the Omo River valley peoples
and cultures (14—-47) called “People moving in time and

Rezensionen

place” in the table of contents. The second section (48—
63) is on the cattle-focused way of life, and on social
organization. The catalogue part depicts and describes
in detail 63 selected objects from the total of 1,250 that
the museum has in its possession from these Omo Valley
groups. The peoples discussed are the Nyangatom, Kara,
Hamar, Bashada, Suri, and Dassanetch. Remarkably, the
well-known Mursi are not included, presumably because
they are so similar to the Suri. Neither are discussed the
peoples living upstream, like the Me’en or the Dizi, who
have less spectacular and less visually attractive material
cultures. The introduction is very informative and gives
a good overview of the Omo Valley culture, modes of
life, and historical connections. There is little reference to
other studies of African material culture or relevant liter-
ature on the specific subject of the book. Also remarkable
is the lack of any reference to a previous exhibition at the
Tervuren Museum (1996) which pioneered the display of
objects from the south (see the catalogue Aethiopia. Ob-
jets d’Ethiopie, Tervuren 1996). There is a short, very se-
lect bibliography on the Omo Valley peoples, listing only
a fraction of the by now quite voluminous literature on
the Ethiopian Southwest, which in the past fifteen years
has become one of the best described parts of the country.

The pictures in the book were taken by several pho-
tographers: M. De Roeck, Y. Houtteman, P. Liénard,
H. Maertens (who made the excellent object photo-
graphs), and G. Verswijver (the largest number of field
photos), while most of those in the introductory part
were made by commercial photographer Hans Silvester,
a surprising partner in this venture. He is known from his
earlier photo books on nature and people, including on
the Suri and other ethnic groups in southern Ethiopia. His
pictures are good, but also marked by a highly aestheti-
cizing approach and by an often staged character (see
notably his books: Les peuples de ’Omo. Paris 2006 and
Les habits de la nature. Paris 2007).

The approach in “Omo. Peuples et design,” focusing
on daily life objects of the peoples described, stands
in the tradition initiated by R. Sieber’s innovative work
“African Furniture and Household Objects” (Blooming-
ton 1980) which pioneered a new approach to the “sim-
ple,” nonfigurative material cultures in Africa seeking
and defining the artistic in quotidian objects. The present
book on the Omo Valley cultures succeeds in bringing out
the charm and aptness of form and function that the ma-
terial objects of the Omo Valley peoples have acquired,
produced by people in a harsh and difficult environment
full of insecurities and surges of violent conflict. Both in
the pictures of daily life, in portraits, and in the photos
of the objects themselves, the strength and versatility
of these peoples and their cultures become obvious. As
the author says on p. 10, it is about “functional art” and
asks respect for the people producing it (11). Most of
the 63 objects discussed are from the Bashada, the Das-
sanetch, and the Nyangatom, where most of the fieldwork
was done. The objects shown here comprise gourd bowls,
containers, decorative items of females and especially
males, spoons, ladles, clay pots, calabash pots, ox dec-
orations, clothing bracelets and necklaces, diadems, and

Anthropos 105.2010

Erlaubnls Ist

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3312. ©
Inhalts Im 1r oder

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-309

Rezensionen

belts. Hamar women and their body decorations again
emerge as the most photogenic and are much depicted.
Few items are shown from the Suri (lip plates, a hand
shield, and some headrests) and from the Kara (head-
rests, decorative items, shields). The function, use, and
symbolism of the objects are described very well. Few
weapons are shown: two spears, some fighting sticks, and
a wrist knife (but not the Suri cattle horn-shaped, one, the
orré). While modern weapons (automatic rifles) are now
prime material objects amongst all peoples described,
they are not depicted here (understandable because they
are not produced by the people). But they are very present
in daily life and much cherished.

A last chapter is devoted to the characteristic body
painting among the Suri, which was already developed
by the time when the first pictures of the Suri were taken,
ca. 80—90 years ago, but was much stimulated by recent
tourist demand. In this brief photo essay chapter (242—
253), wise words are said by G. Verswijver about the
effects of tourist interference and the monetization of
culture among the Suri and other groups. He notes that
people have started “staging” for tourists. This indeed has
produced new and exuberant forms of display and use of
natural materials that people do not recognize as “their
culture” (cf. 244). Paradoxically, Hans Silvester in his
earlier works on the Omo Valley people has contributed
himself to this staging of non-authentic forms of display,
creating a somewhat misleading image of the people.
But we could also see this as a new adaptation on the
part of some peoples, notably Mursi and Suri, to the
incessant presence and demands of the tourists who want
to pay for ever more bizarre pictures; and the local people
now perhaps think that if this is what the tourists want,
they can get it. These new displays, or manipulations,
of painting, new decorative items, etc. may not threaten
their way of life but only represent a clever catering to
the demand of tourists and even in a way show disdain
for them.

Meanwhile the cultures depicted here have come un-
der more serious threat due to a massive and arrogant
plan by the Ethiopian government (2009) to build a huge
dam upstream the Omo River, of course, without any
consultation with the local peoples. The dam is intended
to generate electricity that will reduce water levels, and
thereby significantly affect the fragile ecosystem and
the local peoples’ agricultural, fisheries, pastoral, and
other activities. The results can perhaps be predicted:
more local food insecurity, more poverty and migratory
drift, more strife between ethnic groups, and alienation
and forced resettlement away from their ancestral homes
and culturally significant locations (most of these groups
have lived in the Omo Valley area for hundreds of years
and have marked the landscape). In this respect, this
valuable and well-produced book may soon acquire the
character of a nostalgic monument to a soon bygone era
and group of cultures in this part of Africa.

Jan Abbink

Anthropos 105.2010

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3312. ©
Inhalts Im 1r oder

311

Wangenheim, Huberta von: beGeisterte Wahrneh-
mung. Das Phidnomen der médium unidad, eine besonde-
re Form der Welterfahrung im Kontext afrokubanischer
Religionen. Berlin: edition tranvia — Verlag Walter Frey,
2009. 282 pp. ISBN 978-3-938944-31-8. (Fragmentierte
Moderne in Lateinamerika, 8) Preis: € 24.80

Die in Deutsch(land) publizierten ethnologischen Ar-
beiten zu afroamerikanischen Themen nehmen an Zahl
und Qualitit zu. Das vorliegende Buch ist hierfiir ein gu-
tes Beispiel. Es ist eine Dissertation am Lateinamerika-
Institut der Freien Universitiit Berlin, die besticht durch
ihre empirische Nihe zum untersuchten Gegenstand, ihre
ethnographische Anschaulichkeit und eine Fragestellung,
die so neu nicht ist, die hier aber neu aufgegriffen und
diskutiert wird: Besessenheit in afrokubanischen Reli-
gionen im Spannungsfeld von Religion und Psychiatrie.

Die Autorin hat “unsere” begrifflichen Schwierigkei-
ten mit dem Phénomen der Besessenheit gut bewiltigt.
Sie hat einen eigenen Begriff gefunden und spricht von
“beGeisterter Wahrnehmung”. Damit kann sie mehre-
re Probleme gleichzeitig 16sen. Sie kann den negativ
konnotierten Begriff der “Besessenheit” umgehen, zu-
mal er, wie man der Arbeit entnehmen kann, den spiri-
tuellen Wahrnehmungsdimensionen der afrokubanischen
Religionen nicht gerecht wird. Dabei wird die Geister-
wahrnehmung auch nicht begrifflich versachlicht, indem
man sie als “Inkorporation” oder “Manifestation” ver-
fremdwortet. Stattdessen wird eine eigene Kategorie ent-
wickelt, der man die erfahrungsgesittigten Einsichten
der Autorin iiber Phinomene der Geisterwahrnehmung
in Kuba anmerkt und die mit einem verbreiteten Miss-
verstdndnis aufrdumt: “Besessenheit” als vollkommene
Kontrolle durch ein Geistwesen, das von einem leben-
den Menschen umfassend Besitz ergreift, ist zwar ei-
ne, aber nicht die einzige Moglichkeit. Zusétzlich kon-
nen Personen mit medialen Fahigkeiten im Zustand der
Selbstkontrolle Geister sehen, horen oder auch spiiren.
Damit ist “Wahrnehmung” ein gut gewéhlter Begriff, der
es von Wangenheim zudem erlaubt, spirituelle Wahrneh-
mungsphidnomene mit entsprechenden wissenschaftli-
chen Theorien, etwa der philosophischen Phinomenolo-
gie, zu konfrontieren (25ff.). Das dialogische Prinzip der
Gegeniiberstellung fremdkultureller und wissenschaft-
licher Dimensionen von “Welterfahrung” ist ein metho-
disches Prinzip, das wiederholt in der Arbeit aufscheint.

Nach einer Einleitung, in der sich die Autorin dem
Phinomen als solchem, der Region, dem politischen Um-
feld und ihren Gewihrsleuten in theoretischer, geogra-
phischer und forschender Hinsicht nihert (Kap. 1), stellt
sie zunédchst das komplexe Geflecht der afrikanisch ge-
pragten bzw. beeinflussten Religionen Kubas vor, wobei
sie den Bogen spannt von der santeria mit ihrem — trotz
christlicher Einfliisse — weiterhin erkennbaren Yoruba-
Hintergrund, tiber die unterschiedlichen Ausprigungen
des (europdischen) Spiritismus bis hin zum palo mon-
te der “Kongo-Tradition”. Sie geht kurz auf die histori-
sche Entwicklung ein, stellt die in Erscheinung treten-
den Yoruba-Gottheiten an Beispielen vor und spart auch
den Ifa-Kult der babalawos nicht aus. Hierin zeigt sich
die breite empirische Kenntnis der Autorin, die seit iiber

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-309

