Richard Saage

Ist der Anthropos der gegenwirtigen Philosophischen
Anthropologie der Mensch des Abendlandes?

Eine Antwort auf Walter Euchners »Zwischenruf«

L

Walter Euchner ist zu danken, dass er auf einen Problembereich hingewiesen hat, den
ich in meinem Beitrag iiber die Aktualitit der Philosophischen Anthropologie heute!
nicht behandelte, obwohl dem Problem eurozentrischer Sichtweisen in einer anthropo-
logisch grundierten Philosophie und Sozialwissenschaft sowohl epistemisch als auch
normativ hochste Prioritit zukommt.2 Tatsichlich war das Erkenntnisinteresse, das mei-
nem Aufsatz zugrunde liegt, ein anderes: Es wollte angesichts der laufenden Debatte iber
die extremen Technikvisionen des human enbhancement’ eine neue Ortsbestimmung des
Menschen und seines Selbstverstindnisses im wissenschaftlich-technischen Zeitalter an-
regen, ohne sich in den Fallstricken anthropologischer Konstanten zu verfangen. Auch
war mit dem Artikel die Absicht verbunden, die Chancen einer Zusammenfithrung der
immer mehr auseinanderdriftenden Naturwissenschaften einerseits und der Sozial- und
Geisteswissenschaften andererseits zu verdeutlichen, die eine erneuerte Philosophische
Anthropologie bietet. Zu Recht erinnert Euchner daran, dass Jurgen Habermas in seinem
bekannten Aufsatz von 1958 am Beispiel von Gehlens Urmensch und Spitkultur* auf die
Gefahren anthropologischer Invarianzen hinwies, die das Abgleiten in den autoritiren
Staat mit legitimieren konnen.> Doch darf nicht verschwiegen werden, dass es gerade

1 Vgl. Richard Saage, »Zur Aktualitit der Philosophischen Anthropologie« in: ZfP 2/2008,
S.123-14e.

2 Vgl. Walter Euchner, »Der Anthropos der gegenwirtigen Philosophischen Anthropologie ist
der Mensch des Abendlandes« in: ZfP 3/2009, S. 353-358.

3 Vgl. Christopher Coenen, »Der posthumanistische Technikfuturismus in den Debatten der Na-
notechnologie und Converging Technologies« in: Alfred Nordmann, Joachim Schummer, As-
trid Schwarz (Hg.), Nanotechnologien im Kontext, Philosophische, ethische und gesellschaftliche
Perspektiven, Berlin 2006, S. 195-222.

4 Vgl. Arnold Gehlen, Urmensch und Spétkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussagen, Bonn
1956.

5 Vgl. Jirgen Habermas, » Anthropologie« in: Philosophie. Hg. v. Alwin Diemer und Ivo Frenzel,
Frankfurt am Main 1958, S.33: »Gehlen (...) verallgemeinert ein historisch frithes Stadium
menschlicher Entwicklung, in dem die tberpersonliche Gewalt archaischer Institutionen das
fundamentale Verhiltnis von Instinkt und Ausloser auf der hoheren Ebene des willkiirlichen,
erlernbaren Verhaltens wiederherzustellen scheint. Unversehens wird das, was fir primitive
Kulturen sehr wohl gelten mag, der menschlichen Natur schlechthin zugeordnet; so entsteht der

ZfP 57.Jg. 2/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

220 Richard Saage - Replik auf Walter Euchner

Habermas war, der sich angesichts der technisch visionierten genetischen Manipulation
des Menschen neuerdings explizit auf die Philosophische Anthropologie Helmuth Pless-
ners berief, um seine Position der unbeschidigten Autonomie des Individuums plausibel
begriinden zu konnen.®

Aber Euchner geht es im Kern gar nicht darum, die Thesen meines Aufsatzes explizit
zu kritisieren. Was er intendiert, ist der Aufweis einer Leerstelle meines Beitrages, welche
eine erneuerte Philosophische Anthropologie zu fiillen habe: Unter Hinweis auf Claude
Lévi-Strauss’ fordert er, den auflereuropiischen Menschen in einer universalisierbaren
Philosophischen Anthropologie einen viel grofieren Stellenwert einzuriumen als dies
seiner Meinung nach bisher der Fall gewesen ist. »Es ist das Verdienst von Claude Lévi-
Strauss, uns mit der Anthropologie des nicht-abendlindischen Menschen vertraut ge-
macht zu haben. Die Anthropologen, fiir die der abendlindische Mensch nach wie vor
im Zentrum ihres Schaffens steht, werden, wenn sie die Darlegungen des grofien fran-
z6sischen Ethnologen und Anthropologen zur Kenntnis nehmen, um Gesichtspunkte
bereichert werden, die sie veranlassen konnen, auch tiber die altera pars einer universalen
philosophischen Anthropologie nachzudenken«.® Dennoch kann diese konstruktive
Formulierung nicht dartiber hinwegtiuschen, dass sie eine Reihe kritischer Fragen im-
pliziert. Trifft es tatsichlich zu, dass die ,klassischen Vordenker” der Philosophischen
Anthropologie diese faktisch als eine vorwiegend eurozentrische Angelegenheit betrach-
teten? Meinten sie wirklich den europidischen Menschen, wenn sie ,,den“ Menschen
schlechthin analytisch ins Visier nahmen?

Diese Fragen gewinnen noch dadurch an Relevanz, dass Euchner sich auf einen der
wichtigsten Repriasentanten der Philosophischen Anthropologie beruft, um seinen Eu-
rozentrismus-Vorwurf zu belegen: auf Arnold Gehlen. Kein Geringer als er habe den
nicht-abendlindischen mit dem archaischen Menschen identifiziert, der im Gegensatz
zum modernen Menschen auf der Stufe des Urmenschen stehen geblieben sei.” Euchners
Quelle ist Gehlens Urmensch und Spétkultur. In diesem Buch ist der Unterschied in der
Beurteilung der nicht-okzidentalen Volker bereits auf der terminologischen Ebene er-
kennbar. Wihrend Gehlen sie durchgehend als »primitiv« bezeichnet, charakterisiert
Lévi-Strauss sie in der Regel als »indigen«. Dem entspricht, dass Gehlen, wie Euchner
zu Recht hervorhebt, in der Wirtschaft den »Nihrboden der Logik« (Schumpeter) sieht:
Der mit ihm korrelierte » Austausch der Interessen und Rechte«!? habe den modernen
Menschen zutiefst geprigt. Dessen Rationalitit trenne ihn von dem nicht-abendlindi-

Anschein, als sei der Mensch auf Repression angewiesen, ein fiir allemal; aus der Natur des
Menschen springt die Notwendigkeit einer autoritir verfassten Gesellschaft heraus«.

6 Vgl. Jurgen Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen

Eugenik?, Frankfurt am Main 2005, S. 32f.

Vgl. Claude Lévi-Strauss, Traunrige Tropen, Frankfurt am Main 1978.

Euchner, Anthropos, aaO. (FN 2), S. 358.

AaO., S.3531.

Gehlen, Urmensch (FN 4), S. 13.

—_
O O o N

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

Richard Saage - Replik auf Walter Euchner 221

schen Menschen durch einen tiefen, nicht zu tiberbriickenden kulturellen Hiatus,!! wih-
rend Lévi-Strauss »die Kluft zwischen beiden Anthropologien zuschiitten und auf diese
Weise als Ethnologe und Soziologe an der Ausarbeitung eines humanisme globale et
concréte mitwirken (mochte). Die Manifestationen des gesellschaftlichen Lebens hitten
namlich mit den Kunstwerken gemeinsam, dass sie auf dem Niveau des Unbewussten
entstiinden«.!?

Doch Gehlens Urmensch und Spétkultur stellt keine einfache Ein-zu-Eins-Fortsetzung
seiner Philosophischen Anthropologie im engeren Sinne dar, wie er sie in seinem Grund-
lagenwerk Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung zur Welt'® entwickelt hat. In
diesem Werk spielen zwar Institutionen gleichfalls eine wichtige Rolle, aber ihnen
kommt nur die Rolle eines Einzelaspekts des Untersuchungsgegenstandes zu. Im Zen-
trum steht vielmehr die conditio humana schlechthin; ihre Abgrenzung von Spiritualis-
mus und Naturalismus unter Einschluss der Distanzierung vom kausalen Gradualismus
der Evolutionstheorie; das nichtdualistische Zusammenspiel von erster (tierischer) und
zweiter (sozio-kultureller) Natur; die Grundbefindlichkeiten des Menschen im Ver-
gleich zum Tierreich, die seine spezifische Stellung begriinden etc. In Urmensch und
Spéitkultur dagegen ibernimmt Gehlen zwar auch Elemente seiner Philosophischen An-
thropologie. Aber im Kern handelt es sich um eine »Philosophie der Institutionen — ein-
schlieflich der Frage ihrer Urspriinge und Primirformen«.'* Dieser Reduktionismus
fihrt zu der prekiren Schlussfolgerung, dass der Mensch sich von Institutionen auch

11 In der Auseinandersetzung mit archaischen Zustinden besteht nach Gehlen die Gefahr, »daf§
wir aus unserer eigenen Bewusstseinslage heraus uns mit einem ,Verstehen’ beruhigen, das der
harten Fremdartigkeit eigentlich archaischer Verhaltensweisen nicht gewachsen sein kann (...).
Wir werden die These vertreten, dafl eine echte Verinderung der Bewusstseinsstrukturen, nicht
blof} der Inhalte, uns tiber zwei absolute Kulturschwellen hinweg sehr weit von jenen Zustin-
den getrennt hat. Diese ,Kulturschwellen’ bestehen einmal in der monotheistischen Religion,
und dann - tiber 2000 Jahre spater — in der technisch-industriell-naturwissenschaftlichen Welt-
auffassung und Weltbeherrschung. Die archaischen Kulturen liegen vor jenen Schwellen, und
nun frage man sich, welche unserer Selbstverstindlichkeiten sich eigentlich nicht auf die Re-
sultate dieser Epochen bezichen lassen, um zu ermessen, wie sternenweit wir von den Anfingen
der menschlichen Kultur entfernt sind« (Gehlen, Urmensch, aaO. (FN 3), S. 110).

12 Euchner, Anthropos, aaO. (FN 2), S.536). Tatsachlich erscheinen nach Levi-Strauss die My-
then und Symbole« der indigenen Vélker »wo nicht als eine hohere Form der Erkenntnis, so
doch als die fundamentalste, die einzig wirklich gemeinsame (...): eine Form, bei der das wis-
senschaftliche Denken nur die schirftste Spitze bildet: zwar duchdringender, weil am Stein der
Tatsachen geschliffen, jedoch zum Preis eines Substanzverlustes (...) Der Soziologe kann an
dieser Erarbeitung eines umfassenden und konkreten Humanismus mitwirken. Denn die gro-
flen Manifestationen des sozialen Lebens teilen mit dem Kunstwerk den Umstand, dafd sie auf
der Ebene des unbewussten Lebens entstehen, im ersten Fall, weil sie kollektiv sind, und im
zweiten obwohl sie individuell sind: aber der Unterschied bleibt sekundir, er ist sogar nur
scheinbar, da die einen durch das Publikum und die anderen fiir das Publikum geschaffen wer-
den und dieses Publikum beiden ihren gemeinsamen Nenner verleiht und die Bedingungen
festlegt, unter denen sie entstehen (Levi-Strauss, Traunrige Tropen, aaO. (FN 7), S. 114.

13 Vgl. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung zur Welt, Wiesbaden 1978. Die Belege
der Zitate aus diesem Buch sind im Text durch in Klammern gesetzte arabische Ziffern ge-
kennzeichnet.

14 Gehlen, Urmensch, aaO. (FN 4), S. 8.

ZfP 57.Jg. 2/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

222 Richard Saage - Replik auf Walter Euchner

unterhalb der Schwelle ihrer Legitimitit!> konsumieren lassen muss, wenn er tiberleben
und sich weiterentwickeln will: eine oft problematisierte Feststellung, die keineswegs
notwendiger Ausfluss der Philosophischen Anthropologie sein muss, wie die von Hel-
muth Plessner vertretene Variante nachhaltig beweist.!®

Die Frage bleibt freilich, ob die eurozentrisch interpretierbare Aussage, man unter-
schitze »die ungeheure Entfernung zu den neuzeitlichen Erlebnis- und Verhaltensfor-
men«, wenn man sich »die Groffwildjager der Eiszeit mit ihren Hohlenbildern sozusagen
als Vorlaufer Picassos«!” vorstelle, in das Muster der Philosophischen Anthropologie im
engeren Sinne integrierbar ist. Wie ich meine, ist eine tragfihige Antwort nur dann mog-
lich, wenn wir eine Unterscheidung einfithren, die man in Euchners Beitrag vermisst: die
analytische Trennung zwischen der Genesis und dem Geltungsanspruch der Philosophi-
schen Anthropologie, zwischen ithrer wissenschaftstheoretischen sowie soziokulturellen
Entstehungsgeschichte einerseits und der analytischen Reichweite ihrer zentralen For-
schungsresultate andererseits. Ohne diese Differenz liegt es nahe, nicht nur die Entste-
hungsgeschichte, sondern auch die Reichweite der Validitit der Resultate der Philoso-
phischen Anthropologie in einem Licht zu interpretieren, das durch und durch abend-
lindisch imprigniert ist: Dem heimlichen Vorbild des europiischen Menschen verhaftet,
fiele sie dann einer Art Selbsttiuschung zum Opfer, der bereits Jean-Jacques Rousseau
um die Mitte des 18. Jahrhunderts im Blick auf das moderne Naturrecht eines Thomas
Hobbes’ auf die Spur gekommen zu sein glaubte, wenn er in dessen ,natiirliche Men-
schen® im status naturale die Bourgeois von London und Paris vermutete.

Im Folgenden will ich am Beispiel der wissenschaftstheoretischen Positionierung des
Geltungsanspruches der Philosophischen Anthropologie Arnold Gehlens die differen-
zierende These vertreten, dass der Eurozentrismus-Vorwurf Euchners zwar auf deren
Genesis, nicht aber auf ihren Geltungsanspruch zutrifft. Dabei geht es mir keineswegs
um eine Apologie der anthropologischen Aussagen Gehlens insgesamt, die in verschie-
denen Aspekten nach meiner Meinung zutreffend kritisiert oder problematisiert worden
sind.!® Zur Diskussion steht ausschliefflich die Frage, inwiefern der Vorwurf des Euro-

15 Dadurch, dass Gehlen die Reflexion der Legitimitit des durch Institutionen vermittelten
Zwanges als schadlich, weil angeblich ihre Geltungskraft unterminierend unterstellt, ist zu er-
kliren, warum er 1940 und 1941 Fiihrungssystemen das Wort redet, die dem Begriff des Zucht-
bildes, wie der nationalsozialistische Ideologe Alfred Rosenberg ihn gebrauchte, »sehr nahe
steht« (Arnold Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welr. 2. unverianderte
Auflage, Berlin 1941, S. 448). Soweit ich sehe, hat Gehlen diese Formulierung in den Auflagen
nach 1945 gestrichen, aber eine explizite Korrektur ist mir nicht bekannt.

16 Vgl. hierzu neuerdings Richard Saage, »Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie in
threm Verhiltnis zur Evolutionstheorie« in: Z{P, 57. Jg., 1/2010, S. 70-93 .

17 Gehlen, Urmensch, aaO. (FN 4), S. 10.

18 Die Kritik reicht vom Aufweis der autoritiren Implikationen der Gehlenschen Anthropologie
(Habermas) bis hin zu deren eurozentrischem Menschenbild (Euchner). Eine gute Zusam-
menfassung weiterer Kritiken, die hier nicht referiert werden konnen, findet sich bei Christian
Illies, »Die Bedeutung von Anthropologie und Evolutionswissenschaften fur die politische
Philosophie« in: Dirk Jorke/Bernd Ladwig (Hg.): Politische Anthropologie. Geschiche-Ge-
genwart-Moglichkeiten, Baden-Baden 2009, S. 208-210. Eine errneuerte Philosophische An-
thropologie wird sich mit diesen Einwinden intensiv auseinanderzusetzen haben.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

Richard Saage - Replik auf Walter Euchner 223

zentrismus das Forschungsmuster der Philosophischen Anthropologie im engeren Sinne
betrifft, sofern es sich einigermaflen reprisentativ in Gehlens Ansatz, wie er ihn in seiner
Schrift Der Mensch entwickelte, exemplarisch niedergeschlagen hat.

11

Wer Aussagen tiber die wissenschaftlichen und kulturellen Entstehungsbedingungen der
Philosophischen Anthropologie machen will, kommt um das Eingestindnis ihrer
europiischen Wurzeln nicht herum.!” In keinem Kulturkreis hat die Konfrontation zwi-
schen dem Spiritualismus, der das spezifische Profil des Menschen vom »Geist«, von
»Gott«, der »Kultur«etc. ableitet und dem Naturalismus, dem zufolge der Mensch nichts
weiter ist als das letzte Kapitel der Zoologie, so tief greifende Spuren hinterlassen, wie
im europaischen Kontext: Hinter diesem Dualismus stehen nicht nur weltanschauliche
Lager; auch die scientific community ist durch ihn nachhaltig geprigt, wie das Ausein-
anderdriften der Natur- und Geisteswissenschaften seit der zweiten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts zeigt. Wenn es seit seinen Anfingen ein Programm der Philosophischen An-
thropologie gibt, dann ist es der Versuch, diesen Dualismus zu iiberwinden und den
»ganzen Menschen® in der Verwobenheit seiner ersten animalischen und seiner zweiten
sozio-kulturellen Natur zum Gegenstand der Untersuchung zu machen. Dabei ist sie auf
die Zuarbeit sowohl der in Europa entstandenen naturwissenschaftlichen Einzeldiszi-
plinen wie Biologie, Physiologie, Medizin, Paliontologie etc. ebenso angewiesen wie auf
die abendlindische Philosophie und die anderen Geisteswissenschaften. So gesehen kann
sie ihre Prigung durch die moderne europiische Geistes- und Wissenschaftsgeschichte
nicht leugnen.

Zwar lisst Gehlen keinen Zweifel daran, dass sich sein Ansatz »sorgfaltig im Umkreis
der Erfahrung, der Analyse von Tatsachen oder Vollziigen, die jedermann erreichbar
oder fir jedermann nachvollziehbar sind« (10), bewegt. Aber dieses Wissen tiber den
Menschen, das die empirisch-analytische Wissenschaft zur Verfugung stellt, hat den
Nachteil, dass ihre Aussagen fragmentarisch sind. Gehe ich nimlich nur von thren Re-
sultaten aus, so ist nichts auffindbar, was spezifisch dem Menschen eignet. Sein Korper-
bau weist grofle Ahnlichkeiten mit dem der Anthropoiden (Groflaffen) auf. Wohnungen
und Kunstbauten der Menschen finden sich auch bei Tieren wie Ameisen und Biber.
Klugheitist kein Monopol der Menschen; sie ist auch eine Eigenschaft der Elefanten. Die
menschliche Sprache scheint ein Aquivalent in der akustischen Verstindigung der Tiere
zu haben. In der Konsequenz heifit dies: Solange man den Menschen auf empirische
Einzelziige reduziert, stofit die Suche nach dem spezifisch Menschlichen ins Leere. Erfolg
hat sie nur, wenn man den ,,ganzen Menschen®, den Menschen in der philosophischen
Gesamtschau, in den analytischen Fokus riickt. Nur so kann von einer selbstindigen
Anthropologie die Rede sein, welche mehr ist als das Derivat ihr vorgegebener Grofien

19 Zur Real- und Philosophiegeschichte der Philosophischen Anthropologie vgl. neuerdings Joa-
chim Fischer, Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20. Jahrhunderts, Frei-
burg/Miinchen 2009.

ZfP 57.Jg. 2/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

224 Richard Saage - Replik auf Walter Euchner

(vgl. 13). Der philosophische Anspruch der Philosophischen Anthropologie besteht also
in der Insistenz auf ein zwar die Resultate der empirisch-analytischen Einzelwissen-
schaften berticksichtigendes, diese aber zugleich iiberschreitendes holistisches Paradig-
ma, welches den Descartesschen Dualismus zwischen res extensa und res cogitans unter-
liuft. Es bleibt offen, ob Euchners Charakterisierung der Philosophischen Anthroplogie
als »cartesianisch-euklidisch«?° diese bedeutsame Umorientierung hinreichend erfasst.

Dennoch besteht kein Zweifel: die wissenschaftstheoretische Fundierung der Philo-
sophischen Anthropologie ist ein Produkt jener Sikularisierungstendenz, wie sie zum
ersten Mal in Westeuropa seit der Frithen Neuzeit entstanden ist. Wenn sie die »Einheit
von Korper und Seele«, von tierisch-animalischer und sozio-kultureller Natur des Men-
schen fordert, dann sucht sie diese weder in der religiosen Transzendenz einer mono-
theistischen Religion noch in Naturmythen, wie Claude Lévi-Strauss sie beschrieben
hat.?! Sie betrachtet den Menschen vielmehr als weltimmanentes Wesen, dessen physische
Existenz Gegenstand der naturwissenschaftlichen Einzeldisziplinen und dessen »Ganz-
heit«in Kategorien einer empiriegesittigten sikularisierten Philosophie abbildbar ist. Sie
geht aus von einer entzauberten Welt, die der Mensch durch das eherne Gehiuse seiner
wissenschaftlich-technischen Superstrukturen selber herbeigefiihrt hat. Zum Gegen-
stand einer Untersuchung in holistischer Perspektive geworden, objektiviert er sich in
einer Weise, dass selbst seine dunklen Seiten zumindest ansatzweise einer rationalen
Authellung zuginglich sind. Wenn man also die methodologischen Grundlagen und die
historische, d.h. wissenschaftsgeschichtliche Genesis und Voraussetzungen der Philoso-
phischen Anthropologie ins Auge fasst, so muss man Euchner Recht geben, dass »der
Anthropos der gegenwirtigen Philosophischen Anthropologie (...) der Mensch des
Abendlandes«?? ist.

Doch trifft das, was die wissenschaftstheoretische Genesis der Philosophischen An-
thropologie charakterisiert, auch auf ihre analytische Reichweite zu? Ist sie tatsichlich
auf den Menschen des Abendlandes fixiert? Wer das anthropologische Hauptwerk Ar-
nold Gehlens aufmerksam liest, kommt um den Findruck nicht herum, dass seine Uber-
legungen, Redundanzen in Kauf nehmend, den Forschungsgegenstand gleichsam »ein-
kreisen«, um sich ihm in immer neuen Anliufen aus unterschiedlichen Perspektiven zu
nihern. Diese Form der Denkbewegung basiert gleichwohl auf einem systematischen
Muster. Dessen Rekonstruktion legt es zum Zweck unserer Untersuchung nahe, drei
Ebenen zu unterscheiden, die inhaltlich aufeinander verweisen, aber analytisch zu tren-
nen sind. Ich nenne sie die Reproduktions-, die Aktions- und die Strukturebene. In wel-
chem Ausmaf} hat sich in diesen Mustern eine eurozentrische Stof8richtung verdichtet?
Abschlieflend gehe ich auf anthropologisch grundierte Aussagen Gehlens ein, die sich
unmittelbar auf die westlichen Industriegesellschaften selbst beziehen. Sind sie geeignet,
die Eurozentrismusthese nachhaltig zu stiitzen?

20 Vgl. Euchner, Anthropos,aaO. (FN 2), S. 357.
21 Vgl. Lévi-Srauss, Traurige Tropen, a2aO. (FN 7), S. 220-237.
22 Aa0O.,S$.353.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

Richard Saage - Replik auf Walter Euchner 225

111

Aufder Reproduktionsebene geht es um die Bedingungen der conditio humana, mit denen
der Mensch in der duleren Natur konfrontiert ist und die er bewiltigen muss, wenn er
sein Uberleben und die Méglichkeit seiner Weiterentwicklung sichern will. Analytisch
lauft diese Ebene auf die spezifische Differenz zum Tier hinaus, welche die Stellung des
Menschen im Kosmos (Max Scheler) konstituiert. Gehlen wirft die Frage auf, in welchem
Zustand sich der Mensch befinde, wenn man ihn in den Kontext der urspriinglichen
Natur stellte und ihn in dieser Situation mit der natiirlichen Ausstattung der Tiere ver-
gliche.

Das Resultat eines solchen Gedankenexperiments sah er in Herders Preisschrift tiber
den Ursprung der Sprache (1772) antizipiert. In der Interpretation Gehlens entwickelte
Herder ein Szenario, das durch folgende Strukturmerkmale charakterisiert ist: a) Der
Mensch ist dem Tier »an Stirke und Sicherheit des Instinkts« (Herder) weit unterlegen.
Viele Tierarten verfigten dariiber hinaus liber »angeborene Kunstfertigkeiten und
Kunsttriebe« (Herder), die man beim Menschen vergebens suche. b) Die Tiere, so Her-
der, seien auf bestimmte Umwelten »spezialisiert«, in deren Kontext sie sich sicher be-
wegten. In diese Sphire trete das Tier gleich nach der Geburt ein und verharre in ihr bis
zum Lebensende. Ganz anders der Mensch. Er sei als »Freigelassener der Natur« (Her-
der) weltoffen und daher nicht auf eine bestimmte Umwelt spezialisiert. ¢) Vor allem
aber definierte Herder, so Gehlen, den Menschen als Mingelwesen. Das neu geborene
Kind duflere »weder Vorstellungen noch Triebe durch Tone, wie doch jedes Tier seiner
Art; blof unter Tiere gestellt, ist’s also das verwaiseste Kind der Natur« (Herder). Zur
Weltoffenheit, bestimmt, mit einer geschwichten Sinnlichkeit, lediglich latenten Fahig-
keiten, nur rudimentiren Trieben und zahlreichen Bedurfnissen ausgestattet, verwiesen
diese defizitiren Eigenschaft auf die Liicken und Mingel der Gattung Mensch.

Das Herdersche Szenario des »natiirlichen Menschen« als eines Mangelwesens ist die
entscheidende Primisse der Philosophischen Anthropologie Gehlens. Diese habe »seit
Herder keinen Schritt vorwirts getan, und es ist im Schema dieselbe Auffassung, die ich
mit den Mitteln moderner Wissenschaft entwickeln will. Sie braucht auch keinen Schritt
vorwirts zu tun, denn dies ist die Wahrheit« (84). Die Differenz, die Gehlens Anthro-
pologie von Herders Ansatz trennt, ist dann auch nicht im Grundsitzlichen, sondern in
der Fille der naturwissenschaftlichen Erkenntnisse des 19. und 20. Jahrhunderts tber
den Menschen zu suchen. »Sieht man davon ab, daf§ Herder den deutlichen Begriff der
Organspezialisierung nicht hat, daff er mehr auf Empfindung, Wahrnehmung und
JKunsttriebe’ achtet, seine Theorie tiberhaupt zu sehr am Insekt orientiert, so hat er doch
zum ersten Mal deutlich die Einpassung der >Fihigkeiten< der Tiere, sowohl ihrer Ak-
tionen wie ithrer Wahrnehmungen und Instinkte, in einen begrenzten Weltausschnitt,
d.h. in die Umwelt erkannt und ausgesprochen« (83). Auf dieser Folie gelinge es Herder
zugleich den »eigenen Charakter der Menschheit« (83) zu identifizieren. Ohne »Um-
welt« sehe er die biologische Hilflosigkeit des Menschen im Zusammenhang mit der
Frage, wie es dem Menschen gelinge, »aus der Mitte dieser Mingel« (Herder) fir einen
Ersatz zu sorgen, der nicht nur sein Uberleben, sondern seine Stellung in der Natur

ZfP 57.Jg. 2/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, f0r ode

jer In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

226 Richard Saage - Replik auf Walter Euchner

garantiert. Herders Untersuchungen tiber den Ursprung der Sprache kimen zu der Ein-
sicht, dass es nicht die graduelle Entwicklung des Verstandes aus der tierischen Natur
des Menschen ist, der die Wende zum Aufschwung der menschlichen Gattung bringt.
Vielmehr sei dafiir die ganze Einrichtung der menschlichen Krifte; »die ganze Haushal-
tung seiner sinnlichen und erkennenden und wollenden Natur» (84) verantwortlich.

Der Mensch, so kénnen wir zusammenfassend feststellen, verdankt die Uberwindung
seiner natlrlichen Mingel der Fihigkeit, dass er als »ganzer Mensch« durch Handlungen,
die Ausfluss seines Intellekts in Verbindung mit seiner biologischen Konstitution sind,
sich einen sozio-kulturellen Rahmen schafft, der als zweite Natur nicht nur sein Uber-
leben, sondern auch seine Weiterentwicklung ermoglicht. Ist diese Reproduktionsper-
spektive »eurozentrisch« bzw. ,abendlindisch® zu nennen? Eher scheint das Gegenteil
der Fall zu sein. Es war gerade die westliche Aufklirung, die um 1750 — von England und
Frankreich ausgehend — die anthropologische Wende einleitete, welche im Rekurs auf die
Begegnung mit den Volkern und Stimmen der neuen Welt eine Abkehr von der einsei-
tigen rationalistischen Weltsicht in der Nachfolge Descartes’ einklagte. Im Zentrum die-
ser Neuorientierung habe der ,ganze Mensch®, nicht der intellektualistisch halbierte,
nach mathematischen Regeln funktionierende Automat zu stehen. Diderot, auf den sich
Euchner bezieht,”? polemisierte in seinem Dialog Nachtrag zu ,Bougainvilles Reise’*
angesichts der freizligigen Sexualmoral der Tahitianer gegen den korperfeindlichen Spi-
ritualismus der katholischen Kirche im Besonderen und der europiischen Kultur im
Allgemeinen. Und der Baron de Lahanton zeigt in seinen Gesprichen mit einem Wil-
den®, dass in dessen sinnlich nachvollziehbarer Erfahrung eines gegliickten, die Kor-
perlichkeit respektierenden Lebensvollzuges mehr Vernunft stecke, als in den spiritua-
listischen Abstraktionen seines eurozentrisch gesonnenen Dialogpartners. Ausdriicklich
erhebt er die Philosophes nuds als Symbol der nichtkorrumpierten Vernunft zum Vorbild
fiir die aus seiner Sicht dekadente europiische Kultur. Auf den ersten Blick scheinen diese
Beispiele wesentlichen Pramissen der Gehlenschen Anthropologie zu widersprechen,
weil sie anti-etatistisch ausgerichtet sind. Doch bei niherem Hinsehen wird deutlich, dass
die Bons Sanvages keineswegs unterhalb der staatlichen Ebene auf ,harte® Institutionen
verzichten, auch wenn sie in einem Mafle internalisiert sind, dass sie nicht als offene
Repression in Erscheinung treten.

Wenn also, wie gezeigt, die Gehlensche Anthropologie in der Tradition des ,ganzen
Menschen® steht, wie sein Bekenntnis zu Herder verdeutlicht, dann trifft der Eurozen-
trismus-Vorwurf die Philosophische Anthropologie auf der Reproduktionsebene nicht.
Doch wie verhilt es sich mit der Aktionsebene?

23 AaO.,S.355.

24 Denis Diderot, »Nachtrag zu ,Bougainvilles Reise’« in: Ders., Philosophische Schriften, Bd. 2.
Hg. v. Theodor Licke. Aus dem Franzosischen ubersetzt von Theodor Liicke, Berlin 1984,
S.195-237.

25 Louis Armand de Lahontan, Gespréiche mit einem Wilden. Aus dem Franzosischen tbersetzt
von Barbara Kohl, Frankfurt am Main 1981.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

Richard Saage - Replik auf Walter Euchner 227

1V.

Aus den anthropologischen Grundbefindlichkeiten des Menschen geht hervor, dass sein
Uberleben nur dann gesichert erscheint, wenn er das, was fiir das Tier die »Umwelt«
(Uexkiill) ist, auf die es seine Natur spezialisiert hat, durch ein »sekundires System« (H.
Freyer), d. h. durch eine von ihm geschaffene kiinstliche Lebenswelt erginzt: Deren
Aufbau aber setzt Handeln voraus. Doch von welcher Qualitit ist die Handlung? Wie
begriindet Gehlen seine These, dass die Handlung eine Kategorie ist, die gleichsam durch
Leib und Seele »hindurchliuft«? Und vor allem: Aus welchen Energieressourcen resul-
tiert die Handlungsmotivation selbst? Was bedeutet in diesem Zusammenhang der Ter-
minus des »Antriebstiberschusses«?

Was die ersten beiden Fragen betrifft, so ist die Handlung als Vollzug der Weltbewal-
tigung fir Gehlens Anthropologie deswegen eine Schliisselkategorie, weil sie sowohl
Ausfluss der ersten als auch der zweiten Natur des Menschen ist. Ohne Intellekt bliebe
die Handlung ziellos und miisste ihre Funktion der Lebensbewiltigung angesichts seiner
defizitiren Organausstattung verfehlen. Handlung ohne physischen Einsatz oder phy-
siologische Voraussetzung bliebe eine blofle abstrakte Chimare, die der Hirte der Selbst-
behauptung in der urwiichsigen Natur nicht gewachsen wire. Diesen Zusammenhang
versucht Gehlen am Beispiel der Entlastung zu erlautern. »Das Denken, Vorstellen und
Phantasieren ruht (...) auf einem breiten Unterbau ,sensomotorischer’ Funktionen, die
iber Hand, Auge und Sprache laufen. Es wire eine unerlaubte Vereinfachung, wollte
man deswegen die ersteren auf die letzteren ,zuriickfihren’ oder aus ihnen ,entstehen’
lassen. Andererseits ist kein Zweifel an dem Bestehen dieser Fundierung. Die hier ein-
setzende Kategorie der Entlastung meint nun, dafl die Funktionen des Denkens und der
Phantasie an den elementaren, mit Worten durchwobenen Tast- und Seherfahrungen ihre
Beweglichkeit erhalten, dafl sie die dort entwickelten Erfahrungen in einer sozusagen
mitheloseren und freieren Form fortsetzen und dafy gewisse Strukturen beider Bereiche
nachweisbar identisch sind« (19).

Die zweite Frage konzentriert sich auf die Quelle jener Energien, die als wirkendes
movens hinter der Handlung stehen. Zwar kann die Einzelwissenschaft der Physiologie
zu diesem Phinomen keine empirischen Befunde beitragen. Aber die Existenz eines sol-
chen Antriebstiberschusses folgt aus der unspezialisierten Optimierungspotenz des Men-
schen selber. »Nur ein Wesen, das dauernd akute Antriebe und also einen tiber jede au-
genblickliche Erfullungssituation hinaustreibenden Antriebsiiberschuss hat, kann seine
Weltoffenheit damit ins Produktive wenden und noch jene tiberindividuellen Tatsachen
als Motive in sein Verhalten einbeziehen, also aus dem generativen, sozialen und wirt-
schaftlichen Zusammenhang noch Aufgaben hoherer Art entwickeln, die sich dann ob-
jektiv in den verschiedenen Sozialordnungen niederschlagen« (58). Gehlen siedelt diesen
konstitutionellen Antriebstiberschuss in der Innenseite des Menschen an: Er ist ein Reflex
auf die chronische Bediirftigkeit des Menschen, die aus seiner organischen Mittellosigkeit
resultiert. Auf Weltoffenheit und damit auf eine unbegrenzte Fiille von Themen bezogen,
transzendiert er von vornherein die Befriedigung der tierischen Bediirfnisse der Nah-
rungsaufnahme und des Geschlechtstriebes. Es miisse von dem Befund ausgegangen

ZfP 57.Jg. 2/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, f0r ode

jer In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

228 Richard Saage - Replik auf Walter Euchner

werden, dass »die rein quantitativ, energetisch betrachtete potentielle Antriebsenergie
des Menschen die jedes Tieres von vergleichbarer Grofle tibertrifft« (58). Dass diese
Aussage auf einer so fundmentalen Ebene angesiedelt ist, die sich jeder kulturalistischen
Zuordnung entzieht, diirfte evident sein.

Der Bedurfnistiberschuss als die Handlung ermoglichende Energie stellt den Men-
schen also vor eine weitere Aufgabe: Es reicht nicht aus, dass er sozio-kulturelle und
technische Superstrukturen hervortreibt, um seine konstitutionelle organische Schwiche
in konstruktive Stirke der Tierwelt gegentiber zu transformieren. Dariiber hinaus muss
dieser nach Auflen gerichteten Perspektive eine innere korrespondieren: Die in seinem
Innenleben sich aufgipfelnde Antriebsenergie bedingt »die Zuchtbediirftigkeit, den For-
mierungszwang, unter dem ein ,nicht festgestelltes Tier’ steht, und von dem Erziehung
und Selbstzucht, auch die Prifung durch die Institutionen, in denen die Aufgaben des
Lebens bewiltigt werden, nur die auffilligsten sind« (61).2° Wenn diese Aussage zutrifft,
dann ist die These unausweichlich, dass es einen »Naturmenschen® nicht geben kann,
weil seine tierisch-animalische Natur apriori von einem sozio-kulturellen Gehiuse iiber-
wolbt und durchdrungen ist, ohne deren Existenz er in der urspriinglichen Natur nicht
einmal eine Uberlebenschance, geschweige denn eine Optimierungsmoglichkeit hitte.
Die Handlung im Sinne Gehlens ist, so gesehen, fiir den Menschen schlechthin konsti-
tutiv, ob er nun durch europdische oder durch aulereuropiische Kulturen gepragt ist.
Mag der westliche Mensch auch durch einen prometheischen Hang der Weltgestaltung
charakterisiert sein, die so in anderen Kulturen vielleicht nicht wirksam wurde, so handelt
es sich um eine Sonderform, die sich kontingenten Umstinden verdankt: an der Struktur
der conditio humana, die fir alle Menschen gilt, andert sie nichts. In jeder Kultur ist er
gezwungen, Techniken zur Nahrungsbeschaffung oder zu seinem Schutz zu entwickeln.
Er hat sich um eine Unterkunft zu bemiihen, die ihn vor den Unbilden der Witterung
schiitzt. Er muss mit seinesgleichen zusammenarbeiten und sich mit ihnen verstandigen,
wenn er sich selbst und seine lange unterentwickelten Kinder ernahren will (37 f). Kurz-
um: Er muss handeln, um existenzfihig zu sein. Damit ist Gibergeleitet zur Strukturebe-
ne der Philosophischen Anthropologie.

V.

Mit welcher Struktur haben wir es zu tun, wenn wir uns der conditio humana zuwenden,
die aus den defizitiren Naturbedingungen des Menschen einerseits (Reproduktionsbe-
dingungen) und seinem aus dem Antriebstiberschuss resultierenden Handeln (Aktions-
ebene) anderseits folgt? Negativ formuliert, ist sie weder mit einem Ansatz vereinbar,
der die Stellung des Menschen aus dem »Geist« oder »Gott« oder der »Kultur« deduziert.
Noch beruft sie sich auf den Naturalismus, der im Menschen eine kausal abgeleitete

26 Wie freilich einerseits der von seinen eigenen Institutionen aufgrund seiner strukturellen Or-
ganschwiche »gehaltene« Mensch zugleich die Rolle eines prometheischen Demiurgen spielen
kann, der sich nicht nur in gegen die Unbilden der dufleren Natur behauptet, sondern seine
Umwelt nach eigenen Vorgaben zu gestalten in der Lage sein soll, bleibt unklar.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

Richard Saage - Replik auf Walter Euchner 229

Grofle aus dem Genpool der Tierwelt ableitet. Positiv formuliert, geht die Philosophische
Anthropologie zwar von einer biologisch-tierischen Natur des Menschen aus, aber diese
ist iiberlebensfihig nur, wenn es ihr gelingt, sich durch Kultur im weitesten Sinne eine
kiinstliche, durch Institutionen gesicherte Sphire zu errichten, in der sein eigentliches
Leben stattfindet. Im Unterschied zum Tier, so lautet eine Hauptthese der Philosophi-
schen Anthropologie Gehlens, ist der Mensch nur dann lebensfihig, »wenn er (...) Mog-
lichkeiten erzeugen kann, sich eine zweite Natur zurecht zu machen, in der er dann statt
in der ,Natur” existiert« (38).

Wenn dergestalt der Mensch die Bedingungen seines Uberlebens selber schaffen muss,
ergibt sich daraus die Frage, welche Bedeutung die erste und zweite Natur fiir das ei-
gentliche Leben der Menschen haben. Diese Frage beantwortet Gehlen eindeutig: «Der
Mensch lebt wesentlich in einer ,zweiten Natur’, einer von ihm selbst umgeschaffenen
und ins Lebensdienliche seiner Bediirfnisse umgewandelten Welt, einer nature artifici-
elle (...). Wir leben tibrigens nicht nur in einer kiinstlichen, sondern in einer ,geziichteten’
Natur, indem wir aus ihr Moglichkeiten herausholen, zu denen sie, sich selbst iberlassen
und urwiichsig geblieben, nicht kime. In der unmittelbaren ersten Natur gibt es weder
Nutztiere noch Sprengstoffe» (303). Indem so das typisch Menschliche, wie wir bereits
sahen, durch die Intellekt und Korperlichkeit umfassenden Handlungen bestimmt ist,
bekommen sie »den ihnen eigentiimlichen Gehalt, den der zweiten Natur. Die Welt, in
der der Mensch lebt, ist eine zweite Natur, die er sich schafft, aber in dieser Leistung wird
er notwendig sein eigenes Thema, und er ist so beschaffen, dafl er immerfort Aufgaben
an sich selbst findet, deren Losung zugleich ein Fortschritt in seiner Welt ist« (348).

Doch die entscheidende Frage ist, was »Kultur« in diesem Zusammenhang heifit. Setzt
Gehlen sie eurozentrisch mit der westlichen Zivilisation gleich? Dies ist definitiv nicht
der Fall. Kultur bedeutet fiir ihn »ins Lebensdienliche umgearbeitete Natur (...), und die
Kulturwelt ist die menschliche Welt« (38), und zwar unabhingig davon, in welchen so-
zialen, historischen, ethnologischen etc. Kontexten sie in Erscheinung tritt. Der Philo-
sophischen Anthropologie kommt es auf die Rekonstruktion der conditio humana in
einer bestimmten Perspektive an: nicht nach, sondern bevor sie sich in einem spezifisch
kulturalistischen Gewand profiliert. Auf diese Weise gelangt sie zu Aussagen {iber den
Menschen, welche ihn gleichsam in statu nascendi im Gegensatz zum naturalistischen
und spiritualistischen Reduktionismus zu charakterisieren sucht. »Es gibt fiir ihn keine
Existenzmoglichkeit in der unveranderten, in der nicht ,entgifteten’ Natur, und es gibt
keinen ,Naturmenschen’ im strengen Sinne, d.h. keine menschliche Gesellschaft ohne
Waffen, ohne Feuer, ohne priparierte und kiinstliche Nahrung, ohne Obdach und ohne
Formen der hergestellten Kooperation. Die Kultur ist also ,zweite Natur’- will sagen:
die menschliche, die selbstitig bearbeitete, innerhalb deren er allein leben kann« (38).

Zwar vermag der Mensch seine Biologie in Gestalt seiner ersten Natur nicht zu leugnen
oder abzustreifen. Dennoch wire es nach Gehlen falsch, in Analogie zur Tierwelt von
einer biologischen Umwelt des Menschen zu reden, weil diese nichts weiter ist als der
Ausschnitt der von thm durch Kultur bewiltigten Natur, die ihm, selbsttitig bearbeitet,
das Leben tiberhaupt erst ermoglicht. Jenseits eurozentrischer Interpretationsabsichten
stellt Gehlen daher massiv den Unterschied zwischen Natur- und Kulturmensch in Fra-

ZfP 57.Jg. 2/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

230 Richard Saage - Replik auf Walter Euchner

ge. Eine solche Differenzierung sei auflerordentlich missverstindlich, weil es keine
menschliche Bevolkerung gebe, die »in der Wildnis von der Wildnis« (38) lebe. Jede Ge-
sellschaft, in welcher Organisation, mit welchen Werten und Orientierungen sie auch
existiere, verflige iber Jagdtechniken, Waffen, Feuer und Gerite. Dies vorausgesetzt, sei
auch die Unterscheidung zwischen »Kultur« und »Zivilisation« obsolet. Nicht nur in
wenige Kultursprachen iibersetzbar, verliere der Begriff »Zivilisation« seine Bedeutung,
wenn man, wie in der Philosophischen Anthropologie tiblich, unter Kultur den »Inbe-
griff der vom Menschen titig, arbeitend bewiltigten, veranderten und verwerteten Na-
turbedingungen, einschliellich der entlastenden Fertigkeiten und Kiinste« verstehe, »die
auf jener Basis erst moglich werden« (39).

Vor allem aber trifft die Aussage, der Mensch sei ein weltoffenes und unspezialisiertes
Wesen, auf alle seine Lebenswelten zu, in welcher kulturellen Ausprigung sie auch immer
auffindbar sind. Im Unterschied zum Tier, das auf bestimmte geographisch definierte
Kontexte festgelegt ist, lebt der Mensch in seiner institutionengestiitzten zweiten Natur
»in Wiisten und Polarregionen, neben Antilopen und Eisbiren, in Hochgebirgen und
Dschungeln, Sumpfgebieten, auf dem Wasser und in allen Klimaten, vor allem aber heut-
zutage in Stadten. Eine spezifische fiir die ganze Gattung giiltige, notwendig vorauszu-
setzende Anordnung von Umgebungsbestandteilen« (80) ist gegenstandslos. Es kann also
kein Zweifel daran bestehen, dass das sozio-kulturelle Gehiuse der zweiten Natur, in
der das eigentliche Leben der Menschen stattfindet, keineswegs ein bloffer Reflex auf den
Menschen des Abendlandes ist. Das Erkenntnisinteresse der Philosophischen Anthro-
pologie ist vielmehr auf die Stellung des Menschen schlechthin gerichtet, die ihn bereits
von seinen Anfingen her von der Tierwelt unterscheidet. Insofern bezieht sie von vorn-
herein nicht nur die paliontologischen Befunde der Anfinge vorgeschichtlicher Kultu-
ren, sondern auch die der ,indigenen Volker® in ihren analytischen Fokus mit ein; nicht
zufillig ist die Palidontologie und die Ethnologie eine ihrer wichtigsten Informations-
quellen.

VI

Abschlieflend haben wir uns mit der Frage auseinanderzusetzen, ob Gehlens Charakte-
risierung der westlichen Industriegesellschaften Ansatzpunkte fiir ein eurozentrisches
Muster der Bewertung der Kulturen so genannter indigener Volker erkennen lsst. Auf
dieses Problem kann man nur dann angemessen reagieren, wenn man sich tber die Se-
mantik des Begriffs »Eurozentrismus« im Klaren ist. In seiner empirisch-analytischen
Dimension geht es ihm um die Tatsachenfeststellung, die bereits Diderot in der zweiten
Halfte des 18. Jahrhunderts in seinem Text Nachtrag zur » Bougainvilles Reise« getroffen
hat. Am Beispiel der tahitianischen Kultur, der er ausdriicklich in ihrer Korper und Geist
verbindenden Ausprigung Vorbildcharakter fiir Europa bescheinigt, zeigt er, wie diese
dennoch durch den Kontakt mit den Europidern zugrunde gehen wird, weil sie deren
instrumentalisierendem Zugriff auf die duflere Natur und ihrem ausbeuterischen Druck
nicht gewachsen sein werde: So gesehen, hitte sich Lévi-Strauss durchaus auf Diderots

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

Richard Saage - Replik auf Walter Euchner 231

Prognose beziehen konnen.?” Es spricht einiges dafiir, dass Gehlen dieser empirisch
nachweisbaren Tendenz zur Entzauberung der Welt durch den Export von Wissenschaft
und Technik in andere Kulturen in seinen Schriften bestitigte. Doch ob er diese Ent-
wicklung als einen ,Fortschritt“ auf der normativen Ebene idealisierte, um kolonialisti-
sche Praktiken zu rechtfertigen, kann bezweifelt werden.

Tatsichlich begegnete er der abendlindischen Rationalitit eher mit Skepsis. So betonte
er ausdriicklich, dass »die westeuropiische Kultur rationalen Stils nicht mafigeblich fiir
die Betrachtung >des Menschen« (306) sei. In historischer Perspektive sei fiir sie viel
charakteristischer das Diktum Hesiods, dass »dein Vieh nicht sterben wiirde, wenn du
nicht einen bosen Nachbarn hattest« (306). Urteile dieser Art stiinden selbst in der ra-
tionalen Kultur aufgeklarter Zeiten auf der Tagesordnung. »Nun kann man sagen: solche
nicht-logischen Aktionen sind gerade deswegen groflenteils verschwunden, weil sie
durch erfolgreichere, rationalere Methoden ersetzt sind. Das ist zweifellos richtig, sagt
aber nur aus, dass die Grenze zwischen auflerlogischen und kontrollierten Erfahrungen
verschiebbar ist und gegenwirtig ziemlich tief liegt — sie ist tibrigens wieder im Steigen«
(306). Man kann diesen Befund Gehlens auch so interpretieren: Die wissenschaftlich-
technische Zivilisation des Westens lebt nach wie vor im Schatten einer Dialektik der
Aufklirung. Je mehr sie die Welt entzaubert durch deren Reduktion auf experimentell
beweisbare und in der Sprache der Mathematik artikulierbare Gesetzmafligkeiten, droht
die Gefahr, dass sich die nach wie vor vorhandenen irrationalen Potenzen unterhalb der
diinnen Decke der wissenschaftlich-technischen Zivilisation Bahn brechen.

Unter dieser Voraussetzung fillt es schwer, der Philosophischen Anthropologie Geh-
lens eine Vorreiterrolle im Rahmen eines eurozentrischen Kulturimperialismus zu at-
testieren. Das hegemoniale Denken der westlichen Welt, das in vielen Generationen
lernte, von allen nichtrationalen Komponenten abzusehen und so in Gestalt der wissen-
schaftlich-technischen Entwicklung seinen Siegeszug auch in der nichteuropiischen Welt
anzutreten, ist nach Gehlen mit einem hohen Preis bezahlt worden. »Bezahlt mit Ver-
zichten, die in die Natur des Menschen tief eingreifen, die runmenschlich< und gefihrlich
sind. Denn von den irrationalen Antrieben und Uberzeugungen, von denen es sich
weg-entwickelte, lebt die menschliche Natur in der >breiten< Erfahrung immer noch, und
aus eigener Notwendigkeit, die so zwangsliufig immer weniger mit der gefilterten hochst
kiinstlichen der Wissenschaft iibereinstimmt« (312). Entspricht Lévi-Strauss’ Traurige
Tropen ein wissenschaftlich-technischer Hegemon des Abendlandes, der in Gehlens An-
thropologie auf tonernden Filen steht?

27 Vgl. Lévi-Strauss, Traurige Tropen, aaO. (FN 7), S. 1161.

ZfP 57.Jg. 2/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 10:33:34. ©
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

