
Richard Saage

Ist der Anthropos der gegenwärtigen Philosophischen
Anthropologie der Mensch des Abendlandes?

Eine Antwort auf Walter Euchners »Zwischenruf«

I.

Walter Euchner ist zu danken, dass er auf einen Problembereich hingewiesen hat, den
ich in meinem Beitrag über die Aktualität der Philosophischen Anthropologie heute1

nicht behandelte, obwohl dem Problem eurozentrischer Sichtweisen in einer anthropo-
logisch grundierten Philosophie und Sozialwissenschaft sowohl epistemisch als auch
normativ höchste Priorität zukommt.2 Tatsächlich war das Erkenntnisinteresse, das mei-
nem Aufsatz zugrunde liegt, ein anderes: Es wollte angesichts der laufenden Debatte über
die extremen Technikvisionen des human enhancement3 eine neue Ortsbestimmung des
Menschen und seines Selbstverständnisses im wissenschaftlich-technischen Zeitalter an-
regen, ohne sich in den Fallstricken anthropologischer Konstanten zu verfangen. Auch
war mit dem Artikel die Absicht verbunden, die Chancen einer Zusammenführung der
immer mehr auseinanderdriftenden Naturwissenschaften einerseits und der Sozial- und
Geisteswissenschaften andererseits zu verdeutlichen, die eine erneuerte Philosophische
Anthropologie bietet. Zu Recht erinnert Euchner daran, dass Jürgen Habermas in seinem
bekannten Aufsatz von 1958 am Beispiel von Gehlens Urmensch und Spätkultur4 auf die
Gefahren anthropologischer Invarianzen hinwies, die das Abgleiten in den autoritären
Staat mit legitimieren können.5 Doch darf nicht verschwiegen werden, dass es gerade

1 Vgl. Richard Saage, »Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie« in: ZfP 2/2008,
S. 123-146.

2 Vgl. Walter Euchner, »Der Anthropos der gegenwärtigen Philosophischen Anthropologie ist
der Mensch des Abendlandes« in: ZfP 3/2009, S. 353-358.

3 Vgl. Christopher Coenen, »Der posthumanistische Technikfuturismus in den Debatten der Na-
notechnologie und Converging Technologies« in: Alfred Nordmann, Joachim Schummer, As-
trid Schwarz (Hg.), Nanotechnologien im Kontext, Philosophische, ethische und gesellschaftliche
Perspektiven, Berlin 2006, S. 195-222.

4 Vgl. Arnold Gehlen, Urmensch und Spätkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussagen, Bonn
1956.

5 Vgl. Jürgen Habermas, »Anthropologie« in: Philosophie. Hg. v. Alwin Diemer und Ivo Frenzel,
Frankfurt am Main 1958, S. 33: »Gehlen (...) verallgemeinert ein historisch frühes Stadium
menschlicher Entwicklung, in dem die überpersönliche Gewalt archaischer Institutionen das
fundamentale Verhältnis von Instinkt und Auslöser auf der höheren Ebene des willkürlichen,
erlernbaren Verhaltens wiederherzustellen scheint. Unversehens wird das, was für primitive
Kulturen sehr wohl gelten mag, der menschlichen Natur schlechthin zugeordnet; so entsteht der

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


Habermas war, der sich angesichts der technisch visionierten genetischen Manipulation
des Menschen neuerdings explizit auf die Philosophische Anthropologie Helmuth Pless-
ners berief, um seine Position der unbeschädigten Autonomie des Individuums plausibel
begründen zu können.6

Aber Euchner geht es im Kern gar nicht darum, die Thesen meines Aufsatzes explizit
zu kritisieren. Was er intendiert, ist der Aufweis einer Leerstelle meines Beitrages, welche
eine erneuerte Philosophische Anthropologie zu füllen habe: Unter Hinweis auf Claude
Lévi-Strauss7 fordert er, den außereuropäischen Menschen in einer universalisierbaren
Philosophischen Anthropologie einen viel größeren Stellenwert einzuräumen als dies
seiner Meinung nach bisher der Fall gewesen ist. »Es ist das Verdienst von Claude Lévi-
Strauss, uns mit der Anthropologie des nicht-abendländischen Menschen vertraut ge-
macht zu haben. Die Anthropologen, für die der abendländische Mensch nach wie vor
im Zentrum ihres Schaffens steht, werden, wenn sie die Darlegungen des großen fran-
zösischen Ethnologen und Anthropologen zur Kenntnis nehmen, um Gesichtspunkte
bereichert werden, die sie veranlassen können, auch über die altera pars einer universalen
philosophischen Anthropologie nachzudenken«.8 Dennoch kann diese konstruktive
Formulierung nicht darüber hinwegtäuschen, dass sie eine Reihe kritischer Fragen im-
pliziert. Trifft es tatsächlich zu, dass die „klassischen Vordenker“ der Philosophischen
Anthropologie diese faktisch als eine vorwiegend eurozentrische Angelegenheit betrach-
teten? Meinten sie wirklich den europäischen Menschen, wenn sie „den“ Menschen
schlechthin analytisch ins Visier nahmen?

Diese Fragen gewinnen noch dadurch an Relevanz, dass Euchner sich auf einen der
wichtigsten Repräsentanten der Philosophischen Anthropologie beruft, um seinen Eu-
rozentrismus-Vorwurf zu belegen: auf Arnold Gehlen. Kein Geringer als er habe den
nicht-abendländischen mit dem archaischen Menschen identifiziert, der im Gegensatz
zum modernen Menschen auf der Stufe des Urmenschen stehen geblieben sei.9 Euchners
Quelle ist Gehlens Urmensch und Spätkultur. In diesem Buch ist der Unterschied in der
Beurteilung der nicht-okzidentalen Völker bereits auf der terminologischen Ebene er-
kennbar. Während Gehlen sie durchgehend als »primitiv« bezeichnet, charakterisiert
Lévi-Strauss sie in der Regel als »indigen«. Dem entspricht, dass Gehlen, wie Euchner
zu Recht hervorhebt, in der Wirtschaft den »Nährboden der Logik« (Schumpeter) sieht:
Der mit ihm korrelierte »Austausch der Interessen und Rechte«10 habe den modernen
Menschen zutiefst geprägt. Dessen Rationalität trenne ihn von dem nicht-abendländi-

Anschein, als sei der Mensch auf Repression angewiesen, ein für allemal; aus der Natur des
Menschen springt die Notwendigkeit einer autoritär verfassten Gesellschaft heraus«.

6 Vgl. Jürgen Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen
Eugenik?, Frankfurt am Main 2005, S. 32 f.

7 Vgl. Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen, Frankfurt am Main 1978.
8 Euchner, Anthropos, aaO. (FN 2), S. 358.
9 AaO., S. 353 f.

10 Gehlen, Urmensch (FN 4), S. 13.

220 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 220

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


schen Menschen durch einen tiefen, nicht zu überbrückenden kulturellen Hiatus,11 wäh-
rend Lévi-Strauss »die Kluft zwischen beiden Anthropologien zuschütten und auf diese
Weise als Ethnologe und Soziologe an der Ausarbeitung eines humanisme globale et
concrète mitwirken (möchte). Die Manifestationen des gesellschaftlichen Lebens hätten
nämlich mit den Kunstwerken gemeinsam, dass sie auf dem Niveau des Unbewussten
entstünden«.12

Doch Gehlens Urmensch und Spätkultur stellt keine einfache Ein-zu-Eins-Fortsetzung
seiner Philosophischen Anthropologie im engeren Sinne dar, wie er sie in seinem Grund-
lagenwerk Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung zur Welt13 entwickelt hat. In
diesem Werk spielen zwar Institutionen gleichfalls eine wichtige Rolle, aber ihnen
kommt nur die Rolle eines Einzelaspekts des Untersuchungsgegenstandes zu. Im Zen-
trum steht vielmehr die conditio humana schlechthin; ihre Abgrenzung von Spiritualis-
mus und Naturalismus unter Einschluss der Distanzierung vom kausalen Gradualismus
der Evolutionstheorie; das nichtdualistische Zusammenspiel von erster (tierischer) und
zweiter (sozio-kultureller) Natur; die Grundbefindlichkeiten des Menschen im Ver-
gleich zum Tierreich, die seine spezifische Stellung begründen etc. In Urmensch und
Spätkultur dagegen übernimmt Gehlen zwar auch Elemente seiner Philosophischen An-
thropologie. Aber im Kern handelt es sich um eine »Philosophie der Institutionen – ein-
schließlich der Frage ihrer Ursprünge und Primärformen«.14 Dieser Reduktionismus
führt zu der prekären Schlussfolgerung, dass der Mensch sich von Institutionen auch

11 In der Auseinandersetzung mit archaischen Zuständen besteht nach Gehlen die Gefahr, »daß
wir aus unserer eigenen Bewusstseinslage heraus uns mit einem ‚Verstehen’ beruhigen, das der
harten Fremdartigkeit eigentlich archaischer Verhaltensweisen nicht gewachsen sein kann (...).
Wir werden die These vertreten, daß eine echte Veränderung der Bewusstseinsstrukturen, nicht
bloß der Inhalte, uns über zwei absolute Kulturschwellen hinweg sehr weit von jenen Zustän-
den getrennt hat. Diese ‚Kulturschwellen’ bestehen einmal in der monotheistischen Religion,
und dann – über 2000 Jahre später – in der technisch-industriell-naturwissenschaftlichen Welt-
auffassung und Weltbeherrschung. Die archaischen Kulturen liegen vor jenen Schwellen, und
nun frage man sich, welche unserer Selbstverständlichkeiten sich eigentlich nicht auf die Re-
sultate dieser Epochen beziehen lassen, um zu ermessen, wie sternenweit wir von den Anfängen
der menschlichen Kultur entfernt sind« (Gehlen, Urmensch, aaO. (FN 3), S. 110).

12 Euchner, Anthropos, aaO. (FN 2), S. 536). Tatsächlich erscheinen nach Levi-Strauss die My-
then und Symbole« der indigenen Völker »wo nicht als eine höhere Form der Erkenntnis, so
doch als die fundamentalste, die einzig wirklich gemeinsame (...): eine Form, bei der das wis-
senschaftliche Denken nur die schärftste Spitze bildet: zwar duchdringender, weil am Stein der
Tatsachen geschliffen, jedoch zum Preis eines Substanzverlustes (...) Der Soziologe kann an
dieser Erarbeitung eines umfassenden und konkreten Humanismus mitwirken. Denn die gro-
ßen Manifestationen des sozialen Lebens teilen mit dem Kunstwerk den Umstand, daß sie auf
der Ebene des unbewussten Lebens entstehen, im ersten Fall, weil sie kollektiv sind, und im
zweiten obwohl sie individuell sind: aber der Unterschied bleibt sekundär, er ist sogar nur
scheinbar, da die einen durch das Publikum und die anderen für das Publikum geschaffen wer-
den und dieses Publikum beiden ihren gemeinsamen Nenner verleiht und die Bedingungen
festlegt, unter denen sie entstehen“ (Levi-Strauss, Traurige Tropen, aaO. (FN 7), S. 114.

13 Vgl. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung zur Welt, Wiesbaden 1978. Die Belege
der Zitate aus diesem Buch sind im Text durch in Klammern gesetzte arabische Ziffern ge-
kennzeichnet.

14 Gehlen, Urmensch, aaO. (FN 4), S. 8.

221 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 221

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


unterhalb der Schwelle ihrer Legitimität15 konsumieren lassen muss, wenn er überleben
und sich weiterentwickeln will: eine oft problematisierte Feststellung, die keineswegs
notwendiger Ausfluss der Philosophischen Anthropologie sein muss, wie die von Hel-
muth Plessner vertretene Variante nachhaltig beweist.16

Die Frage bleibt freilich, ob die eurozentrisch interpretierbare Aussage, man unter-
schätze »die ungeheure Entfernung zu den neuzeitlichen Erlebnis- und Verhaltensfor-
men«, wenn man sich »die Großwildjäger der Eiszeit mit ihren Höhlenbildern sozusagen
als Vorläufer Picassos«17 vorstelle, in das Muster der Philosophischen Anthropologie im
engeren Sinne integrierbar ist. Wie ich meine, ist eine tragfähige Antwort nur dann mög-
lich, wenn wir eine Unterscheidung einführen, die man in Euchners Beitrag vermisst: die
analytische Trennung zwischen der Genesis und dem Geltungsanspruch der Philosophi-
schen Anthropologie, zwischen ihrer wissenschaftstheoretischen sowie soziokulturellen
Entstehungsgeschichte einerseits und der analytischen Reichweite ihrer zentralen For-
schungsresultate andererseits. Ohne diese Differenz liegt es nahe, nicht nur die Entste-
hungsgeschichte, sondern auch die Reichweite der Validität der Resultate der Philoso-
phischen Anthropologie in einem Licht zu interpretieren, das durch und durch abend-
ländisch imprägniert ist: Dem heimlichen Vorbild des europäischen Menschen verhaftet,
fiele sie dann einer Art Selbsttäuschung zum Opfer, der bereits Jean-Jacques Rousseau
um die Mitte des 18. Jahrhunderts im Blick auf das moderne Naturrecht eines Thomas
Hobbes’ auf die Spur gekommen zu sein glaubte, wenn er in dessen „natürliche Men-
schen“ im status naturale die Bourgeois von London und Paris vermutete.

Im Folgenden will ich am Beispiel der wissenschaftstheoretischen Positionierung des
Geltungsanspruches der Philosophischen Anthropologie Arnold Gehlens die differen-
zierende These vertreten, dass der Eurozentrismus-Vorwurf Euchners zwar auf deren
Genesis, nicht aber auf ihren Geltungsanspruch zutrifft. Dabei geht es mir keineswegs
um eine Apologie der anthropologischen Aussagen Gehlens insgesamt, die in verschie-
denen Aspekten nach meiner Meinung zutreffend kritisiert oder problematisiert worden
sind.18 Zur Diskussion steht ausschließlich die Frage, inwiefern der Vorwurf des Euro-

15 Dadurch, dass Gehlen die Reflexion der Legitimität des durch Institutionen vermittelten
Zwanges als schädlich, weil angeblich ihre Geltungskraft unterminierend unterstellt, ist zu er-
klären, warum er 1940 und 1941 Führungssystemen das Wort redet, die dem Begriff des Zucht-
bildes, wie der nationalsozialistische Ideologe Alfred Rosenberg ihn gebrauchte, »sehr nahe
steht« (Arnold Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. 2. unveränderte
Auflage, Berlin 1941, S. 448). Soweit ich sehe, hat Gehlen diese Formulierung in den Auflagen
nach 1945 gestrichen, aber eine explizite Korrektur ist mir nicht bekannt.

16 Vgl. hierzu neuerdings Richard Saage, »Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie in
ihrem Verhältnis zur Evolutionstheorie« in: ZfP, 57. Jg., 1/2010, S. 70–93 .

17 Gehlen, Urmensch, aaO. (FN 4), S. 10.
18 Die Kritik reicht vom Aufweis der autoritären Implikationen der Gehlenschen Anthropologie

(Habermas) bis hin zu deren eurozentrischem Menschenbild (Euchner). Eine gute Zusam-
menfassung weiterer Kritiken, die hier nicht referiert werden können, findet sich bei Christian
Illies, »Die Bedeutung von Anthropologie und Evolutionswissenschaften für die politische
Philosophie« in: Dirk Jörke/Bernd Ladwig (Hg.): Politische Anthropologie. Geschiche-Ge-
genwart-Möglichkeiten, Baden-Baden 2009, S. 208-210. Eine errneuerte Philosophische An-
thropologie wird sich mit diesen Einwänden intensiv auseinanderzusetzen haben.

222 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 222

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


zentrismus das Forschungsmuster der Philosophischen Anthropologie im engeren Sinne
betrifft, sofern es sich einigermaßen repräsentativ in Gehlens Ansatz, wie er ihn in seiner
Schrift Der Mensch entwickelte, exemplarisch niedergeschlagen hat.

II.

Wer Aussagen über die wissenschaftlichen und kulturellen Entstehungsbedingungen der
Philosophischen Anthropologie machen will, kommt um das Eingeständnis ihrer
europäischen Wurzeln nicht herum.19 In keinem Kulturkreis hat die Konfrontation zwi-
schen dem Spiritualismus, der das spezifische Profil des Menschen vom »Geist«, von
»Gott«, der »Kultur« etc. ableitet und dem Naturalismus, dem zufolge der Mensch nichts
weiter ist als das letzte Kapitel der Zoologie, so tief greifende Spuren hinterlassen, wie
im europäischen Kontext: Hinter diesem Dualismus stehen nicht nur weltanschauliche
Lager; auch die scientific community ist durch ihn nachhaltig geprägt, wie das Ausein-
anderdriften der Natur- und Geisteswissenschaften seit der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts zeigt. Wenn es seit seinen Anfängen ein Programm der Philosophischen An-
thropologie gibt, dann ist es der Versuch, diesen Dualismus zu überwinden und den
„ganzen Menschen“ in der Verwobenheit seiner ersten animalischen und seiner zweiten
sozio-kulturellen Natur zum Gegenstand der Untersuchung zu machen. Dabei ist sie auf
die Zuarbeit sowohl der in Europa entstandenen naturwissenschaftlichen Einzeldiszi-
plinen wie Biologie, Physiologie, Medizin, Paläontologie etc. ebenso angewiesen wie auf
die abendländische Philosophie und die anderen Geisteswissenschaften. So gesehen kann
sie ihre Prägung durch die moderne europäische Geistes- und Wissenschaftsgeschichte
nicht leugnen.

Zwar lässt Gehlen keinen Zweifel daran, dass sich sein Ansatz »sorgfältig im Umkreis
der Erfahrung, der Analyse von Tatsachen oder Vollzügen, die jedermann erreichbar
oder für jedermann nachvollziehbar sind« (10), bewegt. Aber dieses Wissen über den
Menschen, das die empirisch-analytische Wissenschaft zur Verfügung stellt, hat den
Nachteil, dass ihre Aussagen fragmentarisch sind. Gehe ich nämlich nur von ihren Re-
sultaten aus, so ist nichts auffindbar, was spezifisch dem Menschen eignet. Sein Körper-
bau weist große Ähnlichkeiten mit dem der Anthropoiden (Großaffen) auf. Wohnungen
und Kunstbauten der Menschen finden sich auch bei Tieren wie Ameisen und Biber.
Klugheit ist kein Monopol der Menschen; sie ist auch eine Eigenschaft der Elefanten. Die
menschliche Sprache scheint ein Äquivalent in der akustischen Verständigung der Tiere
zu haben. In der Konsequenz heißt dies: Solange man den Menschen auf empirische
Einzelzüge reduziert, stößt die Suche nach dem spezifisch Menschlichen ins Leere. Erfolg
hat sie nur, wenn man den „ganzen Menschen“, den Menschen in der philosophischen
Gesamtschau, in den analytischen Fokus rückt. Nur so kann von einer selbständigen
Anthropologie die Rede sein, welche mehr ist als das Derivat ihr vorgegebener Größen

19 Zur Real- und Philosophiegeschichte der Philosophischen Anthropologie vgl. neuerdings Joa-
chim Fischer, Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20. Jahrhunderts, Frei-
burg/München 2009.

223 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 223

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


(vgl. 13). Der philosophische Anspruch der Philosophischen Anthropologie besteht also
in der Insistenz auf ein zwar die Resultate der empirisch-analytischen Einzelwissen-
schaften berücksichtigendes, diese aber zugleich überschreitendes holistisches Paradig-
ma, welches den Descartesschen Dualismus zwischen res extensa und res cogitans unter-
läuft. Es bleibt offen, ob Euchners Charakterisierung der Philosophischen Anthroplogie
als »cartesianisch-euklidisch«20 diese bedeutsame Umorientierung hinreichend erfasst.

Dennoch besteht kein Zweifel: die wissenschaftstheoretische Fundierung der Philo-
sophischen Anthropologie ist ein Produkt jener Säkularisierungstendenz, wie sie zum
ersten Mal in Westeuropa seit der Frühen Neuzeit entstanden ist. Wenn sie die »Einheit
von Körper und Seele«, von tierisch-animalischer und sozio-kultureller Natur des Men-
schen fordert, dann sucht sie diese weder in der religiösen Transzendenz einer mono-
theistischen Religion noch in Naturmythen, wie Claude Lévi-Strauss sie beschrieben
hat.21 Sie betrachtet den Menschen vielmehr als weltimmanentes Wesen, dessen physische
Existenz Gegenstand der naturwissenschaftlichen Einzeldisziplinen und dessen »Ganz-
heit« in Kategorien einer empiriegesättigten säkularisierten Philosophie abbildbar ist. Sie
geht aus von einer entzauberten Welt, die der Mensch durch das eherne Gehäuse seiner
wissenschaftlich-technischen Superstrukturen selber herbeigeführt hat. Zum Gegen-
stand einer Untersuchung in holistischer Perspektive geworden, objektiviert er sich in
einer Weise, dass selbst seine dunklen Seiten zumindest ansatzweise einer rationalen
Aufhellung zugänglich sind. Wenn man also die methodologischen Grundlagen und die
historische, d.h. wissenschaftsgeschichtliche Genesis und Voraussetzungen der Philoso-
phischen Anthropologie ins Auge fasst, so muss man Euchner Recht geben, dass »der
Anthropos der gegenwärtigen Philosophischen Anthropologie (...) der Mensch des
Abendlandes«22 ist.

Doch trifft das, was die wissenschaftstheoretische Genesis der Philosophischen An-
thropologie charakterisiert, auch auf ihre analytische Reichweite zu? Ist sie tatsächlich
auf den Menschen des Abendlandes fixiert? Wer das anthropologische Hauptwerk Ar-
nold Gehlens aufmerksam liest, kommt um den Eindruck nicht herum, dass seine Über-
legungen, Redundanzen in Kauf nehmend, den Forschungsgegenstand gleichsam »ein-
kreisen«, um sich ihm in immer neuen Anläufen aus unterschiedlichen Perspektiven zu
nähern. Diese Form der Denkbewegung basiert gleichwohl auf einem systematischen
Muster. Dessen Rekonstruktion legt es zum Zweck unserer Untersuchung nahe, drei
Ebenen zu unterscheiden, die inhaltlich aufeinander verweisen, aber analytisch zu tren-
nen sind. Ich nenne sie die Reproduktions-, die Aktions- und die Strukturebene. In wel-
chem Ausmaß hat sich in diesen Mustern eine eurozentrische Stoßrichtung verdichtet?
Abschließend gehe ich auf anthropologisch grundierte Aussagen Gehlens ein, die sich
unmittelbar auf die westlichen Industriegesellschaften selbst beziehen. Sind sie geeignet,
die Eurozentrismusthese nachhaltig zu stützen?

20 Vgl. Euchner, Anthropos,aaO. (FN 2), S. 357.
21 Vgl. Lévi-Srauss, Traurige Tropen, aaO. (FN 7), S. 220-237.
22 AaO., S.353.

224 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 224

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


III.

Auf der Reproduktionsebene geht es um die Bedingungen der conditio humana, mit denen
der Mensch in der äußeren Natur konfrontiert ist und die er bewältigen muss, wenn er
sein Überleben und die Möglichkeit seiner Weiterentwicklung sichern will. Analytisch
läuft diese Ebene auf die spezifische Differenz zum Tier hinaus, welche die Stellung des
Menschen im Kosmos (Max Scheler) konstituiert. Gehlen wirft die Frage auf, in welchem
Zustand sich der Mensch befände, wenn man ihn in den Kontext der ursprünglichen
Natur stellte und ihn in dieser Situation mit der natürlichen Ausstattung der Tiere ver-
gliche.

Das Resultat eines solchen Gedankenexperiments sah er in Herders Preisschrift über
den Ursprung der Sprache (1772) antizipiert. In der Interpretation Gehlens entwickelte
Herder ein Szenario, das durch folgende Strukturmerkmale charakterisiert ist: a) Der
Mensch ist dem Tier »an Stärke und Sicherheit des Instinkts« (Herder) weit unterlegen.
Viele Tierarten verfügten darüber hinaus über »angeborene Kunstfertigkeiten und
Kunsttriebe« (Herder), die man beim Menschen vergebens suche. b) Die Tiere, so Her-
der, seien auf bestimmte Umwelten »spezialisiert«, in deren Kontext sie sich sicher be-
wegten. In diese Sphäre trete das Tier gleich nach der Geburt ein und verharre in ihr bis
zum Lebensende. Ganz anders der Mensch. Er sei als »Freigelassener der Natur« (Her-
der) weltoffen und daher nicht auf eine bestimmte Umwelt spezialisiert. c) Vor allem
aber definierte Herder, so Gehlen, den Menschen als Mängelwesen. Das neu geborene
Kind äußere »weder Vorstellungen noch Triebe durch Töne, wie doch jedes Tier seiner
Art; bloß unter Tiere gestellt, ist’s also das verwaiseste Kind der Natur« (Herder). Zur
Weltoffenheit, bestimmt, mit einer geschwächten Sinnlichkeit, lediglich latenten Fähig-
keiten, nur rudimentären Trieben und zahlreichen Bedürfnissen ausgestattet, verwiesen
diese defizitären Eigenschaft auf die Lücken und Mängel der Gattung Mensch.

Das Herdersche Szenario des »natürlichen Menschen« als eines Mängelwesens ist die
entscheidende Prämisse der Philosophischen Anthropologie Gehlens. Diese habe »seit
Herder keinen Schritt vorwärts getan, und es ist im Schema dieselbe Auffassung, die ich
mit den Mitteln moderner Wissenschaft entwickeln will. Sie braucht auch keinen Schritt
vorwärts zu tun, denn dies ist die Wahrheit« (84). Die Differenz, die Gehlens Anthro-
pologie von Herders Ansatz trennt, ist dann auch nicht im Grundsätzlichen, sondern in
der Fülle der naturwissenschaftlichen Erkenntnisse des 19. und 20. Jahrhunderts über
den Menschen zu suchen. »Sieht man davon ab, daß Herder den deutlichen Begriff der
Organspezialisierung nicht hat, daß er mehr auf Empfindung, Wahrnehmung und
‚Kunsttriebe’ achtet, seine Theorie überhaupt zu sehr am Insekt orientiert, so hat er doch
zum ersten Mal deutlich die Einpassung der ›Fähigkeiten‹ der Tiere, sowohl ihrer Ak-
tionen wie ihrer Wahrnehmungen und Instinkte, in einen begrenzten Weltausschnitt,
d.h. in die Umwelt erkannt und ausgesprochen« (83). Auf dieser Folie gelinge es Herder
zugleich den »eigenen Charakter der Menschheit« (83) zu identifizieren. Ohne »Um-
welt« sehe er die biologische Hilflosigkeit des Menschen im Zusammenhang mit der
Frage, wie es dem Menschen gelinge, »aus der Mitte dieser Mängel« (Herder) für einen
Ersatz zu sorgen, der nicht nur sein Überleben, sondern seine Stellung in der Natur

225 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 225

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


garantiert. Herders Untersuchungen über den Ursprung der Sprache kämen zu der Ein-
sicht, dass es nicht die graduelle Entwicklung des Verstandes aus der tierischen Natur
des Menschen ist, der die Wende zum Aufschwung der menschlichen Gattung bringt.
Vielmehr sei dafür die ganze Einrichtung der menschlichen Kräfte; »die ganze Haushal-
tung seiner sinnlichen und erkennenden und wollenden Natur» (84) verantwortlich.

Der Mensch, so können wir zusammenfassend feststellen, verdankt die Überwindung
seiner natürlichen Mängel der Fähigkeit, dass er als »ganzer Mensch« durch Handlungen,
die Ausfluss seines Intellekts in Verbindung mit seiner biologischen Konstitution sind,
sich einen sozio-kulturellen Rahmen schafft, der als zweite Natur nicht nur sein Über-
leben, sondern auch seine Weiterentwicklung ermöglicht. Ist diese Reproduktionsper-
spektive »eurozentrisch« bzw. „abendländisch“ zu nennen? Eher scheint das Gegenteil
der Fall zu sein. Es war gerade die westliche Aufklärung, die um 1750 – von England und
Frankreich ausgehend – die anthropologische Wende einleitete, welche im Rekurs auf die
Begegnung mit den Völkern und Stämmen der neuen Welt eine Abkehr von der einsei-
tigen rationalistischen Weltsicht in der Nachfolge Descartes’ einklagte. Im Zentrum die-
ser Neuorientierung habe der „ganze Mensch“, nicht der intellektualistisch halbierte,
nach mathematischen Regeln funktionierende Automat zu stehen. Diderot, auf den sich
Euchner bezieht,23 polemisierte in seinem Dialog Nachtrag zu ‚Bougainvilles Reise’24

angesichts der freizügigen Sexualmoral der Tahitianer gegen den körperfeindlichen Spi-
ritualismus der katholischen Kirche im Besonderen und der europäischen Kultur im
Allgemeinen. Und der Baron de Lahanton zeigt in seinen Gesprächen mit einem Wil-
den25, dass in dessen sinnlich nachvollziehbarer Erfahrung eines geglückten, die Kör-
perlichkeit respektierenden Lebensvollzuges mehr Vernunft stecke, als in den spiritua-
listischen Abstraktionen seines eurozentrisch gesonnenen Dialogpartners. Ausdrücklich
erhebt er die Philosophes nuds als Symbol der nichtkorrumpierten Vernunft zum Vorbild
für die aus seiner Sicht dekadente europäische Kultur. Auf den ersten Blick scheinen diese
Beispiele wesentlichen Prämissen der Gehlenschen Anthropologie zu widersprechen,
weil sie anti-etatistisch ausgerichtet sind. Doch bei näherem Hinsehen wird deutlich, dass
die Bons Sauvages keineswegs unterhalb der staatlichen Ebene auf „harte“ Institutionen
verzichten, auch wenn sie in einem Maße internalisiert sind, dass sie nicht als offene
Repression in Erscheinung treten.

Wenn also, wie gezeigt, die Gehlensche Anthropologie in der Tradition des „ganzen
Menschen“ steht, wie sein Bekenntnis zu Herder verdeutlicht, dann trifft der Eurozen-
trismus-Vorwurf die Philosophische Anthropologie auf der Reproduktionsebene nicht.
Doch wie verhält es sich mit der Aktionsebene?

23 AaO., S. 355.
24 Denis Diderot, »Nachtrag zu ‚Bougainvilles Reise’« in: Ders., Philosophische Schriften, Bd. 2.

Hg. v. Theodor Lücke. Aus dem Französischen übersetzt von Theodor Lücke, Berlin 1984,
S. 195-237.

25 Louis Armand de Lahontan, Gespräche mit einem Wilden. Aus dem Französischen übersetzt
von Barbara Kohl, Frankfurt am Main 1981.

226 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 226

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


IV.

Aus den anthropologischen Grundbefindlichkeiten des Menschen geht hervor, dass sein
Überleben nur dann gesichert erscheint, wenn er das, was für das Tier die »Umwelt«
(Uexküll) ist, auf die es seine Natur spezialisiert hat, durch ein »sekundäres System« (H.
Freyer), d. h. durch eine von ihm geschaffene künstliche Lebenswelt ergänzt: Deren
Aufbau aber setzt Handeln voraus. Doch von welcher Qualität ist die Handlung? Wie
begründet Gehlen seine These, dass die Handlung eine Kategorie ist, die gleichsam durch
Leib und Seele »hindurchläuft«? Und vor allem: Aus welchen Energieressourcen resul-
tiert die Handlungsmotivation selbst? Was bedeutet in diesem Zusammenhang der Ter-
minus des »Antriebsüberschusses«?

Was die ersten beiden Fragen betrifft, so ist die Handlung als Vollzug der Weltbewäl-
tigung für Gehlens Anthropologie deswegen eine Schlüsselkategorie, weil sie sowohl
Ausfluss der ersten als auch der zweiten Natur des Menschen ist. Ohne Intellekt bliebe
die Handlung ziellos und müsste ihre Funktion der Lebensbewältigung angesichts seiner
defizitären Organausstattung verfehlen. Handlung ohne physischen Einsatz oder phy-
siologische Voraussetzung bliebe eine bloße abstrakte Chimäre, die der Härte der Selbst-
behauptung in der urwüchsigen Natur nicht gewachsen wäre. Diesen Zusammenhang
versucht Gehlen am Beispiel der Entlastung zu erläutern. »Das Denken, Vorstellen und
Phantasieren ruht (...) auf einem breiten Unterbau ‚sensomotorischer’ Funktionen, die
über Hand, Auge und Sprache laufen. Es wäre eine unerlaubte Vereinfachung, wollte
man deswegen die ersteren auf die letzteren ‚zurückführen’ oder aus ihnen ‚entstehen’
lassen. Andererseits ist kein Zweifel an dem Bestehen dieser Fundierung. Die hier ein-
setzende Kategorie der Entlastung meint nun, daß die Funktionen des Denkens und der
Phantasie an den elementaren, mit Worten durchwobenen Tast- und Seherfahrungen ihre
Beweglichkeit erhalten, daß sie die dort entwickelten Erfahrungen in einer sozusagen
müheloseren und freieren Form fortsetzen und daß gewisse Strukturen beider Bereiche
nachweisbar identisch sind« (19).

Die zweite Frage konzentriert sich auf die Quelle jener Energien, die als wirkendes
movens hinter der Handlung stehen. Zwar kann die Einzelwissenschaft der Physiologie
zu diesem Phänomen keine empirischen Befunde beitragen. Aber die Existenz eines sol-
chen Antriebsüberschusses folgt aus der unspezialisierten Optimierungspotenz des Men-
schen selber. »Nur ein Wesen, das dauernd akute Antriebe und also einen über jede au-
genblickliche Erfüllungssituation hinaustreibenden Antriebsüberschuss hat, kann seine
Weltoffenheit damit ins Produktive wenden und noch jene überindividuellen Tatsachen
als Motive in sein Verhalten einbeziehen, also aus dem generativen, sozialen und wirt-
schaftlichen Zusammenhang noch Aufgaben höherer Art entwickeln, die sich dann ob-
jektiv in den verschiedenen Sozialordnungen niederschlagen« (58). Gehlen siedelt diesen
konstitutionellen Antriebsüberschuss in der Innenseite des Menschen an: Er ist ein Reflex
auf die chronische Bedürftigkeit des Menschen, die aus seiner organischen Mittellosigkeit
resultiert. Auf Weltoffenheit und damit auf eine unbegrenzte Fülle von Themen bezogen,
transzendiert er von vornherein die Befriedigung der tierischen Bedürfnisse der Nah-
rungsaufnahme und des Geschlechtstriebes. Es müsse von dem Befund ausgegangen

227 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 227

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


werden, dass »die rein quantitativ, energetisch betrachtete potentielle Antriebsenergie
des Menschen die jedes Tieres von vergleichbarer Größe übertrifft« (58). Dass diese
Aussage auf einer so fundmentalen Ebene angesiedelt ist, die sich jeder kulturalistischen
Zuordnung entzieht, dürfte evident sein.

Der Bedürfnisüberschuss als die Handlung ermöglichende Energie stellt den Men-
schen also vor eine weitere Aufgabe: Es reicht nicht aus, dass er sozio-kulturelle und
technische Superstrukturen hervortreibt, um seine konstitutionelle organische Schwäche
in konstruktive Stärke der Tierwelt gegenüber zu transformieren. Darüber hinaus muss
dieser nach Außen gerichteten Perspektive eine innere korrespondieren: Die in seinem
Innenleben sich aufgipfelnde Antriebsenergie bedingt »die Zuchtbedürftigkeit, den For-
mierungszwang, unter dem ein ‚nicht festgestelltes Tier’ steht, und von dem Erziehung
und Selbstzucht, auch die Prüfung durch die Institutionen, in denen die Aufgaben des
Lebens bewältigt werden, nur die auffälligsten sind« (61).26 Wenn diese Aussage zutrifft,
dann ist die These unausweichlich, dass es einen »Naturmenschen“ nicht geben kann,
weil seine tierisch-animalische Natur apriori von einem sozio-kulturellen Gehäuse über-
wölbt und durchdrungen ist, ohne deren Existenz er in der ursprünglichen Natur nicht
einmal eine Überlebenschance, geschweige denn eine Optimierungsmöglichkeit hätte.
Die Handlung im Sinne Gehlens ist, so gesehen, für den Menschen schlechthin konsti-
tutiv, ob er nun durch europäische oder durch außereuropäische Kulturen geprägt ist.
Mag der westliche Mensch auch durch einen prometheischen Hang der Weltgestaltung
charakterisiert sein, die so in anderen Kulturen vielleicht nicht wirksam wurde, so handelt
es sich um eine Sonderform, die sich kontingenten Umständen verdankt: an der Struktur
der conditio humana, die für alle Menschen gilt, ändert sie nichts. In jeder Kultur ist er
gezwungen, Techniken zur Nahrungsbeschaffung oder zu seinem Schutz zu entwickeln.
Er hat sich um eine Unterkunft zu bemühen, die ihn vor den Unbilden der Witterung
schützt. Er muss mit seinesgleichen zusammenarbeiten und sich mit ihnen verständigen,
wenn er sich selbst und seine lange unterentwickelten Kinder ernähren will (37 f). Kurz-
um: Er muss handeln, um existenzfähig zu sein. Damit ist übergeleitet zur Strukturebe-
ne der Philosophischen Anthropologie.

V.

Mit welcher Struktur haben wir es zu tun, wenn wir uns der conditio humana zuwenden,
die aus den defizitären Naturbedingungen des Menschen einerseits (Reproduktionsbe-
dingungen) und seinem aus dem Antriebsüberschuss resultierenden Handeln (Aktions-
ebene) anderseits folgt? Negativ formuliert, ist sie weder mit einem Ansatz vereinbar,
der die Stellung des Menschen aus dem »Geist« oder »Gott« oder der »Kultur« deduziert.
Noch beruft sie sich auf den Naturalismus, der im Menschen eine kausal abgeleitete

26 Wie freilich einerseits der von seinen eigenen Institutionen aufgrund seiner strukturellen Or-
ganschwäche »gehaltene« Mensch zugleich die Rolle eines prometheischen Demiurgen spielen
kann, der sich nicht nur in gegen die Unbilden der äußeren Natur behauptet, sondern seine
Umwelt nach eigenen Vorgaben zu gestalten in der Lage sein soll, bleibt unklar.

228 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 228

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


Größe aus dem Genpool der Tierwelt ableitet. Positiv formuliert, geht die Philosophische
Anthropologie zwar von einer biologisch-tierischen Natur des Menschen aus, aber diese
ist überlebensfähig nur, wenn es ihr gelingt, sich durch Kultur im weitesten Sinne eine
künstliche, durch Institutionen gesicherte Sphäre zu errichten, in der sein eigentliches
Leben stattfindet. Im Unterschied zum Tier, so lautet eine Hauptthese der Philosophi-
schen Anthropologie Gehlens, ist der Mensch nur dann lebensfähig, »wenn er (...) Mög-
lichkeiten erzeugen kann, sich eine zweite Natur zurecht zu machen, in der er dann statt
in der ‚Natur’ existiert« (38).

Wenn dergestalt der Mensch die Bedingungen seines Überlebens selber schaffen muss,
ergibt sich daraus die Frage, welche Bedeutung die erste und zweite Natur für das ei-
gentliche Leben der Menschen haben. Diese Frage beantwortet Gehlen eindeutig: «Der
Mensch lebt wesentlich in einer ‚zweiten Natur’, einer von ihm selbst umgeschaffenen
und ins Lebensdienliche seiner Bedürfnisse umgewandelten Welt, einer nature artifici-
elle (...). Wir leben übrigens nicht nur in einer künstlichen, sondern in einer ‚gezüchteten’
Natur, indem wir aus ihr Möglichkeiten herausholen, zu denen sie, sich selbst überlassen
und urwüchsig geblieben, nicht käme. In der unmittelbaren ersten Natur gibt es weder
Nutztiere noch Sprengstoffe» (303). Indem so das typisch Menschliche, wie wir bereits
sahen, durch die Intellekt und Körperlichkeit umfassenden Handlungen bestimmt ist,
bekommen sie »den ihnen eigentümlichen Gehalt, den der zweiten Natur. Die Welt, in
der der Mensch lebt, ist eine zweite Natur, die er sich schafft, aber in dieser Leistung wird
er notwendig sein eigenes Thema, und er ist so beschaffen, daß er immerfort Aufgaben
an sich selbst findet, deren Lösung zugleich ein Fortschritt in seiner Welt ist« (348).

Doch die entscheidende Frage ist, was »Kultur« in diesem Zusammenhang heißt. Setzt
Gehlen sie eurozentrisch mit der westlichen Zivilisation gleich? Dies ist definitiv nicht
der Fall. Kultur bedeutet für ihn »ins Lebensdienliche umgearbeitete Natur (...), und die
Kulturwelt ist die menschliche Welt« (38), und zwar unabhängig davon, in welchen so-
zialen, historischen, ethnologischen etc. Kontexten sie in Erscheinung tritt. Der Philo-
sophischen Anthropologie kommt es auf die Rekonstruktion der conditio humana in
einer bestimmten Perspektive an: nicht nach, sondern bevor sie sich in einem spezifisch
kulturalistischen Gewand profiliert. Auf diese Weise gelangt sie zu Aussagen über den
Menschen, welche ihn gleichsam in statu nascendi im Gegensatz zum naturalistischen
und spiritualistischen Reduktionismus zu charakterisieren sucht. »Es gibt für ihn keine
Existenzmöglichkeit in der unveränderten, in der nicht ‚entgifteten’ Natur, und es gibt
keinen ‚Naturmenschen’ im strengen Sinne, d.h. keine menschliche Gesellschaft ohne
Waffen, ohne Feuer, ohne präparierte und künstliche Nahrung, ohne Obdach und ohne
Formen der hergestellten Kooperation. Die Kultur ist also ‚zweite Natur’- will sagen:
die menschliche, die selbstätig bearbeitete, innerhalb deren er allein leben kann« (38).

Zwar vermag der Mensch seine Biologie in Gestalt seiner ersten Natur nicht zu leugnen
oder abzustreifen. Dennoch wäre es nach Gehlen falsch, in Analogie zur Tierwelt von
einer biologischen Umwelt des Menschen zu reden, weil diese nichts weiter ist als der
Ausschnitt der von ihm durch Kultur bewältigten Natur, die ihm, selbsttätig bearbeitet,
das Leben überhaupt erst ermöglicht. Jenseits eurozentrischer Interpretationsabsichten
stellt Gehlen daher massiv den Unterschied zwischen Natur- und Kulturmensch in Fra-

229 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 229

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


ge. Eine solche Differenzierung sei außerordentlich missverständlich, weil es keine
menschliche Bevölkerung gebe, die »in der Wildnis von der Wildnis« (38) lebe. Jede Ge-
sellschaft, in welcher Organisation, mit welchen Werten und Orientierungen sie auch
existiere, verfüge über Jagdtechniken, Waffen, Feuer und Geräte. Dies vorausgesetzt, sei
auch die Unterscheidung zwischen »Kultur« und »Zivilisation« obsolet. Nicht nur in
wenige Kultursprachen übersetzbar, verliere der Begriff »Zivilisation« seine Bedeutung,
wenn man, wie in der Philosophischen Anthropologie üblich, unter Kultur den »Inbe-
griff der vom Menschen tätig, arbeitend bewältigten, veränderten und verwerteten Na-
turbedingungen, einschließlich der entlastenden Fertigkeiten und Künste« verstehe, »die
auf jener Basis erst möglich werden« (39).

Vor allem aber trifft die Aussage, der Mensch sei ein weltoffenes und unspezialisiertes
Wesen, auf alle seine Lebenswelten zu, in welcher kulturellen Ausprägung sie auch immer
auffindbar sind. Im Unterschied zum Tier, das auf bestimmte geographisch definierte
Kontexte festgelegt ist, lebt der Mensch in seiner institutionengestützten zweiten Natur
»in Wüsten und Polarregionen, neben Antilopen und Eisbären, in Hochgebirgen und
Dschungeln, Sumpfgebieten, auf dem Wasser und in allen Klimaten, vor allem aber heut-
zutage in Städten. Eine spezifische für die ganze Gattung gültige, notwendig vorauszu-
setzende Anordnung von Umgebungsbestandteilen« (80) ist gegenstandslos. Es kann also
kein Zweifel daran bestehen, dass das sozio-kulturelle Gehäuse der zweiten Natur, in
der das eigentliche Leben der Menschen stattfindet, keineswegs ein bloßer Reflex auf den
Menschen des Abendlandes ist. Das Erkenntnisinteresse der Philosophischen Anthro-
pologie ist vielmehr auf die Stellung des Menschen schlechthin gerichtet, die ihn bereits
von seinen Anfängen her von der Tierwelt unterscheidet. Insofern bezieht sie von vorn-
herein nicht nur die paläontologischen Befunde der Anfänge vorgeschichtlicher Kultu-
ren, sondern auch die der „indigenen Völker“ in ihren analytischen Fokus mit ein; nicht
zufällig ist die Paläontologie und die Ethnologie eine ihrer wichtigsten Informations-
quellen.

VI.

Abschließend haben wir uns mit der Frage auseinanderzusetzen, ob Gehlens Charakte-
risierung der westlichen Industriegesellschaften Ansatzpunkte für ein eurozentrisches
Muster der Bewertung der Kulturen so genannter indigener Völker erkennen lässt. Auf
dieses Problem kann man nur dann angemessen reagieren, wenn man sich über die Se-
mantik des Begriffs »Eurozentrismus« im Klaren ist. In seiner empirisch-analytischen
Dimension geht es ihm um die Tatsachenfeststellung, die bereits Diderot in der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts in seinem Text Nachtrag zur »Bougainvilles Reise« getroffen
hat. Am Beispiel der tahitianischen Kultur, der er ausdrücklich in ihrer Körper und Geist
verbindenden Ausprägung Vorbildcharakter für Europa bescheinigt, zeigt er, wie diese
dennoch durch den Kontakt mit den Europäern zugrunde gehen wird, weil sie deren
instrumentalisierendem Zugriff auf die äußere Natur und ihrem ausbeuterischen Druck
nicht gewachsen sein werde: So gesehen, hätte sich Lévi-Strauss durchaus auf Diderots

230 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 230

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219


Prognose beziehen können.27 Es spricht einiges dafür, dass Gehlen dieser empirisch
nachweisbaren Tendenz zur Entzauberung der Welt durch den Export von Wissenschaft
und Technik in andere Kulturen in seinen Schriften bestätigte. Doch ob er diese Ent-
wicklung als einen „Fortschritt“ auf der normativen Ebene idealisierte, um kolonialisti-
sche Praktiken zu rechtfertigen, kann bezweifelt werden.

Tatsächlich begegnete er der abendländischen Rationalität eher mit Skepsis. So betonte
er ausdrücklich, dass »die westeuropäische Kultur rationalen Stils nicht maßgeblich für
die Betrachtung ›des Menschen‹« (306) sei. In historischer Perspektive sei für sie viel
charakteristischer das Diktum Hesiods, dass »dein Vieh nicht sterben würde, wenn du
nicht einen bösen Nachbarn hättest« (306). Urteile dieser Art stünden selbst in der ra-
tionalen Kultur aufgeklärter Zeiten auf der Tagesordnung. »Nun kann man sagen: solche
nicht-logischen Aktionen sind gerade deswegen großenteils verschwunden, weil sie
durch erfolgreichere, rationalere Methoden ersetzt sind. Das ist zweifellos richtig, sagt
aber nur aus, dass die Grenze zwischen außerlogischen und kontrollierten Erfahrungen
verschiebbar ist und gegenwärtig ziemlich tief liegt – sie ist übrigens wieder im Steigen«
(306). Man kann diesen Befund Gehlens auch so interpretieren: Die wissenschaftlich-
technische Zivilisation des Westens lebt nach wie vor im Schatten einer Dialektik der
Aufklärung. Je mehr sie die Welt entzaubert durch deren Reduktion auf experimentell
beweisbare und in der Sprache der Mathematik artikulierbare Gesetzmäßigkeiten, droht
die Gefahr, dass sich die nach wie vor vorhandenen irrationalen Potenzen unterhalb der
dünnen Decke der wissenschaftlich-technischen Zivilisation Bahn brechen.

Unter dieser Voraussetzung fällt es schwer, der Philosophischen Anthropologie Geh-
lens eine Vorreiterrolle im Rahmen eines eurozentrischen Kulturimperialismus zu at-
testieren. Das hegemoniale Denken der westlichen Welt, das in vielen Generationen
lernte, von allen nichtrationalen Komponenten abzusehen und so in Gestalt der wissen-
schaftlich-technischen Entwicklung seinen Siegeszug auch in der nichteuropäischen Welt
anzutreten, ist nach Gehlen mit einem hohen Preis bezahlt worden. »Bezahlt mit Ver-
zichten, die in die Natur des Menschen tief eingreifen, die ›unmenschlich‹ und gefährlich
sind. Denn von den irrationalen Antrieben und Überzeugungen, von denen es sich
weg-entwickelte, lebt die menschliche Natur in der ›breiten‹ Erfahrung immer noch, und
aus eigener Notwendigkeit, die so zwangsläufig immer weniger mit der gefilterten höchst
künstlichen der Wissenschaft übereinstimmt« (312). Entspricht Lévi-Strauss’ Traurige
Tropen ein wissenschaftlich-technischer Hegemon des Abendlandes, der in Gehlens An-
thropologie auf tönernden Füßen steht?

27 Vgl. Lévi-Strauss, Traurige Tropen, aaO. (FN 7), S. 116 f.

231 Richard Saage · Replik auf Walter Euchner 231

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-219

