EINLEITUNG

»Die Vogel bewegen im Fluge die Fliigel zu schnell, als dass das menschliche
Auge die Flugbewegung auffassen kdnnte. An einem toten Vogel kann man
nur den Flugapparat, nicht die Flugbewegung studieren. Der Film (:Das Be-
wegungsbild<) wurde erfunden, damit man einen Vogel anhalten kann, ohne
ihn zu téten, damit man analysieren kann, ohne zu zersibeln.«

Damit beginnt Harun Farocki die Ankiindigung fiir ein Seminar an der Deut-
schen Film- und Fernsehakademie Berlin. Es soll von der Frage handeln, wie
»man einen Film in der Bewegung anhalte[], ohne ihn vom Himmel zu ho-
len«. Es ist bezeichnend fiir die kiinstlerische Praxis des Filmemachers und
Essayisten, sich bereits in einer Ankiindigung Gedanken zu machen tiber die
Konsequenzen der zu wihlenden Methode. Anstatt die Anwendung einer be-
stehenden Vorgehensweise zu lehren, wird die Suche nach dieser zur eigent-
lichen Aufgabe des Seminars. Sie soll so beschaffen sein, dass der Gegenstand
durch die Anniherung keinen Schaden nimmt, dass er vielmehr jenes preis-
geben kann, was durch eine rigide Feststellung zwingend verloren ginge: das
Instabile, Wandelbare, Lebendige.

Herausragendes Merkmal dieses ebenso selbstreflektierten wie umsich-
tigen Umgangs mit einem Gegenstand ist die Beweglichkeit, eine Form- und
Schmiedbarkeit, die sich lieber an ihren Objekten schult als an einer starren
Lehre. Bei der Reflexion solcher Arbeitsweisen gilt es, diese Eigenschaft zu
beriicksichtigen. Die Essayforschung findet entsprechend im vielgestaltigen

1 Harun Farocki, »Seminarankiindigung zu >Wie Filme sehen?«, dffb-intern, 1990, 38.
Zitiert nach Volker Pantenburg, »Wie Filme sehen— Harun Farocki als Lehrer an
der dffb«, 2016, https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
[18.04.2018]. In der mit Antje Ehmann 2008 realisierten Installation Fressen oder Fliegen
wird dieses Thema nochmals verhandelt.



https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb

Epistemiken des Essayistischen

Meeresgott Proteus die Metapher fir ihr schwer einzugrenzendes Arbeits-
feld. Mit einem proteischen Wesen lasst sich allerdings ganz unterschiedlich
umgehen. Entweder man versucht, es mit den Fesseln der Theorie in seinen
Gestalten beschreibbar zu machen — Binding Proteus lautet der exemplarische
Titel eines viel beachteten gattungsdefinitorischen Beitrags.> Oder man kon-
zentriert sich auf das Potential ihrer Flexibilitit. Worin dieses besteht, ist nun
bereits zum Vorschein gekommen: Ein agiler, in Bewegung bleibender Zu-
gang ist offenkundig mit dem epistemischen Versprechen einer neuen Per-
spektive und ungeahnter Erkenntnisse verbunden.

Um solches Potential beschreibbar zu machen, muss die vorliegende Ar-
beit hinsichtlich ihrer Methode in eine gewisse Nachbarschaft zu ihrem Ge-
genstand riicken. Fiir Hinweise darauf, wie sich tiber das Essayistische nach-
denken liesse, >ohne es vom Himmel zu holens, lohnt es sich entsprechend,
die kiinstlerische Praxis eines Essayisten zu konsultieren. Auf die Frage, was
seine Arbeitsweise von jener des klassischen Dokumentarfilms unterscheide,
antwortete Farocki in einem Gesprach mit Christoph Hiibner, dass er »nicht
die Geschichte, sondern den Diskurs der Geschichte« betrachte.? Als Beispiel
fithrt er an, dass er »nicht einen Film iiber Stidte, sondern einen Film iiber
Postkarten von Stidten« ins Auge fassen wiirde. Um eine Metageschichte er-
zihlen zu kénnen, wihlt Farocki einen partiellen Zug aus, um an diesem — mit
Adorno gesprochen — »die Totalitit aufleuchten [zu] lassen, ohne daf} diese
als gegenwirtig behauptet wiirde«.* Analog versucht auch diese Arbeit, »spe-
zifischer Phinomene so innezuwerden, daf von ihnen Licht auf das Ganze
fillt«.> Anstatt direkt zu fragen, was das Essayistische sei, versucht sie, am
Beispiel Farockis etwas tiber dessen Epistemiken zu erfahren.

Der Lichtmetapher, die das Erkennen nicht auf das Licht, sondern auf
dessen unkontrollierte Reflexion zuriickfithrt, kommt im aufklirungskriti-
schen Programm der Frankfurter Schule und insbesondere in Adornos Phi-

2 Hardison, O. B., »Binding Proteus: An Essay on the Essay«, in The Sewanee Review, Nr.
96/4,1988, 610-32.

3 Dokumentarisch arbeiten: Modell/Realitit. Christoph Hiibner im Gesprich mit Harun Farocki.
Regie: Christoph Huibner, D, 2005.

4 Theodor W. Adorno, »Der Essay als Form, in Noten zur Literatur (Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 1958), 36.

5 Theodor W. Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit (1964/65), hg. von
Rolf Tiedemann, Bd. 13, Nachgelassene Schriften. Abteilung IV: Vorlesungen (Frankfurt
a.M: Suhrkamp, 2001), 255.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

losophie des Nichtidentischen eine besondere Rolle zu.® Das »Ganze« illumi-
niert sich einzig aus der Streuung des Lichtes am Partikularen. Es ist dieses
Bewusstsein einer grundsitzlichen Unverfiigbarkeit, die zur Bescheidenheit
mahnt in der Vermittlung realweltlicher Phinomene. Anstatt also das »Ewige
im Verganglichen aufsuchen und abdestillieren« zu wollen, konzentriert sich
Farocki aufs Dokumentieren dieses Verginglichen.” Mit Rollenspielen, Kur-
sen, Selbsthilfegruppen, Proben, Ubungen, Reenactments und Simulationen
richtet er die Kamera immer wieder auf Situationen, die er als Filmemacher
nicht kontrollieren kann, die vielmehr in ein gesellschaftliches oder institu-
tionelles Gefiige eingelassen sind, das sich einer propositionalen Feststellung
verweigert.

Der Fokus aufs Partielle geht bei Farocki mit einer Kritik an den Methoden
des klassischen Dokumentarfilms einher, die aufs Ganze zielen. Der Glau-
be, dass man beispielsweise einen Menschen darstellen kénne, indem man
ihn in unterschiedlichen Settings seines Alltags zeigt, etwa »im Familienkreis
und im Beruf'[...] dann nochmals beim Gesprich«, komme ihm »zweifelhaft«
vor.” Diese Methode hinterfrage nicht, »nach welchen Kriterien das eigent-
lich funktioniert«.’® Max Bense — neben Lukacs und Adorno eine der wichti-
gen Stimmen im Essaydiskurs — erkennt in dieser Skepsis eine »Krisis gegen
die licherlichen Eschatologien der Perfektion. Man ligt durch Vollkommen-
heit«.”

6 Die an der Metapher des Lichts reflektierte, grundsitzliche Unverfiigbarkeit einer un-
mittelbaren Wahrheit driickt sich auch im Goethewort aus, das Adorno seinem Essay
(iber den Essay voranstellt: »Bestimmt, Erleuchtetes zu sehen, nicht das Licht!« Aus
dem Fragment gebliebenen Drama Pandora. Adorno, »Der Essay als Forme, 1958, 9.

7 Adorno, 25.

8 Antje Ehmann fasst diesen Zug an Farockis Schaffen in eine unausgesprochene Re-
gel seiner Praxis: »Where reality condenses itself to a test model is where you should
place your camera.« Antje Ehmann, »Working with Harun Farocki’s Works, in Harun
Farocki: Another Kind of Empathy, hg. von Antje Ehmann und Carles Guerra (London:
Koenig Books, 2016), 23.

9 Dokumentarisch arbeiten: Modell/Realitit. R: Christoph Hibner, D, 2005.

10 Dokumentarisch arbeiten: Modell/Realitdt. R: Christoph Hiibner, D, 2005.

1 Max Bense, »Uber den Essay und seine Prosac, in Plakatwelt: vier Essays, hg. von Max
Bense (Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt, 1952), 37. Der vierte kartesische Grundpfei-
ler der wissenschaftlichen Methode muss auf dem Gebiet essayistischer Praxis aufge-
geben werden: »[..] de faire partout des dénombrements si entiers, et des revues si
générales, que je fusse assuré de ne rien omettre.« René Descartes, Discours de la mé-
thode (1637), hg. von Victor Cousin, (Euvres de Descartes (Paris : Levrault, 1824), 142.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemiken des Essayistischen

Anstatt von einer solchen auszugehen, tragt Farocki vielmehr der Tatsache
Rechnung, dass die Vermittlung eines Gegenstands massgeblich an dessen
Konzeption mitarbeitet. Ins Zentrum der Aufmerksambkeit riickt damit die
allmihliche Verfertigung der Gedanken durch die vermittelnden Praktiken.
Folglich scheint es opportun, bei der Analyse der Verfahrensweise des Essays
nicht nur auf die fertigen Erzeugnisse zu achten, sondern das Forschungs-
feld im Sinne von Robert Musils Begriff des Essayismus als Geisteshaltung
zu erweitern. Es ldsst sich hierauf die Frage stellen, unter welchen materi-
ellen, 6konomischen und sozialpolitischen Bedingungen sich eine essayisti-
sche Arbeitspraxis denn formiert — und in wessen Dienst sie sich stellt. Am
Beispiel von Farockis kiinstlerischer Karriere, die ihren Anfang auf dem Ho-
hepunkt der Studentenbewegung nimmt, kann aus solcher Perspektive eine
Geschichte des Essayistischen aus dem Geiste linker Agitation erzihlt wer-
den. Dabei wird das Augenmerk auf jenen Impetus von Farocki zu richten
sein, die Werkzeuge der Ideologiekritik nach innen zu richten und in diesem
Reflexionsprozess die Bedingungen der eigenen Vermittlungspraxis zu hin-
terfragen. In den Fokus gerit dabei mehr und mehr eine Anstrengung gegen
die Konformitit und Blindheit in Bezug auf das Allmahliche und Alltigliche,
anstatt Agitation durch Belehrung zu betreiben.

Ein Grossteil von Farockis Werk versammelt sich um das Gravitationszen-
trum der Arbeit und deren visuelle Darstellung.'* Der wiederkehrenden Be-
schiftigung mit der Arbeit liegt selbst eine spezifische Einstellung zur Arbeit
zugrunde, die den meditativen Wiederholungen des Manuellen und Hand-
werklichen eine praktische Erkenntniskraft beimisst.”® In dieser Beharrlich-
keit zeichnet sich ein entscheidender Aspekt von Farockis Vermittlungspra-
xis ab. Wer tiber Jahrzehnte an dhnlichen Themen arbeitet, um stindig neue
Ansitze und Herangehensweisen zu entwickeln, sorgt sich offenkundig um
mebhr, als einen Punkt zu machen. Farockis Hartnickigkeit ist auf etwas ande-
res als eine intellektuelle, propositionale Erkenntnis aus. Ziel seiner Vermitt-
lung ist nicht bloss ein theoretisches Verstindnis, sondern das Einiiben der
zugrundeliegenden, kritischen Haltung. Um diesem praktischen Aspekt sei-
ner Epistemologie auf formaler Ebene Nachdruck zu verleihen, versammeln

12 Vgl. Volker Pantenburg, »Now that’s Brecht at last!« Harun Farocki’s Observational
Films, in Documentary across Disciplines, hg. von Erika Balsom und Hila Peleg (Cam-
bridge: MIT Press, 2016), 143.

13 Nicht ganz zufillig nennen Farocki und Ehmann ihr letztes Projekt Eine Einstellung zur
Arbeit: https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net [12.07.2019].



https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net

EINLEITUNG

sich die drei Teile dieser Arbeit jeweils unter einem Verb. Wie Wittgenstein
bemerkt, hat Wissen zumeist etwas mit Kénnen, Imstande sein und Verste-
hen zu tun.'* Solches Wissen lisst sich zwar diskursiv thematisieren, lehren
lisst es sich jedoch so wenig wie das Fliegen durch das Studium der Vogel.
Denn das Ziel einer entsprechenden Vermittlungspraxis wire, um das Bild
des Vogelflugs weiterzudenken, dass die Rezipientinnen selbst das Fliegen
erlernen, dass sie selbsttitig werden, indem sie ihre eigene kritische Stimme
finden.

Unter diesem Aspekt wird mit dem Vergleichen im zweiten Kapitel der
Fokus auf eine der grundlegendsten epistemischen Operationen gerichtet.
Uber die drei Stationen des Lehrfilms, der Poetik des Witzes und der Poetik
des Nebeneinanders wird herausgearbeitet, wie Farocki in seinen Arbeiten
eine Weise des Vergleichens entwickelt, die sich mehr und mehr von der Be-
lehrung fortbewegt und schliesslich durch ihre formalen Begebenheiten ge-
radezu eine Selbsttitigkeit in der Rezeption einfordert. Je mehr sie dies tun,
desto offener miissen sie hinsichtlich unvorhergesehener Erkenntnisse sein,
desto mehr miissen sie den Vollzug ihrer jeweils gewahlten Methode als au-
tonomes Werkzeug der Erkenntnis begreifen. Entscheidend ist bei diesen Ar-
beiten, dass sie das rechte Mass finden zwischen Steuerung und Offnung,
zwischen dem rigiden Lehrplan eines programmatischen Agitationsfilms und
einer willkiirlichen Montage von Bildern.

Das Wagen und Abwigen, das hierzu notwendig ist, bildet sinnigerweise
eine sprachliche Wurzel des Essays (lat. exagium). Als Symbol des Gleichge-
wichts mahnt die Waage an die feine Arbeit des Tarierens. Ihre Aufgabe be-
steht darin, das Gleichgewicht zu finden, das Mass, an dem sich die Gewichte
zweier Argumente dialektisch aufheben; der Moment also, an dem sie dank
ihrer Beweglichkeit einen schwebenden Stillstand findet. Diese scheinbar pa-
radoxe Wendung ist bezeichnend fiir eine Praxis, die ihre temporiren Zelt-
lager stets zwischen etablierten Diskursfeldern aufschligt. Das dritte Kapi-
tel >Aufhebenc trigt dieser integrierenden Funktion des Essayistischen Rech-
nung, indem es sie unter einem Wort thematisiert, das ebenso Ende wie Fort-
bestehen anzeigen kann, das in seiner gegensitzlichen Mehrdeutigkeit Hegel

14 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2011),
§150.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemiken des Essayistischen

zufolge auf jenen »spekulative[n] Geist« der Sprache hinweist, der »iiber das
blof} verstindige Entweder-Oder« hinausschreitet.”

In der Epistemologie gelten Paradoxien als unproduktiv, weil sie eine
Sackgasse des logischen Denkens markieren. Sie sind das Produkt eines ver-
gleichenden Denkens, das zwei sich gegenseitig ausschliessende Positionen
zusammenbringt. Will man sich aber das epistemische Potential des Essays
als den Versuch imaginieren, einen Schritt aus der herrschenden Episteme
zu wagen, so muss der Paradoxie eine ganz eigene Erkenntniskraft attestiert
werden. Paradoxien kénnen mit Dieter Mersch gesprochen

als wichtige Instrumente der Einlibung in ein anderes Denken beziehungs-
weise in eine andere Weise zu denken angesehen werden, weil ihre >Fal-
le<zwingt, aufdie eigenen Grundlagen des Denkens zu rekurrieren und diese
zuverdndern, um andere Auswege zu finden. Sie zwingen damit zur Selbst-
reflexion und woméglich einer>Konversion<der eigenen Denkhaltung.'®

Es scheint hier das ethische Moment einer kiinstlerischen Praxis auf, deren
Versuche sich mitunter als Expeditionen in epistemologische Sperrzonen er-
weisen, an denen alle teilnehmen konnen, die es mit dem Etablierten und
Festgefahrenen aufzunehmen wagen.

Damit sind die drei Verben benannt, die den Rahmen dieser Untersu-
chung abstecken: kritisieren, vergleichen und aufheben. So zufillig diese
Wahl erscheint, so notwendig ist deren scheinbare Beliebigkeit. Sie folgt
nicht der Ubersichtslogik eines vorhersehbaren, analytischen Rasters, folgt
keiner minutiésen Chronologie und erhebt keine Anspriiche auf Vollstin-
digkeit. Vielmehr bezeichnen die Verben drei im Gegenstand vorgefundene
Praktiken, im Lichte deren Erforschung sich die Konturen eines Ganzen
abzeichnen, das wie ein Vogel flatternd auffliegt, wenn man es umfassend
begreifen will.

15 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse (1830) Erster Teil: Die Wissenschaft der Logik mit den miindlichen Zusdtzen (Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, 1986), 205.

16  Dieter Mersch, »Kreativitit und Paradoxiec, in Ressource Kreativitdt. 150 Anstiftungen
zum Querdenken, hg. von Paolo Bianchi (Rossdorf: TZ-Verlag, 2017), 167.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Vom Essay zum Essayismus

Seit seiner Erfindung durch Michel de Montaigne im 16. Jahrhundert war der
Essay stets Gegenstand seiner eigenen Reflexion. Richtig Fahrt nahm des-
sen theoretische Reflexion indessen in der literarischen Moderne auf. Jene
fand keineswegs in etablierten wissenschaftlichen Diskursen statt, sondern
artikulierte sich selbst in der Form des Essays. Entscheidend im Verstindnis
dieser frithen Theoretisierung, deren Grundannahmen noch im gegenwirti-
gen Diskurs aktuell sind, ist die ethische Dimension des Schreibens. Bei den
>klassischen« Essayisten der Moderne handelte es sich um Autoren, die den
Essay nicht bloss als eine weitere Form in einem Repertoire von Textsorten
verstanden. Vielmehr dringte sich die Reflexion des eigenen Schreibstils zur
Theoretisierung einer unerlisslichen Arbeitsweise immer mehr auf. Im le-
bensphilosophischen Programm Georg Simmels oder Wilhelm Diltheys ver-
dichtet sich eine bereits im 19. Jahrhundert zunichst durch die Frithromanti-
ker gedusserte Kritik an einer allzu methodisch geschliffenen, szientifischen
Schreibform der Aufklirung.'” Poetiken wie jene von Friedrich Schlegel oder
Novalis fanden ihren Ausdruck nicht in einem stringent-narrativ und logisch
subordinierenden Verfahren, sondern im Aphorismus und dem Fragment.'®
Philosophen wie Arthur Schopenhauer oder Friedrich Nietzsche machten die-
se Formen schliesslich auch fiir eine geisteswissenschaftliche Arbeit produk-
tiv.

Fir Autoren wie Georg Simmel, Robert Musil, Georg Lukics, Walter Ben-
jamin oder Theodor Adorno bedeutete der Essay nicht einfach einen Schreib-
stil, sondern ein genuines Erkenntnisverfahren, das sich gegen den »Leergang
der Methode« stellt — wie es Simmel in seinem 1911 erschienenen Essay Der
Begriff und die Tragodie der Kultur nennt. Die Tragodie der Kultur liegt Simmel
zufolge im Umstand, dass jeglicher kulturellen Praxis eine Logik inhirent ist,

17 Vgl. Matthias Christen, »Essayistik und Modernitat: Literarische Theoriebildung in Ce-
org Simmels >Philosophischer Kultur«, in Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwis-
senschaft und Ceistesgeschichte 66 (1992): 129-59; Birgit Niibel, Robert Musil: Essayismus
als Selbstreflexion der Moderne (New York: De Gruyter, 2006), 86ff.

18 Georg Lukacs nimmt hier eine gesonderte Stellung ein. Er gehort zwar zu den ersten
Theoretikern des Essays, schwort der Lebensphilosophie seiner Zeit jedoch ab, indem
er im Bruch mit der Aufklarung eine Herabsetzung von Verstand und Vernunft erken-
nen wollte, dessen Irrationalismus ein Nahrboden fiir den Faschismus bedeute. Vgl.
Lukacs, Georg. Die Zerstorung der Vernunft. Berlin: Aufbau-Verlag, 1954.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 Epistemiken des Essayistischen

die sich verselbstindigt und in ihrer Konsequenz einen Zwang auf jene aus-
tibt, die sie hervorgebracht haben:

Hier griindet sich der Fetischdienst, der seit langerer Zeit mit der »Metho-
de« getrieben wird — als sei eine Leistung schon allein durch die Korrektheit
ihrer Methode wertvoll; dies ist das sehr kluge Mittel fiir Legitimation und
Schidtzung unbegrenzt vieler Arbeiten, die von dem noch so weitherzig ge-
fassten Sinn und Zusammenhang der Erkenntnisentwicklung abgeschniirt
sind."®

Dass solche Angriffe auf den Status quo eines sich immer stirker ausdif-
ferenzierenden Wissenschaftsbetriebes mitunter existenzielle Dimensionen
annehmen, zeigt sich darin, dass Simmel, Lukidcs und Benjamin aufgrund
der unorthodoxen Form ihrer Texte auf angestrebte akademische Grade
verzichten mussten. Im Unwillen, sich trotz solcher Sanktionierungen mit
den Instrumenten und Erkenntnisverfahren beglaubigter wissenschaftlicher
Methodik abzufinden, liegt das ethische Moment des von der Wissenschaft
langhin lediglich als Textgenre erforschten Essays. Bei Farocki lisst sich
eine durchwegs vergleichbare Situation erkennen, wenngleich es bei ihm
nicht dogmatische Wissenschaftsdiskurse, sondern die formalen Zwinge
offentlich-rechtlicher Rundfunkanstalten, der Filmforderung und eines
kommerzialisierten Kinos sind, gegen die er mit seiner Praxis Einspruch
erhebt.

Robert Musil schépft in Der Mann ohne Eigenschaften mit dem Essayismus —
nicht ganz ohne Ironie - einen neuen Ismus fir das zu beschreibende Phi-
nomen der Moderne.>® Der Essayismus soll eine Schwebe respektive Un-
entschiedenheit im Erkenntnisprozess bezeichnen, die Naturwissenschaft im
Positivismus und Kunst im Subjektivismus stindig zu iiberwinden trach-
ten. Dieser nach allen Seiten hin geéffnete Zustand ist eine Empfindung, in
der weder Denken noch Fithlen nach gewohnten Mustern ablaufen. Da gibt
es »weder wahr noch falsch, weder verniinftig noch widerverniinftig« und

19 Georg Simmel, Philosophische Kultur (Leipzig: Alfred Kroner Verlag, 1919), 247. Zurecht
bemerkt Christen, dass sich Passagen aus Simmels Werk als Prolepse zu Adornos und
Horkeimers Dialektik der Aufklirung lesen lassen; vgl. Christen, »Essayistik und Moder-
nitdt«, 1992, 134.

20 Esgibteinigen Grund zur Annahme, dass Musil das 62. Kapitel, in dem der Begriff des
Essayismus ausgebreitet wird, als Auseinandersetzung mit Simmels Philosophie Kultur
von 1911 verfasste. Vgl. Klaus Christian Kéhnke, Der junge Simmel in Theoriebeziehungen
und sozialen Bewegungen (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1996), 239f.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

»nichts ist dem fremder als die Unverantwortlichkeit und Halbfertigkeit der
Einfille, die man Subjektivitit nennt«.”! Es ist bezeichnend, dass aus die-
sem Zustand keine Uberzeugung gewonnen werden kann. Denn diese lie-
fe stets Gefahr, »bei besserer Gelegenheit zur Wahrheit erhoben, ebenso gut
aber auch als Irrtum erkannt« zu werden.*? Gerade um solche Zielgericht-
etheit geht es nicht. Ulrich sucht im Essayismus nebst der Wissenschaft und
der Kunst einen dritten Weg, der »gegen das logische Ordnen, gegen den
eindeutigen Willen, gegen die bestimmt gerichteten Antriebe des Ehrgeizes
wirkte«.??

Bei all dieser negativen Beschreibung des Zustandes verwundert es kaum,
dass die Funktion dieses Essayismus eine negative ist. Zum Ende des 62.
Kapitels wird sie im Umstand angedeutet, dass er Ulrich bei seiner wissen-
schaftlichen Arbeit verlangsamt und daran hindert, seinen ganzen Willen ein-
zusetzen. So wirkt er als »unterirdische Bewegung«, die den Status quo de-
stabilisiert und kritisch hinterfragt.>* Die Funktion von Musils Essayismus
liegt damit nicht fern von jener Ketzerei, mit der Adorno seinen Essay itber
den Essay abschliessen wird.?> Das zeigt sich nicht zuletzt in wortwortlichen
Ubereinstimmungen. So ist es bei beiden eine »Konstellation« von Begriffen
und Umstinden, die einen Gegenstand in der Form eines beweglichen »Kraft-
felds« erkennbar macht.*® Musil findet in der Konstellation noch vor Adorno
und Bense die Metapher fiir die essayistische Tugend, »ein Ding von vielen
Seiten« zu nehmen, »ohne es ganz zu erfassen«.?”

Musil mag mit dem Essayismus den Begrift geprigt haben, der den Es-
say von einem textuellen zu einem kulturellen Phinomen erhob — er war al-
lerdings weder der Erste noch blieb er der Letzte, der im Essay einen spe-
zifisch modernen Zustand erkannte. Alexander von Gleichen-Russwurm zog
beispielsweise bereits 1904 eine Parallele zwischen dem modernen Menschen
und dem Essay, indem er behauptete, dass dieser neugierig »vom Genuss zur
Kenntnis [schreite], indem er das Ding von allen Seiten beleuchtet«.?® Auch

21 Robert Musil, Der Mann Ohne Eigenschaften (Berlin: Rowohlt, 1957), 260.

22 Musil, 260.

23 Musil, 260.

24 Musil, 263.

25  Adorno, »Der Essay als Form, 1958, 49.

26  Musil, DMoE, 1957, 257; Adorno, »Der Essay als Form«, 1958, 30 & 37.

27 Musil, DMoE, 1957, 257.

28  Alexander von Gleichen-Russwurm, Der Essai, hg. von Josef Ettlinger, Bd. 6, Das Litte-
rarische Echo (Berlin: Egon Fleischei & Co, 1904), Spalte 751.

19


https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Epistemiken des Essayistischen

Lukics bemerkt, dass die kritische »Denkungsart und ihre Darstellung« um
die Jahrhundertwende »bei den meisten Kritikern [...] auch zur Lebensstim-
mung geworden«?? sei, und Bense nennt den Essay eine »Geistesverfassungs,
eine ethische und »existentielle Kategorie« des menschlichen Geistes.*°
Insofern scheint es beinahe verwunderlich, dass die in den 1950er Jahren
einsetzende akademische Auseinandersetzung mit dem Essay diesem Um-
stand zunichst einmal kaum Beachtung schenkt. Der akademische Zugriff
auf das Phinomen Essay ldsst sich grob besehen in drei Forschungsphasen
einteilen. Zahlreiche Arbeiten der 1950er und 6oer Jahre wenden sich dem
Essay aus einer gattungstheoretischen Perspektive zu.3! Diese Forschungs-
phase ist um eine »ahistorische Typologie des Essays bemiiht«**, die diesen
als »textuell-stilistische Kategorie« trennscharf von anderen Textsorten zu un-
terscheiden versucht.?® Erst in den 1990er Jahren, also beinahe ein Jahrhun-
dert nach den ersten essayistischen Selbstreflexionen, lisst sich ein erneutes
Interesse am Essay erkennen, das diesen weniger als textuelles denn kultu-
relles Phinomen zu beschreiben versucht. Wolfgang Miiller-Funk konstatiert
in seiner 1995 vorgelegten Monographie Erfahrung und Experiment, dass Beitri-
gen, die »vornehmlich den Essay mehr oder minder als Gattung dingfest zu
machen suchten [..], jener spezifisch essayistische Erkenntnismodus, der an
keine bestimmte literarische Gattung gebunden ist«, entgangen sei.>* Auch
Christian Schirf zieht in seiner 1999 erschienenen Geschichte des Essays ange-
sichts der gattungsdefinitorischen Bemithungen der ilteren Forschung den
Schluss, dass diese den Essayismus »zu strikt [...] auf seine einzelnen Mani-
festationen, die Essays, bezogen« hitten.?> Unter dem Einfluss einer sich in

29  Georg Lukacs, »Uber Wesen und Form des Essays«, in Die Seele und die Formen: Essays,
hg. von Georg Lukacs (Berlin: Fleischel & Co, 1911), 33f.

30 Bense, »Uber den Essay und seine Prosac, 1952, 36f.

31 Stellvertretend fiir die Fulle der Publikationen sei hier auf das umfangreiche Werk Lud-
wig Rohners verwiesen: Ludwig Rohner, Der deutsche Essay: Materialien zur Geschichte
und Asthetik einer literarischen Gattung (Neuwied, Berlin: Luchterhand, 1966).

32 Nina Hahne, Essayistik als Selbsttechnik: Wahrheitspraxis im Zeitalter der Aufklirung (De
Gruyter, 2015), 36; Vgl. Wolfgang Braungart und Kai Kauffmann, Hg., Essayismus um
1900, Heft 50 (Heidelberg: Winter, 2006), VIII.

33 Christoph Ernst, Essayistische Medienreflexion: die Idee des Essayismus und die Frage nach
den Medien (Bielefeld: transcript, 2005), 21.

34  Wolfgang Miiller-Funk, Erfahrung und Experiment: Studien zu Theorie und Geschichte des
Essayismus (Berlin: Akademie Verlag, 1995), 17.

35  Christian Scharf, Ceschichte des Essays: von Montaigne bis Adorno (Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1999), 10.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

den goer Jahren zusehends fiir kulturtheoretische Fragen 6ffnenden Sprach-
wissenschaft tritt bei Miller-Funk und Schirf die konkrete Textarbeit in den
Hintergrund. Sie versuchen, den Essay nicht als Gattung, sondern als Geis-
teshaltung beschreibbar zu machen.

Diese Herangehensweise stosst nach der Jahrtausendwende wiederum
auf scharfe Kritik in einer dritten Forschungsphase. In dem 2006 erschiene-
nen Sammelband von Wolfgang Braungart und Kai Kauffmann zum Essayis-
mus um 1900 findet sich der Einwand, dass die Verkniipfung von »dsthetischen
und rhetorischen Formen des Schreibens« und die kritische Position gegen-
tiber rationalen, szientistischen und objektivistischen Methoden in Studien
wie derjenigen Miiller-Funks zwar »oft betont, aber kaum herausgearbeitet«
worden sei.>® Der Sammelband bedeutet eine Kehrtwende innerhalb der Es-
sayforschung, die die Forschungsrichtung bis in die jiingste Zeit entscheidend
pragt.?” Braungart und Kauffmann nennen ihren Forschungsgegenstand nun
Essayistik, womit weder ein Modus der Erkenntnis noch eine Gattung noch
eine Geisteshaltung bezeichnet wird. Essayistik bedeutet die mit den altbe-
kannten Mitteln der Philologie beschreibbare, individuelle Praxis des Essay-
schreibens. Sie plidieren fir eine Essayforschung, die den urspriinglichen
Impetus der Konturierung einer essayistischen Poetik vom Uberzeitlichen in

138 Braungart und Kauffmann stellen

eine historische Begrenzung retten wil
sich explizit gegen jene Forschungsbeitrige, die den Essayismus als origini-

ren Modus der Erkenntnis verstehen, nicht weil sie dieses Unterfangen an

36  Braungart und Kauffmann, Essayismus um 1900, 2006, VIII. Analog dazu heisst es bei
Simon Jander: »[..] die Inthronisierung des Essayismus [stiitzt sich] als Leitbegriff mo-
dernen Denkens auf einen evokativen und normativen Jargon, der dessen gedankli-
che und isthetische Uberlegenheit und Subversivitdt mehr beschwért als expliziert.«
Simon Jander, Die Poetisierung des Essays: Rudolf Kassner— Hugo von Hofmannsthal — Gott-
fried Benn (Heidelberg: Winter, 2008), 23.

37  Seit2006 sind drei weitere Sammelbande erschienen, diesich allesamt derselben Zeit-
periode widmen: Marina Brambilla, Wege des essayistischen Schreibens im deutsch-
sprachigen Raum (1900 —1920) (Amsterdam, u.a.: Rodopi, 2010); Stawomir Lesniak,
Essay und Essayismus: die deutschsprachige Essayistik von der Jahrhundertwende bis zur Post-
moderne (Cdansk: Wydawnictwo Uniwersytetu Gdanskiego, 2015); Michael Ansel, Jir-
gen Egyptien, und Hans-Edwin Friedrich, Der Essay als Universalgattung des Zeitalters:
Diskurse, Themen und Positionen zwischen Jahrhundertwende und Nachkriegszeit (Leiden,
Boston: Brill Rodopi, 2016).

38  Vgl. Braungart und Kauffmann, Essayismus um 1900, 2006, IX.

2


https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Epistemiken des Essayistischen

sich kritisieren, sondern weil die entsprechenden Beitrige schlicht »unbe-
friedigend« in Bezug auf ihre Versprechen blieben.?*

Alle drei Forschungsphasen entwickeln eigene Strategien, wie sie sich ih-
rem Gegenstand nihern. Riickblickend erweisen sich gewisse Strategien als
produktiver als andere, um etwas iiber den Essay in Erfahrung zu bringen,
und es gilt, aus den jeweiligen Stirken respektive Versiumnissen zu lernen.

Bezeichnend fiir die gattungstheoretische Auseinandersetzung mit dem
Essay ist beispielsweise eine normative Komponente, die darum bemiiht ist,
sgute« von »schlechten« respektive »>falsche« von >richtigen< Essayisten ausein-
anderhalten zu kénnen.*° Dass eine solche Forschungsmethode fiir das Ver-
stindnis des Essays kaum dienlich sein kann, bemerkt Richard Exner in sei-
ner Rezension von Bruno Bergers Buch Der Essay: Form und Geschichte von 1964,
das ohne Zweifel den Hohepunkt einer normativen Gattungsklassifikation
darstellt:

Der Essay hat manche anderen Formen absorbiert, symbiotisch mit man-
chen von ihnen existiert, und man kann sich die Sicht auf diese Phdnomene
nicht besser verbauen als durch den stindigen Gebrauch der Worte secht«
und>unecht¢#!

Dieser Sicht auf den Essay entgehen notwendig all jene Elemente, die sie
mit anderen, verwandten Formen verbinden. Wie Exner beispielsweise wenig
spater feststellt, sieht Berger »vor lauter »echtem Essay< den Essay-Charakter
des Fragmentes (Schlegel, Novalis) nicht«.**

Interessanterweise lisst sich bei der frithen Forschung zum Filmessay ein
vergleichbarer Ansatz feststellen. Phillip Lopate gehérte zu den Ersten, die
sich dem Phinomen des Essayfilms in einem akademischen Umfeld widme-
ten. In seinem viel beachteten Aufsatz In Search of the Centaur macht er sich

39  Braungart und Kauffmann, IX.

40 Vgl. Hahne, Essayistik als Selbsttechnik, 2015, 37; Georg Stanitzek, Essay— BRD (Berlin:
Vorwerk 8, 2011), 53. So beispielsweise bei: Bruno Berger, Der Essay: Form und Geschich-
te (Bern: Francke, 1964); Georg Negwer, Essay und Gedanke. Beitrag zur Erforschung der
Problematik des Essays am Beispiel der franzdsischen Essayistik (Berlin: Univ. Diss., 1953),
7; Peter M. Schon, Vorformen des Essays in Antike und Humanismus: ein Beitrag zur Entste-
hungsgeschichte der Essays von Montaigne (Wiesbaden: Steiner, 1954), 6.

41 Richard Exner, »Review of Der Essay. Form und Geschichte von Bruno Berger, in Zeit-
schrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 95, Nr. 3 (1966): 141.

42 Exner, 141.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

auf die Suche nach der »puren« Form des Essayfilms.*® Es geht ihm darum,
»to weed out the true essay-films from those that have merely a tincture of
essayism«.** Beide Forschungsansitze werden zu diesem Vorgehen genétigt
durch ihren Anspruch, eine Gattung zu definieren, d.h. ihren Gegenstand
moglichst tunlichst von benachbarten, verwandten und dhnlich funktionie-
renden Schreibstilen oder kiinstlerischen Verfahren abzugrenzen.

Die Schwierigkeit eines exakt umgrenzten Essaybegriffs lisst sich aber
auch als Chance begreifen. Dazu bedarf es jedoch einer leichten Verschie-
bung der Perspektive. Als erfolgversprechendere Forschungsfrage dringt sich
auf, weshalb es geradezu ein konstitutives Merkmal essayistischer Verfahren
zu sein scheint, aus zu eng definierten Gattungsgrenzen auszubrechen. Die
Beobachtung, dass sich um den Begrift des Essays zahlreiche andere lagern,
die sich nur schwer davon abgrenzen lassen, ist die Initialziindung eines me-
tadsthetischen Zugriffs:** Es sind hier offenkundig Verfahren am Werk, die
produktiv hinsichtlich einer Fiille von Textsorten und in verschiedenen Medi-
en sind. In den Fokus einer entsprechenden Forschung geraten Aspekte des
Essayistischen, die sich iiber Gattungsgrenzen hinweg als Spielformen des
Essays erkennen lassen. Diese Herangehensweise setzt notwendigerweise an-
dere Akzente bei der Methodik, mit der sie dem Phinomen des Essays begeg-
nen will. Ins Zentrum riicken Fragen nach der epistemischen Tragweite des
Essayismus, die auf diesen als Prinzip jenseits einer spezifischen formalen
Ausprigung verweisen. Den Essay im Sinne Musils als eine Geisteshaltung
zu verstehen, mag eine neue Perspektive er6ffnen, ist aber auch mit der Ge-
fahr verbunden, ihn auf die Individualitit eines Autorsubjekts zu reduzieren.

43 Phillip Lopate, »In Search of the Centaur: The Essay-Film, in The Threepenny Review, Nr.
48 (1992):19.

44  Lopate, 19. Paul Arthur verfolgt nebst Lopate einen vergleichbaren Ansatz mit quali-
tativem Anspruch. Vgl. Paul Arthur, »Essay Questions: From Alain Resnais to Michael
Moore, in Film Comment, Nr. 39 (2003): 58-62. Auch Timothy Corrigan, der 2011 etwa
zeitgleich mit Rascaroli eine der ersten genuin dem Essayfilm gewidmeten Mono-
grafien publizierte, sieht »the importance of differentiating the essay film from other
film practices« als eine der Hauptaufgaben seiner Arbeit an (Timothy Corrigan: The
Essay Film: From Montaigne, After Marker. (New York: Oxford University Press), 2011, 5).

45  Esgibtunzihlige Begriffe fiir kleinere Schriften, die ihren Gegenstand nicht zu ergriin-
den suchen. Der Essay lasst sich nur unbefriedigend vom Apercu, Aphorismus, Kom-
mentar, der Darstellung, Kritik, Skizze oder dem Feuilleton abgrenzen. Annemarie Au-
erzahltihnihrem Essay tiber den Essay ganze 46 verwandte Formen auf. Vgl. Annema-
rie Auer, Die kritischen Wiilder: ein Essay liber den Essay (Halle (Saale): Mitteldeutscher-
Verlag, 1974), 89ff.

23


https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Epistemiken des Essayistischen

Dadurch wiirde jedoch die Sicht auf eine genuine Erkenntnisweise im glei-
chen Masse verstellt, wie es das Projekt einer formalen Gattungsdefinition
tun wiirde. Die Fokussierung dieser Arbeit gilt deshalb nicht Harun Farocki,
sondern seiner essayistischen Praxis.

Praxis

Im Fokus dieser Untersuchung soll im Folgenden weder eine Form noch ein
Autorsubjekt stehen, sondern eine Praxis. Einen ersten Hinweis darauf, dass
der Begriff der Praxis besonders geeignet scheint, um sich Farocki zu nihern,
findet sich in dessen Subversion eines klassischen Autorbegriffs. Im Kapitel
Autorschaft im Kollektiv wird dessen Produktionsethos im Geiste der Agitation
herausgearbeitet, indem der individuelle Ausdruck in den Dienst eines kol-
lektiven Anliegens gestellt wird. Farockis Filme sind geprigt von dieser per-
sonlichen Zuriicknahme. Sie stellt die Grundlage dar fiir eine kiinstlerische
Praxis, die nicht die Autorschaft als geniale, schopferische Instanz installiert,
sondern diese sowohl im Produktionsprozess als auch gegeniiber den Rezipi-
enten zugunsten eines stets fortschreitenden Erkenntnisprozesses enthierar-
chisiert; eine Kunst, die nicht durch eine 4sthetische Vereinnahmung Staunen
tiber eine kiinstlerische Fertigkeit erzeugen will, sondern sich fiirs Staunen
iiber das Fremdwerden des Alltiglichen, des Ubersehenen und vielleicht zu
Unrecht Akzeptierten einsetzt.*®

Was aber sind die Implikationen einer solchen Herangehensweise fiir die
Belange einer kulturtheoretischen Arbeit? Fiir die Exponenten des Harun Fa-
rocki Instituts, die sich in ihrer Forschung zu Farocki ebenfalls am Praxisbe-
griff orientieren, bedeutet dies, »stets Bedingungen (6konomisch, politisch,
sozial, diskursiv) der eigenen Moglichkeit und die Mittel des Produzierens als
Teil des Projekts zu reflektieren«.*” Entsprechend sollen im Folgenden nicht

46  Bayer-Wermuth verfolgt in ihrem Buch einen vergleichbaren Ansatz: »Wihrend der
Begriff des Essays als Mittel der Kategorisierung fiir eine Gattung undeutlich bleibt,
kann er hinsichtlich einer Methodik oder Praxis fruchtbar gemacht werden. Der Begriff
lasst es zu, Uber die Subjektivierung auch den Umgang mit Material an der Person
des Autors, also als Schaffensprozess, zu untersuchen.« Monika Bayer-Wermuth, Harun
Farocki: Arbeit (Miinchen: Silke Schreiber, 2016), 96.

47  Tom Holert, Doreen Mende, und Volker Pantenburg, »Bausteine produzieren. Das Ar-
beitspapier sWas getan werden soll«, in What Ought to be Done/Was getan werden soll
(Berlin: Motto Books, 2017), 19. Bayer-Wermuth verfolgt in ihrem Buch tber Farocki



https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

nur Farockis Werke, seine Filme, Sendungen, Texte, Horspiele und Installa-
tionen und deren Poetik beigezogen werden, sondern auch die Umstinde
der Produktion, seine Arbeitsmethoden, seine Lehre genauso wie seine po-
litischen Reflexionen.

Farocki stellt sich insbesondere in seiner frithen Arbeitsphase in den 60er
und 70er Jahren, in vielerlei Hinsicht im Zeichen seiner Zeit, explizit in einen
marxistisch-materialistischen Kontext. Mit dem Begriff der Praxis verbindet
schon Marx das Anliegen, dass sich die Philosophie ihres Gegenstandes nicht
in der abstrakten Anschauung, sondern als »menschliche sinnliche Thitig-
keit« annehmen soll.*® In seinen Thesen iiber Feuerbach legt er interessanter-
weise ein der Definition des Essays nicht unidhnliches Problem dar. In sei-
nem Bestreben, »das religiose Wesen in das menschliche Wesen« aufzulésen,
sieht sich Feuerbach Marx zufolge zu einer Reihe von Abstraktionen gezwun-
gen, die das menschliche Individuum schliesslich einfach voraussetzen und
wonach »das menschliche Wesen nur als >Gattung, als innere stumme, die
vielen Individuen blof} natiirlich verbindende Allgemeinheit gefasst werden«
kann.*’ Das menschliche Wesen aber — und hier artikuliert sich Marx’ neue
Perspektive — »ist kein, dem einzelnen Individuum innewohnendes Abstrak-
tum. In seiner Wirklichkeit ist es das Ensemble der gesellschaftlichen Verhilt-
nisse.«’® Entsprechend pocht Marx auf die Notwendigkeit, diese Verhiltnisse
zu verstehen und im Sinne der Umwilzung der Produktionsverhiltnisse ak-
tiv auf sie einzuwirken — was sich freilich in der berithmt gewordenen letzten
These artikuliert: »Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpre-
tirt; es kommt aber darauf an, sie zu verindern.«>!

Setzt diese Arbeit den Begriff der Praxis und nicht wie Adorno etwa je-
nen der Form in ihr Zentrum, so geschieht dies auch mit Blick auf den in der
Studentenbewegung ausgefochtenen Konflikt zwischen Theorie und Praxis.

einen vergleichbaren Ansatz: »Wihrend der Begriff des Essays als Mittel der Katego-
risierung fiir eine Gattung undeutlich bleibt, kann er hinsichtlich einer Methodik oder
Praxis fruchtbar gemacht werden. Der Begriff lasst es zu, Gber die Subjektivierung
auch den Umgang mit Material an der Person des Autors, also als Schaffensprozess,
zu untersuchen.« Bayer-Wermuth, Harun Farocki: Arbeit, 2016, 96.

48  Karl Marx, »Thesen liber Feuerbach, in Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen
deutschen Philosophie von Friedrich Engels (Stuttgart: J. H. W. Dietz, 1888), 69.

49  Marx, 71.

50  Marx, 71.

51 Marx, 72.

25


https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Epistemiken des Essayistischen

Farocki betrachtet die Kritische Theorie der Frankfurter Schule und insbe-
sondere Adorno als einen »wichtigen Lehrer, eine selbst gewihlte Vaterfigur
sogar« — von der er sich aber emanzipieren musste, »denn er glaubte nicht,
dass eine Revolution moglich war«.5* Scheint sich Farocki mit seiner in der
Agitation verwurzelten Kunst fir den Weg der marxistischen Praxis entschie-
den zu haben, so wird es im Folgenden auch darum gehen, eine dialektische
Entwicklung aufzuzeigen, in deren Verlauf sich die Grenzen der Dichotomie
Praxis/Theorie zusehends aufheben. Der sich dabei entwickelnde Praxisbe-
griff weist entsprechend iiber seine ideologisch motivierte Beschlagnahmung
wahrend der Studentenbewegung hinaus und iiberwindet jene von Adorno
monierte »Intoleranz gegen den Gedanken, dem nicht sogleich die Anwei-
sung zu Aktionen beigesellt ist«.>

Fiir einen starken Praxisbegriff spricht mit Blick auf die Epistemik essay-
istischer Verfahren schliesslich die Erweiterung des Wissensbegrifts. Der von
Theodore Schatzki und anderen 2001 im gleichnamigen Sammelband ausge-
rufene Practice Turn steht fiir einen Wandel in der Wahrnehmung von Wissens-
bestinden.’* Organisiert sich eine in der Theorie verankerte Wissenschaft
traditionell eher um propositionales, explizites Wissen, richten praxeologi-
sche Ansitze vermehrt ein Augenmerk auf performative, implizite respektive
empraktische Wissensbestinde.

Bereits Aristoteles hat in der Nikomachischen Ethik begonnen, die Ver-
wendung der im Griechischen vorhandenen Lexeme fiir Wissen zu systemati-
sieren. Er unterscheidet sechs verschiedene Formen des Wissens: téchne fiir
praktisches Konnen, theoria und epistémeé fir theoretisches, wissenschaft-
liches Wissen, sophia fiir philosophische Weisheit, nous fiir intuitive Ver-

52 Harun Farocki und Christa Bliimlinger, Ein ABC zum Essayfilm (Berlin: Harun Farocki In-
stitut & Motto Books, 2017), 3. Adorno hat diesen Umstand bekanntermassen selbst
reflektiert: »Wir (»wofiir der Name Frankfurter Schule sich eingebiirgert hat«) hitten
zwar Elemente einer kritischen Theorie der Gesellschaft entwickelt, wiren aber nicht
bereit, daraus die praktischen Konsequenzen zu ziehen.« Theodor W. Adorno, »Resi-
gnation, in Gesammelte Schriften, Bd. 10/2 (Frankfurt a.M, 1977), 794.

53  Theodor W. Adorno, »Marginalien zu Theorie und Praxis (1969)«, in Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 10/2 (Frankfurt a.M, 1977), 795.

54  Theodore R. Schatzki, »Introduction, in The practice turn in contemporary theory, hg. von
Theodore R. Schatzki, Karin Knorr Cetina und Eike von Savigny (London: Routledge,
2005),10.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

nunft und schliesslich die phrénésis fiir praktische, ethische Klugheit.>> Da-
mit zeichnet er ein Spektrum des Wissens, das tiber das Sagbare hinausweist.
Wissen ist also nicht nur, was sich in Biichern finden und mittels Sprache ver-
mitteln lisst (propositionales Wissen), sondern umfasst beispielsweise auch
das Wissen um den Klang eines Instruments, wie man eine Sprache spricht
oder wie man rechnet und zahlt etc. Wissen ist insofern zu grossen Teilen
unabhingig von einem Wahrheitswert, auf den hin insbesondere das theore-
tische Wissen abzielt.*®

Dies konfrontiert die traditionellen Wissenschaften mit dem Umstand,
dass sich Erkenntnisse mithin nicht mehr in Sprache iibersetzen lassen, da
sie an eine spezifische Praxis gebunden sind. Die kiinstlerische Forschung
macht den Standpunkt stark, dass neben den traditionellen Formen von rein
sprachlichen Forschungsprojekten auch kiinstlerische Verfahren einen epis-
temisch wertvollen Beitrag zur Forschung leisten kénnten. Dabei geht es zu-
nichst darum, mit der Vorstellung zu brechen, dass »die nicht-diskursive Art
und Weise, in der der Inhalt prisentiert wird, mutmasslich seine Irrationali-
tit verrit«.”’

Da die vorliegende Arbeit jedoch nicht »Forschung durch die respektive
in der Kunst«, sondern »Forschung tiber die Kunst« betreibt, steht sie vor
einer anderen Herausforderung.>® Es gilt, innerhalb der Méglichkeiten pro-
positionaler Verfahren eine adiquate Methode auszubilden, um jenen impli-
ziten, stillen, d.h. nicht-sprachlichen Teil am Forschungsgegenstand nicht zu
iberhéren. Dass Farockis Praxis im Folgenden anhand dreier Verben aufge-
fachert wird, soll eine Sensibilisierung fiir diese Problematik anzeigen: dass
sich mitunter gerade dasjenige an Farockis Vermittlungspraxis einer sprach-
lichen Fixierung widersetzt, was sie auszeichnet.

55  Andrea Albrecht, »Zur textuellen Reprasentation von Wissen am Beispiel von Platons
Menon, in Literatur und Wissen, hg. von Tilmann Képpe, 2011, 141.

56 Vgl Albrecht, 142.

57  Henk Borgdorff, »Die Debatte iiber Forschung in der Kunst, in Kiinstlerische Forschung:
Positionen und Perspektiven, hg. von Anton Rey und Stefan Schobi (Ziirich: 1pf, 2009), 39.

58  Vgl. Borgdorff, 28f.

27


https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

