
Einleitung

»Die Vögel bewegen im Fluge die Flügel zu schnell, als dass dasmenschliche

Auge die Flugbewegung auffassen könnte. An einem toten Vogel kann man

nur den Flugapparat, nicht die Flugbewegung studieren. Der Film (›Das Be-

wegungsbild‹)wurde erfunden, damitman einenVogel anhalten kann, ohne

ihn zu töten, damit man analysieren kann, ohne zu zersäbeln.«1

Damit beginnt Harun Farocki die Ankündigung für ein Seminar an der Deut-

schen Film- und Fernsehakademie Berlin. Es soll von der Frage handeln, wie

»man einen Film in der Bewegung anhalte[], ohne ihn vom Himmel zu ho-

len«. Es ist bezeichnend für die künstlerische Praxis des Filmemachers und

Essayisten, sich bereits in einer Ankündigung Gedanken zu machen über die

Konsequenzen der zu wählenden Methode. Anstatt die Anwendung einer be-

stehenden Vorgehensweise zu lehren, wird die Suche nach dieser zur eigent-

lichen Aufgabe des Seminars. Sie soll so beschaffen sein, dass der Gegenstand

durch die Annäherung keinen Schaden nimmt, dass er vielmehr jenes preis-

geben kann, was durch eine rigide Feststellung zwingend verloren ginge: das

Instabile, Wandelbare, Lebendige.

Herausragendes Merkmal dieses ebenso selbstreflektierten wie umsich-

tigen Umgangs mit einem Gegenstand ist die Beweglichkeit, eine Form- und

Schmiedbarkeit, die sich lieber an ihren Objekten schult als an einer starren

Lehre. Bei der Reflexion solcher Arbeitsweisen gilt es, diese Eigenschaft zu

berücksichtigen. Die Essayforschung findet entsprechend im vielgestaltigen

1 Harun Farocki, »Seminarankündigung zu ›Wie Filme sehen?‹«, dffb-intern, 1990, 38.

Zitiert nach Volker Pantenburg, »Wie Filme sehen – Harun Farocki als Lehrer an

der dffb«, 2016, https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb

[18.04.2018]. In dermit Antje Ehmann 2008 realisierten Installation Fressen oder Fliegen

wird dieses Thema nochmals verhandelt.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb
https://dffb-archiv.de/editorial/filme-sehen-harun-farocki-lehrer-dffb


12 Epistemiken des Essayistischen

Meeresgott Proteus die Metapher für ihr schwer einzugrenzendes Arbeits-

feld. Mit einem proteischen Wesen lässt sich allerdings ganz unterschiedlich

umgehen. Entweder man versucht, es mit den Fesseln der Theorie in seinen

Gestalten beschreibbar zu machen – Binding Proteus lautet der exemplarische

Titel eines viel beachteten gattungsdefinitorischen Beitrags.2 Oder man kon-

zentriert sich auf das Potential ihrer Flexibilität.Worin dieses besteht, ist nun

bereits zum Vorschein gekommen: Ein agiler, in Bewegung bleibender Zu-

gang ist offenkundig mit dem epistemischen Versprechen einer neuen Per-

spektive und ungeahnter Erkenntnisse verbunden.

Um solches Potential beschreibbar zu machen, muss die vorliegende Ar-

beit hinsichtlich ihrer Methode in eine gewisse Nachbarschaft zu ihrem Ge-

genstand rücken. Für Hinweise darauf, wie sich über das Essayistische nach-

denken liesse, ›ohne es vom Himmel zu holen‹, lohnt es sich entsprechend,

die künstlerische Praxis eines Essayisten zu konsultieren. Auf die Frage, was

seine Arbeitsweise von jener des klassischen Dokumentarfilms unterscheide,

antwortete Farocki in einem Gespräch mit Christoph Hübner, dass er »nicht

die Geschichte, sondern den Diskurs der Geschichte« betrachte.3 Als Beispiel

führt er an, dass er »nicht einen Film über Städte, sondern einen Film über

Postkarten von Städten« ins Auge fassen würde. Um eine Metageschichte er-

zählen zu können,wählt Farocki einen partiellen Zug aus, um an diesem –mit

Adorno gesprochen – »die Totalität aufleuchten [zu] lassen, ohne daß diese

als gegenwärtig behauptet würde«.4 Analog versucht auch diese Arbeit, »spe-

zifischer Phänomene so innezuwerden, daß von ihnen Licht auf das Ganze

fällt«.5 Anstatt direkt zu fragen, was das Essayistische sei, versucht sie, am

Beispiel Farockis etwas über dessen Epistemiken zu erfahren.

Der Lichtmetapher, die das Erkennen nicht auf das Licht, sondern auf

dessen unkontrollierte Reflexion zurückführt, kommt im aufklärungskriti-

schen Programm der Frankfurter Schule und insbesondere in Adornos Phi-

2 Hardison, O. B., »Binding Proteus: An Essay on the Essay«, in The Sewanee Review, Nr.

96/4, 1988, 610-32.

3 Dokumentarisch arbeiten:Modell/Realität. ChristophHübner imGesprächmitHarun Farocki.

Regie: Christoph Hübner, D, 2005.

4 Theodor W. Adorno, »Der Essay als Form«, in Noten zur Literatur (Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, 1958), 36.

5 Theodor W. Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit (1964/65), hg. von

Rolf Tiedemann, Bd. 13,Nachgelassene Schriften. Abteilung IV: Vorlesungen (Frankfurt

a.M: Suhrkamp, 2001), 255.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 13

losophie des Nichtidentischen eine besondere Rolle zu.6 Das »Ganze« illumi-

niert sich einzig aus der Streuung des Lichtes am Partikularen. Es ist dieses

Bewusstsein einer grundsätzlichen Unverfügbarkeit, die zur Bescheidenheit

mahnt in der Vermittlung realweltlicher Phänomene. Anstatt also das »Ewige

im Vergänglichen aufsuchen und abdestillieren« zu wollen, konzentriert sich

Farocki aufs Dokumentieren dieses Vergänglichen.7 Mit Rollenspielen, Kur-

sen, Selbsthilfegruppen, Proben, Übungen, Reenactments und Simulationen

richtet er die Kamera immer wieder auf Situationen, die er als Filmemacher

nicht kontrollieren kann, die vielmehr in ein gesellschaftliches oder institu-

tionelles Gefüge eingelassen sind, das sich einer propositionalen Feststellung

verweigert.8

Der Fokus aufs Partielle geht bei Farockimit einer Kritik an denMethoden

des klassischen Dokumentarfilms einher, die aufs Ganze zielen. Der Glau-

be, dass man beispielsweise einen Menschen darstellen könne, indem man

ihn in unterschiedlichen Settings seines Alltags zeigt, etwa »im Familienkreis

und im Beruf […] dann nochmals beim Gespräch«, komme ihm »zweifelhaft«

vor.9 Diese Methode hinterfrage nicht, »nach welchen Kriterien das eigent-

lich funktioniert«.10 Max Bense – neben Lukács und Adorno eine der wichti-

gen Stimmen im Essaydiskurs – erkennt in dieser Skepsis eine »Krisis gegen

die lächerlichen Eschatologien der Perfektion. Man lügt durch Vollkommen-

heit«.11

6 Die an der Metapher des Lichts reflektierte, grundsätzliche Unverfügbarkeit einer un-

mittelbaren Wahrheit drückt sich auch im Goethewort aus, das Adorno seinem Essay

über den Essay voranstellt: »Bestimmt, Erleuchtetes zu sehen, nicht das Licht!« Aus

dem Fragment gebliebenen Drama Pandora. Adorno, »Der Essay als Form«, 1958, 9.

7 Adorno, 25.

8 Antje Ehmann fasst diesen Zug an Farockis Schaffen in eine unausgesprochene Re-

gel seiner Praxis: »Where reality condenses itself to a test model is where you should

place your camera.« Antje Ehmann, »Working with Harun Farocki’s Work«, in Harun

Farocki: Another Kind of Empathy, hg. von Antje Ehmann und Carles Guerra (London:

Koenig Books, 2016), 23.

9 Dokumentarisch arbeiten: Modell/Realität. R: Christoph Hübner, D, 2005.

10 Dokumentarisch arbeiten: Modell/Realität. R: Christoph Hübner, D, 2005.

11 Max Bense, »Über den Essay und seine Prosa«, in Plakatwelt: vier Essays, hg. von Max

Bense (Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt, 1952), 37. Der vierte kartesischeGrundpfei-

ler der wissenschaftlichen Methode muss auf dem Gebiet essayistischer Praxis aufge-

geben werden: »[…] de faire partout des dénombrements si entiers, et des revues si

générales, que je fusse assuré de ne rien omettre.« René Descartes, Discours de la mé-

thode (1637), hg. von Victor Cousin,Œuvres de Descartes (Paris : Levrault, 1824), 142.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Epistemiken des Essayistischen

Anstatt von einer solchen auszugehen, trägt Farocki vielmehr der Tatsache

Rechnung, dass die Vermittlung eines Gegenstands massgeblich an dessen

Konzeption mitarbeitet. Ins Zentrum der Aufmerksamkeit rückt damit die

allmähliche Verfertigung der Gedanken durch die vermittelnden Praktiken.

Folglich scheint es opportun, bei der Analyse der Verfahrensweise des Essays

nicht nur auf die fertigen Erzeugnisse zu achten, sondern das Forschungs-

feld im Sinne von Robert Musils Begriff des Essayismus als Geisteshaltung

zu erweitern. Es lässt sich hierauf die Frage stellen, unter welchen materi-

ellen, ökonomischen und sozialpolitischen Bedingungen sich eine essayisti-

sche Arbeitspraxis denn formiert – und in wessen Dienst sie sich stellt. Am

Beispiel von Farockis künstlerischer Karriere, die ihren Anfang auf dem Hö-

hepunkt der Studentenbewegung nimmt, kann aus solcher Perspektive eine

Geschichte des Essayistischen aus dem Geiste linker Agitation erzählt wer-

den. Dabei wird das Augenmerk auf jenen Impetus von Farocki zu richten

sein, die Werkzeuge der Ideologiekritik nach innen zu richten und in diesem

Reflexionsprozess die Bedingungen der eigenen Vermittlungspraxis zu hin-

terfragen. In den Fokus gerät dabei mehr und mehr eine Anstrengung gegen

die Konformität und Blindheit in Bezug auf das Allmähliche und Alltägliche,

anstatt Agitation durch Belehrung zu betreiben.

Ein Grossteil von FarockisWerk versammelt sich um das Gravitationszen-

trum der Arbeit und deren visuelle Darstellung.12 Der wiederkehrenden Be-

schäftigung mit der Arbeit liegt selbst eine spezifische Einstellung zur Arbeit

zugrunde, die den meditativen Wiederholungen des Manuellen und Hand-

werklichen eine praktische Erkenntniskraft beimisst.13 In dieser Beharrlich-

keit zeichnet sich ein entscheidender Aspekt von Farockis Vermittlungspra-

xis ab. Wer über Jahrzehnte an ähnlichen Themen arbeitet, um ständig neue

Ansätze und Herangehensweisen zu entwickeln, sorgt sich offenkundig um

mehr, als einen Punkt zumachen. Farockis Hartnäckigkeit ist auf etwas ande-

res als eine intellektuelle, propositionale Erkenntnis aus. Ziel seiner Vermitt-

lung ist nicht bloss ein theoretisches Verständnis, sondern das Einüben der

zugrundeliegenden, kritischen Haltung. Um diesem praktischen Aspekt sei-

ner Epistemologie auf formaler Ebene Nachdruck zu verleihen, versammeln

12 Vgl. Volker Pantenburg, »›Now that’s Brecht at last!‹ Harun Farocki’s Observational

Films«, in Documentary across Disciplines, hg. von Erika Balsom und Hila Peleg (Cam-

bridge: MIT Press, 2016), 143.

13 Nicht ganz zufällig nennen Farocki und Ehmann ihr letztes Projekt Eine Einstellung zur

Arbeit: https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net [12.07.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net
https://www.eine-einstellung-zur-arbeit.net


Einleitung 15

sich die drei Teile dieser Arbeit jeweils unter einem Verb. Wie Wittgenstein

bemerkt, hat Wissen zumeist etwas mit Können, Imstande sein und Verste-

hen zu tun.14 Solches Wissen lässt sich zwar diskursiv thematisieren, lehren

lässt es sich jedoch so wenig wie das Fliegen durch das Studium der Vögel.

Denn das Ziel einer entsprechenden Vermittlungspraxis wäre, um das Bild

des Vogelflugs weiterzudenken, dass die Rezipientinnen selbst das Fliegen

erlernen, dass sie selbsttätig werden, indem sie ihre eigene kritische Stimme

finden.

Unter diesem Aspekt wird mit dem Vergleichen im zweiten Kapitel der

Fokus auf eine der grundlegendsten epistemischen Operationen gerichtet.

Über die drei Stationen des Lehrfilms, der Poetik des Witzes und der Poetik

des Nebeneinanders wird herausgearbeitet, wie Farocki in seinen Arbeiten

eine Weise des Vergleichens entwickelt, die sich mehr und mehr von der Be-

lehrung fortbewegt und schliesslich durch ihre formalen Begebenheiten ge-

radezu eine Selbsttätigkeit in der Rezeption einfordert. Je mehr sie dies tun,

desto offener müssen sie hinsichtlich unvorhergesehener Erkenntnisse sein,

desto mehr müssen sie den Vollzug ihrer jeweils gewählten Methode als au-

tonomesWerkzeug der Erkenntnis begreifen. Entscheidend ist bei diesen Ar-

beiten, dass sie das rechte Mass finden zwischen Steuerung und Öffnung,

zwischen dem rigiden Lehrplan eines programmatischen Agitationsfilms und

einer willkürlichen Montage von Bildern.

Das Wägen und Abwägen, das hierzu notwendig ist, bildet sinnigerweise

eine sprachliche Wurzel des Essays (lat. exagium). Als Symbol des Gleichge-

wichts mahnt die Waage an die feine Arbeit des Tarierens. Ihre Aufgabe be-

steht darin, das Gleichgewicht zu finden, das Mass, an dem sich die Gewichte

zweier Argumente dialektisch aufheben; der Moment also, an dem sie dank

ihrer Beweglichkeit einen schwebenden Stillstand findet. Diese scheinbar pa-

radoxe Wendung ist bezeichnend für eine Praxis, die ihre temporären Zelt-

lager stets zwischen etablierten Diskursfeldern aufschlägt. Das dritte Kapi-

tel ›Aufheben‹ trägt dieser integrierenden Funktion des Essayistischen Rech-

nung, indem es sie unter einemWort thematisiert, das ebenso Ende wie Fort-

bestehen anzeigen kann, das in seiner gegensätzlichen Mehrdeutigkeit Hegel

14 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2011),

§ 150.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Epistemiken des Essayistischen

zufolge auf jenen »spekulative[n] Geist« der Sprache hinweist, der »über das

bloß verständige Entweder-Oder« hinausschreitet.15

In der Epistemologie gelten Paradoxien als unproduktiv, weil sie eine

Sackgasse des logischen Denkens markieren. Sie sind das Produkt eines ver-

gleichenden Denkens, das zwei sich gegenseitig ausschliessende Positionen

zusammenbringt. Will man sich aber das epistemische Potential des Essays

als den Versuch imaginieren, einen Schritt aus der herrschenden Episteme

zu wagen, so muss der Paradoxie eine ganz eigene Erkenntniskraft attestiert

werden. Paradoxien können mit Dieter Mersch gesprochen

als wichtige Instrumente der Einübung in ein anderes Denken beziehungs-

weise in eine andere Weise zu denken angesehen werden, weil ihre ›Fal-

le‹ zwingt, auf die eigenenGrundlagendesDenkens zu rekurrieren unddiese

zu verändern, um andere Auswege zu finden. Sie zwingen damit zur Selbst-

reflexion und womöglich einer ›Konversion‹ der eigenen Denkhaltung.16

Es scheint hier das ethische Moment einer künstlerischen Praxis auf, deren

Versuche sich mitunter als Expeditionen in epistemologische Sperrzonen er-

weisen, an denen alle teilnehmen können, die es mit dem Etablierten und

Festgefahrenen aufzunehmen wagen.

Damit sind die drei Verben benannt, die den Rahmen dieser Untersu-

chung abstecken: kritisieren, vergleichen und aufheben. So zufällig diese

Wahl erscheint, so notwendig ist deren scheinbare Beliebigkeit. Sie folgt

nicht der Übersichtslogik eines vorhersehbaren, analytischen Rasters, folgt

keiner minutiösen Chronologie und erhebt keine Ansprüche auf Vollstän-

digkeit. Vielmehr bezeichnen die Verben drei im Gegenstand vorgefundene

Praktiken, im Lichte deren Erforschung sich die Konturen eines Ganzen

abzeichnen, das wie ein Vogel flatternd auffliegt, wenn man es umfassend

begreifen will.

15 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im

Grundrisse (1830)Erster Teil:DieWissenschaft der Logikmit denmündlichenZusätzen (Frank-

furt a.M.: Suhrkamp, 1986), 205.

16 Dieter Mersch, »Kreativität und Paradoxie«, in Ressource Kreativität. 150 Anstiftungen

zum Querdenken, hg. von Paolo Bianchi (Rossdorf: TZ-Verlag, 2017), 167.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 17

Vom Essay zum Essayismus

Seit seiner Erfindung durch Michel de Montaigne im 16. Jahrhundert war der

Essay stets Gegenstand seiner eigenen Reflexion. Richtig Fahrt nahm des-

sen theoretische Reflexion indessen in der literarischen Moderne auf. Jene

fand keineswegs in etablierten wissenschaftlichen Diskursen statt, sondern

artikulierte sich selbst in der Form des Essays. Entscheidend im Verständnis

dieser frühen Theoretisierung, deren Grundannahmen noch im gegenwärti-

gen Diskurs aktuell sind, ist die ethische Dimension des Schreibens. Bei den

›klassischen‹ Essayisten der Moderne handelte es sich um Autoren, die den

Essay nicht bloss als eine weitere Form in einem Repertoire von Textsorten

verstanden. Vielmehr drängte sich die Reflexion des eigenen Schreibstils zur

Theoretisierung einer unerlässlichen Arbeitsweise immer mehr auf. Im le-

bensphilosophischen Programm Georg Simmels oder Wilhelm Diltheys ver-

dichtet sich eine bereits im 19. Jahrhundert zunächst durch die Frühromanti-

ker geäusserte Kritik an einer allzu methodisch geschliffenen, szientifischen

Schreibform der Aufklärung.17 Poetiken wie jene von Friedrich Schlegel oder

Novalis fanden ihren Ausdruck nicht in einem stringent-narrativ und logisch

subordinierenden Verfahren, sondern im Aphorismus und dem Fragment.18

Philosophenwie Arthur Schopenhauer oder Friedrich Nietzschemachten die-

se Formen schliesslich auch für eine geisteswissenschaftliche Arbeit produk-

tiv.

Für Autoren wie Georg Simmel, Robert Musil, Georg Lukács, Walter Ben-

jamin oder Theodor Adorno bedeutete der Essay nicht einfach einen Schreib-

stil, sondern ein genuines Erkenntnisverfahren, das sich gegen den »Leergang

der Methode« stellt – wie es Simmel in seinem 1911 erschienenen Essay Der

Begriff und die Tragödie der Kultur nennt. Die Tragödie der Kultur liegt Simmel

zufolge im Umstand, dass jeglicher kulturellen Praxis eine Logik inhärent ist,

17 Vgl. Matthias Christen, »Essayistik undModernität: Literarische Theoriebildung in Ge-

org Simmels ›Philosophischer Kultur‹«, in Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwis-

senschaft und Geistesgeschichte 66 (1992): 129-59; Birgit Nübel, Robert Musil: Essayismus

als Selbstreflexion der Moderne (New York: De Gruyter, 2006), 86ff.

18 Georg Lukács nimmt hier eine gesonderte Stellung ein. Er gehört zwar zu den ersten

Theoretikern des Essays, schwört der Lebensphilosophie seiner Zeit jedoch ab, indem

er im Bruch mit der Aufklärung eine Herabsetzung von Verstand und Vernunft erken-

nen wollte, dessen Irrationalismus ein Nährboden für den Faschismus bedeute. Vgl.

Lukács, Georg. Die Zerstörung der Vernunft. Berlin: Aufbau-Verlag, 1954.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Epistemiken des Essayistischen

die sich verselbständigt und in ihrer Konsequenz einen Zwang auf jene aus-

übt, die sie hervorgebracht haben:

Hier gründet sich der Fetischdienst, der seit längerer Zeit mit der »Metho-

de« getrieben wird – als sei eine Leistung schon allein durch die Korrektheit

ihrer Methode wertvoll; dies ist das sehr kluge Mittel für Legitimation und

Schätzung unbegrenzt vieler Arbeiten, die von dem noch so weitherzig ge-

fassten Sinn und Zusammenhang der Erkenntnisentwicklung abgeschnürt

sind.19

Dass solche Angriffe auf den Status quo eines sich immer stärker ausdif-

ferenzierenden Wissenschaftsbetriebes mitunter existenzielle Dimensionen

annehmen, zeigt sich darin, dass Simmel, Lukács und Benjamin aufgrund

der unorthodoxen Form ihrer Texte auf angestrebte akademische Grade

verzichten mussten. Im Unwillen, sich trotz solcher Sanktionierungen mit

den Instrumenten und Erkenntnisverfahren beglaubigter wissenschaftlicher

Methodik abzufinden, liegt das ethische Moment des von der Wissenschaft

langhin lediglich als Textgenre erforschten Essays. Bei Farocki lässt sich

eine durchwegs vergleichbare Situation erkennen, wenngleich es bei ihm

nicht dogmatische Wissenschaftsdiskurse, sondern die formalen Zwänge

öffentlich-rechtlicher Rundfunkanstalten, der Filmförderung und eines

kommerzialisierten Kinos sind, gegen die er mit seiner Praxis Einspruch

erhebt.

RobertMusil schöpft inDerMann ohne Eigenschaftenmit demEssayismus –

nicht ganz ohne Ironie – einen neuen Ismus für das zu beschreibende Phä-

nomen der Moderne.20 Der Essayismus soll eine Schwebe respektive Un-

entschiedenheit im Erkenntnisprozess bezeichnen, die Naturwissenschaft im

Positivismus und Kunst im Subjektivismus ständig zu überwinden trach-

ten. Dieser nach allen Seiten hin geöffnete Zustand ist eine Empfindung, in

der weder Denken noch Fühlen nach gewohnten Mustern ablaufen. Da gibt

es »weder wahr noch falsch, weder vernünftig noch widervernünftig« und

19 Georg Simmel, Philosophische Kultur (Leipzig: Alfred Kröner Verlag, 1919), 247. Zurecht

bemerkt Christen, dass sich Passagen aus Simmels Werk als Prolepse zu Adornos und

HorkeimersDialektik der Aufklärung lesen lassen; vgl. Christen, »Essayistik undModer-

nität«, 1992, 134.

20 Es gibt einigen Grund zur Annahme, dass Musil das 62. Kapitel, in dem der Begriff des

Essayismus ausgebreitet wird, als Auseinandersetzung mit Simmels Philosophie Kultur

von 1911 verfasste. Vgl. Klaus Christian Köhnke, Der junge Simmel in Theoriebeziehungen

und sozialen Bewegungen (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1996), 239f.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 19

»nichts ist dem fremder als die Unverantwortlichkeit und Halbfertigkeit der

Einfälle, die man Subjektivität nennt«.21 Es ist bezeichnend, dass aus die-

sem Zustand keine Überzeugung gewonnen werden kann. Denn diese lie-

fe stets Gefahr, »bei besserer Gelegenheit zur Wahrheit erhoben, ebenso gut

aber auch als Irrtum erkannt« zu werden.22 Gerade um solche Zielgericht-

etheit geht es nicht. Ulrich sucht im Essayismus nebst der Wissenschaft und

der Kunst einen dritten Weg, der »gegen das logische Ordnen, gegen den

eindeutigen Willen, gegen die bestimmt gerichteten Antriebe des Ehrgeizes

wirkte«.23

Bei all dieser negativen Beschreibung des Zustandes verwundert es kaum,

dass die Funktion dieses Essayismus eine negative ist. Zum Ende des 62.

Kapitels wird sie im Umstand angedeutet, dass er Ulrich bei seiner wissen-

schaftlichen Arbeit verlangsamt und daran hindert, seinen ganzenWillen ein-

zusetzen. So wirkt er als »unterirdische Bewegung«, die den Status quo de-

stabilisiert und kritisch hinterfragt.24 Die Funktion von Musils Essayismus

liegt damit nicht fern von jener Ketzerei, mit der Adorno seinen Essay über

den Essay abschliessen wird.25 Das zeigt sich nicht zuletzt in wortwörtlichen

Übereinstimmungen. So ist es bei beiden eine »Konstellation« von Begriffen

und Umständen, die einen Gegenstand in der Form eines beweglichen »Kraft-

felds« erkennbar macht.26 Musil findet in der Konstellation noch vor Adorno

und Bense die Metapher für die essayistische Tugend, »ein Ding von vielen

Seiten« zu nehmen, »ohne es ganz zu erfassen«.27

Musil mag mit dem Essayismus den Begriff geprägt haben, der den Es-

say von einem textuellen zu einem kulturellen Phänomen erhob – er war al-

lerdings weder der Erste noch blieb er der Letzte, der im Essay einen spe-

zifisch modernen Zustand erkannte. Alexander von Gleichen-Russwurm zog

beispielsweise bereits 1904 eine Parallele zwischen dem modernen Menschen

und dem Essay, indem er behauptete, dass dieser neugierig »vom Genuss zur

Kenntnis [schreite], indem er das Ding von allen Seiten beleuchtet«.28 Auch

21 Robert Musil, Der Mann Ohne Eigenschaften (Berlin: Rowohlt, 1957), 260.

22 Musil, 260.

23 Musil, 260.

24 Musil, 263.

25 Adorno, »Der Essay als Form«, 1958, 49.

26 Musil, DMoE, 1957, 257; Adorno, »Der Essay als Form«, 1958, 30 & 37.

27 Musil, DMoE, 1957, 257.

28 Alexander von Gleichen-Russwurm, Der Essai, hg. von Josef Ettlinger, Bd. 6, Das Litte-

rarische Echo (Berlin: Egon Fleischei & Co, 1904), Spalte 751.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Epistemiken des Essayistischen

Lukács bemerkt, dass die kritische »Denkungsart und ihre Darstellung« um

die Jahrhundertwende »bei den meisten Kritikern […] auch zur Lebensstim-

mung geworden«29 sei, und Bense nennt den Essay eine »Geistesverfassung«,

eine ethische und »existentielle Kategorie« des menschlichen Geistes.30

Insofern scheint es beinahe verwunderlich, dass die in den 1950er Jahren

einsetzende akademische Auseinandersetzung mit dem Essay diesem Um-

stand zunächst einmal kaum Beachtung schenkt. Der akademische Zugriff

auf das Phänomen Essay lässt sich grob besehen in drei Forschungsphasen

einteilen. Zahlreiche Arbeiten der 1950er und 60er Jahre wenden sich dem

Essay aus einer gattungstheoretischen Perspektive zu.31 Diese Forschungs-

phase ist um eine »ahistorische Typologie des Essays bemüht«32, die diesen

als »textuell-stilistische Kategorie« trennscharf von anderen Textsorten zu un-

terscheiden versucht.33 Erst in den 1990er Jahren, also beinahe ein Jahrhun-

dert nach den ersten essayistischen Selbstreflexionen, lässt sich ein erneutes

Interesse am Essay erkennen, das diesen weniger als textuelles denn kultu-

relles Phänomen zu beschreiben versucht. Wolfgang Müller-Funk konstatiert

in seiner 1995 vorgelegtenMonographie Erfahrung und Experiment, dass Beiträ-

gen, die »vornehmlich den Essay mehr oder minder als Gattung dingfest zu

machen suchten […], jener spezifisch essayistische Erkenntnismodus, der an

keine bestimmte literarische Gattung gebunden ist«, entgangen sei.34 Auch

Christian Schärf zieht in seiner 1999 erschienenen Geschichte des Essays ange-

sichts der gattungsdefinitorischen Bemühungen der älteren Forschung den

Schluss, dass diese den Essayismus »zu strikt […] auf seine einzelnen Mani-

festationen, die Essays, bezogen« hätten.35 Unter dem Einfluss einer sich in

29 Georg Lukács, »Über Wesen und Form des Essays«, in Die Seele und die Formen: Essays,

hg. von Georg Lukács (Berlin: Fleischel & Co, 1911), 33f.

30 Bense, »Über den Essay und seine Prosa«, 1952, 36f.

31 Stellvertretend für die Fülle der Publikationen sei hier auf das umfangreicheWerk Lud-

wig Rohners verwiesen: Ludwig Rohner, Der deutsche Essay: Materialien zur Geschichte

und Ästhetik einer literarischen Gattung (Neuwied, Berlin: Luchterhand, 1966).

32 Nina Hahne, Essayistik als Selbsttechnik: Wahrheitspraxis im Zeitalter der Aufklärung (De

Gruyter, 2015), 36; Vgl. Wolfgang Braungart und Kai Kauffmann, Hg., Essayismus um

1900, Heft 50 (Heidelberg: Winter, 2006), VIII.

33 Christoph Ernst, Essayistische Medienreflexion: die Idee des Essayismus und die Frage nach

den Medien (Bielefeld: transcript, 2005), 21.

34 Wolfgang Müller-Funk, Erfahrung und Experiment: Studien zu Theorie und Geschichte des

Essayismus (Berlin: Akademie Verlag, 1995), 17.

35 Christian Schärf, Geschichte des Essays: von Montaigne bis Adorno (Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht, 1999), 10.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 21

den 90er Jahren zusehends für kulturtheoretische Fragen öffnenden Sprach-

wissenschaft tritt bei Müller-Funk und Schärf die konkrete Textarbeit in den

Hintergrund. Sie versuchen, den Essay nicht als Gattung, sondern als Geis-

teshaltung beschreibbar zu machen.

Diese Herangehensweise stösst nach der Jahrtausendwende wiederum

auf scharfe Kritik in einer dritten Forschungsphase. In dem 2006 erschiene-

nen Sammelband von Wolfgang Braungart und Kai Kauffmann zum Essayis-

mus um 1900 findet sich der Einwand, dass die Verknüpfung von »ästhetischen

und rhetorischen Formen des Schreibens« und die kritische Position gegen-

über rationalen, szientistischen und objektivistischen Methoden in Studien

wie derjenigen Müller-Funks zwar »oft betont, aber kaum herausgearbeitet«

worden sei.36 Der Sammelband bedeutet eine Kehrtwende innerhalb der Es-

sayforschung, die die Forschungsrichtung bis in die jüngste Zeit entscheidend

prägt.37 Braungart und Kauffmann nennen ihren Forschungsgegenstand nun

Essayistik, womit weder ein Modus der Erkenntnis noch eine Gattung noch

eine Geisteshaltung bezeichnet wird. Essayistik bedeutet die mit den altbe-

kannten Mitteln der Philologie beschreibbare, individuelle Praxis des Essay-

schreibens. Sie plädieren für eine Essayforschung, die den ursprünglichen

Impetus der Konturierung einer essayistischen Poetik vom Überzeitlichen in

eine historische Begrenzung retten will.38 Braungart und Kauffmann stellen

sich explizit gegen jene Forschungsbeiträge, die den Essayismus als originä-

ren Modus der Erkenntnis verstehen, nicht weil sie dieses Unterfangen an

36 Braungart und Kauffmann, Essayismus um 1900, 2006, VIII. Analog dazu heisst es bei

Simon Jander: »[…] die Inthronisierung des Essayismus [stützt sich] als Leitbegriff mo-

dernen Denkens auf einen evokativen und normativen Jargon, der dessen gedankli-

che und ästhetische Überlegenheit und Subversivität mehr beschwört als expliziert.«

Simon Jander, Die Poetisierung des Essays: Rudolf Kassner –Hugo von Hofmannsthal – Gott-

fried Benn (Heidelberg: Winter, 2008), 23.

37 Seit 2006 sinddreiweitere Sammelbände erschienen, die sich allesamtderselbenZeit-

periode widmen: Marina Brambilla, Wege des essayistischen Schreibens im deutsch-

sprachigen Raum (1900 – 1920) (Amsterdam, u.a.: Rodopi, 2010); Sławomir Leśniak,

Essay und Essayismus: die deutschsprachige Essayistik von der Jahrhundertwende bis zur Post-

moderne (Gdańsk: Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, 2015); Michael Ansel, Jür-

gen Egyptien, und Hans-Edwin Friedrich, Der Essay als Universalgattung des Zeitalters:

Diskurse, Themen und Positionen zwischen Jahrhundertwende und Nachkriegszeit (Leiden,

Boston: Brill Rodopi, 2016).

38 Vgl. Braungart und Kauffmann, Essayismus um 1900, 2006, IX.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Epistemiken des Essayistischen

sich kritisieren, sondern weil die entsprechenden Beiträge schlicht »unbe-

friedigend« in Bezug auf ihre Versprechen blieben.39

Alle drei Forschungsphasen entwickeln eigene Strategien, wie sie sich ih-

rem Gegenstand nähern. Rückblickend erweisen sich gewisse Strategien als

produktiver als andere, um etwas über den Essay in Erfahrung zu bringen,

und es gilt, aus den jeweiligen Stärken respektive Versäumnissen zu lernen.

Bezeichnend für die gattungstheoretische Auseinandersetzung mit dem

Essay ist beispielsweise eine normative Komponente, die darum bemüht ist,

›gute‹ von ›schlechten‹ respektive ›falsche‹ von ›richtigen‹ Essayisten ausein-

anderhalten zu können.40 Dass eine solche Forschungsmethode für das Ver-

ständnis des Essays kaum dienlich sein kann, bemerkt Richard Exner in sei-

ner Rezension von Bruno Bergers BuchDer Essay: FormundGeschichte von 1964,

das ohne Zweifel den Höhepunkt einer normativen Gattungsklassifikation

darstellt:

Der Essay hat manche anderen Formen absorbiert, symbiotisch mit man-

chen von ihnen existiert, und man kann sich die Sicht auf diese Phänomene

nicht besser verbauen als durch den ständigen Gebrauch der Worte ›echt‹

und ›unecht‹.41

Dieser Sicht auf den Essay entgehen notwendig all jene Elemente, die sie

mit anderen, verwandten Formen verbinden.Wie Exner beispielsweise wenig

später feststellt, sieht Berger »vor lauter ›echtem Essay‹ den Essay-Charakter

des Fragmentes (Schlegel, Novalis) nicht«.42

Interessanterweise lässt sich bei der frühen Forschung zum Filmessay ein

vergleichbarer Ansatz feststellen. Phillip Lopate gehörte zu den Ersten, die

sich dem Phänomen des Essayfilms in einem akademischen Umfeld widme-

ten. In seinem viel beachteten Aufsatz In Search of the Centaur macht er sich

39 Braungart und Kauffmann, IX.

40 Vgl. Hahne, Essayistik als Selbsttechnik, 2015, 37; Georg Stanitzek, Essay – BRD (Berlin:

Vorwerk 8, 2011), 53. So beispielsweise bei: Bruno Berger, Der Essay: Form und Geschich-

te (Bern: Francke, 1964); Georg Negwer, Essay und Gedanke. Beitrag zur Erforschung der

Problematik des Essays am Beispiel der französischen Essayistik (Berlin: Univ. Diss., 1953),

7; Peter M. Schon, Vorformen des Essays in Antike und Humanismus: ein Beitrag zur Entste-

hungsgeschichte der Essays von Montaigne (Wiesbaden: Steiner, 1954), 6.

41 Richard Exner, »Review of Der Essay. Form und Geschichte von Bruno Berger«, in Zeit-

schrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 95, Nr. 3 (1966): 141.

42 Exner, 141.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 23

auf die Suche nach der »puren« Form des Essayfilms.43 Es geht ihm darum,

»to weed out the true essay-films from those that have merely a tincture of

essayism«.44 Beide Forschungsansätze werden zu diesem Vorgehen genötigt

durch ihren Anspruch, eine Gattung zu definieren, d.h. ihren Gegenstand

möglichst tunlichst von benachbarten, verwandten und ähnlich funktionie-

renden Schreibstilen oder künstlerischen Verfahren abzugrenzen.

Die Schwierigkeit eines exakt umgrenzten Essaybegriffs lässt sich aber

auch als Chance begreifen. Dazu bedarf es jedoch einer leichten Verschie-

bung der Perspektive. Als erfolgversprechendere Forschungsfrage drängt sich

auf, weshalb es geradezu ein konstitutives Merkmal essayistischer Verfahren

zu sein scheint, aus zu eng definierten Gattungsgrenzen auszubrechen. Die

Beobachtung, dass sich um den Begriff des Essays zahlreiche andere lagern,

die sich nur schwer davon abgrenzen lassen, ist die Initialzündung eines me-

taästhetischen Zugriffs:45 Es sind hier offenkundig Verfahren am Werk, die

produktiv hinsichtlich einer Fülle von Textsorten und in verschiedenen Medi-

en sind. In den Fokus einer entsprechenden Forschung geraten Aspekte des

Essayistischen, die sich über Gattungsgrenzen hinweg als Spielformen des

Essays erkennen lassen.DieseHerangehensweise setzt notwendigerweise an-

dere Akzente bei der Methodik, mit der sie dem Phänomen des Essays begeg-

nen will. Ins Zentrum rücken Fragen nach der epistemischen Tragweite des

Essayismus, die auf diesen als Prinzip jenseits einer spezifischen formalen

Ausprägung verweisen. Den Essay im Sinne Musils als eine Geisteshaltung

zu verstehen, mag eine neue Perspektive eröffnen, ist aber auch mit der Ge-

fahr verbunden, ihn auf die Individualität eines Autorsubjekts zu reduzieren.

43 Phillip Lopate, »In Search of the Centaur: The Essay-Film«, in The Threepenny Review, Nr.

48 (1992): 19.

44 Lopate, 19. Paul Arthur verfolgt nebst Lopate einen vergleichbaren Ansatz mit quali-

tativem Anspruch. Vgl. Paul Arthur, »Essay Questions: From Alain Resnais to Michael

Moore«, in Film Comment, Nr. 39 (2003): 58-62. Auch Timothy Corrigan, der 2011 etwa

zeitgleich mit Rascaroli eine der ersten genuin dem Essayfilm gewidmeten Mono-

grafien publizierte, sieht »the importance of differentiating the essay film from other

film practices« als eine der Hauptaufgaben seiner Arbeit an (Timothy Corrigan: The

Essay Film: FromMontaigne, After Marker. (New York: Oxford University Press), 2011, 5).

45 Es gibt unzählige Begriffe für kleinere Schriften, die ihren Gegenstand nicht zu ergrün-

den suchen. Der Essay lässt sich nur unbefriedigend vom Aperçu, Aphorismus, Kom-

mentar, der Darstellung, Kritik, Skizze oder dem Feuilleton abgrenzen. Annemarie Au-

er zählt ihn ihrem Essay über den Essay ganze 46 verwandte Formen auf. Vgl. Annema-

rie Auer, Die kritischen Wälder: ein Essay über den Essay (Halle (Saale): Mitteldeutscher-

Verlag, 1974), 89ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Epistemiken des Essayistischen

Dadurch würde jedoch die Sicht auf eine genuine Erkenntnisweise im glei-

chen Masse verstellt, wie es das Projekt einer formalen Gattungsdefinition

tun würde. Die Fokussierung dieser Arbeit gilt deshalb nicht Harun Farocki,

sondern seiner essayistischen Praxis.

Praxis

Im Fokus dieser Untersuchung soll im Folgenden weder eine Form noch ein

Autorsubjekt stehen, sondern eine Praxis. Einen ersten Hinweis darauf, dass

der Begriff der Praxis besonders geeignet scheint, um sich Farocki zu nähern,

findet sich in dessen Subversion eines klassischen Autorbegriffs. Im Kapitel

Autorschaft im Kollektiv wird dessen Produktionsethos im Geiste der Agitation

herausgearbeitet, indem der individuelle Ausdruck in den Dienst eines kol-

lektiven Anliegens gestellt wird. Farockis Filme sind geprägt von dieser per-

sönlichen Zurücknahme. Sie stellt die Grundlage dar für eine künstlerische

Praxis, die nicht die Autorschaft als geniale, schöpferische Instanz installiert,

sondern diese sowohl im Produktionsprozess als auch gegenüber den Rezipi-

enten zugunsten eines stets fortschreitenden Erkenntnisprozesses enthierar-

chisiert; eine Kunst, die nicht durch eine ästhetische Vereinnahmung Staunen

über eine künstlerische Fertigkeit erzeugen will, sondern sich fürs Staunen

über das Fremdwerden des Alltäglichen, des Übersehenen und vielleicht zu

Unrecht Akzeptierten einsetzt.46

Was aber sind die Implikationen einer solchen Herangehensweise für die

Belange einer kulturtheoretischen Arbeit? Für die Exponenten des Harun Fa-

rocki Instituts, die sich in ihrer Forschung zu Farocki ebenfalls am Praxisbe-

griff orientieren, bedeutet dies, »stets Bedingungen (ökonomisch, politisch,

sozial, diskursiv) der eigenenMöglichkeit und die Mittel des Produzierens als

Teil des Projekts zu reflektieren«.47 Entsprechend sollen im Folgenden nicht

46 Bayer-Wermuth verfolgt in ihrem Buch einen vergleichbaren Ansatz: »Während der

Begriff des Essays als Mittel der Kategorisierung für eine Gattung undeutlich bleibt,

kann er hinsichtlich einerMethodik oder Praxis fruchtbar gemachtwerden. Der Begriff

lässt es zu, über die Subjektivierung auch den Umgang mit Material an der Person

des Autors, also als Schaffensprozess, zu untersuchen.«Monika Bayer-Wermuth,Harun

Farocki: Arbeit (München: Silke Schreiber, 2016), 96.

47 Tom Holert, Doreen Mende, und Volker Pantenburg, »Bausteine produzieren. Das Ar-

beitspapier ›Was getan werden soll‹«, in What Ought to be Done/Was getan werden soll

(Berlin: Motto Books, 2017), 19. Bayer-Wermuth verfolgt in ihrem Buch über Farocki

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 25

nur Farockis Werke, seine Filme, Sendungen, Texte, Hörspiele und Installa-

tionen und deren Poetik beigezogen werden, sondern auch die Umstände

der Produktion, seine Arbeitsmethoden, seine Lehre genauso wie seine po-

litischen Reflexionen.

Farocki stellt sich insbesondere in seiner frühen Arbeitsphase in den 60er

und 70er Jahren, in vielerlei Hinsicht im Zeichen seiner Zeit, explizit in einen

marxistisch-materialistischen Kontext. Mit dem Begriff der Praxis verbindet

schon Marx das Anliegen, dass sich die Philosophie ihres Gegenstandes nicht

in der abstrakten Anschauung, sondern als »menschliche sinnliche Thätig-

keit« annehmen soll.48 In seinen Thesen über Feuerbach legt er interessanter-

weise ein der Definition des Essays nicht unähnliches Problem dar. In sei-

nem Bestreben, »das religiöse Wesen in das menschliche Wesen« aufzulösen,

sieht sich Feuerbach Marx zufolge zu einer Reihe von Abstraktionen gezwun-

gen, die das menschliche Individuum schliesslich einfach voraussetzen und

wonach »das menschliche Wesen nur als ›Gattung‹, als innere stumme, die

vielen Individuen bloß natürlich verbindende Allgemeinheit gefasst werden«

kann.49 Das menschliche Wesen aber – und hier artikuliert sich Marx’ neue

Perspektive – »ist kein, dem einzelnen Individuum innewohnendes Abstrak-

tum. In seinerWirklichkeit ist es das Ensemble der gesellschaftlichen Verhält-

nisse.«50 Entsprechend pocht Marx auf die Notwendigkeit, diese Verhältnisse

zu verstehen und im Sinne der Umwälzung der Produktionsverhältnisse ak-

tiv auf sie einzuwirken – was sich freilich in der berühmt gewordenen letzten

These artikuliert: »Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpre-

tirt; es kommt aber darauf an, sie zu verändern.«51

Setzt diese Arbeit den Begriff der Praxis und nicht wie Adorno etwa je-

nen der Form in ihr Zentrum, so geschieht dies auch mit Blick auf den in der

Studentenbewegung ausgefochtenen Konflikt zwischen Theorie und Praxis.

einen vergleichbaren Ansatz: »Während der Begriff des Essays als Mittel der Katego-

risierung für eine Gattung undeutlich bleibt, kann er hinsichtlich einer Methodik oder

Praxis fruchtbar gemacht werden. Der Begriff lässt es zu, über die Subjektivierung

auch den Umgang mit Material an der Person des Autors, also als Schaffensprozess,

zu untersuchen.« Bayer-Wermuth, Harun Farocki: Arbeit, 2016, 96.

48 KarlMarx, »Thesen über Feuerbach«, in Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen

deutschen Philosophie von Friedrich Engels (Stuttgart: J. H. W. Dietz, 1888), 69.

49 Marx, 71.

50 Marx, 71.

51 Marx, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Epistemiken des Essayistischen

Farocki betrachtet die Kritische Theorie der Frankfurter Schule und insbe-

sondere Adorno als einen »wichtigen Lehrer, eine selbst gewählte Vaterfigur

sogar« – von der er sich aber emanzipieren musste, »denn er glaubte nicht,

dass eine Revolution möglich war«.52 Scheint sich Farocki mit seiner in der

Agitation verwurzelten Kunst für denWeg dermarxistischen Praxis entschie-

den zu haben, so wird es im Folgenden auch darum gehen, eine dialektische

Entwicklung aufzuzeigen, in deren Verlauf sich die Grenzen der Dichotomie

Praxis/Theorie zusehends aufheben. Der sich dabei entwickelnde Praxisbe-

griff weist entsprechend über seine ideologisch motivierte Beschlagnahmung

während der Studentenbewegung hinaus und überwindet jene von Adorno

monierte »Intoleranz gegen den Gedanken, dem nicht sogleich die Anwei-

sung zu Aktionen beigesellt ist«.53

Für einen starken Praxisbegriff spricht mit Blick auf die Epistemik essay-

istischer Verfahren schliesslich die Erweiterung des Wissensbegriffs. Der von

Theodore Schatzki und anderen 2001 im gleichnamigen Sammelband ausge-

rufenePractice Turn steht für einenWandel in derWahrnehmung vonWissens-

beständen.54 Organisiert sich eine in der Theorie verankerte Wissenschaft

traditionell eher um propositionales, explizites Wissen, richten praxeologi-

sche Ansätze vermehrt ein Augenmerk auf performative, implizite respektive

empraktische Wissensbestände.

Bereits Aristoteles hat in der Nikomachischen Ethik begonnen, die Ver-

wendung der im Griechischen vorhandenen Lexeme fürWissen zu systemati-

sieren. Er unterscheidet sechs verschiedene Formen des Wissens: téchne für

praktisches Können, theoría und epistēmē für theoretisches, wissenschaft-

liches Wissen, sophía für philosophische Weisheit, nous für intuitive Ver-

52 Harun Farocki und Christa Blümlinger, Ein ABC zum Essayfilm (Berlin: Harun Farocki In-

stitut & Motto Books, 2017), 3. Adorno hat diesen Umstand bekanntermassen selbst

reflektiert: »Wir (»wofür der Name Frankfurter Schule sich eingebürgert hat«) hätten

zwar Elemente einer kritischen Theorie der Gesellschaft entwickelt, wären aber nicht

bereit, daraus die praktischen Konsequenzen zu ziehen.« Theodor W. Adorno, »Resi-

gnation«, in Gesammelte Schriften, Bd. 10/2 (Frankfurt a.M, 1977), 794.

53 Theodor W. Adorno, »Marginalien zu Theorie und Praxis (1969)«, in Gesammelte Schrif-

ten, Bd. 10/2 (Frankfurt a.M, 1977), 795.

54 Theodore R. Schatzki, »Introduction«, in The practice turn in contemporary theory, hg. von

Theodore R. Schatzki, Karin Knorr Cetina und Eike von Savigny (London: Routledge,

2005), 10.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 27

nunft und schliesslich die phrónēsis für praktische, ethische Klugheit.55 Da-

mit zeichnet er ein Spektrum desWissens, das über das Sagbare hinausweist.

Wissen ist also nicht nur, was sich in Büchern finden undmittels Sprache ver-

mitteln lässt (propositionales Wissen), sondern umfasst beispielsweise auch

das Wissen um den Klang eines Instruments, wie man eine Sprache spricht

oder wie man rechnet und zählt etc. Wissen ist insofern zu grossen Teilen

unabhängig von einemWahrheitswert, auf den hin insbesondere das theore-

tische Wissen abzielt.56

Dies konfrontiert die traditionellen Wissenschaften mit dem Umstand,

dass sich Erkenntnisse mithin nicht mehr in Sprache übersetzen lassen, da

sie an eine spezifische Praxis gebunden sind. Die künstlerische Forschung

macht den Standpunkt stark, dass neben den traditionellen Formen von rein

sprachlichen Forschungsprojekten auch künstlerische Verfahren einen epis-

temisch wertvollen Beitrag zur Forschung leisten könnten. Dabei geht es zu-

nächst darum, mit der Vorstellung zu brechen, dass »die nicht-diskursive Art

und Weise, in der der Inhalt präsentiert wird, mutmasslich seine Irrationali-

tät verrät«.57

Da die vorliegende Arbeit jedoch nicht »Forschung durch die respektive

in der Kunst«, sondern »Forschung über die Kunst« betreibt, steht sie vor

einer anderen Herausforderung.58 Es gilt, innerhalb der Möglichkeiten pro-

positionaler Verfahren eine adäquate Methode auszubilden, um jenen impli-

ziten, stillen, d.h. nicht-sprachlichen Teil am Forschungsgegenstand nicht zu

überhören. Dass Farockis Praxis im Folgenden anhand dreier Verben aufge-

fächert wird, soll eine Sensibilisierung für diese Problematik anzeigen: dass

sich mitunter gerade dasjenige an Farockis Vermittlungspraxis einer sprach-

lichen Fixierung widersetzt, was sie auszeichnet.

55 Andrea Albrecht, »Zur textuellen Repräsentation von Wissen am Beispiel von Platons

Menon«, in Literatur undWissen, hg. von Tilmann Köppe, 2011, 141.

56 Vgl. Albrecht, 142.

57 Henk Borgdorff, »Die Debatte über Forschung in der Kunst«, in Künstlerische Forschung:

Positionen und Perspektiven, hg. von Anton Rey und Stefan Schöbi (Zürich: Ipf, 2009), 39.

58 Vgl. Borgdorff, 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465912-001 - am 13.02.2026, 21:52:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

