Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

Seongha Hong

1. Einfihrung

Wortlich kénnen wir das Unbewusste als eine Personlichkeitsschicht
definieren, in der aus dem Bewusstsein verdringte Konflikte und Span-
nungen verwahrt werden. Das bedeutet, dass wir im unbewussten Zu-
stand keinen Bewusstseinssakt vollziehen und auf das Phdnomen des
Unbewussten nicht reflektieren konnen. Wie Fink erldutert, »sind die
unter dem Titel des sUnbewufStenc« sich meldenden Probleme in ihrem
eigentlichen Problemcharakter erst zu begreifen und methodisch zu-
reichend zu exponieren nach der vorgingigen Analytik der >Bewuf3t-
heit« (Husserl 1954, 473).

Gewohnlich wird Husserls Philosophie als eine Bewusstseinsphi-
nomenologie gekennzeichnet. Husserl hat sich mit der Struktur des
Bewusstseins befasst und wollte das traditionelle philosophische Pro-
blem des Konflikts zwischen Subjekt und Objekt tiberwinden. Im Ver-
gleich zum Bewusstsein hat Husserl das Phdnomen des Unbewussten
nicht systematisch untersucht, aber geniigend Material dariiber hinter-
lassen. Hingegen wird bei Fink das Thema des Unbewussten nur an
wenigen Stellen behandelt. Dieser Sachlage zum Trotz versucht die
vorliegende Studie, das Phanomen des Unbewussten bei Husserl und
Fink im Hinblick auf die Welt zum Thema zu machen. Der Bereich, der
hierbei angesprochen ist, ist in der bisherigen Forschung immer noch
zu wenig beriicksichtigt.

104

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink
2. Das Phianomen des Unbewussten bei Husserl
2.1 Das Unbewusste als Grenzmodus des Weltbewusstseins

Husser] begann mit einer radikal beschreibenden Phanomenologie,
und seine wissenschaftliche Arbeit schloss mit dem Konzept der trans-
zendentalen Phdnomenologie ab. Der transzendentale Phénomen-
begriff bei Husserl ist »durch den Intentionalititsbezug zwischen dem
transzendentalen Subjekt und seinen Noesen einerseits und dem noe-
tischen Gegenstandspol andererseits charakterisiert« (von Herrmann
1971, 25); der kosmologisch angelegte Phanomenbegriff bei Fink ist
hingegen durch die kosmologische Differenz zwischen Welt und bin-
nenweltlichem Seienden bestimmt.

Husserl unterscheidet in Bezug auf das Ich zwischen einem wa-
chen und einem schlafenden Ich. Diese Differenzierung ist entschei-
dend fiir das Verstdndnis des unbewussten Phanomens. In Husserls
transzendentaler Phinomenologie steht das Ich auf dem Boden der vor-
gegebenen Welt, es hat Interesse an der Welt. Das Ich als Zentrum von
Interessen ist ein waches und aktives Ich, hingegen besagt das interes-
selose Ich ein schlafendes und passives. Das Leben weist einen engen
Bezug zum Interesse auf, insofern es in seiner urspriinglichen Entwick-
lung vom Instinkt und dann vom Interesse geleitet wird. Im natiirli-
chen alltdglichen Weltleben ist die Welt als universales Feld aller Inte-
ressen, die habituell und fortgehend neu gestiftet werden, fiir das
Menschen-Ich vorgegeben: »Das Interesse richtet sich auf die Men-
schen als Personen, die in personalen Aktionen und Passionen auf >die«
Welt bezogen sind.« (Husserl 1954, 296)

Die Welt, die durch das transzendentale Subjekt konstituiert ist,
ist auf den Menschen korrelativ bezogen. Durch diese Korrelation wird
die erfahrene Lebenswelt, die aufgrund der Vergessenheit anonym
blieb, mit dem Ich bzw. Wir verbunden. Das personale Ich lebt in die
vorgegebene Welt hinein, ohne Reflexion auf sich selbst. Das heif3t, das
Menschen-Ich in der natiirlichen Einstellung fungiert als anonymes,
latentes Ich im Gegensatz zum patenten, reflektierenden Ich als dem
transzendental reinen Ich. Durch Einbindung in die natiirliche Einstel-
lung findet das transzendentale Ich sich selbst als Mensch unter Men-
schen in der Welt.

Das transzendentale Leben als das Absolute fungiert anonym im
naiven Weltleben, daher zielt die Phinomenologie Husserls in seiner

105

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Seongha Hong

spiteren Zeit auf die Befreiung des transzendentalen Lebens von seiner
Anonymitit. Damit tritt das reflektierende Ich in der neuartigen Ak-
tivitdt einer Selbstbesinnung auf, die darauf zielt, das Weltleben aufSer
Aktion zu setzen. Die mundan-natiirliche Einstellung untersteht der
Vorgegebenheit der Welt und der Endlichkeit unseres Menschseins.
Erst in der phanomenologischen Einstellung beseitigt das phanomeno-
logisierende Ich diese Schranke der Mundanitét und hebt die transzen-
dentale Subjektivitit aus der Vergessenheit in die Bewusstheit. Dieses
Ich ist auch ein Mensch fiir sich selbst, weil es sich selbst als ein
Mensch erfihrt. »sWenn ich mich besinne, finde ich mich natiirlich
immer als Menschen unter Menschen und in einer aufSermenschlichen
Welt, [...], ich finde die Welt vor als Universum des objektiv Seienden,
dem ich und meine Mitmenschen zugehéren.« (Ms. C 2 11, 5)*

Seit den zwanziger Jahren kontrastiert Husserl die objektiv-ideale
Welt mit der Lebenswelt. In den spiten Schriften wird das Problem der
Lebenswelt von vornherein herausgearbeitet. Husserl analysiert die
gegenwirtige Krise, die durch die Vergessenheit des lebensweltlichen
Sinnfundaments der objektiven Wissenschaften in der Geschichte der
Philosophie verursacht ist. Die objektive Wissenschaft unterwirft alles
Seiende der Idee eines objektiven Ansich-Seins, ohne das subjektive
Leben in seiner Eigenart zu berticksichtigen. Husserl hilt sie fiir ein-
seitig, weil in ihr das transzendentale Leben des erfahrenden Bewusst-
seins anonym bleibt, ungesehen, untheoretisiert. Hier konnen wir
einen Ankniipfungspunkt zum Unbewussten, und zwar zu dem Noch-
Nicht-Bewussten, finden.

Bekanntlich ist das Bewusstsein bei Husserl sBewusstsein von et-
was¢, und das Ich als ein Zentrum der Bewusstseinsakte sendet den
Blick der Aufmerksamkeit in die Akte oder Erlebnisse hinein, denn
jeder Akt »geht aus dem Ich hervor, es lebt in ihm aktuell« (Husserl
1976, 178). Vollzieht das Ich keine Bewusstseinsakte mehr, sind diese
Akte nicht mehr linger aktuell und lebendig. Das Ich, das keine Rich-
tung auf etwas hin nimmt und eben ohne Interesse fiir mogliche Ob-
jekte ist, ist ohne Bewusstsein als Bewusstsein von etwas und damit
bewusstlos. Nach Husserl ist »das bewusstlose Ich im Nirvana, [...] es
wird von Nichts bewegt« (Ms. A VI, 14a, 48). Es ist nicht moglich, das

1 Aus unverdffentlichten Manuskripten Husserls wird mit freundlicher Genehmung
des Husserl-Archivs Leuven zitiert.

106

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

unbewegliche und interesselose Unbewusste durch das Unbewusste
selbst zu exponieren. Somit kann das Unbewusste nur in Bezug auf
das Bewusstsein herausgearbeitet werden, und vor dem Hintergrund
dieser Grenzziehung bezeichnet Husserl das Unbewusste als einen
»Grenzmodus des Bewusstseins« (Husserl 1974, 319).

Husserl begann schon in seiner mittleren Zeit im Hinblick auf die
Dingwahrnehmung mit Erlduterungen zum Unbewussten. Wir kon-
nen das Bewusstsein in ein >Darauf-Schauen< im engeren Sinne und
ein Aufmerken im weiteren Sinne unterteilen. Die Unterscheidung
von Bewusstem und Unbewusstem hingt von der Aufmerksamkeit
auf eine Sache ab. Nehmen wir ein Ding wahr, blicken wir zunéchst
auf die Vorderseite des Gegenstandes, die Riick- oder Nebenseite sind
gegenstindlich mitgegeben, nicht aber wahrgenommen. Sind wir auf
die Neben- oder Riickseite nicht aufmerksam, bedeutet dies nicht eine
Negation ihres Seins, sondern ihr Noch-Nicht-Bewusstsein (vgl. Hus-
serl 1984, 252). Denn wir bleiben nicht allein auf die Vorderseite ge-
richtet, sondern konnen die Riick- und Nebenseite des Gegenstandes
durch kinisthetische Bewegungen wahrnehmen. Die Seiten, die noch
nicht wahrnehmungsmiflig bewusst sind, sind uns als Horizont im
Wahrnehmungsakt mitgegeben.

Nach Husserl ist das Unbewusste demnach ein Modus der Inten-
tionalitit, die als eine unbewusste und mitfungierende Intentionalitat
in der Horizontintentionalitit beschlossen ist. Im Gegensatz zum
selbstgebenden Bewusstsein ist das Unbewusste nicht selbst anschau-
lich gegeben. »In der Phinomenologie ist das Unbewuf3te ein Modus
der Intentionalitit, der aus der stetig abklingenden Retention er-
wichst.« (Ms. B IIT 9, 41) Gegenwiirtige Bewusstseinsakte versinken
in die dunkle Vergangenheit und ins Unbewusste. Obgleich diese Ge-
genwartsakte in die Dunkelheit abgleiten, werden sie nicht zu Nichts,
sondern als Unbewusstes aufbewahrt. Unbewusstes ist vom Bewusst-
sein nicht abgetrennt, sondern ist stromender Teil der stromenden Ge-
genwart. Die stromende Gegenwart ist eine Einheit der Intentionalitat
in Form des Unbewussten und des Bewusstseins. Dieser Gedanke Hus-
serls ist grundsitzlich verschieden vom Sensualismus, der das Un-
bewusste als ein Nichts auffasst.

Nach Husserl ist der Erlebnisstrom ein urspriingliches Phanomen,
nicht »ein explizites Nacheinander« (Ms. C 4, 4b). Insofern das Ich
bewusstseinsmifSig aktiv ist, wird die versinkende Gegenwart noch
fiir eine Weile in der Retention lebendig erhalten. Wenn schon ver-

107

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Seongha Hong

gangenes Gegenwirtiges durch die Weckung als eine Art Erinnerung
reproduziert wird, wird das Ich von einem retentionalen Soeben in der
Weise der Reproduktion affiziert. Im Erlebnisstrom ist der retentionale
Prozess eine sich verdunkelnde Entkriftung, »dessen Limes die Un-
wachheit, die Kraftlosigkeit ist« (Ms. D 14, 12a). Die Retention wandelt
sich stetig ins Unbewusste, in dem Affektivitit und Aktivitdt keine
Kraft mehr haben. In stindiger retentionaler Abwandlung wird jede
lebendige Phase des Bewusstseinsaktes sedimentiert, sinkt diese Phase
in den Nullhorizont. Das heif3t, im sedimentierten Unbewussten ist sie
zur Nullphase geworden, aber nicht zu Nichts. Nach Husserl gehort
zur stromenden Gegenwart das gesamte mitstromende Unbewusste,
das die lebendige und aktuelle Gegenwart ist. Aber »die Affektivitit
verliert an Kraft und hat ihren Limes Null« (Ms. B II1 9, 41). Das Ver-
sinken in den Nullhorizont besagt Ichlosigkeit und Passivitit, weil das
Ich in der Sedimentierung keine aktiven Bewusstseinsakte vollziehen
kann. Somit hat der Begriff des Unbewussten eine enge Beziehung zur
Sedimentierung, die aller Aktivitit und Affektivitit widerfahrt. Nach
Husserl »ist die sedimentierte Aktivitdt im duflersten Sinn unbewuft«
(Ms. B II 3, 4b), obgleich alles Sedimentierte noch lebendig ist. Wih-
rend das Bewusstsein das Aktuelle im Modus der Aktivitit und Affek-
tivitit ist, ist das Unbewusste inaktuell, weil es weder auf etwas aktiv
gerichtet noch davon affiziert ist.

Das affizierte Ich besitzt »wieder wach gewordene Vergangenheit,
als eine sekundire Wachsphire im verwickelten Modus des Wieder«
(Ms. D 14, 38). Das Ich bringt das dunklere Unbewusste erneut in die
Helle. Mit anderen Worten, das Unbewusste wird durch die Verbin-
dung mit dem originiren Gegenwirtigen geweckt und assoziiert.
Wenngleich das vergangene Gegenwirtige versinkt, hort die Verbin-
dung nicht auf. In Bezug auf die Assoziation wird der grundsitzliche
Unterschied zwischen Koexistenz und Sukzession deutlich. In der Ko-
existenz konnen vergangene Gegenwarten nicht urspriinglich mit-
einander streiten, weil sie zu einer kontinuierlichen Einheit verschmel-
zen und sich in Form der Ahnlichkeit assoziierend paaren. Aber in der
Sukzession konnen sie sich nicht nur mit anderen paarweise verbinden,
sondern sich in der Weise der Verschmelzung iibereinander schieben.
In der Koexistenz, die als paarende Ahnlichkeitsassoziation bezeichnet
wird, fehlt die Verdeckung als ein spezifisches Sukzessionsphanomen.
»Aus der urspriinglichen Assoziation und Verschmelzung der Sukzes-
sion entspringt das Reich der Vergessenheit — die Einheit des unbe-

108

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

wussten Erinnerungsstromes, der sedimentierte in kontinuierlicher
Verdeckung sukzessive Zusammenhang.« (Ebd. 53)

Das Leben wird bei Husserl in ein unbewusstes und ein bewusst-
seinsmifSiges unterschieden. Das erstere bezieht sich auf den phino-
menologisch ichlosen bloflen Trieb, dessen Intentionalitit noch uner-
fiillt bleibt, wihrend sich im letzteren der Trieb durch das ichlich aktive
Begehren und Streben erfiillt. »Trieb im Modus der Sattigung in der
Positivitat der Erfiilllung, das ist das Gegenstiick der vollen Hem-
mung.«? Der Trieb im Modus der erfiillten Sattigung, d.i. im Modus
der vom Ich-Zentrum ausgehenden begehrenden Zuwendung, wirkt
im aktuellen Bewusstseinsleben fort, wihrend ein unerfiillter Trieb als
ein gehemmter in der lebendigen Gegenwart mitfungiert. Der absolut
unerfiillte Trieb im Modus des Unbewussten deutet auf den Begriff der
Verdriangung bei Freud hin; bei Husserl aber sind, anders als im Fall des
verdriangten Triebs, das aktuelle Bewusstseinsleben und das inaktuelle
Unbewusste nicht radikal unterschieden, sondern aufeinander be-
zogen, und sie konstituieren das Leben gemeinsam.

2.2 Der Schlaf als ein Modus des unbewussten Lebens

Das Phinomen des Schlafs liefert ein konkretes Beispiel fiir das Unbe-
wusste. Nach dem Einschlafen versinken wir in einen unbewussten
Zustand und wissen nach dem Aufwachen nicht genau, was uns wih-
rend des Schlafs widerfuhr. Wir erinnern uns lediglich an frische
Trauminhalte, die in einem halb wachen Bewusstseinszustand erlebt
werden. An dieser Stelle kénnen wir kurz erdértern, wie das Phinomen
des Traums verstanden werden kann. Wir traumen beim Schlafen, aber
der Schlaf ist das Phidnomen des Unbewussten, hingegen wird der
Traum bewusstseinsmaflig vollzogen. Nun ist gefragt worden, ob der
Traum dem unbewussten Schlaf oder dem Bewusstsein zugehort. Nach
Husserl wird der Traum als »ein anomaler Modus von Wachheit und
zwar eine Enthebung von der >wirklichen« Umwelt«? bezeichnet, weil

2 Ms. B1I 3, 15a. — In Bezug auf den Trieb erschliefSe die Tiefenpsychologie unbewusste
Intentionalititen sowie die verdringten Affekte der Liebe, der Demiitigung, der >res-
sentiments< und die davon unbewusst motivierten Verhaltungsweisen (vgl. Hua VI,
240), dagegen handle die deskriptive Psychologie hauptsichlich von Personen als sol-
chen.

3 Hua XXIX, S. 336. — Im Gegensatz zu Husserl versteht Freud den Traum als ein Unbe-

109

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Seongha Hong

in ihm die Kraft der Affektivitit nicht géinzlich verloren gegangen ist.
Im Gegensatz zum reinen traumlosen Schlaf kénnte der Traum als >ein
schlafendes Wachsein«< verstanden werden. Nach Husserl ist »der
traumlose Schlaf ein duflerster Limes, im Einschlafen sich vorzeich-
nend und natiirlich, wenn er erreicht ist, nicht in der Weise einer Wie-
dererinnerung zu wiederholen« (Husserl 1984, 337).

Nach Husser]l wird das Einschlafen »als ein Ubergangszustand
oder vielmehr Vorgang« (Ms. A VI 14a, 14f.) bezeichnet, in dem das
Wachsein oder das wache Leben sich modifiziert. Somit bedeutet das
Einschlafen nichts anderes als ein Versinken in die Interesselosigkeit,
wihrend das Interesse als eine Begriindungsgrundlage aller bewusst-
seinsméfSigen Erfahrungsakte charakterisiert werden kann. Der reine
Schlaf, in dem die Aktivitit sowie die Affektivitdt an Kraft verlieren, ist
ein Limes, der prozesshaft erreicht werden kann und erreicht wird. Wie
Husserl formuliert, ist der Schlaf »der Limes totaler Affektionsent-
spannung und Aktionslosigkeit, der Willenslosigkeit, Willensent-
spanntheit« (Ms. D 14, 22).

Das Phinomen des Schlafens kénnte als ein Verharren in einem
Zustand der Ruhe missverstanden werden, aber diese beiden Phinome-
ne sind grundsitzlich verschieden. Ein Ich, dessen Tun miihsam wird,
gibt seine affektiven Krifte kontinuierlich an die Miidigkeit ab und
reagiert schliefSlich nicht mehr: Jedes ichliche Interesse »erlahmt und
stirbt ab« (Ms. C 4 8a). Trotz unserer Miidigkeit und trotz des Faktums,
dass wir uns korperlich nicht mehr bewegen konnen, verbleiben alle
Affektionen bzw. Apperzeptionen in einem Modus der kontinuierli-
chen Wachheit. Hingegen sind sie beim reinen traumlosen Schlafen
nicht mehr wach, weil sie in die Dunkelheit bzw. das Unbewusste ver-
sunken sind. Obwohl beim Schlafen das transzendental wache Ich ins
Unbewusste versinkt, bleibt das Unbewusste aufbewahrt.

Bei Husserl wird das menschliche Leben in der Welt vom Wach-
sein und vom Schlaf bestimmt. Nicht nur das Wachsein, sondern auch
der Schlaf ist nach Husser]l »ein Vorkommnis der Menschen in der
Welt, ein Modus des menschlichen Lebens« (Husserl 1984, 335). Das
schlafende Ich ist dasselbe Ich wie das wache Ich als Zentrum der Af-
fektionen und Aktionen, das wach-lebendig ist. Der Unterschied liegt
nur darin, dass das Ich im wachen Leben die Affektionen und die Ak-

wusstes, das in der klinisch-empirischen, praktischen Beobachtung verwurzelt ist (vgl.
Bernet 1997, 277).

110

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

tionen erleben kann, das schlafende Ich jedoch weder Affektionen noch
Aktionen folgt und in eine absolute unbewusste Ruhe gerit. Phinome-
nologisch gesehen, ist das wache Ich ein aktives Ich, das sich zu etwas
bewusstseinsmaflig verhilt. In Gegensatz zu solcher Aktivitit steht die
Passivitit der passiven Doxa, des passiven Gefiihls oder des passiven
Strebens usw., als eine Bezeichnung »fiir das Unwachsein des Ich, fiir
sein in dem Bewuf3tsein nicht aktives Gerichtetsein«.* Das schlafende
unbewusste Ich, das nicht mehr aktiv ist und dessen Interessen unbe-
tatigt bleiben, ist das passive Ich, in dem weder Affektionen noch Ak-
tionen als Erlebnisse auftreten. Passivsein ist aber nicht >Nicht-Seing,
sondern >Noch-nicht-Sein¢, sofern alles Unbewusste im Schlaf wieder-
erweckt werden kann.

Passiv gesehen ist der Erlebnisstrom beim Schlafen immer noch
wach, auch wenn er nicht in einem Tun des wachen Ich aktiviert ist.
Der Erlebnisstrom ist selbst nicht ein Getanes, er enthilt jedes Tun.
Ohne Tun und Zutun des Ich vollzieht er sich in Wachheit. Phidnome-
nologisch reflektiert das Ich auf den Erlebnisstrom und befragt ihn »als
Strom des Ichlebens, in dem Welt in mannigfaltigen Sonderbewufs-
seinsweisen bewufite ist« (Ms. C 17 IV, 65b). Indem das wache Ich
Unbewusstes aktiv aufruft, besitzt es Selbst- und Weltbewusstsein als
stromende Selbst- und Weltgegenwart, zu dem schon »das Stromen
des Zu-sich-selbst-Kommens und ebenso das Stromen des Von-sich-
selbst-Loskommens im Einschlafen« (Husserl 1984, 335) gehoren.
Mit anderen Worten, es findet sich in der stromenden Gegenwart we-
der Anfang noch Ende, vielmehr ein Fallenlassen ichlicher Interessen,
die in voller Wachheit sich bewegen. Das Phanomen des Erwachens ist
mit dem Interesse eng verbunden, weil vom Interesse aus das Ich das
wache Leben erhalten und das habituell Gegebene wiederaufnehmen
und aktualisieren kann. Dieser Ansatz ist eine Grundlage der generati-
ven Phinomenologie, die fiir Husserls spites Philosophieren von Be-
deutung ist. Das Erwachen als eine Modifikation einer fritheren Wach-
heit wird hier als Wiedererinnerung oder Assoziation interpretiert.

Husserl zufolge bezieht das neugeborene Kind sich auf seine Mut-
ter als visuelle und taktuelle Einheit, wihrend das Kind im Mutterleib
blof} eine kinésthetisch motivierte Einheit >hat«. Die Geburt als ein

+ Ms. A VI 34, 28a. — In Bezug auf die Passivitit benutzt Husserl den Begriff >Unter-
bewusstsein« z. B. fiir »eine Art sinnliche, im Unterbewuftsein passiv konstituierte Ein-
heit« (Ms. A 122, 8a.), erldutert dies aber nicht weiter.

111

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Seongha Hong

phdnomenologisches Vorkommnis bedeutet das Auftreten eines neuen
Ich, und das neugeborene Kind vollzieht Bewusstseinsakte wie das
Wahrnehmen usw. Das Kind »begehrt nach der Mutter in der norma-
len >Ansichts, in der sich urspriinglich Bediirfnisse des Kindes erfiillen«
(Ms. K III 11, 5a). Es findet die Mutter zunichst als ein blofes Instru-
ment fiir die Erfiillung seines Begehrens und erst viel spéter als Korper
in seinem Raumfeld. Nachdem es die Mutter als einen Menschen und
nicht nur als einen blofSen Korper zu erkennen beginnt, kann es sie im
Modus der Wachheit erfahren. Menschen erfahren andere Menschen
iiber das korperlich Erfahrene hinaus als seelische Subjekte, als Subjek-
te eines wachen oder schlafenden Innenlebens. Aber »die Erfahrung
ihres schlafenden seelischen Seins ist keine in diesem Sinne direkte
und eigentliche Erfahrung, sondern indiziert hier nur die Potenzialitat
des Erwachens, insbesondere von uns her des sie Weckens« (Ms. C 17
V 1, 69b). Phinomenologisch ist der Schlaf nur im wachen Leben als
eine Art Pause denkbar. Das transzendentale Ich kann den Schlaf selbst
mit der Reflexion auf das Schlafen denken, weil das alltigliche Ich mit
dem Einschlafen in die Passivitit, und zwar in die unbewusste Dunkel-
heit, versinkt. Hierbei ist der Schlaf als wirklich seiender denkbar, als
seiender Schlaf fiir das schlafende Ich aber undenkbar.

Zur Erhellung des Phdnomens des Unbewussten haben wir den
Schlaf als ein phidnomenologisches Vorkommnis in Bezug auf den Mo-
dus der Wachheit herausgearbeitet, und wir halten fest, dass fiir Hus-
serl der Schlaf dasjenige Phianomen darstellt, in dem das ichliche Welt-
und Selbstbewusstsein verlorengegangen ist, aber wieder geweckt wer-
den kann.

3. Das Phinomen des Unbewussten bei Fink
3.1 Weltsein und Unbewusstes

Fink versuchte die von Husserl begriindete Phinomenologie mit einer
Auslegung des natiirlichen Weltlebens ab Ende der zwanziger Jahre auf
einen neuen Weg zu bringen. Er machte sodann die Phidnomenologie
grundsitzlich zum Thema, und seine Reflexion auf die Phinomenolo-
gie kann als eine Phanomenologie der Phanomenologie gekennzeich-
net werden. Solche Reflexion auf die Phianomenologie »ist nur zu
einem Teil phinomenologisch, zum anderen spekulativ, sie vereint

112

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

demnach urspriinglich entgegengesetzte Disziplinen auf einer hoheren
Ebene. Analyse und Spekulation sind die beiden Elemente einer selbst-
kritischen Phanomenologie« (Luft 2002, 158). Fiir Fink fragt die Pha-
nomenologie grundsitzlich nach dem Ursprung der Welt im Gegensatz
zu der Naivitit der dogmatischen Metaphysik, die die Welt als die All-
heit an sich seiender Dinge ansetzt. Um diese Naivitdt zu iiberwinden,
muss die Phinomenologie die Reduktion vollziehen, wodurch sich der
Philosophierende in den transzendentalen Zuschauer als das phanome-
nologisch-theoretisierende Ich verwandelt. Der Zuschauer, der sich in
der transzendentalen Sphire als Horizont seines Interesses halt, hat
sich von der natiirlichen Einstellung abgespalten.

Bei Fink ist das Zuschauen als eine Einstellung des Menschen eine
transzendentale Erfahrung. Das meint, dass der Zuschauer transzen-
dental eingestellt ist, gleichzeitig aber existiert er immer als Mensch
in der Welt. Finks Grundgedanke besteht in der Identifikation von Welt
und Sein. Alles Sein ist Sein-in-der-Welt, und zwar Mundan-Sein.
Menschsein, das als Weltliches konstituiert ist, ist also » Weltlich-Sein.
Das Konstituieren des Zuschauers fiir sich selbst wire ein Sichselbst-
hervorbringen in der Welt, ein Ver-weltlichen« (ebd. 182). Insofern der
Zuschauer seine Einsichten verweltlicht, ist das Verweltlichte eine
Gegenbewegung zur Reduktion. Nach Finks Formulierung stellt die
phinomenologische Reduktion den Versuch dar, »den Menschen zu-
rlickzuzwingen in die Tiefe seines Ursprungs, die Philosophie des Men-
schen als existenziale Moglichkeit zu verwurzeln im entmenschten Ur-
sprung. Reduktion ist Entmenschung. Nur weil der Mensch frei ist,
d.h. die Moglichkeit der Philosophie hat, und somit die Moglichkeit
seiner Vernichtung, ist er der mundane Ort des Sprungs zum Ur-
sprung. Reduktion ist wesenhaft Entmenschung, nicht Ent-Tierung,
nicht Ent-Gottung«.’

Fink sieht eine erste zentrale Aufgabe der Phinomenologie darin
zu untersuchen, wie schon in der natiirlichen Einstellung, der munda-
nen Situation vor der Reduktion, Welt und weltliche Einstellung selbst
problematisch werden konnen. »Wihrend Husserls Darstellungen [...]
darum bemiiht sind, den natiirlichen Weltbegriff durch Riickgang auf
die vorwissenschaftliche Erfahrungswelt herauszustellen und diese
vorurteilsfrei zu beschreiben, geht Fink anders vor, indem er von vorn-
herein zu zeigen versucht, wie in diesem Leben in natiirlicher Einstel-

5 Eugen Fink-Archiv, Ms. Z-IV 135a.

113

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Seongha Hong

lung >Motive aufspringen, die den Menschen >auf das Problem der
Welt« stoflen.« (Luft 2002, 91) An dieser Stelle manifestiert sich die
grofite sachliche Differenz zwischen der Husserlschen und der Fink-
schen Entweltlichung. Beziiglich des Geschehens der phdnomenologi-
schen Reduktion unterscheidet Husserl nicht deutlich zwischen trans-
zendentaler Subjektivitdt und dem diese Subjektivitit beschreibenden
Zuschauer, Fink hingegen differenziert die beiden nachdriicklich.

Obgleich Fink das Phianomen des Unbewussten kaum direkt be-
handelt, konnte es auf der Grundlage von Finks Verstindnis der Ent-
und Wiederverweltlichung der Phinomenologie neu interpretiert wer-
den. Das Phinomen des Unbewussten beim spiteren Fink unterliegt
vor allem der kosmologischen Differenz zwischen Welt und Binnen-
weltlichem. Im natiirlichen Lebensvollzug ahnen wir dunkel die kos-
mologische Differenz zwischen dem Weltganzen und dem binnenwelt-
lichen Seienden. »Das An-sich-sein des binnenweltlichen Seienden
entspringt der welthaften Zeitigung und Einrdumung. [...] Das Fiir-
uns-sein des Seienden ist in analoger Weise auf das An-sich-sein zu-
riickbezogen. «® Der kosmologische Raum ist weder subjektiv noch ob-
jektiv, sondern Welt-Raum, der das subjektive Raumerlebnis und den
objektiven Raum umgreift. Der Weltraum umfasst alle Seienden, die
binnenrdumlich sind. Hierbei existiert der Mensch auch binnenrdaum-
lich in Weltoffenheit. Die Weltoffenheit des menschlichen Daseins ist
der Grund fiir alles menschliche Verstehen von Seiendem und jegliches
Selbstverhiltnis des Menschen. Der Mensch verhilt sich zum Raum,
d.h., er ist verstehend offen fiir seine eigene Binnenrdumlichkeit und
den das gesamte Binnenrdumliche umgreifenden Weltraum. Die Auf-
fassung des Menschen als Weltverhiltnis ist »die fundamentale Seins-
verfassung der menschlichen Existenz, in der Selbstsein, Mitsein und
Sein-bei-Dingen insgesamt griinden« (Fink 1979, 320).

Fiir den spiteren Fink ist der Mensch »offen fiir sich: in seinem
Sein verhilt er sich zu seinem Sein. Und zwar sofern er iiberhaupt ist,
hat er ein Verhalten zu sich« (Fink 1994, 47). Der Mensch als ein leib-
liches Wesen ist offen fiir sein Sein, »das nicht nur ist, sondern sich als
seiend weif3. Der Mensch verhilt sich, sofern er je ist, schon zu sich

6 Herrmann 1971, 11. Der Unterschied zwischen dem Seienden an sich und dem Seien-
den fiir uns wird fiir Husserl nicht zum Problem, weil fiir ihn von vornherein das Sei-
ende nur als ausweisbares Phinomen und dieses als Gegenstand fiir das Ich in Frage

steht (ebd. 22f.).

114

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

selbst; er ist das existierende Selbstverhiltnis; er ist >Da-seing, er ist
nicht nur da, sondern weif um sein Da« (ebd. 61). Der Mensch ist ein
Selbst, das eine Umwelt und darin seine Situation hat. Die Situation
des Menschen ist nicht die objektive Lage, sondern das Ganze der of-
fenbaren Beziige zu den Dingen oder zu den Mitmenschen auf eine
bewusste Art und Weise. Da der Mensch als Weltwesen wesentlich
sFlir-sich-Sein« ist, existiert er notwendig in einem Selbstverstindnis,
das auch Weltverstindnis ist.

Der Mensch in der Welt verhilt sich zum binnenweltlichen Seien-
den so, dass dieses sich als das ihm offenbare zeigt. Das sich zeigende
Seiende kann als Erscheinen gekennzeichnet werden, dessen wichtiges
Moment der Mensch ist. Erscheinen, das als ein Bezug der Dinge zum
Menschen bezeichnet wird, bedeutet »das Hervorkommen ins Sicht-
bare, das Zum-Vorschein-Kommen, das Aufgehen des Seienden ins
Offene« (Fink 1979, 168). Schon fiir den frithen Fink war »das wahre
Thema der Phinomenologie weder die Welt einerseits, noch eine ihr
gegeniiberzustellende transzendentale Subjektivitit andererseits, son-
dern das Werden der Welt in der Konstitution der transzendentalen
Subjektivitit« (Fink 1966, 54). Obgleich hier das Erscheinen das Ob-
jektwerden fiir ein erlebendes Subjekt ist, wird dies nicht durch die
Intentionalititsstruktur des Bewusstseins erklart.”

Dennoch behauptet der friihe Fink, dass das Phanomen des Unbe-
wussten methodisch nach der intentionalen Analytik des Bewusstseins,
in der die Problematik des Unbewussten in seinen Grundziigen nicht
erdrtert wird, interpretiert werden soll. Im Zustand der Wachheit weif3
man, was man unter Bewusstsein versteht; dieses ist vor aller Frage
nach seiner Bedeutung in der Welt je schon vorgegeben. Das in der
Welt vorgegebene Bewusstsein zu befragen, kann nicht Aufgabe der
Phinomenologie sein, dafiir ist die Psychologie zustindig. Die Psycho-
logie versteht das Bewusstsein nicht nur aus sich selber, sondern auch
aus dem Unter- und Unbewussten des Menschen. Die Phinomenologie

7 R. Bruzina betont, dass die Intentionalitit fiir das subjektive Leben wesentlich ist und
nicht mit Bewusstsein allein identifiziert werden kann: »The sense of intentionality
does not get divided between consciousness and the unconscious; the intentionality that
is intrinsic to >spirit« — and to life as spirit — is not to be identified with consciousness as
contrasted to the unconscious. More exactly, intentionality in this sense is neither con-
sciousness nor the unconscious because it is not something that takes place in terms of
features that occur in the horizon of experiential and entitative intratemporal and in-
traworld differentiation.« (Bruzina 2004, 336)

115

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Seongha Hong

unternimmt aber, so Fink, »keine Weltinterpretation im Riickgang auf
das selbst in der Welt seiende Bewusstsein des Menschen von der
Welt« (Fink 1966, 174). Nach Finks kosmologischem Ansatz geht das
Weltsein dem Bewusstseinsleben, in dem das Unbewusste immer ein-
begriffen ist, voran. Das in der Welt vorgegebene Bewusstsein ist dem
Menschen schon bekannt. Diese Bekanntheit des Bewusstseins erweckt
den Anschein, als ob das Bewusstsein unmittelbar gegeben wire.
Solcher Schein fiihrt zu der schwierigen Frage, was Bewusstsein ist.
Fiir das Unbewusste besteht wie fiir das Bewusstsein ebenfalls der An-
schein, dass es alltiglich unmittelbar gegeben ist.

Das Phanomen des Bewusstseins (und damit auch des Unbewuss-
ten) wird in der Naivitit, auf der der Einwand gegen die idealistische
Tendenz der Bewusstseinsphanomenologie basiert, nicht exponiert.
Die Naivitit »besteht vor aller Theoriebildung tiber das Unbewusste
in einem Unterlassen« (Husserl 1954, 473). Man kann das Unbewusste
zum Thema machen, wenn man weif3, was Bewusstsein ist. Aber die
Theorie des Unbewussten ist auch philosophisch naiv, solange sie von
einer impliziten dogmatischen Theorie tiber das Bewusstsein bestimmt
ist. Somit sollte das Bewusstsein zunichst explizit analysiert und dann
das Problem des Unbewussten formuliert und behandelt werden. Die
mannigfaltigen Bewusstseinsweisen jedoch »griinden auch in der Art,
wie das Seiende sich dufSert, aus sich herausgeht, sich ergief3t in seine
Bestimmungen, seine Attribute und Modi«, wie Fink spdter formuliert
(Fink 1976, 240), und fiir den spiteren Fink ist die Intentionalitit »nie
der alleinige Spielraum des Seins. Urspriinglicher als alles Seiende, alle
Objekte und Subjekte, ist die Welt. Das Denken ist seinem eigentlichen
Wesen nach die Erffnung des Menschen zur Welt« (ebd. 82).

Wir leben in einem kontinuierlichen Verlauf von Bewusstseins-
erlebnissen, wie z.B. im Sicherinnern. Nach phdnomenologischer
Grundbestimmung richtet sich der Bewusstseinsakt auf den Gegen-
stand. Hierbei ist das Seiende als das Erinnerte transzendent, der Be-
wusstseinsvorgang jedoch immanent. Der Mensch verhilt sich in der
Erinnerung »zum Seienden gemif seiner Seinsverfassung des Fiirsich-
seins so, daf ihm dabei nicht nur das Seiende, sondern auch das Offen-
barsein des Seienden offenbar ist« (Fink 1994, 86). Er »ist niemals zu-
erst »fiir sich< und »>in sich, um dann nachtriglich noch sich zum
Weltall zu verhalten« (Fink 1979, 451). Im Unterschied zum Menschen
ist Lebloses wie ein Stein nur fiir sich selbst da, nicht fiir ein anderes.
Die Erinnerungskette trifft aber auf keinen Anfang des Bewusstseins,

116

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

da sie sich in ein aller moglichen Wiedererinnerung vorausliegendes
Dunkel verliert. Hierbei ist ein immanenter Zugang zum Anfang nicht
moglich, weil der Anfang aus dem Unbewussten heraus statthat. »Das
Sich-im-Dunkel-verlieren ist die phdnomenologisch einzig aufweis-
bare Weise des Endigens der transzendentalen Subjektivitit hinsicht-
lich ihrer Vergangenheit.« (Fink 1966, 38)

Das Sichverlieren bezieht sich vor allem auf den Schlaf als ein
unbewusstes Phinomen, und hier stellt sich die Frage, wie Fink das
Phidnomen des Schlafes erortert hat.

3.2 Schlaf als eine Weise des Sichselbstverlierens

Wie erwihnt hat Fink das Phinomen des Unbewussten nicht direkt
untersucht. Es ist jedoch moglich, dieses Thema in Bezug auf den
Schlaf als ein unbewusstes Phanomen zu behandeln. Fink zufolge kann
das Phinomen des Unbewussten sowie des Schlafs aufgewiesen wer-
den, sofern es aus der Seinsart des Fiir-sich-Seins heraus interpretiert
wird. Das Fiir-sich-Sein kann nur durch ein Fiir-sich-Werden erreicht
werden. Das heif3t, aus dem Zustand des Schlafenden, der noch nicht
zur eigentlichen Selbsterkenntnis erwacht ist, wird waches Bewusst-
sein und schliellich zu sich selbst gekommenes Selbstbewusstsein (vgl.
Husserl 1954, 151). Nach Finks Bestimmung ist Schlaf »nicht nur das
Ausldschen der Sinnesfunktionen und der Bewusstseinsvorginge, son-
dern ist als menschlicher Schlaf eine Weise des Sichselbstverlierens«
(Fink 1994, 47). Das ist ein Kernpunkt des Unterschiedes zwischen
Mensch und Tier. Denn beim Schlafen verliert ein Tier nicht sich
selbst, weil es sich selbst {iberhaupt nie hat.

Wie ist der Schlaf iiberhaupt zum Thema einer phinomenologi-
schen Analyse zu machen? Ist er etwa kein Erlebnis, weil die noetisch-
noematische Korrelation fehlt? Als eine weitere Frage stellt sich, in-
wiefern der Schlafende weltlos ist. Die Weltlosigkeit des Schlafenden
ist selbst nach dem konstitutiven Sinn »ein bestimmter Modus der
Welthabe, ist die Welthabe im Modus der extremen Versunkenheit«
(Fink 1966, 64). Schlafen ist die extrem versunkene Verhaltung des
aktuellen Ich zu seiner Welt. Es ist kein Weltlos-Sein, sondern ein
Welt-Verlorenhaben. Es ist ein bestimmter Modus des Gegenwirti-
gens, weil es die gegenwiirtige Weltverlorenheit des origindren Ich ist.
Diese Weltverlorenheit ist zugleich »die tiefe Vergessenheit, in der das

117

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Seongha Hong

Selbstverstindliche da ist und uns in seinem Bann halt. Diese Verges-
senheit, dieser Schlaf der Welt, bricht in der Verwunderung, im Erwa-
chen der Philosophie« (Fink 1976, 991.). Fink setzt Wachheit mit Welt-
offenheit gleich, wihrend Schlaf mit Weltverschlossenheit identisch
ist. Solange ein Subjekt im Schlaf sich befindet, ist es weltverschlossen.

Im Schlaf wird eine Aktreihe im Bewusstseinsstrom unterbro-
chen, hingegen entsteht sie beim Aufwachen. Das aktuelle Ich, das in
einem Versunkensein selbstvergessen lebt, kann jederzeit eine »Spren-
gung erfahren durch eine heftige affektive Tendenz, die von der bis-
lang attentional abgedridngten wirklichen Welt ausgeht« (Fink 1966,
56). Fink nennt diese Sprengung das Erwachen aus der Versunkenheit.
»Erst in der Wachheit eines aktuellen Ich hebt sich im Kontrast zur
Anschaulichkeit der wirklich erfahrenen Gegenstinde das Vergegen-
wiirtigen ab als ein Quasi-Erfahren, bildet sich fiir das Ich jener Als-
ob-Charakter.« (Ebd.) Je grofler die Versunkenheit der Einstellung,
umso mehr hat die Anschaulichkeit der Vergegenwirtigungswelt den
Charakter des Als-ob, des Blof$-Imaginierten. Nur in wacher Einstel-
lung sind also Imaginate als Imaginate, Unwirklichkeit als Unwirklich-
keit selbst miterfahren. Hierbei setzt die Unterscheidung zwischen
Wirklichem und Unwirklichem die intentionale Einheit voraus. Im
originir gegenwirtigenden Bewusstsein weist sich ein Wirkliches als
Wirkliches aus, mit dem ein Unwirkliches einen Sinnzusammenhang
bildet.

Fiir Fink ist der Traum ein Vergegenwirtigungserlebnis, das sich
in der Gegenwiirtigkeit des schlafenden bzw. des traumenden Ich voll-
zieht. Traum ist nichts anderes als eine versunkene Phantasie, »die sich
wesensmiflig nur vollziehen kann in jener Gegenwirtigkeit des triu-
menden Ich, die wir das Schlafen nennen« (ebd. 63). Solange das triu-
mende Ich schlift, gehort es zur Traumwelt. Darum ist vom Traum-
erlebnis in der Gegenwirtigkeit des Schlafens die vergegenwirtigte
Traumwelt streng zu scheiden. Aber das Traumwelt-Ich ist grundsitz-
lich ein waches Ich, das in eine wirkliche Welt hineinlebt. » Traum ver-
weist als getraumte Wachheit auf Wachheit sinnhaft zuriick; Gedacht-
heit als Gedachtheit von Wirklichem auf Wirklichkeit.« (Ebd. 203)

118

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink
Literatur

Bernet, R. (1997): »Husserls Begriff des PhantasiebewufStseins als Fundierung von
Freuds Begriff des UnbewufSten«, in: Ch. Jamme (Hg.): Grundlinien der Ver-
nunftkritik, Frankfurt/M.

Bruzina, R. (2004): Edmund Husserl & Eugen Fink, New Haven/London.

Fink, E. (1966): Studien zur Phianomenologie 19301939, Den Haag.

- (1976): Nihe und Distanz, hg. v. E-A. Schwarz, Freiburg/Miinchen.

- (1979): Grundphdnomene des menschlichen Daseins, hg. v. E. Schiitz u. F-A.
Schwarz, Freiburg/Miinchen 1979.

— (1994): Philosophie des Geistes, hg. v. F.-A. Schwarz, Wiirzburg.

von Herrmann, E-W. (1971): Bewuftsein, Zeit und Weltverstindnis, Frankfurt/
M.

Husserl, E.: Gesammelte Werke (Husserliana [Hua]), Den Haag u.a. 1950 ff.

— (1954): Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale
Phéinomenologie (Hua VI), hg. v. W. Biemel, Den Haag.

— (1974): Formale und transzendentale Logik (Hua XVII), hg. v. P. Janssen, Den
Haag.

— (1984): Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie (Hua XXIV), hg.v.
U. Melle, Dordrecht/Boston/Lancaster.

- (1976): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch (Hua I11/1), hg. v. K. Schuhmann, Den Haag.

— (1993): Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie. Erginzungsband (Hua XXIX), hg. v. R. N. Smid, Dordrecht/
Boston/London.

Luft, S. (2002): Phinomenologie der Phinomenologie (Phaenomenologica,
Bd. 166), Dordrecht/Boston/London.

119

https://dol.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einführung
	2. Das Phänomen des Unbewussten bei Husserl
	2.1 Das Unbewusste als Grenzmodus des Weltbewusstseins
	2.2 Der Schlaf als ein Modus des unbewussten Lebens

	3. Das Phänomen des Unbewussten bei Fink
	3.1 Weltsein und Unbewusstes
	3.2 Schlaf als eine Weise des Sichselbstverlierens

	Literatur

