
Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

Seongha Hong

1. Einführung

Wörtlich können wir das Unbewusste als eine Persönlichkeitsschicht
definieren, in der aus dem Bewusstsein verdrängte Konflikte und Span-
nungen verwahrt werden. Das bedeutet, dass wir im unbewussten Zu-
stand keinen Bewusstseinssakt vollziehen und auf das Phänomen des
Unbewussten nicht reflektieren können. Wie Fink erläutert, »sind die
unter dem Titel des ›Unbewußten‹ sich meldenden Probleme in ihrem
eigentlichen Problemcharakter erst zu begreifen und methodisch zu-
reichend zu exponieren nach der vorgängigen Analytik der ›Bewußt-
heit‹« (Husserl 1954, 473).

Gewöhnlich wird Husserls Philosophie als eine Bewusstseinsphä-
nomenologie gekennzeichnet. Husserl hat sich mit der Struktur des
Bewusstseins befasst und wollte das traditionelle philosophische Pro-
blem des Konflikts zwischen Subjekt und Objekt überwinden. Im Ver-
gleich zum Bewusstsein hat Husserl das Phänomen des Unbewussten
nicht systematisch untersucht, aber genügend Material darüber hinter-
lassen. Hingegen wird bei Fink das Thema des Unbewussten nur an
wenigen Stellen behandelt. Dieser Sachlage zum Trotz versucht die
vorliegende Studie, das Phänomen des Unbewussten bei Husserl und
Fink im Hinblick auf die Welt zum Thema zu machen. Der Bereich, der
hierbei angesprochen ist, ist in der bisherigen Forschung immer noch
zu wenig berücksichtigt.

104

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Das Phänomen des Unbewussten bei Husserl

2.1 Das Unbewusste als Grenzmodus des Weltbewusstseins

Husserl begann mit einer radikal beschreibenden Phänomenologie,
und seine wissenschaftliche Arbeit schloss mit dem Konzept der trans-
zendentalen Phänomenologie ab. Der transzendentale Phänomen-
begriff bei Husserl ist »durch den Intentionalitätsbezug zwischen dem
transzendentalen Subjekt und seinen Noesen einerseits und dem noe-
tischen Gegenstandspol andererseits charakterisiert« (von Herrmann
1971, 25); der kosmologisch angelegte Phänomenbegriff bei Fink ist
hingegen durch die kosmologische Differenz zwischen Welt und bin-
nenweltlichem Seienden bestimmt.

Husserl unterscheidet in Bezug auf das Ich zwischen einem wa-
chen und einem schlafenden Ich. Diese Differenzierung ist entschei-
dend für das Verständnis des unbewussten Phänomens. In Husserls
transzendentaler Phänomenologie steht das Ich auf dem Boden der vor-
gegebenen Welt, es hat Interesse an der Welt. Das Ich als Zentrum von
Interessen ist ein waches und aktives Ich, hingegen besagt das interes-
selose Ich ein schlafendes und passives. Das Leben weist einen engen
Bezug zum Interesse auf, insofern es in seiner ursprünglichen Entwick-
lung vom Instinkt und dann vom Interesse geleitet wird. Im natürli-
chen alltäglichen Weltleben ist die Welt als universales Feld aller Inte-
ressen, die habituell und fortgehend neu gestiftet werden, für das
Menschen-Ich vorgegeben: »Das Interesse richtet sich auf die Men-
schen als Personen, die in personalen Aktionen und Passionen auf ›die‹
Welt bezogen sind.« (Husserl 1954, 296)

Die Welt, die durch das transzendentale Subjekt konstituiert ist,
ist auf den Menschen korrelativ bezogen. Durch diese Korrelation wird
die erfahrene Lebenswelt, die aufgrund der Vergessenheit anonym
blieb, mit dem Ich bzw. Wir verbunden. Das personale Ich lebt in die
vorgegebene Welt hinein, ohne Reflexion auf sich selbst. Das heißt, das
Menschen-Ich in der natürlichen Einstellung fungiert als anonymes,
latentes Ich im Gegensatz zum patenten, reflektierenden Ich als dem
transzendental reinen Ich. Durch Einbindung in die natürliche Einstel-
lung findet das transzendentale Ich sich selbst als Mensch unter Men-
schen in der Welt.

Das transzendentale Leben als das Absolute fungiert anonym im
naiven Weltleben, daher zielt die Phänomenologie Husserls in seiner

105

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


späteren Zeit auf die Befreiung des transzendentalen Lebens von seiner
Anonymität. Damit tritt das reflektierende Ich in der neuartigen Ak-
tivität einer Selbstbesinnung auf, die darauf zielt, das Weltleben außer
Aktion zu setzen. Die mundan-natürliche Einstellung untersteht der
Vorgegebenheit der Welt und der Endlichkeit unseres Menschseins.
Erst in der phänomenologischen Einstellung beseitigt das phänomeno-
logisierende Ich diese Schranke der Mundanität und hebt die transzen-
dentale Subjektivität aus der Vergessenheit in die Bewusstheit. Dieses
Ich ist auch ein Mensch für sich selbst, weil es sich selbst als ein
Mensch erfährt. »Wenn ich mich besinne, finde ich mich natürlich
immer als Menschen unter Menschen und in einer außermenschlichen
Welt, […], ich finde die Welt vor als Universum des objektiv Seienden,
dem ich und meine Mitmenschen zugehören.« (Ms. C 2 II, 5)1

Seit den zwanziger Jahren kontrastiert Husserl die objektiv-ideale
Welt mit der Lebenswelt. In den späten Schriften wird das Problem der
Lebenswelt von vornherein herausgearbeitet. Husserl analysiert die
gegenwärtige Krise, die durch die Vergessenheit des lebensweltlichen
Sinnfundaments der objektiven Wissenschaften in der Geschichte der
Philosophie verursacht ist. Die objektive Wissenschaft unterwirft alles
Seiende der Idee eines objektiven Ansich-Seins, ohne das subjektive
Leben in seiner Eigenart zu berücksichtigen. Husserl hält sie für ein-
seitig, weil in ihr das transzendentale Leben des erfahrenden Bewusst-
seins anonym bleibt, ungesehen, untheoretisiert. Hier können wir
einen Anknüpfungspunkt zum Unbewussten, und zwar zu dem Noch-
Nicht-Bewussten, finden.

Bekanntlich ist das Bewusstsein bei Husserl ›Bewusstsein von et-
was‹, und das Ich als ein Zentrum der Bewusstseinsakte sendet den
Blick der Aufmerksamkeit in die Akte oder Erlebnisse hinein, denn
jeder Akt »geht aus dem Ich hervor, es lebt in ihm aktuell« (Husserl
1976, 178). Vollzieht das Ich keine Bewusstseinsakte mehr, sind diese
Akte nicht mehr länger aktuell und lebendig. Das Ich, das keine Rich-
tung auf etwas hin nimmt und eben ohne Interesse für mögliche Ob-
jekte ist, ist ohne Bewusstsein als Bewusstsein von etwas und damit
bewusstlos. Nach Husserl ist »das bewusstlose Ich im Nirvana, […] es
wird von Nichts bewegt« (Ms. A VI, 14a, 48). Es ist nicht möglich, das

106

Seongha Hong

1 Aus unveröffentlichten Manuskripten Husserls wird mit freundlicher Genehmung
des Husserl-Archivs Leuven zitiert.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unbewegliche und interesselose Unbewusste durch das Unbewusste
selbst zu exponieren. Somit kann das Unbewusste nur in Bezug auf
das Bewusstsein herausgearbeitet werden, und vor dem Hintergrund
dieser Grenzziehung bezeichnet Husserl das Unbewusste als einen
»Grenzmodus des Bewusstseins« (Husserl 1974, 319).

Husserl begann schon in seiner mittleren Zeit im Hinblick auf die
Dingwahrnehmung mit Erläuterungen zum Unbewussten. Wir kön-
nen das Bewusstsein in ein ›Darauf-Schauen‹ im engeren Sinne und
ein Aufmerken im weiteren Sinne unterteilen. Die Unterscheidung
von Bewusstem und Unbewusstem hängt von der Aufmerksamkeit
auf eine Sache ab. Nehmen wir ein Ding wahr, blicken wir zunächst
auf die Vorderseite des Gegenstandes, die Rück- oder Nebenseite sind
gegenständlich mitgegeben, nicht aber wahrgenommen. Sind wir auf
die Neben- oder Rückseite nicht aufmerksam, bedeutet dies nicht eine
Negation ihres Seins, sondern ihr Noch-Nicht-Bewusstsein (vgl. Hus-
serl 1984, 252). Denn wir bleiben nicht allein auf die Vorderseite ge-
richtet, sondern können die Rück- und Nebenseite des Gegenstandes
durch kinästhetische Bewegungen wahrnehmen. Die Seiten, die noch
nicht wahrnehmungsmäßig bewusst sind, sind uns als Horizont im
Wahrnehmungsakt mitgegeben.

Nach Husserl ist das Unbewusste demnach ein Modus der Inten-
tionalität, die als eine unbewusste und mitfungierende Intentionalität
in der Horizontintentionalität beschlossen ist. Im Gegensatz zum
selbstgebenden Bewusstsein ist das Unbewusste nicht selbst anschau-
lich gegeben. »In der Phänomenologie ist das Unbewußte ein Modus
der Intentionalität, der aus der stetig abklingenden Retention er-
wächst.« (Ms. B III 9, 41) Gegenwärtige Bewusstseinsakte versinken
in die dunkle Vergangenheit und ins Unbewusste. Obgleich diese Ge-
genwartsakte in die Dunkelheit abgleiten, werden sie nicht zu Nichts,
sondern als Unbewusstes aufbewahrt. Unbewusstes ist vom Bewusst-
sein nicht abgetrennt, sondern ist strömender Teil der strömenden Ge-
genwart. Die strömende Gegenwart ist eine Einheit der Intentionalität
in Form des Unbewussten und des Bewusstseins. Dieser Gedanke Hus-
serls ist grundsätzlich verschieden vom Sensualismus, der das Un-
bewusste als ein Nichts auffasst.

Nach Husserl ist der Erlebnisstrom ein ursprüngliches Phänomen,
nicht »ein explizites Nacheinander« (Ms. C 4, 4b). Insofern das Ich
bewusstseinsmäßig aktiv ist, wird die versinkende Gegenwart noch
für eine Weile in der Retention lebendig erhalten. Wenn schon ver-

107

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gangenes Gegenwärtiges durch die Weckung als eine Art Erinnerung
reproduziert wird, wird das Ich von einem retentionalen Soeben in der
Weise der Reproduktion affiziert. Im Erlebnisstrom ist der retentionale
Prozess eine sich verdunkelnde Entkräftung, »dessen Limes die Un-
wachheit, die Kraftlosigkeit ist« (Ms. D 14, 12a). Die Retention wandelt
sich stetig ins Unbewusste, in dem Affektivität und Aktivität keine
Kraft mehr haben. In ständiger retentionaler Abwandlung wird jede
lebendige Phase des Bewusstseinsaktes sedimentiert, sinkt diese Phase
in den Nullhorizont. Das heißt, im sedimentierten Unbewussten ist sie
zur Nullphase geworden, aber nicht zu Nichts. Nach Husserl gehört
zur strömenden Gegenwart das gesamte mitströmende Unbewusste,
das die lebendige und aktuelle Gegenwart ist. Aber »die Affektivität
verliert an Kraft und hat ihren Limes Null« (Ms. B III 9, 41). Das Ver-
sinken in den Nullhorizont besagt Ichlosigkeit und Passivität, weil das
Ich in der Sedimentierung keine aktiven Bewusstseinsakte vollziehen
kann. Somit hat der Begriff des Unbewussten eine enge Beziehung zur
Sedimentierung, die aller Aktivität und Affektivität widerfährt. Nach
Husserl »ist die sedimentierte Aktivität im äußersten Sinn unbewußt«
(Ms. B II 3, 4b), obgleich alles Sedimentierte noch lebendig ist. Wäh-
rend das Bewusstsein das Aktuelle im Modus der Aktivität und Affek-
tivität ist, ist das Unbewusste inaktuell, weil es weder auf etwas aktiv
gerichtet noch davon affiziert ist.

Das affizierte Ich besitzt »wieder wach gewordene Vergangenheit,
als eine sekundäre Wachsphäre im verwickelten Modus des Wieder«
(Ms. D 14, 38). Das Ich bringt das dunklere Unbewusste erneut in die
Helle. Mit anderen Worten, das Unbewusste wird durch die Verbin-
dung mit dem originären Gegenwärtigen geweckt und assoziiert.
Wenngleich das vergangene Gegenwärtige versinkt, hört die Verbin-
dung nicht auf. In Bezug auf die Assoziation wird der grundsätzliche
Unterschied zwischen Koexistenz und Sukzession deutlich. In der Ko-
existenz können vergangene Gegenwarten nicht ursprünglich mit-
einander streiten, weil sie zu einer kontinuierlichen Einheit verschmel-
zen und sich in Form der Ähnlichkeit assoziierend paaren. Aber in der
Sukzession können sie sich nicht nur mit anderen paarweise verbinden,
sondern sich in der Weise der Verschmelzung übereinander schieben.
In der Koexistenz, die als paarende Ähnlichkeitsassoziation bezeichnet
wird, fehlt die Verdeckung als ein spezifisches Sukzessionsphänomen.
»Aus der ursprünglichen Assoziation und Verschmelzung der Sukzes-
sion entspringt das Reich der Vergessenheit – die Einheit des unbe-

108

Seongha Hong

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wussten Erinnerungsstromes, der sedimentierte in kontinuierlicher
Verdeckung sukzessive Zusammenhang.« (Ebd. 53)

Das Leben wird bei Husserl in ein unbewusstes und ein bewusst-
seinsmäßiges unterschieden. Das erstere bezieht sich auf den phäno-
menologisch ichlosen bloßen Trieb, dessen Intentionalität noch uner-
füllt bleibt, während sich im letzteren der Trieb durch das ichlich aktive
Begehren und Streben erfüllt. »Trieb im Modus der Sättigung in der
Positivität der Erfüllung, das ist das Gegenstück der vollen Hem-
mung.«2 Der Trieb im Modus der erfüllten Sättigung, d. i. im Modus
der vom Ich-Zentrum ausgehenden begehrenden Zuwendung, wirkt
im aktuellen Bewusstseinsleben fort, während ein unerfüllter Trieb als
ein gehemmter in der lebendigen Gegenwart mitfungiert. Der absolut
unerfüllte Trieb im Modus des Unbewussten deutet auf den Begriff der
Verdrängung bei Freud hin; bei Husserl aber sind, anders als im Fall des
verdrängten Triebs, das aktuelle Bewusstseinsleben und das inaktuelle
Unbewusste nicht radikal unterschieden, sondern aufeinander be-
zogen, und sie konstituieren das Leben gemeinsam.

2.2 Der Schlaf als ein Modus des unbewussten Lebens

Das Phänomen des Schlafs liefert ein konkretes Beispiel für das Unbe-
wusste. Nach dem Einschlafen versinken wir in einen unbewussten
Zustand und wissen nach dem Aufwachen nicht genau, was uns wäh-
rend des Schlafs widerfuhr. Wir erinnern uns lediglich an frische
Trauminhalte, die in einem halb wachen Bewusstseinszustand erlebt
werden. An dieser Stelle können wir kurz erörtern, wie das Phänomen
des Traums verstanden werden kann. Wir träumen beim Schlafen, aber
der Schlaf ist das Phänomen des Unbewussten, hingegen wird der
Traum bewusstseinsmäßig vollzogen. Nun ist gefragt worden, ob der
Traum dem unbewussten Schlaf oder dem Bewusstsein zugehört. Nach
Husserl wird der Traum als »ein anomaler Modus von Wachheit und
zwar eine Enthebung von der ›wirklichen‹ Umwelt«3 bezeichnet, weil

109

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

2 Ms. B II 3, 15a. – In Bezug auf den Trieb erschließe die Tiefenpsychologie unbewusste
Intentionalitäten sowie die verdrängten Affekte der Liebe, der Demütigung, der ›res-
sentiments‹ und die davon unbewusst motivierten Verhaltungsweisen (vgl. Hua VI,
240), dagegen handle die deskriptive Psychologie hauptsächlich von Personen als sol-
chen.
3 Hua XXIX, S. 336. – Im Gegensatz zu Husserl versteht Freud den Traum als ein Unbe-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in ihm die Kraft der Affektivität nicht gänzlich verloren gegangen ist.
Im Gegensatz zum reinen traumlosen Schlaf könnte der Traum als ›ein
schlafendes Wachsein‹ verstanden werden. Nach Husserl ist »der
traumlose Schlaf ein äußerster Limes, im Einschlafen sich vorzeich-
nend und natürlich, wenn er erreicht ist, nicht in der Weise einer Wie-
dererinnerung zu wiederholen« (Husserl 1984, 337).

Nach Husserl wird das Einschlafen »als ein Übergangszustand
oder vielmehr Vorgang« (Ms. A VI 14a, 14 f.) bezeichnet, in dem das
Wachsein oder das wache Leben sich modifiziert. Somit bedeutet das
Einschlafen nichts anderes als ein Versinken in die Interesselosigkeit,
während das Interesse als eine Begründungsgrundlage aller bewusst-
seinsmäßigen Erfahrungsakte charakterisiert werden kann. Der reine
Schlaf, in dem die Aktivität sowie die Affektivität an Kraft verlieren, ist
ein Limes, der prozesshaft erreicht werden kann und erreicht wird. Wie
Husserl formuliert, ist der Schlaf »der Limes totaler Affektionsent-
spannung und Aktionslosigkeit, der Willenslosigkeit, Willensent-
spanntheit« (Ms. D 14, 22).

Das Phänomen des Schlafens könnte als ein Verharren in einem
Zustand der Ruhe missverstanden werden, aber diese beiden Phänome-
ne sind grundsätzlich verschieden. Ein Ich, dessen Tun mühsam wird,
gibt seine affektiven Kräfte kontinuierlich an die Müdigkeit ab und
reagiert schließlich nicht mehr: Jedes ichliche Interesse »erlahmt und
stirbt ab« (Ms. C 4 8a). Trotz unserer Müdigkeit und trotz des Faktums,
dass wir uns körperlich nicht mehr bewegen können, verbleiben alle
Affektionen bzw. Apperzeptionen in einem Modus der kontinuierli-
chen Wachheit. Hingegen sind sie beim reinen traumlosen Schlafen
nicht mehr wach, weil sie in die Dunkelheit bzw. das Unbewusste ver-
sunken sind. Obwohl beim Schlafen das transzendental wache Ich ins
Unbewusste versinkt, bleibt das Unbewusste aufbewahrt.

Bei Husserl wird das menschliche Leben in der Welt vom Wach-
sein und vom Schlaf bestimmt. Nicht nur das Wachsein, sondern auch
der Schlaf ist nach Husserl »ein Vorkommnis der Menschen in der
Welt, ein Modus des menschlichen Lebens« (Husserl 1984, 335). Das
schlafende Ich ist dasselbe Ich wie das wache Ich als Zentrum der Af-
fektionen und Aktionen, das wach-lebendig ist. Der Unterschied liegt
nur darin, dass das Ich im wachen Leben die Affektionen und die Ak-

110

Seongha Hong

wusstes, das in der klinisch-empirischen, praktischen Beobachtung verwurzelt ist (vgl.
Bernet 1997, 277).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tionen erleben kann, das schlafende Ich jedoch weder Affektionen noch
Aktionen folgt und in eine absolute unbewusste Ruhe gerät. Phänome-
nologisch gesehen, ist das wache Ich ein aktives Ich, das sich zu etwas
bewusstseinsmäßig verhält. In Gegensatz zu solcher Aktivität steht die
Passivität der passiven Doxa, des passiven Gefühls oder des passiven
Strebens usw., als eine Bezeichnung »für das Unwachsein des Ich, für
sein in dem Bewußtsein nicht aktives Gerichtetsein«.4 Das schlafende
unbewusste Ich, das nicht mehr aktiv ist und dessen Interessen unbe-
tätigt bleiben, ist das passive Ich, in dem weder Affektionen noch Ak-
tionen als Erlebnisse auftreten. Passivsein ist aber nicht ›Nicht-Sein‹,
sondern ›Noch-nicht-Sein‹, sofern alles Unbewusste im Schlaf wieder-
erweckt werden kann.

Passiv gesehen ist der Erlebnisstrom beim Schlafen immer noch
wach, auch wenn er nicht in einem Tun des wachen Ich aktiviert ist.
Der Erlebnisstrom ist selbst nicht ein Getanes, er enthält jedes Tun.
Ohne Tun und Zutun des Ich vollzieht er sich in Wachheit. Phänome-
nologisch reflektiert das Ich auf den Erlebnisstrom und befragt ihn »als
Strom des Ichlebens, in dem Welt in mannigfaltigen Sonderbewuß-
seinsweisen bewußte ist« (Ms. C 17 IV, 65b). Indem das wache Ich
Unbewusstes aktiv aufruft, besitzt es Selbst- und Weltbewusstsein als
strömende Selbst- und Weltgegenwart, zu dem schon »das Strömen
des Zu-sich-selbst-Kommens und ebenso das Strömen des Von-sich-
selbst-Loskommens im Einschlafen« (Husserl 1984, 335) gehören.
Mit anderen Worten, es findet sich in der strömenden Gegenwart we-
der Anfang noch Ende, vielmehr ein Fallenlassen ichlicher Interessen,
die in voller Wachheit sich bewegen. Das Phänomen des Erwachens ist
mit dem Interesse eng verbunden, weil vom Interesse aus das Ich das
wache Leben erhalten und das habituell Gegebene wiederaufnehmen
und aktualisieren kann. Dieser Ansatz ist eine Grundlage der generati-
ven Phänomenologie, die für Husserls spätes Philosophieren von Be-
deutung ist. Das Erwachen als eine Modifikation einer früheren Wach-
heit wird hier als Wiedererinnerung oder Assoziation interpretiert.

Husserl zufolge bezieht das neugeborene Kind sich auf seine Mut-
ter als visuelle und taktuelle Einheit, während das Kind im Mutterleib
bloß eine kinästhetisch motivierte Einheit ›hat‹. Die Geburt als ein

111

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

4 Ms. A VI 34, 28a. – In Bezug auf die Passivität benutzt Husserl den Begriff ›Unter-
bewusstsein‹ z.B. für »eine Art sinnliche, im Unterbewußtsein passiv konstituierte Ein-
heit« (Ms. A I 22, 8a.), erläutert dies aber nicht weiter.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


phänomenologisches Vorkommnis bedeutet das Auftreten eines neuen
Ich, und das neugeborene Kind vollzieht Bewusstseinsakte wie das
Wahrnehmen usw. Das Kind »begehrt nach der Mutter in der norma-
len ›Ansicht‹, in der sich ursprünglich Bedürfnisse des Kindes erfüllen«
(Ms. K III 11, 5a). Es findet die Mutter zunächst als ein bloßes Instru-
ment für die Erfüllung seines Begehrens und erst viel später als Körper
in seinem Raumfeld. Nachdem es die Mutter als einen Menschen und
nicht nur als einen bloßen Körper zu erkennen beginnt, kann es sie im
Modus der Wachheit erfahren. Menschen erfahren andere Menschen
über das körperlich Erfahrene hinaus als seelische Subjekte, als Subjek-
te eines wachen oder schlafenden Innenlebens. Aber »die Erfahrung
ihres schlafenden seelischen Seins ist keine in diesem Sinne direkte
und eigentliche Erfahrung, sondern indiziert hier nur die Potenzialität
des Erwachens, insbesondere von uns her des sie Weckens« (Ms. C 17
V 1, 69b). Phänomenologisch ist der Schlaf nur im wachen Leben als
eine Art Pause denkbar. Das transzendentale Ich kann den Schlaf selbst
mit der Reflexion auf das Schlafen denken, weil das alltägliche Ich mit
dem Einschlafen in die Passivität, und zwar in die unbewusste Dunkel-
heit, versinkt. Hierbei ist der Schlaf als wirklich seiender denkbar, als
seiender Schlaf für das schlafende Ich aber undenkbar.

Zur Erhellung des Phänomens des Unbewussten haben wir den
Schlaf als ein phänomenologisches Vorkommnis in Bezug auf den Mo-
dus der Wachheit herausgearbeitet, und wir halten fest, dass für Hus-
serl der Schlaf dasjenige Phänomen darstellt, in dem das ichliche Welt-
und Selbstbewusstsein verlorengegangen ist, aber wieder geweckt wer-
den kann.

3. Das Phänomen des Unbewussten bei Fink

3.1 Weltsein und Unbewusstes

Fink versuchte die von Husserl begründete Phänomenologie mit einer
Auslegung des natürlichen Weltlebens ab Ende der zwanziger Jahre auf
einen neuen Weg zu bringen. Er machte sodann die Phänomenologie
grundsätzlich zum Thema, und seine Reflexion auf die Phänomenolo-
gie kann als eine Phänomenologie der Phänomenologie gekennzeich-
net werden. Solche Reflexion auf die Phänomenologie »ist nur zu
einem Teil phänomenologisch, zum anderen spekulativ, sie vereint

112

Seongha Hong

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


demnach ursprünglich entgegengesetzte Disziplinen auf einer höheren
Ebene. Analyse und Spekulation sind die beiden Elemente einer selbst-
kritischen Phänomenologie« (Luft 2002, 158). Für Fink fragt die Phä-
nomenologie grundsätzlich nach dem Ursprung der Welt im Gegensatz
zu der Naivität der dogmatischen Metaphysik, die die Welt als die All-
heit an sich seiender Dinge ansetzt. Um diese Naivität zu überwinden,
muss die Phänomenologie die Reduktion vollziehen, wodurch sich der
Philosophierende in den transzendentalen Zuschauer als das phänome-
nologisch-theoretisierende Ich verwandelt. Der Zuschauer, der sich in
der transzendentalen Sphäre als Horizont seines Interesses hält, hat
sich von der natürlichen Einstellung abgespalten.

Bei Fink ist das Zuschauen als eine Einstellung des Menschen eine
transzendentale Erfahrung. Das meint, dass der Zuschauer transzen-
dental eingestellt ist, gleichzeitig aber existiert er immer als Mensch
in der Welt. Finks Grundgedanke besteht in der Identifikation von Welt
und Sein. Alles Sein ist Sein-in-der-Welt, und zwar Mundan-Sein.
Menschsein, das als Weltliches konstituiert ist, ist also »Weltlich-Sein.
Das Konstituieren des Zuschauers für sich selbst wäre ein Sichselbst-
hervorbringen in der Welt, ein Ver-weltlichen« (ebd. 182). Insofern der
Zuschauer seine Einsichten verweltlicht, ist das Verweltlichte eine
Gegenbewegung zur Reduktion. Nach Finks Formulierung stellt die
phänomenologische Reduktion den Versuch dar, »den Menschen zu-
rückzuzwingen in die Tiefe seines Ursprungs, die Philosophie des Men-
schen als existenziale Möglichkeit zu verwurzeln im entmenschten Ur-
sprung. Reduktion ist Entmenschung. Nur weil der Mensch frei ist,
d.h. die Möglichkeit der Philosophie hat, und somit die Möglichkeit
seiner Vernichtung, ist er der mundane Ort des Sprungs zum Ur-
sprung. Reduktion ist wesenhaft Entmenschung, nicht Ent-Tierung,
nicht Ent-Gottung«.5

Fink sieht eine erste zentrale Aufgabe der Phänomenologie darin
zu untersuchen, wie schon in der natürlichen Einstellung, der munda-
nen Situation vor der Reduktion, Welt und weltliche Einstellung selbst
problematisch werden können. »Während Husserls Darstellungen […]
darum bemüht sind, den natürlichen Weltbegriff durch Rückgang auf
die vorwissenschaftliche Erfahrungswelt herauszustellen und diese
vorurteilsfrei zu beschreiben, geht Fink anders vor, indem er von vorn-
herein zu zeigen versucht, wie in diesem Leben in natürlicher Einstel-

113

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

5 Eugen Fink-Archiv, Ms. Z-IV 135a.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lung ›Motive aufspringen‹, die den Menschen ›auf das Problem der
Welt‹ stoßen.« (Luft 2002, 91) An dieser Stelle manifestiert sich die
größte sachliche Differenz zwischen der Husserlschen und der Fink-
schen Entweltlichung. Bezüglich des Geschehens der phänomenologi-
schen Reduktion unterscheidet Husserl nicht deutlich zwischen trans-
zendentaler Subjektivität und dem diese Subjektivität beschreibenden
Zuschauer, Fink hingegen differenziert die beiden nachdrücklich.

Obgleich Fink das Phänomen des Unbewussten kaum direkt be-
handelt, könnte es auf der Grundlage von Finks Verständnis der Ent-
und Wiederverweltlichung der Phänomenologie neu interpretiert wer-
den. Das Phänomen des Unbewussten beim späteren Fink unterliegt
vor allem der kosmologischen Differenz zwischen Welt und Binnen-
weltlichem. Im natürlichen Lebensvollzug ahnen wir dunkel die kos-
mologische Differenz zwischen dem Weltganzen und dem binnenwelt-
lichen Seienden. »Das An-sich-sein des binnenweltlichen Seienden
entspringt der welthaften Zeitigung und Einräumung. […] Das Für-
uns-sein des Seienden ist in analoger Weise auf das An-sich-sein zu-
rückbezogen.«6 Der kosmologische Raum ist weder subjektiv noch ob-
jektiv, sondern Welt-Raum, der das subjektive Raumerlebnis und den
objektiven Raum umgreift. Der Weltraum umfasst alle Seienden, die
binnenräumlich sind. Hierbei existiert der Mensch auch binnenräum-
lich in Weltoffenheit. Die Weltoffenheit des menschlichen Daseins ist
der Grund für alles menschliche Verstehen von Seiendem und jegliches
Selbstverhältnis des Menschen. Der Mensch verhält sich zum Raum,
d. h., er ist verstehend offen für seine eigene Binnenräumlichkeit und
den das gesamte Binnenräumliche umgreifenden Weltraum. Die Auf-
fassung des Menschen als Weltverhältnis ist »die fundamentale Seins-
verfassung der menschlichen Existenz, in der Selbstsein, Mitsein und
Sein-bei-Dingen insgesamt gründen« (Fink 1979, 320).

Für den späteren Fink ist der Mensch »offen für sich: in seinem
Sein verhält er sich zu seinem Sein. Und zwar sofern er überhaupt ist,
hat er ein Verhalten zu sich« (Fink 1994, 47). Der Mensch als ein leib-
liches Wesen ist offen für sein Sein, »das nicht nur ist, sondern sich als
seiend weiß. Der Mensch verhält sich, sofern er je ist, schon zu sich

114

Seongha Hong

6 Herrmann 1971, 11. Der Unterschied zwischen dem Seienden an sich und dem Seien-
den für uns wird für Husserl nicht zum Problem, weil für ihn von vornherein das Sei-
ende nur als ausweisbares Phänomen und dieses als Gegenstand für das Ich in Frage
steht (ebd. 22f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


selbst; er ist das existierende Selbstverhältnis; er ist ›Da-sein‹, er ist
nicht nur da, sondern weiß um sein Da« (ebd. 61). Der Mensch ist ein
Selbst, das eine Umwelt und darin seine Situation hat. Die Situation
des Menschen ist nicht die objektive Lage, sondern das Ganze der of-
fenbaren Bezüge zu den Dingen oder zu den Mitmenschen auf eine
bewusste Art und Weise. Da der Mensch als Weltwesen wesentlich
›Für-sich-Sein‹ ist, existiert er notwendig in einem Selbstverständnis,
das auch Weltverständnis ist.

Der Mensch in der Welt verhält sich zum binnenweltlichen Seien-
den so, dass dieses sich als das ihm offenbare zeigt. Das sich zeigende
Seiende kann als Erscheinen gekennzeichnet werden, dessen wichtiges
Moment der Mensch ist. Erscheinen, das als ein Bezug der Dinge zum
Menschen bezeichnet wird, bedeutet »das Hervorkommen ins Sicht-
bare, das Zum-Vorschein-Kommen, das Aufgehen des Seienden ins
Offene« (Fink 1979, 168). Schon für den frühen Fink war »das wahre
Thema der Phänomenologie weder die Welt einerseits, noch eine ihr
gegenüberzustellende transzendentale Subjektivität andererseits, son-
dern das Werden der Welt in der Konstitution der transzendentalen
Subjektivität« (Fink 1966, 54). Obgleich hier das Erscheinen das Ob-
jektwerden für ein erlebendes Subjekt ist, wird dies nicht durch die
Intentionalitätsstruktur des Bewusstseins erklärt.7

Dennoch behauptet der frühe Fink, dass das Phänomen des Unbe-
wussten methodisch nach der intentionalen Analytik des Bewusstseins,
in der die Problematik des Unbewussten in seinen Grundzügen nicht
erörtert wird, interpretiert werden soll. Im Zustand der Wachheit weiß
man, was man unter Bewusstsein versteht; dieses ist vor aller Frage
nach seiner Bedeutung in der Welt je schon vorgegeben. Das in der
Welt vorgegebene Bewusstsein zu befragen, kann nicht Aufgabe der
Phänomenologie sein, dafür ist die Psychologie zuständig. Die Psycho-
logie versteht das Bewusstsein nicht nur aus sich selber, sondern auch
aus dem Unter- und Unbewussten des Menschen. Die Phänomenologie

115

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

7 R. Bruzina betont, dass die Intentionalität für das subjektive Leben wesentlich ist und
nicht mit Bewusstsein allein identifiziert werden kann: »The sense of intentionality
does not get divided between consciousness and the unconscious; the intentionality that
is intrinsic to ›spirit‹ – and to life as spirit – is not to be identified with consciousness as
contrasted to the unconscious. More exactly, intentionality in this sense is neither con-
sciousness nor the unconscious because it is not something that takes place in terms of
features that occur in the horizon of experiential and entitative intratemporal and in-
traworld differentiation.« (Bruzina 2004, 336)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unternimmt aber, so Fink, »keine Weltinterpretation im Rückgang auf
das selbst in der Welt seiende Bewusstsein des Menschen von der
Welt« (Fink 1966, 174). Nach Finks kosmologischem Ansatz geht das
Weltsein dem Bewusstseinsleben, in dem das Unbewusste immer ein-
begriffen ist, voran. Das in der Welt vorgegebene Bewusstsein ist dem
Menschen schon bekannt. Diese Bekanntheit des Bewusstseins erweckt
den Anschein, als ob das Bewusstsein unmittelbar gegeben wäre.
Solcher Schein führt zu der schwierigen Frage, was Bewusstsein ist.
Für das Unbewusste besteht wie für das Bewusstsein ebenfalls der An-
schein, dass es alltäglich unmittelbar gegeben ist.

Das Phänomen des Bewusstseins (und damit auch des Unbewuss-
ten) wird in der Naivität, auf der der Einwand gegen die idealistische
Tendenz der Bewusstseinsphänomenologie basiert, nicht exponiert.
Die Naivität »besteht vor aller Theoriebildung über das Unbewusste
in einem Unterlassen« (Husserl 1954, 473). Man kann das Unbewusste
zum Thema machen, wenn man weiß, was Bewusstsein ist. Aber die
Theorie des Unbewussten ist auch philosophisch naiv, solange sie von
einer impliziten dogmatischen Theorie über das Bewusstsein bestimmt
ist. Somit sollte das Bewusstsein zunächst explizit analysiert und dann
das Problem des Unbewussten formuliert und behandelt werden. Die
mannigfaltigen Bewusstseinsweisen jedoch »gründen auch in der Art,
wie das Seiende sich äußert, aus sich herausgeht, sich ergießt in seine
Bestimmungen, seine Attribute und Modi«, wie Fink später formuliert
(Fink 1976, 240), und für den späteren Fink ist die Intentionalität »nie
der alleinige Spielraum des Seins. Ursprünglicher als alles Seiende, alle
Objekte und Subjekte, ist die Welt. Das Denken ist seinem eigentlichen
Wesen nach die Eröffnung des Menschen zur Welt« (ebd. 82).

Wir leben in einem kontinuierlichen Verlauf von Bewusstseins-
erlebnissen, wie z. B. im Sicherinnern. Nach phänomenologischer
Grundbestimmung richtet sich der Bewusstseinsakt auf den Gegen-
stand. Hierbei ist das Seiende als das Erinnerte transzendent, der Be-
wusstseinsvorgang jedoch immanent. Der Mensch verhält sich in der
Erinnerung »zum Seienden gemäß seiner Seinsverfassung des Fürsich-
seins so, daß ihm dabei nicht nur das Seiende, sondern auch das Offen-
barsein des Seienden offenbar ist« (Fink 1994, 86). Er »ist niemals zu-
erst ›für sich‹ und ›in sich‹, um dann nachträglich noch sich zum
Weltall zu verhalten« (Fink 1979, 451). Im Unterschied zum Menschen
ist Lebloses wie ein Stein nur für sich selbst da, nicht für ein anderes.
Die Erinnerungskette trifft aber auf keinen Anfang des Bewusstseins,

116

Seongha Hong

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


da sie sich in ein aller möglichen Wiedererinnerung vorausliegendes
Dunkel verliert. Hierbei ist ein immanenter Zugang zum Anfang nicht
möglich, weil der Anfang aus dem Unbewussten heraus statthat. »Das
Sich-im-Dunkel-verlieren ist die phänomenologisch einzig aufweis-
bare Weise des Endigens der transzendentalen Subjektivität hinsicht-
lich ihrer Vergangenheit.« (Fink 1966, 38)

Das Sichverlieren bezieht sich vor allem auf den Schlaf als ein
unbewusstes Phänomen, und hier stellt sich die Frage, wie Fink das
Phänomen des Schlafes erörtert hat.

3.2 Schlaf als eine Weise des Sichselbstverlierens

Wie erwähnt hat Fink das Phänomen des Unbewussten nicht direkt
untersucht. Es ist jedoch möglich, dieses Thema in Bezug auf den
Schlaf als ein unbewusstes Phänomen zu behandeln. Fink zufolge kann
das Phänomen des Unbewussten sowie des Schlafs aufgewiesen wer-
den, sofern es aus der Seinsart des Für-sich-Seins heraus interpretiert
wird. Das Für-sich-Sein kann nur durch ein Für-sich-Werden erreicht
werden. Das heißt, aus dem Zustand des Schlafenden, der noch nicht
zur eigentlichen Selbsterkenntnis erwacht ist, wird waches Bewusst-
sein und schließlich zu sich selbst gekommenes Selbstbewusstsein (vgl.
Husserl 1954, 151). Nach Finks Bestimmung ist Schlaf »nicht nur das
Auslöschen der Sinnesfunktionen und der Bewusstseinsvorgänge, son-
dern ist als menschlicher Schlaf eine Weise des Sichselbstverlierens«
(Fink 1994, 47). Das ist ein Kernpunkt des Unterschiedes zwischen
Mensch und Tier. Denn beim Schlafen verliert ein Tier nicht sich
selbst, weil es sich selbst überhaupt nie hat.

Wie ist der Schlaf überhaupt zum Thema einer phänomenologi-
schen Analyse zu machen? Ist er etwa kein Erlebnis, weil die noetisch-
noematische Korrelation fehlt? Als eine weitere Frage stellt sich, in-
wiefern der Schlafende weltlos ist. Die Weltlosigkeit des Schlafenden
ist selbst nach dem konstitutiven Sinn »ein bestimmter Modus der
Welthabe, ist die Welthabe im Modus der extremen Versunkenheit«
(Fink 1966, 64). Schlafen ist die extrem versunkene Verhaltung des
aktuellen Ich zu seiner Welt. Es ist kein Weltlos-Sein, sondern ein
Welt-Verlorenhaben. Es ist ein bestimmter Modus des Gegenwärti-
gens, weil es die gegenwärtige Weltverlorenheit des originären Ich ist.
Diese Weltverlorenheit ist zugleich »die tiefe Vergessenheit, in der das

117

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Selbstverständliche da ist und uns in seinem Bann hält. Diese Verges-
senheit, dieser Schlaf der Welt, bricht in der Verwunderung, im Erwa-
chen der Philosophie« (Fink 1976, 99 f.). Fink setzt Wachheit mit Welt-
offenheit gleich, während Schlaf mit Weltverschlossenheit identisch
ist. Solange ein Subjekt im Schlaf sich befindet, ist es weltverschlossen.

Im Schlaf wird eine Aktreihe im Bewusstseinsstrom unterbro-
chen, hingegen entsteht sie beim Aufwachen. Das aktuelle Ich, das in
einem Versunkensein selbstvergessen lebt, kann jederzeit eine »Spren-
gung erfahren durch eine heftige affektive Tendenz, die von der bis-
lang attentional abgedrängten wirklichen Welt ausgeht« (Fink 1966,
56). Fink nennt diese Sprengung das Erwachen aus der Versunkenheit.
»Erst in der Wachheit eines aktuellen Ich hebt sich im Kontrast zur
Anschaulichkeit der wirklich erfahrenen Gegenstände das Vergegen-
wärtigen ab als ein Quasi-Erfahren, bildet sich für das Ich jener Als-
ob-Charakter.« (Ebd.) Je größer die Versunkenheit der Einstellung,
umso mehr hat die Anschaulichkeit der Vergegenwärtigungswelt den
Charakter des Als-ob, des Bloß-Imaginierten. Nur in wacher Einstel-
lung sind also Imaginate als Imaginate, Unwirklichkeit als Unwirklich-
keit selbst miterfahren. Hierbei setzt die Unterscheidung zwischen
Wirklichem und Unwirklichem die intentionale Einheit voraus. Im
originär gegenwärtigenden Bewusstsein weist sich ein Wirkliches als
Wirkliches aus, mit dem ein Unwirkliches einen Sinnzusammenhang
bildet.

Für Fink ist der Traum ein Vergegenwärtigungserlebnis, das sich
in der Gegenwärtigkeit des schlafenden bzw. des träumenden Ich voll-
zieht. Traum ist nichts anderes als eine versunkene Phantasie, »die sich
wesensmäßig nur vollziehen kann in jener Gegenwärtigkeit des träu-
menden Ich, die wir das Schlafen nennen« (ebd. 63). Solange das träu-
mende Ich schläft, gehört es zur Traumwelt. Darum ist vom Traum-
erlebnis in der Gegenwärtigkeit des Schlafens die vergegenwärtigte
Traumwelt streng zu scheiden. Aber das Traumwelt-Ich ist grundsätz-
lich ein waches Ich, das in eine wirkliche Welt hineinlebt. »Traum ver-
weist als geträumte Wachheit auf Wachheit sinnhaft zurück; Gedacht-
heit als Gedachtheit von Wirklichem auf Wirklichkeit.« (Ebd. 203)

118

Seongha Hong

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Literatur

Bernet, R. (1997): »Husserls Begriff des Phantasiebewußtseins als Fundierung von
Freuds Begriff des Unbewußten«, in: Ch. Jamme (Hg.): Grundlinien der Ver-
nunftkritik, Frankfurt/M.

Bruzina, R. (2004): Edmund Husserl & Eugen Fink, New Haven/London.
Fink, E. (1966): Studien zur Phänomenologie 1930–1939, Den Haag.
– (1976): Nähe und Distanz, hg. v. F.-A. Schwarz, Freiburg/München.
– (1979): Grundphänomene des menschlichen Daseins, hg. v. E. Schütz u. F.-A.

Schwarz, Freiburg/München 1979.
– (1994): Philosophie des Geistes, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
von Herrmann, F.-W. (1971): Bewußtsein, Zeit und Weltverständnis, Frankfurt/

M.
Husserl, E.: Gesammelte Werke (Husserliana [Hua]), Den Haag u.a. 1950 ff.
– (1954): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale

Phänomenologie (Hua VI), hg. v. W. Biemel, Den Haag.
– (1974): Formale und transzendentale Logik (Hua XVII), hg. v. P. Janssen, Den

Haag.
– (1984): Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie (Hua XXIV), hg. v.

U. Melle, Dordrecht/Boston/Lancaster.
– (1976): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-

losophie. Erstes Buch (Hua III/1), hg. v. K. Schuhmann, Den Haag.
– (1993): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale

Phänomenologie. Ergänzungsband (Hua XXIX), hg. v. R. N. Smid, Dordrecht/
Boston/London.

Luft, S. (2002): Phänomenologie der Phänomenologie (Phaenomenologica,
Bd. 166), Dordrecht/Boston/London.

119

Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104 - am 16.01.2026, 08:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-104
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einführung
	2. Das Phänomen des Unbewussten bei Husserl
	2.1 Das Unbewusste als Grenzmodus des Weltbewusstseins
	2.2 Der Schlaf als ein Modus des unbewussten Lebens

	3. Das Phänomen des Unbewussten bei Fink
	3.1 Weltsein und Unbewusstes
	3.2 Schlaf als eine Weise des Sichselbstverlierens

	Literatur

