
280 | Matrixiale Philosophie 

hinzugekommenen eidetischen Abspaltungen sind in den undifferenzierten Stoff 

„hineingefaltet“. In diesem Sinn wird dem Chaos, von dem Hesiod erzählte, das 

allererste Gähnen, der Raum, der am Anfang des Weltwerdens zwischen Erde 

und Himmel entsteht, in Platons Philosophie eine ur-materische, un-informierte 

Ursubstanz zugeschrieben, eine Art von Ursubstanz oder Urmaterie.
118

 

Nach welchem Kriterium wird dieser formlosen Gattung ein ihr Zugrundle-

gendes postuliert? Warum steht die logisch und metaphysisch aporetische Gat-

tung für das zugrundliegende Materische? Die Kategorie Chōra berührt das na-

turphilosophische Problem des Werdens. Platon schreibt ihr eine selbstgebärende 

Wesenheit zu, die jedoch die Formen in der Welt hervorbringt. Die Frage des 

Werdens und der Bildung des Kosmos betrifft nicht mehr die Chora, sondern die 

Weltlichkeit. Nach dieser Frage bezüglich der Ontogenese (Entstehung) des 

Seienden wird die Chora der Ebene des Zugrundliegenden zugeschreiben. Ange-

sichts ihrer logischen und eidetischen Unbestimmtheit und aufgrund der Tatsa-

che, dass ihr Wirkungskreis jeder Gestaltung des Kosmos vorangeht, wird sie 

von Platon mit einem materischen Substrat gleichgesetzt, durch dessen Wirken 

die Formen des Kosmos entstehen. 

 

6.  Ontogenetisches Problem:  

Morphogenese in der Weltlosigkeit. Ausdifferenzierung  

ohne Alterität 

 

6.1  Über die unangemessene Frage, wie etwas aus dem Nichts 

entsteht und das Problem des Werdens 

Die Überlegungen über den Grund und das Prinzip des Seienden in „Timaios“ 

gelten als von den naturphilosophischen Forschungen der vorsokratischen Schu-

le (mit dem philosophischen Streik bezüglich der arché-Erörterung) beeinflusst. 

Die zentrale Problemstellung der vorsokratischen Naturphilosophie betrifft das 

Werden: Wie kann etwas aus etwas anderem werden und sich herleiten? Die 

Vorsokratiker stellen in diesem Zusammenhang die These auf, dass die Wesen-

heit der Dinge durch ihre natürlichen Elemente bestimmt ist und deshalb eine na-

türliche Materie die Ursache des Werdens ist. Dabei wird behauptet, dass die 

Natur der Dinge das Feuer, die Erde oder die Luft sind und dass sie die Grund-

elemente umfassen. Die Naturbeschaffenheit wird dem Stoff der Dinge zuge-

schrieben, „die [ihren] Anfang von Wandel und Veränderung in sich selbst ha-

ben.“
119

 Aristoteles stimmt den Vorsokratikern zu, den Stoff als Naturbeschaf-

                                                             
118  T. Kratzert: Die Entdeckung des Raums, S. 91. 

119  Aristoteles: Phys. (II 1. 193a), S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-026 - am 14.02.2026, 11:47:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 281 

 

fenheit zu bezeichnen, aber er behauptet, dass die Form (Eidos) auch nach der 

Definition zu verstehen ist, wodurch etwas Natur genannt wird.
120

 

Die Vorsokratiker widmen sich der Frage nach dem Grund und Prinzip des 

Seienden ontologisch. Das heißt, sie denken darüber nach, ob es einen Urstoff, 

aus dem alle Seiende besteht, gibt und inwiefern dieser dasselbe unter dem Ein-

fluss des Werdens bleibt. Alles ist eins, und die Gegensätze werden zu Anfangs-

gründen.
121

 Aristoteles gesteht zu, dass Prinzipien im Gegensatz vorhanden 

sind
122

, dass alle Seienden in der Erscheinungswelt auf Gegensätze und deren 

Werden zurückgehen. Doch was nach ihm noch nicht untersucht worden ist, be-

trifft eine systematische Taxonomie, die es ermöglichen würde
123

, das ontogene-

tische Problem metaphysisch zu behandeln, das heißt, die Grundelemente und 

Anfangsprinzipien zum Hauptgegenstand einer allerersten Philosophie zu ma-

chen: der Metaphysik. Die Vorsokratiker könnten zwar Anfangsprinzipien be-

nennen und sie zurückführen auf Wandlungen und Veränderungen der Erschei-

nungswelt, nicht aber logische Zusammenhänge erfassen zwischen stofflichem 

Prinzip und Wandlungen in verschiedenen Formen, deren Substanz und Wesen 

entweder aus der Art oder aus dem Eins hervorgeht.
124

 In welcher Art und Weise 

das Element die Materie miteinander verknüpft, ist ein geheimnisvolles Problem, 

das in der hylemorphischen Philosophie gelöst werden muss. 

                                                             
120  Aristoteles: „Auf eine andere Weise ist es die Gestalt, die in den Begriff gefasste 

Form. So wie nämlich ‚Werk‘ genannt wird das, was nach handwerklichen Regeln 

gefertigt ist, das Handwerkliche, ebenso wird ‚Naturding‘ genannt das Naturgemäße 

und Natürliche.“ Aristoteles: Phys. (II 1. 193a), S. 26. 

121  Aristoteles: Phys. (I, 5. 187a), S. 12.  

122  Aristoteles: Phys. (I 5. 188a-b), S. 13-15. 

123  Aristoteles: „Bis so weit sind etwa auch von den Anderen die Meisten mitgefolgt, 

wie wir früher sagten. Sie alle sprechen ja die Grundbausteine und die von ihnen so 

genannten ‚Anfänge‘ wiewohl ohne Begriff setzend, doch als Gegensätze an, als ob 

sie von der Wahrheit selbst dazu gezwungen wären.“ Aristoteles: Phys. (I 5. 188b), 

S. 14.  

124  Aristoteles: „Das Sosein und das Wesen hat keiner bestimmt angegeben, am meisten 

sprechen noch davon die, welche die Ideen annehmen; denn weder als Stoff setzen 

sie für das Sinnliche die Idee und für die Ideen das Eine voraus, noch nehmen sie an, 

daß davon die Bewegung ausgehe (denn sie erklären es vielmehr für die Ursache der 

Bewegungslosigkeit und der Ruhe), sondern die Ideen verursachen das Sosein für 

jedes von den übrigen Dingen, und für die Ideen selbst das Eine.“ Aristoteles: Phys 

(I 7. 988a), S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-026 - am 14.02.2026, 11:47:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | Matrixiale Philosophie 

Aristoteles übernimmt die Aufgabe der Naturwissenschaft (aber auch der 

Philosophie), das Werden als der Substanz innewohnend in die philosophische 

Debatte einzuführen. Werden heißt Veränderung, und diese Änderungen können 

entweder einfache Änderungen umfassen (génesis tis, secundum quid) oder eine 

partikuläre Genese, das heißt qualitative Änderungen oder Änderungen, die die 

Substanz betreffen (génesis haplé, simpliciter), ferner die absolute Genese, wel-

che die Entstehung eines neuen Elements hervorbringt. Auch bei der absoluten 

Genese ist nach Aristoteles die Entstehung „aus nichts“ ausgeschlossen; das 

heißt, eine Genese beruht immer auf dem Änderungsvorgang von einem primiti-

ven Zustand zu einem höheren. Vor diesem Hintergrund bildet das Problem des 

Werdens in der aristotelischen Metaphysik und Physik einen Schwerpunkt, um 

das Wesen der empirischen Welt zu erklären. 

 

7.  Aristotelische Lösung und Materisierung der Matrix:  

Substrat in der aristotelischen Metaphysik 

 

7.1  Das Zugrundeliegende: Die aristotelische Lösung  

für das Problem des Werdens 

Die aristotelische Lösung der vorsokratischen Aporien liegt darin, ein notwendi-

ges Substrat zu postulieren, „wovon das Werden wird.“ Aristoteles kommt zu 

der These, dass allen Änderungen „immer etwas als das, was das wird, zugrunde 

liegen“
125

 muss. Die Sachen der Erscheinungswelt entstehen aus etwas.
126

 Bei 

Dingen, die keine Substanz sind, muss es ein Subjekt geben, das ihnen zugrunde 

liegt. 

 

Im strengen Sinne werden – das können nur Dinge: so ist es nun bei allen übrigen Be-

stimmungen offenkundig, dass ihrer Veränderung etwas, was da wird, zugrunde liegen 

muss – denn ‚irgendwie groß‘, ‚irgendwie beschaffen‘, ‚in Beziehung zu etwas‘, ‚irgend-

wann‘ und ‚irgendwo‘ können veränderliche Bestimmungen nur an etwas Zugrundelie-

gendem sein aufgrund der Tatsache, dass allein das Ding von nichts anderem als seinem 

                                                             
125  Aristoteles: Phys. (I 7. 190), S. 17, vgl. dazu: „Nachdem dies so bestimmt ist, kann 

man, wenn man es so ansieht, wie wir sagen, aus allem, was da wird, folgende An-

nahme herleiten: es muss immer etwas als das, was da wird, zugrunde liegen, und 

dieses, mag es auch der Zahl nach einheitlich sein, so ist es doch der Art nach nicht 

eins – mit ‚der Art nach‘ und ‚dem Begriff nach‘ meine ich dasselbe –“. Ebd. 

126  Aristoteles: „Der Ausdruck ‚aus etwas wird etwas‘ – und nicht: ‚etwas wird aus et-

was‘ – wird in größerem Umfang bei nicht-beharrenden Bestimmungen gebraucht.“ 

Aristoteles: Phys. (I 7 189b), S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-026 - am 14.02.2026, 11:47:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

