
 

Einleitung 

 
 
 
Gemeinschaft, ein Begriff, der besonders in Deutschland einige Jahrzehnte poli-
tisch und philosophisch diskreditiert war, ist wieder im Kommen.1 Fast 70 Jahre 
nach dem Ende des Nationalsozialismus scheint die Gemeinschaft sich von ihrer 
Geschichte emanzipiert zu haben.2 Ihre Erwähnung hat nicht mehr den verruch-
ten Klang des Ewig-Gestrigen, Gemeinschaft klingt nicht mehr nach übersteiger-
tem Nationalbewusstsein im Bann der Ursprünge3 und wird nicht unmittelbar mit 
Volks-Gemeinschaft assoziiert. Das Sprechen über den Ursprung, das Wesen und 
die Krise der Gemeinschaft, über Einheit und Identität hatte Hoch- und Tief-
punkte, es riss jedoch nie ab. Stunde Null, Studentenbewegung, Historikerstreit, 
Wieder-Vereinigung, Erinnerungsboom, neue Normalität, doppelte Staatsbürger-
schaft, Du-bist-Deutschland-Kampagnen und der beständige Appell an den Zu-
sammenhalt der Bevölkerung in Krisenzeiten – das sind nur Spitzen einer nicht-
endenden Debatte, in der um gemeinschaftlich-deutsche Identität gerungen wird.  

                                                             
1  Der Terminus im Kommen stammt von Derrida und bezieht sich auf sein Konzept ei-

ner Demokratie, die im Kommen bleibt, statt sich zu verwirklichen und anzuwesen. 

Für den Gemeinschaftsdiskurs wurde er von Agamben fruchtbar gemacht. Vgl. 

Agamben 2003, Die kommende Gemeinschaft. 

2  Vgl. Bahr 2003, Der deutsche Weg. Di Fabio 2005, Kultur der Freiheit. Konenberg 

2006, Patriotismus in Deutschland. Lammert 2006, Verfassung – Patriotismus – Leit-

kultur. Mohr 2005, Das Deutschlandgefühl. Schäuble 1994, Der Zukunft zugewandt. 

Walser 1998, Rede zur Verleihung des Friedenspreises. Ausführlich zu diesem Thema 

vgl. Link 1997, Versuch über den Normalismus. Jäger, Januschek 2004, Gefühlte Ge-

schichte und Kämpfe um Identität.  

3  Die Rede vom Nationalbewusstsein im Bann der Ursprünge stammt von Habermas 

und ist im Kontext seines Entwurfs für einen universalistischen Verfassungspatriotis-

mus zu verstehen. Vgl. Habermas 1990, Nochmals: Zur Identität der Deutschen, 

S. 219f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Doch nicht nur in nationalen Geschichtsdiskursen wird auf Gemeinschaft re-
kurriert. Poststrukturalistische Denker adressieren Gemeinschaft heute als fun-
damental grundlose Erscheinungsform des Mit-Seins und stellen sie Postulaten 
nach Identität und Eindeutigkeit entgegen.4 Von Postmarxisten wird sie als kriti-
scher Handlungsbegriff im Hinblick auf eine solidarische und gerechte politische 
Ordnung angerufen und in radikal demokratietheoretische Überlegungen einge-
bunden.5 Zudem machte der Begriff bereits seit den 1980er Jahren im Anschluss 
an die amerikanischen Kommunitarismusdebatten wieder von sich reden und 
reimportierte in dieser Traditionslinie den Tönnies’schen Gegensatz von organi-
scher Gemeinschaft und künstlicher Gesellschaft.6 

Dabei ist der Begriff durch eine spezifische Ambivalenz ausgezeichnet und 
war immer schon gleichermaßen in reaktionäre und in emanzipatorische Diskur-
se verstrickt. Die Geschichte des Gemeinschaftsdenkens ist mit Gleichheitsbe-
strebungen, mit Demokratisierung und menschenrechtlicher Universalisierung 
ebenso verbunden wie mit rassentheoretischen und nationalistischen Diskursen. 
Seit der Französischen Revolution war Gemeinschaft sowohl Teil von scheinbar 
antimodernen Abwehrkämpfen als auch von zukunftsgewandten Protest- und Al-
ternativbewegungen. In ihrem Namen wurde für Teilhabe, Gerechtigkeit und die 
Unabhängigkeit von Fremdherrschaft gekämpft, gleichzeitig ist der Gemein-
schaftsbegriff bis heute durch eine enge Verbindung zu nationalistischer Roman-
tik, Rassismus und Rechtskonservativismus ausgezeichnet. 

Historisch konnte Gemeinschaft sich bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts 
im Sinne eines scheinbar vorpolitischen Kollektivbegriffs von der gesellschaftli-
chen, sprich der politischen Gegenwart absetzen und eine beispiellose Karriere 
als Kampfbegriff gegen die Entfremdung der modernen Welt einschlagen. In 
                                                             
4  Vgl. Agamben 2003, Die kommende Gemeinschaft. Blanchot 2007, Die uneingesteh-

bare Gemeinschaft. Esposito 2004, Communitas. Nancy 1988, Die undarstellbare 

Gemeinschaft. Vogl 1994, Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Poli-

tischen. Zu den Debatten der politischen Philosophie um Gemeinschaft vgl. auch: Bö-

ckelmann, Morgenroth (Hg.) 2008, Politik der Gemeinschaft. Böckling, Feustel (Hg.) 

2010, Das Politische denken. 

5  Vgl. Flügel u.a. (Hg.) 2004, Die Rückkehr des Politischen. Demokratietheorien heute. 

Heil, Hetzel (Hg.) 2006, Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven der Demo-

kratietheorie. Laclau/Mouffe 1991, Hegemonie und radikale Demokratie. Mouffe 

(Hg.) 1992, Dimensions of Radical Democracy. Pluralism, Citizenship, Community. 

6  Vgl. Brugger 1998, Kommunitarismus als Verfassungstheorie des Grundgesetzes. 

Brumlik, Brunkhorst 1993, Gemeinschaft und Gerechtigkeit. Haus 2003, Kommunita-

rismus. Honneth 1993, Kommunitarismus. Mayer 1994, Kommunitarismus, Patrio-

tismus und das nationale Projekt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 13 

diesem Zusammenhang wurde Gemeinschaft mit Attributen wie Natürlichkeit 
und Unmittelbarkeit assoziiert und im politischen Diskurs als quasi evidenter 
Naturbegriff in Position gebracht. Dieser erfüllte die Funktion, Beständigkeit 
und Vertrautheit zu suggerieren und Ängste zu kanalisieren. Obgleich selbst ein 
originär moderner Begriff, wurde Gemeinschaft seither in Zeiten kollektiver 
(Identitäts-)Krisen gegen die Angst vor Veränderungen bemüht. Gemeinschaft 
wurde als Erbauungsbegriff mobilisiert als überhistorische Gewissheiten im Zu-
sammenhang mit der Transformation der ständisch-feudalen in eine bürgerlich-
kapitalistische Ordnung in Frage standen und Gemeinschaft wird derzeit ange-
sichts der Transformationen des Politischen und der als post-demokratisch be-
zeichneten Veränderungen von Repräsentations- und Legitimationsstrukturen 
mobilisiert. 

Es scheint als sei der moderne Gemeinschaftsdiskurs durch eine doppelte Fi-
xierung auf das Motiv der Krise ausgezeichnet: Im Politischen wird Gemein-
schaft in und gegen Krisen aufgerufen und die Identität der angerufenen Ge-
meinschaft selbst ist krisenhaft. Immer wieder ist festzustellen, dass gegenwärti-
ge Gemeinschaftsbildungen den Ansprüchen nicht genügen, die an sie gestellt 
werden. So wenig wie ich mit mir sind wir je mit uns identisch gewesen. Wie in-
dividuelle sind auch kollektive Selbst-Versicherungsprozesse von einer originä-
ren Differentialität und von einer Nachträglichkeit gekennzeichnet: Das gemein-
same Wesen, dem Rechnung getragen werden soll, wird im Prozess der Reprä-
sentation selbst hervorgebracht. Die Gemeinschaft ist nie vollständig, abge-
schlossen oder beständig gewesen. Obgleich die identitäre Bindekraft gemein-
schaftspolitischer Mythen wiederholt unter Beweis gestellt wurde, entspricht die 
politische Gegenwart kollektiver Identifizierungsprozesse den Vorgaben dieser 
Mythen nicht. Gemeinschaftliche Konstruktionen sind von Fragilität, Uneinheit-
lichkeit und Prozesshaftigkeit gekennzeichnet und stehen im Gegensatz zu den 
emotionalen und romantischen Bildern, die den Diskurs um kollektive Subjekti-
vierungen bevölkern. Das Nebeneinander von Sehnsuchtsdiskurs und Gegenwart 
sowie die enorme Binde- und Mobilisierungskraft von Gemeinschaft ob der 
permanenten Krise ihrer Identität sind bemerkenswerte Phänomene. Das Dilem-
ma der Gemeinschaft scheint durch eben diese fundamentale Diskrepanz zwi-
schen imaginärer Besetzung und der Gegenwart identitätsstiftender Zusammen-
schlüsse ausgezeichnet. 

Ein wiederkehrendes Reaktionsmuster auf die Prekarität von Identitätsforma-
tionen besteht in der paradox-tautologischen Hinwendung zu selbst in einer Kri-
se stehenden Begriffen. So ist auch heute angesichts der (wieder-)erstarkten 
Auseinandersetzungen um politische Gemeinschaftsstiftung, um demokratiethe-
oretische Fragen und das Verständnis des Politischen im Kontext der Krise von 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Identitäts-, Zugehörigkeits- und Repräsentationssystemen eine neue Renaissance 
von Gemeinschaftsanrufungen zu verzeichnen. Als Antwort auf die gegenwärtig 
und zugleich konstitutiv krisenhafte Verunsicherung der Modi kollektiver Sub-
jektivierung werden altbekannte Gemein-Vorstellungen präsentiert. Sie bekun-
den das Scheitern von Subjektivierungspraktiken und die Tatsache, dass es der-
zeit an funktionierenden Selbstbildern mangelt. Es werden die Konsequenzen ei-
ner Fragmentierung offenbar, in der breite Gesellschaftsteile sich weder von Re-
präsentations- und Identifikationsdiskursen angesprochen fühlen noch in Prob-
lemanalysen wiederfinden. Zugleich demonstrieren die politischen Entwicklun-
gen von der Wirtschafts-, Finanz- und Eurokrise bis hin zu den neu entstehenden 
sozialen Bewegungen in Europa und im arabischen Raum die Aktualität des Di-
lemmas der Gemeinschaft und die Virulenz einer konstitutiven Krise des Politi-
schen. 

Es ist diese gegenwärtige Relevanz des Gemeinschaftsbegriffs, seine Ver-
bindung mit übergeordneten Fragen bezüglich dessen, was hier als das Politische 
verstanden wird, und es sind die eben benannten Paradoxien und Spezifika in der 
Geschichte des modernen Gemeinschaftsdenkens, die zu dieser Untersuchung 
motivierten. Gemeinschaft war und ist ein (identitäts-)politischer, philosophi-
scher und soziologischer Begriff, der sich seit mehr als 200 Jahren durch eine 
besondere Bindekraft auszeichnet – und das, obwohl er stets mit einem Krisen-
diskurs verbunden war. Im Folgenden wird der Gemeinschaftsdiskurs bezüglich 
seiner theoretischen und historischen Spezifika analysiert und der Begriff wird 
auf seine Probleme und Perspektiven befragt. Im Kontext aktueller Debatten sol-
len Perspektiven einer neuen Philosophie der Gemeinschaftlichkeit erörtert wer-
den, zugleich gilt es, die besonders in Deutschland problematische Geschichte 
dieses Begriffsfeldes im Blick zu behalten. Die theoretische Analyse, die Genea-
logie und die Perspektivdiskussion gründen auf dem Wissen, dass die gegenwär-
tigen, anachronistischen Appelle an die Gemeinschaft auf ein strukturelles Prob-
lem hinweisen, dessen Fundamente über die aktuelle Dimension der Krise hin-
ausreichen. 
 
 

ZWISCHEN VERLUST UND VERSPRECHEN 
 
Der Begriff der Gemeinschaft nimmt im politischen Diskurs der Moderne eine 
paradoxe Rolle ein. Einhergehend mit natur- und ursprungsmythischen Phantas-
men, erbaulichen Bildern und identitätsstiftenden Narrationen schreibt sich in-
mitten des aufgeklärten, demokratischen und vertragsrationalen Diskurses bis 
heute eine Sehnsucht nach Gemeinschaft fort, die dem abstrakten Legitimations-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 15 

verständnis der Moderne grundlegend widerspricht. Es scheint als könne der Be-
griff sich gerade aufgrund der Diskrepanz zwischen seinen Bebilderungen und 
der Gegenwart einen Platz inmitten der politischen Realität sichern. Das erfor-
dert eine Verschiebungsleistung: Die eigentliche Realität der Gemeinschaft wird 
als abwesend markiert und ihre Anwesenheit in einem vermeintlichen Jenseits 
des politischen Alltags situiert. Die Disparität von Gemeinschaftsmythen und 
demokratischem Diskurs funktioniert mithilfe der Verortung der Gemeinschaft 
im Vorpolitischen und geht einher und zurück auf die dichotome Aufspaltung 
der sozialen Realität in eine organisch-natürlich-gemeinschaftliche und eine me-
chanistisch-künstlich-gesellschaftliche Dimension. 

Jean-Jacques Nancy, ein gegenwärtiger Denker der Gemeinschaft, dessen 
Enthusiasmus im Hinblick auf ein ontologisches, grundlos-undarstellbares Kol-
lektivkonzept durchaus kritikwürdig ist, hat bezüglich dieser Wirkungsweise kri-
tisch angemerkt, der Gemeinschaftsbegriff sei im Wesentlichen dadurch gekenn-
zeichnet, negativ, ausgehend vom Gemeinschaftsverlust und von der eigenen 
Abwesenheit bestimmt zu sein.7 Gemeinschaft werde im Spannungsfeld eines 
„doppelten Einst“ zwischen „Verlust und Versprechen“8 fixiert und die Wegstre-
cke ihres Diskurses auf das Wiedererlangen bzw. auf die Annäherung an eine 
verloren geglaubte Ursprünglichkeit festgelegt. Die vollendete Gemeinschaft 
werde als Gewesen-Verlustige bestimmt oder als Kommende, als Versprechen in 
die Zukunft verlagert. Dabei wird sie auf einer scheinbar vorpolitischen Ebene 
verortet und ihr Ursprung in einer Zeit und an einem Ort jenseits politischer und 
gesellschaftlicher Ver- und Überformungen gesucht. Nancy verweist auf eine 
zentrale Funktionsweise dieses Sehnsuchtsdiskurses, die mit Naturalisierung, 
Überdeterminierung und Fetischisierung einhergeht und die im Hinblick auf die 
Genealogie des Gemeinschaftsdenkens im Blick behalten werden muss: Ge-
meinschaft erscheint aufgrund einer ominösen Vorstellung von Geschichtlichkeit 
als Garant für Identität, Natürlichkeit und Ursprünglichkeit, doch dem, was als 
Gemeinschaft vorgefunden wird, mangelt es beständig an dieser Historizität. 
„Die Gemeinschaft hat nicht stattgefunden“9 schreibt Nancy. Der Verlust sei 
konstitutiv, da die Gemeinschaft, obgleich wirkungsmächtig, in der Form, in der 
sie erinnert und anvisiert wird, nie existiert habe und nicht existieren wird. Trotz 
der mannigfaltigen Vorstellungen, die sich um den entlegenen Ort der ursprüng-
lichen Gemeinschaft ansiedeln, kann er sich auf keine vergangene Gegenwart 
berufen, er hat weder in einem Rousseauschen Hüttenzeitalter noch bei Urvöl-
                                                             
7  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 26. 

8  Vgl. Vogl 1994, Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, S. 8 

mit Bezug auf Nancy. 

9  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

kern oder im Mittelalter existiert. „Die Gesellschaft, und mit ihr Staat, Industrie 
und Kapital tauchten nicht auf, um eine bereits bestehende Gemeinschaft abzulö-
sen.“10 Das, was seit dem 19. Jahrhundert den politischen Diskurs als Gemein-
schaft beflügelt, kann sich auf eine Vielzahl vergangener Bilder und erbaulicher 
Mythen stützen und ist dennoch unmittelbar an seine eigene Abwesenheit ge-
bunden. Der Begriff der Gemeinschaft bleibt auf diese Weise mit einer Vorstel-
lung von Ursprünglichkeit verbunden und in eine entfremdungstheoretisch auf-
geladene Entgegensetzung zwischen Natur und Kunst eingeschrieben. Ein enthu-
siastisch-romantischer Blick vereint die Gegenwart unter den Vorzeichen einer 
gemeinschaftlichen Vollendung und das Zusammenleben erhält seinen Sinn im 
Bezug auf einen tiefenhermeneutischen gemeinsamen Ursprung, der nah und 
doch unerreichbar erscheint. Die Spannung zwischen Verlust und Versprechen 
spiegelt sich, wenn die verlorene Präsenz der Gemeinschaft im gleichen Atem-
zug beschworen wird, wie deren bevorstehende Wiederkehr.11 
 
 

EIN DEUTSCHER GEGENSATZ 
 
Etymologisch bezeichnet der Begriff Gemeinschaft, der auf den lateinischen 
Terminus communitas zurückgeht und auf die gemeine Einheit (comm-unitas) 
verweist, zunächst dasjenige, was nicht eigen ist und steht in dieser Bedeutungs-
tradition im Gegensatz zum Partikularen oder Vereinzelten. Communitas bein-
haltet zugleich das Wort munus, das auf eine soziale Qualität im Sinne eines zur 
Gabe verpflichtenden Tauschverhältnisses hinweist. Auf diese beiden Dimensio-
nen nimmt auch das griechische koinos Bezug, das in Form des Allgemeinen 
dem Eigenen (idos) entgegengestellt ist. Das deutsche Adjektiv gemein hat durch 
den Wortstamm munus (deutsch main) dieselbe Herkunft wie communitas. Doch 
die Signifikationsrahmen von communitas und koinos, sowie des Gemeinen und 
der Gemeinschaft sind weitläufig. Erst im Laufe von Moderne und Neuzeit ent-
wickelten sich inhaltliche Abgrenzungen und die Begriffe wurden systemati-
siert.12 

Vor Mitte des 18. Jahrhunderts wurden Bezeichnungen politischer Zusam-
mengehörigkeit oftmals beliebig verwendet und nicht einheitlich zwischen der 

                                                             
10  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 30. 

11  Vgl. Vogl 1994, Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen. 

Einleitung, S. 8. 

12  Zur Etymologie vgl. Grimm 1854-1960, Deutsches Wörterbuch, Bd. 5, Spalten 3169-

3242 und Esposito 2004, Communitas, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 17 

politischen Gemeinschaft, der Gesellschaft, dem Staat oder dem Gemeinwesen 
unterschieden. Das änderte sich im Zuge der politischen und ökonomischen 
Transformationen. Die Französische Revolution, die Herausbildung einer natio-
nalstaatlichen Ordnung in Europa und das Aufkommen des modernen Nationa-
lismus – in Folge dieser Ereignisse und Entwicklungen wurde der Begriff der 
Gemeinschaft mit demokratisch-universalistischen Emanzipationsbestrebungen 
und mit Hoffnungen auf ein Ende von Unterdrückung und Ungleichheit verbun-
den. Gemeinschaft wurde vom absolutistischen Staat des Ancien Regime unter-
schieden und der Ordnung der ständischen Gesellschaft entgegengestellt. 
Gleichzeitig ging der Begriff Allianzen mit anderen Kollektivbegriffen ein und 
gewann in diesem Kontext politische Signifikanz. Im 19. Jahrhundert wurde ein 
scheinbar evidenter Zusammenhang mit dem Konzept der Nation hergestellt und 
die Gemeinschaft avancierte zum politischen Kampfbegriff von nationalistischen 
Bewegungen. In dieser Traditionslinie befriedigte sie Homogenisierungswün-
sche nach innen und erfüllte die Funktion einer äußeren Distinktions- und Exklu-
sionsmarkierung. 

In Deutschland entwickelte die Begriffsallianz zwischen Gemeinschaft und 
Nation eine spezielle Form, da die Nationalbewegung nicht mit der Herausbil-
dung eines Nationalstaats zusammenfiel. Der deutsche Nationalismus assoziierte 
sich mit einer in anderen Ländern unbekannten Tiefe und mit einer Mythologie 
des Volkes Herderschen Ursprungs. Ein essentialistischer, vorpolitisch-völkischer 
Gemeinschaftsbegriff verbreitete sich. Er zielte nicht auf die Identifikation mit ei-
nem gegebenen staatlich-politischen Gemeinwesen, sondern griff unmittelbar in 
die Debatte um die Krise der kollektiven Identität ein, identifizierte Volk und Ge-

meinschaft miteinander und rief sie jenseits politischer Realitäten an. So brachte 
die Nationalbewegung mit sich selbst ihr Objekt, das „deutsche Volk“, hervor, 
das ob seiner Unauffindbarkeit in den staatlichen Konstellationen der Gegenwart 
zu einem wirkungsmächtigen und relevanten Akteur in politischen Diskursen 
wurde. Gleichwohl befand sich dieses „Volk“ gemeinschaftspolitisch von Beginn 
an in einer Krise. 

Hiermit einhergehend bildete sich im Deutschsprachigen die Entgegenset-
zung von Gemeinschaft und Gesellschaft heraus. Da die Vorstellung einer ge-
meinschaftlich-völkischen Sphäre der Identität nicht mit der gesellschaftlich-
staatlichen Realität zusammenfiel, wurden die Ebenen als einander entgegenge-
setzt wahrgenommen. Die Gesellschaft schien verantwortlich für einen vermeint-
lichen Verlust der Gemeinschaft, die wiederum zunehmend die Rolle eines na-
turromantischen Horizonts und eines verloren-versprochenen Sehnsuchtsobjekts 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

einnahm.13 Während das Gemeinschaftlich-Völkische als Garant für transzen-
dente, zugleich ursprüngliche und organische Zusammengehörigkeit galt, wurde 
das Gesellschaftliche als aufoktroyiert und künstlich begriffen. Die Nation zirku-
lierte als uneindeutiger Begriff zwischen den Gegensätzen. Im Sinne eines ein-
heitlichen Nationalstaats wurde sie begehrt, im Hinblick auf ihre französische 
Bedeutungslinie, die weniger auf völkische Zusammengehörigkeit als auf territo-
riale Übereinkunft rekurrierte, wurde ihr misstraut. Bis heute ist die positive Be-
stimmung der Gemeinschaft im Deutschsprachigen mehr als anderswo an ein 
Gegenüber, an die Gesellschaft als Anti-Gemeinschaft gebunden.14 

Es ist der Spezifik der politisch-historischen Entwicklungen bzw. der Beson-
derheit des deutschen Gemeinschaftsdenkens geschuldet, dass der Begriff im 
Grunde nicht in andere Sprachen übersetzbar ist. Das betrifft die identitätspoliti-
sche Tiefendimension, die Gemeinschaft und Natur verbindet ebenso wie die 
Entgegensetzung zur Gesellschaft – so ist es beispielsweise im Französischen 
widersinnig, die communauté der société entgegenzustellen und dasselbe gilt für 
das Englische, Italienische, Niederländische, Spanische oder Isländische. 
Schließlich ist auch die Begriffskoalition von Gemeinschaft und Volk (ein in sei-
ner rassisch-abstammungsorientierten Konzeption ohnehin spezieller Begriff) 
ein originär deutschsprachiges Phänomen. Die Verbindung der Gemeinschaft mit 
Vorstellungen von Ursprünglichkeit und Organizität beruht, wie die Idee einer 
irreduziblen, völkischen, vorsprachlichen und vorpolitischen Dimension der Zu-
sammengehörigkeit, auf Attributionen, die nur im Deutschen verständlich sind. 

                                                             
13  Die Problematik von Gegensatzpaaren, in denen die inhaltliche Bestimmung des Pri-

märbegriffs sich aus der Entgegensetzung zu einem Oppositionsbegriff speist, ist viel-

fach herausgearbeitet worden. Derrida hat die Eigendynamik von dichotomen Be-

griffsbeziehungen problematisiert: Ihm zufolge erhält der primäre Begriff seine Kraft 

nicht aus einer ihm eigenen Präsenz, sondern ob der postulierten Originalität sei sein 

Gegenbild Bedingung der Wirklichkeit. Der primäre Begriff gewinne seine Bindekraft 

durch den (originären) Verlust seiner Präsenz. Ein Verlust, der zugleich die aufschie-

bende Substitution des primären durch den sekundären Gegenbegriff begründet, ihn 

mit der Repräsentation des Sinns in seiner Abwesenheit belastet und ihm ferner die 

Verantwortung für die Abwesenheit aufbürdet. „Diese zentrale Präsenz ist niemals sie 

selbst gewesen, sie ist immer schon in ihrem Substitut über sich hinausgetrieben wor-

den.“ Derrida 1999, Die Struktur, das Zeichen und das Spiel, S. 117. Vgl. auch Derri-

da 1993, Grammatologie, S. 59. 

14  Zum begrifflichen Gegensatz vgl. das Kapitel zu Tönnies in diesem Buch. Zur Be-

stimmung der Gesellschaft als Anti-Gemeinschaft vgl. Raulet 1993, Die Modernität 

der Gemeinschaft, S. 73f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 19 

Aus diesem Grund werden die Begriffe in fremdsprachigen Publikationen häufig 
deutsch zitiert oder bei Übersetzungen im Original belassen.15 
 
 

GEMEINSCHAFT UND GEMEIN-BEGRIFFE 
 
Die deutsche Tradition des Gemeinschaftsdenkens ist problematisch. Daher wird 
es im Folgenden nicht nur darum gehen, die Geschichte des Gemeinschaftsdis-
kurses zu rekonstruieren und seine theoretischen Grundlagen zu analysieren, die-
ses Buch möchte zu einem anderen Denken beitragen. Dem zugrunde liegt die 
Annahme, dass die Gemeinschaft den Diskursen um ihr Wesen, ihren Ursprung 
und ihre Identität nicht vorausgeht, sondern vielmehr in und mit diesen Debatten 
produziert, konstruiert und zur Wirkung gebracht wird. Hier wird sich weder an 
einer scheinbar urwüchsigen Zusammenführung verschiedener Kollektivierungs-
Begriffe noch an Differenzierungen beteiligt, in denen scheinbar natürliche Zu-
sammenschlüsse künstlichen Formen der Kollektivierung entgegengesetzt wer-
den. Ziel ist eine Analyse, die über den Definitionsbereich sowohl der Gemein-
schaft, als auch der Gesellschaft hinausweist, den Gegensatz kritisch hinterfragt 
und ihn perspektivisch überschreitet. Statt schlicht Positionen zu vertauschen, 
muss die Differenz von ihren Grundlagen ausgehend zurückgewiesen und das 
gesamte begriffliche Terrain neuverhandelt werden. Wenn hier verschiedene 
Gemeinschaftsvorstellungen als wirkungsmächtige Konstrukte begriffen werden 
und ihre Geschichte in einer kritischen Genealogie untersucht wird, wenn Fall-
stricke und Fluchtpunkte dieses Diskurses analysiert und schließlich Perspekti-
ven und Potentiale diskutiert werden, erfordert das eine Philosophie jenseits bi-
närer Gegensätze und fernab von Naturalisierung und politischem Essentialis-
mus. 

Ein erster Schritt besteht darin, den Begriff selbst kritisch zu hinterfragen. Im 
Folgenden wird Gemeinschaft teilweise durch die Bezeichnung Gemein-Begriff 
ersetzt. Diese Wortwahl ist einer scheinbar wesensmäßigen Begriffsbestimmung 
entgegengesetzt und schließt eine gewollte Ausweitung des Definitionsbereichs 
ein. Eine begriffliche Entscheidung und eine inhaltliche These, denn jenseits 
vermeintlich eindeutiger Eingrenzungen und abseits der Fiktion einer vordiskur-
siven Evidenz ermöglicht das Label Gemein-Begriff, die Wirkungsmacht und die 
politische Rationalität sozialer Verbindungen zu thematisieren. In den nachfol-
genden Kapiteln wird deutlich, dass die Gemeinschaft in ihrer Begriffsgeschich-
te viele Bündnisse eingegangen ist und dass ihr von Überdeterminierung gepräg-

                                                             
15  Vgl. Plessner 1996, Die verspätete Nation und Dumont 1991, Individualismus, S. 146f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

ter Definitionsbereich eine Tendenz aufgewiesen hat, sich mit den Sinnstruktu-
ren anderer Bereiche zu vermischen. Es scheint daher sinnvoll, den Analyserah-
men auszuweiten und Gemeinschaft als Teil eines größeren Feldes zu betrachten. 
Schließlich soll die Rationalität des Gemeinschaftsdiskurses nicht isoliert von 
anderen politischen Kollektivierungs-Begriffen nachvollzogen werden, denn von 
Interesse ist die Logik eines übergeordneten Diskursfeldes, das ich als Gemein-

Diskurs bezeichne und in dem der Gemeinschaftsbegriff nur die Position einer 
Variable möglicher Gemein-Konzeptionen einnimmt. 

Als Gemein-Begriffe sind politische Kollektivbegriffe zu verstehen, die auf 
unterschiedliche Weise an die Bindungskräfte und an die Kohärenz eines sozialen 
Gefüges appellieren.16 Der Gemein-Begriff umfasst Begrifflichkeiten des alltägli-
chen, politischen und sozialen Diskurses, der Soziologie und der Philosophie. Er 
schließt Gemeinschaft (politische Gemeinschaft, Kultur- oder Wertegemein-
schaft), Gesellschaft, (National-)Staat und kollektive Identität ebenso ein wie 
Volk, Rasse, Vaterland, Ethnie, Nation und beinhaltet auch politisch-ökonomische 
Kollektivbegriffe wie Klasse.17 

Mit der Bezeichnung Gemein-Begriff wird nicht nur die Idee eines eindeutig 
eingrenzbaren Begriffsrahmens, sondern auch die scheinbare Notwendigkeit ei-
ner Entscheidung für oder gegen Gemeinschaft unterlaufen. Dieser Verzicht auf 
eine Positionierung stellt nicht nur, aber besonders in Deutschland eine entschei-
dende Neuerung dar. Wenn sowohl Gemeinschaft als auch Gesellschaft Variab-
len eines übergeordneten Diskursfeldes sind, können die Probleme kollektiver 
Subjektivierung nicht mehr in dichotomen Argumentationsketten verschoben 
werden, und eine Überschreitung des Denkens in binären Oppositionspaaren 
rückt in greifbare Nähe. Da die Debatten um das Wesen und das Verständnis des 
Gemeinen seit der sprichwörtlich gewordenen Identitätskrise der Deutschen hier 
                                                             
16  Darunter fallen auch kleine, alltägliche Gemein-Begriffe, die verschiedene Formen von 

Zusammenschlüssen bezeichnen, die in der sozialen Wirklichkeit eine Rolle spielen, 

bspw. (sportliche) Vereine und Klassenverbände, Interessens- und Lebensgemeinschaf-

ten. Diese kleinen Gemein-Begriffe scheinen mir jedoch weniger interessant. Sie kön-

nen auch überdeterminiert werden, sind im Gegensatz zu den großen Narrationen kol-

lektiver Identifikation in ihren politischen Funktionen aber zumeist weniger brisant. 

17  Eine Analyse der Klasse als Gemein-Begriff steht aus. Der Begriff war in der marxis-

tischen Theorie nie unumstritten: Von Marx nicht-essentialistisch konzipiert, im Vul-

gärmarxismus und im Stalinismus dennoch naturalisiert und in essentialistische Ar-

gumentationen analog zu Nation und Volk eingeschrieben, wird der Klassenbegriff 

heute z.T. durch andere Modelle wie „Multitude“ (ein Konzept auf das ich am Ende 

zurückkomme) ersetzt. Gleichwohl bleibt dieser Diskursstrang aus Gründen des Um-

fangs unterbelichtet. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 21 

besonders erbittert geführt wurden und der Gegensatz zwischen Gemeinschaft 
und Gesellschaft eine Dringlichkeit suggerierte, sich zwischen zwei unvereinba-
ren Entwürfen des kollektiven Zusammenlebens zu entscheiden, eröffnet das 
neue Möglichkeiten. 

Die Untersuchung der Geschichte und der (politischen) Rationalität des mo-
dernen Gemein-Diskurses ist keine Ontologie. Statt von Wahrheit, Eigentlichkeit 
und einer Theorie des Gemein-Seins, handelt dieses Buch vom Gemein-Werden. 
Die Herkunft der Gemein-Konstruktionen wird nicht als einfacher Geburts- oder 
Gründungsakt, sondern als Prozess verstanden. Durch die Analyse von Spuren 
des Gemeinschaftsdiskurses werden hegemoniale Denk- und Wirkmuster mo-
derner Gemein-Begriffe herausgearbeitet und Perspektiven ausgelotet. Das Ziel 
ist ein problemgeschichtlicher Abriss dominanter Traditionslinien, eine Grund-
lage für neues Denken, nicht eine vollständige Geschichte des Gemeinschaftsbe-
griffs. 

Mit dem Begriff der Genealogie wird auf Foucault und dessen Vorstellung 
einer Herkunftsanalyse rekurriert, in der nicht das ursprüngliche Ereignis oder 
die Essenz eines Begriffs zur Debatte stehen, sondern zurückgegangen wird in 
die Geschichte der zufälligen Verknüpfungen und Verschränkungen. Genealogie 
wird als Komposition von Differenzen, Äquivalenzen und Diskontinuitäten ver-
standen und Forderungen nach einem Anfang und einer prinzipiellen Verantwor-
tung werden abgewiesen. Dieses Buch legt den Fokus auf die politische Rationa-

lität, auf die Modi und Kulissen der Hervorbringung von Gemeinschaftlichkeit. 
Nicht der Ursprung oder die Eigentlichkeit der Gemeinschaft sind von Interesse, 
sondern die Geschichte der bedeutungsbildenden Prozesse und Ambivalenzen. 
Statt der Entfaltung von metahistorischen, idealen Bedeutungen, statt histori-
scher Notwendigkeiten und Teleologien steht zur Debatte, ob, wann und warum 
eine bestimmte Vorstellung einflussreich in der Geschichte werden konnte.18 

Gemeinschaft bezeichnet eine politisch imaginäre, diskursive Konstruktion 
jenseits von vorpolitisch-natürlicher Evidenz, ein kontingentes und gewordenes, 
nicht aber beliebiges Konstrukt. Ausgehend von dieser Annahme stelle ich mich 
in eine Traditionslinie mit dekonstruktiven und postkolonialen (Anti-)Natio-
nalismustheorien, die Gemein-Begriffen im Allgemeinen als „erfunden“, im 
Sinne von konstruiert und gleichsam wirkungsmächtig begreifen.19 Erfunden 
meint in diesem Zusammenhang weniger die Täuschung oder das Phantasiege-
                                                             
18  Zur Foucaultschen Konzeption der Genealogie vgl. Foucault 1996, Nietzsche, die Ge-

nealogie, die Historie.  

19  Vgl. bspw. Anderson 1996, Die Erfindung der Nation (Original Imagined Communi-

ties). Balibar, Wallerstein 1990, Rasse Klasse Nation. Bhabha 1990, Nation and Nar-

ration. Spivak 1994, Can the Subaltern Speak? 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

bilde, als die Tatsache, dass Gemein-Begriffe den Praktiken ihrer Ein- und Fest-
schreibung, den Imaginations- und Bedeutungszusammenhängen, in denen sie 
wirken, nicht vorausgehen und dass sie keine von ihrer Praxis unabhängige Exis-
tenz haben. 

Dabei ist der Bezug auf Theorien, die den „erfundenen“ Charakter von Nati-
onen und politischen Gemeinschaften in den Vordergrund rücken, nicht unprob-
lematisch. Die Feststellung, dass es sich bei Nationen um etwas Gewordenes 
handelt, dass sie auf keinen vergangenen und begründenden Ursprung zurückbe-
zogen werden können, dass sie nicht essentiell oder substantiell gegeben sind, ist 
altbekannt: Bereits 1882, in dem viel zitierten Vortrag Qu’est-ce que c’est une 
nation?, warf der französische Schriftsteller und Religionswissenschaftler Ernest 
Renan die Frage nach der Beschaffenheit des modernen Phänomens Nation auf. 
Er beantwortet sie damit, dass Nationen aus keinem übergeordneten Prinzip ab-
zuleiten seien. Primär basiere eine Nation auf Erinnern, Vergessen und auf dem 
Willen ihrer Mitglieder, eine Gemeinschaft zu sein.20 Ernest Gellner radikalisier-
te diese Ansicht 1964 zur These von der „Erfindung der Nation“21. Er machte 
deutlich, dass es keine selbstevidenten Gemein-Begriffe gibt, dass, damit politi-
sche Gemeinwesen entstehen und sich als solche begreifen können, ein In-Form-
Setzen des menschlichen Miteinanders nötig ist. Es muss ein Denk- und Vorstel-
lungsraum herausgebildet werden, in dem die Vorstellung einer Gemein-Identität 
hervorgebracht und eingeschrieben werden kann.  

Die Theorie des Voluntarismus ist gleichwohl nicht immer eindeutig, denn 
wir werden sehen, dass und inwieweit der Wille ein bestimmtes politisches Ord-
nungsmodell zu errichten, nicht selten mit essentialistischen Vorstellungen und 
einem vorpolitischen Gemeinschaftsverständnis einhergehen konnte.22 Trotzdem 
geht mit der Verortung des Gemeinschaftsbegriffs in einem übergeordneten Dis-
kursfeld die an voluntaristische Thesen anschließende Überzeugung einher, dass 
                                                             
20  Vgl. Renan 1995, Was ist eine Nation, S. 56. Renan verzichtet nicht gänzlich auf es-

sentialistisches Denken und seine Theorie argumentiert mit einem indogermanischen 

Geist und einer europäischen Dominanz gegenüber dem Islamismus. Vgl. Lange-

wiesche 2000, Nation Nationalismus Nationalstaat, S. 10. 

21  Vgl. Gellner 1995, Nationalismus und Moderne, S. 87. 

22  Zudem tendieren voluntaristische Vorstellungen zu ideengeschichtlichem Kulturalis-

mus. So kritisiert Anderson Gellners Theorie als idealistisches top-down Konzept und 

macht im Gegensatz zu ihm die materialistische Relevanz des Weges vom Nationa-

lismus zur Nation deutlich. Die Postcolonial Studies verbinden die Geschichte des 

Nation-Building mit der von Imperialismus, Kolonialismus und Rassismus und erwei-

tern die These von der wertfreien Erfindung durch Analysen über den Zusammenhang 

von Kapitalismus und Nationalismus. Vgl. Anderson 1996, Die Erfindung der Nation. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 23 

Menschen die strukturgebenden Bilder, die Konzepte und Narrationen herausbil-
den, durch die Gemein-Begriffe entstehen. Gunter Gebauer hat diesen Umstand 
im Anschluss an Bourdieu hervorgehoben. Menschen handeln in einer spezifi-
schen Praxis, sie verfolgen Strategien und wenden erworbenes Wissen an. 

 
„Statt dass der Handelnde eine vorgegebene Theorie anwendet, ist er selbst konstitutiv tä-

tig. Unter den Bedingungen eines spezifischen sozialen Feldes entwirft er, indem er han-

delt, seine Antwort auf die Anforderungen der Situation.“23 

 
Menschen inaugurieren die Vorstellung eines gemeinschaftlichen Ganzen, mate-
rialisieren sie durch Praktiken der Wiederholung und der Institutionalisierung, 
und sie identifizieren sich mit dieser Selbstbeschreibung. Wenn es keine tiefere 
Bedeutungsebene, kein natürlich-biologisches, transzendentes oder religiöses 
Prinzip gibt, welches das Werden von Gemein-Begriffen garantiert, sind wirk-
lichkeitsschaffende Prinzipien unerlässlich. Das bedeutet, dass die Verantwor-
tung für die Ausgestaltung dieser Welt nicht abgegeben werden kann, dass Men-
schen sie übernehmen (müssen). Es war Thomas Hobbes, der, obgleich er 
schlicht Herrschaft legitimieren und die Grundlagen für eine sichere Ordnung 
schaffen wollte, diesen Ansatzpunkt im modernen Gemein-Diskurs akzentuierte. 

Die Annahme, dass Menschen die Art und Weise ihres Gemein-Werdens ein-
richten, impliziert, dass andere Selbst-Bilder und neue Formen kollektiver Sub-
jektivierung möglich sind. Wenn Menschen gemeinsam diese Welt gestalten, ist 
es keine Perspektive, sich grundsätzlich von Gemeinschaft zu verabschieden. Ein 
positives Konzept, das der Wirkungsmacht menschlichen Handelns Rechnung 
trägt, ist von Nöten. Gleichzeitig muss eine kritische Untersuchung mit der Ana-
lyse der politischen Rationalität einhergehen, welche die Herausbildung von Be-
griffen zu einer bestimmten Zeit bedingt.24 Denn die Geschichte des Gemein-
                                                             
23  Gebauer, Wulff 1993, Praxis und Ästhetik, Einleitung, S. 7. 

24  Die politische Rationalität bezeichnet den jeweiligen Typus von Vernunft bzw. das 

Verständnis des Politischen, von dem ausgehend die Gesellschaft begriffen, organi-

siert und strukturiert wird. Ferner beschreibt sie das produktive Spannungsverhältnis 

aus Macht- und Wissensrelationen, welches das Politische strukturiert, ihm eine Rich-

tung gibt und für die Herausbildung bestimmter Sinnfelder verantwortlich ist. Die po-

litische Rationalität einer Zeit ist nicht auf „Regierungsrationalität“ oder auf die staat-

liche Souveränitäts- und Herrschaftsarchitektur reduziert, der Begriff umgreift auch 

Strukturen des Sozialen und Ökonomischen und steht in Bezug zu kulturellen Prakti-

ken. Zugleich verweist er auf Foucaults Verständnis der Gouvernementalität (Vgl. 

Foucault 2006, Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Die Geschichte der Gouverne-

mentalität I) welche die jeweilige Art und Weise Herrschaft auszuüben und zu Führen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schaftsdenkens ist mit historischen und politischen Entwicklungen, mit Praktiken 
der Identifizierung, der Subjektivierung und mit den Wandlungen von Staatlich-
keit verbunden. Gemein-Begriffe sind von politischer Brisanz. Menschen gestal-
ten ihr Gemein-Werden und das Politische, sie tun es aber nicht jenseits des Poli-
tischen, nicht aus freien Stücken (Marx) und abseits ihres Kontextes. Gemein-
Begriffe sind in ihrer Beschaffenheit nur vor dem Hintergrund ihrer produktiven 
Verankerung in Macht- und Herrschaftsverhältnissen zu verstehen. Dabei ist der 
Einzelne genau wie jedes Kollektiv von konstitutiver Uneinheitlichkeit und einer 
krisenhaften Diskrepanz zwischen der romantischen Vorstellung von Sozialität 
und den Problemen in ihrer Gegenwart betroffen.  
 
 

GLIEDERUNG UND AUFBAU 
 
Im ersten Teil werden im Rahmen der Theorie des Politischen Imaginären Cha-
rakteristika und Problemfelder des Gemeinschaftsdenkens herausgearbeitet und 
der Begriff wird in ein übergeordnetes Theoriekonzept eingebettet. Der zweite 
Teil behandelt signifikante Stationen des Gemeinschaftsdiskurses in Unterkapi-
teln. Spezifische Wirkungsweisen, Bedeutungslinien und Begriffsfelder werden 
untersucht und es wird analysiert, welchen Brüchen und Neubesetzungen der 
Sinnrahmen der Gemeinschaft von Hobbes über Rousseau, die Romantik, Tön-
nies, die Rassentheorien, den Nationalsozialismus bis in die Gegenwart ausge-
setzt war. Wann bildeten sich welche Traditionslinien heraus, wie wurden sie 
aufeinander bezogen oder einander entgegengestellt? Der letzte Teil bietet einen 
Ausblick auf neue Perspektiven der Gemeinschaftsphilosophie. Fallstricke und 
Problemfelder des Gemeinschaftsdenkens im Blick behaltend, wird versucht, al-
ternative Formen kollektiver Subjektivierung zu denken und Ausblicke auf eine 
Praxis gemeinsamen Handelns zu geben. 
 
Das Politische Imaginäre bezeichnet das diskursive Feld auf und in dem sich die 
Identität von Gemein-Begriffen herausbildet. Es umgreift die Narrative der poli-
tischen Identitätsrepräsentation anhand derer ein Gemeinwesen sich begründet, 
sich als Ganzheit imaginiert und diese Vorstellung durch beständige Wiederho-
lung vermittelt. Das Politische Imaginäre wird als eine übergeordnete, mit der 
Beschaffenheit des Politischen zusammenhängende, Struktur eingeführt. Es er-

                                                                                                                                  
bezeichnet. Beide Konzepte sind verbunden mit seinem Verständnis eines Austauschs 

von Macht- und Herrschaftsstrukturen mit Verfahren der Wissens- und Wahrheitspro-

duktion sowie mit Praktiken der Identifizierung und der Subjektivierung. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 25 

scheint besonders geeignet, die Dilemmata des Gemeinschaftsdenkens und die 
Disparität zwischen erbaulichen Konzepten und einer krisenanfälligen Wirklich-
keit sowie die spezifische Verankerung des Gemeinschaftsbegriffs im Span-
nungsfeld zwischen Verlust und Versprechen zu erfassen. Das Politische Imagi-
näre ist ein historisches und subjektivierungstheoretisches, kein ontologisches 
Phänomen. Selbstverhältnisse und Praktiken werden herausgebildet, die den po-
litischen Rationalitäten der Gegenwart entsprechen. Die Besonderheit besteht da-
rin, dass materiell wirkungsmächtige, aber überdeterminierte und fetischisierte 
Objekte hervorgebracht werden, deren Konstruktionscharakter wiederum durch 
eine Form der Naturalisierung verschleiert wird. Die Theorie des Politischen 
Imaginären geht mit dem Versuch einher, das Imaginäre von den Begriffen Ent-
fremdung und falsches Bewusstsein sowie vom Konzept der Täuschung zu lösen 
und mündet in der These einer konstitutiven Verkennung. Mit ihr wird ein imagi-
näres Verhältnis zur Welt beschrieben, das nicht darin besteht, in einer falschen 
Realität zu leben, sondern darin, die Unmöglichkeit einer wahren Realität anzu-
erkennen. 

Die Genealogie im zweiten Kapitel beginnt mit Thomas Hobbes, dessen poli-
tischer Konstruktivismus zentrale Themenfelder des modernen Gemein-Denkens 
geprägt hat. Hobbes brach mit antiken und christlich-mittelalterlichen Vorstel-
lungen über kollektive Zusammenschlüsse und verwarf die natürliche Gemein-
schaftsdisposition des Menschen. Er begriff Menschen als Subjekt und Objekt 
politischer Konstruktionen und machte sie zu Produzenten ihrer eigenen Wirk-
lichkeit. Unbeabsichtigt vorformulierte er die Leitbegriffe einer Debatte, die im 
Kontext von Dekonstruktion und Postkolonialismus die Diskurse auf dem Feld 
des Politischen erneut prägen sollte. Aber Hobbes’ herausgehobene Bedeutung 
für den Gemein-Diskurs ergibt sich nicht erst aus „der Postmoderne“: Sein Kon-
struktivismus avancierte im 19. Jahrhundert zum Hauptfeind eines im Zuge von 
Gegenaufklärung und Politischer Romantik erstarkten Gemeinschaftsenthusias-
mus. Sein mechanistisch-materialistisches Politikverständnis wurde zu der Ne-
gativfolie einer Sehnsucht nach gemeinschaftlicher Einheitlichkeit, Natürlichkeit 
und überzeitlicher Begründung. An der Seite des Konstruktionsgedankens be-
gründete Hobbes einen zweiten Fluchtpunkt des Gemein-Diskurses, der das Poli-
tische Imaginäre bis heute entscheidend prägt: den Kontraktualismus und die 
Idee einer zeitlosen und bedeutungsfreien Gründung. Seit der Veröffentlichung 
des Leviathans strukturieren Antizipationen einer nie gewesenen Vergangenheit, 
in der Einzelne gemeinsam stellvertretend zuschauend ihren Willen reflektieren, 
die Legitimationsgrundlagen moderner Gemeinwesen. 

100 Jahre später leitete Jean-Jacques Rousseau einen Paradigmenwechsel 
ein: Während Hobbes posthum zum Hauptfeind der Gemeinschaftsromantik 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

avancierte, schuf Rousseau die Grundlagen für dieses Denken. Niemand hat die 
Geschichte der Gemeinschaft so nachhaltig beeinflusst wie Rousseau: Er be-
gründete, obgleich er nicht zum zoon politikon und zur antiken Vorstellung einer 
natürlichen Gemeinschaftsdisposition zurückkehrte, das Ideal einer vorpolitisch-
natürlichen und selbstgenügsamen Gemeinschaftlichkeit in der Moderne. Mit 
Rousseau beginnt der Gemeinschaftsbegriff sich zu einem erlösungstheoretisch 
und naturromantisch aufgeladenen, politischen Identitätskonzept auszubilden, 
dessen Begründung zu einem sekundären Phänomen der Annäherung wird. Ob-
gleich ein moderner Denker, machte Rousseau aus der Gemeinschaft ein Sehn-
suchtsobjekt und fixierte sie in einer präsenzmetaphysischen Spannung zwischen 
Verlust und Versprechen. Rousseau wurde nicht nur zum Geburtsvater der Poli-
tischen Romantik, er etablierte auch, sozusagen avant la lettre, den Gegensatz 
von natürlicher Gemeinschaft und künstlicher Gesellschaft. 

Im Kapitel Romantik, Gemeinschaftssehnsucht und Nationalismus wird die 
Verschränkung von romantischer Geisteshaltung mit der entstehenden National-
bewegung und einem spezifisch deutschen Konzept des Volkes betrachtet. Die 
Begriffe Natur, Gemeinschaft, Volk und Nation wurden im ausgehenden 18. und 
beginnenden 19. Jahrhundert in ein scheinbar evidentes Begriffsverhältnis ge-
stellt. Der bereits erwähnten Spezifik der deutschen Entwicklung geschuldet, 
entwickelte sich die politisch-imaginäre Gemeinschaftssehnsucht hier in beson-
derer Weise. Nationalbewegung und Romantik nahmen die Gemeinschaft als 
Gegenbegriff zu einer als ungenügend empfundenen Gegenwart in die Pflicht, so 
dass das Gemeinschaftliche einem Bereich vorsignifikanten Seins zugehörig 
schien und in religiös-erlösungstheoretische und mythisch-metaphysische Narra-
tionen verstrickt wurde. Das führte zu einer Grundlagenverschiebung: Die Ge-
meinschaft wurde wieder in die Natur des Menschen eingeschrieben. Romanti-
ker und Nationalisten wandten sich in plakativem Anti-Hobbesianismus gegen 
jede Form von Kontraktualismus und Konstruktivismus. Im Zuge dieser Wieder-
Verankerung des Ursprungs der Gemeinschaft in der Natur veränderte sich der 
Naturbegriff. In einer doppelten Bewegung schien derselbe Bereich vordiskursi-
ver Natur die Gemeinschaftlichkeit des Menschen zu begründen, der als teleolo-
gisches Ideal diente, um das Streben zu einer neuen Gemeinschaft zu motivieren. 

Nach der Reichsgründung 1871 radikalisierten die Institutionalisierung des 
Nationalismus und das Aufkommen der völkischen Bewegung das Gemein-
schaftsdenken in Deutschland. Die Herausbildung eines biologistischen Weltbil-
des bzw. die rassistische und biologistische Fundierung des Gemein-Diskurses 
sind Entwicklungen, durch die relevante Einschreibungsmodi im Politischen 
Imaginären nachhaltig beeinflusst wurden: Sie werden im Kapitel Gemeinschaft, 
Biologismus, Rassismus und Eugenik untersucht. Als zentrale Neuerung er-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 27 

scheint die Orientierung am Ideal der Wissenschaftlichkeit, die mit einer erneu-
ten Transformation des Naturbegriffs zusammenfiel. Der neue Theorierahmen 
schien eindeutige Zugehörigkeiten, objektive Grundlagen und eine überhistori-
sche gemeinschaftliche Einheit bereitzustellen. Er erforderte kein Bekenntnis, 
keine politische Willensbekundung oder keinen Vertrag und gab vor, das Prob-
lem der Gemeinschaft auf ein simples Entweder-Oder reduzieren zu können. Es 
schien, als könne die volksgemeinschaftliche Identitätskrise endgültig beendet 
werden. 

Das Kapitel Gemeinschaft und Gesellschaft behandelt den Gemein-Diskurs 
in der politisch gespaltenen Weimarer Republik. Der Soziologe Ferdinand Tön-
nies hatte mit seiner Gegenüberstellung von Gemeinschaft und Gesellschaft die 
Sehnsüchte insbesondere der Jugendbewegung kanalisiert und war zu einer Ga-
lionsfigur des Gemeinschaftsenthusiasmus aufgestiegen. Darüber hinaus wurde 
Tönnies, vorangetrieben durch eine selektive Lektüre und verbunden mit unre-
flektierten Naturalisierungen, zum Vorsprecher von Sozialpessimismus und neu-
er Gemeinschaftsromantik. Ausgehend von seinen Thesen etablierte sich ein an-
tithetischer Gegensatz zwischen unmittelbar-organischer Gemeinschaft und me-
chanisch-künstlicher Gesellschaft. Tönnies’ Bedeutung für den Gemein-Diskurs 
ist der Tatsache geschuldet, dass er das bekannte Gegensatzpaar begrifflich fest-
schrieb und dazu beitrug, den um die Begriffe Volk, Nation, Natur und Rasse 
erweiterten Signifikationsrahmen der Gemeinschaft gegen andere Gemein-
Konzepte abzugrenzen. Tönnies selbst stand dem Erfolg seiner Schrift skeptisch 
gegenüber. Erfolglos versuchte er, sich gegen ihre Einbindung in die rechtsvöl-
kische Bewegung zu wehren. 

Der Nationalsozialismus und die Shoah veränderten aufgrund der histori-
schen Dimension der Verbrechen und durch die Ereignisse und Folgen des Zwei-
ten Weltkriegs das Gefüge des Gemein-Diskurses und die Textur des Politischen 
Imaginären unwiderruflich. Im Kapitel Selbstverwirklichung und Endlösung 
steht zur Debatte, wie im Nationalsozialismus verschiedene Stränge des Gemein-
Diskurses kumulierten. Eine übergeordnete Rolle wird die These einer Wieder-
kehr des Konstruktivismus im Namen eines Mythos von Identität und Selbst-
Verwirklichung spielen. Die Nationalsozialisten zogen aus den Rassentheorien, 
dem biologistischen Weltbild und aus ihrer Vorstellung von Individualismus 
handlungsaktive Konsequenzen, so dass Voluntarismus und Essentialismus eine 
Synthese eingingen und das Streben nach gemeinschaftlicher Erhebung sich mit 
einem schöpferischen Willensbegriff und mit konstruktivistischen Verwirkli-
chungsgedanken verband. Die Nationalsozialisten schwankten nicht mehr zwi-
schen Verlust und Versprechen, sie ersetzen die Sehnsucht nach dem doppelten 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Einst durch das Versprechen, Träume zu verwirklichen und das Kommende 
Reich gewaltsam zu produzieren. 

Im letzten Abschnitt des Genealogiekapitels, Zwischen Geschichte und Ge-

genwart, wird die Geschichte des Gemein-Diskurses in Deutschland von 1945 
bis heute betrachtet. Nach der Befreiung waren die Debatten in eine neue Phase 
getreten: Als positiver Identifikationsbegriff schien Gemeinschaft diskreditiert. 
Dennoch hatten kollektive Identifikationsdebatten nach der Gründung von BRD 
und DDR Hochkonjunktur, das Dispositiv des Vorpolitischen blieb wirkungs-
mächtig und Gemeinschaft wurde nicht erst mit dem erinnerungs- und identitäts-
politischen Boom der 1990er Jahre zu einem Hauptthema öffentlicher Debatten. 
An dieser Stelle werden von mir drei wirkmächtige Diskursstränge hervorgeho-
ben: die westdeutschen Debatten um die Stunde Null, das Streben nach einer 
vorpolitischen Dimension der Einheit vor und nach 1989 und die Diskussionen 
um eine neue Form der Normalität. Zur Debatte steht, in welchem Verhältnis 
diese Phänomene zu den zuvor untersuchten Paradigmen des Gemein-Diskurses 
stehen. 

Nach einem Fazit der genealogischen Untersuchung (Fluchtpunkte, Sinnak-
kumulationen und Fallstricke des Gemein-Diskurses) wird im dritten und letzten 
Teil zunächst die von Derrida aufgeworfene Frage thematisiert, ob eine Rehabili-
tation des Gemeinschaftsbegriffes unter den gegebenen Umständen sinnvoll ist: 
kann es ein Denken der Gemeinschaft geben, das nicht den Begriffen von Brü-
derlichkeit, Natürlichkeit und (Bluts-)Verwandtschaft verpflichtet bleibt und das 
das Politische nicht auf die Homogenität der Einheit reduziert? Ist es möglich, 
einen Begriff der Nähe zu bilden, der nicht der Vorstellung von Gleichartigkeit 
und Identität verhaftet ist? Kann ein Verständnis des Gemeinen jenseits der Tra-
ditionslinien der Gemeinschaft ausgebildet werden? Zielführend ist eine alterna-
tive Sichtweise auf Gemeinschaft und das Gemeinsame. Wenn es hier abschlie-
ßend um eine Perspektive jenseits des Dispositivs des Vorpolitischen geht, um 
eine Perspektive, die nicht auf eine subpolitische Ebene eigentlicher Gemein-
schaftlichkeit rekurriert, bedarf es einer Praxis der Gemeinschaftlichkeit, die 
Prekarität, Krise und Mangel als produktive Parameter des Politischen anerkennt 
und mit einem Begriff des Aufhebens jenseits der Einfachheit des Selben ver-
bindet. Es müssen Vorstellungen gemeinsamen Werdens in der Gegenwart er-
probt werden, die um die eigene Fundamentlosigkeit wissen, also wissen, dass 
das Vertretene nicht vor seiner Vertretung existierte, dass die Einheit der kol-
lektiven Identität weder gegenwärtig, unbewusst noch deduzierbar ist, dass sie 
stattdessen konstitutiv aufgeschoben, vertagt und im Kommen bleiben wird. 

Mithilfe von Hannah Arendt, Antonio Negri und Michael Hardt und an-
schließend an eine Auseinandersetzung mit neuen „Gemeinschaftsenthusiasten“ 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 29 

wie Nancy oder Agamben wird im Schlusskapitel daran gearbeitet, die Enge des 
deutschen Begriffsrahmens und den Signifikationsrahmen gegenwärtiger Debat-
ten zu überschreiten. Im Zusammenhang mit radikaldemokratischen Überlegun-
gen sollen alternative Selbst-Bildungsprozesse denkbar werden, die nicht auf ei-
ne neue Ontologie zielen, sondern realpolitische Veränderungs- und (Mit-)Ge-
staltungsmöglichkeiten im Blick haben. Arendts Konzept des acting in concert, 
ihr Plädoyer für einen starken Begriff des Öffentlichen und ihre These von der 
Verdrängung des Politischen, werden dafür von mir durch einen umfassenden 
Begriff des Politischen ergänzt und an neue Überlegungen zu Teilhabe und 
Handlungsmacht angebunden. 
 
Selbstredend mussten Einschränkungen vorgenommen werden. Diese betreffen 
vor allem die Reichweite der genealogischen Untersuchung. Unbeachtet bleiben 
zahlreiche Vergemeinschaftungskonzepte, die wirksam waren, letztlich aber in 
der historischen Entwicklung nicht hegemonial werden konnten. Eine detaillier-
tere Betrachtung der verschiedenen Modelle von Gemeinschaftlichkeit hätte sich 
auf eine kurze Zeitspanne beschränken müssen. Das war nicht das Ziel, da Leit-
motive und Wendepunkte eines übergeordneten Gemein-Diskurses herausge-
stellt werden sollten. Die Genealogie bleibt daher eingeschränkt und kann der 
Komplexität der vielschichtigen Kämpfe um Sinn und Bedeutung in einzelnen 
Epochen nicht immer vollständig gerecht werden. Es bleibt aus, den deutschen 
Diskurs mit dem anderer Länder zu vergleichen und unterbelichtet bleiben wei-
terhin die Verbindungslinien des Gemeinschaftsdiskurses mit dem Wandel von 
Staatlichkeit in der Moderne. Obgleich der Zusammenhang zwischen Gemein-
schaftsdenken und der Herausbildung von Nationalstaat, Kapitalismus und bür-
gerlicher Gesellschaft immer wieder eine Rolle spielt, bleibt die Reichweite der 
Untersuchung in dieser Hinsicht eingeschränkt. 

Am Ende muss der Erläuterung von Gliederung und Aufbau eine begriffliche 
Differenzierung hinzugefügt werden: In diesem Buch wird das Gemeinschafts-
denken im Kontext der Theorie des Politischen Imaginären analysiert. Verschie-
dene Ideen von Gemeinschaft werden in ihrer Verbindung mit Begriffen wie 
Volk, Nation, Klasse, kollektive Identität, Rasse und Gesellschaft betrachtet. Im 
Sinne eines übergeordneten Gemein-Diskurses umfasst das auch den Begriff des 
Staates. Wie die Gemeinschaft ist auch der Staat hinsichtlich seiner Imaginatio-
nen und seiner Materialisierungen nicht von Verschränkungen mit anderen Kon-
zepten zu trennen. Bezüglich des Umfangs des Analyserahmens muss diese Aus-
sage hier gleichwohl eingeschränkt werden: Hier wird weder eine Staatstheorie 
noch eine Staatskritik vorgenommen und das vorliegende Buch leistet keine 
Analyse der staatlichen Ordnungs- und Organisationsstrukturen, der Verwaltung, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

der Institutionen und Staatsapparate, der bürokratischen, polizeilichen oder öko-
nomischen Grundlagen des Staates oder überhaupt der Praktiken auf dem kon-
kreten Feld der Politik. Die Untersuchung der Wechselwirkungen von staatsthe-
oretischen Modellen mit Gemein-Vorstellungen der Moderne, bzw. die Verbin-
dung des Politischen Imaginären mit Staatstheorie und dem Wandel von Staat-
lichkeit werden nicht bearbeitet.25 Zwar spielt Foucaults Konzept der politischen 
Rationalität eine tragende Rolle und es werden Fragen nach der Art des Regie-
rens und nach dem Bezug zwischen staatstragenden Ideen und politischem Ge-
schehen gestellt. Das berührt den Bereich der Gouvernementalität, dennoch fin-
det hier keine Gouvernementalitätsforschung, im Sinne einer Analyse der (mate-
riellen) Praktiken statt, die bei der Herausbildung, der Durchsetzung, der Stabili-
sierung und der Transformationen von Staat und Regierung zum Tragen kom-
men.  

                                                             
25  Zum Weiterlesen: Demirovi� 2005, Nicos Poulantzas – Aktualität und Probleme ma-

terialistischer Staatstheorie. Hirsch 2005, Materialistische Staatstheorie. Wissel, Wöhl 

2008, Staatstheorie vor neuen Herausforderungen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro - am 14.02.2026, 16:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

