
IV. Erfahrungszugänge zur Unzugänglichkeit

des Fremden suchen –

Phänomenologische Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Erste Anknüpfungspunkte –

Blick auf religionspädagogische Rezeptionen

Wie im Fazit des letzten Kapitels (vgl. vor allem Kap. III.12.5) gezeigt, nähern sich viele

Ansätze interreligiöser Bildung dem Topos des Fremden mithilfe eines phänomenolo-

gischen Zugangs.1 Wie bereits der Name nahelegt, gehen phänomenologische Theori-

en bei ihrer Betrachtung der Welt von ihren phänomenalen Erscheinungsweisen aus.

Menschen nehmen Dinge stets in einer situativen Gestalt wahr, je nach Zugangsweise

verändert sich auch ihre spezifische Wahrnehmung der Dinge. Wie sich man ange-

sichts der Pluralität des Seins dem allgemeinen Wesen der Dinge dieser Welt annä-

hern kann, ist eine große Frage phänomenologischer Philosophien. Die Dinge dieser

Welt erscheinen in einer jeweils vom Kontext bestimmten, unendlichen Vielfalt von

Erscheinungsweisen, die in ihrer Gesamtheit dem einzelnen Menschen verborgen blei-

ben. Auf diese Weise kreisen phänomenologische Betrachtungen immer wieder um die

Präsenz und gleichzeitige Entzogenheit des Seins, bzw. wie Edmund Husserl es formu-

liert, um die »Zugänglichkeit des original Unzugänglichen«2. Wie in Kapitel II gezeigt,

erscheint auch das Fremde immer in einer kontextabhängigen Gestalt; ist gleichzeitig

unmittelbar präsent, doch durch seine Vorgängigkeit und Andersheit dem subjektiven

Verständnis letztlich entzogen. Bereits hierdurch erklärt sich die Bedeutung phänome-

nologischer Ansätze fürTheorien, die sich mit Erscheinungsweisen des Fremden in der

Welt befassen.

Viele der im weiteren Fortgang vorliegender Studie zitierten Autor*innen, wie etwa

Michel Foucault (Kap. V.3.2), sind stark von der Phänomenologie beeinflusst. Über sie

bietet sich deshalb auch eine Verstehensgrundlage für ihre oft komplexeTheoriegebäu-

de:

1 Zur Einführung in die phänomenologische Philosophie vgl.: B. Waldenfels: Einführung in die Phä-

nomenologie; Karl-Heinz Lembeck: Einführung in die phänomenologische Philosophie, Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994; ChristianMöckel: Einführung in die transzenden-

tale Phänomenologie,München: Fink 1998; Ferdinand Fellmann: Phänomenologie zur Einführung,

Hamburg: Junius 2009.

2 Edmund Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge (= Hua I), Den Haag: Nijhoff

1950, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


166 Fremdheitserfahrung und Othering

»Wenn neuere Texte aus Frankreich für ausländische Leser mitunter allzu mysteriös

klingen«, schreibt Waldenfels, »so kann dies auch daran liegen, dass die eigenen Re-

sonanzflächen zu schmal oder zu unelastisch sind. Eine Rückbesinnung auf die Expe-

rimentierkünste der französischen Phänomenologie, die jahrzehntelang das Feld be-

herrscht haben, könnte einemsolchenUnverständnis entgegenwirken undWiderstän-

de durchbrechen.«3

Die Phänomenologie war und ist einflussreich für viele der in den folgenden Kapiteln

zitiertenTheorien, undwie gezeigt wurde, auch für viele religionspädagogische Ansätze

des interreligiösen Lernens.

Die im Folgenden zu leistende theoretische Fundierung der phänomenologischen

Perspektiven erfüllt daher einen doppelten Zweck: Sie zeigt zentrale Zugänge auf, wie

sich Ansätze des interreligiösen Lernens dem phänomenalen Feld des Fremden nähern

können. Zugleich analysiert sie mit der Phänomenologie einen Referenzkontext, der

auch imHinblick auf die unter Kapitel V undVI behandelten Forscher*innen von großer

Bedeutung ist. Ziel dieses Vorgehen ist es, die zitierten Ansätze besser aufeinander zu

beziehen und am Ende der Studie auf übergreifende Folgerungen für das interreligiöse

Lernen hin ordnen zu können.

Nach einer geschichtlichen Einordnung seien nun einige zentrale Perspektiven vor-

gestellt, die wichtig für den phänomenologischen Zugang zum Fremden sind:Wie oben

ausgeführt (vgl. Kap. III.13) sind hier die Arbeiten von BernhardWaldenfels eine wichti-

ge Referenz. Dessen Ansätze jedoch sind durchaus voraussetzungsreich. Sie sind in ih-

rer Tiefe besser zu verstehen,wenn grundlegende Linien der Phänomenologie Husserls,

Merleau-Pontys und Lévinas’ bekannt sind, auf die sich Waldenfels in seinen Ausfüh-

rungen oft bezieht. Um seinen phänomenologischen Ansatz des Fremden besser ver-

ständlich und anknüpfbar zu machen, soll er deshalb zusammenhängend mit seinen

eigenen Referenzquellen Husserl, Merleau-Ponty und Lévinas dargestellt werden. Die-

se verschiedenen phänomenologischen Perspektiven werden anschließend in Kapitel

IV.4 auf ihren religionspädagogischen Ertrag hin untersucht.

Wie bereits mehrfach gezeigt werden die phänomenologischen Ansätze von

Waldenfels, Husserl, Merleau-Ponty und Lévinas in religionspädagogischen Veröf-

fentlichungen häufig rezipiert. Vorliegende Studie kann hier deshalb auf umfassende

Vorarbeiten verweisen, u.a. auf die von Tobias Kaspari, der Husserls phänomeno-

logischen Ansatz sowie die Theorien der von ihm beeinflussten Phänomenologen

Maurice Merleau-Ponty und Bernhard Waldenfels religionsdidaktisch untersucht und

aufgearbeitet hat.4 Wichtig sind ebenso die Beiträge von Heinz Streib, der sich unter

Einbezug von Yoshirō Nakamuras xenosophischen Ansatz auf Waldenfels beruft.5 Auch

Emmanuel Lévinas wird wie erwähnt in der Religionspädagogik breit rezipiert, u.a.

3 Bernhard Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, S. 13.

4 Vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 27-249.

5 Bspw.H. Streib:Wie finden interreligiöse Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze

einer xenosophischen Religionsdidaktik; vgl. Y. Nakamura: Xenosophie; vgl. B. Waldenfels: Der

Stachel des Fremden.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


IV. 1. Erste Anknüpfungspunkte – Blick auf religionspädagogische Rezeptionen 167

von Bernhard Grümme,Mirjam Schambeck, Stephan Leimgruber und vielen anderen.6

Zu nennen sind auch alle Ansätze, die sich auf Theo Sundermeiers hermeneutische

Erforschung des Fremden beziehen – dieser setzt sich in seinem Werk tiefgehend

mit phänomenologischen Positionen auseinander.7 Gleiches gilt für Referenzen auf

den Gift-to-the-Child-Ansatz von Michael Grimmitt und John Hull, der den Ansatz

des Zeugnislernens im deutschsprachigen Raum stark beeinflusste.8 Abschließend sei

auf weitere Bearbeitungen verwiesen, die phänomenologische Inhalte auch innerhalb

anderer Kontexte aufgreifen, z.B. auf die von Silke Leonhard9, Joseph Wohlmuth und

Reinhold Boschki10. Erneut wird die große Vielfalt der Rezeption von phänomenologi-

schen Theorien innerhalb der Religionspädagogik deutlich. An geeigneter Stelle wird

sich vorliegende Studie auf einige dieser Vorarbeiten beziehen.

6 Vgl. bspw. B. Grümme: Vom Anderen eröffnete Erfahrung, S. 235ff., bes. S. 251-259; M. Schambeck:

Interreligiöse Kompetenz, S. 131-134; S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 53-55.

7 Vgl. T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 51-71; vgl. bspw. C. P. Sajak: Das Fremde als Gabe

begreifen, S. 237-243; vgl. auch die Ansätze unter Kap. III.4.

8 Zum phänomenalen Ansatz von Grimmitt und Hull vgl. K. Engebretson: Phenomenology and re-

ligious education theory; K. Engebretson: Learning About and Learning from Religion. The Pe-

dagogical Theory of Michael Grimmitt; vgl. dazu auch K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im

Unterricht, S. 195-213.

9 Silke Leonhard: Leiblich lernen und lehren. Ein religionsdidaktischer Diskurs (= Praktische Theo-

logie heute, Band 79), Stuttgart: Kohlhammer 2006.

10 Reinhold Boschki: »Praktisch-theologische Hermeneutik des Gesprächs zwischen christlicher und

jüdischer Religionspädagogik«, in: Florian Bruckmann/René Dausner (Hg.), Im Angesicht der An-

deren. Gespräche zwischen christlicher Theologie und jüdischem Denken. Festschrift für Josef

Wohlmuth zum 75. Geburtstag, Paderborn, München, Wien, Zürich: Schöningh 2013, S. 185-202;

vgl. Josef Wohlmuth (Hg.): Emmanuel Levinas. Eine Herausforderung für die christliche Theolo-

gie, Paderborn: Schöningh 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Philosophische Verbindungslinien –

die Suche nach dem »Sein« im politischen Kontext

Auf der Suche nach »Kontinuitäten« in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, schreibt

Margot Fleischer, stoße man immer wieder auf den Namen Edmund Husserl.1 In

ähnlicher Weise bezeichnet Johannes Heger für die Religionspädagogik Husserls Phä-

nomenologie als einen »Angelpunkt religionspädagogischer Rezeption«2. Bedeutung

gewinnt Husserls Philosophie für vorliegende Studie vor allem dadurch, dass in seinem

Werk das Thema des Fremden in Gestalt von »Sprengbegriffen wie Fremderfahrung,

Fremdich, Fremdleib oder Fremdwelt«3 präsent ist. Viele Anknüpfungspunkte finden

sich zudem zu Husserls Betrachtungen zur »Intersubjektivität« – ein Themenfeld, das

Husserl im Laufe seines philosophischen Werkes immer wieder beschäftigt.4

Husserl gilt als Begründer der Phänomenologie als eigenständige Richtung der Phi-

losophie – gleichwohl das Wort Phänomenologie selbst eine längere Tradition hat, wie

es sich u.a. bei Kant oder Hegel zeigt. »Doch erst bei Husserl rückt das Wort von ei-

ner bloßen Vorstufe philosophischen Wissens oder einer methodischen Spielart wis-

senschaftlicher Forschung auf zur zentralen Bestimmung einer Philosophie, die sich

selbst als Phänomenologie deklariert.«5

Die phänomenologische Erforschung des Fremden lässt sich nicht ohne den Erfah-

rungsbegriff der Phänomenologie verstehen,welcher Antworten auf philosophischeHer-

ausforderungen seiner Zeit sucht. Die Genese der Phänomenologie fällt in eine Zeit, in

der die Philosophie des ausgehenden 19. Jahrhundert in die Krise geraten ist. Eine stark

neukantianisch geprägte Philosophie ringt damals u.a. mit dem Kant’schen Objektbe-

griff, der zwischen dem Ding an sich, das nur gedacht, aber nicht erfahren werden kann

1 Margot Fleischer: »Einleitung«, in: Margot Fleischer (Hg.), Philosophen des 20. Jahrhunderts. Eine

Einführung, Darmstadt: Primus 1995, S. 1-25, hier S. 9f.

2 Vgl. hierzu Johannes Heger: Wissenschaftstheorie als Perspektivenfrage?! Eine kritische Diskussi-

on wissenschaftstheoretischer Ansätze der Religionspädagogik (= Religionspädagogik in pluraler

Gesellschaft, Band 22), Paderborn: Ferdinand Schöningh 2017, S. 293ff.

3 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, S. 8.

4 K.-H. Lembeck: Einführung in die phänomenologische Philosophie, S. 88.

5 B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


170 Fremdheitserfahrung und Othering

(Noumenon) und seiner Erscheinung (Phaenomenon) strikt trennt.6 Anregungen, jene

Spaltung zu überwinden, findet Husserl in Franz Brentanos Werk »Psychologie vom

empirischen Standpunkte« (1874), das großen Einfluss auf die Psychologie der damali-

gen Zeit ausübt. Im Rückgriff auf die Begrifflichkeit Brentanos beschreibt Husserl nun

die Beziehung zwischen Wahrnehmung und wahrgenommenem Gegenstand als »in-

tentional«: Jede Wahrnehmung ist immer schon auf einen Gegenstand gerichtet, und

nicht ohne ihren Gegenstand zu denken. »Damit unterläuft Husserls Lehre von der In-

tentionalität den neuzeitlichen Dualismus von Innen und Außen, von immanentem Er-

lebten und transzendentaler Wirklichkeit. Indem jemand etwas erlebt und erfährt, ist

er in sich selbst bei anderem, ist er außer sich, überschreitet er sich.«7 Dieser Zugang

zur Wirklichkeit beeinflusst viele Philosoph*innen, Husserls Ansatz weiterzudenken

und zu transformieren. Für vorliegende Studie gewinnt die Figur der Intentionalität

vor allem dadurch Bedeutung, dass Bernhard Waldenfels die Beziehung des Eigenen

zum Fremden als intentionale Beziehung beschreibt.

Husserls Philosophie verfolgt das große Ziel, die Grundlage für eine universaleWis-

senschaft zu schaffen, bzw. eine universale Methode zu beschreiben, wie Erkenntnis

gewonnen werden kann. Gleichwohl nimmt Husserl das subjektive Bewusstseinserle-

ben des Menschen sehr ernst, was natürlich in einem gewissen Spannungsverhältnis

zu Husserls universalem Anspruch steht – ein Spannungsverhältnis, das im Laufe von

Husserls Lebenswerk eher zu- als abnimmt. Einige Werke markieren entscheidende

Schnittstellen in Husserls Philosophie: Im 2. Band der Logischen Untersuchungen (1901)

wird die neu begründete Phänomenologie noch zögerlich und etwas missverständ-

lich als »deskriptive Psychologie« bezeichnet. In der 2. Auflage 1913 fehlt dieser Zu-

satz, als gleichzeitig mit dem Werk Ideen I (1913) schon die zentralen Vorstellungen von

Husserls Phänomenologie entwickelt sind. Die Cartesianischen Meditationen (1931 zuerst

in französischer Übersetzung veröffentlicht8) stellen einen bedeutenden Wendepunkt

in Husserls Philosophie dar: Im Zentrum seines Ansatzes steht nun weniger das Objekt

der Erfahrung, als vielmehr das erfahrende »transzendentale« Bewusstsein. Das philo-

sophische Schaffen Husserls findet seinen Endpunkt im Spätwerk »Die Krisis der euro-

päischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie« (1936), kurz Krisis

genannt. Angesichts eines um sich greifenden, Werte und Normen zunehmend hin-

terfragenden Relativismus und Nihilismus, den Husserl für seine Zeit diagnostiziert,9

möchte er wissenschaftliche Erkenntnisgewinnung wieder auf einen objektivierbaren

6 Vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 41-48. Zwei philosophische Richtungen erwachsen

aus dieser Trennung: ein plantonisierender Logizismus, der nach »Sätzen undWahrheiten an sich«

sucht, und eine Strömung, die alle Logiken der Philosophie, Ethik, Ästhetik, Religion usw. aus real-

psychischen Vorgängen herleiten möchte – was von Husserl als »Psychologismus« kritisiert wird,

vgl. B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 13f.; vgl. auch C. Möckel: Einführung in

die transzendentale Phänomenologie, S. 31-45.

7 B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 16.

8 Hans-Dieter Gondek: »Der Händedruck zwischen Merleau-Ponty und Levinas«, in: Matthias Fi-

scher/Hans-Dieter Gondek/Burkhard Liebsch (Hg.), Vernunft im Zeichen des Fremden. Zur Phi-

losophie von Bernhard Waldenfels, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, S. 64-98, hier S. 65.

9 C. Möckel: Einführung in die transzendentale Phänomenologie, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


IV. 2. Philosophische Verbindungslinien – die Suche nach dem »Sein« im politischen Kontext 171

»Boden«10 stellen. Dieses sich durch sein ganzes Werk ziehende Thema beschäftigt ihn

bis an sein Lebensende.11

Auch wenn er in den folgenden Kapiteln nicht eigens zu Sprache kommt, soll hier

dennoch der bekannteste Husserl-Schüler Martin Heidegger erwähnt werden, da

diese Lehrer-Schüler-Beziehung für die weitere Rezeptionsgeschichte der Phänome-

nologie eine große Bedeutung hat. Heideggers Philosophie beginnt nicht mit Husserls

Phänomenologie und endet auch nicht in ihr,wurde aber besonders inHeideggersmitt-

lerer Schaffensphase so stark von ihr geprägt, dass Husserl und Heidegger in ihrerWir-

kungsgeschichte kaum noch zu trennen sind.12 Die Beziehung von Heidegger zu sei-

nem Lehrer ist keine einfache gewesen. Zwar inspirieren sich beide gegenseitig in ihrer

philosophischen Arbeit, und Heidegger editiert viele von Husserls Werken. Überschat-

tet wird dies aber von Heideggers Sympathien für den Nationalsozialismus in den ers-

ten Hitlerjahren. Husserl, der vom Judentum zum Christentum konvertiert war, wird

bis zu seinem Lebensende 1938 immer weiter aus dem universitären Leben hinausge-

drängt. Die Wirkungsgeschichte der Phänomenologie ist von Heideggers Handeln in

der Nazi-Zeit nicht mehr zu trennen.13

Aus nachvollziehbaren Gründen verlagert sich durch die politischen Umstände der

Haupteinflussort der Phänomenologie vonDeutschlandweg. Insbesondere Frankreichs

Philosophie wird nun stark von der Phänomenologie inspiriert: »Frankreich hat Husserl

undHeidegger gefunden, aber seinen Husserl undHeidegger, gemäß eigenen Traditio-

nen, Erwartungen und Bestrebungen.«14 Wichtig für vorliegende Studie sind die Phi-

losophien von Maurice Merleau-Ponty und Emmanuel Lévinas. Beide zeigen neue

phänomenologische Zugänge zum Fremden auf.Wie stark Merleau-Ponty von der Phä-

nomenologie beeinflusst ist, zeigt bereits sein wohl wichtigstes Werk »Phänomeno-

logie der Wahrnehmung« (1945).15 Merleau-Ponty stellt die Intersubjektivitätstheorie

Husserls »auf neue Beine« und verortet sie viel stärker als jener in der Leiblichkeit. Eine

zentrale Rolle spielen bei Merleau-Ponty außerdem die Strukturen der Wahrnehmung,

womit mit ihm schon auf die Kontexte des Kapitels V verwiesen werden kann.

Emmanuel Lévinas trägt maßgeblich dazu bei, die Phänomenologie in Frankreich

zu verankern. Seine Dissertation im Jahr 1930 ist die erste größere Arbeit, die über

Husserl in Frankreich erscheint, zudem ist Lévinas an der Übersetzung von Husserls

10 K.-H. Lembeck: Einführung in die phänomenologische Philosophie, S. 83.

11 Vgl. B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 35.

12 Vgl. ebd., S. 48.

13 Vgl. Victor Farías/Jürgen Habermas: Heidegger und der Nationalsozialismus. Mit einem Vorwort

von Jürgen Habermas, Frankfurt a.M.: S. Fischer 1989. Gleichwohl unterstreicht Jürgen Habermas

im Vorwort zu diesem Buch u.a. die eminente Rolle von Heideggers Hauptwerk »Sein und Zeit«

(1927) für die europäische Philosophiegeschichte. Dieses inspirierte nicht zuletzt seinen Lehrer

Husserl mit zu seinem philosophischen Spätwerk, vgl. M. Fleischer: Einleitung, S. 10.

14 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 15. Dies geschieht zunächst im französischen

Existenzialismus. Jean-Paul Sartres Hauptwerk »Das Sein und das Nichts« ist unverkennbar eine

Reminiszenz anHeidegger.Heideggers Begriff des Für-Seins ist hier bspw.wichtig, besonders auch

für die feministischen Theorien von Simone de Beauvoir.

15 Vgl. ebd., S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


172 Fremdheitserfahrung und Othering

»Cartesianischen Meditationen« beteiligt.16 Es ist bezeichnend, dass die Cartesiani-

schen Meditationen zunächst auf Französisch erscheinen, bevor sie in Deutschland

verfügbar sind.17 Lévinas setzt sich zeit seines Lebens mit der Philosophie Heideggers

auseinander, dessen Biographie in vielerlei Hinsicht Unterschiede zu der seines philo-

sophischen Konterparts aufweist. Während Heidegger innerhalb der offiziellen Macht-

strukturen des Deutschen Reiches der Hitlerzeit verbleibt, verbringt der in Litauen ge-

borene jüdische Denker Lévinas, nun französischer Staatsbürger, die Jahre 1940-45 in

deutscher Kriegsgefangenschaft. Lévinas’ in Litauen verbliebene Familie stirbt imHolo-

caust.18 Doch auch philosophisch sind Heidegger und Lévinas Antagonisten: Während

Heideggers philosophische Erkenntnisbewegung auf die Ergründung des »Seins« aus-

gerichtet ist, sucht Lévinas nach einer Philosophie, die Widerstand gegen die »Totalität

des Seins« bietet. 1961 (im Todesjahr Merleau-Pontys) veröffentlicht Lévinas »Totalität

und Unendlichkeit«, das heute als eines seiner beiden »Hauptwerke«19 angesehen wird.

1978 folgt sein zweites Hauptwerk »Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht«.

»Seit Mitte der [19]30er Jahre gibt diese Phänomenologie in Frankreich den Ton an,

der auch dann nicht völlig verklingt, als um die Mitte der [19]60jahre der sogenannte

Strukturalismus in den Vordergrund drängt.«20 Mit dem Übergang der Phänomenolo-

gie nach Frankreich werden gleichzeitig ihre Grenzen ausgelotet und geweitet. Andere

Philosophen der Folgezeit, wie etwa Jacques Lacan, Michel Foucault und Jacques

Derrida, die eher aus demUmfeld des Strukturalismus und Poststrukturalismus stam-

men, können nicht mehr zur Phänomenologie gezählt werden. Sie werden jedoch gera-

de in ihrer Kritik an der Phänomenologie durch sie beeinflusst.21 Von großer Bedeutung

ist, dass von einigen dieser Philosophien immer stärker eine zentrale phänomenologi-

sche Grundannahme in Frage gestellt wird, nämlich die Einheit des Subjekts – die für

Phänomenologen wie Husserl die Grundlage jeder Welterfahrung darstellt.22

In Deutschland gewinnt die Phänomenologie in der Folgezeit nur langsam wie-

der an Bedeutung.23 Bernhard Waldenfels, der noch die letzten Vorlesungen von

16 Vgl. ebd., S. 35.

17 Vgl. B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomenologie braucht einen langen Atem, S. 1112f.

18 Josef Wohlmuth: «Eine Religion für Erwachsene«. Emmanuel Levinas und die Religionspädago-

gik.«, in: Konstantin Lindner/Andrea Kabus/Ralph Bergold et al. (Hg.), Erinnern und Erzählen.

Theologische, geistes-, human- und kulturwissenschaftliche Perspektiven. FS Godehard Ruppert,

Berlin: Lit 2013, S. 441-450, hier S. 441.

19 Vgl. B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 222.

20 B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 53.

21 Vgl. B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 486-550.

22 Allmählich verlagert sich außerdem auch in der französischen Philosophie das Gewicht von ei-

ner »Philosophie der Wahrnehmung« hin zu einer »Philosophie der Sprache«, freilich mit vielen

Schattierungen, und im Rahmen des sich ab Beginn des 20. Jahrhunderts vollziehenden »lingu-

istic turn« der Geisteswissenschaften. Ferdinand de Saussure konnte zeigen, dass in der Sprache

Bedeutungsinhalt (Signifikat) und sprachlicher Ausdruck (Signifikant) nur in einer willkürlichen

Beziehung zueinander stehen. Dies lässt auch die Phänomenologie nicht unbeeinflusst, die ja im

Gegensatz dazu von einer gegenseitigen Verwiesenheit von »Wahrnehmung« und »Wahrgenom-

menem« ausgeht.

23 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomenologie braucht einen langen Atem, S. 1110ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


173

Merleau-Ponty besuchen kann und auch Lévinas kennenlernt,24 ist stark von der fran-

zösischen Phänomenologie beeinflusst und lernt über diese auch ihre deutschen Vor-

läufer kennen. In seiner Philosophie sind aber auch Autoren wie Foucault und Derrida

wichtig, die sich jenseits der Grenzen der Phänomenologie bewegen. Zentrales Thema

von Waldenfels’ phänomenologischen Betrachtungen ist die Suche nach Antworten auf

die Herausforderung durch das Fremde. Auf dieseWeise führt er viele der Linien dieses

Kapitels zusammen und wird im nächsten erneut zur Sprache kommen.

Für vorliegende Studie sind seine Theorien also, genauso wie die von Husserl,

Merleau-Ponty und Lévinas, von besonderer Bedeutung. Hier sollen nun einige

ausgewählte Perspektiven ihrer Ansätze vorgestellt werden – wobei Heidegger als

Kontrastfolie (besonders bei Lévinas) präsent bleibt.

24 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 415.

IV. 2. Philosophische Verbindungslinien – die Suche nach dem »Sein« im politischen Kontext

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Vertiefte Betrachtung

phänomenologischer Perspektiven

auf das Themenfeld Fremdheit

3.1 Edmund Husserl: Intentionaler Blick auf das Fremde und Fremdes
als Spiegelung des Selbst

Wie bereits angeklungen, ist die Thematik des Fremden in Edmund Husserls Phäno-

menologie1 stark präsent. Das Fremde ist in ihr jedoch ein Phänomen, »das Husserl

weniger gesucht, als dass es ihn heimgesucht hat.«2 Die Bedeutung Husserls für Theo-

rien des Fremden entsteht gerade dadurch, dass das Thema Fremdheit für ihn selbst

zunächst nicht im eigentlichen Forschungsinteresse lag. Indem er versuchte, dem Pro-

blem des Fremden innerhalb seines phänomenalen Ansatzes zu begegnen, unterliefen

Husserl einige kritische Fehlschlüsse – hierbei handelte es sich jedoch um lehrreiche

Fehlschlüsse. Sie nachzuvollziehen ist auch für interreligiöse Ansätze gewinnbringend.

Husserls phänomenologische Betrachtungen des Fremden lassen sich daher am

besten vor dem Hintergrund der zentralen Fragestellungen seiner Philosophie verste-

hen, die für Husserl selbst so wichtig erschienen, dass er im Laufe seines Werkes im-

mer wieder zu ihnen zurückkehrte. Über Husserls Lebenswerk hinweg ist eine »er-

staunliche Themenkonstanz« zu beobachten.3 Seine Philosophie gleicht dabei oft ei-

1 Zur Einführung in Husserls Philosophie vgl. C. Möckel: Einführung in die transzendentale Phä-

nomenologie; Peter Prechtl: Husserl zur Einführung, Hamburg: Junius 1991; Georg Römpp:

Husserls Phänomenologie. Eine Einführung, Wiesbaden: Marix 2005; Dan Zahavi/Edmund

Husserl: Husserls Phänomenologie, Tübingen: Mohr Siebeck 2009.

2 Bernhard Waldenfels: »Erfahrung des Fremden in der Phänomenologie«, in: Ernst W. Orth (Hg.),

Profile der Phänomenologie. Zum 50. Todestag von Edmund Husserl, Freiburg i.Br., München: Al-

ber 1989, S. 39-62, hier S. 39.

3 Karl-Heinz Lembeck schreibt über Husserls Gesamtwerk: »Die Dokumente weisen insgesamt ei-

ne erstaunliche Themenkonstanz auf. Phänomenologische Schlüsselthemen mit weithin identi-

schen Problembestand durchziehen die publizierten und unpublizierten Schriften gleichmäßig

über den Zeitraum von beinahe 40 Jahren. Augenfällig ist diesbezüglich ein gewisser Hang zur

Einleitungs-Literatur: Der Autor fängt offenbar immer wieder von vorne an, er leitet immer wie-

der aufs Neue ein. Die ›Ideen I‹, die ›Meditationen‹ und selbst noch das späte ›Krisis-Werk‹ sind

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


176 Fremdheitserfahrung und Othering

nem »Werkstattdenken«4, das zyklisch um verschiedene Facetten eines Themenfeldes

kreist, aufgrund dieser spezifischen Arbeitsweise bisweilen auch unübersichtlich wir-

ken kann.5 Als Gesamtwerk stellt es also keine »Orthodoxie«6 dar (zumal ein Großteil

seiner Schriften erst posthum veröffentlicht wurde). Gerade die Bruchlinien innerhalb

Husserls Werk inspirierten weitere Philosoph*innen zu eigenen Ansätzen des Frem-

den. Diese Ansätze in der Nachfolge Husserls kehren dabei immer wieder zu Husserls

wesentlichen Begriffen zurück, wenn sie die phänomenologische Gestalt des Fremden

beschreiben. Auf diese Weise bietet die Analyse einiger zentraler Aspekte von Husserls

Ansatz einen guten Zugang, um die spezifischen Kontexte von Husserls Phänomenolo-

gie des Fremden und der davon inspirierten Ansätze zu verstehen.

Wie bereits im vorangegangenen Kapitel erwähnt ist eine Grundmotivation von

Husserl, Auswege aus philosophischen Aporien seiner Zeit zu finden, die er immer stär-

ker als eine Krise europäischer Wissenschaft empfindet. Husserls Anliegen ist es, »die

allgemeine, einzig gültige Wissenschaft zu begründen, die als Fundament für alle Ein-

zelwissenschaften gelten würde. Als das apodiktische Prinzip für diese Wissenschaft

hat Husserl die Evidenz des ego cogito ausgewählt.«7 Husserl wählt also das subjektive

menschliche Bewusstseinserleben als seinen Ausgangspunkt (nach Descartes: »Cogi-

to, ergo sum« – »Ich denke, also bin ich«). Von diesem subjektiven Bezugspunkt aus

versucht Husserl intersubjektiv-objektive Kriterien einer »universalen« Wissenschaft

herzuleiten. Bei der Auseinandersetzung mit der Intersubjektivitätsproblematik stößt

er jedoch auf das Thema des Fremden.

Husserls erster wichtiger Schritt ist es, zu zeigen, dass subjektives Welterleben

und die objektive Welt nicht voneinander getrennt zu betrachten sind, wie es man-

che Ansätze zu Husserls Zeit taten, sondern aufeinander bezogen. Wie ebenfalls be-

reits oben beschrieben, war der psychologische Ansatz Franz Brentanos für die Genese

von Husserls philosophischem Zugang sehr wichtig8 – insbesondere Brentanos Unter-

scheidung zwischen physischen und psychischen Phänomenen: Letztere kennzeichne,

dass sie im Unterschied zu ersteren stets eine interne »Beziehung auf einen Inhalt«

im Untertitel jeweils als ›Einleitungen‹ oder ›Einführungen‹ ausgewiesen. Und sogar in den inzwi-

schen veröffentlichten Forschungsmanuskripten lässt sich dasselbe Phänomengewissermaßen en

détail beobachten. Die Entwicklungen der husserlschen Philosophie scheint daher weniger nach

linearem als nach zyklischem Muster verlaufen zu sein«, vgl. K.-H. Lembeck: Einführung in die

phänomenologische Philosophie, S. 23.

4 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 419

5 Peter Prechtl schreibt über dieHerausforderungen, einen Zugang zuHusserlsWerk zufinden: »Ein

beinahe undurchdringlicher Komplex gedanklicher Bezüge und Verweisungen erschwert den An-

fang; zahlreiche bis ins Detail gehende Einzelanalysen lassen den Leser den roten Faden verlieren;

die eingestreuten Auseinandersetzungenmit anderen Positionen der Philosophie erfordern in ih-

rer zum Teil sehr differenzierten Argumentation bereits weitergehende Kenntnisse der husserl-

schen Position wie der anderen Standpunkte«, vgl. P. Prechtl: Husserl zur Einführung, S. 7.

6 K.-H. Lembeck: Einführung in die phänomenologische Philosophie, S. 2f.

7 Alexei Krioukov: Das Problem der Intersubjektivität bei Husserl und Sartre, Stuttgart: Ibidem

2004, S. 96.

8 K.-H. Lembeck: Einführung in die phänomenologische Philosophie, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


177

oder eine »Richtung auf ein Objekt« aufweisen.9 Wenn jedes Bewusstseinserleben ei-

ne »Beziehung auf einen Inhalt« oder eine »Richtung auf ein Objekt« aufweist, ist »ein

im Erlebnis vermeinter Sachverhalt als er selbst gegenwärtig«10. Durch sein subjektives

Weltempfinden hat das Bewusstsein also einen Zugang zur objektiven Welt.

Bewusstsein ist immer auf etwas gerichtet, Bewusstsein von etwas. Diese grund-

sätzliche Zielrichtung von Husserls Philosophie lässt sich mit der Formel »zu den Sa-

chen selbst«11 beschreiben, die insbesondere innerhalb seiner frühen Schülerschaft gro-

ße Verbreitung findet. Husserls Philosophie wendet sich damit auch gegen den kant-

schen Objektbegriff, der zwischen dem »Ding an sich« (Noumenon) und seiner Er-

scheinung (Phainomenon) strikt trennt.12 Das Ding an sich ist für Kant ein abstrakter

»Grenzbegriff«, der hinter der »Sphäre der Erscheinungen«13 liegt, also einGrenzbegriff,

der den Raum dessen, was sinnlich wahrnehmbar ist, von dem abgrenzt, was sich der

menschlichenWahrnehmung entzieht und nur gedacht werden kann. Die Erscheinung

ist für Kant ein Zeichen, die auf ein Ding verweist, das aber selbst in seiner Wesenheit

der menschlichen Erkenntnis nicht zugänglich ist. Während Kant so zwischen den Er-

scheinungen eines Gegenstands, und seinemWesen an sich, das nur gedacht, aber nicht

erfahren werden kann, trennt, wird für Husserl dasWesen eines Gegenstands gerade in

seinen Erscheinungen erfahrbar – jedoch stets nur unter der Perspektive der jeweiligen

Zugangsart und ohne dass er in seiner Gesamtheit der Wahrnehmung zugänglich wäre.

Husserl lässt keine andere Form der Wirklichkeitsdeutung gelten, die sich nicht in-

nerhalb der Beziehung von Bewusstseinsakt und ihremGegenstand artikuliert. »Etwas«

erscheint »als etwas«14 – dies ist für Husserl der zentrale Ausgangspunkt philosophi-

scher Weltdeutung.15 In ihrer Erscheinung wird eine Sache selbst präsent und präsen-

tiert sich gleichzeitig nur in einer spezifischen Form. Deshalb unterscheidet Husserl

folglich zwischen dem »Gegenstand, welcher intendiert ist« und dem »Gegenstand, so

wie er intendiert ist«16. Entscheidend ist für Husserl, in welchem Kontext und mit wel-

cher Intention eine Person auf etwas blickt. Husserl nennt die zielgerichtete Beziehung

zwischen Bewusstseinsakt und Gegenstand im Anschluss an Brentano folglich »Inten-

tionalität«.17

9 Franz Brentano: Psychologie vom empirischen Standpunkt. Erster Band (= Philosophische Biblio-

thek, Band 192), Hamburg: Meiner 1955/1874, S. 124f.

10 So Karl-Heinz Lemke im Verweis auf Hua XVII, S. 132f., S. 151f., S. 166ff.; Hua I, S. 51ff., vgl. K.-H.

Lembeck: Einführung in die phänomenologische Philosophie, S. 29.

11 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 27, bes. Fußnote 16.

12 Vgl. ebd., S. 41-47.

13 Hier rezipiert nach Kaspari, vgl. ebd., S. 46.

14 Vgl. B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 15.

15 Es geht Husserl also nicht um die »Tatsache des menschlichen Erlebens, sondern es geht um das

Wesen der Beziehung von Erlebnis zu Erlebnisgegenstand überhaupt«, vgl. K.-H. Lembeck: Ein-

führung in die phänomenologische Philosophie, S. 28.

16 Edmund Husserl: Logische Untersuchungen. Zweiter Band. Erster Teil. Untersuchungen zur Phä-

nomenologie und Theorie der Erkenntnis (= Hua XIX/1), Den Haag: Nijhoff 1984, S. 414.

17 Vgl. F. Brentano: Psychologie vom empirischen Standpunkt. Erster Band, S. 124f. Stärker als Bren-

tano macht Husserl jedoch deutlich, dass es sich bei der Ebene der psychischen Inhalte und der

physischen Gegenstände nicht um zwei getrennte Sphären handelt, sondern dass die eine Ebene

auf die andere verweist, vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 50-52. Möckel schreibt: Bei

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


178 Fremdheitserfahrung und Othering

Die intentionale Beziehung vonWahrnehmungsakt undwahrgenommenemGegen-

stand enthält noch eine zweite Komponente, die später wiederum in Husserls Betrach-

tungen des Fremden wiederkehren wird: JedeWahrnehmung verweist durch ihre Blick-

richtung eben auch auf die Richtung, aus der der Blick kommt. Jede Wahrnehmung ist

eine individuelle Wahrnehmung – und so sind von einem Gegenstand eine Vielzahl von

Wahrnehmungs- bzw. Erscheinungsweisen möglich, jede für sich gleich präsent. Kei-

nem Individuum ist eine Gesamtschau gegeben. Husserl spricht von »Abschattungen«,

die einen vollständigen Blick auf das Ganze verhindern.18 In jedem Bewusstwerden ei-

nes Gegenstands ist zugleich die Frage mitartikuliert, ob sich die Wahrnehmung und

dasWesen eines Gegenstands decken. »Die Rückfrage nach den Sachen selbst wird damit

zur Rückfrage nach der in dem Wesen der Dinge beschlossenen Notwendigkeit ihres

Auftretens, mit der sie für ein Bewusstsein erscheinen.«19Wie ist aber vor diesem Hin-

tergrund Objektivität möglich, die über die Vielzahl der Lebenswelten und vielfältigen

Erscheinungsweisen der Dinge hinweg besteht?

»Evidenz« stellt sich für Husserl dann ein, wenn das »Sich-selbst-darstellen«20 ei-

ner Sache und ihre Wahrnehmung zusammenstimmen.21 Husserl behilft sich mit ei-

ner Methode, die er selbst als »eidetische Reduktion« bezeichnet. Laut Husserl liegt

den vielen Erscheinungsweisen eines Gegenstands eine Grundgestalt zu Grunde, die

Husserl »Eidos« nennt. Das Eidos ist »das unzerbrechlich Selbige im Anders und Im-

mer-wieder-anders, das allgemeinsame Wesen – an das alle erdenklichen Abwandlun-

gen des Exempels […] gebunden bleiben«.22 Ziel der phänomenologischen Wirklich-

keitsdeutung ist es, durch einen komplexen Wahrnehmungs- und Deutungsprozess

dieser ursprünglichen Gestalt immer näher zu kommen, die Vielfalt der Erscheinungs-

weisen also auf ihren gemeinsamen Kern zu reduzieren.

Denn es zeige sich, so Husserl, »dass durch diese Mannigfaltigkeit von Nachgestaltun-

gen eine Einheit hindurchgeht, dass bei solchen freien Variationen eines Urbildes, z.B.

eines Dinges, in Notwendigkeit eine Invariante erhalten bleibt als die notwendige allge-

meine Form, ohne die ein derartiges wie dieses Ding, als Exempel seiner Art, überhaupt

undenkbar wäre. Sie hebt sich in der Übung willkürlicher Variation, und während uns

das Differierende der Varianten gleichgültig ist, als ein absolut identischer Gehalt, ein

Husserl sind der physische Gegenstand (z.B. ein Baum) und der intentional vermeinte Gegenstand

(die Vorstellung oderWahrnehmung des Baumes) »zwei Seiten einer Medaille und nicht zwei Me-

daillen«, vgl. C. Möckel: Einführung in die transzendentale Phänomenologie, S. 112.

18 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie.

Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie (= Hua III), Den Haag: Nijhoff

1950, S. 93; vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 38.

19 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 56.

20 E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge (= Hua I), S. 92.

21 Vgl. T. Kaspari: Das Eigeneunddas Fremde, S. 57f.; vgl. auch LogischeUntersuchungen. Erster Band:

Prolegomena zur reinen Logik (= Hua XVIII), Den Haag: Nijhoff 1975, S. 193f.

22 Edmund Husserl: Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft

(= Hua XVII), Den Haag: Nijhoff 1974, S. 255.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


179

invariables Was heraus, nach dem hin sich alle Varianten deckten: ein allgemeines We-

sen.«23

Der wesensphänomenologische Zugang sucht also nach demWesen einer Sache, ihrem

Urbild Eidos, von dem die Erscheinungen der Sache nur Ähnlichkeitsbilder sind.

Ist jedoch ein so bezeichnetes »allgemeines Wesen« einer Sache wirklich allgemein

oder nicht vielmehr meine »allgemeine« Vorstellung einer Sache? Mit anderen Worten:

Führt die Reduktion einzelner Perspektiven auf das »Urbild« einer Sache wirklich zu

einem intersubjektiv objektiven »Urbild«, oder bleiben diese Einzelperspektiven nicht

doch auf die Sphäre der subjektiven Erfahrung beschränkt? Wie hat ein Subjekt Zu-

gang zu den Perspektiven anderer Subjekte? Verschärft werden diese Schwierigkeiten

durch die Schwerpunktverschiebung, die die Cartesianischen Meditationen innerhalb

von Husserls Werk bedeuten.24 Dort betont Husserl in Auseinandersetzung mit Des-

cartes’ Philosophie immer stärker, dass die Konstitution der objektivenWelt allein über

die Evidenz des eigenen Subjekts geschehen kann. Mit anderen Worten: Da die Din-

ge dieser Welt stets – intentional – aus einem subjektiven Blickwinkel heraus erfahren

werden,muss laut Husserl das subjektive Ich vorgängig sein und ist damit die Grundlage

jeglicher Welterfahrung. Auch der Zugang zu den Perspektiven anderer Subjekte geschieht

nach Husserl erst, indem das Ich sie als Perspektiven anderer Ichs im eigenen Ich kon-

stituiert. Erst durch die Konstitution der Anderen wird die Konstitution der für alle

objektiven Welt möglich.25 Nicht die Frage nach dem allgemeinen Wesen der Dinge ist

daher entscheidend, sondern vielmehr zuvor die Frage, wie sich die Vielzahl der sub-

jektiven Perspektiven auf ein »reines Ich« reduzieren lassen (Husserl spricht auch vom

»transzendentalen Bewusstsein«), das die Grundlage jeder Welterfahrung ist. In Analo-

gie zur Doppelpoligkeit der intentionalen Beziehungen zwischen Bewusstseinsakt und

Gegenstand ist neben dem wesensphänomenologischen auch ein zweiter Zugang mög-

lich, der sich mit dem Begriff Bewusstseinsphänomenologie beschreiben lässt. Husserl

sieht in der Erforschung des wahrnehmenden Ichs das eigentliche Gegenstandsgebiet

der Phänomenologie26: Die »Wesensphänomenologie« wird in den Rahmen einer »Be-

wusstseinsphänomenologie« eingeordnet.27 Indem Husserl immer stärker die Rein-

23 Edmund Husserl: Erfahrung und Urteil. Untersuchung zur Genealogie der Logik (= Philosophische

Bibliothek, Band 280), Hamburg: Meiner 1985, S. 411.

24 Die Brüche werden heute nicht jedochmehr als so groß angesehen, wie sie die Husserl-Forschung

zunächst konstatierte, vgl. K.-H. Lembeck: Einführung in die phänomenologische Philosophie,

S. 23.

25 E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge (= Hua I), S. 120, vgl. auch A. Kriou-

kov: Das Problem der Intersubjektivität bei Husserl und Sartre, S. 61.

26 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 76.

27 B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 30; vgl. auch K.-H. Lembeck: Einführung in

die phänomenologische Philosophie, S. 47-67. Dieser Zugang, den Husserl ab der mittleren Phase

seines Schaffens entfaltet, ist jedoch gleichzeitig sehr umstritten im Kreise seiner frühen Schü-

lerschaft. Sie sieht im losgelösten Bewusstsein ein ähnlich idealistisches Konstrukt wie das Ding

an sich bei Kant, das jenseits aller sinnlichen Wahrnehmung steht und die wesenshafte Welt so

letztlich negiert: »Husserl hielt seinen Schülern im Gegenzug vor, die Gegebenheit der Sachen

selbst in eine ontologische Selbstständigkeit zu steigern und betrachtete die Weigerung, seine

Bewusstseinsphänomenologie zu übernehmen als Missverständnis der Phänomenologie schon

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


180 Fremdheitserfahrung und Othering

heit des transzendentalen Bewusstseins betont, das den Ursprung aller Welterfahrung

darstellt, wird das phänomenologische Grundprinzip »etwas als etwas« aufgebrochen.

»Das phänomenologische Grundprinzip des etwas als etwas für mich steigert Husserl zu

einem transzendentalistischen durchmich, bei der der Sinn und Sein derart zusammen-

fallen, dass Welt und Ich sich nicht mehr gleichursprünglich gegeben sind, sondern die

transzendentale Subjektivität alles Seiende aus sich hervortreten lässt.«28

Hier jedoch sieht sich Husserls Philosophie mit mehreren prinzipiellen Problemen

konfrontiert.Wie bereits angeklungen, fällt es Husserl schwer zu begründen, inwiefern

es neben dem eigenen Ich angesichts seiner transzendentalen Vorgängigkeit überhaupt

noch andere Ichs geben kann. Schließlich ist es HusserlsThese, dass das Ich die anderen

Subjekte erst als Subjekte im eigenen Selbst konstituieren muss, bevor es Zugang zu ih-

ren Perspektiven gewinnen kann. Der Vorwurf des Solipsismus – dass das Ich die Welt

nur aus sich heraus schafft und es außer dem eigenen Ich keine Welt gibt – steht daher

permanent im Raum. Das zweite Problem, für vorliegende Studie das entscheidende,

ist die Frage, wie ein intersubjektiver Zugang zu den Perspektiven anderer Subjekte auf

Grundlage von Husserls Bewusstseinsphänomenologie überhaupt möglich ist. Schließ-

lich ist es Husserls Anliegen, eine universale Erkenntnistheorie zu entwickeln, die auch

für andere Subjekte Gültigkeit hat. Um diesen Universalitätsanspruch aber gerecht zu

werden, muss es Husserls Ansatz theoretisch ermöglichen, auch andere/fremde Per-

spektiven ins eigene Denken mit einzubeziehen, was Husserls Philosophie in drängen-

der Weise mit dem Problemfeld des Fremden konfrontiert.

Verschärft wird dies dadurch, dass Husserl das Ich (wie Leibnitz) als »Monade« be-

greift. Auch andere Ichs sind für ihn »Monaden, für sich selbst genau so seiend, wie

ich für mich bin«.29 Alexei Krioukov fasst die zu lösende Aufgabe Husserls wie folgt

zusammen:

»Das Problem ist so zu formulieren: Kann ich beweisen, dass die anderen Egos auch

existieren, ist der Zweck der Phänomenologie Husserls erreicht, da die apodiktische

Wissenschaft, auf der Grundlage des ego cogito entwickelt, für alle Egos gültig ist. Kann

ich die Existenz eines anderen Ego nicht beweisen, bleibe ich inmeinemapodiktischen

Bewusstseinsleben eingeschlossen, anders gesagt: bin ich Solipsist. […] In diesem Sinn

ist die Lösung des Intersubjektivitätsproblems von großer Tragweite für die ganze Phä-

nomenologie Husserls in seiner späteren Periode.«30

Krioukov schreibt weiter: »Um nicht solipsistisch zu sein, sollte sich der Phänomeno-

loge entweder der Existenz der objektiven Welt oder der des anderen transzendentalen

Ego vergewissern. Husserl wählt die zweite Alternative.«31

im Ansatz«, vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 78. In der Tat ist das empirische Ich

schon seit den Logischen Untersuchungen die »unbefragte Voraussetzung der Bewusstseinsanaly-

se« Husserls. Erst durch kritische Anfragen zum Ich-Begriff ist Husserl angehalten, diesen genauer

zu definieren, wodurch die Figur des »reinen Ich« ins Zentrum von Husserls Forschungsinteresse

rückt, vgl. K.-H. Lembeck: Einführung in die phänomenologische Philosophie, S. 49f.

28 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 76.

29 E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge (= Hua I), S. 157.

30 A. Krioukov: Das Problem der Intersubjektivität bei Husserl und Sartre, S. 15.

31 Ebd., S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


181

Dazu verwendet Husserl in Analogie zu seinem übrigen Ansatz folgende Methode:

Auch beim intentionalen Blick auf einen Gegenstand ist die aktuelle Perspektive, die

das Subjekt im »Hier und Jetzt« erblickt, von anderen abweichenden Perspektiven zu

unterscheiden, die auch möglich sind, aber im aktuellen Präsens eben nicht unternom-

men werden. Husserl unterscheidet hier zwischen »Präsentation« und »Appräsentati-

on«: Präsentation bezeichnet alles, was aktuell wahrnehmbar ist, Appräsentation alles,

was jetzt nicht aktuell, aber in der »Potentialität des phänomenologischen Horizontes

wahrnehmbar« ist.32 Husserl selbst spricht auch von einem Horizont der »Vermögens-

Möglichkeiten«.33 Husserls Verständnis des Fremden lässt sich so gut vor dem Hinter-

grund seiner phänomenologischen Betrachtungsweise verstehen. Das Fremde nämlich

ist gekennzeichnet durch ein Ineinandergehen von Präsenz und A-Präsenz, das Frem-

des gleichzeitig erfahrbar, aber dennoch unerfahrbar macht. So beschreibt Husserl das

Fremde als »Zugänglichkeit in der eigentlichen Unzugänglichkeit, im Modus der Un-

verständlichkeit«.34

Die »paradoxe Formulierung, mit der Husserl sie kennzeichnet«, soWaldenfels, »zeigt

recht genau, worum es geht. Etwas ist zugänglich nicht trotz, sondern in seiner Unzu-

gänglichkeit, genau das besagt Fremdheit. Und als Unverständlichkeit bedeutet Fremd-

heit nicht, dass uns die Tür zu einer Realität verriegelt ist, sondern dass deren Sinn sich

nicht erschließt. Unsere Augen sehen und sehen doch nicht, unsere Ohren hören und

hören doch nicht.«35

Fremdes, so Husserl, ist auf einen Prozess der »Selbstentfremdung« zurückzuführen,

und zwar indem sich das eigene Selbst gegenüber dem Fremden von einer gemeinsa-

menUrform abgewandelt hat. Auf dieseWeise, soHusserl, bin ich »fürmich auch Frem-

der der für mich seienden Fremden«.36 Indem Husserl alle Ichs dieser Welt aus nur

einem Ich herleitet, ergibt sich zwar die Möglichkeit der »Zugänglichkeit des original

Unzugänglichen«37, die über Erfahrungen von Fremdheit hinweg besteht. Der/die/das

Andere wird zu einem »Alter Ego«, zu einer »Spiegelung meiner selbst«.38 Die Denk-

figur eines Urbildes, auf das seine verschiedenen Varianten zurückgehen, überträgt

Husserl so auch auf das Eigene und das Fremde. Genauso, wie die verschiedenen Er-

scheinungen einer Sache auf ihr allgemeines eidetischesWesen hinweisen, weisen auch

die verschiedenen Bewusstseine auf ein gemeinsames transzendentales Bewusstsein,

32 Ebd., S. 63.

33 Vgl. bspw. Edmund Husserl: Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenenWelt und ihrer Kon-

stitution. Texte aus dem Nachlass (1916 – 1937) (= Hua XXXIX), Dordrecht: Springer 2008, S. 423.

34 EdmundHusserl: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus demNachlass. Dritter Teil:

1929 – 1935 (= Hua XV), DenHaag: Nijhoff 1973, S. 631; Husserl bezieht diese Charakterisierung des

Fremden namentlich vor allem auf »fremdartige Menschen und Kulturen«, dennoch wird in ihr

auch die grundsätzliche Zielrichtung von Husserls Fremdheitsbegriff deutlich, vgl. B. Waldenfels:

Erfahrung des Fremden in der Phänomenologie, S. 41.

35 B. Waldenfels: Erfahrung des Fremden in der Phänomenologie, S. 41.

36 E. Husserl: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität (= Hua XV), S. 635.

37 E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge (= Hua I), S. 144.

38 Ebd., S. 125f.

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


182 Fremdheitserfahrung und Othering

»Eidos Ego«39. Mein Ich unterscheidet sich von den anderen Ichs dadurch, dass ich

den einen Ich-Blickwinkel im Hier und Jetzt innehabe, zu den anderen Ichs aber kei-

nen mittelbaren Zugang habe. Doch alle Ichs, egal ob mein eigenes, präsentes oder die

nicht-eigenen, appräsenten sind Varianten einer notwendigen Invarianten eines all-

gemeinen Ichs. Krioukov beschreibt Husserls daraus folgenden Erkenntnisschritt so:

»Die anderen Monaden konstituieren mich ihrerseits als Monade genau so, wie ich sie

konstituiert habe. Und das ist die anzustrebende transzendentale Intersubjektivität.«40

Auf dieser Grundlage ist es möglich, die Umwelten, die die einzelnen Monaden für sich

konstituieren, in eidetischer Reduktion wiederum auf eine gemeinsame Umwelt zu-

rückzuführen. »Diese Umwelten konstituieren ihrerseits eine objektive Welt. Einer der

Hauptzwecke der Meditationen ist damit erfüllt: Die nur eine für alleMonaden objektive

Welt ist konstituiert.«41

Kritische Würdigung von Husserls Ansatz

Nach Husserl begründet sich das Fremde nicht aus sich heraus als fremd, sondern stellt

eine Varianz eines gemeinsamen Eigenen dar. Fremdes konstituiert sich also »[i]nnerhalb

und mit Mitteln« des »Eigenen«.42 Hier unterscheidet Husserl jedoch nicht klar genug

zwischen Andersheit und Fremdheit, wie auch Nakamura schreibt:

»Der Begriff des Anderen zieht also durchaus eineGrenze zwischenmir unddemaußer

mir Seienden, jedochbetrachtet er dieseGrenze gewissermaßen von innenundbelässt

es dabei. Der Schattenriss, der sich aus dieser Innensicht der eigenen Außengrenze

ergibt, meint damit das Außen in seinem Profil zu bestimmen, verkennt aber dabei,

dass es sich nur um das eigene Profil handelt.«43

Alfred Schütz ergänzt: »Jedes transzendentale Ego hat nun seine Welt, darin alle an-

deren Subjekte und auch mich, ihrem Sein und Sinn nach für sich konstituiert, aber

eben für sich und nicht auch für alle anderen transzendentalen Egos.«44 Gravierender

ist, dass auf diese Weise der subjektive Maßstab, mit dem das eigene Bewusstsein die

Welt erfährt, als überindividueller Maßstab begriffen werden kann, an dem sich auch

die Welterfahrung anderer »Bewusstseine« zu orientieren habe.

Ein solches »Doppelspiel«, das »zugleich auf das Eigene und das Allgemeine setzt«

lässt sich auch an eurozentristischen Tendenzen in Husserls Werk beobachten.45 Wie

erwähnt sieht Husserl die Krise europäischer Wissenschaft darin, den Glauben an ei-

39 Ebd., S. 105.

40 A. Krioukov: Das Problem der Intersubjektivität bei Husserl und Sartre, S. 95.

41 Ebd., vgl. E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge (= Hua I), S. 167.

42 Ebd., S. 131. Hier bieten sich einige Parallelen zum Ansatz von Niklas Luhmann, vgl. Kapitel V.3.1

43 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 71.

44 Alfred Schütz: »Das Problem der Transzendentalen Intersubjektivität bei Husserl«, in: Ilse Schütz

(Hg.), Gesammelte Aufsätze III. Studien zur Phänomenologischen Philosophie, Dordrecht: Sprin-

ger Netherlands 1971, S. 86-118, hier S. 110.

45 Bernhard Waldenfels: Topographie des Fremden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2013, S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


183

ne universale Wissenschaft verloren zu haben.46 Indem jegliche Welterkenntnis aus

der Selbstkonstitution des (philosophierenden) Egos hergeleitet wird, scheint Husserl

eine neue Grundlage für eine universale Wissenschaft gefunden zu haben. Damit ist

das philosophierende Ego zum Träger »der zu sich selbst kommenden absoluten Ver-

nunft« geworden.47 »Mit dieser hegelianischen Wendung wird der europäische Phi-

losoph zum Heros einer teleologisch verstandenen Menschheitsgeschichte«, schreibt

Nakamura – und sieht den hier auftretenden Eurozentrismus geradezu als »Konse-

quenz« von Husserls Intersubjektivitätstheorie.48 Je mehr das sich eigene Subjekt zum

Maßstab der Welterfahrung stilisiert, desto mehr erhebt es sich in der Denkweise zu

einem allgemeinen Maßstab der bewussten Erfahrung der Welt – oder wie Nakamura

schreibt: »DemEgozentrismus auf personaler Ebene entspricht ein Eurozentrismus auf

kultureller Ebene«.49 Es verwundert deshalb nicht, dass Husserl die sogenannte »euro-

päische« Vernunfttradition gegenüber anderen Denktraditionen überhöht und so eine

europäische Perspektive definiert: »Im geistigen Sinn gehören offenbar die englischen

Dominions, die Vereinigten Staaten usw. zu Europa, nicht aber die Eskimos oder In-

dianer der Jahrmarktsmenagerien oder die Zigeuner, die dauernd in Europa herumva-

gabundieren.«50Aufgrund der so bezeichneten Überlegenheit des europäischen Geistes

werden sich außereuropäische Völker nach Husserl demnach eher »europäisieren«, als

dass sich Europa im Gegensatz dazu »indianisieren« würde.51 An eben solchen Aussa-

gen entzündet sich später die berechtigte Kritik der postkolonialen Theorie (vgl. Kap.

VI). Waldenfels zeigt darüber hinaus, dass hier nicht nur ein problematischer Analo-

gieschluss zwischen Eigenem und Allgemeinen vorliegt, der Nicht-Eigenes abwertet,

sondern dass die Konstruktion eines europäischen Subjekts auch in sich nicht funk-

tioniert: »Eine Gruppe, die eine gemeinsame Welt bewohnt und gestaltet, ist kein Ich

im Großen, wie es Husserls Rede von ›personalen Einheiten höherer Stufe‹ vermuten

lassen könnte«.52

Kritisch ist auch insgesamt Husserls Bemühen zu werten, das welterfahrende Ich

auf eine »Sphäre purer Eigenheit«53 zu reduzieren. Das Ich ist nicht nur »Nichtfrem-

des«.54 In den Cartesianischen Meditationen definiert Husserl das Eigene im Gegen-

satz zur Unzugänglichkeit des Fremden als das original Zugängliche: »Was je original

präsentierbar und ausweisbar ist, das bin ich selbst bzw. gehört zu mir selbst als Eige-

nes.«55 Eine solche reine Gegenwart des Ichs, kritisiert Waldenfels, ist jedoch niemals

46 Edmund Husserl: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phäno-

menologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie (= Hua VI), Den Haag: Nijhoff

1954, S. 8.

47 Ebd., S. 275.

48 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 63.

49 Ebd., S. 67.

50 E. Husserl: Die Krisis der europäischenWissenschaften und die transzendentale Phänomenologie

(= Hua VI), S. 318f.

51 Ebd., S. 320, vgl. auch Y. Nakamura: Xenosophie, S. 64.

52 B. Waldenfels: Topographie des Fremden, S. 77.

53 B. Waldenfels: Erfahrung des Fremden in der Phänomenologie, S. 54.

54 Vgl. ebd., S. 54f., vgl. E. Husserl: CartesianischeMeditationen und Pariser Vorträge (= Hua I), S. 131.

55 Ebd., S. 144.

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


184 Fremdheitserfahrung und Othering

erfahrbar: »Die ›reine Gegenwart‹ ist immer schon ent-gegenwärtigt, ent-fremdet, ver-

unreinigt, die ›lebendige Gegenwart‹ immer schon abgelegt und auflebend, sie ist nie

reines Leben, reines Bei-sich-sein, reine Selbstgegenwart.«56 Denn das Ich, das sich

selbst erfährt, ist in diesem Moment schon nicht mehr Ich, erfährt, wenn es erfährt,

nur das Ich, das es gewesen ist, nicht das Ich, das es ist. Auf diese Weise ist auch das

Eigene nicht so »original zugänglich«, wie es zunächst scheint, und die Fremdheit der

Erfahrung schleicht sich in die Sphäre des Eigenen ein.57

In Husserls Philosophie gibt es zwei weitere Apriori der Wahrnehmung, die mit

dem transzendentalen Bewusstsein in einem gewissen Konkurrenzverhältnis stehen.

Für Husserl ist der leibliche Körper zwar ein »merkwürdig unvollkommen konstituier-

tes Ding«58, der aber immer schon eine Perspektivität voraussetzt, die die Gesamtsicht

auf das Wesen der Dinge versteckt. Er ist der »Orientierungspunkt Null«59 unserer

Wahrnehmung. Für den späten Husserl wird schließlich der Begriff der »Lebenswelt«60

bedeutend, der den grundlegenden »Boden«61 jeglicher Erkenntnis darstellt. Diese Er-

fahrung einer vorgegebenen Erde, durch die sich der menschliche Körper bewegt, ist

genauso wie die eigene leibliche Existenz »vortheoretisch«62. Sowohl die Lebenswelt,

als auch die leibliche Existenz konstituieren ein Schon-immer-vorgegeben-sein, auf das

sich menschliche Wahrnehmungsereignisse berufen. Husserl macht die »Krisis« neu-

zeitlich-europäischer Wissenschaft daran fest, dass sie solch lebensweltliche Erfahrun-

gen als subjektiv und relativ abtut, die hinter die »objektive Realität« der Welt zurück-

treten müssen – obwohl diese primären Erfahrungen gerade das Fundament jeglicher

Wirklichkeitserfahrung darstellen. So konsequent auf das menschliche Subjekt hinge-

dacht, das seine Lebenswelt mit sich selbst im Zentrum stehend und bewegend erfährt,

muss Husserl aber folgerichtig von einem Plural der Lebenswelten ausgehen (die sich

nur lose auf eine gemeinsame Lebenswelt beziehen). In derselbenWeise,wie die Phäno-

mene eines Gegenstands auf ihr eidetisches Wesen verweisen, verweisen beim späten

Husserl auch die vielen Lebenswelten auf die eine Lebenswelt.

Als ein »blinde[r] Fleck«63 seiner Philosophie erweist sich, dass bei Husserl zwei

Apriori miteinander konkurrieren: zum einen das Schon-gegeben-sein der Lebenswelt

und der leiblichen Existenz, aber auch das transzendentale Eidos Ego, das Husserl zu-

allererst setzt. Dadurch, dass bei Husserl das individuelle Bewusstsein eine je eige-

ne Weltwahrnehmung konstituiert, muss das Ich (wie bei Leibniz) letztlich »Monade«

bleiben, das bis hin zum getrennten Zeitempfinden64 alle Dinge auf eine individuelle

56 B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 34.

57 Vgl. B. Waldenfels: Erfahrung des Fremden in der Phänomenologie, S. 55ff.

58 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie.

Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution (= Hua IV), Den Haag: Ni-

jhoff 1952, S. 159.

59 Ebd., S. 56, vgl. auch T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 39.

60 E. Husserl: Die Krisis der europäischenWissenschaften und die transzendentale Phänomenologie

(= Hua VI), S. 105-193.

61 Ebd., S. 113.

62 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 91.

63 Ebd., S. 94.

64 E. Husserl: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität (= Hua XV), S. 338.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


185

und von anderen Monaden unterschiedliche Art und Weise erfährt: »Die Einmaligkeit

des Seins«, schreibt Husserl, »haben die Seelen nicht erst unter Umständen in einer

vorgegebenen universalen Zeit, sondern aus sich selbst, aus ihrem eigenen zeitlichen

Wesen […] Die Individualität der Seelen besagt in gewissem Sinne unüberbrückbare

Trennung, also ein Anders-sein und Außereinandersein«.65 Indem Husserl das Ich als

der Lebenswelt vorgängig begreift, entzieht er seinerTheorie der Intersubjektivität den

verbindenden Boden.

Der Darstellung von Husserls Ansatz wurde hier viel Raum gegeben, denn auch die

folgenden Kapitel werden immer wieder auf die Fragestellungen zurückkommen, die

sein Ansatz aufwirft. Gerade die innere Logik der fragwürdigen Annahmen Husserls

sollte hier nachvollzogen werden, um zu zeigen, dass diese zwar teils von fragwür-

digen Setzungen ausgehen, dass das Zustandekommen dieser Setzungen aber nach-

vollziehbar und verständlich erscheint. Die große Bedeutung von Husserls Philosophie

erwächst daraus, dass er die in der Philosophie des 19. Jahrhundert oftmals vorherr-

schende Subjekt-Objekt-Spaltung überwindet und die gegenseitige Verwiesenheit von

Wahrnehmungsakt und Wahrnehmungsgegenstand herausarbeitet. Im Zentrum von

Husserls Ansatz steht die Reflexion des eigenen Bewusstseins, das bei Husserl Grund-

lage jeglicher Welterfahrung ist. Auf die Weise zeigt er neue Wege der »Zugänglichkeit

des Unzugänglichen« auf, stößt aber gleichermaßen auf Unzugänglichkeiten im vermeint-

lich Zugänglichen. Auch Erscheinungen des Fremden – so lässt sich Husserl interpretie-

ren – gründen in der eigenen Perspektive. Dies erscheint als nicht unbegründeteThese,

die freilich neue Fragen hinsichtlich des Wesens des »Fremden« aufwirft.

Als inspirierend für die Philosophie des 20. Jahrhundert erwies sich darüber hinaus,

dass Husserl die Pluralität des Seins und ihre mannigfaltigen Erscheinungsweisen sehr

ernst nimmt. Die Pluralität der Erscheinungsformen wird bei Husserl jedoch durch ei-

ne Umklammerung an zwei Seiten wieder zusammengehalten: durch das reine tran-

szendentale Subjekt auf der einen, das allgemeine Wesen des Seins auf der anderen

Seite. »Man kann sagen«, schreibt Waldenfels, »dass Husserl einen vielleicht letzten

Versuch macht, Fülle, Vielfalt und Offenheit der Erfahrung zusammenzudenken mit

einer umfassenden und durchgängigen Vernunftordnung, die nirgends anders ihren

Grund findet als eben in der historisch sich verzweigenden Erfahrung selbst.«66 Die-

ser »Heroismus« einer kämpferischen Vernunft jedoch gerate »an seine Grenze, wenn

sich zeigen sollte, dass die ›wahre und volle Rationalität‹ selbst nur eine Idee ist, und

zwar eine europäische Idee, die nicht einfach den ›Sachen selbst‹ entstammt.«67 Um

der drohenden Gefahr des Relativismus zu begegnen, erhebt Husserl den Zugang zum

»Eigenen« auf die Höhe eines Zugangs zum »Allgemeinen«.

Dennoch macht Husserl deutlich, wie wichtig es ist, die eigene Wahrnehmung der

Welt zu verorten und das eigene Subjekt als Ort der Wahrnehmung mit in den Blick

zu nehmen und zu reflektieren. Zudem ist es ein Verdienst Husserls, »wiederentdeckt

zu haben, dass Sinn und Ideen nicht nur ihre Zeit haben, sondern auch ihren Ort in

65 Ebd., S. 334f.

66 B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 39.

67 Ebd., S. 40.

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


186 Fremdheitserfahrung und Othering

der Welt.«68 Mit dem Begriff der Lebenswelt schuf Husserl einen Begriff, der sehr ein-

flussreich in Sozial- und Kulturwissenschaften und auch von Bedeutung auch für vor-

liegende Studie ist.69

Indem die Grundlage der phänomenologischen Erkenntnistheorie Husserls darge-

stellt wurden, werden auch die im Folgenden rezipierten Ansätze Merleau-Pontys, Lé-

vinas’ undWaldenfels’ leichter verständlich. Alle drei beziehen sich auf Husserls Ansatz

und fügen so nicht zuletzt seinem phänomenologischen Begriff des Fremden neue Fa-

cetten hinzu.

3.2 Maurice Merleau-Ponty: Leiblichkeit der Welt,
Fremdheit des Ich, Ambiguität

Maurice Merleau-Ponty70 ist stark beeinflusst von Husserls Philosophie und be-

strebt, dessen phänomenologischen Ansatz weiter zu konkretisieren. Besonders inspi-

riert ihn das Spannungsverhältnis der zwei Extreme Subjektivismus und Objektivis-

mus, die auch Husserl zu verbinden versucht. Für vorliegende Studie bietet Merleau-

Pontys Werk vor allem deshalb eine spannende Perspektive, weil es sich zwischen den

philosophischen Richtungen der Phänomenologie und des Strukturalismus hin und her

bewegt.71 Merleau-Pontys Werk stellt daher eine Brücke zur ordnungstheoretischen

Perspektive dar, die in Kapitel V vorgestellt wird. Merleau-Ponty untersucht, in wel-

che Strukturen die subjektive Welterfahrung eingebunden ist, und wie sich diese auf

das Subjekt auswirken. Durch ihr Eingebundensein in die Strukturen der Welt sind

Subjekte auf vielfältige Weise miteinander verbunden, sodass sich hier intersubjektive

Verbindungslinien ergeben, die bei Husserl noch fragwürdig waren. Gleichzeitig sieht

sich das wahrnehmende und denkende Subjekt durch diese Gebundenheit in seiner

vorgängig erscheinenden Souveränität hinterfragt, sodass sich bei Merleau-Ponty neue

Fragen nach der Fremdheit des Eigenen stellen.

68 B. Waldenfels: Topographie des Fremden, S. 137.

69 In diesem Zusammenhang sei vor allem auf die Arbeiten von Alfred Schütz, Thomas Luckmann

und Jürgen Habermas verwiesen (vgl. B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 78f.,

100). Schütz und in seiner Nachfolge Luckmann rezipierten Husserls Begriff der Lebenswelt für

die soziale Theorie und schufen so einen sehr prägenden sozialtheoretischen Begriff (vgl. Alfred

Schütz/Thomas Luckmann: Strukturen der Lebenswelt (= Soziologische Texte, Band 82), Neuwied:

Luchterhand 1975). Genausowar er auch für JürgenHabermasʼ Theorie KommunikativenHandelns

sehr prägend. Habermas setzt sich intensiv mit der Philosophie Husserls auseinander, kritisiert

jedoch die egologische Zielrichtung des phänomenologischen Lebensweltkonzepts, demgegen-

über versteht er Lebenswelt als transzendentalen Rahmen einer dialogischen Intersubjektivität

(vgl. Jürgen Habermas: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft (= Theorie des kommunikati-

ven Handelns, Band 2), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981).

70 Hier wird als einführende Literatur vor allem zitiert: B. Waldenfels: Phänomenologie in Frank-

reich; T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde. Weitere Einführungen in das Werk Merleau-Pontys

sind z.B.: Christian Bermes: Maurice Merleau-Ponty zur Einführung, Hamburg: Junius 1998; Paul

Good:MauriceMerleau-Ponty. Eine Einführung,Düsseldorf: Parerga 1998; James Schmidt:Maurice

Merleau-Ponty. Between phenomenology and structuralism, London: Macmillan 1985.

71 Vgl. J. Schmidt: Maurice Merleau-Ponty.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


187

In seinemWerk »Phänomenologie derWahrnehmung« schreibtMerleau-Ponty über

sein eigenes Philosophieren als »eine Situation, in der ich beinahe blindlings meinen

Weg suche, bis dass auf fast wunderbare Weise Gedanken und Worte sich mir gleich-

sam von selbst fügen«. Im ganzen Leben sei das Ich es selbst transzendierenden Dingen

zugewandt, deren »Geheimnis« das Ich noch viel weniger vollständig zu entschlüsseln

vermöge als die Komplexität der eigenen Gedankenprozesse. Bei dieser das Ich über-

steigenden Welt handele es sich aber nicht einfach um ein transzendentes »An-sich-

sein« von Welt und Ideen, wie der Realismus behauptete. Denn »in Descartes’ Rück-

gang von Dingen und Ideen aufs Ich« bleibe ein »unveräußerlich Wahres«. »Selbst die

Erfahrung transzendenter Dinge wäre nicht möglich, trüge und fände ich nicht schon

ihren Entwurf in mir.«72 Bereits an dieser Passage lässt sich erkennen, dass viele von

Husserls Themenstellungen auch bei Merleau-Ponty wieder erscheinen: Da ist zum ei-

nen die Frage nach dem eigenen Bewusstsein und damit verbunden die Beschäftigung

mit der Philosophie Descartes’, die ja auch für Husserl eine gewichtige Rolle spielt; und

zum anderen wird auch hier auf die Bezogenheit von erfahrener äußerer Welt und er-

fahrendem innerem Bewusstsein verwiesen, was Husserl als »intentionale« Erfahrung

der Welt beschreibt.

Von entscheidender Bedeutung ist für Merleau-Ponty die Rolle des Leibes bei der

Wahrnehmung derWelt: In der Leiblichkeit eröffnet sich fürMerleau-Ponty eine »dritte

Dimension«, »in der sich die Extreme des Objektivismus und Subjektivismus auflösen,

ohne dass ihre berechtigten Belange preisgegeben werden«73. Im menschlichen Körper

finden »Dualismen von Subjekt versus Objekt und Innen versus Außen«74 zueinander

bzw. fallen »Strukturen« der Autonomie und Abhängigkeit ineinander. In der Frühpha-

se seines Werks untersucht Merleau-Ponty vor allem die »Struktur des Verhaltens« (so

der gleichnamige Titel seines ersten Hauptwerks)75 und des Bewusstseins. Auch das

Bewusstsein ist nicht rein vorgegeben, sondern es gibt schon immer »Strukturen des

Bewusstseins« – insofern Strukturen im Bewusstsein explizit werden, ist aber auch ein

»Bewusstsein von Strukturen« möglich.76 Waldenfels schreibt:

»Mit den Strukturen und Gestalten des Verhaltens eröffnet sich erstmals die gesuchte

dritte Dimension. Struktur und Gestalt sind weder Ding, d.h. Produkt einer intellektu-

ellen Synthese, sie verkörpern vielmehr die ursprünglicheOrganisationderWirklichkeit

selber. Dementsprechend ist auch das Verhaltenweder bloßes Ding, nämlich ein Kom-

plex von Körpermechanismen, noch bloßes Bewusstsein, nämlich geistige Tätigkeit,

sondern es bedeutet zunächst einen Prozess der Selbstorganisation, der sich spontan

vollzieht. In diesem Zusammenhang ist auch von Ambiguität die Rede.«77

72 Maurice Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung (= Phänomenologisch-psychologi-

sche Forschungen, Band 7), Berlin: De Gruyter 1966, S. 421.

73 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 150.

74 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 177.

75 Maurice Merleau-Ponty: Die Struktur des Verhaltens (= Phänomenologisch-psychologische For-

schungen, Band 13), Berlin, New York: De Gruyter 1976.

76 Vgl. B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 157.

77 Ebd., S. 155.

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


188 Fremdheitserfahrung und Othering

Der Begriff der »Ambiguität« gewinnt für Merleau-Ponty im Laufe seines Werks eine

immer zentralere Rolle. Als schlechte Ambiguität bezeichnet Merleau-Ponty diejenige,

die man einfach über sich ergehen lässt, als gute Ambiguität eine solche, die in ihrer

Widersprüchlichkeit selbst zum Thema wird.78 Auch seine Leiblichkeit gibt dem Men-

schen auf, sich mit seiner Vieldeutigkeit auseinanderzusetzen: Als Leib sind Menschen

weder Ding noch reines Bewusstsein, sie sehen und werden gesehen, werden berührt

und berühren.

Im Laufe seines philosophischen Schaffens unterstreicht Merleau-Ponty immer

stärker die Rolle des Leibes als Vollzugsort des wahrnehmenden Bewusstseins und

weitet dies schließlich zu einer Philosophie, die die alles verbindende »Leiblichkeit« der

Welt betont. Jeder Sinn, jedes Bewusstsein in ihr ist leiblich verankert. Dies bezeichnet

Merleau-Ponty immer wieder mit dem Begriff der »Inkarnation«: »[D]er Körper ist

die geronnene oder verallgemeinerte Existenz und die Existenz ist eine ständige

Inkarnation«.79 Waldenfels schreibt über Merleau-Ponty: »Der Leib bezeichnet fortan

die Sichtbarkeit und das Sichtbarwerden der Dinge selbst, einen Prozess also, an dem

Ich und die Andern partizipieren, sofern wir selbst zur Welt gehören«.80

Die Eingebundenheit des Ichs in leibliche und weltliche Strukturen öffnet bei

Merleau-Ponty einen Raum der Intersubjektivität, der bei Husserl noch verschlossen

blieb. Husserl möchte Weltwahrnehmung rein egologisch aus dem Bewusstsein des

Ichs herleiten, sodass eine Schlucht zu Bewusstseinen anderen Menschen aufreißt,

die kaum zu überwinden ist – folgt schließlich doch aus jedem Bewusstsein eine je

individuelle Wahrnehmung der Welt, die sich logisch kaum auf ein gemeinsamesWelt-

bewusstsein aller »Bewusstseine« zurückführen lässt. Bei Merleau-Ponty ist jedoch die

eigene Welt immer schon eine geteilte Welt, und der eigene Leib immer schon ein mit

anderen geteilter Körper. Diesen Zustand bezeichnet Merleau-Ponty als »zwischenleib-

liches Sein (intercorporéité)«81 bzw. als gemeinsam geteilte »Mitwelt (intermonde)«82.

Der Leib ist Medium der eigenen Wahrnehmung, zugleich wird der Mensch in »Ge-

stalt« seines Leibes von anderen wahrgenommen. »Die wahrgenommeneWelt ist keine

abgeschlossene Privatwelt; sie ist eine immer schon mit Anderen geteilte und offene

Welt. Auch der eigene Leib ist nicht ein Bereich verborgener Intimität, sondern ein

Zwischenleib, der imMedium des Fleisches der Welt und den anderen zugänglich ist.«83

Ein reines Für-sich-sein wäre nur möglich, »wenn es jemand gelänge, stillschwei-

gend seine eigene Existenz zu konstatieren, ohne irgendetwas zu sein oder irgend-

etwas zu tun; doch das ist unmöglich, denn existieren heißt Zur-Welt-Sein«.84 Wie

in einem »Chiasma«85 sind Leib und der Raum der Welt miteinander verwoben. Aus

78 Vgl. ebd., S. 174-178.

79 Im Original: »…le corps est l’existence figée ou généralisée et l’existence une incarnation perpétu-

elle«, variierte Übersetzung: M. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 199.

80 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 200.

81 Maurice Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare. Gefolgt von Arbeitsnotizen (= Über-

gänge, Band 13), München: Fink 1986, S. 187.

82 M. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 408.

83 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 185.

84 M. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 413.

85 M. Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


189

der Räumlichkeit des Leibes erwächst ein Bewusstsein für den den Leib umgebenden

Raum, durch ihren räumlichen Leib werden Menschen von anderen Menschen wahr-

genommen. Kaspari schreibt: »Der Leib, den Husserl transzendental umgehen wollte,

dessen Schatten er aber nie ausweichen konnte, steht bei Merleau-Ponty mitten in den

Brüchen, die Husserls Philosophie aufgebracht hat.«86

Besonders in seinem Spätwerk deutet Merleau-Ponty Husserls intentionalen An-

satz so neu aus. Sieht Husserl noch das transzendentale Bewusstsein als Urgrund der

Weltwahrnehmung, ist es bei Merleau-Ponty der leibliche Körper, der immer schon ei-

ne Perspektivität voraussetzt. Jedes Sehen ist zugleich ein Nichtsehen.87 »Das Fleisch

eröffnet einen Zugang zum Unsichtbaren am Sichtbaren, der zugleich eine allgemeine,

perspektivlose Zugänglichkeit verschließt. Die Wahrnehmung bleibt an die Perspektive

des Leibes gebunden.«88

Die Strukturen, in die das eigene Ich eingebunden ist, können jedoch so übermäch-

tig werden, dass das »eigene« Ich gleichsam nicht mehr das Eigene ist. Die Eingebun-

denheit in die leiblichen Strukturen hat bisweilen eine Fremdheit zur Folge,mit der das

Bewusstsein der »eigenen« leiblichen Existenz gegenübersteht. Auch der selbstreflek-

tierende Blick auf das »Ich« ist bestimmt durch vielfältige Strukturen des Sehens. Ich

ist ein οὒτις, ein Niemand, schreibt Merleau-Ponty in Anspielung auf Homers Odys-

see.89 Merleau-Ponty geht jedoch nicht so weit wie die Strukturalisten und späteren

Poststrukturalisten, Strukturen als so umfassend zu verstehen, dass sie das mensch-

liche Subjekt in Einzelstrukturen auflösen, obwohl sich auch schon bei Merleau-Ponty

zahlreiche Anklänge an die seinerzeit stärker werdende philosophische Strömung des

Strukturalismus finden.

Jeder Blick auf das »Sichtbare«, so Merleau-Ponty in seinem Spätwerk, verbirgt zu-

gleich das »Unsichtbare«, das hinter nicht-gesehenen Blicken verschwindet, eine Ge-

samtschau ist niemals möglich. Vieles erinnert hier an die ontologische Differenz von

Seiendem und Sein bei Heidegger, ohne dass es zu einer »völligen Deckung« kommt:

»Das Sein ist im Seienden gegenwärtig, die Differenz von Ontologischem und Onti-

schem ist keine absolute«90.

Merleau-Ponty zeigt auf, dass das Ich in fremde Strukturen eingebunden ist, aus

denen es erst werdend hervorgeht. Von einer monadischen »Reinheit« des Ichs kann

und will Merleau-Ponty nicht mehr sprechen, was viele Aporien Husserls in Bezug auf

die Intersubjektivität auflöst, aber zugleich neue Probleme schafft. Das leibliche Ich bei

Merleau-Ponty hat durch seine »Zwischenleiblichkeit« einen inkarnierten Bezug zum

Anderen und Fremden, aber ein autarkes Subjekt ist es nicht. Diese widersprüchliche,

ambige Beziehung zwischen Fremdem und eigenem Ich wird vorliegende Studie an

vielen Stellen, besonders in der Rezeption durch Waldenfels, weiter beschäftigen.

86 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 177.

87 Vgl. B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 201.

88 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 185.

89 Vgl. B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 199.

90 Ebd., S. 203.

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


190 Fremdheitserfahrung und Othering

3.3 Emmanuel Lévinas: Unerreichbare Transzendenz des Anderen

Emmanuel Lévinas91 beschäftigt sich sehr tiefgehend mit dem Problem, das im Kapi-

tel über Husserls Phänomenologie deutlich wurde: mit der problematischen Idee, das

Nicht-Eigene nur als Modifikation des Eigenen zu betrachten. Vor diesemHintergrund

radikalisiert Lévinas den Begriff der Andersheit und zeigt, dass in jedem Anderem zu-

gleich etwas unerreichbar Fremdes verborgen ist. 1961 veröffentlicht er eines seiner

Hauptwerke »Totalität und Unendlichkeit«. Hier entfaltet er den Gedanken einer un-

endlichen Andersheit, die die »Totalität« des Seins übersteigt und sich ihr entzieht. So

hält in die Phänomenologie die Philosophie einer radikalen Transzendenz des Ande-

ren Einzug, die prägend für Lévinas’ Werk wird. Diese Perspektive »erweitert« so das

phänomenologische Denken um eine »Tiefendimension«92.

Zuvor schon trug Lévinas, wie unter Kapitel IV.2 erwähnt, maßgeblich dazu bei,

die Philosophie der Phänomenologie in Frankreich zu verankern (u.a. indem er sich

an der Übersetzung von Husserls »Cartesianischen Meditationen« beteiligte).93 Seine

ersten Werke sind kritische Auseinandersetzungen mit der Philosophie Husserls und

Heideggers. »Es ist kein Zufall, dass der Titel des Frühwerks ›Vom Sein zum Seienden‹

(1947) eine Umkehrung der von Heidegger geforderten Blickrichtung beinhaltet.«94 Das

Sein ist für Lévinas nicht der Zielpunkt einer philosophischen Weltdeutung wie für

91 Hierwird als einführende Literatur vor allemzitiert: B.Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich.

Weitere Einführungen sind z.B.: Werner Stegmaier: Emmanuel Levinas zur Einführung, Hamburg:

Junius 2009; Bernhard H. F. Taureck: Emmanuel Lévinas zur Einführung, Hamburg: Junius 2006.

Auf die religionspädagogische und theologische Literatur zu Lévinas wurde schon in Kap. IV.1 ver-

wiesen.

92 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 263.

93 Vgl. ebd., S. 35.

94 Ebd., S. 220. Zur Philosophie Heideggers müssen hier einige Schlaglichter genügen: Was Heideg-

ger, »wie er sich selbst ausdrückt, wie ein Zauber an Husserl fesselte, das war ähnlich wie bei des-

sen frühen Schülern der Durchbruch zu den Sachen selbst […]. Gleichzeitig stieß er sich daran, dass

Husserl die Sachbezüge am Ende doch wieder auf ein transzendentales Bewusstsein zurückführ-

te.« (B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 48f.). Zentral für Heideggers Philoso-

phie ist die Suche nach dem »Sein« – er macht die »Krise« der europäischen Philosophie an ihrer

»Seinsvergessenheit« fest: Sie habe sich nur an den materiellen Wesenheiten des »Seienden« ori-

entiert, aber außer Acht gelassen, dass Dinge stets in einer Beziehung auf andere Dinge gerichtet

sind, und vor allem in einem zeitlichen Zusammenhang stehen (so vor allem in seinemHauptwerk

»Sein und Zeit«). Dieser größere Verstehenshorizont der Dinge, der sich ergibt, wenn man ihren

zeitlichen Bezugsrahmen und Beziehungskontext miteinbezieht, ist das »Sein«. Die Deutung des

Seins ist das Ziel einer hermeneutischen Phänomenologie, wie Heidegger sie selbst nennt. Seien-

des ist nur über seinen Bezug zum Sein verstehbar, doch das Sein ist dennoch nur rein präsentisch

im Seienden erfahrbar, ohne jedoch selbst »Seiendes« zu sein. Durch diese Differenz entzieht sich

das Sein letztlich jedem Zugriff: Die Frage nach dem Sein führt stets auf etwas Seiendes zurück.

»Wahrheit«, die bei Husserl noch als allmähliche Angleichung an das Wesen der Sache gedacht

wird, »verwandelt sich in ein Doppelspiel von Entbergung und Verbergung«. Das »Sein, das sich

in der ontologischen Differenz vom Seienden abhebt, lässt Seiendes sichtbar werden, indem es

sich selbst jedem Zugriff entzieht.« (B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 51). Zur

weiteren Einführung in Heideggers Philosophie vgl. z.B. Günter Figal: Martin Heidegger zur Ein-

führung, Hamburg: Junius 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


191

Heidegger, sondern ein bloßes »Es gibt«. Dieser monotonen Abfolge von »Es gibt«-

Momenten95 steht das Subjekt mit Schrecken gegenüber. Alles Existierende muss sich

zum ziellosen Sein immer wieder neu verhalten – erst dadurch erwächst Bewusstsein

und Zeitlichkeit, entsteht letztlich das Sinnvolle und Gute. Großen fundamentalonto-

logischen Weltentwürfen, wie sie Heidegger anstrebt, steht Lévinas auch aus seiner

privaten Erfahrung heraus skeptisch gegenüber. Als nach Frankreich ausgewanderter

Jude muss Lévinas erleben, wie seine gesamte litauische Familie im Holocaust stirbt,

aber auch die Machthaber in Frankreich mit der neuen totalitären Ordnung sympa-

thisieren.96 Die philosophisch-ontologische Suche nach dem Sein, die etwa Heidegger

anstrebt, steht solchen politischen Entwicklungen machtlos gegenüber, wie es auch ein

Zitat von Theodor Adorno verdeutlicht: Die »Ontologisierung der Geschichte« gestatte

es, »der unbesehenen geschichtlichen Macht Seinsmächtigkeit zuzusprechen und da-

mit die Unterordnung unter historische Situationen zu rechtfertigen, als werde sie vom

Sein selbst geboten.«97

Diese Skepsis gegenüber ontologischen Universalwürfen verstärkt sich mit dem Er-

scheinen von »Totalität und Unendlichkeit«. Nicht mehr der Schrecken gegenüber dem

»Übel des Seins« steht hier im Vordergrund, sondern vielmehr wird die Ablehnung der

Ontologie anders begründet: Der Grundirrtum aller abendländischen Seinslehren ist

Lévinas zufolge, dass sie Sein stets als »Totalität« auffassen.98 Dadurch verlieren sie je-

doch den Blick für echte Transzendenz, sowohl des »menschlichen« als auch des »gött-

lichen Anderen«. Lévinas sucht nachMöglichkeiten, wie man über das Andere sprechen

kann, ohne es wie Husserl als »Alter ego« aus dem Eigenen herzuleiten oder es ander-

seits als bloßen »Gegensatz« zum Eigenen zu verstehen. Beide Ansätze verstehen das

Wesen des Anderen aus einem eigenen Bezugsrahmen heraus, aus einem subjektiv-

egoistischen Impetus, der Wesen und Positionalität des Anderen in seiner Gänze zu er-

gründen versucht. Ein solcher Versuch, das Andere zu verstehen, erhebt letztlich einen

totalen Anspruch, indem er sowohl das Eigene als auch das Andere in ihrem Verhältnis

zueinander beschreibt, und sich damit zugleich eine Beurteilungsposition zuschreibt,

die solche letztlichen Urteile fällen kann. Ein Endpunkt jener Festschreibung des Ande-

ren ist die »Totalität des Krieges«99. Der Krieg ruft eine »Ordnung ins Leben, der sich

niemand entziehen kann«.100

»Wie aber kann das Selbe, das als Egoismus auftritt, eine Beziehung mit dem An-

deren eingehen, ohne es zugleich seiner Andersheit zu berauben?«101 Die Antwort liegt

für Lévinas darin, das Andere als ein »Eschaton« zu begreifen, das sich allen eigenen

Beurteilungsmaßstäben entzieht. Es spricht nur durch ein »Antlitz (visage)« zum ei-

genen Subjekt, liegt aber konsequent außerhalb des eigenen Machtbereichs. Um über

95 Vgl. B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 221.

96 Vgl. ebd., S. 218ff.

97 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1966, S. 133.

98 Vgl. B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 221.

99 E. Lévinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, S. 19-34.

100 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 222.

101 E. Lévinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, S. 43.

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


192 Fremdheitserfahrung und Othering

das Andere zu sprechen, ist daher ein »eschatologisches Sprechen« nötig, das religiö-

sen Sprachformen über Transzendenz sehr nahe kommt: Es ist ein Sprechen über das

Andere, im Wissen darum, dass immanente Verständniskriterien (wie eine überdau-

ernde Räumlichkeit oder Zeitlichkeit) nicht mehr greifen. Die Utopie, die Lévinas der

»Totalität des Kriegs« entgegensetzt, ist eine »Eschatologie des Friedens«, die auf ei-

nen Zustand des Friedens hinführt, der sich freilich jenseits »all unserer temporalen

Horizonte«102 entfaltet.

Im Aufsatz »Die Spur des Anderen« (1963) verdichtet Lévinas die Entzogenheit des

Anderen im Bild der Spur, die vor allem den zeitlichen Vorsprung betont, mit dem sich

das Andere durch die eigenen Ordnungen zieht und sich so entzieht:

»Die Spur als Spur führt nicht nur zur Vergangenheit, sondern ist das Übergehen selbst

zu einer Vergangenheit, die entfernter ist als alle Vergangenheit und als alle Zukunft,

welche noch zu meiner Zeit gehörten, zur Vergangenheit des Anderen, in der sich die

Ewigkeit abzeichnet – absolute Vergangenheit, die alle Zeiten eint. […] Aber das Antlitz

leuchtet in der Spur des Anderen: Was in ihr sich darbietet, ist auf demWege, sich von

meinem Leben abzulösen und sucht mich heim als ein solches, das schon absolviert

ist. Jemand ist schon vorübergegangen. Seine Spur bedeutet nicht sein Gegangensein –

wie sie nicht seine Arbeit oder seinen Genuss in der Welt bedeutet; sie ist die Verwir-

rung selbst, die sich mit nicht zurückweisbarem Ernst eindrückt (man möchte sagen,

eingraviert).«103

In einem absoluten Sinne entzieht sich auf diese Weise auch Gott dem menschlichen

Bilde, so Lévinas. Das folgende Zitat wendet sich subtil gegen die Husserl’sche Vorstel-

lung vom transzendentalen Eidos Ego, von dem alle Ichs dieser Welt nur Ähnlichkeits-

bilder sind:

»Der Gott, der vorbeigegangen ist, ist nicht das Urbild, von dem das Antlitz das Ab-

bild wäre. Nach dem Bilde Gottes sein heißt nicht, Ikone Gottes sein, sondern sich in

seiner Spur befinden. Der geoffenbarte Gott unserer jüdisch-christlichen Spiritualität

bewahrt die ganze Unendlichkeit seiner Abwesenheit, die in der personalen Ordnung

selbst ist. Er zeigt sich nur in seiner Spur, wie in Kapitel 33 des Exodus. Zu ihmhingehen

heißt nicht, dieser Spur, die kein Zeichen ist, folgen, sondern auf die Andern zugehen,

die sich in der Spur halten.«104

Die »Beziehung zwischenMensch und Gott« schreibtWaldenfels über Lévinas »gilt ihm

als eine Beziehung zwischen zwei Freiheiten. Zwei Freiheiten sind jedoch nur denkbar,

wenn sie selbstständig und getrennt existieren. Es ist darum durchaus konsequent,

wenn Levinas sie zunächst in derselben philosophischen Sprache beschreibt.«105 Lé-

vinas beschreibt so eine weitere Gemeinsamkeit, die das menschliche und göttliche

Unendlich-anders-sein verbindet: Es ist nicht einfach das Andere, sondern unendlich

102 Vgl. B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 238.

103 Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphi-

losophie, Freiburg i.Br., München: K. Alber 1983, 234f.

104 Ebd., S. 235.

105 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 226.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


193

anders als Person. Aus diesem Grund kann Lévinas vom Anderen nicht wie vom es einer

Sache sprechen, aber auch nicht vom Du (wie es etwa Martin Buber tun würde), wel-

ches sich in einer gleichberechtigten Gesprächssituation mit dem Ich befindet. Der*die

Andere ist »ille«, zwar Person, aber auch sprachlich auf Abstand und entzogen. Diese

besondere Art der Abwesenheit umschreibt Lévinas mit einem Neologismus als »Illei-

tät« des Anderen.106

Die »unaufholbare Verspätung«, mit der das Ich dem*der Anderen begegnet, be-

gründet für Lévinas einen ethischen Anspruch. Egal wie sehr das egoistische Ich ver-

sucht, Andere seinem eigenen Weltverständnis zu unterwerfen, stets wird der*die An-

dere schon zuvor da gewesen sein und unterläuft auf diese Weise jeden subjektiven To-

talanspruch. Die Spur ist nicht ein Zeichen, das sich einfach in die eigene Welt einord-

nen ließe. Sie ist Verwirrung der subjektiven Ordnung, ein uneinholbarerer Anspruch

an das Eigene, hinter dem sich eine große Leere auftut. »Ich öffnete … er war ent-

schwunden«, zitiert Lévinas das Hohelied 5,6: »Meine Anwesenheit entspricht nicht der

äußersten Dringlichkeit der Vorladung. Ich bin angeklagt, weil ich zu spät gekommen

bin.«107 Mit solchen Sätzen umreißt Lévinas’ zweites großes Werk: »Jenseits des Seins

oder anders als Sein geschieht« (1978) eine radikale Ethik, die sich schon zuvor abzeich-

net, aber als kennzeichnend für die dritte Phase in Lévinas’ Philosophie gesehen werden

kann. Lévinas versteht nun »Ethik als Erste Philosophie«, woraus die »äußersten Kon-

sequenzen« gezogen werden.108

Schon der bemerkenswerte Titel »Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht«

(frz. »Autrement qu’être ou au-delà de l’essence«) zeigt an, dass auch in diesem Werk

eine Transzendenz im Zentrum steht, die über das bloße Sein des Seins hinausgeht.

Sein ist für Lévinas zuerst ein »es gibt«, ein gestaltloses, anonymes Seinsgeschehen,

das sich einfach ereignet: »Es regnet« oder »Es ist heiß« – vor allem aber ist es ohne

»jede ethische Bedeutung« und damit letztlich sinnlos.109 Alles Seiende verhält sich

zum Sein in einer bestimmten Weise: im »inter-esse«. Dieses Inter-esse der Seienden

deutet nun Lévinas auf eine eigene Weise. Es ist weniger geistige Teilnahme darunter

zu verstehen, als vielmehr, der Bedeutung des frz. Wortes »intéressement« folgend,

Gewinnstreben und ein Sich-im-Sein-behaupten.110 Im Inter-esse versucht das Seiende

sich das Sein nutzbar zu machen, zu seinem eigenen Vorteil und auf Kosten anderer.

Gleichzeitig bleibt es damit aber im Sein gebunden. »Anders als sein« bedeutet damit

also nicht »nichtsein«111, sondern es bedeutet für Lévinas, sich dem Wesen des Inter-

esse zu entziehen, das rein auf den egoistischen Nutzen ausgerichtet ist:

»Dass das so aufgefasste ›Wesen‹ mit Heideggers Seinsdenken nicht mehr viel gemein

hat, ist evident. Die ›essence‹ muss als ein Denkmodell betrachtet werden, das Levinas

106 E. Lévinas: Die Spur des Anderen, S. 235; vgl. auch B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich,

S. 258.

107 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i.Br., München: K.

Alber 1992, S. 199.

108 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 222.

109 Vgl. ebd., S. 240.

110 E. Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, S. 26, vgl. vor allem Fußnote d.

111 Ebd., S. 24.

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


194 Fremdheitserfahrung und Othering

entworfen hat. Doch ist es keineswegs Produkt seiner Phantasie. Es lässt sich nicht

leugnen, dass in diesem Modell charakteristische Züge von mancherlei abendländi-

schen Seinslehren vereinigt sind und dass Levinas’ Kritik an der ontologischen Philo-

sophie durchaus ernst genommen werden muss.«112

Lévinas setzt dem eine Ethik entgegen, in der das Seiende sich selbst zurücknimmt und

anderes Seiendes aus sich selbst hervortreten lässt. Diese Ethik findet ihren Grund im

Sprechen als solches. Anders als das Denken ist das Sagen etwas, das Andere immer

schon voraussetzt (ähnlich wie bei Merleau-Ponty der eigene leibliche Körper immer

schon von Anderen wahrgenommen wird). Im Sagen ver-äußert sich das Eigene gewis-

sermaßen und richtet sich an Andere, die das Sagen als Gesagtes aufnehmen. Immer

steckt im Sagen ein Überschuss, es ist »unendlich«mehr als das, auf was es in der Inter-

pretation auf das Gesagte festgesetzt wird.Der*die Sprechendemuss darauf vertrauen,

dass sein Sagen in seinem Sinne aufgenommen wird. Für Lévinas erwächst daraus ei-

ne ethische Aufgabe, die im Gegensatz zum egoistischen Interesse steht: Das Eigene

muss im Gesagten nach dem Sagen der Anderen suchen. Lévinas nennt diese Aufgabe

»Reduktion«.113

»Das Ich, von dem Levinas spricht, ist offenbar nicht das selbstherrliche ›ego‹ des

›ego cogito‹. Es ist sein Gegenteil. An die Stelle der berühmten Selbstsetzung des Ich

tritt eine Absetzung des Ich.«114 Das Ich ist in seiner ganzen leiblichen Existenz immer

schon auf Andere verwiesen und muss diese Existenz, ohne dass es sich jemals dazu

freiwillig bereit erklärt hätte, geduldig ertragen.

»Die Passivität des Leibes, die schon bei Husserl und Merleau-Ponty eine Rolle spielt,

wird zur patience, die sich als ›Geduld des Lebens‹ in der Mühsal von Müdigkeit, Ar-

beitsanstrengung, Schmerz und Altern bekundet, aber auch in ethischen Formen des

Opfers, der Stellvertretung, der Bürgschaft für den Anderen, die jeder Initiative vor-

ausgehen.«115

Das Ich wird auf diese Weise in eine Welt hineingeboren, in der Taten begangen wur-

den, die das Ich nicht begangen hat, in der die Ansprüche des Anderen nur noch als

verwirrende Spur zurückbleiben: »Als Spur seiner selbst, als Spur in der Spur des Ver-

lassens, ohne dass jemals die Zweideutigkeit sich auflöst, nimmt es [das Gesicht des

Nächsten] das Subjekt in Beschlag, ohne in eine Korrelation mit ihm einzugehen, ohne

mir in einem Bewusstsein gleichzuwerden – indem es mir, bevor es erscheint, gebie-

tet«.116 Für Lévinas liegt das ethische Gebot in der »Stellvertretung«117, in der das Ich

die Ansprüche derer vertritt, die sich nicht selbst vertreten können, und indem es für

die Missetaten anderer stellvertretend büßt. Für Lévinas ist eine solche Haltung die

Grundbedingung für alle Solidarität und Sozialität, selbst eine kleine Geste der Rück-

sichtnahme entspringt erst dieser Haltung. Aber es gibt nicht nur das Ich und den

112 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 240f.

113 Ebd., S. 252.

114 Ebd., S. 243.

115 B. Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, S. 66.

116 E. Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, S. 211.

117 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


195

Anderen, sondern es gibt auch den »Dritten«, der mit dem Anderen in einer eigenen

Beziehung steht, bei der die eigene Verantwortung endet. Zusammen mit seiner je ei-

genen Beziehung zum Anderen und zumDritten, wie auch zu allen Anderen,mit denen

das Ich in Beziehung steht, begründet sich daraus ein gesellschaftliches Netz an Ver-

antwortlichkeit, in dem auch das eigene Ich Gerechtigkeit erfahren wird.118

Mit einemmonadischen Ich wie bei Husserl, das in sich denMakrokosmos derWelt

zu repräsentieren vermag, hat die Betonung einer unendlichen Transzendenz des An-

deren, angesichts derer jegliche Repräsentation nicht genügen kann, wenig gemein.119

Trotz aller Überschreitung der ursprünglichen phänomenologischen Gedankenwelten

bleibt Lévinas der phänomenologischen Sprache und Denkart verbunden. Mit Husserl

verbindet Lévinas, dass seine Philosophie stets eine »Verteidigung der Subjektivität«120

darstellt. Vor allem aber sucht Lévinas wie andere Phänomenologen nach dem »verbor-

genen Ursprung«121 dessen, was gegeben ist. Dies teilt er mit Husserl, der aber weniger

ausgearbeitete Theorien im Blick hat als vielmehr den »Ursprungssinn der Logik«, aus

der die Theorien in der Lebenswelt erwachsen. »Auf analoge Weise könnte man sagen,

dass Levinas sich nicht mit der Moral als einem System von Geboten und Verboten

beschäftigt, sondern mit dem Erwachen des ethischen Bewusstseins dank der an-ar-

chischen Verantwortung des Selben für den Anderen.«122

Es ist leicht nachvollziehbar, dass Lévinas’ Philosophie der Entzogenheit des Ande-

ren für vorliegende Studie eine herausragende Bedeutung hat. Lévinas reflektiert sehr

kritisch die Möglichkeiten, vom Anderen zu sprechen. Die Sprachräume des und über

den unendlich Anderen können sehr klein werden. Dies wird insbesondere dann viru-

lent, wenn Gayatri Spivak, wie in Kapitel VI.3 dargestellt, die Möglichkeiten reflektiert,

die das (subalterne) Andere/Fremde hat, für sich selbst zu sprechen. Lévinas Ethik der

Verantwortung und Stellvertretung für den Anderen bekommt hier neues Gewicht –

und wird in Kapitel VI.3 auf seine Möglichkeiten hin untersucht werden.

3.4 Bernhard Waldenfels: Antworten auf den Anspruch des Fremden

Als Phänomenologe und profunder Kenner der deutschen und französischen Philoso-

phie führt BernhardWaldenfels123 viele Linien, die Husserl, Merleau-Ponty und Lé-

118 Vgl. ebd., S. 253f.

119 Vgl. ebd., S. 255.

120 E. Lévinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, S. 27.

121 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 261.

122 Ebd.

123 Zu Bernhard Waldenfels existiert bislang nur wenig Einführungsliteratur, vgl. Martin Huth: Re-

sponsive Phänomenologie. Ein Gang durch die Philosophie von Bernhard Waldenfels, Frankfurt,

M.: Lang 2008; Matthias Fischer/Hans-Dieter Gondek/Burkhard Liebsch (Hg.): Vernunft im Zei-

chen des Fremden. Zur Philosophie von BernhardWaldenfels, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001; vgl.

auch Y. Nakamura: Xenosophie. Einige einführende Literatur entstammt auch dem theologischen

Bereich, vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde; Thomas Wabel: Die nahe ferne Kirche. Stu-

dien zu einer protestantischen Ekklesiologie in kulturhermeneutischer Perspektive (= Religion in

philosophy and theology, Band 50), Tübingen: Mohr Siebeck 2010.

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


196 Fremdheitserfahrung und Othering

vinas aufzeigen, in seinemWerk zusammen. ZentralesThema seiner Philosophie ist die

Herausforderung durch das Fremde. Die kontextuellen Klärungen des Topos Fremdheit

in vorliegender Studie stützen sichmaßgeblich auf die Vorarbeiten vonWaldenfels (vgl.

bes. Kap. II.2 u. II.3). Waldenfels widmet sich dem Fremden ganz explizit in zahlrei-

chenWerken u.a. in einer mehrbändigen Phänomenologie des Fremden (1997-1999), die

verschiedene Topoi des Fremden untersucht. Für vorliegende Studie sind seine Theo-

rien besonders gewinnbringend, da Waldenfels den von Merleau-Ponty beschrittenen

Weg einer »strukturale[n] Phänomenologie«124 weiterverfolgt und auch die Ordnungs-

theorien von Foucault (und Niklas Luhmann) miteinbezieht. Da Waldenfels in diesem

Zusammenhang in Kapitel V ausführlicher behandelt wird, liegt hier der Schwerpunkt

auf seinen Ausführungen zu Fremdheitserfahrungen und seiner Theorie der Antwort-

lichkeit. Vor dem Hintergrund der vorangegangenen Kapitel lassen sich Waldenfels’

Klärungen besser verstehen. In Kapitel V wird das Konzept der Antwortlichkeit erneut

unter der Berücksichtigung des Ordnungsaspektes aufgegriffen.

Nach dialogphilosophischen Anfängen125, die Waldenfels später zum Teil revo-

ziert126, kristallisiert sich eine zentrale Frage seiner Philosophie heraus: Wie lässt

sich vom Fremden sprechen, ohne es seiner Fremdheit zu berauben? »Spricht man

über Fremdes«, so Waldenfels, »hat man es bereits auf gewisse Weise verstanden und

kategorial eingeordnet.«127 Wie lässt sich also der »Überschuss« des Anderen/Fremden

würdigen, von dem schon Lévinas spricht, sein widerständiger Anspruch ernstneh-

men, wie lässt sich auf seine Bedürfnisse eingehen, ohne sie zu vereindeutigen, zu

marginalisieren oder sie sich anzueignen?

Seine Untersuchungen von Fremdheit verknüpftWaldenfels immer wiedermit dem

bereits angeführtenHusserl-Zitat, in dem dieser Fremdes als »bewährte Zugänglichkeit

des original Unzugänglichen« definiert (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 37).128 Waldenfels be-

tont so die Paradoxie von Fremdheitserfahrungen, die sich dadurch auszeichnen, dass

das Erfahrene unzugänglich bleibt, doch die Erfahrung selbst einen unmittelbaren Ein-

druck hinterlässt. Gleichzeitig grenzt sich Waldenfels klar von Husserls Bewusstseins-

phänomenologie ab und hält die von ihm »ins Auge gefasste Konstitution des Frem-

den ›mit den Mitteln des mir Eigenen‹« für fragwürdig.129 Fremdes als Ausdruck eines

Alter ego zu begreifen (vgl. S. 181f.), das egologisch auf ein verbindendes allgemeines

Ich zurückgeführt werden kann, lehnt Waldenfels ab: »Radikalität des Fremden besagt

nicht, dass Fremdes ganz anders ist als das Eigene und Vertraute, es besagt aber sehr

wohl, dass es weder aus dem Eigenen hergeleitet noch ins Allgemeine aufgehoben wer-

den kann.«130 An Husserl kritisiert Waldenfels, dass dieser das Fremde rein egologisch

begreife, vor dem Hintergrund einer durchgängigen Vernunftordnung (vgl. Kap. IV.3,

124 SoBernhardWaldenfels imGesprächüberMerleau-Ponty, vgl. B.Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer:

»…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in Bewegung.«, S. 422.

125 Bernhard Waldenfels: Das Zwischenreich des Dialogs. Sozialphilosophische Untersuchungen in

Anschluss an Edmund Husserl (= Phaenomenologica, Band 41), Den Haag: Martinus Nijhoff 1971.

126 Bernhard Waldenfels: Antwortregister, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 15.

127 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomenologie braucht einen langen Atem, S. 1116.

128 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, S. 56.

129 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomenologie braucht einen langen Atem, S. 1115.

130 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


197

Fußnote 66). In der modernen Philosophie habe sich jedoch das Streben nach einer

universalen Vernunftordnung als aussichtslos erwiesen, was freilich die Herausforde-

rung durch das Fremde und die Sprachlosigkeit gegenüber seinen Erscheinungen noch

einmal verstärke.131

In seinen Studien stützt sich Waldenfels auf den Erfahrungsbegriff Husserls und

Merleau-Pontys, wie er schon oben dargestellt wurde:

Erfahrung bedeutet »einen Prozess, in dem sich Sinn bildet und artikuliert und in dem

die Dinge Struktur und Gestalt annehmen. Die Phänomenologie hat es, wie es bei

Merleau-Ponty heißt, mit einem Sinn in statu nascendi zu tun und nicht mit den Gege-

benheiten einer fertigen Welt. Das Erfahrungsgeschehen findet seine durchgehende

Struktur in dem,wasHusserl Intentionalität nennt [vgl. Kap. IV.3, Fußnote 17]. Abgelöst

vonden fragwürdigenVoraussetzungen einer Bewusstseinslehre und vonden allzu en-

gen Vorgaben einer Sprachanalyse bedeutet Intentionalität, dass uns etwas als etwas in

einem bestimmten Sinn, einer bestimmten Gestalt, Struktur oder Regelung erscheint.

Diese signifikative Differenz ist unhintergehbar; ein pures Etwas, das nicht als etwas

Bestimmtes gegeben und gemeint wäre, wäre ein Nichts, das sich jedem Blick und je-

der Rede entzöge. Die Phänomenologie gelangt einzig dann auf ihren Weg, wenn sie

in dem, was erscheint, die Art und Weise, wie es erscheint, und die Grenzen, in denen

es erscheint, mit bedenkt. Eine Phänomenologie der Erfahrung steht und fällt mit der

Voraussetzung, dass Sachverhalt und Zugangsart nicht voneinander zu trennen sind.

[Dies] besagt zugleich, dass etwas so und nicht anders erscheint, dass also bestimmte

Erfahrungsmöglichkeiten ausgesondert, andere ausgeschlossen sind.«132

Husserls Konzeption der Intentionalität entwickelt Waldenfels weiter zu einem eige-

nen Ansatz der Responsivität: »Die Konzeption der Responsivität, die wir im Auge haben,

lässt sich […] begreifen als Transformation der phänomenologischen Konzeption der In-

tentionalität, und dies unter Benutzung kommunikationstheoretischer Einsichten.«133

Wiewohl Waldenfels’ Ansatz von Husserls Figur der Intentionalität stark geprägt ist,

bestehen große Unterschiede: »Was die Intentionalität in besonderem Maße auszeich-

net, ist ihrWoraufhin, der Sinn, auf den sie ›abzielt‹ und den sie in Akten der Erfüllung

zu ›erzielen‹ versucht.«134 Wie erläutert, lässt sich jedoch mit dieser Zielrichtung, die

vom erfahrenden Ich ausgeht, Fremdes nicht fassen. Fremdes droht zur »Modifikation

des Eigenen« zu verkommen.135 Waldenfels grenzt Responsivität aber nicht nur vom

Konzept der Intentionalität, sondern auch von dem der Kommunikativität ab. Im Mit-

telpunkt dieser Konzeption steht nicht die Frage des »Woraufhin«, sondern die Frage

des »Wonach«. Viele kommunikative Theorien berufen »sich in erster Linie auf Regeln,

denen ein jedes sprachliche und außersprachliche Verhalten unterworfen ist, sofern es

131 B. Waldenfels: Phänomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 68; vgl. auch B. Waldenfels/

P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in Bewegung.«,

S. 433.

132 B. Waldenfels: Phänomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 68.

133 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 332.

134 Ebd., S. 329.

135 Ebd., S. 330.

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


198 Fremdheitserfahrung und Othering

den Anspruch auf Verständlichkeit bzw. auf Verständigung und allgemeine Gültigkeit

erhebt.«136 Damit werden kommunikative Prozesse vorwiegend von außen137 beschrie-

ben, die Frage »Wonach« fragt nach den »Normen, Regeln und Gesetzen, nach denen

das Reden und Handeln sich richtet«.138 Solche Außenbeschreibungen tendieren da-

zu, die Regeln der Kommunikation zu universalisieren. Fremdheitserfahrungen jedoch

wird durch solche »Universalisierungsbemühungen der Stachel genommen«.139 Kom-

munikation kann aber eben nicht nur neutral und nur von außen betrachtet werden,

sondern folgt stets einer bestimmten Perspektive, einer »Unumgänglichkeit undUnent-

rinnbarkeit des Selbst, das als solches nicht zur Wahl steht«140. Um die Positionalität

der Erfahrung, aber auch die Eigenständigkeit des Fremden würdigen zu können, kehrt

Waldenfels die Zielrichtung der Intentionalität in seinem responsiven Ansatz um: Aus

einemWoraufhin wird ein Woher: »Über das Fremde kann man nur sprechen, wenn man

zuvor schon vom Fremden her spricht. Und genau dies heißt antworten.«141 Waldenfels:

»Das, worauf ich antworte, ist kein Woraufhin einer Eigenbewegung« bzw. »Das, wor-

auf ich antworte, konstituiere ich nicht«.142

Deshalb betont Waldenfels immer wieder die »responsive Differenz«, die zwischen

demWas und demWorauf einer Antwort aufklafft.143Während dasWas (answer) durch

die antwortende Instanz selbst konstituiert wird, liegt das Worauf seiner Antwort (re-

sponse) außerhalb seiner Kontrolle. Gerade das macht nach Waldenfels Fremdes und

seine Ansprüche so unerreichbar: Der fremde Anspruch »erscheint wie ein toter Punkt

der Abwesenheit und Fremdheit in jeder Äußerung, die ich vernehme.«144 An dieser

Stelle ist deutlich der Einfluss der Philosophie Lévinas’ erkennbar, der sich in seinem

»Versuch über die Exteriorität« (vgl. Kap. II.2, Fußnote 10) gerade mit der Unmöglich-

keit befasst, Anderes/Fremdes innerhalb der eigenen Weltsicht zu erfassen. Demge-

mäß spricht Waldenfels auch von der »Unzulänglichkeit«145 bzw. von der »Nachträg-

lichkeit der Antwort«, die auf die Vorgängigkeit des fremden Anspruchs zu reagieren

versucht. Diese Gedanken sind nicht nur stark von Lévinas’ Philosophie, sondern auch

von Husserls Analysen der Zeitlichkeit geprägt.146 Gleichzeitig spricht Waldenfels auch

von der »Unausweichlichkeit und Gewaltsamkeit der Antwort«: »Wir können nicht nicht

antworten.«147 Die Unausweichlichkeit der Antwort gleicht einem behavioristischen

Reflex (response) – dieser Reflex, Erfahrung eigener Grenzen, ist schon Antwort auf

136 Ebd., S. 331.

137 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 435.

138 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 331.

139 Ebd., S. 332.

140 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, S. 119.

141 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomenologie braucht einen langen Atem, S. 1116.

142 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 330 u. 331.

143 Ebd., S. 242.

144 Ebd., S. 193.

145 Ebd., S. 348.

146 Ebd., S. 266.

147 Ebd., S. 357.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


199

Fremdes. Deshalb kann Waldenfels Antworten nicht mehr in »einem erbaulichen Sin-

ne« verstehen, wie in einigen Strömungen der »Dialogphilosophie«.148 Gewaltsam ist

die Antwort in mehrfacher Hinsicht. Die antwortenden Ordnungen reagieren auf das

beunruhigende Potential des Fremden, indem sie auf vielfacheWeise versuchen, es ein-

zuordnen, zu negieren oder anzueignen – und damit seinen Ansprüchen schon im An-

satz der Antwort Gewalt antun. Das Ich der Antwort sieht sich durch Fremdes dagegen

selbst in seiner Welterfahrung hinterfragt, wie ein »Stachel« (vgl. Kap. II.2, Fußnote 6)

verletzt Fremdes eigene Souveränitätsansprüche:

»Nehmenwir das Fremdedagegen als etwas, das nicht dingfest zumachen ist, nehmen

wir es als etwas, das uns heimsucht, indem es uns beunruhigt, verlockt, erschreckt, in-

dem es unsere Erwartungen übersteigt und sich unserem Zugriff entzieht, so bedeutet

dies, dass die Erfahrung des Fremden immer wieder auf unsere eigene Erfahrung zu-

rückschlägt und in ein Fremdwerden der Erfahrung übergeht.«149

Dieses Umschlagen von Selbsterfahrung in ein Fremdwerden der Erfahrung sieht Wal-

denfels schon im Kern der Husserl’schen Phänomenologie grundgelegt.150

Responsivität bedeutet nicht Interaktion zweier jeweils in sich geschlossener Ein-

heiten: das reine Eigene gegenüber dem reinen Fremden. Im Gegenteil geht Walden-

fels von vornherein von einer gegenseitigen Verflechtung151 eines pluralen Fremdenmit

dem pluralen Eigenen aus, von einem »Ineinander von Eigenem und Fremdem«152 bzw.

von einer »Vielstimmigkeit«153 der eigenen Antwort. Hier finden sich vielfältige Bezüge

zur Philosophie Merleau-Pontys.

In diesen vielfältigen Antworten auf Erfahrungen des Fremden sieht Waldenfels die

Grundlage für eine »responsive Rationalität« (vgl. Kap. V.3.3.2). Im Buch »Antwortre-

gister« (1994) charakterisiert Waldenfels sie mit folgenden Momenten: »Hiatus, Irrezi-

prozität, Asymmetrie, Diastase, Nachträglichkeit und Überschuss«.154 Sie fassen den

bisherigen Stand zu Waldenfels’ Phänomenologie des Eigenen und Fremden zusam-

men:

Zur asymmetrischen Beziehung, die das Fremde gegenüber dem Eigenen aufweist,

wurde in Kapitel II.2 schon einiges gesagt, ebenso zur Nachträglichkeit, mit der die Ant-

wort des Eigenen dem Fremden hinterherhinkt. Das, auf was das Eigene antwortet,

ist außerhalb seiner Kontrolle – insofern besteht zunächst stets ein Hiatus, ein »Gra-

ben, den es zu überspringen hat«. »Das Antworten ist ein Übersetzen vom Eigenen zum

Fremden, bevor es ein Übersetzen ins Eigene ist.«155 Das Antworten auf den fremden

Anspruch ist nicht einfach ein reziproker Austausch von Bedürfnissen, den man aus

148 Ebd., S. 14; vgl. auch B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomenologie braucht einen langen

Atem, S. 1117f.

149 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, S. 7f.

150 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 332.

151 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 458f.

152 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 419.

153 Ebd., S. 435.

154 Ebd., S. 16.

155 Ebd., S. 335.

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phänomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


200 Fremdheitserfahrung und Othering

der neutralen Position eines »Dritten« beobachtet: Irreziprozität besagt daher, »dass wir

antwortend nicht auf beiden Seiten des Grabens zugleich stehen.«156 Die Antwort auf

das Fremde ist ein Entflechtungsprozess, der aber zuvor die Verflechtung von Eigenem

und Fremden voraussetzt: Diastase bezeichnet »einen Differenzierungsprozess, in dem

das, was unterschieden wird, erst entsteht«.157 Schließlich bleibt als wesentliches Mo-

ment des Fremden die »Figur des Überschusses« – auch hier wird wieder der Einfluss

Lévinas’ deutlich:

»Das Ereignis des antwortenden Sagens, das sich nur dann in das Gesagte einbezie-

hen lässt, wenn man die responsive Differenz vergisst, bliebe auf ewig stumm, würde

sich nicht im Gesagten selbst das Sagen mit anzeigen, indem es die Ordnungen des

Gesagten durchquert und überschreitet […]. Nur ein solcher Überschuss des Außeror-

dentlichen im Ordentlichen erlaubt es, der totalen Klippe eines Alles oder Nichts aus

totaler Sagbarkeit oder totaler Unsagbarkeit zu entkommen.«158

Die Philosophie von Waldenfels widmet sich explizit dem theoretischen Problem des

Fremden und gelangt auf diese Weise zu tiefgehenden Einsichten, wenn sie nach dem

»Überschuss des Außerordentlichen im Ordentlichen« sucht. An vielen Stellen lässt sich dies

als Transformation der phänomenologischen Theorien Husserls, Merleau-Pontys und

Lévinas’ verstehen.Wie aber in obigem Zitat deutlich wird, nimmt auch der Ordnungs-

begriff eine zentrale Stellung in der Philosophie von Waldenfels ein. Er sagt in einem

Interview: »Viele lesen Antwortregister ohne [das Buch] Ordnung im Zwielicht.« Viele

»Grundperspektiven«, auf die er in seinem späteren Werk zurückkomme, seien jedoch

dort entwickelt worden.159 Vor demHintergrund seiner Ordnungstheorie gewinnen die

hier gezeigten Betrachtungen noch weiter an Tiefe und eröffnen neue Perspektiven auf

das Themenfeld Fremdheit, die auch für interreligiöse Lernansätze wichtig sind.

In Kapitel V werden deshalb Waldenfels’ Analysen des Phänomens Ordnung in Ver-

bindung mit den Ordnungstheorien von Michel Foucault und Niklas Luhmann darge-

stellt. Zuvor aber sollen die bisherigen Erkenntnisse des Kapitels IV zusammengeführt

werden und Potentiale, aber auch kritische Momente phänomenologischer Zugänge

zum Topos Fremdheit gewürdigt werden.

156 Ebd.

157 Ebd.

158 Ebd., S. 335f.

159 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 430.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Religionspädagogische Würdigung

Erfahren, wahrnehmen, Inkarnation im Leib, Modus des Antwortens, Zugänglichkeit

des Unzugänglichen – es müssen nur einige Grundbegriffe der Phänomenologie in den

Raum gestellt werden, um Assoziationen zum Feld der Religionspädagogik zu wecken.

Besonders die Werke von Lévinas, Merleau-Ponty und Husserl sind durchaus offen für

eine religiöse Sprache und theologische Ausdeutung. Auch Bernhard Waldenfels zeigt

inmanchen Kommentaren einige Offenheit für theologische Denkformen.1 Daher ist es

nicht überraschend, dass viele religionspädagogische Beiträge phänomenologische Per-

spektiven in den eigenen Ansatz integrieren. Es wurde schon auf zahlreiche Veröffent-

lichungen hingewiesen, die dies tun (vgl. Kap. III.12.5 u. IV.1). Folgende Bemerkungen

verstehen sich so als ein ergänzender Kommentar zu bereits bestehenden Beiträgen.

Für das Verständnis phänomenologischer Ansätze ist es zuerst wichtig zu beach-

ten, dass ihre Folgerungenmit bestimmten erkenntnistheoretischen Vorannahmen ver-

knüpft sind, für die Husserls Ansatz eine denkerische Grundlage schafft. Die Ansät-

ze von Merleau-Ponty, Lévinas und Waldenfels sind oftmals als eine Modifikation von

Husserls Phänomenologie zu verstehen, welche sich selbst unerwartet stark durch das

Thema des Fremden herausgefordert sah (vgl. Kap. IV.3.1). Phänomenologische Annä-

herungen an den Fremdheitsbegriff können besser verstandenwerden, indemnachvoll-

zogen wird, was die Existenz des Fremden für phänomenologische Erkenntnistheorien

in letzter Konsequenz bedeutet.

4.1 Husserls erkenntnistheoretisches Anliegen
und seine logischen Fehlschlüsse verstehen

Phänomenologisch inspirierte Zugänge eröffnen nicht nur neue Blickweisen auf das

Thema Fremdheit – die Auseinandersetzung mit den Grundlagen der von Husserl neu

begründeten Phänomenologie kann auch den Blick für mögliche Fallstricke schärfen,

die es beim Umgang mit dem Thema des Fremden zu beachten gilt. Husserl verfolg-

te mit seiner philosophischen Methode eine bestimmte erkenntnistheoretische Ziel-

1 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 247ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


202 Fremdheitserfahrung und Othering

setzung: Auf der Grundlage der eigenen, unhintergehbar subjektiven Welterfahrung

des Menschen wollte Husserl eine intersubjektiv anknüpfbare Erkenntnistheorie fin-

den, die objektive Erkenntnis ermöglicht. Ziel war es, über die Vielfalt der Perspekti-

ven hinweg, ein »allgemeines Wesen« der Dinge rekonstruierbar zu machen (vgl. Kap.

IV.3, Fußnote 23). Letztlich nicht überzeugen konnte jedoch seine zentrale These, nach

der das sogenannte »transzendentale Bewusstsein« den ersten Ausgangspunkt jeglicher

Welterfahrung darstelle. Dieser Ansatz führt insbesondere mit Blick auf die Frage der

Intersubjektivität zu mehreren von Husserl nicht gelösten Problemen. Nach Husserl

muss das subjektive Bewusstsein zuerst die anderen Subjekte außerhalb seiner eigenen

Ich-Sphäre als Subjekte konstituieren, um so Zugang zu deren »original unzugängli-

chen« subjektiven Perspektiven zu gewinnen.Die anderen Subjekte sind für Husserl ein

»Alter ego« des eigenen Ichs, sodass auf dieser Basis eine intersubjektive »Zugänglich-

keit des original Unzugänglichen« besteht (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 37). In dieser Kon-

stitution der Subjekte bzw. ihrer subjektiven Perspektiven sieht Husserl die Grundlage

für intersubjektiv objektive Erkenntnis.

Drei Kritikpunkte sind an diesem Ansatz jedoch anzumerken: 1. Ein reines »tran-

szendentales Bewusstsein« existiert nicht bzw. ist nicht so »original zugänglich«, wie

Husserl annahm – im Gegenteil ist es stets schon »ent-gegenwärtigt, ent-fremdet, ver-

unreinigt, die ›lebendige Gegenwart‹ immer schon abgelegt und auflebend, sie ist nie

reines Leben, reines Bei-sich-sein, reine Selbstgegenwart« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 56).

2. Bei Husserl verschwimmen die Grenzen zwischen Andersheit und Fremdheit. Die

(vollständige) Konstitution anderer subjektiver Perspektiven in der eigenen Perspekti-

ve fällt unter das Feld der Andersheit, nicht der Fremdheit. Fremdheit definiert sich

gerade dadurch, dass fremde Perspektiven für eine eigene Ordnung nicht vollständig

konstituierbar sind (vgl. auch Kap. II.5). Damit stellt sich jedoch die tiefgreifende Frage,

inwiefern Husserls Anliegen, »fremde« Perspektiven bei der eigenen Erkenntnisbildung

miteinzubeziehen, überhaupt möglich ist (vgl. unten). 3. In Husserls Ansatz besteht die

bedenkliche Tendenz, unter dem »Eigenen« gleichzeitig das »Allgemeine« zu verstehen,

was sich besonders an seinen eurozentristischen Ansichten zeigt. Nakamura schreibt

hierzu: »Dem Egozentrismus auf personaler Ebene entspricht ein Eurozentrismus auf

kultureller Ebene« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 49).

Diese Kritik an Husserls Annahmen kann auch auf die Analyse interreligiöserTheo-

riebildung in fruchtbarerer Weise angewandt werden. Parallelen nämlich sind deutlich

erkennbar. Viele religionspädagogische Ansätze ringen mit der Frage, aus welcher Per-

spektive interreligiöse Lernprozesse am besten zu erfassen sind bzw. inwiefern ein in-

terreligiöser Perspektivenwechsel gelingen kann (vgl. S.75f. u. 127). Viele Ansätze sind

dabei so angelegt, dass aus einer wie auch immer gearteten »eigenen« religiösen Per-

spektive auf »andere/fremde« Perspektiven geblickt wird. So betrachtet ist (inter-)reli-

giöse Bildung mit einer ähnlichen Problematik konfrontiert wie Husserl in seinem in-

tersubjektiven Modell. Wie lässt sich aus einer eigenen Perspektive heraus Zugang zu

anderen/fremden Perspektiven gewinnen bzw. in welcher Gestalt werden »andere/frem-

de« Perspektiven innerhalb der »eigenen« Perspektive überhaupt erst als solche konsti-

tuiert? Tobias Kaspari schreibt hierzu: »Die Husserl’sche Aporie der Intersubjektivität

ist eine Warnung an die Religionsdidaktik, nicht in eine Fremdes auslöschende Har-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


IV. 4. Religionspädagogische Würdigung 203

monie zu verfallen.«2 Doch Kasparis weiterer Text weist ebenfalls schon darauf hin,

dass obige Fragestellungen wie bei Husserl neue Fragen aufwerfen werden, was »eige-

ne« Perspektive eigentlich bedeutet. Kann eine »eigene« religiöse Perspektive, um mit

Husserl zu sprechen, jemals vollständig »original zugänglich« sein? Im Kontext der An-

sätze ist zudem nicht immer klar, was unter dem Begriff der »eigenen Perspektive« zu

verstehen ist: individuelle Perspektive, fachliche Perspektive des Religionsunterrichts,

religionsgemeinschaftliche Perspektive (vgl. S. 153)?

Wie die Auseinandersetzung mit Husserls Annahmen helfen kann, auch Ansätze

interreligiöser Bildung einzuordnen, soll exemplarisch am bereits einige Male zitierten

Ansatz vonMirjamSchambeck gezeigt werden (vgl. Kap. III.8 u. 12.4). Bei genauerer Be-

trachtung fallen zahlreiche Parallelen zwischen Schambecks und Husserls Ansatz auf.

Während für Husserl die Ichs dieser Welt Abbilder eines transzendentalen »Eidos Ego«

sind, sieht Schambeck die Eigen- und Fremdheiten dieser Welt schon in dem trinita-

rischen Unterschied in Gott selbst begründet – hier wie dort wird also auf ein Urbild

verwiesen, von dem die individuellen Kontexte Abbilder sind. Beide sprechen von einer

»Vorgängigkeit des Eigenen«, Husserl verortet sie in einer »Sphäre purer Eigenheit«

(vgl. Kap. IV.3, Fußnote 53 u. 55), Schambeck im »Selbigsein« Gottes (vgl. S. 122). Hier

wie dort ist ein interessantes Schwanken zwischen den Begrifflichkeiten »anders« und

»fremd« festzustellen (vgl. auch S. 122). Sowohl Husserl als auch Schambeck übertragen

ihr Modell ebenso auf globale Kontexte: Während Husserl die europäische Vernunfttra-

dition in eurozentristischer Weise zu einem weltweit gültigen Maßstab stilisiert, sieht

Schambeck in der Vorgängigkeit des Christentums eine ähnlich maßgebende Rolle für

Westeuropa. Dies mündet in den schon kritisch analysierten Sätzen:

»Übertragen auf den Dialog der Religionen heißt das, von einer Vorgängigkeit des Ei-

genen gegenüber dem Fremden zu sprechen. […] Um dies anhand eines Beispiels zu

illustrieren: Auch wenn sich jemand als Westeuropäer nicht mehr als Christ versteht,

so sind dennoch die Wurzeln der westeuropäischen Kultur, in der er sich bewegt, mit

dem Christentum verflochten« (vgl. Kap. III.8, Fußnote 25).

Ohne die Kritik absolut zu setzen,3 wird damit deutlich, dass sich einige der bei Husserl

kritisierten Tendenzen auch hier aufzeigen lassen. Die Beschäftigung mit Husserls An-

satz kann für eine Herausforderung sensibilisieren, auf die auch Kaspari hinweist –

die Herausforderung, »das Fremde nicht unter der Hand als alter ego des eigenen Ego

auszugeben und fremde Religion zurMöglichkeitsabwandlung eigener Religion zu ana-

logisieren«.4

2 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 102.

3 Jüngere Texte von Schambeck erscheinen hiergegenüber differenzierter und die »Vorgängigkeit

des Eigenen« wird nicht so klar mit der »eigenen« Religion verknüpft (vgl. Kap. III.10, Fußnote 19).

4 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


204 Fremdheitserfahrung und Othering

4.2 Fremdes nicht vereinnahmen, Skepsis
gegenüber totalisierenden Deutungen behalten

Wenn das Fremde verstanden ist, so ist es nicht (mehr) fremd. Das ist eine der Parado-

xien einer Wissenschaft vom Fremden. Eine Phänomenologie in Husserl’scher Ausprä-

gung tendiert dazu, die vielfältigen Erscheinungsweisen der Dinge der Welt auf eine

grundlegende und verbindende »Essenz« zurückzuführen. Eine solche Tendenz lässt

sich interessanterweise auch bei großen theologischen Ansätzen aufzeigen: Sie erin-

nert etwa an Küngs Bemühungen, ein gemeinsames »Weltethos« zu finden, aber auch

an Schleiermachers »Religion und die Religionen« (eine Figur, der man ähnlich auch in

Panikkars interkulturell-inklusivistischem Ansatz begegnet). So löblich Versuche sind,

in der Pluralität der Welt Verbindendes zu suchen, können sie zugleich bedenkliche

Folgen haben: Zum einen besteht das Problem einer impliziten Hierarchisierung, die

manche Erscheinungsweisen näher an der angenommenen »Essenz« der Erscheinun-

gen verortet als andere. Die Gefahr ist groß, zumindest implizit diejenigen Erschei-

nungsweisen abzuwerten, die nicht in das Raster passen, das der*die Forscher*in auf-

gestellt hat. Auf diese Gefahr weisen bereits zahlreiche Ansätze interreligiöser Bildung

hin (vgl. Kap. III.6).

Interreligiöse Bildung sollte deshalb mit Lévinas der Idee der »Totalität des Seins«,

auf das alles Seiende hinführen soll, sehr skeptisch gegenüberstehen und mit Wal-

denfels die Widerständigkeit des Fremden betonen, mit der es sich vereindeutigen-

den Kategorisierungen widersetzt. Fremdheit bedeutet Entzogenheit, unerwartet trifft

es auf das vermeintlich Eigene. Bernhard Waldenfels spricht vom »Stachel des Frem-

den« und von der asymmetrischen Vorgängigkeit des Fremden (vgl. S. 199). Der/die/das

Fremde war schon da, bevor das Ich es bemerkt und ihm ist nicht habhaft zu werden:

»Jemand ist schon vorübergegangen«, schreibt Lévinas (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 103).

Dieser schlichte Satz zeigt zugleich in großer Tiefe, wie sich Fremdes den immanen-

ten Vergleichsmaßstäben des erfahrenden Subjekts entzieht. »Seine Spur bedeutet nicht

sein Gegangensein«, denn Fremdes entzieht sich eigenen Deutungsversuchen. Auch

das häufig zitierte Bild von Fremdheit als »Stachel« ist nur wütender Ausdruck einer

subjektiven Ohnmacht, dass sich Fremdes nicht in die eigenen Ordnungen einpassen

lässt (vgl. auch Kap. IV.4.6). Lévinas führt solche Aneignungsversuche auf einen Egois-

mus zurück, der des Anderen habhaft werden möchte und betont demgegenüber das

transzendente »Mehr« des Anderen/Fremden – er/sie/es ist mehr, als es der subjekti-

ve, nach »Totalität« strebende Blick zu erfassen vermag. Lévinas Philosophie wendet

sich so im Grundsatz gegen die »Idee der Totalität« (vgl. Kap. II.2, Fußnote 10), gegen

die Totalität einer philosophischen Seinsbeschreibung im Geiste Heideggers, aber auch

gegen die »Totalität des Krieges«, die eine Ordnung ins Leben ruft, der sich niemand

entziehen kann (vgl. S. 191).

Bei Lévinas begründet sich aus der anderen/fremden Spur eine Ethik, die die An-

dersheit des Anderen/Fremden in ihr Zentrum stellt. Gerade im personalen Gegenüber

des vermeintlich Anderen liegt ein fremdes »Mehr«, das sich den eigenen Zuschreibun-

gen widersetzt. Das »Antlitz« des Anderen/Fremden erscheint in echter Transzendenz.

Im Antlitz des Mitmenschen liegt für Lévinas auch eine Spur göttlicher Transzendenz.

Jedoch: »Nach dem Bilde Gottes sein heißt nicht, Ikone Gottes sein, sondern sich in

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


205

seiner Spur befinden. […] Er zeigt sich nur in seiner Spur, wie in Kapitel 33 des Exodus.

Zu ihm hingehen heißt nicht, dieser Spur, die kein Zeichen ist, folgen, sondern auf die

Andern zugehen, die sich in der Spur halten« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 104). Dass sich bei

Lévinas die Ebenen der Andersheit und Fremdheit vermischen, ist durchaus Programm.

Jeder Andere ist zugleich ein »ganz Anderer«. In der Andersheit des Anderen liegt stets

eine unaufhebbare Fremdheit.5 Es ist leicht nachvollziehbar, dass eine Sprache, die so

auf Transzendenz hin ausgerichtet ist, wie die von Lévinas, für die Religionspädagogik

viele mögliche Anknüpfungspunkte bietet.

Der Raum zwischen Andersheit und Fremdheit markiert den »Überschuss« dessen,

was von der subjektiven Erfahrung im jeweiligen Erfahrungszugang nicht erfasst wer-

den kann.Dennwie auchMerleau-Ponty betont: Jedes Sehen ist zugleich einNichtsehen

(vgl. Kap. IV.3, Fußnote 87). Yoshirō Nakamura legt angesichts solcher Überlegungen

dar, dass Verstehensprozesse des Fremden immer nur ein Verstehen von als Fremdheit

interpretierter Andersheit bedeuten: »Verstehen in der Situation der Fremdheit ist da-

mit immer ein Verstehen des Anderen, es wird als das Fremde gesetzt und dann unter

der Voraussetzung dieser Setzung verhandelt«.6 Hermeneutische Ansätze des Fremden

(vgl. Kap. III.4) müssen sich dieses Umstandes stets bewusst sein: »Zum einen wird die

Stelle des Fremden besetzt durch eine konstituierte Figur (ein inszeniertes Fremdes),

die innerhalb des ›Systems‹ bleibt, aber in diesem System als das Andere des Eigenen

darzustellen ist. Zum anderen bleibt der Stachel des Fremden trotz jeder heilenden

Verarbeitung der von ihm erzeugten Wunde bestehen.«7 Der Appell, in interreligiöser

Bildung erfahrene Fremdheit nicht durch eine inszenierteFremdheit zu ersetzen (vgl. Kap.

III.5, Fußnote 29), wird damit noch einmal in seiner ganzen Tragweite illustriert.8

»Wovon man nicht sprechen kann, darüber muss man schwiegen«, könnte manmit

Wittgenstein einwenden.9 Lévinas und andere phänomenologische Ansätze in seiner

Nachfolge suchen dennoch nach Wegen des »Davon-sprechens« (was diese Philosophi-

en für Ansätze religiöser Bildung zu einer wichtigen und oft zitierten Referenz macht,

vgl. Kap. IV.1). Für Lévinas liegt die entscheidende Pointe darin, dass da jemand ist,

über den das Ich selbst letztlich keine Aussagen treffen kann. Es zieht sich eine Spur des

Anderen/Fremden durchmeine Ordnungen, die nichts anderes aussagt als die »Verwir-

rung«, die entsteht, wenn jemand unabhängig von meinem Ego seiner eigenen Wege

5 M. Fischer/H.-D. Gondek/B. Liebsch (Hg.): Vernunft im Zeichen des Fremden, S. 10.

6 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 249.

7 Ebd. Die systemisch verstandene Beziehung zwischen Andersheit und Fremdheit verweist bereits

auf Kontexte des folgenden Kapitels V.

8 Für Nakamura ist Fremdheitserfahrung, in ihrer Spannung zwischen Unausdeutbarem und dem

Gedeuteten in der Situation, eine »ästhetische Erfahrung«, die viel mit dem »doppelten Wahr-

heitsgehalt« der Kunst gemein hat – indem sie »einerseits in der Stimmigkeit und Schönheit ›Sinn‹

evoziert, zugleich aber in der Irritation vonWahrnehmungsgewohnheiten diesen ›Sinn‹ als gedeu-

teten Gehalt zugleich wieder aufbricht«, vgl. ebd., S. 258. In diesem Horizont ist es wohl auch zu

verstehen, wenn Waldenfels sein Buch »Ordnung im Zwielicht« mit Abbildungen von Gemälden

enden lässt und im Buch »Antwortregister« immer wieder Passagen aus Prosa-Texten einfügt, vgl.

B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 455.

9 Wittgenstein, Ludwig: Tractatus Logico-Philosophicus 7, vgl.: https://www.gutenberg.org/files/574

0/5740-pdf.pdf, S 162 (zuletzt geprüft am 14.01.2022).

IV. 4. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf


206 Fremdheitserfahrung und Othering

geht. Lévinas versucht dies mit einer neuen Sprache zu fassen, die sich bewusst ist,

dass sie über das, worüber sie spricht, nicht sprechen kann.

Vor diesem Hintergrund ist auch Lévinas’ Zielsetzung zu verstehen, nach dem »Sa-

gen« im »Gesagten« zu suchen. Gesagtes setzt immer schon jemanden voraus, der das

Gesagte gesagt hat, und damit ein personales Gegenüber, das mit dem Ich in einer

dialogischen Beziehung steht. Immer steckt im Sagen mehr, als das Ich im Gesagten

vernehmen kann, und doch ist das Ich laut Lévinas damit beauftragt, in einem Prozess

der phänomenologischen »Reduktion« das »Gesagte« auf das »Sagen« zurückzuführen.

Waldenfels schließt sich eng an Lévinas an, wenn er schreibt, dass sich »im Gesagten

selbst das Sagen mit anzeig[t], indem es die Ordnungen des Gesagten durchquert und

überschreitet […]. Nur ein solcher Überschuss des Außerordentlichen im Ordentlichen

erlaubt es, der totalen Klippe eines Alles oder Nichts aus totaler Sagbarkeit oder totaler

Unsagbarkeit zu entkommen« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 158). In diesem Horizont veror-

tet Waldenfels auch seinen Ansatz der »Responsivität« gegenüber dem Fremden. Es ist

nicht die Frage entscheidend und zielführend, was das Fremde ist. Die Aufgabe ist es, aus

der Antwort, die das Ich dem Fremden bereits gegeben hat, auf die Frage zu schließen, die

das Fremde an das Ich gestellt hat.

Streib weist mit Nakamura darauf hin, dass Entwürfe des interreligiösen Lernens

offen bleiben sollen für die »Begegnung mit dem unerwarteten Fremden« (vgl. Kap.

III.6, Fußnote 43). Dass diese Begegnung auch bedeuten kann, dass das »Fremde fremd

bleibt«, akzentuieren, wie oben gesagt, zahlreiche Ansätze. Es wird betont, dass (in-

ter-)religiöse Bildung über die Wider- bzw. Eigenständigkeit des Fremden nicht ein-

fach hinweggehen dürfe (vgl. Kap. III 6). Wenn dies mit Lévinas bedeutet, sich auf die

Suche nach der Spur des Anderen/Fremden zumachen, die sich »mit nicht zurückweis-

barem Ernst« in die Beschränktheit der subjektiven Erfahrung »eingraviert«, wenn sich

Bildung auch als »Vertretung« anderer/fremder Ansprüche versteht, die ihre eigenen

Verstehenszugänge übersteigen – so ist dies keine leicht einzulösende Aufgabe.

4.3 Subjektivität und Intentionalität
der Fremdheitserfahrung ernstnehmen

Phänomenologie versteht sich nicht zuletzt zu großen Teilen als eine »Verteidigung der

Subjektivität« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 120). Denn wie oben ausgeführt steht die »origi-

nale Zugänglichkeit« des Subjekts zur Disposition und damit die Frage imRaum, ob das

subjektiv wahrgenommene Eigene wirklich so vertraut und eigen ist, wie es erscheint.

Hieran bestehen begründete Zweifel und doch kann nicht einfach über die subjektive

Position hinweggegangen werden – aufgrund »der Unumgänglichkeit und Unentrinn-

barkeit des Selbst, das als solches nicht zur Wahl steht« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 140).

Dies hat auch Konsequenzen für das Verständnis von Fremdheit. Fremdes ist

nicht ohne subjektive Betrachtungsweisen zu denken: »Ein standortloses ›Fremdes

überhaupt‹ gliche einem ›Links überhaupt‹« (vgl. Kap. II.3, Fußnote 3). Vor diesem

Hintergrund ist es gewinnbringend, phänomenologische Analysen des menschlichen

Subjekts nachzuvollziehen. Da Erfahrungen von Fremdheit aus einem subjektiven

Blickwinkel entspringen, stellt das Subjekt einerseits einen gewissen Gegenpol zum

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


207

Fremden dar, ist jedoch anderseits der Ort, an dem Fremdheit erst entsteht. Fremd-

heitserfahrungen nämlich konstituieren sich immer auch »innerhalb und mit Mitteln«

des »Eigenen« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 42). In dieser Ich-Zentrierung der Erfahrung

liegt, wie im vorherigen Kapitel ausgeführt, stets die Gefahr, Fremdes zu verein-

nahmen, indem »Fremdes« nur als Produkt der eigenen Erfahrung angesehen wird.

Waldenfels legt daher viel Wert auf die Eigenständigkeit des fremden Subjekts, das

nicht Ich ist. In Abwandelung des Husserl’schen Ansatzes betont Waldenfels, dass die

subjektive Fremdheitserfahrung eines Ichs eine Antwort auf einen fremden Anspruch

ist. Worauf ein Subjekt in einer Erfahrung antwortet, liegt nicht in seiner Macht.

Gleichwohl ist das Was der Fremdwahrnehmung sehr wohl eine Konstruktion eines

erfahrenden Ichs (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 143, vgl. auch Kap. V.3.3.3).

Die von Husserl ausgehenden, von seinen Nachfolger*innen modifizierten Ausfüh-

rungen zum Subjekt bieten viele Anklänge zum religionspädagogischen Leitbild der

»Subjektorientierung«, das auch für interreligiöse Bildungsprozesse sehr wichtig ist:

Auf die Individualität religiöser Praxis einzugehen, kannKarloMeyer zufolge eine »Brü-

cke« bzw. einen »Türöffner« darstellen, um »fremde« religiöse Traditionen zu verste-

hen.10 Der Individuenrekurs sollte nach Meyer in doppelter Weise geschehen: einerseits

indem religiöse Traditionen und Objekte in didaktischen Materialien im Gebrauch ge-

zeigt werden, am besten im Gebrauch von Personen, die im gleichen Alter wie die Lern-

gruppe sind; anderseits indem auf die Erfahrungen von Individuen aus der Lerngruppe

eingegangenwird.11 Die Bedeutung, die viele Ansätze der Rolle von individuellen Erfah-

rungen in interreligiösen Lernprozessen beimessen (vgl. Kap. III.12.1), wird hier erneut

deutlich. NachMeyer lässt sich der Stereotypisierung von religiösen Traditionen entge-

genwirken, indem diese stets innerhalb eines individuellen Bezugsrahmens betrachtet

werden – und so immer mitschwingt, dass andere Individuen eine sich unterscheiden-

de Perspektive auf jene Tradition haben.12 Jede Betrachtung zeigt sich so als das, was

sie ist: als eine vorläufige Annäherung.

Besonders Merleau-Ponty und Waldenfels betonen aber zugleich die Ambivalenzen

einer subjektorientierten Bildung, wenn sie zeigen, dass das menschliche Subjekt we-

niger »eigener Souverän« ist, als dies noch Husserl begründen wollte. Bruchlinien in

der Figur des für sich stehenden, einheitlichen Subjekts sind jedoch bereits bei Husserl

sichtbar. Unter anderem liegt dies an der von Husserl beschriebenen »Intentionalität«

der Erfahrung, die die Einheit des Subjekts in Frage stellte, doch gleichzeitig die Philo-

sophie des 20. Jahrhunderts inspirierte. Intentionalität bedeutet: Sachverhalt und Zu-

gangsart der Erfahrung sind nicht voneinander zu trennen. Fremdheit ist keine inhä-

rente Eigenschaft eines bestimmten Ortes, Gegenstandes oder einer bestimmten Per-

son.Wer oderwasMenschen »fremd« erscheint, darüber entscheidet immer auch deren

Beziehung zum erfahrenen Ort, Gegenstand oder zur erfahrenen Person bzw. wie sie

diese Beziehung subjektiv und situativ wahrnehmen und mit Bedeutung versehen. Diese

intentionale Beziehung zwischen erfahrendem Subjekt und der jeweiligen situativen

Fremdheitserfahrung zu berücksichtigen, ist eine wichtige Richtschnur interreligiöser

10 K. Meyer: Impulse zu existenziellen Fragen – durch fremde religiöse Traditionen, S. 21.

11 K. Meyer: Grundlagen interreligiösen Lernens, S. 360-419, bes. S. 419.

12 Ebd., S. 397f.

IV. 4. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


208 Fremdheitserfahrung und Othering

Bildung. Dies gilt auch dann, wenn mit Waldenfels anstatt von Intentionalität von Re-

sponsivität gesprochen und eingeschränkt wird, dass eine Fremdheitserfahrung nicht

allein mit dem »Woraufhin einer Eigenbewegung« zu erklären ist (vgl. Kap. IV.3, Fuß-

note 142), sondern stets eine Reaktion auf etwas Außer-ordentliches ist. Da die subjek-

tive Zugangsart der Erfahrung nicht von der Wahrnehmung des erfahrenen »Fremden«

zu trennen ist, sollten die jeweiligen subjektiven Ausgangspunkte beim Gespräch über

Fremdheitserfahrungen immer mitreflektiert werden.

Indem Husserl aber die gegenseitige Verwiesenheit zwischen der Erscheinung des

Erfahrenen und der Erfahrung selbst betont, gewinnt er zwar einen neuen Zugang zu

den »Sachen selbst«, die in der Erscheinung gegenwärtig werden. Indem er jedoch zu-

gleich die Kontextabhängigkeit und Perspektive der Erscheinungen herausstellt, droht

gleichzeitig die »Allgemeinheit« ihres Wesens verloren zu gehen, die überindividuell

anknüpfbar wäre. Mehr noch droht im Blick auf das »Fremde« auch das »eigene« Sub-

jekt sich zu spalten, zu zerfasern und letztlich sich selbst fremd und unzugänglich zu

werden. So ist die subjektive Erfahrung genau genommen als eine Vielzahl personaler

subjektiver Erfahrungen zu verstehen. Diese Vielzahl ist nicht leicht wieder als Einheit

zu bündeln, wie die Beschäftigung mit Husserls Philosophie zeigt.

In der Husserl-Rezeption gewinnen zwei weitere Ausgangspunkte der Erfahrung an

Bedeutung, die bei Husserl selbst in einem Konkurrenzverhältnis zu seinem Konzept

des transzendentalen Ichs stehen: der menschliche Leib als der »Orientierungspunkt

Null« und die Lebenswelt als der »Boden« jeglicher Erfahrung (vgl. Kap. IV.3, Fußno-

te 59 u. 61). Merleau-Ponty betont stark die Perspektivität des Leibes, durch den sich

die Erfahrung der Welt erst eröffnet, jedoch gleichzeitig in anderen Teilen verschließt

(vgl. S. 189). Das Subjekt ist in den Leib »inkarniert« und durch diesen mit seiner Le-

benswelt »verschränkt« (vgl. Kap. IV.4.4). Lebensweltliche und körperliche Faktoren be-

deuten aber zugleich eine Einschränkung der Souveränität subjektiver Erfahrung, die so

stets auch von äußeren Kräften fremdbestimmt wird und so nicht mehr als Erfahrung

eines reinen, transzendentalen Ichs gedacht werden kann. In der Nachfolge Husserls wird

auf diesem Weg die Instanz des souveränen Erfahrungssubjekts immer stärker ange-

fragt (vgl. Kap. V).

Auch wenn es vor diesemHintergrund nicht einfach zu bestimmen ist, was die sub-

jektive Erfahrung als solche ausmacht, zeigt Husserls Figur der Intentionalität, dass es

sehr wohl eine subjektive Dimension der Erfahrung gibt, über die nicht einfach hinweg-

gegangen werden kann. Es ist eben die »Unumgänglichkeit und Unentrinnbarkeit des

Selbst, das als solches nicht zur Wahl steht« (vgl. oben). Hier ist Husserls Philosophie

sehr deutlich. Sie setzt damit einThema, das sich wie ein roter Faden durch die übrigen

Teile vorliegender Studie zieht: dass es einerseits nicht leicht zu beantworten ist, was

den subjektiven Blick als solchen kennzeichnet; dass es anderseits besonders angesichts

des Fremden wichtig ist, subjektive Perspektiven zu klären. Es gilt, den »eigenen« Blick

auf das »Fremde« mit in den Blick zu nehmen.

Das hat auch Auswirkungen auf das religionspädagogische Leitbild der Subjektori-

entierung. Mit Blick auf die Religionspädagogik schreibt Reinhold Boschki:

»Subjektorientierung ist in der Theorie religiöser Bildungmittlerweile gut verankert, al-

lerdings sind auch theoretische Desiderate erkennbar«, da unter anderem »die grund-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


209

sätzliche Ambivalenz des Subjekts zu wenig reflektiert [wird], wenn der Fokus religi-

onspädagogischer Theoriebildung einseitig auf demSubjekt als bildungsnahund lern-

bereit liegt.Macht-, gesellschafts- und ökonomiekritische Analysenmüssen stärker re-

zipiert werden, um die sozialen Ohnmachtsstrukturen zu erfassen, in denen Subjekte

heute leben.«13

Dies soll insbesondere mit Blick auf die Frage der Macht in den folgenden Kapiteln V

und VI noch näher beleuchtet werden.

Eine weitere Frage klingt schon an:Wer ist eigentlich das Subjekt interreligiöser Bil-

dung bzw. wer ist das Subjekt ihrer Subjektorientierung? Boschki schreibt: »Oft bleibt

das Bekenntnis zur Subjektorientierung zu allgemein und abstrakt. Der Blick ist auf die

konkreten Subjekte zu richten, die als Mädchen und Jungen, Jugendliche und Erwach-

sene, Männer und Frauen in Berührung mit religiösen Bildungsmaßnahmen kommen

(sollen).«14 Im Zitat aber, so ist als eine vorläufige Beobachtung zu nennen, scheinen

diejenigen Subjekte merkwürdig ausgespart, die die genannten Menschen in Berührung

mit religiösen Bildungsmaßnahmen bringen – nämlich die Lehrkräfte selbst. Wie der

weitere Fortgang vorliegender Studie zeigen wird (vgl. Kap. V.5.6), verweist diese Spur

auf wichtige Konsequenzen für interreligiöse Bildungsprozesse.

4.4 Chiastische Verschränkungen bzw. die Vorgängigkeit
des Fremden würdigen

Fremdes ist kein Zeugnis aus einer anderenWelt, sondern Zeugnis der Unverständlich-

keit der »eigenen«Welt. Ein solches Verständnis läuft vielen Alltagsverständnissen, die

Eigenes und Fremdes als im Grundsatz getrennte Sphären begreifen, entgegen. Eige-

nes ist so nicht mehr allein das »original Zugängliche« und Fremdes das »original Un-

zugängliche«, wie z.B. Husserl Eigenheit und Fremdheit auffasst, sondern beides ist

im Gegenteil ursprünglich miteinander verwoben und erst im Nachgang einer ratio-

nalisierten Erfahrungsdeutung voneinander getrennt. So verstanden ist das subjektiv

Eigene gleichzeitig die zuerst fremdeWelt, in die mein Ich geboren ist, meine mir selbst

oft fremde Leiblichkeit, mein mir oft fremdes Bewusstsein. Die verschiedenen phäno-

menologischen Ansätze hinterfragen die Felder »Eigen« und »Fremd« immer stärker,

sodass sich die sicheren Grenzen auflösen, die die Begriffe zuerst suggerieren. Wich-

tig hier sind die Ausführungen von Merleau-Ponty, der die gegenseitige Verschränkung

von Eigenem und Fremden in den Strukturen derWelt herausstellt.Wie in einem »Chi-

asmus« ist das Subjekt in den Leib »inkarniert« und durch diesenmit seiner Lebenswelt

»verschränkt« (vgl. S. 188f.). Durch diese geteilte Leiblichkeit eröffnet sich bei Merleau-

Ponty ein Raum der Intersubjektivität, der viele Probleme löst, an denen Husserls ego-

logisch angelegter Ansatz scheiterte. Dies ist jedochmit dem Preis verbunden, dass nun

nicht länger von der »Reinheit« eines »transzendenten Ichs« gesprochen werden kann,

und auch nicht mehr von der »Reinheit« des »Eigenen«.

13 Reinhold Boschki: »Subjekt«, in: WiReLex (2017), URL: https://www.bibelwissenschaft.de/stichwor

t/100312 (zuletzt geprüft am 14.01.2022).

14 Ebd.

IV. 4. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312


210 Fremdheitserfahrung und Othering

Der Wunsch nach einer Reinheit/Ganzheit des »Eigenen« lässt sich in der religi-

onspädagogischen Literatur zu interreligiöser Bildung an vielen Stellen beobachten.

Bettina Brandstetter beschreibt mit Blick auf die Elementarpädagogik, wie beispiels-

weise Kindergärten immer wieder als »heile Welt« konstruiert und zugleich als ein Ort

explizit oder implizit christlicher Früherziehung verstanden werden. In interreligiö-

sen Lerneinheiten wird mit diesem Verständnis dann auf »ferne, fremde Kulturen und

Religionen« geblickt.15 Doch diese Dichotomie aus »heiler Welt« des »(christlichen) Ei-

genen« und »fremden (nichtchristlichen) Kulturen und Religionen« lässt sich nicht auf-

rechterhalten, was, wie Brandstetter aufzeigt, zu vielseitigen Irritationen in der päd-

agogischen Praxis führt (vgl. Kap. III.11, Fußnote 8 u. 9).

Mit Merleau-Ponty ist ein lebensweltlicher Raum als eine immer schon geteilte

Sphäre zu verstehen, die voller Ambiguität ist (vgl. Kap. IV.4.5) und in der sich oft-

mals nicht klar zwischen »eigen« und »fremd« unterscheiden lässt. Ähnliches gilt für

die menschliche Erfahrung selbst. Eines der wesentlichen Momente, mit denen Wal-

denfels die Erfahrung des Fremden beschreibt, ist die sogenannte »Diastase«: also ein

»Differenzierungsprozess, in dem das,was unterschiedenwird, erst entsteht« (vgl. Kap.

IV.3, Fußnote 157). »Eigenes« und »Fremdes« entsteht nach diesem Verständnis erst in

der subjektiven Erfahrung selbst, die auf Grenzen ihres Erfahrungshorizontes stößt

und in der Folge zwischen einem inneren »eigenen« Bereich der Erfahrung und einem

äußeren »fremden« Bereich der Unerfahrbarkeit differenziert. Während die subjekti-

ve Erfahrung noch versucht, das erfahrene »Fremde« zu erfassen, hat sie eine erste

Antwort in ihrer Reaktion längst gegeben. Ein solches Konzept der Antwortlichkeit ist

nach Waldenfels dem »response« der behavioristischen Theorie näher als manch »er-

baulichem« Konzept aus der Dialogphilosophie (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 148).

Eine Nähe zum behavioristischen »response« erscheint plausibel, wenn man etwa

Karlo Meyers schon zitierte Beschreibung einer Fremdheitserfahrung betrachtet: »Die

Kinder lachen, als sie den Ruf des Muezzin zum Gebet hören. Das Fremde macht unsi-

cher. Es ist ›komisch‹, es irritiert. […] Die Schülerinnen und Schüler […] wissen nicht,

wie sie sich verhalten sollen, empfinden es als ›komisch‹« (vgl. Kap. I.1, Fußnote 4 u.

Kap. III.6, Fußnote 26). Auch hier antworten die Kinder gewissermaßen behavioristisch

in einer spontanen Reaktion, ohne schon genau zu wissen, auf was und warum sie auf

diese Weise antworten. Im zeitlichen Ablauf folgt auf das Empfinden des »Komisch«-

seins das Lachen, dann die Beschreibung der Irritation, der Unverständlichkeit. Gene-

ralisierte Aussagen schließlich wie »Das Fremde macht unsicher« sind wohl verstecktes

Zeugnis einer tiefergehenden Reflexion des Autors selbst, der diese als Erfahrung von

»Fremdheit« aus einer dritten Position heraus beschreibt (vgl. Kap. IV.4.5). Vom »Eigenen«

als Gegensatz zum »Fremden« jedoch ist interessanterweise in der ganzen Passage nicht

ein einziges Mal die Rede.

Im Bedeutungsfeld des Waldenfels’schen Antwortbegriffs ist eine Dimension ent-

halten, die manches Selbstbild des konfessionellen Religionsunterrichts (er selbst ist

schon da, die anderen oder fremden Religionen kommen als »Gast« zu ihm) hinterfragt:

Schließlich ist jede Antwort schon immer eineReaktion auf Vorangegangenes.Nicht ohne

15 B. Brandstetter: Kulturen, Religionen und Identitäten aushandeln, S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


211

Grund sprechen Merleau-Ponty, Lévinas und Waldenfels von der Vorgängigkeit des Frem-

den. »Jemand ist schon vorübergegangen.« – Alle nachträgliche Reflexion wird nicht

den uneinholbaren zeitlichen Vorsprung dessen auflösen, auf das in einer Fremdheitser-

fahrung reagiert wird (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 103 u. Kap. II.2.1). Jedes Bewusstwerden

»eigener« Erfahrungsgrenzen ist eine Reaktion auf »Fremdes«. Dieses Verständnis aber

steht in einer deutlichen Diskrepanz zur expliziten, affirmativen Konstruktion des »Ei-

genen« als »heile Welt«, wie sie etwa von Brandstetter aufgezeigt wird.

Vor diesem Hintergrund wird deutlich, dass die Begriffe des »Eigenen« und »Frem-

den« weiterer Klärung bedürfen. Die Überlegungen haben erhebliche Konsequenzen

für die zentrale Diskussion darüber, was die Rede von der »eigenen Perspektive« und

»Fremdheit« in interreligiöser Bildung bedeutet. In Kapitel V wird auf diese Fragestel-

lungen weiter Bezug genommen.

4.5 Sich für den Reichtum der Perspektiven und ihrer Kontexte öffnen

»Würde man das Fremde als ein Spezialthema behandeln, so hätte man es von vorn-

herein verfehlt« (vgl. Kap. II.2, Fußnote 1). Eine Offenheit für die Vielfalt der möglichen

Kontexte und Perspektiven zum Themenfeld Fremdheit kann helfen, die in Kapitel II

und III problematisierten Vereindeutigungen von Fremdheit zu vermeiden. Husserl

nimmt in seiner Phänomenologie die Vielfalt und Offenheit der Erfahrung sehr ernst –

auch indem er wiederentdeckt, dass »Sinn und Ideen nicht nur ihre Zeit haben, son-

dern auch ihren Ort in der Welt« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 68). Bei Husserl geschieht

dies zwar im Rahmen einer durchgängigen Vernunftordnung, die so nicht durchzu-

halten ist. Sein grundsätzliches Ziel, nicht bei einer subjektiven Perspektive stehen zu

bleiben, sondern aus dieser Perspektive nach intersubjektiven Zugangsmöglichkeiten

zu subjektiven Perspektiven anderer/fremder Ichs zu suchen, bleibt aber wichtig. Wohl

unbestritten ist auch, dass es die »Evidenz« (vgl. S. 178) der subjektiven Erfahrung er-

höhen kann, wenn ein Subjekt versucht, andere/fremde Perspektiven einzubeziehen,

welche die Wirklichkeit der Dinge durch sich unterscheidende Zugänge erschließen.

Eine solche Evidenz wird aber immer vorläufig, niemals ein abschließender Zustand

sein.

Da imSinne der Intentionalität Erfahrungszugang und Erfahrungsgegenstand stets

verbunden sind, wird neben der subjektiven Erfahrungsperspektive auch ihr spezi-

fischer Kontext wichtig, in dem die Erfahrung geschieht. Der Begriff der »Lebens-

welt«, der im vorherigen Abschnitt schon erwähnt wurde und besonders im Spätwerk

Husserls eine immer größere Rolle spielt, kann hier wichtige Impulse liefern. Der Be-

griff der Lebenswelt führt (ähnlich wie der Begriff des Milieus) neben den großen The-

menkomplexen Religion und Kultur in interreligiöser Theoriebildung nach wie vor ein

Schattendasein. Es existieren jedoch viele Bezüge zur Debatte um einen »zukunftsfä-

higen Religionsunterricht«, in der oft das Stichwort »Kontextualität« hervorgehoben

wird.16 In der Diskussion um das Begegnungslernen wird bereits um die regional oder

16 Henrik Simojoki: »Königsweg oder Sargnagel? – Chancen und Grenzen der regionalen Kontextua-

lisierung des Religionsunterrichts«, in: Konstantin Lindner/Mirjam Schambeck/Henrik Simojoki et

IV. 4. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


212 Fremdheitserfahrung und Othering

lokal unterschiedlichenMöglichkeiten interreligiöser Bildung gerungen (vgl. Kap. III.3),

wünschenswert wäre es aber, wenn sich eine Lebenswelt- oder Milieuorientierung auch

noch stärker in den Inhalten der didaktischen Ansätze oder Lehrmaterialien nieder-

schlagen würde.

Ein Ernstnehmen der Perspektiven- und Kontextpluralität bringt allerdings Schwie-

rigkeiten mit sich, die (inter-)religiöse Bildung in ihrer derzeitigen Form vor erhebliche

Herausforderungen stellen. Wie Merleau-Ponty ausführt, kann Ambiguität sowohl po-

sitiv als auch negativ sein. Als gute Ambiguität bezeichnet Merleau-Ponty eine solche,

die in ihrer Widersprüchlichkeit selbst zum Thema wird (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 78).

Hier bieten sich vielfältige Anklänge zu Forderungen nach einer »Kultur der Ambigui-

tät«, des Ernstnehmens, Aushaltens und Wertschätzens von Ambiguität, wie sie un-

ter anderem aus der islamischen Religionspädagogik erhoben werden (vgl. Kap. III.10,

Fußnote 41). Eine solche Kultur der Ambiguität entsteht nicht von selbst. Neben ihrer

konzeptionellen Planungmüssen auch die religionsunterrichtlichen Rahmenbedingun-

gen geschaffen sein, in der weltanschauliche Vieldeutigkeit kultiviert werden kann und

auch auf die Verschiedenheit der Kontexte Bezug genommen wird.

Perspektivenvielfalt bedeutet auch, die bipolare Beziehung von Eigenem und Frem-

den in Frage zu stellen. Es gibt nicht nur eine eigene und eine fremde Perspektive,

sondern genau genommen ein ganzes Beziehungsgeflecht an möglichen Beziehungen.

Lévinas führt hierzu die Instanz des »Dritten« ein, der von außen auf die Beziehung von

Selbst und Anderem blickt (vgl. S. 194f.) Angesichts der tiefgreifend analysierten Bezie-

hung des Selbst zum Anderen wirkt jedoch der Dritte in Lévinas’ Theorie bisweilen wie

ein nachträglich hinzugefügter Fremdkörper, dessen Rolle noch nicht klar genug ge-

fasst ist. »Der Dritte stört«, vermerkt deshalb Theo Sundermeier in Kritik an Lévinas’

Ansatz nicht zu Unrecht.17 Gleichwohl liegt in der Analyse der Figur des Dritten ein

großes Potential. In der religionspädagogischen Theorie zu interreligiöser Bildung ist

diese Position noch wenig untersucht, obwohl es gewissermaßen ihre Perspektive ist: Ei-

ne Position, die von außen auf gemachte Fremdheitserfahrungen blickt, ohne selbst

dieselben Fremdheitserfahrungen zu machen (vgl. Kap. II.5).

Daher erscheint es noch einmal wichtig zu betonen, dass auch der Einbezug »an-

derer/fremder« Perspektiven in die »eigene« Perspektive nicht davon entlastet, sie und

ihre »Abschattungen« zu reflektieren – und vor allem zu reflektieren, unter welcher Per-

spektive genau »andere/fremde« Perspektiven miteinbezogen werden. Auch der Einbe-

zug »anderer/fremder« Perspektiven folgt einer bestimmten Intention und strebt nach

einem bestimmten Bild der Wirklichkeit. Die »Evidenz«, die eine Stunde vermittelt, in

der eine Vielzahl unterschiedlicher Perspektiven zu Sprache kam, kann leicht darüber

hinwegtäuschen, dass nach wie vor ein »Überschuss« existiert, der durch die jeweiligen

Zugänge nicht abgebildet werden kann. Raimundo Panikkar prägte hierzu den Satz:

al. (Hg.), Zukunftsfähiger Religionsunterricht. Konfessionell – kooperativ – kontextuell, Freiburg

i.Br., Basel, Wien: Herder 2017, S. 101-119; vgl. auch das im Buch abgedruckte Positionspapier: Da-

mit der Religionsunterricht in Deutschland zukunftsfähig bleibt. Konfessionell, kooperativ, kon-

textuell – Weichenstellungen für einen zukunftsfähigen Religionsunterricht.

17 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 69; Sundermeier bezieht sich dabei auf Torsten Hab-

bel: Der Dritte stört. Emmanuel Levinas – Herausforderung für politische Theologie und Befrei-

ungsphilosophie., Mainz: Grünewald 1994, S. 104-130.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


213

»Je sauberer das Fenster ist, umso weniger sehe ich das Fenster und seine Scheibe.«18

Eine »Gesamtschau« auf das »allgemeine Wesen« der interreligiösen Phänomene wird

unmöglich bleiben. Dies gilt zuallererst für interreligiöse Bildung im konfessionellen

Religionsunterricht, aber möglicherweise noch mehr für multireligiöse und weltan-

schaulich plurale Unterrichtsformen, wo solche Perspektivenfragen leicht übergangen

werden können.

Eine Würdigung der Perspektivenvielfalt sollte nicht in eine reine Folklore abglei-

ten, sondern wie unter Kap. IV.4.2 beschrieben, sensibel für die damit einhergehenden

Fremdheiten sein. »Das ›radikal Fremde‹ – oder einfacher: ›die Fremdheit‹«19 bleibt

für das menschliche Denken eine Herausforderung, die es ernstzunehmen gilt. Dieses

Ernstnehmen kann ein Gegengewicht zumanch postmodernen Strömungen darstellen,

in denen Fremdheit relativiert, harmonisiert oder ironisiert wird. Nakamura schreibt

gegenüber manchen Ausprägungen einer solchen »postmoderne[n] Gelassenheit«:

»Wennman sich in diesem Spiel dauerhaft einrichtet, ist das aufschließende Moment

der Fremderfahrung, ihr anregendes, motivierendes Potential, wieder verspielt und

der Ausgangspunkt des krisenhaften Orientierungsverlustes als Chance für neue Ori-

entierungen wieder verschüttet worden. Wer sich der Willkür von Deutungsmöglich-

keiten verschreibt, hat sein Welt- und Selbstkonzept nicht geöffnet, sondern versucht

nur, seine Verschlossenheit und Exklusivität in eine scheinhaft tolerante Absolutheit

zu retten.«20

Sich dem Reichtum weltanschaulicher Perspektiven zu öffnen, kann den subjektiven

Horizont erweitern, aber es ist niemals ein Reichtum, der aus dem »Eigenen« selbst

erwächst und ihm damit in letzter Konsequenz zu eigenwäre.

4.6 »Abschattungen« und »Überschüsse«
von phänomenologischen Zugängen beachten

Der Zugang zur Unzugänglichkeit des Seins, so lassen sich viele phänomenologische

Ansätze pointiert zusammenfassen, liegt in der subjektiven Perspektivität und er-

schließt sich erst durch sie. Eine solche subjektive Erfahrungsperspektive ist nicht

einfach eine defizitäre Sichtweise. Im Gegenteil eröffnet sie durch ihren intentionalen

Blickwinkel einen Zugang zurWesenheit des Seins, indem sie ihre Erfahrung auf etwas

Erfahrenes bezieht, in dem die »Sache selbst« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 11) gegenwärtig

ist. Doch indem eine Perspektive die Sicht auf die »Sachen selbst« eröffnet, verdeckt

sie aber andere Perspektiven, was Husserl »Abschattungen« nennt (vgl. Kap. IV.3,

Fußnote 18). Das »Sichtbare« verbirgt zugleich »Unsichtbares« (vgl. S. 189). Waldenfels

unterstreicht mit Merleau-Ponty und Lévinas die Unmöglichkeit einer »Gesamtschau«

durch eine Theorie, die keine »Abschattungen« mehr aufweisen würde. Im Folgenden

18 Übersetzt aus dem Englischen, vgl. https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs (zuletzt ge-

prüft am 14.01.2022).

19 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 263.

20 Ebd., S. 261.

IV. 4. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs


214 Fremdheitserfahrung und Othering

sollen einige »Abschattungen« bzw. »Überschüsse« von phänomenologischen Zugängen

selbst und deren religionspädagogischer Rezeption aufgezeigt werden.

Die Phänomenologie ist mit ihrem für Erfahrungen und religiöse Sprachformen

offenen Ansatz eine naheliegende Referenztheorie für interreligiöse Bildung. Ihre Zu-

gangswege »zum Unzugänglichen«, die für Ansätze interreligiöser Bildung eine große

Chance bieten, bergen jedoch gleichzeitig das Potential, auch das vermeintlich Zugäng-

liche unzugänglich werden zu lassen. So hinterfragt eine phänomenologische Beschrei-

bung die Felder »eigen« und »fremd« derart, dass die sicher erscheinenden Grenzen der

Begriffe verschwimmen. »Sprengbegriffe« wie »Fremderfahrung, Fremdich, Fremdleib

oder Fremdwelt«, die Waldenfels von Husserl übernimmt (vgl. Kap. IV.2, Fußnote 3),

sind tatsächlich Sprengbegriffe. Phänomenologische Zugänge entdecken Elemente des

Fremden an allen Orten, die bis in das Eigene hineinreichen, sodass am Ende auch von

der »Fremdheit des Eigenen« gesprochen werden muss.

Heinz Streib sieht hierin ein großes Potential für Ansätze interreligiöser Bildung:

»Wer durch Befremdungserfahrungen mit der eigenen Religion bereichert worden ist,

kann den Geschenk-Charakter der fremden Religion desto eher einsehen und begrü-

ßen« (vgl. Kap. III.9, Fußnote 6). Kasparis »Phänomenologische Grundlegung evange-

lischer Religionsdidaktik« schließt in ähnlicher Weise mit folgenden Sätzen:

»Die Didaktik fremder Religionen gehört im christlichen Religionsunterricht ins Zen-

trum des Eigenen. Sie lehrt nicht den Zwang zu Abgrenzung und Aneignung, sondern

ein dezidiert christliches, von der Rechtfertigung konstituiertes Verhältnis zum Eige-

nen so zu bilden, als wäre es nicht das Eigene (1.Kor 7,29f).«21

Dies ist schon für sich ein bemerkenswerter Apell. Noch herausfordernder wird er,

wenn diese Sätze wie erwähnt hinsichtlich ihrer Konsequenzen für religionspädago-

gische Leitbegriffe wie »konfessionelle Perspektive«, »Perspektivenwechsel« oder auch

»Subjektorientierung« betrachtet werden. Ernstgenommen, hinterfragen phänomeno-

logische Zugänge auch viele religionspädagogische Paradigmen. Dies sollten interreli-

giöse Ansätze mitbedenken, wenn sie phänomenologische Ansätze rezipieren.

Ein Unterricht, der verschiedene Erscheinungsformen der Religionen und Weltan-

schauungen als seinen Gegenstand wählt, sieht sich mit deren gewaltiger Vielfalt kon-

frontiert.Wenn im Rahmen eines phänomenologischen Zugangs schon das »Wesen des

Eigenen« so schwer zu bestimmen ist,muss das »Wesen« einer »fremden« Religion um-

so schwerer zu erfassen und zu beschreiben sein. Große »Weltreligionen« zerfallen in

eine Vielzahl von Untergruppierungen, mit vielförmigen Hybridisierungen und Über-

schneidungen (ohne schon diese Gruppierungen erwähnt zu haben, auf die das Etikett

Weltreligionen nicht zutrifft). Die diversen Strömungen lassen sich unter religiösen,

kulturellen, lebensweltlichen, vielen weiteren Blickwinkeln betrachten. Der Gedanke

an eine interreligiöse Bildung, die diese Vielfalt in ihrer »Totalität« (vgl. Kap. IV.4.2)

abbildet, könnte kaum ferner erscheinen.

Auch »eigene« Religiosität erscheint bei genauerer Betrachtung als eine wahreMan-

nigfaltigkeit –mehr, als der subjektiven Erfahrung je zugänglich ist.Wenn nun noch die

transzendente Fremdheit des Heiligen in den Blick genommen wird, scheint Fremdheit

21 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 448.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


215

im Religionsunterricht tatsächlich so allgegenwärtig zu sein, dass jedes Fundament des

Eigenen unsicher erscheint. Der »Überschuss« des Fremden kann eine überwältigende

Erfahrung werden, die den Religionsunterricht als Ganzes in seiner Form hinterfragen

kann.

Es wurde oben bereits gezeigt, dass viele Ansätze verschiedene Fremdheitsebenen

nicht klar unterscheiden:Wie unterscheidet sich etwa die Fremdheit der »eigenen« kon-

fessionellen Perspektive von der Fremdheit der »nicht-eigenen« konfessionellen Per-

spektive (vgl. S. 109)? Diese Unsicherheit erscheint u.a. angesichts der Rezeption von

phänomenologischen Theorien, die viel mit Analogien arbeiten, nicht überraschend:

Deren Begriff der Intentionalität verknüpft Erfahrung und Erfahrungsgegenstand mit-

einander, sodass die Existenz von etwas als fremd Erfahrenem mit einem Fremdwerden

der »eigenen« Erfahrung korrelieren kann (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 149). Indem das Sub-

jekt immer schon mit der Welt »verschränkt« ist, wirken »äußere« Strukturen in die

»innere« Erfahrung des Subjekts hinein und umgekehrt. Der Fokus der Ausführungen

wird hier gerade auf die Verbindung zwischen innerer und äußerer Welt gelegt und

nicht auf ihre Trennung – der Fremdheitsbegriff für innere und äußereWelt entspricht

sich vielfach. Auch inWaldenfels’ Philosophie entdeckt Nakamura eine »stillschweigen-

de[] Analogisierung von Trans- und Interdiskursivität«22 (vgl. auch Kap. V.3, Fußnote

339). Bei Waldenfels existieren zwei konkurrierende Zugänge, deren Widerspruch sich

nicht immer leicht auflösen lässt: Ausführungen, in denen verallgemeinernd von dem

Fremden und seinen Eigenschaften gesprochen wird, und solche, in denen die Kontex-

tualität und die Vielseitigkeit des Phänomens »Fremdheit« betont wird. Nicht immer

ist klar, wie die beiden Zugänge in Zusammenhang stehen. Es ist außerdem zu fragen,

ob manche generalisierende Tendenz nicht schon aus der Genese des phänomenolo-

gischen Fremdheitsbegriffs herrührt: Husserls Phänomenologie erforscht wie erörtert

die Grundlagen der Erkenntnisbildung – und sucht über spezifische Erkenntniskontexte

hinweg nach deren gemeinsamer Basis.23 So unterschiedlich und in sich widersprüchlich

die einzelnen Ansätze der phänomenologischen Philosophie auch sein mögen, so lässt

sich in ihr an vielen Stellen die Tendenz beobachten, Fremdheit zu verallgemeinern.

Eine große Frage der Phänomenologie des Fremden ist die nach der Wesenheit des

Fremden. Genauer betrachtet, wird die Antwort auf diese Frage jedoch niemals lauten

können, dass Fremdes diese oder jene Eigenschaften hat. Es geht vielmehr um die We-

senheit des Fremden innerhalb der subjektiven Erfahrung bzw. welche Möglichkeiten diese

Erfahrung hat, über ihre eigene Beschränktheit hinweg eine »Spur« des »Überschusses«

zu entdecken, der ihrer eigenen Erfahrung verborgen bleibt. Konsequenterweise ist es

nicht Ziel einer solchen Phänomenologie, Fremdheit zu entdramatisieren oder zu de-

konstruieren. Fremdheit ist die notwendige Leerstelle, die sich totalitären Ansprüchen

nach einer Gesamtschau auf das Wesen der Welt entgegenstellt. Ein solches Fremd-

heitskonzept betont dieWiderständigkeit des Fremden, das auchWaldenfels anspricht,

22 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 116.

23 Auch wenn es, wie dargelegt, auch in Husserls Werk zahlreiche gegenläufige Tendenzen gibt, die

im Gegenteil die okkasionelle, lebensweltliche Erforschung der jeweiligen Erfahrungskontexte im

Blick haben.

IV. 4. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


216 Fremdheitserfahrung und Othering

wenn er vom »Stachel des Fremden« schreibt (vgl. S. 199). Für die (religionspädago-

gische) Rezeption der Phänomenologie liegt in diesem Verständnis aber eine Gefahr

verborgen, deren Konsequenzen sich in interreligiöser Bildung tatsächlich nachweisen

lassen: Der Satz »Fremdes ist ein Stachel« bedeutet nicht, dass das Objekt, dem die

Fremdheit zugeschrieben wird, in seiner Wesenheit ein Stachel ist, sondern ein Stachel

»ist« Fremdheit nur für die subjektive Erfahrung. Der Satz »Fremdes ist ein Stachel« ver-

deckt in seiner einfachen Struktur den Abgrund zwischen Bezeichnung und Bezeichne-

tem. So sieht sich die Suche nach der »Spur« des Anderen/Fremden immer mit der Be-

schränktheit der ihr dabei zur Verfügung stehenden Begriffe konfrontiert. Dies ist eine

Diskrepanz, der nicht einfach zu begegnen ist, und führt tief in Jacques Derridas Phi-

losophie der différance24, deren Weg hier jedoch nicht weiterverfolgt werden kann. Hier

genügt die Diagnose, dass in vielen interreligiösen Ansätzen die différance zwischen Zu-

schreibung und der unerreichbaren Wesenheit des Bezeichneten kaum beachtet wird.

Sätze wie »Über Fremdes darf nicht hinweggegangen werden« oder auch »Religion XY

ist fremd« dürfen nicht darüber hinwegtäuschen, dass dies nur Zuschreibungen sind,

die aus einer subjektiven Erfahrung heraus gesprochenwerden. Indem Lernansätzemit

phänomenologischen Methoden nach der »Wesenheit« des Fremden fragen, unterlau-

fen ihnen vielfach Essentialisierungen von Fremdheit. Es bedarf einer sehr sorgfältigen

Lektüre phänomenologischer Texte, um zu vermeiden, bei phänomenologischen Analy-

sen von Fremdheit nicht zugleich ein Urteil über die eigentliche, innere Wesenheit der

als »fremd« beschriebenen Gegenstände zu fällen.

In Kritik an Husserl soll Fremdes nicht als »Spiegelung des Eigenen« verstanden

werden, sondern so zu Gegebenheit kommen, »wie es sich von sich selbst her zeigt«.25

Viele Ansätze betonen neben der »Widerständigkeit« auch die »Eigenständigkeit«

religiöser Zeugnisse (vgl. Kap. III.6). Vielfach nähern sich interreligiöse Lernarrange-

ments fremden Erscheinungsformen anhand einer wahrnehmenden Beschreibung.

Manche Publikationen interreligiöser Bildung beziehen sich hier explizit auf einen

Begriff Husserls, der ein solches deskriptives Verfahren Epoché nennt.26 In der frühen

Selbstbezeichnung der Phänomenologie als »deskriptive Psychologie« (vgl. Kap. IV.2)

zeigt sich ebenso die große Bedeutung der Deskription als Methode. Darüber hinaus

besteht in der Phänomenologie eine Tendenz, von der »Passivität des menschlichen

Geistes«27 auszugehen, der die Welt wahrnimmt, erfährt, auch erträgt (vgl. auch Kap.

IV.3, Fußnote 115), jedoch weniger aktiv beeinflusst bzw. der es vermeiden soll, andere

einem eigenen egoistischen »Interesse« unterzuordnen (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 110).

24 Dies zeigt auch folgendes Zitat vonWaldenfels über Derridas Betrachtungen: »Die Schrift, die laut

Husserl den Sinn wiederholbar und allgemein zugänglich macht, liefert ihn zugleich der Verdun-

kelung und Vergessenheit aus […]. Die Abwesenheit in der Anwesenheit, dieser zeitliche Aufschub

und diese zeitliche Verschiebung, die Derrida différance nennt, hat zur Folge, dass sich das, was

sich zeigt, zugleich nicht zeigt. Es gehört zu den Vorzügen dieser intensiven Husserl-Lektüre, dass

sie auf andere Weise zu Husserls Texten zurückführt«, vgl. B. Waldenfels: Einführung in die Phä-

nomenologie, S. 132.

25 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 83.

26 Vgl. K. Meyer: Grundlagen interreligiösen Lernens, S. 321f.; H. Kumpf: Zur Didaktik interreligiösen

Lernens in der Sekundarstufe I und II., S. 228ff. und andere.

27 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


217

Eine solche passive Zurücknahme kann einem gewissen christlichen Grundgefühl

entsprechen: Das Ich erfährt Gott, es empfängt den Gast, der zu ihm kommt (vgl. Kap.

III.5), möglicherweise sieht es sich auch den Gegebenheiten einer sich verändernden,

plural gewordenen Welt passiv ausgesetzt.

Indem sich das »Eigene« aber zurücknimmt, um sich für den Anspruch des »Ande-

ren/Fremden« zu öffnen,wie es in der Phänomenologie wohl am nachdrücklichsten von

Lévinas vertreten wurde, droht jedoch ein anderer wichtiger Umstand aus dem Blick

zu geraten: dass sich Anderes und Fremdes immer auch »innerhalb und mit Mitteln«

des »Eigenen« konstituieren (vgl. Kap. IV.4.3). Mit Merleau-Ponty ließe sich zudem er-

gänzen, dass Erfahrungen des »Fremden« stets innerhalb bestimmter »Strukturen« ge-

schehen, die somit Zuordnungen von Fremdheit prägen. Dabei handelt es sich jedoch

nicht nur um rein immanente Strukturen subjektiver Erfahrung, sondern auch um ex-

terne Machtstrukturen, die die innere Erfahrung beeinflussen (vgl. die Ausführungen

zu Foucault in Kap. V.3.2). Waldenfels’ Philosophie befasst sich intensiv mit solchen

Ordnungen der Macht, wird aber in dieser Hinsicht religionspädagogisch kaum rezi-

piert (vgl. Kap. V.1). Ein rein erfahrungsorientierter Zugang jedoch, der sich in Gestalt

ihrer Phänomene der »Wesenheit« des »Eigenen« und »Fremden« annähern möchte,

tendiert oftmals dazu, Machtstrukturen außer Acht zu lassen, die Zuschreibungen von

Fremdheit als »Fremdheit« ebenfalls prägen (vgl. Kap. III.12.2).

Anderes/Fremdes ist nicht nur Eindruck einer passiven Erfahrung, sondern stets auch

Ausdruck einer aktiven Zuschreibung (vgl. Kap. II.5). Daher gilt es gegenüber den Mög-

lichkeiten einer »nativistischen« Gegenerzählung (vgl. auch Kap. VI.3.3.2), in dem sich

Fremdes »von sich selbst her zeigt«, kritisch zu sein. Selbst Lévinas’ Annäherungen an

den »(ganz) Anderen« können nur im Rahmen seiner Formulierungsmöglichkeiten ge-

schehen, obwohl sie ja gerade das Ziel verfolgen, über sich selbst hinauszuweisen. Wie

jede Beschreibung des »Anderen/Fremden« bergen sie damit zugleich die Gefahr, den

Charakter seiner »Andersheit/Fremdheit« in unzulässiger Weise festzuschreiben. Be-

dauerlicherweise weckt Lévinas’ oft zitierte Rede vom »ganz Anderen« Assoziationen

an Othering-Zuschreibungen von Fremdheit, besonders wenn sie unreflektiert rezipiert

wird. Seine Bemühungen, Vereindeutigungen wie Othering zu vermeiden, drohen so im

Eigenleben seiner Begrifflichkeiten verloren zu gehen.

Die vorangegangenen Ausführungen zeigen, dass im phänomenologischen Begriff

von Fremdheit das Potential liegt, die sicher erscheinenden Grenzen zwischen »eigen«

und »fremd« verschwimmen zu lassen. Jedoch ist darauf hinzuweisen, dass die Analogi-

sierung von innerer und äußerer Fremdheit eine Gefahr darstellen kann, Fremdheitsphä-

nomene zu verallgemeinern. Fremdheit droht so essentialisiert zu werden, besonders

wenn sie nur als passive Erfahrung, nicht aber als aktive Zuschreibung gesehen wird.

Wenn Ansätze mit einem tendenziell verallgemeinernden Fremdheitsbegriff mit ei-

ner Vielzahl an interreligiösen Erscheinungsformen konfrontiert sind, ergeben sich ei-

nige methodische Schwierigkeiten: Ziel ist es schließlich nicht, in der Erfahrung des

Fremden zu verharren, sondern sich in produktiverWeise demThema Fremdheit zu nä-

hern. Eine Entdramatisierung oder Dekonstruktion von Fremdheit fällt jedoch schwer,

wenn diese zuvor essentialisiert wurde. Angesichts der allgegenwärtigen Fremdheit

muss (inter-)religiöse Bildung zudem Wege finden, die verschiedenen Fremdheiten zu

strukturieren, umZugangsperspektiven aufzuzeigen.Der Forschungsstand konnte zei-

IV. 4. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


218 Fremdheitserfahrung und Othering

gen, dass verschiedene Ebenen der Fremdheit faktisch dennoch unterschieden werden.

Diese Unterscheidung erfolgt aber oft implizit (etwa durch die nicht präzise geklärte

Wiederaufnahme der Begriffe »eigene« und »fremde Religion«,wenn die Beziehung von

christlicher und nichtchristlicher Religion erörtert wird, vgl. Kap. III. 9). Oft zeigen sich

diese impliziten Unterscheidungen zudem wenig sensibel für Prozesse des Otherings

(vgl. Kap. III.11 u. III.12). Diese Tendenzen müssen nicht auf eine Rezeption phänome-

nologischer Theorien zurückgeführt werden, sondern können auch viele weitere Ursa-

chen haben. Es zeigte sich jedoch, dass besonders in einer oberflächlichen Rezeption

die Verwendung des phänomenologischen Fremdheitsbegriffs nicht ohne Schwierig-

keiten ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Stand der Untersuchung und Ausblick

auf das folgende Kapitel

An dieser Stelle befindet sich vorliegende Studie an einemwichtigen Punkt, an dem aus

otheringtheoretischer Sicht einige Schwierigkeiten des phänomenologischen Fremd-

heitsbegriffs deutlich geworden sind. Dennoch hinterfragen phänomenologischeTheo-

rien bei genauerer Betrachtung die klare Differenz von »Eigenem« und »Fremdem«, die

wie aufgezeigt in vielen religionspädagogischen Ansätzen (vgl. Kap. III.12) zumindest

untergründig weiterhin eine große Rolle spielt. In seiner Bedeutung hervorgehoben ist

demgegenüber das oft geäußerte religionspädagogische Anliegen, Perspektivität und

individuelle Fremdheitserfahrungen ernstzunehmen und über diese nicht hinwegzuge-

hen. Was dies vor dem Hintergrund der Erörterungen dieses Kapitels bedeuten kann,

ist erst noch genauer zu klären.

Wie dargelegt werden Erfahrungen und Zuschreibungen von Fremdheit durch in-

nere Dispositionen eines Subjekts mitbestimmt, das wiederum mit äußeren Struktu-

ren derWelt verbunden ist. Somit erscheint es gewinnbringend, neben dem Begriff des

»Fremden« den Begriff des »Eigenen« bzw. der »eigenen Perspektive« noch stärker zu klären.

Wenn das Subjekt als Ausgangspunkt von Fremdheitserfahrungen zu verstehen ist (vgl.

Kap. IV.4.3), es jedoch gleichzeitig mit den Strukturen der Welt »verschränkt« ist (vgl.

Kap. IV.4.4), was kann denn dann Subjekt bedeuten, und welche Konsequenzen hat dies

für subjektive Fremdheitserfahrungen? Was unterscheidet die Instanz, die auf Fremdes

aufmerksamwird, vom expliziten Eigenen (vgl. Kap. IV.4.4)?

Neben dem Begriffspaar Eigen und Fremd zeigt sich darüber hinaus ein zweites

Begriffspaar Innen und Außen. Es scheint mit dem Begriff des Fremden zusammenzu-

hängen, was sich nicht zuletzt an der schon eingeführten Definition von Waldenfels

zeigt, die Fremdes als das »Außer-ordentliche« bestimmt.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass all diese Fragestellungen mit Fragen nach

der Ordnung des »Eigenen« und »Fremden« verbunden sind – bzw. mit der Frage, wer

oder was diese Ordnungen ordnet. Die Fragen sollen im folgenden Teil näher erörtert

werden.Hieraus ergeben sich interessante Folgerungen für die religionspädagogischen

Begriffe der Subjektorientierung und der eigenen Perspektive, wie auch insgesamt für ein

tieferes Verständnis der Ordnungen interreligiöser Bildung. Eine Untersuchung des Ord-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


220 Fremdheitserfahrung und Othering

nungsbegriffs birgt noch ein weiteres Potential: Ordnungskontexte von Fremdheits-

zuschreibungen und -erfahrungen zu beachten, ermöglicht es, Vereindeutigungen von

»Fremdheit« entgegenzuwirken. In der nun folgenden ordnungstheoretischen Analyse

werden viele der gerade erörterten phänomenologischen Fragestellungen in abgewan-

delter Form erneut auftreten. Es wurde schon gezeigt, dass der Ordnungsbegriff beson-

ders für dieTheorien von Merleau-Ponty undWaldenfels eine große Relevanz hat. Über

den Begriff des »Außer-ordentlichen« ergibt sich so ein neues Verständnis des Fremd-

heitsbegriffs vonWaldenfels, der in der Religionspädagogik bislang nur selten beachtet

wird. Aber auch einige der Husserl’schen und Lévinas’schen Problemstellungen werden

erneut relevant werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

