IV. Erfahrungszugange zur Unzuganglichkeit
des Fremden suchen -
Phanomenologische Perspektiven

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Erste Ankniipfungspunkte -
Blick auf religionspadagogische Rezeptionen

Wie im Fazit des letzten Kapitels (vgl. vor allem Kap. III.12.5) gezeigt, nihern sich viele
Ansitze interreligiéser Bildung dem Topos des Fremden mithilfe eines phéinomenolo-
gischen Zugangs.! Wie bereits der Name nahelegt, gehen phinomenologische Theori-
en bei ihrer Betrachtung der Welt von ihren phinomenalen Erscheinungsweisen aus.
Menschen nehmen Dinge stets in einer situativen Gestalt wahr, je nach Zugangsweise
verandert sich auch ihre spezifische Wahrnehmung der Dinge. Wie sich man ange-
sichts der Pluralitit des Seins dem allgemeinen Wesen der Dinge dieser Welt anni-
hern kann, ist eine grofie Frage phinomenologischer Philosophien. Die Dinge dieser
Welt erscheinen in einer jeweils vom Kontext bestimmten, unendlichen Vielfalt von
Erscheinungsweisen, die in ihrer Gesamtheit dem einzelnen Menschen verborgen blei-
ben. Auf diese Weise kreisen phinomenologische Betrachtungen immer wieder um die
Prisenz und gleichzeitige Entzogenheit des Seins, bzw. wie Edmund Husserl es formu-
liert, um die »Zuginglichkeit des original Unzuginglichen«®. Wie in Kapitel II gezeigt,
erscheint auch das Fremde immer in einer kontextabhingigen Gestalt; ist gleichzeitig
unmittelbar prisent, doch durch seine Vorgingigkeit und Andersheit dem subjektiven
Verstiandnis letztlich entzogen. Bereits hierdurch erklirt sich die Bedeutung phinome-
nologischer Ansitze fiir Theorien, die sich mit Erscheinungsweisen des Fremden in der
Welt befassen.

Viele der im weiteren Fortgang vorliegender Studie zitierten Autor*innen, wie etwa
Michel Foucault (Kap. V.3.2), sind stark von der Phinomenologie beeinflusst. Uber sie
bietet sich deshalb auch eine Verstehensgrundlage fiir ihre oft komplexe Theoriegebiu-
de:

1 Zur Einfithrung in die phanomenologische Philosophie vgl.: B. Waldenfels: Einfihrung in die Pha-
nomenologie; Karl-Heinz Lembeck: Einfithrung in die phanomenologische Philosophie, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994; Christian Mockel: Einfihrung in die transzenden-
tale Phanomenologie, Miinchen: Fink1998; Ferdinand Fellmann: Phanomenologie zur Einfiihrung,
Hamburg: Junius 2009.

2 Edmund Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige (= Hua I), Den Haag: Nijhoff
1950, S.144.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

166

Fremdheitserfahrung und Othering

»Wenn neuere Texte aus Frankreich fir ausldndische Leser mitunter allzu mysteriés
klingen, schreibt Waldenfels, »so kann dies auch daran liegen, dass die eigenen Re-
sonanzflachen zu schmal oder zu unelastisch sind. Eine Riickbesinnung auf die Expe-
rimentierkiinste der franzdsischen Phianomenologie, die jahrzehntelang das Feld be-
herrscht haben, kénnte einem solchen Unverstiandnis entgegenwirken und Widerstén-
de durchbrechen.<

Die Phinomenologie war und ist einflussreich fiir viele der in den folgenden Kapiteln
zitierten Theorien, und wie gezeigt wurde, auch fiir viele religionspidagogische Ansitze
des interreligiosen Lernens.

Die im Folgenden zu leistende theoretische Fundierung der phinomenologischen
Perspektiven erfiillt daher einen doppelten Zweck: Sie zeigt zentrale Zuginge auf, wie
sich Ansitze des interreligiosen Lernens dem phinomenalen Feld des Fremden nihern
konnen. Zugleich analysiert sie mit der Phinomenologie einen Referenzkontext, der
auch im Hinblick auf die unter Kapitel V und VI behandelten Forscher*innen von grofler
Bedeutung ist. Ziel dieses Vorgehen ist es, die zitierten Ansitze besser aufeinander zu
beziehen und am Ende der Studie auf iibergreifende Folgerungen fiir das interreligicse
Lernen hin ordnen zu kénnen.

Nach einer geschichtlichen Einordnung seien nun einige zentrale Perspektiven vor-
gestellt, die wichtig fiir den phinomenologischen Zugang zum Fremden sind: Wie oben
ausgefithrt (vgl. Kap. I11.13) sind hier die Arbeiten von Bernhard Waldenfels eine wichti-
ge Referenz. Dessen Ansitze jedoch sind durchaus voraussetzungsreich. Sie sind in ih-
rer Tiefe besser zu verstehen, wenn grundlegende Linien der Phinomenologie Husserls,
Merleau-Pontys und Lévinas’ bekannt sind, auf die sich Waldenfels in seinen Ausfiih-
rungen oft bezieht. Um seinen phinomenologischen Ansatz des Fremden besser ver-
standlich und ankniipfbar zu machen, soll er deshalb zusammenhingend mit seinen
eigenen Referenzquellen Husserl, Merleau-Ponty und Lévinas dargestellt werden. Die-
se verschiedenen phinomenologischen Perspektiven werden anschlieflend in Kapitel
IV.4 auf ihren religionspddagogischen Ertrag hin untersucht.

Wie bereits mehrfach gezeigt werden die phinomenologischen Ansitze von
Waldenfels, Husserl, Merleau-Ponty und Lévinas in religionspidagogischen Verof-
fentlichungen hiufig rezipiert. Vorliegende Studie kann hier deshalb auf umfassende
Vorarbeiten verweisen, u.a. auf die von Tobias Kaspari, der Husserls phinomeno-
logischen Ansatz sowie die Theorien der von ihm beeinflussten Phinomenologen
Maurice Merleau-Ponty und Bernhard Waldenfels religionsdidaktisch untersucht und
aufgearbeitet hat.* Wichtig sind ebenso die Beitrige von Heinz Streib, der sich unter
Einbezug von Yoshird Nakamuras xenosophischen Ansatz auf Waldenfels beruft.”> Auch
Emmanuel Lévinas wird wie erwihnt in der Religionspidagogik breit rezipiert, u.a.

3 Bernhard Waldenfels: Phianomenologie in Frankreich, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, S.13.

4 Vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 27-249.

5 Bspw. H. Streib: Wie finden interreligiose Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze
einer xenosophischen Religionsdidaktik; vgl. Y. Nakamura: Xenosophie; vgl. B. Waldenfels: Der
Stachel des Fremden.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 1. Erste Anknipfungspunkte - Blick auf religionspadagogische Rezeptionen
von Bernhard Griitmme, Mirjam Schambeck, Stephan Leimgruber und vielen anderen.®
Zu nennen sind auch alle Ansitze, die sich auf Theo Sundermeiers hermeneutische
Erforschung des Fremden beziehen - dieser setzt sich in seinem Werk tiefgehend
mit phinomenologischen Positionen auseinander.” Gleiches gilt fiir Referenzen auf
den Gift-to-the-Child-Ansatz von Michael Grimmitt und John Hull, der den Ansatz
des Zeugnislernens im deutschsprachigen Raum stark beeinflusste.® AbschlieRend sei
auf weitere Bearbeitungen verwiesen, die phinomenologische Inhalte auch innerhalb
anderer Kontexte aufgreifen, z.B. auf die von Silke Leonhard®, Joseph Wohlmuth und
Reinhold Boschki'®. Erneut wird die grofRe Vielfalt der Rezeption von phinomenologi-
schen Theorien innerhalb der Religionspidagogik deutlich. An geeigneter Stelle wird
sich vorliegende Studie auf einige dieser Vorarbeiten beziehen.

6 Vgl. bspw. B. Grimme: Vom Anderen eroffnete Erfahrung, S. 235ff,, bes. S. 251-259; M. Schambeck:
Interreligiose Kompetenz, S.131-134; S. Leimgruber: Interreligioses Lernen, S. 53-55.

7 Vgl. T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 51-71; vgl. bspw. C. P. Sajak: Das Fremde als Gabe
begreifen, S. 237-243; vgl. auch die Ansitze unter Kap. I11.4.

8 Zum phanomenalen Ansatz von Grimmitt und Hull vgl. K. Engebretson: Phenomenology and re-
ligious education theory; K. Engebretson: Learning About and Learning from Religion. The Pe-
dagogical Theory of Michael Grimmitt; vgl. dazu auch K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im
Unterricht, S.195-213.

9 Silke Leonhard: Leiblich lernen und lehren. Ein religionsdidaktischer Diskurs (= Praktische Theo-
logie heute, Band 79), Stuttgart: Kohlhammer 2006.

10 Reinhold Boschki: »Praktisch-theologische Hermeneutik des Cesprachs zwischen christlicher und
judischer Religionspadagogik, in: Florian Bruckmann/René Dausner (Hg.), Im Angesicht der An-
deren. Gesprache zwischen christlicher Theologie und jidischem Denken. Festschrift fir Josef
Wohlmuth zum 75. Geburtstag, Paderborn, Minchen, Wien, Zirich: Schéningh 2013, S.185-202;
vgl. Josef Wohlmuth (Hg.): Emmanuel Levinas. Eine Herausforderung fiir die christliche Theolo-
gie, Paderborn: Schoningh 1998.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

167


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Philosophische Verbindungslinien -
die Suche nach dem »Sein« im politischen Kontext

Auf der Suche nach »Kontinuititen« in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, schreibt
Margot Fleischer, stofle man immer wieder auf den Namen EDMUND HUSSERL.! In
dhnlicher Weise bezeichnet Johannes Heger fiir die Religionspiddagogik Husserls Phi-
nomenologie als einen »Angelpunkt religionspidagogischer Rezeption«*. Bedeutung
gewinnt Husserls Philosophie fiir vorliegende Studie vor allem dadurch, dass in seinem
Werk das Thema des Fremden in Gestalt von »Sprengbegriffen wie Fremderfahrung,
Fremdich, Fremdleib oder Fremdwelt«<® prisent ist. Viele Ankniipfungspunkte finden
sich zudem zu Husserls Betrachtungen zur »Intersubjektivitit« — ein Themenfeld, das
Husserl im Laufe seines philosophischen Werkes immer wieder beschiftigt.*

Husserl gilt als Begriinder der Phinomenologie als eigenstindige Richtung der Phi-
losophie - gleichwohl das Wort Phinomenologie selbst eine lingere Tradition hat, wie
es sich u.a. bei Kant oder Hegel zeigt. »Doch erst bei Husserl riickt das Wort von ei-
ner blofien Vorstufe philosophischen Wissens oder einer methodischen Spielart wis-
senschaftlicher Forschung auf zur zentralen Bestimmung einer Philosophie, die sich
selbst als Phinomenologie deklariert.«

Die phinomenologische Erforschung des Fremden lisst sich nicht ohne den Erfah-
rungsbegriff der Phinomenologie verstehen, welcher Antworten auf philosophische Her-
ausforderungen seiner Zeit sucht. Die Genese der Phinomenologie fillt in eine Zeit, in
der die Philosophie des ausgehenden 19. Jahrhundert in die Krise geraten ist. Eine stark
neukantianisch gepragte Philosophie ringt damals u.a. mit dem Kant’schen Objektbe-
griff, der zwischen dem Ding an sich, das nur gedacht, aber nicht erfahren werden kann

1 Margot Fleischer: »Einleitung, in: Margot Fleischer (Hg.), Philosophen des 20. Jahrhunderts. Eine
Einfithrung, Darmstadt: Primus 1995, S.1-25, hier S. of.

2 Vgl. hierzuJohannes Heger: Wissenschaftstheorie als Perspektivenfrage?! Eine kritische Diskussi-
on wissenschaftstheoretischer Ansitze der Religionspadagogik (= Religionspddagogik in pluraler
Gesellschaft, Band 22), Paderborn: Ferdinand Schéningh 2017, S. 293ff.

3 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phinomenologie des Fremden, S. 8.

4 K.-H. Lembeck: Einfithrung in die phdnomenologische Philosophie, S. 88.

5 B. Waldenfels: Einfithrung in die Phdnomenologie, S.13.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

170

Fremdheitserfahrung und Othering

(Noumenon) und seiner Erscheinung (Phaenomenon) strikt trennt.® Anregungen, jene
Spaltung zu tiberwinden, findet Husserl in Franz Brentanos Werk »Psychologie vom
empirischen Standpunkte« (1874), das grofRen Einfluss auf die Psychologie der damali-
gen Zeit ausiibt. Im Riickgriff auf die Begrifflichkeit Brentanos beschreibt Husserl nun
die Beziehung zwischen Wahrnehmung und wahrgenommenem Gegenstand als »in-
tentional«: Jede Wahrnehmung ist immer schon auf einen Gegenstand gerichtet, und
nicht ohne ihren Gegenstand zu denken. »Damit unterliuft Husserls Lehre von der In-
tentionalitit den neuzeitlichen Dualismus von Innen und Auflen, von immanentem Er-
lebten und transzendentaler Wirklichkeit. Indem jemand etwas erlebt und erfihrt, ist
er in sich selbst bei anderem, ist er aufer sich, itberschreitet er sich.«” Dieser Zugang
zur Wirklichkeit beeinflusst viele Philosoph*innen, Husserls Ansatz weiterzudenken
und zu transformieren. Fiir vorliegende Studie gewinnt die Figur der Intentionalitit
vor allem dadurch Bedeutung, dass Bernhard Waldenfels die Beziehung des Eigenen
zum Fremden als intentionale Beziehung beschreibt.

Husserls Philosophie verfolgt das groRe Ziel, die Grundlage fiir eine universale Wis-
senschaft zu schaffen, bzw. eine universale Methode zu beschreiben, wie Erkenntnis
gewonnen werden kann. Gleichwohl nimmt Husserl das subjektive Bewusstseinserle-
ben des Menschen sehr ernst, was natiirlich in einem gewissen Spannungsverhiltnis
zu Husserls universalem Anspruch steht — ein Spannungsverhiltnis, das im Laufe von
Husserls Lebenswerk eher zu- als abnimmt. Einige Werke markieren entscheidende
Schnittstellen in Husserls Philosophie: Im 2. Band der Logischen Untersuchungen (1901)
wird die neu begriindete Phinomenologie noch zégerlich und etwas missverstind-
lich als »deskriptive Psychologie« bezeichnet. In der 2. Auflage 1913 fehlt dieser Zu-
satz, als gleichzeitig mit dem Werk Ideen I (1913) schon die zentralen Vorstellungen von
Husserls Phinomenologie entwickelt sind. Die Cartesianischen Meditationen (1931 zuerst
in franzésischer Ubersetzung veréffentlicht®) stellen einen bedeutenden Wendepunkt
in Husserls Philosophie dar: Im Zentrum seines Ansatzes steht nun weniger das Objekt
der Erfahrung, als vielmehr das erfahrende »transzendentale« Bewusstsein. Das philo-
sophische Schaffen Husserls findet seinen Endpunkt im Spatwerk »Die Krisis der euro-
paischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie« (1936), kurz Krisis
genannt. Angesichts eines um sich greifenden, Werte und Normen zunehmend hin-
terfragenden Relativismus und Nihilismus, den Husserl fiir seine Zeit diagnostiziert,
mochte er wissenschaftliche Erkenntnisgewinnung wieder auf einen objektivierbaren

6 Vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 41-48. Zwei philosophische Richtungen erwachsen
aus dieser Trennung: ein plantonisierender Logizismus, der nach »Satzen und Wahrheiten an sich«
sucht, und eine Strémung, die alle Logiken der Philosophie, Ethik, Asthetik, Religion usw. aus real-
psychischen Vorgangen herleiten méchte — was von Husserl als »Psychologismus« kritisiert wird,
vgl. B. Waldenfels: Einfithrung in die Phdanomenologie, S.13f; vgl. auch C. Mockel: Einfithrung in
die transzendentale Phinomenologie, S. 31-45.

7 B. Waldenfels: Einfithrung in die Phanomenologie, S. 16.

8 Hans-Dieter Gondek: »Der Handedruck zwischen Merleau-Ponty und Levinas«, in: Matthias Fi-
scher/Hans-Dieter Gondek/Burkhard Liebsch (Hg.), Vernunft im Zeichen des Fremden. Zur Phi-
losophie von Bernhard Waldenfels, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, S. 64-98, hier S. 65.

9 C. Mockel: Einfithrung in die transzendentale Phdnomenologie, S. 22.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 2. Philosophische Verbindungslinien - die Suche nach dem »Sein« im politischen Kontext

»Boden«'® stellen. Dieses sich durch sein ganzes Werk ziehende Thema beschiftigt ihn
bis an sein Lebensende.™

Auch wenn er in den folgenden Kapiteln nicht eigens zu Sprache kommt, soll hier
dennoch der bekannteste Husserl-Schiiler MARTIN HEIDEGGER erwihnt werden, da
diese Lehrer-Schiiler-Beziehung fiir die weitere Rezeptionsgeschichte der Phinome-
nologie eine grofle Bedeutung hat. Heideggers Philosophie beginnt nicht mit Husserls
Phinomenologie und endet auch nicht in ihr, wurde aber besonders in Heideggers mitt-
lerer Schaffensphase so stark von ihr geprigt, dass Husserl und Heidegger in ihrer Wir-
kungsgeschichte kaum noch zu trennen sind.'> Die Beziehung von Heidegger zu sei-
nem Lehrer ist keine einfache gewesen. Zwar inspirieren sich beide gegenseitig in ihrer
philosophischen Arbeit, und Heidegger editiert viele von Husserls Werken. Uberschat-
tet wird dies aber von Heideggers Sympathien fiir den Nationalsozialismus in den ers-
ten Hitlerjahren. Husserl, der vom Judentum zum Christentum konvertiert war, wird
bis zu seinem Lebensende 1938 immer weiter aus dem universitiren Leben hinausge-
dringt. Die Wirkungsgeschichte der Phinomenologie ist von Heideggers Handeln in
der Nazi-Zeit nicht mehr zu trennen.’

Aus nachvollziehbaren Griinden verlagert sich durch die politischen Umstinde der
Haupteinflussort der Phinomenologie von Deutschland weg. Insbesondere Frankreichs
Philosophie wird nun stark von der Phinomenologie inspiriert: »Frankreich hat Husserl
und Heidegger gefunden, aber seinen Husserl und Heidegger, gemif eigenen Traditio-
nen, Erwartungen und Bestrebungen.«** Wichtig fiir vorliegende Studie sind die Phi-
losophien von MAURICE MERLEAU-PONTY und EMMANUEL LEVINAS. Beide zeigen neue
phinomenologische Zuginge zum Fremden auf. Wie stark Merleau-Ponty von der Phi-
nomenologie beeinflusst ist, zeigt bereits sein wohl wichtigstes Werk »Phianomeno-
logie der Wahrnehmung« (1945).”> Merleau-Ponty stellt die Intersubjektivititstheorie
Husserls »auf neue Beine« und verortet sie viel stirker als jener in der Leiblichkeit. Eine
zentrale Rolle spielen bei Merleau-Ponty aufierdem die Strukturen der Wahrnehmung,
womit mit ihm schon auf die Kontexte des Kapitels V verwiesen werden kann.

Emmanuel Lévinas trigt mafigeblich dazu bei, die Phinomenologie in Frankreich
zu verankern. Seine Dissertation im Jahr 1930 ist die erste grofRere Arbeit, die iiber
Husserl in Frankreich erscheint, zudem ist Lévinas an der Ubersetzung von Husserls

10 K.-H. Lembeck: Einfithrung in die phdnomenologische Philosophie, S. 83.

11 Vgl. B. Waldenfels: Einfithrung in die Phanomenologie, S. 35.

12 Vgl.ebd., S. 48.

13 Vgl. Victor Farias/Jiirgen Habermas: Heidegger und der Nationalsozialismus. Mit einem Vorwort
von Jiirgen Habermas, Frankfurt a.M.: S. Fischer 1989. Gleichwohl unterstreicht Jirgen Habermas
im Vorwort zu diesem Buch u.a. die eminente Rolle von Heideggers Hauptwerk »Sein und Zeit«
(1927) fur die europiische Philosophiegeschichte. Dieses inspirierte nicht zuletzt seinen Lehrer
Husserl mit zu seinem philosophischen Spatwerk, vgl. M. Fleischer: Einleitung, S.10.

14 B. Waldenfels: Phinomenologie in Frankreich, S.15. Dies geschieht zunidchst im franzésischen
Existenzialismus. Jean-Paul Sartres Hauptwerk »Das Sein und das Nichts« ist unverkennbar eine
Reminiszenz an Heidegger. Heideggers Begriff des Flir-Seins ist hier bspw. wichtig, besonders auch
fiir die feministischen Theorien von Simone de Beauvoir.

15 Vgl ebd., S.148.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

m


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

172

Fremdheitserfahrung und Othering

»Cartesianischen Meditationen« beteiligt.!® Es ist bezeichnend, dass die Cartesiani-
schen Meditationen zunichst auf Franzdsisch erscheinen, bevor sie in Deutschland
verfiigbar sind.'” Lévinas setzt sich zeit seines Lebens mit der Philosophie Heideggers
auseinander, dessen Biographie in vielerlei Hinsicht Unterschiede zu der seines philo-
sophischen Konterparts aufweist. Wihrend Heidegger innerhalb der offiziellen Macht-
strukturen des Deutschen Reiches der Hitlerzeit verbleibt, verbringt der in Litauen ge-
borene jiidische Denker Lévinas, nun franzdsischer Staatsbiirger, die Jahre 1940-45 in
deutscher Kriegsgefangenschaft. Lévinas’ in Litauen verbliebene Familie stirbt im Holo-
caust.’® Doch auch philosophisch sind Heidegger und Lévinas Antagonisten: Wihrend
Heideggers philosophische Erkenntnisbewegung auf die Ergriitndung des »Seins« aus-
gerichtet ist, sucht Lévinas nach einer Philosophie, die Widerstand gegen die »Totalit4t
des Seins« bietet. 1961 (im Todesjahr Merleau-Pontys) verdffentlicht Lévinas »Totalitit
und Unendlichkeit«, das heute als eines seiner beiden »Hauptwerke«'® angesehen wird.
1978 folgt sein zweites Hauptwerk »Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht«.

»Seit Mitte der [19]30er Jahre gibt diese Phinomenologie in Frankreich den Ton an,
der auch dann nicht véllig verklingt, als um die Mitte der [19]60jahre der sogenannte
Strukturalismus in den Vordergrund dringt.«*® Mit dem Ubergang der Phinomenolo-
gie nach Frankreich werden gleichzeitig ihre Grenzen ausgelotet und geweitet. Andere
Philosophen der Folgezeit, wie etwa JACQUES LACAN, MICHEL FoucAuULT und JACQUES
DERRIDA, die eher aus dem Umfeld des Strukturalismus und Poststrukturalismus stam-
men, konnen nicht mehr zur Phinomenologie gezihlt werden. Sie werden jedoch gera-
deinihrer Kritik an der Phinomenologie durch sie beeinflusst.*! Von grofRer Bedeutung
ist, dass von einigen dieser Philosophien immer stirker eine zentrale phinomenologi-
sche Grundannahme in Frage gestellt wird, namlich die Einheit des Subjekts — die fir
Phinomenologen wie Husserl die Grundlage jeder Welterfahrung darstellt.?*

In Deutschland gewinnt die Phinomenologie in der Folgezeit nur langsam wie-
der an Bedeutung.?> BERNHARD WALDENFELS, der noch die letzten Vorlesungen von

16 Vgl.ebd., S.35.

17 Vgl. B. Waldenfels/P. Gehring/A. Celhard: Phinomenologie braucht einen langen Atem, S. 1112f.

18 Josef Wohlmuth: «Eine Religion fiir Erwachsene«. Emmanuel Levinas und die Religionspadago-
gik.«, in: Konstantin Lindner/Andrea Kabus/Ralph Bergold et al. (Hg.), Erinnern und Erzdhlen.
Theologische, geistes-, human- und kulturwissenschaftliche Perspektiven. FS Godehard Ruppert,
Berlin: Lit 2013, S. 441-450, hier S. 441.

19 Vgl. B. Waldenfels: Phdanomenologie in Frankreich, S. 222.

20 B.Waldenfels: Einfithrung in die Phanomenologie, S. 53.

21 Vgl. B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 486-550.

22 Allmahlich verlagert sich auflerdem auch in der franzésischen Philosophie das Gewicht von ei-
ner »Philosophie der Wahrnehmung« hin zu einer »Philosophie der Sprache, freilich mit vielen
Schattierungen, und im Rahmen des sich ab Beginn des 20. Jahrhunderts vollziehenden »lingu-
istic turn« der Geisteswissenschaften. Ferdinand de Saussure konnte zeigen, dass in der Sprache
Bedeutungsinhalt (Signifikat) und sprachlicher Ausdruck (Signifikant) nur in einer willkirlichen
Beziehung zueinander stehen. Dies ldsst auch die Phanomenologie nicht unbeeinflusst, die ja im
Gegensatz dazu von einer gegenseitigen Verwiesenheit von »Wahrnehmung« und »Wahrgenom-
menem«ausgeht.

23 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phdanomenologie braucht einen langen Atem, S. 1110ff.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 2. Philosophische Verbindungslinien - die Suche nach dem »Sein« im politischen Kontext

Merleau-Ponty besuchen kann und auch Lévinas kennenlernt,** ist stark von der fran-
zosischen Phinomenologie beeinflusst und lernt tiber diese auch ihre deutschen Vor-
laufer kennen. In seiner Philosophie sind aber auch Autoren wie Foucault und Derrida
wichtig, die sich jenseits der Grenzen der Phinomenologie bewegen. Zentrales Thema
von Waldenfels’ phinomenologischen Betrachtungen ist die Suche nach Antworten auf
die Herausforderung durch das Fremde. Auf diese Weise fiihrt er viele der Linien dieses
Kapitels zusammen und wird im nichsten erneut zur Sprache kommen.

Fir vorliegende Studie sind seine Theorien also, genauso wie die von Husserl,
Merleau-Ponty und Lévinas, von besonderer Bedeutung. Hier sollen nun einige
ausgewihlte Perspektiven ihrer Ansitze vorgestellt werden — wobei Heidegger als
Kontrastfolie (besonders bei Lévinas) prasent bleibt.

24  B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 415.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

173


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Vertiefte Betrachtung
phanomenologischer Perspektiven
auf das Themenfeld Fremdheit

3.1 Edmund Husserl: Intentionaler Blick auf das Fremde und Fremdes
als Spiegelung des Selbst

Wie bereits angeklungen, ist die Thematik des Fremden in EDMUND HUSSERLS Phino-
menologie® stark prisent. Das Fremde ist in ihr jedoch ein Phinomen, »das Husserl
weniger gesucht, als dass es ihn heimgesucht hat.«* Die Bedeutung Husserls fiir Theo-
rien des Fremden entsteht gerade dadurch, dass das Thema Fremdheit fir ihn selbst
zunichst nicht im eigentlichen Forschungsinteresse lag. Indem er versuchte, dem Pro-
blem des Fremden innerhalb seines phinomenalen Ansatzes zu begegnen, unterliefen
Husserl einige kritische Fehlschliisse — hierbei handelte es sich jedoch um lehrreiche
Fehlschliisse. Sie nachzuvollziehen ist auch fiir interreligiése Ansitze gewinnbringend.

Husserls phinomenologische Betrachtungen des Fremden lassen sich daher am
besten vor dem Hintergrund der zentralen Fragestellungen seiner Philosophie verste-
hen, die fiir Husserl selbst so wichtig erschienen, dass er im Laufe seines Werkes im-
mer wieder zu ihnen zuriickkehrte. Uber Husserls Lebenswerk hinweg ist eine »er-
staunliche Themenkonstanz« zu beobachten.? Seine Philosophie gleicht dabei oft ei-

1 Zur Einfithrung in Husserls Philosophie vgl. C. Mockel: Einfihrung in die transzendentale Pha-
nomenologie; Peter Prechtl: Husserl zur Einfithrung, Hamburg: Junius 1991; Georg Rompp:
Husserls Phanomenologie. Eine Einfithrung, Wiesbaden: Marix 2005; Dan Zahavi/Edmund
Husserl: Husserls Phanomenologie, Tiibingen: Mohr Siebeck 2009.

2 Bernhard Waldenfels: »Erfahrung des Fremden in der Phianomenologiec, in: Ernst W. Orth (Hg.),
Profile der Phanomenologie. Zum 50. Todestag von Edmund Husserl, Freiburg i.Br., Miinchen: Al-
ber1989, S.39-62, hier S.39.

3 Karl-Heinz Lembeck schreibt iiber Husserls Cesamtwerk: »Die Dokumente weisen insgesamt ei-
ne erstaunliche Themenkonstanz auf. Phanomenologische Schliisselthemen mit weithin identi-
schen Problembestand durchziehen die publizierten und unpublizierten Schriften gleichmaRig
iber den Zeitraum von beinahe 40 Jahren. Augenfallig ist diesbeziiglich ein gewisser Hang zur
Einleitungs-Literatur: Der Autor fingt offenbar immer wieder von vorne an, er leitet immer wie-
der aufs Neue ein. Die sldeen I, die >Meditationen< und selbst noch das spite >Krisis-Werk« sind

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

176

Fremdheitserfahrung und Othering

nem »Werkstattdenken«*, das zyklisch um verschiedene Facetten eines Themenfeldes
kreist, aufgrund dieser spezifischen Arbeitsweise bisweilen auch uniibersichtlich wir-
ken kann.5 Als Gesamtwerk stellt es also keine »Orthodoxie«® dar (zumal ein GroRteil
seiner Schriften erst posthum verdffentlicht wurde). Gerade die Bruchlinien innerhalb
Husserls Werk inspirierten weitere Philosoph*innen zu eigenen Ansitzen des Frem-
den. Diese Ansitze in der Nachfolge Husserls kehren dabei immer wieder zu Husserls
wesentlichen Begriffen zuriick, wenn sie die phinomenologische Gestalt des Fremden
beschreiben. Auf diese Weise bietet die Analyse einiger zentraler Aspekte von Husserls
Ansatz einen guten Zugang, um die spezifischen Kontexte von Husserls Phinomenolo-
gie des Fremden und der davon inspirierten Ansitze zu verstehen.

Wie bereits im vorangegangenen Kapitel erwihnt ist eine Grundmotivation von
Husserl, Auswege aus philosophischen Aporien seiner Zeit zu finden, die er immer stir-
ker als eine Krise europiischer Wissenschaft empfindet. Husserls Anliegen ist es, »die
allgemeine, einzig gilltige Wissenschaft zu begriinden, die als Fundament fiir alle Ein-
zelwissenschaften gelten wiirde. Als das apodiktische Prinzip fir diese Wissenschaft
hat Husserl die Evidenz des ego cogito ausgewihlt.«” Husserl wihlt also das subjektive
menschliche Bewusstseinserleben als seinen Ausgangspunkt (nach Descartes: »Cogi-
to, ergo sum« — »Ich denke, also bin ich«). Von diesem subjektiven Bezugspunkt aus
versucht Husserl intersubjektiv-objektive Kriterien einer »universalen« Wissenschaft
herzuleiten. Bei der Auseinandersetzung mit der Intersubjektivititsproblematik stoft
er jedoch auf das Thema des Fremden.

Husserls erster wichtiger Schritt ist es, zu zeigen, dass subjektives Welterleben
und die objektive Welt nicht voneinander getrennt zu betrachten sind, wie es man-
che Ansitze zu Husserls Zeit taten, sondern aufeinander bezogen. Wie ebenfalls be-
reits oben beschrieben, war der psychologische Ansatz Franz Brentanos fiir die Genese
von Husserls philosophischem Zugang sehr wichtig® — insbesondere Brentanos Unter-
scheidung zwischen physischen und psychischen Phinomenen: Letztere kennzeichne,
dass sie im Unterschied zu ersteren stets eine interne »Beziehung auf einen Inhalt«

im Untertitel jeweils als>Einleitungen<oder>Einfithrungen<ausgewiesen. Und sogar in den inzwi-
schen veroffentlichten Forschungsmanuskripten lasst sich dasselbe Phinomen gewissermaflen en
détail beobachten. Die Entwicklungen der husserlschen Philosophie scheint daher weniger nach
linearem als nach zyklischem Muster verlaufen zu sein«, vgl. K.-H. Lembeck: Einfithrung in die
phanomenologische Philosophie, S. 23.

4 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 419

5 Peter Prechtl schreibt (iber die Herausforderungen, einen Zugang zu Husserls Werk zu finden: »Ein
beinahe undurchdringlicher Komplex gedanklicher Beziige und Verweisungen erschwert den An-
fang; zahlreiche bis ins Detail gehende Einzelanalysen lassen den Leser den roten Faden verlieren;
die eingestreuten Auseinandersetzungen mit anderen Positionen der Philosophie erfordern in ih-
rer zum Teil sehr differenzierten Argumentation bereits weitergehende Kenntnisse der husserl-
schen Position wie der anderen Standpunktec, vgl. P. Prechtl: Husserl zur Einfithrung, S. 7.

6 K.-H. Lembeck: Einfithrung in die phanomenologische Philosophie, S. 2f.

7 Alexei Krioukov: Das Problem der Intersubjektivitit bei Husserl und Sartre, Stuttgart: Ibidem
2004, S. 96.

8 K.-H. Lembeck: Einfithrung in die phanomenologische Philosophie, S. 10.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

oder eine »Richtung auf ein Objekt« aufweisen.” Wenn jedes Bewusstseinserleben ei-
ne »Beziehung auf einen Inhalt« oder eine »Richtung auf ein Objekt« aufweist, ist »ein
im Erlebnis vermeinter Sachverhalt als er selbst gegenwirtig«'®. Durch sein subjektives
Weltempfinden hat das Bewusstsein also einen Zugang zur objektiven Welt.

Bewusstsein ist immer auf etwas gerichtet, Bewusstsein von etwas. Diese grund-
satzliche Zielrichtung von Husserls Philosophie lisst sich mit der Formel »zu den Sa-
chen selbst«™ beschreiben, die insbesondere innerhalb seiner frithen Schiilerschaft gro-
Re Verbreitung findet. Husserls Philosophie wendet sich damit auch gegen den kant-
schen Objektbegriff, der zwischen dem »Ding an sich« (Noumenon) und seiner Er-
scheinung (Phainomenon) strikt trennt.* Das Ding an sich ist fiir Kant ein abstrakter
»Grenzbegriff«, der hinter der »Sphire der Erscheinungen<® liegt, also ein Grenzbegriff,
der den Raum dessen, was sinnlich wahrnehmbar ist, von dem abgrenzt, was sich der
menschlichen Wahrnehmung entzieht und nur gedacht werden kann. Die Erscheinung
ist fir Kant ein Zeichen, die auf ein Ding verweist, das aber selbst in seiner Wesenheit
der menschlichen Erkenntnis nicht zuginglich ist. Wahrend Kant so zwischen den Er-
scheinungen eines Gegenstands, und seinem Wesen an sich, das nur gedacht, aber nicht
erfahren werden kann, trennt, wird fiir Husserl das Wesen eines Gegenstands gerade in
seinen Erscheinungen erfahrbar — jedoch stets nur unter der Perspektive der jeweiligen
Zugangsart und ohne dass er in seiner Gesamtheit der Wahrnehmung zuginglich wire.

Husserl lisst keine andere Form der Wirklichkeitsdeutung gelten, die sich nicht in-
nerhalb der Beziehung von Bewusstseinsakt und ihrem Gegenstand artikuliert. »Etwas«
erscheint »als etwas«** — dies ist fiir Husserl der zentrale Ausgangspunkt philosophi-
scher Weltdeutung.' In ihrer Erscheinung wird eine Sache selbst prasent und prisen-
tiert sich gleichzeitig nur in einer spezifischen Form. Deshalb unterscheidet Husserl
folglich zwischen dem »Gegenstand, welcher intendiert ist« und dem »Gegenstand, so
wie er intendiert ist«!®. Entscheidend ist fiir Husserl, in welchem Kontext und mit wel-
cher Intention eine Person auf etwas blickt. Husserl nennt die zielgerichtete Beziehung
zwischen Bewusstseinsakt und Gegenstand im Anschluss an Brentano folglich »Inten-
tionalitite."

9 Franz Brentano: Psychologie vom empirischen Standpunkt. Erster Band (= Philosophische Biblio-
thek, Band 192), Hamburg: Meiner 1955/1874, S. 124f.

10 So Karl-Heinz Lemke im Verweis auf Hua XVII, S.132f, S.151f, S.166ff.; Hua I, S. 51ff,, vgl. K-H.
Lembeck: Einfithrung in die phdnomenologische Philosophie, S. 29.

11 T Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 27, bes. FuRnote 16.

12 Vgl.ebd., S. 41-47.

13 Hier rezipiert nach Kaspari, vgl. ebd., S. 46.

14 Vgl. B. Waldenfels: Einfithrung in die Phanomenologie, S.15.

15 Es geht Husserl also nicht um die »Tatsache des menschlichen Erlebens, sondern es geht um das
Wesen der Beziehung von Erlebnis zu Erlebnisgegenstand berhaupt, vgl. K.-H. Lembeck: Ein-
fihrung in die phdnomenologische Philosophie, S. 28.

16 Edmund Husserl: Logische Untersuchungen. Zweiter Band. Erster Teil. Untersuchungen zur Pha-
nomenologie und Theorie der Erkenntnis (= Hua XI1X/1), Den Haag: Nijhoff 1984, S. 414.

17 Vgl. F. Brentano: Psychologie vom empirischen Standpunkt. Erster Band, S.124f. Stirker als Bren-
tano macht Husserl jedoch deutlich, dass es sich bei der Ebene der psychischen Inhalte und der
physischen Gegenstande nicht um zwei getrennte Spharen handelt, sondern dass die eine Ebene
auf die andere verweist, vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 50-52. Mdckel schreibt: Bei

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

177


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

178

Fremdheitserfahrung und Othering

Die intentionale Beziehung von Wahrnehmungsakt und wahrgenommenem Gegen-
stand enthilt noch eine zweite Komponente, die spiter wiederum in Husserls Betrach-
tungen des Fremden wiederkehren wird: Jede Wahrnehmung verweist durch ihre Blick-
richtung eben auch auf die Richtung, aus der der Blick kommt. Jede Wahrnehmung ist
eine individuelle Wahrnehmung — und so sind von einem Gegenstand eine Vielzahl von
Wahrnehmungs- bzw. Erscheinungsweisen moglich, jede fiir sich gleich prisent. Kei-
nem Individuum ist eine Gesamtschau gegeben. Husserl spricht von »Abschattungen,
die einen vollstindigen Blick auf das Ganze verhindern.'® In jedem Bewusstwerden ei-
nes Gegenstands ist zugleich die Frage mitartikuliert, ob sich die Wahrnehmung und
das Wesen eines Gegenstands decken. »Die Riickfrage nach den Sachen selbst wird damit
zur Riickfrage nach der in dem Wesen der Dinge beschlossenen Notwendigkeit ihres
Auftretens, mit der sie fiir ein Bewusstsein erscheinen.«'® Wie ist aber vor diesem Hin-
tergrund Objektivitit moglich, die iiber die Vielzahl der Lebenswelten und vielfiltigen
Erscheinungsweisen der Dinge hinweg besteht?

»Evidenz« stellt sich fiir Husserl dann ein, wenn das »Sich-selbst-darstellen«° ei-
ner Sache und ihre Wahrnehmung zusammenstimmen.** Husserl behilft sich mit ei-
ner Methode, die er selbst als »eidetische Reduktion« bezeichnet. Laut Husser! liegt
den vielen Erscheinungsweisen eines Gegenstands eine Grundgestalt zu Grunde, die
Husserl »Eidos« nennt. Das Eidos ist »das unzerbrechlich Selbige im Anders und Im-
mer-wieder-anders, das allgemeinsame Wesen — an das alle erdenklichen Abwandlun-
gen des Exempels [..] gebunden bleiben«.?* Ziel der phinomenologischen Wirklich-
keitsdeutung ist es, durch einen komplexen Wahrnehmungs- und Deutungsprozess
dieser urspriinglichen Gestalt immer niher zu kommen, die Vielfalt der Erscheinungs-
weisen also auf ihren gemeinsamen Kern zu reduzieren.

Denn es zeige sich, so Husserl, »dass durch diese Mannigfaltigkeit von Nachgestaltun-
gen eine Einheit hindurchgeht, dass bei solchen freien Variationen eines Urbildes, z.B.
eines Dinges, in Notwendigkeit eine Invariante erhalten bleibt als die notwendige allge-
meine Form, ohne die ein derartiges wie dieses Ding, als Exempel seiner Art, (iberhaupt
undenkbar wire. Sie hebt sich in der Ubung willkiirlicher Variation, und wihrend uns
das Differierende der Varianten gleichgiiltig ist, als ein absolut identischer Gehalt, ein

Husserl sind der physische Gegenstand (z.B. ein Baum) und der intentional vermeinte Gegenstand
(die Vorstellung oder Wahrnehmung des Baumes) »zwei Seiten einer Medaille und nicht zwei Me-
daillen«, vgl. C. Mockel: Einfihrung in die transzendentale Phanomenologie, S.112.

18 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen Philosophie.
Erstes Buch. Allgemeine Einfithrung in die reine Phdnomenologie (= Hua Il1), Den Haag: Nijhoff
1950, S. 93; vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 38.

19 T.Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 56.

20  E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage (= Hua l), S. 92.

21 Vgl.T.Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 57f.; vgl. auch Logische Untersuchungen. Erster Band:
Prolegomena zur reinen Logik (= Hua XVIII), Den Haag: Nijhoff 1975, S.193f.

22 Edmund Husserl: Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft
(= Hua XVII), Den Haag: Nijhoff 1974, S. 255.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

invariables Was heraus, nach dem hin sich alle Varianten deckten: ein allgemeines We-

sen.«z3

Der wesensphinomenologische Zugang sucht also nach dem Wesen einer Sache, ihrem
Urbild Eidos, von dem die Erscheinungen der Sache nur Ahnlichkeitsbilder sind.

Ist jedoch ein so bezeichnetes »allgemeines Wesen« einer Sache wirklich allgemein
oder nicht vielmehr meine »allgemeine« Vorstellung einer Sache? Mit anderen Worten:
Fithrt die Reduktion einzelner Perspektiven auf das »Urbild« einer Sache wirklich zu
einem intersubjektiv objektiven »Urbild«, oder bleiben diese Einzelperspektiven nicht
doch auf die Sphire der subjektiven Erfahrung beschrinkt? Wie hat ein Subjekt Zu-
gang zu den Perspektiven anderer Subjekte? Verschirft werden diese Schwierigkeiten
durch die Schwerpunktverschiebung, die die Cartesianischen Meditationen innerhalb
von Husserls Werk bedeuten.?* Dort betont Husserl in Auseinandersetzung mit Des-
cartes’ Philosophie immer stirker, dass die Konstitution der objektiven Welt allein iiber
die Evidenz des eigenen Subjekts geschehen kann. Mit anderen Worten: Da die Din-
ge dieser Welt stets — intentional — aus einem subjektiven Blickwinkel heraus erfahren
werden, muss laut Husserl das subjektive Ich vorgingig sein und ist damit die Grundlage
jeglicher Welterfahrung. Auch der Zugang zu den Perspektiven anderer Subjekte geschieht
nach Husserl erst, indem das Ich sie als Perspektiven anderer Ichs im eigenen Ich kon-
stituiert. Erst durch die Konstitution der Anderen wird die Konstitution der fur alle
objektiven Welt moglich.?> Nicht die Frage nach dem allgemeinen Wesen der Dinge ist
daher entscheidend, sondern vielmehr zuvor die Frage, wie sich die Vielzahl der sub-
jektiven Perspektiven auf ein »reines Ich« reduzieren lassen (Husserl spricht auch vom
»transzendentalen Bewusstsein«), das die Grundlage jeder Welterfahrung ist. In Analo-
gie zur Doppelpoligkeit der intentionalen Beziehungen zwischen Bewusstseinsakt und
Gegenstand ist neben dem wesensphinomenologischen auch ein zweiter Zugang mog-
lich, der sich mit dem Begriff Bewusstseinsphinomenologie beschreiben lisst. Husserl
sieht in der Erforschung des wahrnehmenden Ichs das eigentliche Gegenstandsgebiet
der Phinomenologie®®: Die »Wesensphinomenologie« wird in den Rahmen einer »Be-
wusstseinsphinomenologie« eingeordnet.?” Indem Husser]l immer stirker die Rein-

23 Edmund Husserl: Erfahrung und Urteil. Untersuchung zur Genealogie der Logik (= Philosophische
Bibliothek, Band 280), Hamburg: Meiner 1985, S. 411.

24  Die Briiche werden heute nichtjedoch mehrals so grofd angesehen, wie sie die Husserl-Forschung
zundchst konstatierte, vgl. K.-H. Lembeck: Einfiihrung in die phanomenologische Philosophie,
S.23.

25  E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge (= Hua ), S. 120, vgl. auch A. Kriou-
kov: Das Problem der Intersubjektivitit bei Husserl und Sartre, S. 61.

26 T Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 76.

27  B. Waldenfels: Einfiihrung in die Phanomenologie, S. 30; vgl. auch K.-H. Lembeck: Einfithrung in
die phanomenologische Philosophie, S. 47-67. Dieser Zugang, den Husserl ab der mittleren Phase
seines Schaffens entfaltet, ist jedoch gleichzeitig sehr umstritten im Kreise seiner frithen Schii-
lerschaft. Sie sieht im losgel6sten Bewusstsein ein dhnlich idealistisches Konstrukt wie das Ding
an sich bei Kant, das jenseits aller sinnlichen Wahrnehmung steht und die wesenshafte Welt so
letztlich negiert: »Husserl hielt seinen Schiilern im Gegenzug vor, die Gegebenheit der Sachen
selbst in eine ontologische Selbststindigkeit zu steigern und betrachtete die Weigerung, seine
Bewusstseinsphanomenologie zu iibernehmen als Missverstindnis der Phinomenologie schon

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

179


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

180

Fremdheitserfahrung und Othering

heit des transzendentalen Bewusstseins betont, das den Ursprung aller Welterfahrung
darstellt, wird das phinomenologische Grundprinzip »etwas als etwas« aufgebrochen.
»Das phinomenologische Grundprinzip des etwas als etwas fiir mich steigert Husserl zu
einem transzendentalistischen durch mich, bei der der Sinn und Sein derart zusammen-
fallen, dass Welt und Ich sich nicht mehr gleichurspriinglich gegeben sind, sondern die
transzendentale Subjektivitit alles Seiende aus sich hervortreten lisst.«?®

Hier jedoch sieht sich Husserls Philosophie mit mehreren prinzipiellen Problemen
konfrontiert. Wie bereits angeklungen, fillt es Husserl schwer zu begriinden, inwiefern
es neben dem eigenen Ich angesichts seiner transzendentalen Vorgingigkeit itberhaupt
noch andere Ichs geben kann. Schlieflich ist es Husserls These, dass das Ich die anderen
Subjekte erst als Subjekte im eigenen Selbst konstituieren muss, bevor es Zugang zu ih-
ren Perspektiven gewinnen kann. Der Vorwurf des Solipsismus — dass das Ich die Welt
nur aus sich heraus schafft und es aufler dem eigenen Ich keine Welt gibt — steht daher
permanent im Raum. Das zweite Problem, fiir vorliegende Studie das entscheidende,
ist die Frage, wie ein intersubjektiver Zugang zu den Perspektiven anderer Subjekte auf
Grundlage von Husserls Bewusstseinsphinomenologie itberhaupt méglich ist. Schlief3-
lich ist es Husserls Anliegen, eine universale Erkenntnistheorie zu entwickeln, die auch
fiir andere Subjekte Giiltigkeit hat. Um diesen Universalititsanspruch aber gerecht zu
werden, muss es Husserls Ansatz theoretisch ermdglichen, auch andere/fremde Per-
spektiven ins eigene Denken mit einzubeziehen, was Husserls Philosophie in dringen-
der Weise mit dem Problemfeld des Fremden konfrontiert.

Verschirft wird dies dadurch, dass Husserl das Ich (wie Leibnitz) als »Monade« be-
greift. Auch andere Ichs sind fiir ihn »Monaden, fiir sich selbst genau so seiend, wie
ich fiir mich bin«.?® Alexei Krioukov fasst die zu lésende Aufgabe Husserls wie folgt
zusammen:

»Das Problem ist so zu formulieren: Kann ich beweisen, dass die anderen Egos auch
existieren, ist der Zweck der Phanomenologie Husserls erreicht, da die apodiktische
Wissenschaft, auf der Grundlage des ego cogito entwickelt, fiir alle Egos guiltig ist. Kann
ich die Existenz eines anderen Ego nicht beweisen, bleibe ich in meinem apodiktischen
Bewusstseinsleben eingeschlossen, anders gesagt: bin ich Solipsist. [...] In diesem Sinn
istdie Losung des Intersubjektivititsproblems von grofier Tragweite fiir die ganze Pha-
nomenologie Husserls in seiner spiteren Periode.«3°

Krioukov schreibt weiter: »Um nicht solipsistisch zu sein, sollte sich der Phinomeno-

loge entweder der Existenz der objektiven Welt oder der des anderen transzendentalen

Ego vergewissern. Husserl wihlt die zweite Alternative.«**

im Ansatze, vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S.78. In der Tat ist das empirische Ich
schon seit den Logischen Untersuchungen die »unbefragte Voraussetzung der Bewusstseinsanaly-
se«Husserls. Erst durch kritische Anfragen zum Ich-Begriff ist Husserl angehalten, diesen genauer
zu definieren, wodurch die Figur des »reinen Ich« ins Zentrum von Husserls Forschungsinteresse
riickt, vgl. K.-H. Lembeck: Einfithrung in die phdnomenologische Philosophie, S. 49f.

28  T.Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 76.

29  E.Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage (= Hua I), S.157.

30  A.Krioukov: Das Problem der Intersubjektivitit bei Husserl und Sartre, S.15.

31 Ebd,S. 61

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

Dazu verwendet Husser! in Analogie zu seinem iibrigen Ansatz folgende Methode:
Auch beim intentionalen Blick auf einen Gegenstand ist die aktuelle Perspektive, die
das Subjekt im »Hier und Jetzt« erblickt, von anderen abweichenden Perspektiven zu
unterscheiden, die auch méglich sind, aber im aktuellen Prisens eben nicht unternom-
men werden. Husserl unterscheidet hier zwischen »Prisentation« und »Apprisentati-
on«: Prisentation bezeichnet alles, was aktuell wahrnehmbar ist, Apprisentation alles,
was jetzt nicht aktuell, aber in der »Potentialitit des phinomenologischen Horizontes
wahrnehmbar« ist.3* Husserl selbst spricht auch von einem Horizont der »Vermégens-
Moglichkeiten«.33 Husserls Verstindnis des Fremden lisst sich so gut vor dem Hinter-
grund seiner phinomenologischen Betrachtungsweise verstehen. Das Fremde nimlich
ist gekennzeichnet durch ein Ineinandergehen von Prisenz und A-Prisenz, das Frem-
des gleichzeitig erfahrbar, aber dennoch unerfahrbar macht. So beschreibt Husserl das
Fremde als »Zuginglichkeit in der eigentlichen Unzuginglichkeit, im Modus der Un-
verstindlichkeit«.3*

Die »paradoxe Formulierung, mit der Husserl sie kennzeichnet«, so Waldenfels, »zeigt
recht genau, worum es geht. Etwas ist zugédnglich nicht trotz, sondern in seiner Unzu-
ganglichkeit, genau das besagt Fremdheit. Und als Unverstindlichkeit bedeutet Fremd-
heit nicht, dass uns die Tiir zu einer Realitat verriegelt ist, sondern dass deren Sinn sich
nicht erschliefdt. Unsere Augen sehen und sehen doch nicht, unsere Ohren héren und
héren doch nicht.3°

Fremdes, so Husserl, ist auf einen Prozess der »Selbstentfremdung« zuriickzufithren,
und zwar indem sich das eigene Selbst gegeniiber dem Fremden von einer gemeinsa-
men Urform abgewandelt hat. Auf diese Weise, so Husserl, bin ich »fiir mich auch Frem-
der der fiir mich seienden Fremden«.3® Indem Husserl alle Ichs dieser Welt aus nur
einem Ich herleitet, ergibt sich zwar die Moglichkeit der »Zuganglichkeit des original
Unzuginglichen«®’, die iiber Erfahrungen von Fremdheit hinweg besteht. Der/die/das
Andere wird zu einem »Alter Egoc, zu einer »Spiegelung meiner selbst«.3® Die Denk-
figur eines Urbildes, auf das seine verschiedenen Varianten zuriickgehen, tibertragt
Husserl so auch auf das Eigene und das Fremde. Genauso, wie die verschiedenen Er-
scheinungen einer Sache auf ihr allgemeines eidetisches Wesen hinweisen, weisen auch
die verschiedenen Bewusstseine auf ein gemeinsames transzendentales Bewusstsein,

32 Ebd,S.63.

33 Vgl. bspw. Edmund Husserl: Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Kon-
stitution. Texte aus dem Nachlass (1916 —1937) (= Hua XXXIX), Dordrecht: Springer 2008, S. 423.

34  Edmund Husserl: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil:
1929—1935 (= Hua XV), Den Haag: Nijhoff1973, S. 631; Husserl bezieht diese Charakterisierung des
Fremden namentlich vor allem auf »fremdartige Menschen und Kulturen«, dennoch wird in ihr
auch die grundsatzliche Zielrichtung von Husserls Fremdheitsbegriff deutlich, vgl. B. Waldenfels:
Erfahrung des Fremden in der Phanomenologie, S. 41.

35 B.Waldenfels: Erfahrung des Fremden in der Phinomenologie, S. 41.

36  E.Husserl: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit (= Hua XV), S. 635.

37  E.Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage (= Hua I), S. 144.

38  Ebd, S.125f.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

181


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

182

Fremdheitserfahrung und Othering

»Eidos Ego«®. Mein Ich unterscheidet sich von den anderen Ichs dadurch, dass ich
den einen Ich-Blickwinkel im Hier und Jetzt innehabe, zu den anderen Ichs aber kei-
nen mittelbaren Zugang habe. Doch alle Ichs, egal ob mein eigenes, prisentes oder die
nicht-eigenen, apprisenten sind Varianten einer notwendigen Invarianten eines all-
gemeinen Ichs. Krioukov beschreibt Husserls daraus folgenden Erkenntnisschritt so:
»Die anderen Monaden konstituieren mich ihrerseits als Monade genau so, wie ich sie
konstituiert habe. Und das ist die anzustrebende transzendentale Intersubjektivitit.«*°
Auf dieser Grundlage ist es moglich, die Umwelten, die die einzelnen Monaden fiir sich
konstituieren, in eidetischer Reduktion wiederum auf eine gemeinsame Umwelt zu-
riickzufithren. »Diese Umwelten konstituieren ihrerseits eine objektive Welt. Einer der
Hauptzwecke der Meditationen ist damit erfiillt: Die nur eine fiir alle Monaden objektive
Welt ist konstituiert.«*!

Kritische Wiirdigung von Husserls Ansatz

Nach Husserl begriindet sich das Fremde nicht aus sich heraus als fremd, sondern stellt
eine Varianz eines gemeinsamen Eigenen dar. Fremdes konstituiert sich also »[iJnnerhalb
und mit Mitteln« des »Eigenen«.** Hier unterscheidet Husserl jedoch nicht klar genug
zwischen Andersheit und Fremdheit, wie auch Nakamura schreibt:

»Der Begriff des Anderen zieht also durchaus eine Grenze zwischen mirund dem aufRer
mirSeienden, jedoch betrachtet er diese Grenze gewissermafien voninnen und belasst
es dabei. Der Schattenriss, der sich aus dieser Innensicht der eigenen Aufiengrenze
ergibt, meint damit das Aufen in seinem Profil zu bestimmen, verkennt aber dabei,
dass es sich nur um das eigene Profil handelt.«*?

Alfred Schiitz erganzt: »Jedes transzendentale Ego hat nun seine Welt, darin alle an-
deren Subjekte und auch mich, threm Sein und Sinn nach fiir sich konstituiert, aber
eben fiir sich und nicht auch fiir alle anderen transzendentalen Egos.«** Gravierender
ist, dass auf diese Weise der subjektive Mafistab, mit dem das eigene Bewusstsein die
Welt erfihrt, als iiberindividueller Maf3stab begriffen werden kann, an dem sich auch
die Welterfahrung anderer »Bewusstseine« zu orientieren habe.

Ein solches »Doppelspiel«, das »zugleich auf das Eigene und das Allgemeine setzt«
lisst sich auch an eurozentristischen Tendenzen in Husserls Werk beobachten.*5 Wie
erwihnt sieht Husserl die Krise europiischer Wissenschaft darin, den Glauben an ei-

39  Ebd, S.105.

40  A. Krioukov: Das Problem der Intersubjektivitit bei Husserl und Sartre, S. 95.

41 Ebd., vgl. E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortriage (= Hua l), S.167.

42 Ebd., S.131. Hier bieten sich einige Parallelen zum Ansatz von Niklas Luhmann, vgl. Kapitel V.3.1

43 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 71.

44  Alfred Schiitz: »Das Problem der Transzendentalen Intersubjektivitat bei Husserl, in: Ilse Schiitz
(Hg.), Gesammelte Aufsitze IlI. Studien zur Phianomenologischen Philosophie, Dordrecht: Sprin-
ger Netherlands 1971, S. 86-118, hier S. 110.

45  Bernhard Waldenfels: Topographie des Fremden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2013, S.137.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

ne universale Wissenschaft verloren zu haben.*® Indem jegliche Welterkenntnis aus
der Selbstkonstitution des (philosophierenden) Egos hergeleitet wird, scheint Husserl
eine neue Grundlage fiir eine universale Wissenschaft gefunden zu haben. Damit ist
das philosophierende Ego zum Triger »der zu sich selbst kommenden absoluten Ver-
nunft« geworden.*’ »Mit dieser hegelianischen Wendung wird der europiische Phi-
losoph zum Heros einer teleologisch verstandenen Menschheitsgeschichte«, schreibt
Nakamura — und sieht den hier auftretenden Eurozentrismus geradezu als »Konse-
quenz« von Husserls Intersubjektivititstheorie.*® Je mehr das sich eigene Subjekt zum
Mafistab der Welterfahrung stilisiert, desto mehr erhebt es sich in der Denkweise zu
einem allgemeinen Mafistab der bewussten Erfahrung der Welt — oder wie Nakamura
schreibt: »Dem Egozentrismus auf personaler Ebene entspricht ein Eurozentrismus auf
kultureller Ebene«.*® Es verwundert deshalb nicht, dass Husserl die sogenannte »euro-
péische« Vernunfttradition gegeniiber anderen Denktraditionen itberhéht und so eine
europiische Perspektive definiert: »Im geistigen Sinn gehoren offenbar die englischen
Dominions, die Vereinigten Staaten usw. zu Europa, nicht aber die Eskimos oder In-
dianer der Jahrmarktsmenagerien oder die Zigeuner, die dauernd in Europa herumva-
gabundieren.«*°Aufgrund der so bezeichneten Uberlegenheit des europiischen Geistes
werden sich auflereuropiische Volker nach Husserl demnach eher »europiisierenc, als
dass sich Europa im Gegensatz dazu »indianisieren« wiirde.”> An eben solchen Aussa-
gen entziindet sich spiter die berechtigte Kritik der postkolonialen Theorie (vgl. Kap.
VI). Waldenfels zeigt dariiber hinaus, dass hier nicht nur ein problematischer Analo-
gieschluss zwischen Eigenem und Allgemeinen vorliegt, der Nicht-Eigenes abwertet,
sondern dass die Konstruktion eines europdischen Subjekts auch in sich nicht funk-
tioniert: »Eine Gruppe, die eine gemeinsame Welt bewohnt und gestaltet, ist kein Ich
im GrofRen, wie es Husserls Rede von s>personalen Einheiten hoherer Stufe< vermuten
lassen kénnte«.”?

Kritisch ist auch insgesamt Husserls Bemithen zu werten, das welterfahrende Ich
auf eine »Sphire purer Eigenheit«®> zu reduzieren. Das Ich ist nicht nur »Nichtfrem-
des«.5* In den Cartesianischen Meditationen definiert Husserl das Eigene im Gegen-
satz zur Unzuginglichkeit des Fremden als das original Zugdingliche: »Was je original
prisentierbar und ausweisbar ist, das bin ich selbst bzw. gehért zu mir selbst als Eige-
nes.«>> Eine solche reine Gegenwart des Ichs, kritisiert Waldenfels, ist jedoch niemals

46  Edmund Husserl: Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phino-
menologie. Eine Einleitung in die phanomenologische Philosophie (= Hua V1), Den Haag: Nijhoff
1954, S. 8.

47 Ebd,S. 27s.

48 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 63.

49 Ebd,S.67.

50 E.Husserl: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie
(=Hua Vl), S. 318f.

51 Ebd., S.320, vgl. auch Y. Nakamura: Xenosophie, S. 64.

52 B. Waldenfels: Topographie des Fremden, S. 77.

53  B. Waldenfels: Erfahrung des Fremden in der Phinomenologie, S. 54.

54 Vgl.ebd,, S.54f, vgl. E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortriage (= Hua ), S.131.

55 Ebd., S.144.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

183


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

184

Fremdheitserfahrung und Othering

erfahrbar: »Die >reine Gegenwart« ist immer schon ent-gegenwirtigt, ent-fremdet, ver-
unreinigt, die >lebendige Gegenwart« immer schon abgelegt und auflebend, sie ist nie
reines Leben, reines Bei-sich-sein, reine Selbstgegenwart.«56 Denn das Ich, das sich
selbst erfihrt, ist in diesem Moment schon nicht mehr Ich, erfihrt, wenn es erfihrt,
nur das Ich, das es gewesen ist, nicht das Ich, das es ist. Auf diese Weise ist auch das
Eigene nicht so »original zuginglich«, wie es zunichst scheint, und die Fremdheit der
Erfahrung schleicht sich in die Sphire des Eigenen ein.’

In Husserls Philosophie gibt es zwei weitere Apriori der Wahrnehmung, die mit
dem transzendentalen Bewusstsein in einem gewissen Konkurrenzverhiltnis stehen.
Fiir Husserl ist der leibliche Korper zwar ein »merkwiirdig unvollkommen konstituier-
tes Ding«58, der aber immer schon eine Perspektivitit voraussetzt, die die Gesamtsicht
auf das Wesen der Dinge versteckt. Er ist der »Orientierungspunkt Null<®® unserer
Wahrnehmung. Fiir den spiten Husserl wird schlieRlich der Begriff der »Lebenswelt«®°
bedeutend, der den grundlegenden »Boden«® jeglicher Erkenntnis darstellt. Diese Er-
fahrung einer vorgegebenen Erde, durch die sich der menschliche Korper bewegt, ist
genauso wie die eigene leibliche Existenz »vortheoretisch«®?. Sowohl die Lebenswelt,
als auch die leibliche Existenz konstituieren ein Schon-immer-vorgegeben-sein, auf das
sich menschliche Wahrnehmungsereignisse berufen. Husserl macht die »Krisis« neu-
zeitlich-europiischer Wissenschaft daran fest, dass sie solch lebensweltliche Erfahrun-
gen als subjektiv und relativ abtut, die hinter die »objektive Realitit« der Welt zuriick-
treten miissen — obwohl diese primiren Erfahrungen gerade das Fundament jeglicher
Wirklichkeitserfahrung darstellen. So konsequent auf das menschliche Subjekt hinge-
dacht, das seine Lebenswelt mit sich selbst im Zentrum stehend und bewegend erfihre,
muss Husserl aber folgerichtig von einem Plural der Lebenswelten ausgehen (die sich
nur lose auf eine gemeinsame Lebenswelt beziehen). In derselben Weise, wie die Phino-
mene eines Gegenstands auf ihr eidetisches Wesen verweisen, verweisen beim spiten
Husserl auch die vielen Lebenswelten auf die eine Lebenswelt.

Als ein »blinde[r] Fleck«®3 seiner Philosophie erweist sich, dass bei Husserl zwei
Apriori miteinander konkurrieren: zum einen das Schon-gegeben-sein der Lebenswelt
und der leiblichen Existenz, aber auch das transzendentale Eidos Ego, das Husserl zu-
allererst setzt. Dadurch, dass bei Husserl das individuelle Bewusstsein eine je eige-
ne Weltwahrnehmung konstituiert, muss das Ich (wie bei Leibniz) letztlich »Monade«
bleiben, das bis hin zum getrennten Zeitempfinden® alle Dinge auf eine individuelle

56  B. Waldenfels: Einfithrung in die Phanomenologie, S. 34.

57  Vgl. B. Waldenfels: Erfahrung des Fremden in der Phanomenologie, S. 55ff.

58  Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phianomenologischen Philosophie.
Zweites Buch: Phanomenologische Untersuchungen zur Konstitution (= Hua IV), Den Haag: Ni-
jhoff1952, S. 159.

59  Ebd,, S.56, vgl. auch T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 39.

60  E.Husserl: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phanomenologie
(= Hua VI), S.105-193.

61 Ebd., S.113.
62 T Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 91.
63 Ebd., S.94.

64  E.Husserl: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitat (= Hua XV), S. 338.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

und von anderen Monaden unterschiedliche Art und Weise erfihrt: »Die Einmaligkeit
des Seins«, schreibt Husserl, »haben die Seelen nicht erst unter Umstinden in einer
vorgegebenen universalen Zeit, sondern aus sich selbst, aus ihrem eigenen zeitlichen
Wesen [..] Die Individualitit der Seelen besagt in gewissem Sinne uniiberbriickbare
Trennung, also ein Anders-sein und Aufereinandersein«.®® Indem Husserl das Ich als
der Lebenswelt vorgingig begreift, entzieht er seiner Theorie der Intersubjektivitit den
verbindenden Boden.

Der Darstellung von Husserls Ansatz wurde hier viel Raum gegeben, denn auch die
folgenden Kapitel werden immer wieder auf die Fragestellungen zuriickkommen, die
sein Ansatz aufwirft. Gerade die innere Logik der fragwiirdigen Annahmen Husserls
sollte hier nachvollzogen werden, um zu zeigen, dass diese zwar teils von fragwiir-
digen Setzungen ausgehen, dass das Zustandekommen dieser Setzungen aber nach-
vollziehbar und verstindlich erscheint. Die grofRe Bedeutung von Husserls Philosophie
erwichst daraus, dass er die in der Philosophie des 19. Jahrhundert oftmals vorherr-
schende Subjekt-Objekt-Spaltung iiberwindet und die gegenseitige Verwiesenheit von
Wahrnehmungsakt und Wahrnehmungsgegenstand herausarbeitet. Im Zentrum von
Husserls Ansatz steht die Reflexion des eigenen Bewusstseins, das bei Husserl Grund-
lage jeglicher Welterfahrung ist. Auf die Weise zeigt er neue Wege der »Zuginglichkeit
des Unzuginglichen« auf, st6f8t aber gleichermaflen auf Unzuginglichkeiten im vermeint-
lich Zugénglichen. Auch Erscheinungen des Fremden — so lisst sich Husserl interpretie-
ren — griinden in der eigenen Perspektive. Dies erscheint als nicht unbegriindete These,
die freilich neue Fragen hinsichtlich des Wesens des »Fremden« aufwirft.

Als inspirierend fir die Philosophie des 20. Jahrhundert erwies sich dariiber hinaus,
dass Husserl die Pluralitit des Seins und ihre mannigfaltigen Erscheinungsweisen sehr
ernst nimmt. Die Pluralitit der Erscheinungsformen wird bei Husserl jedoch durch ei-
ne Umklammerung an zwei Seiten wieder zusammengehalten: durch das reine tran-
szendentale Subjekt auf der einen, das allgemeine Wesen des Seins auf der anderen
Seite. »Man kann sagenc, schreibt Waldenfels, »dass Husserl einen vielleicht letzten
Versuch macht, Fiille, Vielfalt und Offenheit der Erfahrung zusammenzudenken mit
einer umfassenden und durchgingigen Vernunftordnung, die nirgends anders ihren
Grund findet als eben in der historisch sich verzweigenden Erfahrung selbst.«®® Die-
ser »Heroismus« einer kimpferischen Vernunft jedoch gerate »an seine Grenze, wenn
sich zeigen sollte, dass die >wahre und volle Rationalitit< selbst nur eine Idee ist, und
zwar eine europiische Idee, die nicht einfach den >Sachen selbst« entstammt.«®7 Um
der drohenden Gefahr des Relativismus zu begegnen, erhebt Husserl den Zugang zum
»Eigenen« auf die Hohe eines Zugangs zum »Allgemeinenx.

Dennoch macht Husserl deutlich, wie wichtig es ist, die eigene Wahrnehmung der
Welt zu verorten und das eigene Subjekt als Ort der Wahrnehmung mit in den Blick
zu nehmen und zu reflektieren. Zudem ist es ein Verdienst Husserls, »wiederentdeckt
zu haben, dass Sinn und Ideen nicht nur ihre Zeit haben, sondern auch ihren Ort in

65 Ebd,S.334f
66  B. Waldenfels: Einfithrung in die Phanomenologie, S. 39.
67 Ebd.,S. 40.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

185


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

186

Fremdheitserfahrung und Othering

der Welt.«%® Mit dem Begriff der Lebenswelt schuf Husserl einen Begriff, der sehr ein-
flussreich in Sozial- und Kulturwissenschaften und auch von Bedeutung auch fiir vor-
liegende Studie ist.®

Indem die Grundlage der phinomenologischen Erkenntnistheorie Husserls darge-
stellt wurden, werden auch die im Folgenden rezipierten Ansitze Merleau-Pontys, Lé-
vinas’ und Waldenfels’ leichter verstindlich. Alle drei beziehen sich auf Husserls Ansatz
und fiigen so nicht zuletzt seinem phinomenologischen Begriff des Fremden neue Fa-
cetten hinzu.

3.2 Maurice Merleau-Ponty: Leiblichkeit der Welt,
Fremdheit des Ich, Ambiguitat

MAURICE MERLEAU-PONTY® ist stark beeinflusst von Husserls Philosophie und be-
strebt, dessen phinomenologischen Ansatz weiter zu konkretisieren. Besonders inspi-
riert ihn das Spannungsverhiltnis der zwei Extreme Subjektivismus und Objektivis-
mus, die auch Husserl zu verbinden versucht. Fiir vorliegende Studie bietet Merleau-
Pontys Werk vor allem deshalb eine spannende Perspektive, weil es sich zwischen den
philosophischen Richtungen der Phinomenologie und des Strukturalismus hin und her
bewegt.”" Merleau-Pontys Werk stellt daher eine Briicke zur ordnungstheoretischen
Perspektive dar, die in Kapitel V vorgestellt wird. Merleau-Ponty untersucht, in wel-
che Strukturen die subjektive Welterfahrung eingebunden ist, und wie sich diese auf
das Subjekt auswirken. Durch ihr Eingebundensein in die Strukturen der Welt sind
Subjekte auf vielfiltige Weise miteinander verbunden, sodass sich hier intersubjektive
Verbindungslinien ergeben, die bei Husserl noch fragwiirdig waren. Gleichzeitig sieht
sich das wahrnehmende und denkende Subjekt durch diese Gebundenheit in seiner
vorgingig erscheinenden Souverinitit hinterfragt, sodass sich bei Merleau-Ponty neue
Fragen nach der Fremdheit des Eigenen stellen.

68  B.Waldenfels: Topographie des Fremden, S.137.

69 In diesem Zusammenhang sei vor allem auf die Arbeiten von Alfred Schitz, Thomas Luckmann
und Jirgen Habermas verwiesen (vgl. B. Waldenfels: Einfithrung in die Phianomenologie, S. 78f.,
100). Schiitz und in seiner Nachfolge Luckmann rezipierten Husserls Begriff der Lebenswelt fiir
die soziale Theorie und schufen so einen sehr pragenden sozialtheoretischen Begriff (vgl. Alfred
Schiitz/Thomas Luckmann: Strukturen der Lebenswelt (= Soziologische Texte, Band 82), Neuwied:
Luchterhand 1975). Genauso war er auch firJirgen Habermas’ Theorie Kommunikativen Handelns
sehr pragend. Habermas setzt sich intensiv mit der Philosophie Husserls auseinander, kritisiert
jedoch die egologische Zielrichtung des phdanomenologischen Lebensweltkonzepts, demgegen-
liber versteht er Lebenswelt als transzendentalen Rahmen einer dialogischen Intersubjektivitat
(vgl. Jirgen Habermas: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft (= Theorie des kommunikati-
ven Handelns, Band 2), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981).

70  Hier wird als einfithrende Literatur vor allem zitiert: B. Waldenfels: Phanomenologie in Frank-
reich; T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde. Weitere Einfithrungen in das Werk Merleau-Pontys
sind z.B.: Christian Bermes: Maurice Merleau-Ponty zur Einfiihrung, Hamburg: Junius 1998; Paul
Good: Maurice Merleau-Ponty. Eine Einfiihrung, Diisseldorf: Parerga1998; James Schmidt: Maurice
Merleau-Ponty. Between phenomenology and structuralism, London: Macmillan 1985.

71 Vgl.]. Schmidt: Maurice Merleau-Ponty.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

In seinem Werk »Phinomenologie der Wahrnehmung« schreibt Merleau-Ponty iiber
sein eigenes Philosophieren als »eine Situation, in der ich beinahe blindlings meinen
Weg suche, bis dass auf fast wunderbare Weise Gedanken und Worte sich mir gleich-
sam von selbst fiigen«. Im ganzen Leben sei das Ich es selbst transzendierenden Dingen
zugewandt, deren »Geheimnis« das Ich noch viel weniger vollstindig zu entschliisseln
vermdge als die Komplexitit der eigenen Gedankenprozesse. Bei dieser das Ich iiber-
steigenden Welt handele es sich aber nicht einfach um ein transzendentes »An-sich-
sein« von Welt und Ideen, wie der Realismus behauptete. Denn »in Descartes’ Riick-
gang von Dingen und Ideen aufs Ich« bleibe ein »unverduferlich Wahres«. »Selbst die
Erfahrung transzendenter Dinge wire nicht méoglich, triige und finde ich nicht schon
ihren Entwurf in mir.«”* Bereits an dieser Passage lisst sich erkennen, dass viele von
Husserls Themenstellungen auch bei Merleau-Ponty wieder erscheinen: Da ist zum ei-
nen die Frage nach dem eigenen Bewusstsein und damit verbunden die Beschiftigung
mit der Philosophie Descartes’, die ja auch fiir Husserl eine gewichtige Rolle spielt; und
zum anderen wird auch hier auf die Bezogenheit von erfahrener duflerer Welt und er-
fahrendem innerem Bewusstsein verwiesen, was Husserl als »intentionale« Erfahrung
der Welt beschreibt.

Von entscheidender Bedeutung ist fiir Merleau-Ponty die Rolle des Leibes bei der
Wahrnehmung der Welt: In der Leiblichkeit eréffnet sich fiir Merleau-Ponty eine »dritte
Dimensiong, »in der sich die Extreme des Objektivismus und Subjektivismus auflésen,
ohne dass ihre berechtigten Belange preisgegeben werden«’®. Im menschlichen Kérper
finden »Dualismen von Subjekt versus Objekt und Innen versus Auflen<’* zueinander
bzw. fallen »Strukturen« der Autonomie und Abhingigkeit ineinander. In der Frithpha-
se seines Werks untersucht Merleau-Ponty vor allem die »Struktur des Verhaltens« (so
der gleichnamige Titel seines ersten Hauptwerks)”> und des Bewusstseins. Auch das
Bewusstsein ist nicht rein vorgegeben, sondern es gibt schon immer »Strukturen des
Bewusstseins« — insofern Strukturen im Bewusstsein explizit werden, ist aber auch ein
»Bewusstsein von Strukturen« méglich.”® Waldenfels schreibt:

»Mit den Strukturen und Gestalten des Verhaltens eréffnet sich erstmals die gesuchte
dritte Dimension. Struktur und Cestalt sind weder Ding, d.h. Produkt einer intellektu-
ellen Synthese, sie verkérpern vielmehrdie urspriingliche Organisation der Wirklichkeit
selber. Dementsprechend ist auch das Verhalten weder blofses Ding, ndmlich ein Kom-
plex von Kérpermechanismen, noch blofRes Bewusstsein, namlich geistige Tatigkeit,
sondern es bedeutet zunichst einen Prozess der Selbstorganisation, der sich spontan
vollzieht. In diesem Zusammenhang ist auch von Ambiguitit die Rede.«’”

72 Maurice Merleau-Ponty: Phianomenologie der Wahrnehmung (= Phanomenologisch-psychologi-
sche Forschungen, Band 7), Berlin: De Gruyter 1966, S. 421.

73 B. Waldenfels: Phinomenologie in Frankreich, S.150.

74  T.Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S.177.

75  Maurice Merleau-Ponty: Die Struktur des Verhaltens (= Phianomenologisch-psychologische For-
schungen, Band 13), Berlin, New York: De Gruyter 1976.

76  Vgl. B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S.157.

77 Ebd., S.155.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

187


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

188

Fremdheitserfahrung und Othering

Der Begriff der »Ambiguitit« gewinnt fiir Merleau-Ponty im Laufe seines Werks eine
immer zentralere Rolle. Als schlechte Ambiguitit bezeichnet Merleau-Ponty diejenige,
die man einfach iber sich ergehen lisst, als gute Ambiguitit eine solche, die in ihrer
Widerspriichlichkeit selbst zum Thema wird.”® Auch seine Leiblichkeit gibt dem Men-
schen auf, sich mit seiner Vieldeutigkeit auseinanderzusetzen: Als Leib sind Menschen
weder Ding noch reines Bewusstsein, sie sehen und werden gesehen, werden beriihrt
und berithren.

Im Laufe seines philosophischen Schaffens unterstreicht Merleau-Ponty immer
stirker die Rolle des Leibes als Vollzugsort des wahrnehmenden Bewusstseins und
weitet dies schliefilich zu einer Philosophie, die die alles verbindende »Leiblichkeit« der
Welt betont. Jeder Sinn, jedes Bewusstsein in ihr ist leiblich verankert. Dies bezeichnet
Merleau-Ponty immer wieder mit dem Begriff der »Inkarnation«: »[D]er Korper ist
die geronnene oder verallgemeinerte Existenz und die Existenz ist eine stindige
Inkarnation«.”” Waldenfels schreibt iiber Merleau-Ponty: »Der Leib bezeichnet fortan
die Sichtbarkeit und das Sichtbarwerden der Dinge selbst, einen Prozess also, an dem
Ich und die Andern partizipieren, sofern wir selbst zur Welt gehoren«.5°

Die Eingebundenheit des Ichs in leibliche und weltliche Strukturen offnet bei
Merleau-Ponty einen Raum der Intersubjektivitit, der bei Husserl noch verschlossen
blieb. Husserl mochte Weltwahrnehmung rein egologisch aus dem Bewusstsein des
Ichs herleiten, sodass eine Schlucht zu Bewusstseinen anderen Menschen aufreifdt,
die kaum zu itberwinden ist — folgt schlieRlich doch aus jedem Bewusstsein eine je
individuelle Wahrnehmung der Welt, die sich logisch kaum auf ein gemeinsames Welt-
bewusstsein aller »Bewusstseine« zuriickfithren lisst. Bei Merleau-Ponty ist jedoch die
eigene Welt immer schon eine geteilte Welt, und der eigene Leib immer schon ein mit
anderen geteilter Korper. Diesen Zustand bezeichnet Merleau-Ponty als »zwischenleib-
liches Sein (intercorporéité)«81 bzw. als gemeinsam geteilte »Mitwelt (intermonde)«®2.
Der Leib ist Medium der eigenen Wahrnehmung, zugleich wird der Mensch in »Ge-
stalt« seines Leibes von anderen wahrgenommen. »Die wahrgenommene Welt ist keine
abgeschlossene Privatwelt; sie ist eine immer schon mit Anderen geteilte und offene
Welt. Auch der eigene Leib ist nicht ein Bereich verborgener Intimitit, sondern ein
Zwischenleib, der im Medium des Fleisches der Welt und den anderen zuginglich ist.«?

Ein reines Fiir-sich-sein wire nur moglich, »wenn es jemand gelinge, stillschwei-
gend seine eigene Existenz zu konstatieren, ohne irgendetwas zu sein oder irgend-
etwas zu tun; doch das ist unméglich, denn existieren heif3t Zur-Welt-Sein«.* Wie
in einem »Chiasma«® sind Leib und der Raum der Welt miteinander verwoben. Aus

78  Vgl.ebd,, S.174-178.

79  Im Original: »..le corps est I'existence figée ou généralisée et I'existence une incarnation perpétu-
elle, variierte Ubersetzung: M. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S.199.

80 B.Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 200.

81  Maurice Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare. Gefolgt von Arbeitsnotizen (= Uber-
ginge, Band 13), Miinchen: Fink 1986, S.187.

82 M. Merleau-Ponty: Phianomenologie der Wahrnehmung, S. 408.

83 T Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S.185.

84 M. Merleau-Ponty: Phianomenologie der Wahrnehmung, S. 413.

85 M. Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 209.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

der Riumlichkeit des Leibes erwichst ein Bewusstsein fiir den den Leib umgebenden
Raum, durch ihren riumlichen Leib werden Menschen von anderen Menschen wahr-
genommen. Kaspari schreibt: »Der Leib, den Husserl transzendental umgehen wollte,
dessen Schatten er aber nie ausweichen konnte, steht bei Merleau-Ponty mitten in den
Briichen, die Husserls Philosophie aufgebracht hat.«8¢

Besonders in seinem Spitwerk deutet Merleau-Ponty Husserls intentionalen An-
satz so neu aus. Sieht Husserl noch das transzendentale Bewusstsein als Urgrund der
Weltwahrnehmung, ist es bei Merleau-Ponty der leibliche Korper, der immer schon ei-
ne Perspektivitit voraussetzt. Jedes Sehen ist zugleich ein Nichtsehen.®” »Das Fleisch
erdffnet einen Zugang zum Unsichtbaren am Sichtbaren, der zugleich eine allgemeine,
perspektivlose Zuginglichkeit verschlief3t. Die Wahrnehmung bleibt an die Perspektive
des Leibes gebunden.«2®

Die Strukturen, in die das eigene Ich eingebunden ist, konnen jedoch so itbermich-
tig werden, dass das »eigene« Ich gleichsam nicht mehr das Eigene ist. Die Eingebun-
denheit in die leiblichen Strukturen hat bisweilen eine Fremdheit zur Folge, mit der das
Bewusstsein der »eigenen« leiblichen Existenz gegeniibersteht. Auch der selbstreflek-
tierende Blick auf das »Ich« ist bestimmt durch vielfiltige Strukturen des Sehens. Ich
ist ein oftig, ein Niemand, schreibt Merleau-Ponty in Anspielung auf Homers Odys-
see.® Merleau-Ponty geht jedoch nicht so weit wie die Strukturalisten und spiteren
Poststrukturalisten, Strukturen als so umfassend zu verstehen, dass sie das mensch-
liche Subjekt in Einzelstrukturen auflésen, obwohl sich auch schon bei Merleau-Ponty
zahlreiche Anklinge an die seinerzeit stirker werdende philosophische Strémung des
Strukturalismus finden.

Jeder Blick auf das »Sichtbare«, so Merleau-Ponty in seinem Spatwerk, verbirgt zu-
gleich das »Unsichtbare«, das hinter nicht-gesehenen Blicken verschwindet, eine Ge-
samtschau ist niemals moglich. Vieles erinnert hier an die ontologische Differenz von
Seiendem und Sein bei Heidegger, ohne dass es zu einer »vlligen Deckung« kommt:
»Das Sein ist im Seienden gegenwirtig, die Differenz von Ontologischem und Onti-
schem ist keine absolute«®°.

Merleau-Ponty zeigt auf, dass das Ich in fremde Strukturen eingebunden ist, aus
denen es erst werdend hervorgeht. Von einer monadischen »Reinheit« des Ichs kann
und will Merleau-Ponty nicht mehr sprechen, was viele Aporien Husserls in Bezug auf
die Intersubjektivitit aufldst, aber zugleich neue Probleme schafft. Das leibliche Ich bei
Merleau-Ponty hat durch seine »Zwischenleiblichkeit« einen inkarnierten Bezug zum
Anderen und Fremden, aber ein autarkes Subjekt ist es nicht. Diese widerspriichliche,
ambige Beziehung zwischen Fremdem und eigenem Ich wird vorliegende Studie an
vielen Stellen, besonders in der Rezeption durch Waldenfels, weiter beschiftigen.

86  T.Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S.177.

87  Vgl. B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 201.
88  T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S.185.

89  Vgl. B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S.199.
90 Ebd.,S.203.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

189


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

190

Fremdheitserfahrung und Othering
3.3 Emmanuel Lévinas: Unerreichbare Transzendenz des Anderen

EMMANUEL LEVINAS®' beschiftigt sich sehr tiefgehend mit dem Problem, das im Kapi-
tel iiber Husserls Phinomenologie deutlich wurde: mit der problematischen Idee, das
Nicht-Eigene nur als Modifikation des Eigenen zu betrachten. Vor diesem Hintergrund
radikalisiert Lévinas den Begriff der Andersheit und zeigt, dass in jedem Anderem zu-
gleich etwas unerreichbar Fremdes verborgen ist. 1961 verdffentlicht er eines seiner
Hauptwerke »Totalitit und Unendlichkeit«. Hier entfaltet er den Gedanken einer un-
endlichen Andersheit, die die »Totalitit« des Seins iibersteigt und sich ihr entzieht. So
hilt in die Phinomenologie die Philosophie einer radikalen Transzendenz des Ande-
ren Einzug, die prigend fiir Lévinas’ Werk wird. Diese Perspektive »erweitert« so das
phinomenologische Denken um eine »Tiefendimension«®>.

Zuvor schon trug Lévinas, wie unter Kapitel IV.2 erwihnt, mafigeblich dazu bei,
die Philosophie der Phinomenologie in Frankreich zu verankern (u.a. indem er sich
an der Ubersetzung von Husserls »Cartesianischen Meditationen« beteiligte).”® Seine
ersten Werke sind kritische Auseinandersetzungen mit der Philosophie Husserls und
Heideggers. »Es ist kein Zufall, dass der Titel des Frithwerks >Vom Sein zum Seiendenc
(1947) eine Umkehrung der von Heidegger geforderten Blickrichtung beinhaltet.«** Das
Sein ist fiir Lévinas nicht der Zielpunkt einer philosophischen Weltdeutung wie fiir

91 Hierwird alseinfithrende Literaturvorallem zitiert: B. Waldenfels: Phinomenologie in Frankreich.
Weitere Einfithrungen sind z.B.: Werner Stegmaier: Emmanuel Levinas zur Einfithrung, Hamburg:
Junius 2009; Bernhard H. F. Taureck: Emmanuel Lévinas zur Einfiihrung, Hamburg: Junius 2006.
Auf die religionspddagogische und theologische Literatur zu Lévinas wurde schon in Kap. V.1 ver-
wiesen.

92 B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 263.

93 Vgl.ebd,S. 3s.

94  Ebd., S.220. Zur Philosophie Heideggers miissen hier einige Schlaglichter geniigen: Was Heideg-
ger, »wie er sich selbst ausdriickt, wie ein Zauber an Husserl fesselte, das war dhnlich wie bei des-
sen frithen Schiilern der Durchbruch zu den Sachen selbst [...]. Gleichzeitig stieR er sich daran, dass
Husserl die Sachbeziige am Ende doch wieder auf ein transzendentales Bewusstsein zurtckfihr-
te.« (B. Waldenfels: Einfiihrung in die Phanomenologie, S. 48f.). Zentral fiir Heideggers Philoso-
phie ist die Suche nach dem »Sein«— er macht die »Krise« der europdischen Philosophie an ihrer
»Seinsvergessenheit« fest: Sie habe sich nur an den materiellen Wesenheiten des »Seienden« ori-
entiert, aber auRer Acht gelassen, dass Dinge stets in einer Beziehung auf andere Dinge gerichtet
sind, und vor allem in einem zeitlichen Zusammenhang stehen (so vor allem in seinem Hauptwerk
»Sein und Zeit«). Dieser grofiere Verstehenshorizont der Dinge, der sich ergibt, wenn man ihren
zeitlichen Bezugsrahmen und Beziehungskontext miteinbezieht, ist das »Sein«. Die Deutung des
Seins ist das Ziel einer hermeneutischen Phdanomenologie, wie Heidegger sie selbst nennt. Seien-
des ist nur iber seinen Bezug zum Sein verstehbar, doch das Sein ist dennoch nur rein prisentisch
im Seienden erfahrbar, ohne jedoch selbst »Seiendes«zu sein. Durch diese Differenz entzieht sich
das Sein letztlich jedem Zugriff: Die Frage nach dem Sein fiihrt stets auf etwas Seiendes zuriick.
»Wahrheit, die bei Husserl noch als allmahliche Angleichung an das Wesen der Sache gedacht
wird, »verwandelt sich in ein Doppelspiel von Entbergung und Verbergung«. Das »Sein, das sich
in der ontologischen Differenz vom Seienden abhebt, l4sst Seiendes sichtbar werden, indem es
sich selbst jedem Zugriff entzieht.« (B. Waldenfels: Einfihrung in die Phianomenologie, S. 51). Zur
weiteren Einfithrung in Heideggers Philosophie vgl. z.B. Giinter Figal: Martin Heidegger zur Ein-
fithrung, Hamburg: Junius 2011.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

Heidegger, sondern ein blofRes »Es gibt«. Dieser monotonen Abfolge von »Es gibt«-
Momenten®® steht das Subjekt mit Schrecken gegeniiber. Alles Existierende muss sich
zum ziellosen Sein immer wieder neu verhalten — erst dadurch erwichst Bewusstsein
und Zeitlichkeit, entsteht letztlich das Sinnvolle und Gute. Grofien fundamentalonto-
logischen Weltentwiirfen, wie sie Heidegger anstrebt, steht Lévinas auch aus seiner
privaten Erfahrung heraus skeptisch gegeniiber. Als nach Frankreich ausgewanderter
Jude muss Lévinas erleben, wie seine gesamte litauische Familie im Holocaust stirbt,
aber auch die Machthaber in Frankreich mit der neuen totalitiren Ordnung sympa-
thisieren.”® Die philosophisch-ontologische Suche nach dem Sein, die etwa Heidegger
anstrebt, steht solchen politischen Entwicklungen machtlos gegeniiber, wie es auch ein
Zitat von Theodor Adorno verdeutlicht: Die »Ontologisierung der Geschichte« gestatte
es, »der unbesehenen geschichtlichen Macht Seinsmichtigkeit zuzusprechen und da-
mit die Unterordnung unter historische Situationen zu rechtfertigen, als werde sie vom
Sein selbst geboten.«®?

Diese Skepsis gegeniiber ontologischen Universalwiirfen verstirkt sich mit dem Er-
scheinen von »Totalitit und Unendlichkeit«. Nicht mehr der Schrecken gegeniiber dem
»Ubel des Seins« steht hier im Vordergrund, sondern vielmehr wird die Ablehnung der
Ontologie anders begriindet: Der Grundirrtum aller abendlindischen Seinslehren ist
Lévinas zufolge, dass sie Sein stets als »Totalitit« auffassen.® Dadurch verlieren sie je-
doch den Blick fiir echte Transzendenz, sowohl des »menschlichen« als auch des »gott-
lichen Anderenc. Lévinas sucht nach Moglichkeiten, wie man iiber das Andere sprechen
kann, ohne es wie Husser! als »Alter ego« aus dem Eigenen herzuleiten oder es ander-
seits als blofen »Gegensatz« zum Eigenen zu verstehen. Beide Ansitze verstehen das
Wesen des Anderen aus einem eigenen Bezugsrahmen heraus, aus einem subjektiv-
egoistischen Impetus, der Wesen und Positionalitit des Anderen in seiner Ginze zu er-
griinden versucht. Ein solcher Versuch, das Andere zu verstehen, erhebt letztlich einen
totalen Anspruch, indem er sowohl das Eigene als auch das Andere in ihrem Verhiltnis
zueinander beschreibt, und sich damit zugleich eine Beurteilungsposition zuschreibt,
die solche letztlichen Urteile fillen kann. Ein Endpunkt jener Festschreibung des Ande-
ren ist die »Totalitit des Krieges«®®. Der Krieg ruft eine »Ordnung ins Leben, der sich
niemand entziehen kann«.*°

»Wie aber kann das Selbe, das als Egoismus auftritt, eine Beziehung mit dem An-
deren eingehen, ohne es zugleich seiner Andersheit zu berauben?«*°* Die Antwort liegt
fiir Lévinas darin, das Andere als ein »Eschaton« zu begreifen, das sich allen eigenen
Beurteilungsmafistiben entzieht. Es spricht nur durch ein »Antlitz (visage)« zum ei-
genen Subjekt, liegt aber konsequent auflerhalb des eigenen Machtbereichs. Um iiber

95  Vgl. B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 221.

96 Vgl.ebd,, S. 218ff.

97  Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1966, S.133.
98  Vgl. B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 221.

99  E.Lévinas: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch tiber die Exterioritit, S.19-34.
100 B. Waldenfels: Phinomenologie in Frankreich, S. 222.

101 E. Lévinas: Totalitit und Unendlichkeit. Versuch tGber die Exterioritat, S. 43.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

191


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

192

Fremdheitserfahrung und Othering

das Andere zu sprechen, ist daher ein »eschatologisches Sprechen« nétig, das religio-
sen Sprachformen tiber Transzendenz sehr nahe kommt: Es ist ein Sprechen tiber das
Andere, im Wissen darum, dass immanente Verstindniskriterien (wie eine iiberdau-
ernde Riumlichkeit oder Zeitlichkeit) nicht mehr greifen. Die Utopie, die Lévinas der
»Totalitit des Kriegs« entgegensetzt, ist eine »Eschatologie des Friedens«, die auf ei-
nen Zustand des Friedens hinfiihrt, der sich freilich jenseits »all unserer temporalen
Horizonte«!°* entfaltet.

Im Aufsatz »Die Spur des Anderen« (1963) verdichtet Lévinas die Entzogenheit des
Anderen im Bild der Spur, die vor allem den zeitlichen Vorsprung betont, mit dem sich
das Andere durch die eigenen Ordnungen zieht und sich so entzieht:

»Die Spur als Spur fiihrt nicht nur zur Vergangenheit, sondern ist das Ubergehen selbst
zu einer Vergangenheit, die entfernter ist als alle Vergangenheit und als alle Zukunft,
welche noch zu meiner Zeit gehorten, zur Vergangenheit des Anderen, in der sich die
Ewigkeitabzeichnet—absolute Vergangenheit, die alle Zeiten eint. [..] Aber das Antlitz
leuchtet in der Spur des Anderen: Was in ihr sich darbietet, ist auf dem Wege, sich von
meinem Leben abzuldsen und sucht mich heim als ein solches, das schon absolviert
ist. Jemand ist schon voriibergegangen. Seine Spur bedeutet nicht sein Gegangensein —
wie sie nicht seine Arbeit oder seinen Cenuss in der Welt bedeutet; sie ist die Verwir-
rung selbst, die sich mit nicht zurlickweisbarem Ernst eindriickt (man méchte sagen,

eingraviert).«'%3

In einem absoluten Sinne entzieht sich auf diese Weise auch Gott dem menschlichen
Bilde, so Lévinas. Das folgende Zitat wendet sich subtil gegen die Husserl'sche Vorstel-
lung vom transzendentalen Eidos Ego, von dem alle Ichs dieser Welt nur Ahnlichkeits-
bilder sind:

»Der Gott, der vorbeigegangen ist, ist nicht das Urbild, von dem das Antlitz das Ab-
bild ware. Nach dem Bilde Gottes sein heifdt nicht, lkone Cottes sein, sondern sich in
seiner Spur befinden. Der geoffenbarte Gott unserer jiidisch-christlichen Spiritualitat
bewahrt die ganze Unendlichkeit seiner Abwesenheit, die in der personalen Ordnung
selbstist. Er zeigt sich nurin seiner Spur, wie in Kapitel 33 des Exodus. Zuihm hingehen
heifdt nicht, dieser Spur, die kein Zeichen ist, folgen, sondern auf die Andern zugehen,

die sich in der Spur halten.«'°4

Die »Beziehung zwischen Mensch und Gott« schreibt Waldenfels iiber Lévinas »gilt ihm
als eine Beziehung zwischen zwei Freiheiten. Zwei Freiheiten sind jedoch nur denkbar,
wenn sie selbststindig und getrennt existieren. Es ist darum durchaus konsequent,
wenn Levinas sie zunichst in derselben philosophischen Sprache beschreibt.«*%> Lé-
vinas beschreibt so eine weitere Gemeinsambkeit, die das menschliche und gottliche
Unendlich-anders-sein verbindet: Es ist nicht einfach das Andere, sondern unendlich

102 Vgl. B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 238.

103 Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phanomenologie und Sozialphi-
losophie, Freiburg i.Br., Miinchen: K. Alber 1983, 234f.

104 Ebd., S.235.

105 B. Waldenfels: Phianomenologie in Frankreich, S. 226.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

anders als Person. Aus diesem Grund kann Lévinas vom Anderen nicht wie vom es einer
Sache sprechen, aber auch nicht vom Du (wie es etwa Martin Buber tun wiirde), wel-
ches sich in einer gleichberechtigten Gesprachssituation mit dem Ich befindet. Der*die
Andere ist »ille«, zwar Person, aber auch sprachlich auf Abstand und entzogen. Diese
besondere Art der Abwesenheit umschreibt Lévinas mit einem Neologismus als »Illei-
tit« des Anderen.'®®

Die »unaufholbare Verspitung«, mit der das Ich dem*der Anderen begegnet, be-
griindet fir Lévinas einen ethischen Anspruch. Egal wie sehr das egoistische Ich ver-
sucht, Andere seinem eigenen Weltverstindnis zu unterwerfen, stets wird der*die An-
dere schon zuvor da gewesen sein und unterliuft auf diese Weise jeden subjektiven To-
talanspruch. Die Spur ist nicht ein Zeichen, das sich einfach in die eigene Welt einord-
nen liefle. Sie ist Verwirrung der subjektiven Ordnung, ein uneinholbarerer Anspruch
an das Eigene, hinter dem sich eine grofle Leere auftut. »Ich offnete ... er war ent-
schwunden, zitiert Lévinas das Hohelied 5,6: »Meine Anwesenheit entspricht nicht der
aufersten Dringlichkeit der Vorladung. Ich bin angeklagt, weil ich zu spit gekommen
bin.«**?7 Mit solchen Sitzen umreiflt Lévinas’ zweites grofRes Werk: »Jenseits des Seins
oder anders als Sein geschieht« (1978) eine radikale Ethik, die sich schon zuvor abzeich-
net, aber als kennzeichnend fiir die dritte Phase in Lévinas’ Philosophie gesehen werden
kann. Lévinas versteht nun »Ethik als Erste Philosophie«, woraus die »iuflersten Kon-
sequenzen« gezogen werden.'°%

Schon der bemerkenswerte Titel »Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht«
(frz. »Autrement quétre ou au-dela de l'essence«) zeigt an, dass auch in diesem Werk
eine Transzendenz im Zentrum steht, die iiber das blof3e Sein des Seins hinausgeht.
Sein ist fur Lévinas zuerst ein »es gibt«, ein gestaltloses, anonymes Seinsgeschehen,
das sich einfach ereignet: »Es regnet« oder »Es ist heifs« — vor allem aber ist es ohne
»jede ethische Bedeutung« und damit letztlich sinnlos.’®® Alles Seiende verhilt sich
zum Sein in einer bestimmten Weise: im »inter-esse«. Dieses Inter-esse der Seienden
deutet nun Lévinas auf eine eigene Weise. Es ist weniger geistige Teilnahme darunter
zu verstehen, als vielmehr, der Bedeutung des frz. Wortes »intéressement« folgend,
Gewinnstreben und ein Sich-im-Sein-behaupten.™ Im Inter-esse versucht das Seiende
sich das Sein nutzbar zu machen, zu seinem eigenen Vorteil und auf Kosten anderer.
Gleichzeitig bleibt es damit aber im Sein gebunden. »Anders als sein« bedeutet damit
also nicht »nichtsein«™!, sondern es bedeutet fiir Lévinas, sich dem Wesen des Inter-
esse zu entziehen, das rein auf den egoistischen Nutzen ausgerichtet ist:

»Dass das so aufgefasste >Wesen«<mit Heideggers Seinsdenken nicht mehr viel gemein
hat, ist evident. Die>essence<muss als ein Denkmodell betrachtet werden, das Levinas

106 E. Lévinas: Die Spur des Anderen, S. 235; vgl. auch B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich,
S.258.

107 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i.Br., Minchen: K.
Alber 1992, S.199.

108 B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 222.

109 Vgl.ebd., S. 240.

110 E. Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, S. 26, vgl. vor allem FuRnote d.

111 Ebd., S. 24.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

193


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

194

Fremdheitserfahrung und Othering

entworfen hat. Doch ist es keineswegs Produkt seiner Phantasie. Es ldsst sich nicht
leugnen, dass in diesem Modell charakteristische Ziige von mancherlei abendldndi-
schen Seinslehren vereinigt sind und dass Levinas’ Kritik an der ontologischen Philo-
sophie durchaus ernst genommen werden muss.«''?

Lévinas setzt dem eine Ethik entgegen, in der das Seiende sich selbst zuriicknimmt und
anderes Seiendes aus sich selbst hervortreten lisst. Diese Ethik findet ihren Grund im
Sprechen als solches. Anders als das Denken ist das Sagen etwas, das Andere immer
schon voraussetzt (zhnlich wie bei Merleau-Ponty der eigene leibliche Korper immer
schon von Anderen wahrgenommen wird). Im Sagen ver-auflert sich das Eigene gewis-
sermaflen und richtet sich an Andere, die das Sagen als Gesagtes aufnehmen. Immer
steckt im Sagen ein Uberschuss, es ist »unendlich« mehr als das, auf was es in der Inter-
pretation auf das Gesagte festgesetzt wird. Der*die Sprechende muss daraufvertrauen,
dass sein Sagen in seinem Sinne aufgenommen wird. Fiir Lévinas erwichst daraus ei-
ne ethische Aufgabe, die im Gegensatz zum egoistischen Interesse steht: Das Eigene
muss im Gesagten nach dem Sagen der Anderen suchen. Lévinas nennt diese Aufgabe
»Reduktion«.'

»Das Ich, von dem Levinas spricht, ist offenbar nicht das selbstherrliche ego« des
»ego cogito«. Es ist sein Gegenteil. An die Stelle der berithmten Selbstsetzung des Ich
tritt eine Absetzung des Ich.«!™* Das Ich ist in seiner ganzen leiblichen Existenz immer
schon auf Andere verwiesen und muss diese Existenz, ohne dass es sich jemals dazu
freiwillig bereit erklart hitte, geduldig ertragen.

»Die Passivitadt des Leibes, die schon bei Husserl und Merleau-Ponty eine Rolle spielt,
wird zur patience, die sich als >Geduld des Lebens<in der Mithsal von Midigkeit, Ar-
beitsanstrengung, Schmerz und Altern bekundet, aber auch in ethischen Formen des
Opfers, der Stellvertretung, der Biirgschaft fiir den Anderen, die jeder Initiative vor-

ausgehen.«'™®

Das Ich wird auf diese Weise in eine Welt hineingeboren, in der Taten begangen wur-
den, die das Ich nicht begangen hat, in der die Anspriiche des Anderen nur noch als
verwirrende Spur zuriickbleiben: »Als Spur seiner selbst, als Spur in der Spur des Ver-
lassens, ohne dass jemals die Zweideutigkeit sich auflost, nimmt es [das Gesicht des
Nichsten] das Subjekt in Beschlag, ohne in eine Korrelation mit ihm einzugehen, ohne
mir in einem Bewusstsein gleichzuwerden - indem es mir, bevor es erscheint, gebie-
tet«."!® Fiir Lévinas liegt das ethische Gebot in der »Stellvertretung«'’, in der das Ich
die Anspriiche derer vertritt, die sich nicht selbst vertreten konnen, und indem es fiir
die Missetaten anderer stellvertretend bafit. Fiir Lévinas ist eine solche Haltung die
Grundbedingung fir alle Solidaritit und Sozialitit, selbst eine kleine Geste der Riick-
sichtnahme entspringt erst dieser Haltung. Aber es gibt nicht nur das Ich und den

112 B. Waldenfels: Phianomenologie in Frankreich, S. 240f.

113 Ebd., S. 252.

114 Ebd., S. 243.

115 B. Waldenfels: Einfithrung in die Phanomenologie, S. 66.

116 E. Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, S. 211.
117 B. Waldenfels: Phianomenologie in Frankreich, S. 245.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

Anderen, sondern es gibt auch den »Dritten«, der mit dem Anderen in einer eigenen
Beziehung steht, bei der die eigene Verantwortung endet. Zusammen mit seiner je ei-
genen Beziehung zum Anderen und zum Dritten, wie auch zu allen Anderen, mit denen
das Ich in Beziehung steht, begriindet sich daraus ein gesellschaftliches Netz an Ver-
antwortlichkeit, in dem auch das eigene Ich Gerechtigkeit erfahren wird.™®

Mit einem monadischen Ich wie bei Husserl, das in sich den Makrokosmos der Welt
zu reprisentieren vermag, hat die Betonung einer unendlichen Transzendenz des An-
deren, angesichts derer jegliche Reprasentation nicht geniigen kann, wenig gemein.™®
Trotz aller Uberschreitung der urspriinglichen phinomenologischen Gedankenwelten
bleibt Lévinas der phinomenologischen Sprache und Denkart verbunden. Mit Husserl
verbindet Lévinas, dass seine Philosophie stets eine »Verteidigung der Subjektivitit«**°
darstellt. Vor allem aber sucht Lévinas wie andere Phinomenologen nach dem »verbor-
genen Ursprung«'?! dessen, was gegeben ist. Dies teilt er mit Husserl, der aber weniger
ausgearbeitete Theorien im Blick hat als vielmehr den »Ursprungssinn der Logike, aus
der die Theorien in der Lebenswelt erwachsen. »Auf analoge Weise konnte man sagen,
dass Levinas sich nicht mit der Moral als einem System von Geboten und Verboten
beschiftigt, sondern mit dem Erwachen des ethischen Bewusstseins dank der an-ar-
chischen Verantwortung des Selben fiir den Anderen.«'**

Es ist leicht nachvollziehbar, dass Lévinas’ Philosophie der Entzogenheit des Ande-
ren fiir vorliegende Studie eine herausragende Bedeutung hat. Lévinas reflektiert sehr
kritisch die Moglichkeiten, vom Anderen zu sprechen. Die Sprachriume des und iiber
den unendlich Anderen konnen sehr klein werden. Dies wird insbesondere dann viru-
lent, wenn Gayatri Spivak, wie in Kapitel V1.3 dargestellt, die Moglichkeiten reflektiert,
die das (subalterne) Andere/Fremde hat, fiir sich selbst zu sprechen. Lévinas Ethik der
Verantwortung und Stellvertretung fiir den Anderen bekommt hier neues Gewicht -
und wird in Kapitel V1.3 auf seine Méglichkeiten hin untersucht werden.

3.4 Bernhard Waldenfels: Antworten auf den Anspruch des Fremden

Als Phinomenologe und profunder Kenner der deutschen und franzosischen Philoso-
phie fithrt BERNHARD WALDENFELS'?? viele Linien, die Husserl, Merleau-Ponty und Lé-

118 Vgl. ebd., S. 253f.

119 Vgl ebd., S. 255.

120 E. Lévinas: Totalitit und Unendlichkeit. Versuch tiber die Exterioritit, S. 27.

121 B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 261.

122 Ebd.

123 Zu Bernhard Waldenfels existiert bislang nur wenig Einfithrungsliteratur, vgl. Martin Huth: Re-
sponsive Phdnomenologie. Ein Gang durch die Philosophie von Bernhard Waldenfels, Frankfurt,
M.: Lang 2008; Matthias Fischer/Hans-Dieter Gondek/Burkhard Liebsch (Hg.): Vernunft im Zei-
chen des Fremden. Zur Philosophie von Bernhard Waldenfels, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001; vgl.
auch Y. Nakamura: Xenosophie. Einige einfiihrende Literatur entstammt auch dem theologischen
Bereich, vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde; Thomas Wabel: Die nahe ferne Kirche. Stu-
dien zu einer protestantischen Ekklesiologie in kulturhermeneutischer Perspektive (= Religion in
philosophy and theology, Band 50), Titbingen: Mohr Siebeck 2010.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

195


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

196

Fremdheitserfahrung und Othering

vinas aufzeigen, in seinem Werk zusammen. Zentrales Thema seiner Philosophie ist die
Herausforderung durch das Fremde. Die kontextuellen Klirungen des Topos Fremdheit
in vorliegender Studie stiitzen sich maf3geblich auf die Vorarbeiten von Waldenfels (vgl.
bes. Kap. II.2 u. I1.3). Waldenfels widmet sich dem Fremden ganz explizit in zahlrei-
chen Werken u.a. in einer mehrbindigen Phinomenologie des Fremden (1997-1999), die
verschiedene Topoi des Fremden untersucht. Fiir vorliegende Studie sind seine Theo-
rien besonders gewinnbringend, da Waldenfels den von Merleau-Ponty beschrittenen

Weg einer »strukturale[n] Phinomenologie«***

weiterverfolgt und auch die Ordnungs-
theorien von Foucault (und Niklas Luhmann) miteinbezieht. Da Waldenfels in diesem
Zusammenhang in Kapitel V ausfithrlicher behandelt wird, liegt hier der Schwerpunkt
auf seinen Ausfithrungen zu Fremdheitserfahrungen und seiner Theorie der Antwort-
lichkeit. Vor dem Hintergrund der vorangegangenen Kapitel lassen sich Waldenfels’
Klirungen besser verstehen. In Kapitel V wird das Konzept der Antwortlichkeit erneut
unter der Beriicksichtigung des Ordnungsaspektes aufgegriffen.

Nach dialogphilosophischen Anfingen'?>, die Waldenfels spiter zum Teil revo-
ziert'?®, kristallisiert sich eine zentrale Frage seiner Philosophie heraus: Wie lisst
sich vom Fremden sprechen, ohne es seiner Fremdheit zu berauben? »Spricht man
tiber Fremdes«, so Waldenfels, »hat man es bereits auf gewisse Weise verstanden und
kategorial eingeordnet.«'27 Wie lisst sich also der »Uberschuss« des Anderen/Fremden
wiirdigen, von dem schon Lévinas spricht, sein widerstindiger Anspruch ernstneh-
men, wie lisst sich auf seine Bediirfnisse eingehen, ohne sie zu vereindeutigen, zu
marginalisieren oder sie sich anzueignen?

Seine Untersuchungen von Fremdheit verkniipft Waldenfels immer wieder mit dem
bereits angefiihrten Husserl-Zitat, in dem dieser Fremdes als »bewihrte Zuginglichkeit
des original Unzuginglichen« definiert (vgl. Kap. IV.3, Fuinote 37).28 Waldenfels be-
tont so die Paradoxie von Fremdheitserfahrungen, die sich dadurch auszeichnen, dass
das Erfahrene unzuginglich bleibt, doch die Erfahrung selbst einen unmittelbaren Ein-
druck hinterlisst. Gleichzeitig grenzt sich Waldenfels klar von Husserls Bewusstseins-
phinomenologie ab und hilt die von ihm »ins Auge gefasste Konstitution des Frem-
den >mit den Mitteln des mir Eigenen« fiir fragwiirdig.’*® Fremdes als Ausdruck eines
Alter ego zu begreifen (vgl. S. 181f.), das egologisch auf ein verbindendes allgemeines
Ich zuriickgefithrt werden kann, lehnt Waldenfels ab: »Radikalitit des Fremden besagt
nicht, dass Fremdes ganz anders ist als das Eigene und Vertraute, es besagt aber sehr
wohl, dass es weder aus dem Eigenen hergeleitet noch ins Allgemeine aufgehoben wer-
den kann.«*° An Husserl kritisiert Waldenfels, dass dieser das Fremde rein egologisch
begreife, vor dem Hintergrund einer durchgingigen Vernunftordnung (vgl. Kap. IV.3,

124 SoBernhard Waldenfels im Gesprich ilber Merleau-Ponty, vgl. B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer:
»..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in Bewegung.«, S. 422.

125 Bernhard Waldenfels: Das Zwischenreich des Dialogs. Sozialphilosophische Untersuchungen in
Anschluss an Edmund Husser! (= Phaenomenologica, Band 41), Den Haag: Martinus Nijhoff 1971.

126 Bernhard Waldenfels: Antwortregister, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S.15.

127 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phianomenologie braucht einen langen Atem, S.1116.

128 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phanomenologie des Fremden, S. 56.

129 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phianomenologie braucht einen langen Atem, S.1115.

130 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phinomenologie des Fremden, S. 57.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

Fuflnote 66). In der modernen Philosophie habe sich jedoch das Streben nach einer
universalen Vernunftordnung als aussichtslos erwiesen, was freilich die Herausforde-
rung durch das Fremde und die Sprachlosigkeit gegeniiber seinen Erscheinungen noch
einmal verstirke."!

In seinen Studien stiitzt sich Waldenfels auf den Erfahrungsbegriff Husserls und
Merleau-Pontys, wie er schon oben dargestellt wurde:

Erfahrung bedeutet »einen Prozess, in dem sich Sinn bildet und artikuliert und in dem
die Dinge Struktur und Gestalt annehmen. Die Phanomenologie hat es, wie es bei
Merleau-Ponty heif’t, mit einem Sinn in statu nascendi zu tun und nicht mit den Gege-
benheiten einer fertigen Welt. Das Erfahrungsgeschehen findet seine durchgehende
Strukturin dem, was Husserl Intentionalitdt nennt [vgl. Kap. IV.3, Fufsnote 17]. Abgel6st
von den fragwiirdigen Voraussetzungen einer Bewusstseinslehre und von den allzuen-
gen Vorgaben einer Sprachanalyse bedeutet Intentionalitdt, dass uns etwas als etwas in
einem bestimmten Sinn, einer bestimmten Gestalt, Struktur oder Regelung erscheint.
Diese signifikative Differenz ist unhintergehbar; ein pures Etwas, das nicht als etwas
Bestimmtes gegeben und gemeint ware, wire ein Nichts, das sich jedem Blick und je-
der Rede entzdge. Die Phanomenologie gelangt einzig dann auf ihren Weg, wenn sie
in dem, was erscheint, die Art und Weise, wie es erscheint, und die Grenzen, in denen
es erscheint, mit bedenkt. Eine Phianomenologie der Erfahrung steht und fallt mit der
Voraussetzung, dass Sachverhalt und Zugangsart nicht voneinander zu trennen sind.
[Dies] besagt zugleich, dass etwas so und nicht anders erscheint, dass also bestimmte

Erfahrungsméglichkeiten ausgesondert, andere ausgeschlossen sind.«'3?

Husserls Konzeption der Intentionalitit entwickelt Waldenfels weiter zu einem eige-
nen Ansatz der Responsivitit: »Die Konzeption der Responsivitit, die wir im Auge haben,
lasst sich [...] begreifen als Transformation der phinomenologischen Konzeption der In-
tentionalitit, und dies unter Benutzung kommunikationstheoretischer Einsichten.«'33
Wiewohl Waldenfels’ Ansatz von Husserls Figur der Intentionalitit stark geprigt ist,
bestehen grofRe Unterschiede: »Was die Intentionalitit in besonderem Mafle auszeich-
net, ist ihr Woraufhin, der Sinn, auf den sie »abzielt und den sie in Akten der Erfilllung
zu erzielen« versucht.«3* Wie erliutert, lisst sich jedoch mit dieser Zielrichtung, die
vom erfahrenden Ich ausgeht, Fremdes nicht fassen. Fremdes droht zur »Modifikation
des Eigenen« zu verkommen.'*> Waldenfels grenzt Responsivitit aber nicht nur vom
Konzept der Intentionalitit, sondern auch von dem der Kommunikativitit ab. Im Mit-
telpunkt dieser Konzeption steht nicht die Frage des »Woraufthin«, sondern die Frage
des »Wonach«. Viele kommunikative Theorien berufen »sich in erster Linie auf Regeln,
denen ein jedes sprachliche und auflersprachliche Verhalten unterworfen ist, sofern es

131 B. Waldenfels: Phdnomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 68; vgl. auch B. Waldenfels/
P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in Bewegung.«,
S.433.

132 B. Waldenfels: Phinomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 68.

133 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 332.

134 Ebd., S.329.

135 Ebd., S.330.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

197


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

198

Fremdheitserfahrung und Othering

den Anspruch auf Verstindlichkeit bzw. auf Verstindigung und allgemeine Giiltigkeit
erhebt.«136
ben, die Frage »Wonach« fragt nach den »Normen, Regeln und Gesetzen, nach denen
das Reden und Handeln sich richtet«.13®

Damit werden kommunikative Prozesse vorwiegend von aufien*?” beschrie-

Solche Aufienbeschreibungen tendieren da-
zu, die Regeln der Kommunikation zu universalisieren. Fremdheitserfahrungen jedoch
wird durch solche »Universalisierungsbemithungen der Stachel genommen«."> Kom-
munikation kann aber eben nicht nur neutral und nur von auflen betrachtet werden,
sondern folgt stets einer bestimmten Perspektive, einer »Unumginglichkeit und Unent-

140 Um die Positionalitit

rinnbarkeit des Selbst, das als solches nicht zur Wahl steht«
der Erfahrung, aber auch die Eigenstindigkeit des Fremden wiirdigen zu kénnen, kehrt
Waldenfels die Zielrichtung der Intentionalitit in seinem responsiven Ansatz um: Aus
einem Woraufhin wird ein Woher: »Uber das Fremde kann man nur sprechen, wenn man
zuvor schon vom Fremden her spricht. Und genau dies heifdt antworten.«** Waldenfels:
»Das, worauf ich antworte, ist kein Woraufhin einer Eigenbewegung« bzw. »Das, wor-
auf ich antworte, konstituiere ich nicht«.}4?

Deshalb betont Waldenfels immer wieder die »responsive Differenz«, die zwischen
dem Was und dem Worauf einer Antwort aufklafft.’*? Wihrend das Was (answer) durch
die antwortende Instanz selbst konstituiert wird, liegt das Worauf seiner Antwort (re-
sponse) auflerhalb seiner Kontrolle. Gerade das macht nach Waldenfels Fremdes und
seine Anspriiche so unerreichbar: Der fremde Anspruch »erscheint wie ein toter Punkt
der Abwesenheit und Fremdheit in jeder Auerung, die ich vernehme.«!** An dieser
Stelle ist deutlich der Einfluss der Philosophie Lévinas’ erkennbar, der sich in seinem
»Versuch tiber die Exterioritit« (vgl. Kap. II.2, Funote 10) gerade mit der Unmoglich-
keit befasst, Anderes/Fremdes innerhalb der eigenen Weltsicht zu erfassen. Demge-
mif spricht Waldenfels auch von der »Unzulinglichkeit«'*> bzw. von der »Nachtrig-
lichkeit der Antwort, die auf die Vorgingigkeit des fremden Anspruchs zu reagieren
versucht. Diese Gedanken sind nicht nur stark von Lévinas’ Philosophie, sondern auch
146 Gleichzeitig spricht Waldenfels auch
von der »Unausweichlichkeit und Gewaltsamkeit der Antwort«: »Wir konnen nicht nicht

von Husserls Analysen der Zeitlichkeit geprigt.

antworten.«'*” Die Unausweichlichkeit der Antwort gleicht einem behavioristischen
Reflex (response) — dieser Reflex, Erfahrung eigener Grenzen, ist schon Antwort auf

136 Ebd., S.331.

137 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 435.

138 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 331.

139 Ebd,, S.332.

140 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phanomenologie des Fremden, S. 119.

141 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phianomenologie braucht einen langen Atem, S.1116.

142 B. Waldenfels: Antwortregister, S.330 u. 331.

143 Ebd., S. 242.

144 Ebd., S.193.

145 Ebd., S.348.

146 Ebd., S.266.

147 Ebd., S.357.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 3. Vertiefte Betrachtung phanomenologischer Perspektiven auf das Themenfeld Fremdheit

Fremdes. Deshalb kann Waldenfels Antworten nicht mehr in »einem erbaulichen Sin-

148 Gewaltsam ist

ne« verstehen, wie in einigen Strémungen der »Dialogphilosophie«.
die Antwort in mehrfacher Hinsicht. Die antwortenden Ordnungen reagieren auf das
beunruhigende Potential des Fremden, indem sie auf vielfache Weise versuchen, es ein-
zuordnen, zu negieren oder anzueignen — und damit seinen Anspriichen schon im An-
satz der Antwort Gewalt antun. Das Ich der Antwort sieht sich durch Fremdes dagegen
selbst in seiner Welterfahrung hinterfragt, wie ein »Stachel« (vgl. Kap. II.2, Funote 6)

verletzt Fremdes eigene Souverdnititsanspriiche:

»Nehmen wir das Fremde dagegen als etwas, das nicht dingfest zu machen ist,nehmen
wir es als etwas, das uns heimsucht, indem es uns beunruhigt, verlockt, erschreckt, in-
dem es unsere Erwartungen tbersteigt und sich unserem Zugriff entzieht, so bedeutet
dies, dass die Erfahrung des Fremden immer wieder auf unsere eigene Erfahrung zu-

riickschlagt und in ein Fremdwerden der Erfahrung iibergeht.«4°

Dieses Umschlagen von Selbsterfahrung in ein Fremdwerden der Erfahrung sieht Wal-
denfels schon im Kern der Husserl'schen Phinomenologie grundgelegt.’>®
Responsivitit bedeutet nicht Interaktion zweier jeweils in sich geschlossener Ein-
heiten: das reine Eigene gegeniiber dem reinen Fremden. Im Gegenteil geht Walden-
fels von vornherein von einer gegenseitigen Verflechtung™* eines pluralen Fremden mit

152 bzw.

dem pluralen Eigenen aus, von einem »Ineinander von Eigenem und Fremdemc«
von einer »Vielstimmigkeit«!>? der eigenen Antwort. Hier finden sich vielfiltige Beziige
zur Philosophie Merleau-Pontys.

In diesen vielfiltigen Antworten auf Erfahrungen des Fremden sieht Waldenfels die
Grundlage fiir eine »responsive Rationalitit« (vgl. Kap. V.3.3.2). Im Buch »Antwortre-
gister« (1994) charakterisiert Waldenfels sie mit folgenden Momenten: »Hiatus, Irrezi-
prozitit, Asymmetrie, Diastase, Nachtriglichkeit und Uberschuss«.’>* Sie fassen den
bisherigen Stand zu Waldenfels’ Phinomenologie des Eigenen und Fremden zusam-
men:

Zur asymmetrischen Beziehung, die das Fremde gegeniiber dem Eigenen aufweist,
wurde in Kapitel II.2 schon einiges gesagt, ebenso zur Nachtriglichkeit, mit der die Ant-
wort des Eigenen dem Fremden hinterherhinkt. Das, auf was das Eigene antwortet,
ist auflerhalb seiner Kontrolle — insofern besteht zunichst stets ein Hiatus, ein »Gra-
ben, den es zu iiberspringen hat«. »Das Antworten ist ein Ubersetzen vom Eigenen zum
Fremden, bevor es ein Ubersetzen ins Eigene ist.«’> Das Antworten auf den fremden
Anspruch ist nicht einfach ein reziproker Austausch von Bediirfnissen, den man aus

148 Ebd., S.14; vgl. auch B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phinomenologie braucht einen langen
Atem, S.1117f.

149 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phinomenologie des Fremden, S. 7f.

150 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 332.

151 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 458f.

152 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 419.

153 Ebd,, S. 435.

154 Ebd., S.16.

155 Ebd., S.335.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

199


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

200

Fremdheitserfahrung und Othering

der neutralen Position eines »Dritten« beobachtet: Irreziprozitit besagt daher, »dass wir
antwortend nicht auf beiden Seiten des Grabens zugleich stehen.«**® Die Antwort auf
das Fremde ist ein Entflechtungsprozess, der aber zuvor die Verflechtung von Eigenem
und Fremden voraussetzt: Diastase bezeichnet »einen Differenzierungsprozess, in dem
das, was unterschieden wird, erst entsteht«.’>? SchlieRlich bleibt als wesentliches Mo-
ment des Fremden die »Figur des Uberschusses« — auch hier wird wieder der Einfluss
Lévinas’ deutlich:

»Das Ereignis des antwortenden Sagens, das sich nur dann in das Gesagte einbezie-
hen ldsst, wenn man die responsive Differenz vergisst, bliebe auf ewig stumm, wiirde
sich nicht im Gesagten selbst das Sagen mit anzeigen, indem es die Ordnungen des
Gesagten durchquert und iiberschreitet [...]. Nur ein solcher Uberschuss des AuReror-
dentlichen im Ordentlichen erlaubt es, der totalen Klippe eines Alles oder Nichts aus

totaler Sagbarkeit oder totaler Unsagbarkeit zu entkommen.«'

Die Philosophie von Waldenfels widmet sich explizit dem theoretischen Problem des
Fremden und gelangt auf diese Weise zu tiefgehenden Einsichten, wenn sie nach dem
»Uberschuss des AufSerordentlichen im Ordentlichen« sucht. An vielen Stellen lisst sich dies
als Transformation der phinomenologischen Theorien Husserls, Merleau-Pontys und
Lévinas’ verstehen. Wie aber in obigem Zitat deutlich wird, nimmt auch der Ordnungs-
begriff eine zentrale Stellung in der Philosophie von Waldenfels ein. Er sagt in einem
Interview: »Viele lesen Antwortregister ohne [das Buch] Ordnung im Zwielicht.« Viele
»Grundperspektivenc, auf die er in seinem spiteren Werk zuriickkomme, seien jedoch
dort entwickelt worden.’® Vor dem Hintergrund seiner Ordnungstheorie gewinnen die
hier gezeigten Betrachtungen noch weiter an Tiefe und er6ffnen neue Perspektiven auf
das Themenfeld Fremdheit, die auch fiir interreligiése Lernansitze wichtig sind.

In Kapitel V werden deshalb Waldenfels’ Analysen des Phinomens Ordnung in Ver-
bindung mit den Ordnungstheorien von Michel Foucault und Niklas Luhmann darge-
stellt. Zuvor aber sollen die bisherigen Erkenntnisse des Kapitels IV zusammengefiihrt
werden und Potentiale, aber auch kritische Momente phinomenologischer Zuginge
zum Topos Fremdheit gewiirdigt werden.

156 Ebd.

157 Ebd.

158 Ebd., S.335f.

159 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 430.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Religionspadagogische Wiirdigung

Erfahren, wahrnehmen, Inkarnation im Leib, Modus des Antwortens, Zuginglichkeit
des Unzuginglichen - es miissen nur einige Grundbegriffe der Phinomenologie in den
Raum gestellt werden, um Assoziationen zum Feld der Religionspidagogik zu wecken.
Besonders die Werke von Lévinas, Merleau-Ponty und Husserl sind durchaus offen fiir
eine religigse Sprache und theologische Ausdeutung. Auch Bernhard Waldenfels zeigt
in manchen Kommentaren einige Offenheit fiir theologische Denkformen.! Daher ist es
nicht iiberraschend, dass viele religionspidagogische Beitrige phinomenologische Per-
spektiven in den eigenen Ansatz integrieren. Es wurde schon auf zahlreiche Ver6ffent-
lichungen hingewiesen, die dies tun (vgl. Kap. I1I.12.5 u. IV.1). Folgende Bemerkungen
verstehen sich so als ein erginzender Kommentar zu bereits bestehenden Beitrigen.

Fiir das Verstindnis phinomenologischer Ansitze ist es zuerst wichtig zu beach-
ten, dass ihre Folgerungen mit bestimmten erkenntnistheoretischen Vorannahmen ver-
kniipft sind, firr die Husserls Ansatz eine denkerische Grundlage schafft. Die Ansit-
ze von Merleau-Ponty, Lévinas und Waldenfels sind oftmals als eine Modifikation von
Husserls Phinomenologie zu verstehen, welche sich selbst unerwartet stark durch das
Thema des Fremden herausgefordert sah (vgl. Kap. IV.3.1). Phinomenologische Anni-
herungen an den Fremdheitsbegriff konnen besser verstanden werden, indem nachvoll-
zogen wird, was die Existenz des Fremden fiir phinomenologische Erkenntnistheorien
in letzter Konsequenz bedeutet.

4.1 Husserls erkenntnistheoretisches Anliegen
und seine logischen Fehlschliisse verstehen

Phinomenologisch inspirierte Zuginge eréffnen nicht nur neue Blickweisen auf das
Thema Fremdheit — die Auseinandersetzung mit den Grundlagen der von Husserl neu
begriindeten Phinomenologie kann auch den Blick fir mogliche Fallstricke schirfen,
die es beim Umgang mit dem Thema des Fremden zu beachten gilt. Husserl verfolg-
te mit seiner philosophischen Methode eine bestimmte erkenntnistheoretische Ziel-

1 B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 247ff.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

202

Fremdheitserfahrung und Othering

setzung: Auf der Grundlage der eigenen, unhintergehbar subjektiven Welterfahrung
des Menschen wollte Husserl eine intersubjektiv ankniipfbare Erkenntnistheorie fin-
den, die objektive Erkenntnis ermdglicht. Ziel war es, iiber die Vielfalt der Perspekti-
ven hinweg, ein »allgemeines Wesen« der Dinge rekonstruierbar zu machen (vgl. Kap.
V.3, Fulnote 23). Letztlich nicht iberzeugen konnte jedoch seine zentrale These, nach
der das sogenannte »transzendentale Bewusstsein« den ersten Ausgangspunkt jeglicher
Welterfahrung darstelle. Dieser Ansatz fithrt insbesondere mit Blick auf die Frage der
Intersubjektivitit zu mehreren von Husserl nicht gelésten Problemen. Nach Husserl
muss das subjektive Bewusstsein zuerst die anderen Subjekte auferhalb seiner eigenen
Ich-Sphire als Subjekte konstituieren, um so Zugang zu deren »original unzugingli-
chen« subjektiven Perspektiven zu gewinnen. Die anderen Subjekte sind fiir Husserl ein
»Alter ego« des eigenen Ichs, sodass auf dieser Basis eine intersubjektive »Zuginglich-
keit des original Unzuginglichen« besteht (vgl. Kap. IV.3, Fufinote 37). In dieser Kon-
stitution der Subjekte bzw. ihrer subjektiven Perspektiven sieht Husserl die Grundlage
fiir intersubjektiv objektive Erkenntnis.

Drei Kritikpunkte sind an diesem Ansatz jedoch anzumerken: 1. Ein reines »tran-
szendentales Bewusstsein« existiert nicht bzw. ist nicht so »original zuginglich«, wie
Husserl annahm - im Gegenteil ist es stets schon »ent-gegenwirtigt, ent-fremdet, ver-
unreinigt, die >lebendige Gegenwart< immer schon abgelegt und auflebend, sie ist nie
reines Leben, reines Bei-sich-sein, reine Selbstgegenwart« (vgl. Kap. IV.3, Fuflnote 56).
2. Bei Husserl verschwimmen die Grenzen zwischen Andersheit und Fremdheit. Die
(vollstindige) Konstitution anderer subjektiver Perspektiven in der eigenen Perspekti-
ve fillt unter das Feld der Andersheit, nicht der Fremdheit. Fremdheit definiert sich
gerade dadurch, dass fremde Perspektiven fiir eine eigene Ordnung nicht vollstindig
konstituierbar sind (vgl. auch Kap. I1.5). Damit stellt sich jedoch die tiefgreifende Frage,
inwiefern Husserls Anliegen, »fremde« Perspektiven bei der eigenen Erkenntnisbildung
miteinzubeziehen, tiberhaupt maéglich ist (vgl. unten). 3. In Husserls Ansatz besteht die
bedenkliche Tendenz, unter dem »Eigenen« gleichzeitig das »Allgemeine« zu verstehen,
was sich besonders an seinen eurozentristischen Ansichten zeigt. Nakamura schreibt
hierzu: »Dem Egozentrismus auf personaler Ebene entspricht ein Eurozentrismus auf
kultureller Ebene« (vgl. Kap. IV.3, Funote 49).

Diese Kritik an Husserls Annahmen kann auch auf die Analyse interreligioser Theo-
riebildung in fruchtbarerer Weise angewandt werden. Parallelen nimlich sind deutlich
erkennbar. Viele religionspidagogische Ansitze ringen mit der Frage, aus welcher Per-
spektive interreligiose Lernprozesse am besten zu erfassen sind bzw. inwiefern ein in-
terreligioser Perspektivenwechsel gelingen kann (vgl. S.75f. u. 127). Viele Ansitze sind
dabei so angelegt, dass aus einer wie auch immer gearteten »eigenenc religiosen Per-
spektive auf »andere/fremde« Perspektiven geblickt wird. So betrachtet ist (inter-)reli-
giose Bildung mit einer dhnlichen Problematik konfrontiert wie Husserl in seinem in-
tersubjektiven Modell. Wie lasst sich aus einer eigenen Perspektive heraus Zugang zu
anderen/fremden Perspektiven gewinnen bzw. in welcher Gestalt werden »andere/frem-
de« Perspektiven innerhalb der »eigenen« Perspektive itberhaupt erst als solche konsti-
tuiert? Tobias Kaspari schreibt hierzu: »Die Husserl'sche Aporie der Intersubjektivitit
ist eine Warnung an die Religionsdidaktik, nicht in eine Fremdes ausloschende Har-

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 4. Religionspadagogische Wirdigung

monie zu verfallen.«* Doch Kasparis weiterer Text weist ebenfalls schon darauf hin,
dass obige Fragestellungen wie bei Husserl neue Fragen aufwerfen werden, was »eige-
ne« Perspektive eigentlich bedeutet. Kann eine »eigene« religiose Perspektive, um mit
Husserl zu sprechen, jemals vollstindig »original zuginglich« sein? Im Kontext der An-
sdtze ist zudem nicht immer klar, was unter dem Begriff der »eigenen Perspektive« zu
verstehen ist: individuelle Perspektive, fachliche Perspektive des Religionsunterrichts,
religionsgemeinschaftliche Perspektive (vgl. S. 153)?

Wie die Auseinandersetzung mit Husserls Annahmen helfen kann, auch Ansitze
interreligidser Bildung einzuordnen, soll exemplarisch am bereits einige Male zitierten
Ansatz von Mirjam Schambeck gezeigt werden (vgl. Kap. II1.8 u. 12.4). Bei genauerer Be-
trachtung fallen zahlreiche Parallelen zwischen Schambecks und Husserls Ansatz auf.
Wahrend fur Husserl die Ichs dieser Welt Abbilder eines transzendentalen »Eidos Ego«
sind, sieht Schambeck die Eigen- und Fremdheiten dieser Welt schon in dem trinita-
rischen Unterschied in Gott selbst begriindet — hier wie dort wird also auf ein Urbild
verwiesen, von dem die individuellen Kontexte Abbilder sind. Beide sprechen von einer
»Vorgingigkeit des Eigenen«, Husserl verortet sie in einer »Sphire purer Eigenheit«
(vgl. Kap. IV.3, Fufdnote 53 u. 55), Schambeck im »Selbigsein« Gottes (vgl. S. 122). Hier
wie dort ist ein interessantes Schwanken zwischen den Begrifflichkeiten »anders« und
»fremd« festzustellen (vgl. auch S. 122). Sowohl Husserl als auch Schambeck tibertragen
ihr Modell ebenso auf globale Kontexte: Wahrend Husser! die europiische Vernunfttra-
dition in eurozentristischer Weise zu einem weltweit giiltigen Maf3stab stilisiert, sieht
Schambeck in der Vorgingigkeit des Christentums eine dhnlich ma3gebende Rolle fiir
Westeuropa. Dies miindet in den schon kritisch analysierten Sitzen:

»Ubertragen auf den Dialog der Religionen heifit das, von einer Vorgingigkeit des Ei-
genen gegeniiber dem Fremden zu sprechen. [...] Um dies anhand eines Beispiels zu
illustrieren: Auch wenn sich jemand als Westeuropier nicht mehr als Christ versteht,
so sind dennoch die Wurzeln der westeuropdischen Kultur, in der er sich bewegt, mit
dem Christentum verflochten« (vgl. Kap. 111.8, Fufdnote 25).

Ohne die Kritik absolut zu setzen,? wird damit deutlich, dass sich einige der bei Husserl
kritisierten Tendenzen auch hier aufzeigen lassen. Die Beschiftigung mit Husserls An-
satz kann fir eine Herausforderung sensibilisieren, auf die auch Kaspari hinweist —
die Herausforderung, »das Fremde nicht unter der Hand als alfer ego des eigenen Ego
auszugeben und fremde Religion zur Méglichkeitsabwandlung eigener Religion zu ana-

logisieren«.*

2 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S.102.

3 Jiingere Texte von Schambeck erscheinen hiergegeniiber differenzierter und die »Vorgangigkeit
des Eigenen«wird nicht so klar mit der »eigenen« Religion verkniipft (vgl. Kap. 11110, Fulnote 19).

4 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S.103.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

203


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

204

Fremdheitserfahrung und Othering

4.2 Fremdes nicht vereinnahmen, Skepsis
gegeniiber totalisierenden Deutungen behalten

Wenn das Fremde verstanden ist, so ist es nicht (mehr) fremd. Das ist eine der Parado-
xien einer Wissenschaft vom Fremden. Eine Phinomenologie in Husserl'scher Auspri-
gung tendiert dazu, die vielfiltigen Erscheinungsweisen der Dinge der Welt auf eine
grundlegende und verbindende »Essenz« zuriickzufithren. Eine solche Tendenz lisst
sich interessanterweise auch bei grofRen theologischen Ansitzen aufzeigen: Sie erin-
nert etwa an Kiings Bemithungen, ein gemeinsames »Weltethos« zu finden, aber auch
an Schleiermachers »Religion und die Religionen« (eine Figur, der man dhnlich auch in
Panikkars interkulturell-inklusivistischem Ansatz begegnet). So 16blich Versuche sind,
in der Pluralitit der Welt Verbindendes zu suchen, konnen sie zugleich bedenkliche
Folgen haben: Zum einen besteht das Problem einer impliziten Hierarchisierung, die
manche Erscheinungsweisen niher an der angenommenen »Essenz« der Erscheinun-
gen verortet als andere. Die Gefahr ist grof3, zumindest implizit diejenigen Erschei-
nungsweisen abzuwerten, die nicht in das Raster passen, das der*die Forscher*in auf-
gestellt hat. Auf diese Gefahr weisen bereits zahlreiche Ansitze interreligiser Bildung
hin (vgl. Kap. II1.6).

Interreligiose Bildung sollte deshalb mit Lévinas der Idee der »Totalitit des Seinsx,
auf das alles Seiende hinfithren soll, sehr skeptisch gegeniiberstehen und mit Wal-
denfels die Widerstindigkeit des Fremden betonen, mit der es sich vereindeutigen-
den Kategorisierungen widersetzt. Fremdheit bedeutet Entzogenheit, unerwartet trifft
es auf das vermeintlich Eigene. Bernhard Waldenfels spricht vom »Stachel des Frem-
den«und von der asymmetrischen Vorgingigkeit des Fremden (vgl. S. 199). Der/die/das
Fremde war schon da, bevor das Ich es bemerkt und ihm ist nicht habhaft zu werden:
»Jemand ist schon voriibergegangenc, schreibt Lévinas (vgl. Kap. IV.3, Fufdnote 103).
Dieser schlichte Satz zeigt zugleich in grofier Tiefe, wie sich Fremdes den immanen-
ten Vergleichsmaf3stiben des erfahrenden Subjekts entzieht. »Seine Spur bedeutet nicht
sein Gegangensein«, denn Fremdes entzieht sich eigenen Deutungsversuchen. Auch
das hiufig zitierte Bild von Fremdheit als »Stachel« ist nur wiitender Ausdruck einer
subjektiven Ohnmacht, dass sich Fremdes nicht in die eigenen Ordnungen einpassen
lasst (vgl. auch Kap. 1V.4.6). Lévinas fithrt solche Aneignungsversuche auf einen Egois-
mus zuriick, der des Anderen habhaft werden mochte und betont demgegeniiber das
transzendente »Mehr« des Anderen/Fremden — er/sie/es ist mehr, als es der subjekti-
ve, nach »Totalitit« strebende Blick zu erfassen vermag. Lévinas Philosophie wendet
sich so im Grundsatz gegen die »Idee der Totalitit« (vgl. Kap. II.2, Fuflnote 10), gegen
die Totalitit einer philosophischen Seinsbeschreibung im Geiste Heideggers, aber auch
gegen die »Totalitit des Krieges«, die eine Ordnung ins Leben ruft, der sich niemand
entziehen kann (vgl. S. 191).

Bei Lévinas begriindet sich aus der anderen/fremden Spur eine Ethik, die die An-
dersheit des Anderen/Fremden in ihr Zentrum stellt. Gerade im personalen Gegeniiber
des vermeintlich Anderen liegt ein fremdes »Mehr, das sich den eigenen Zuschreibun-
gen widersetzt. Das »Antlitz« des Anderen/Fremden erscheint in echter Transzendenz.
Im Antlitz des Mitmenschen liegt fir Lévinas auch eine Spur géttlicher Transzendenz.
Jedoch: »Nach dem Bilde Gottes sein heifst nicht, Ikone Gottes sein, sondern sich in

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 4. Religionspadagogische Wirdigung

seiner Spur befinden. [...] Er zeigt sich nur in seiner Spur, wie in Kapitel 33 des Exodus.
Zu ihm hingehen heif3t nicht, dieser Spur, die kein Zeichen ist, folgen, sondern auf die
Andern zugehen, die sich in der Spur halten« (vgl. Kap. IV.3, Fufinote 104). Dass sich bei
Lévinas die Ebenen der Andersheit und Fremdheit vermischen, ist durchaus Programm.
Jeder Andere ist zugleich ein »ganz Anderer«. In der Andersheit des Anderen liegt stets
eine unaufhebbare Fremdheit.® Es ist leicht nachvollziehbar, dass eine Sprache, die so
auf Transzendenz hin ausgerichtet ist, wie die von Lévinas, fiir die Religionspidagogik
viele mogliche Ankniipfungspunkte bietet.

Der Raum zwischen Andersheit und Fremdheit markiert den »Uberschuss« dessen,
was von der subjektiven Erfahrung im jeweiligen Erfahrungszugang nicht erfasst wer-
den kann. Denn wie auch Merleau-Ponty betont: Jedes Sehen ist zugleich ein Nichtsehen
(vgl. Kap. IV.3, Fufinote 87). Yoshird Nakamura legt angesichts solcher Uberlegungen
dar, dass Verstehensprozesse des Fremden immer nur ein Verstehen von als Fremdheit
interpretierter Andersheit bedeuten: »Verstehen in der Situation der Fremdheit ist da-
mit immer ein Verstehen des Anderen, es wird als das Fremde gesetzt und dann unter
der Voraussetzung dieser Setzung verhandelt«.® Hermeneutische Ansitze des Fremden
(vgl. Kap. I11.4) miissen sich dieses Umstandes stets bewusst sein: »Zum einen wird die
Stelle des Fremden besetzt durch eine konstituierte Figur (ein inszeniertes Fremdes),
die innerhalb des >Systems« bleibt, aber in diesem System als das Andere des Eigenen
darzustellen ist. Zum anderen bleibt der Stachel des Fremden trotz jeder heilenden
Verarbeitung der von ihm erzeugten Wunde bestehen.«” Der Appell, in interreligiéser
Bildung erfahrene Fremdheit nicht durch eine inszenierte Fremdheit zu ersetzen (vgl. Kap.
I11.5, Funote 29), wird damit noch einmal in seiner ganzen Tragweite illustriert.’

»Wovon man nicht sprechen kann, daritber muss man schwiegen, konnte man mit
Wittgenstein einwenden.® Lévinas und andere phinomenologische Ansitze in seiner
Nachfolge suchen dennoch nach Wegen des »Davon-sprechens« (was diese Philosophi-
en fir Ansitze religioser Bildung zu einer wichtigen und oft zitierten Referenz macht,
vgl. Kap. IV.1). Fiir Lévinas liegt die entscheidende Pointe darin, dass da jemand ist,
tiber den das Ich selbst letztlich keine Aussagen treffen kann. Es zieht sich eine Spur des
Anderen/Fremden durch meine Ordnungen, die nichts anderes aussagt als die »Verwir-
rung«, die entsteht, wenn jemand unabhingig von meinem Ego seiner eigenen Wege

5 M. Fischer/H.-D. Gondek/B. Liebsch (Hg.): Vernunft im Zeichen des Fremden, S.10.

6 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 249.

7 Ebd. Die systemisch verstandene Beziehung zwischen Andersheit und Fremdheit verweist bereits
auf Kontexte des folgenden Kapitels V.

8 Fir Nakamura ist Fremdheitserfahrung, in ihrer Spannung zwischen Unausdeutbarem und dem
GCedeuteten in der Situation, eine »asthetische Erfahrung, die viel mit dem »doppelten Wahr-
heitsgehalt«der Kunst gemein hat—indem sie »einerseits in der Stimmigkeit und Schénheit>Sinn<
evoziert, zugleich aberin der Irritation von Wahrnehmungsgewohnheiten diesen»Sinn<als gedeu-
teten Gehalt zugleich wieder aufbricht«, vgl. ebd., S. 258. In diesem Horizont ist es wohl auch zu
verstehen, wenn Waldenfels sein Buch »Ordnung im Zwielicht« mit Abbildungen von Ceméalden
enden ldsst und im Buch »Antwortregister«immer wieder Passagen aus Prosa-Texten einfiigt, vgl.
B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 455.

9 Wittgenstein, Ludwig: Tractatus Logico-Philosophicus 7, vgl.: https://www.gutenberg.org/files/574
o/5740-pdf.pdf, S162 (zuletzt gepriift am 14.01.2022).

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

205


https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf
https://www.gutenberg.org/files/5740/5740-pdf.pdf

206

Fremdheitserfahrung und Othering

geht. Lévinas versucht dies mit einer neuen Sprache zu fassen, die sich bewusst ist,
dass sie iiber das, woriiber sie spricht, nicht sprechen kann.

Vor diesem Hintergrund ist auch Lévinas’ Zielsetzung zu verstehen, nach dem »Sa-
gen« im »Gesagten« zu suchen. Gesagtes setzt immer schon jemanden voraus, der das
Gesagte gesagt hat, und damit ein personales Gegeniiber, das mit dem Ich in einer
dialogischen Beziehung steht. Immer steckt im Sagen mehr, als das Ich im Gesagten
vernehmen kann, und doch ist das Ich laut Lévinas damit beauftragt, in einem Prozess
der phianomenologischen »Reduktion« das »Gesagte« auf das »Sagen« zuriickzufithren.
Waldenfels schlief3t sich eng an Lévinas an, wenn er schreibt, dass sich »im Gesagten
selbst das Sagen mit anzeig[t], indem es die Ordnungen des Gesagten durchquert und
itberschreitet [...]. Nur ein solcher Uberschuss des Auerordentlichen im Ordentlichen
erlaubt es, der totalen Klippe eines Alles oder Nichts aus totaler Sagbarkeit oder totaler
Unsagbarkeit zu entkommenc (vgl. Kap. IV.3, Fufinote 158). In diesem Horizont veror-
tet Waldenfels auch seinen Ansatz der »Responsivitit« gegeniiber dem Fremden. Es ist
nicht die Frage entscheidend und zielfithrend, was das Fremde ist. Die Aufgabe ist es, aus
der Antwort, die das Ich dem Fremden bereits gegeben hat, auf die Frage zu schliefien, die
das Fremde an das Ich gestellt hat.

Streib weist mit Nakamura darauf hin, dass Entwiirfe des interreligiésen Lernens
offen bleiben sollen fiir die »Begegnung mit dem unerwarteten Fremden« (vgl. Kap.
I11.6, Fuflnote 43). Dass diese Begegnung auch bedeuten kann, dass das »Fremde fremd
bleibt«, akzentuieren, wie oben gesagt, zahlreiche Ansitze. Es wird betont, dass (in-
ter-)religiése Bildung tiber die Wider- bzw. Eigenstindigkeit des Fremden nicht ein-
fach hinweggehen diirfe (vgl. Kap. III 6). Wenn dies mit Lévinas bedeutet, sich auf die
Suche nach der Spur des Anderen/Fremden zu machen, die sich »mit nicht zuriickweis-
barem Ernst« in die Beschrinktheit der subjektiven Erfahrung »eingraviert«, wenn sich
Bildung auch als »Vertretung« anderer/fremder Anspriiche versteht, die ihre eigenen
Verstehenszuginge iibersteigen — so ist dies keine leicht einzulésende Aufgabe.

4.3 Subjektivitat und Intentionalitat
der Fremdheitserfahrung ernstnehmen

Phinomenologie versteht sich nicht zuletzt zu grofien Teilen als eine »Verteidigung der
Subjektivitit« (vgl. Kap. IV.3, Fufinote 120). Denn wie oben ausgefithrt steht die »origi-
nale Zuginglichkeit« des Subjekts zur Disposition und damit die Frage im Raum, ob das
subjektiv wahrgenommene Eigene wirklich so vertraut und eigen ist, wie es erscheint.
Hieran bestehen begriindete Zweifel und doch kann nicht einfach iiber die subjektive
Position hinweggegangen werden — aufgrund »der Unumgéinglichkeit und Unentrinn-
barkeit des Selbst, das als solches nicht zur Wahl steht« (vgl. Kap. IV.3, Fufdnote 140).
Dies hat auch Konsequenzen fiir das Verstindnis von Fremdheit. Fremdes ist
nicht ohne subjektive Betrachtungsweisen zu denken: »Ein standortloses >Fremdes
tiberhaupt« gliche einem >Links tiberhaupt« (vgl. Kap. I1.3, Fufdnote 3). Vor diesem
Hintergrund ist es gewinnbringend, phinomenologische Analysen des menschlichen
Subjekts nachzuvollziehen. Da Erfahrungen von Fremdheit aus einem subjektiven
Blickwinkel entspringen, stellt das Subjekt einerseits einen gewissen Gegenpol zum

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 4. Religionspadagogische Wirdigung

Fremden dar, ist jedoch anderseits der Ort, an dem Fremdheit erst entsteht. Fremd-
heitserfahrungen namlich konstituieren sich immer auch »innerhalb und mit Mitteln«
des »Eigenen« (vgl. Kap. IV.3, Fulnote 42). In dieser Ich-Zentrierung der Erfahrung
liegt, wie im vorherigen Kapitel ausgefithrt, stets die Gefahr, Fremdes zu verein-
nahmen, indem »Fremdes« nur als Produkt der eigenen Erfahrung angesehen wird.
Waldenfels legt daher viel Wert auf die Eigenstindigkeit des fremden Subjekts, das
nicht Ich ist. In Abwandelung des HusserI'schen Ansatzes betont Waldenfels, dass die
subjektive Fremdheitserfahrung eines Ichs eine Antwort auf einen fremden Anspruch
ist. Worauf ein Subjekt in einer Erfahrung antwortet, liegt nicht in seiner Macht.
Gleichwohl ist das Was der Fremdwahrnehmung sehr wohl eine Konstruktion eines
erfahrenden Ichs (vgl. Kap. IV.3, Funote 143, vgl. auch Kap. V.3.3.3).

Die von Husser] ausgehenden, von seinen Nachfolger*innen modifizierten Ausfith-
rungen zum Subjekt bieten viele Anklinge zum religionspidagogischen Leitbild der
»Subjektorientierung«, das auch fiir interreligiose Bildungsprozesse sehr wichtig ist:
Aufdie Individualitit religiéser Praxis einzugehen, kann Karlo Meyer zufolge eine »Brii-
cke« bzw. einen »Tir6ffner« darstellen, um »fremde« religiése Traditionen zu verste-
hen.’® Der Individuenrekurs sollte nach Meyer in doppelter Weise geschehen: einerseits
indem religiose Traditionen und Objekte in didaktischen Materialien im Gebrauch ge-
zeigt werden, am besten im Gebrauch von Personen, die im gleichen Alter wie die Lern-
gruppe sind; anderseits indem auf die Erfahrungen von Individuen aus der Lerngruppe
eingegangen wird.™ Die Bedeutung, die viele Ansitze der Rolle von individuellen Erfah-
rungen in interreligiésen Lernprozessen beimessen (vgl. Kap. I11.12.1), wird hier erneut
deutlich. Nach Meyer lisst sich der Stereotypisierung von religiésen Traditionen entge-
genwirken, indem diese stets innerhalb eines individuellen Bezugsrahmens betrachtet
werden — und so immer mitschwingt, dass andere Individuen eine sich unterscheiden-
de Perspektive auf jene Tradition haben.” Jede Betrachtung zeigt sich so als das, was
sie ist: als eine vorliufige Anniherung.

Besonders Merleau-Ponty und Waldenfels betonen aber zugleich die Ambivalenzen
einer subjektorientierten Bildung, wenn sie zeigen, dass das menschliche Subjekt we-
niger »eigener Souverin« ist, als dies noch Husserl begriinden wollte. Bruchlinien in
der Figur des fiir sich stehenden, einheitlichen Subjekts sind jedoch bereits bei Husserl
sichtbar. Unter anderem liegt dies an der von Husserl beschriebenen »Intentionalitit«
der Erfahrung, die die Einheit des Subjekts in Frage stellte, doch gleichzeitig die Philo-
sophie des 20. Jahrhunderts inspirierte. Intentionalitit bedeutet: Sachverhalt und Zu-
gangsart der Erfahrung sind nicht voneinander zu trennen. Fremdheit ist keine inhi-
rente Eigenschaft eines bestimmten Ortes, Gegenstandes oder einer bestimmten Per-
son. Wer oder was Menschen »fremd« erscheint, dariiber entscheidet immer auch deren
Beziehung zum erfahrenen Ort, Gegenstand oder zur erfahrenen Person bzw. wie sie
diese Beziehung subjektiv und situativ wahrnehmen und mit Bedeutung versehen. Diese
intentionale Beziehung zwischen erfahrendem Subjekt und der jeweiligen situativen
Fremdheitserfahrung zu beriicksichtigen, ist eine wichtige Richtschnur interreligiser

10 K. Meyer: Impulse zu existenziellen Fragen — durch fremde religiose Traditionen, S. 21.
11 K. Meyer: Grundlagen interreligiosen Lernens, S. 360-419, bes. S. 419.
12 Ebd, S.397f.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

207


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

208

Fremdheitserfahrung und Othering

Bildung. Dies gilt auch dann, wenn mit Waldenfels anstatt von Intentionalitit von Re-
sponsivitit gesprochen und eingeschrinkt wird, dass eine Fremdheitserfahrung nicht
allein mit dem »Woraufhin einer Eigenbewegung« zu erklaren ist (vgl. Kap. IV.3, Fuf3-
note 142), sondern stets eine Reaktion auf etwas Aufler-ordentliches ist. Da die subjek-
tive Zugangsart der Erfahrung nicht von der Wahrnehmung des erfahrenen »Fremden«
zu trennen ist, sollten die jeweiligen subjektiven Ausgangspunkte beim Gesprich iiber
Fremdheitserfahrungen immer mitreflektiert werden.

Indem Husserl aber die gegenseitige Verwiesenheit zwischen der Erscheinung des
Erfahrenen und der Erfahrung selbst betont, gewinnt er zwar einen neuen Zugang zu
den »Sachen selbstc, die in der Erscheinung gegenwirtig werden. Indem er jedoch zu-
gleich die Kontextabhingigkeit und Perspektive der Erscheinungen herausstellt, droht
gleichzeitig die »Allgemeinheit« ihres Wesens verloren zu gehen, die iberindividuell
ankniipfbar wire. Mehr noch droht im Blick auf das »Fremde« auch das »eigene« Sub-
jekt sich zu spalten, zu zerfasern und letztlich sich selbst fremd und unzuginglich zu
werden. So ist die subjektive Erfahrung genau genommen als eine Vielzahl personaler
subjektiver Erfahrungen zu verstehen. Diese Vielzahl ist nicht leicht wieder als Einheit
zu biindeln, wie die Beschiftigung mit Husserls Philosophie zeigt.

In der Husserl-Rezeption gewinnen zwei weitere Ausgangspunkte der Erfahrung an
Bedeutung, die bei Husserl selbst in einem Konkurrenzverhiltnis zu seinem Konzept
des transzendentalen Ichs stehen: der menschliche Leib als der »Orientierungspunkt
Null« und die Lebenswelt als der »Bodenc jeglicher Erfahrung (vgl. Kap. IV.3, Fufino-
te 59 u. 61). Merleau-Ponty betont stark die Perspektivitit des Leibes, durch den sich
die Erfahrung der Welt erst erdffnet, jedoch gleichzeitig in anderen Teilen verschlief3t
(vgl. S. 189). Das Subjekt ist in den Leib »inkarniert« und durch diesen mit seiner Le-
benswelt »verschrinkt« (vgl. Kap. IV.4.4). Lebensweltliche und kérperliche Faktoren be-
deuten aber zugleich eine Einschrinkung der Souverdnitit subjektiver Erfahrung, die so
stets auch von dufleren Kriften fremdbestimmt wird und so nicht mehr als Erfahrung
eines reinen, transzendentalen Ichs gedacht werden kann. In der Nachfolge Husserls wird
auf diesem Weg die Instanz des souverdnen Erfahrungssubjekts immer stirker ange-
fragt (vgl. Kap. V).

Auch wenn es vor diesem Hintergrund nicht einfach zu bestimmen ist, was die sub-
jektive Erfahrung als solche ausmacht, zeigt Husserls Figur der Intentionalitit, dass es
sehr wohl eine subjektive Dimension der Erfahrung gibt, tiber die nicht einfach hinweg-
gegangen werden kann. Es ist eben die »Unumginglichkeit und Unentrinnbarkeit des
Selbst, das als solches nicht zur Wahl steht« (vgl. oben). Hier ist Husserls Philosophie
sehr deutlich. Sie setzt damit ein Thema, das sich wie ein roter Faden durch die iibrigen
Teile vorliegender Studie zieht: dass es einerseits nicht leicht zu beantworten ist, was
den subjektiven Blick als solchen kennzeichnet; dass es anderseits besonders angesichts
des Fremden wichtig ist, subjektive Perspektiven zu klaren. Es gilt, den »eigenen« Blick
auf das »Fremde« mit in den Blick zu nehmen.

Das hat auch Auswirkungen auf das religionspidagogische Leitbild der Subjektori-
entierung. Mit Blick auf die Religionspiddagogik schreibt Reinhold Boschki:

»Subjektorientierung ist in der Theorie religidser Bildung mittlerweile gut verankert, al-
lerdings sind auch theoretische Desiderate erkennbar«, da unter anderem »die grund-

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 4. Religionspadagogische Wirdigung

satzliche Ambivalenz des Subjekts zu wenig reflektiert [wird], wenn der Fokus religi-
onspadagogischer Theoriebildung einseitig auf dem Subjektals bildungsnah und lern-
bereit liegt. Macht-, gesellschafts- und 6konomiekritische Analysen miissen starker re-
zipiert werden, um die sozialen Ohnmachtsstrukturen zu erfassen, in denen Subjekte
heute leben.«'3

Dies soll insbesondere mit Blick auf die Frage der Macht in den folgenden Kapiteln V
und VI noch niher beleuchtet werden.

Eine weitere Frage klingt schon an: Wer ist eigentlich das Subjekt interreligiéser Bil-
dung bzw. wer ist das Subjekt ihrer Subjektorientierung? Boschki schreibt: »Oft bleibt
das Bekenntnis zur Subjektorientierung zu allgemein und abstrakt. Der Blick ist auf die
konkreten Subjekte zu richten, die als Midchen und Jungen, Jugendliche und Erwach-
sene, Mdnner und Frauen in Berithrung mit religiésen Bildungsmafinahmen kommen
(sollen).«!* Im Zitat aber, so ist als eine vorliufige Beobachtung zu nennen, scheinen
diejenigen Subjekte merkwiirdig ausgespart, die die genannten Menschen in Berithrung
mit religiésen Bildungsmaflnahmen bringen — nimlich die Lehrkrifte selbst. Wie der
weitere Fortgang vorliegender Studie zeigen wird (vgl. Kap. V.5.6), verweist diese Spur
auf wichtige Konsequenzen fiir interreligise Bildungsprozesse.

4.4 Chiastische Verschrankungen bzw. die Vorgangigkeit
des Fremden wiirdigen

Fremdes ist kein Zeugnis aus einer anderen Welt, sondern Zeugnis der Unverstindlich-
keit der »eigenen« Welt. Ein solches Verstindnis liuft vielen Alltagsverstindnissen, die
Eigenes und Fremdes als im Grundsatz getrennte Sphiren begreifen, entgegen. Eige-
nes ist so nicht mehr allein das »original Zugingliche« und Fremdes das »original Un-
zugingliche«, wie z.B. Husserl Eigenheit und Fremdheit auffasst, sondern beides ist
im Gegenteil urspriinglich miteinander verwoben und erst im Nachgang einer ratio-
nalisierten Erfahrungsdeutung voneinander getrennt. So verstanden ist das subjektiv
Eigene gleichzeitig die zuerst fremde Welt, in die mein Ich geboren ist, meine mir selbst
oft fremde Leiblichkeit, mein mir oft fremdes Bewusstsein. Die verschiedenen phino-
menologischen Ansitze hinterfragen die Felder »Eigen« und »Fremd« immer stirker,
sodass sich die sicheren Grenzen auflsen, die die Begriffe zuerst suggerieren. Wich-
tig hier sind die Ausfithrungen von Merleau-Ponty, der die gegenseitige Verschrinkung
von Eigenem und Fremden in den Strukturen der Welt herausstellt. Wie in einem »Chi-
asmus« ist das Subjekt in den Leib »inkarniert« und durch diesen mit seiner Lebenswelt
»verschrankt« (vgl. S. 188f.). Durch diese geteilte Leiblichkeit eroffnet sich bei Merleau-
Ponty ein Raum der Intersubjektivitit, der viele Probleme 16st, an denen Husserls ego-
logisch angelegter Ansatz scheiterte. Dies ist jedoch mit dem Preis verbunden, dass nun
nicht linger von der »Reinheit« eines »transzendenten Ichs« gesprochen werden kann,
und auch nicht mehr von der »Reinheit« des »Eigenen«.

13 Reinhold Boschki: »Subjekts, in: WiReLex (2017), URL: https://www.bibelwissenschaft.de/stichwor
t/100312 (zuletzt gepriift am 14.01.2022).
14 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

209


https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100312

210

Fremdheitserfahrung und Othering

Der Wunsch nach einer Reinheit/Ganzheit des »Eigenen« lisst sich in der religi-
onspidagogischen Literatur zu interreligiéser Bildung an vielen Stellen beobachten.
Bettina Brandstetter beschreibt mit Blick auf die Elementarpidagogik, wie beispiels-
weise Kindergirten immer wieder als »heile Welt« konstruiert und zugleich als ein Ort
explizit oder implizit christlicher Fritherziehung verstanden werden. In interreligio-
sen Lerneinheiten wird mit diesem Verstindnis dann auf »ferne, fremde Kulturen und
Religionen« geblickt.”> Doch diese Dichotomie aus »heiler Welt« des »(christlichen) Ei-
genen« und »fremden (nichtchristlichen) Kulturen und Religionen« lisst sich nicht auf-
rechterhalten, was, wie Brandstetter aufzeigt, zu vielseitigen Irritationen in der pid-
agogischen Praxis fithrt (vgl. Kap. I11.11, Fufnote 8 u. 9).

Mit Merleau-Ponty ist ein lebensweltlicher Raum als eine immer schon geteilte
Sphire zu verstehen, die voller Ambiguitit ist (vgl. Kap. IV.4.5) und in der sich oft-
mals nicht klar zwischen »eigen« und »fremd« unterscheiden lisst. Ahnliches gilt fiir
die menschliche Erfahrung selbst. Eines der wesentlichen Momente, mit denen Wal-
denfels die Erfahrung des Fremden beschreibt, ist die sogenannte »Diastase«: also ein
»Differenzierungsprozess, in dem das, was unterschieden wird, erst entsteht« (vgl. Kap.
V.3, Fulnote 157). »Eigenes« und »Fremdes« entsteht nach diesem Verstindnis erst in
der subjektiven Erfahrung selbst, die auf Grenzen ihres Erfahrungshorizontes stof3t
und in der Folge zwischen einem inneren »eigenen« Bereich der Erfahrung und einem
dufleren »fremden« Bereich der Unerfahrbarkeit differenziert. Wihrend die subjekti-
ve Erfahrung noch versucht, das erfahrene »Fremde« zu erfassen, hat sie eine erste
Antwort in ihrer Reaktion lingst gegeben. Ein solches Konzept der Antwortlichkeit ist
nach Waldenfels dem »response« der behavioristischen Theorie niher als manch »er-
baulichem« Konzept aus der Dialogphilosophie (vgl. Kap. IV.3, Fufdnote 148).

Eine Nihe zum behavioristischen »response« erscheint plausibel, wenn man etwa
Karlo Meyers schon zitierte Beschreibung einer Fremdheitserfahrung betrachtet: »Die
Kinder lachen, als sie den Ruf des Muezzin zum Gebet hdren. Das Fremde macht unsi-
cher. Es ist >komisch, es irritiert. [...] Die Schiilerinnen und Schiiler [..] wissen nicht,
wie sie sich verhalten sollen, empfinden es als >komisch« (vgl. Kap. 1.1, Funote 4 u.
Kap. I11.6, Fufdnote 26). Auch hier antworten die Kinder gewissermafien behavioristisch
in einer spontanen Reaktion, ohne schon genau zu wissen, auf was und warum sie auf
diese Weise antworten. Im zeitlichen Ablauf folgt auf das Empfinden des »Komisch«-
seins das Lachen, dann die Beschreibung der Irritation, der Unverstindlichkeit. Gene-
ralisierte Aussagen schliefilich wie »Das Fremde macht unsicher« sind wohl verstecktes
Zeugnis einer tiefergehenden Reflexion des Autors selbst, der diese als Erfahrung von
»Fremdheit« aus einer dritten Position heraus beschreibt (vgl. Kap. IV.4.5). Vom »Eigenen«
als Gegensatz zum »Fremden«jedoch ist interessanterweise in der ganzen Passage nicht
ein einziges Mal die Rede.

Im Bedeutungsfeld des Waldenfels’schen Antwortbegriffs ist eine Dimension ent-
halten, die manches Selbstbild des konfessionellen Religionsunterrichts (er selbst ist
schon da, die anderen oder fremden Religionen kommen als »Gast« zu ihm) hinterfragt:
Schliefilich ist jede Antwort schon immer eine Reaktion auf Vorangegangenes. Nicht ohne

15 B. Brandstetter: Kulturen, Religionen und Identititen aushandeln, S.102.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 4. Religionspadagogische Wirdigung

Grund sprechen Merleau-Ponty, Lévinas und Waldenfels von der Vorgingigkeit des Frem-
den. »Jemand ist schon voritbergegangen.« — Alle nachtrigliche Reflexion wird nicht
den uneinholbaren zeitlichen Vorsprung dessen auflosen, auf das in einer Fremdheitser-
fahrung reagiert wird (vgl. Kap. IV.3, Fufinote 103 u. Kap. I1.2.1). Jedes Bewusstwerden
»eigener« Erfahrungsgrenzen ist eine Reaktion auf »Fremdes«. Dieses Verstindnis aber
steht in einer deutlichen Diskrepanz zur expliziten, affirmativen Konstruktion des »Ei-
genenc als »heile Welt«, wie sie etwa von Brandstetter aufgezeigt wird.

Vor diesem Hintergrund wird deutlich, dass die Begriffe des »Eigenen« und »Frem-
den« weiterer Klirung bediirfen. Die Uberlegungen haben erhebliche Konsequenzen
fiir die zentrale Diskussion dariiber, was die Rede von der »eigenen Perspektive« und
»Fremdheit« in interreligiéser Bildung bedeutet. In Kapitel V wird auf diese Fragestel-
lungen weiter Bezug genommen.

4.5 Sich fiir den Reichtum der Perspektiven und ihrer Kontexte offnen

»Wiirde man das Fremde als ein Spezialthema behandeln, so hitte man es von vorn-
herein verfehlt« (vgl. Kap. II.2, Funote 1). Eine Offenheit fiir die Vielfalt der méglichen
Kontexte und Perspektiven zum Themenfeld Fremdheit kann helfen, die in Kapitel II
und III problematisierten Vereindeutigungen von Fremdheit zu vermeiden. Husserl
nimmt in seiner Phinomenologie die Vielfalt und Offenheit der Erfahrung sehr ernst —
auch indem er wiederentdeckt, dass »Sinn und Ideen nicht nur ihre Zeit haben, son-
dern auch ihren Ort in der Welt« (vgl. Kap. IV.3, Fufinote 68). Bei Husserl geschieht
dies zwar im Rahmen einer durchgingigen Vernunftordnung, die so nicht durchzu-
halten ist. Sein grundsitzliches Ziel, nicht bei einer subjektiven Perspektive stehen zu
bleiben, sondern aus dieser Perspektive nach intersubjektiven Zugangsmoglichkeiten
zu subjektiven Perspektiven anderer/fremder Ichs zu suchen, bleibt aber wichtig. Wohl
unbestritten ist auch, dass es die »Evidenz« (vgl. S. 178) der subjektiven Erfahrung er-
hohen kann, wenn ein Subjekt versucht, andere/fremde Perspektiven einzubeziehen,
welche die Wirklichkeit der Dinge durch sich unterscheidende Zuginge erschliefien.
Eine solche Evidenz wird aber immer vorliufig, niemals ein abschlieRender Zustand
sein.

Daim Sinne der Intentionalitit Erfahrungszugang und Erfahrungsgegenstand stets
verbunden sind, wird neben der subjektiven Erfahrungsperspektive auch ihr spezi-
fischer Kontext wichtig, in dem die Erfahrung geschieht. Der Begrift der »Lebens-
welt, der im vorherigen Abschnitt schon erwihnt wurde und besonders im Spitwerk
Husserls eine immer grofRere Rolle spielt, kann hier wichtige Impulse liefern. Der Be-
griff der Lebenswelt fithrt (dhnlich wie der Begriff des Milieus) neben den grofien The-
menkomplexen Religion und Kultur in interreligioser Theoriebildung nach wie vor ein
Schattendasein. Es existieren jedoch viele Beziige zur Debatte um einen »zukunftsfi-
higen Religionsunterricht, in der oft das Stichwort »Kontextualitit« hervorgehoben
wird.® In der Diskussion um das Begegnungslernen wird bereits um die regional oder

16  Henrik Simojoki: »K6nigsweg oder Sargnagel? — Chancen und Grenzen der regionalen Kontextua-
lisierung des Religionsunterrichts, in: Konstantin Lindner/Mirjam Schambeck/Henrik Simojoki et

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

21


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

212

Fremdheitserfahrung und Othering

lokal unterschiedlichen Méglichkeiten interreligioser Bildung gerungen (vgl. Kap. I11.3),
wiinschenswert wire es aber, wenn sich eine Lebenswelt- oder Milieuorientierung auch
noch stirker in den Inhalten der didaktischen Ansitze oder Lehrmaterialien nieder-
schlagen witrde.

Ein Ernstnehmen der Perspektiven- und Kontextpluralitit bringt allerdings Schwie-
rigkeiten mit sich, die (inter-)religiése Bildung in ihrer derzeitigen Form vor erhebliche
Herausforderungen stellen. Wie Merleau-Ponty ausfiihrt, kann Ambiguitit sowohl po-
sitiv als auch negativ sein. Als gute Ambiguitit bezeichnet Merleau-Ponty eine solche,
die in ihrer Widerspriichlichkeit selbst zum Thema wird (vgl. Kap. IV.3, Fuinote 78).
Hier bieten sich vielfiltige Anklinge zu Forderungen nach einer »Kultur der Ambigui-
tit«, des Ernstnehmens, Aushaltens und Wertschitzens von Ambiguitit, wie sie un-
ter anderem aus der islamischen Religionspddagogik erhoben werden (vgl. Kap. III.10,
Fuflnote 41). Eine solche Kultur der Ambiguitit entsteht nicht von selbst. Neben ihrer
konzeptionellen Planung miissen auch die religionsunterrichtlichen Rahmenbedingun-
gen geschaffen sein, in der weltanschauliche Vieldeutigkeit kultiviert werden kann und
auch auf die Verschiedenheit der Kontexte Bezug genommen wird.

Perspektivenvielfalt bedeutet auch, die bipolare Beziehung von Eigenem und Frem-
den in Frage zu stellen. Es gibt nicht nur eine eigene und eine fremde Perspektive,
sondern genau genommen ein ganzes Beziehungsgeflecht an méglichen Beziehungen.
Lévinas fithrt hierzu die Instanz des »Dritten« ein, der von auflen auf die Beziehung von
Selbst und Anderem blickt (vgl. S. 194f.) Angesichts der tiefgreifend analysierten Bezie-
hung des Selbst zum Anderen wirkt jedoch der Dritte in Lévinas’ Theorie bisweilen wie
ein nachtriglich hinzugefiigter Fremdkoérper, dessen Rolle noch nicht klar genug ge-
fasst ist. »Der Dritte stort«, vermerkt deshalb Theo Sundermeier in Kritik an Lévinas’
Ansatz nicht zu Unrecht.” Gleichwohl liegt in der Analyse der Figur des Dritten ein
grofles Potential. In der religionspidagogischen Theorie zu interreligiser Bildung ist
diese Position noch wenig untersucht, obwohl es gewissermaf3en ihre Perspektive ist: Ei-
ne Position, die von auflen auf gemachte Fremdheitserfahrungen blickt, ohne selbst
dieselben Fremdheitserfahrungen zu machen (vgl. Kap. I1.5).

Daher erscheint es noch einmal wichtig zu betonen, dass auch der Einbezug »an-
derer/fremder« Perspektiven in die »eigene« Perspektive nicht davon entlastet, sie und
ihre »Abschattungen« zu reflektieren — und vor allem zu reflektieren, unter welcher Per-
spektive genau »andere/fremde« Perspektiven miteinbezogen werden. Auch der Einbe-
zug »anderer/fremder« Perspektiven folgt einer bestimmten Intention und strebt nach
einem bestimmten Bild der Wirklichkeit. Die »Evidenz, die eine Stunde vermittelt, in
der eine Vielzahl unterschiedlicher Perspektiven zu Sprache kam, kann leicht dariiber
hinwegtiuschen, dass nach wie vor ein »Uberschuss« existiert, der durch die jeweiligen
Zuginge nicht abgebildet werden kann. Raimundo Panikkar prigte hierzu den Satz:

al. (Hg.), Zukunftsfiahiger Religionsunterricht. Konfessionell — kooperativ — kontextuell, Freiburg
i.Br., Basel, Wien: Herder 2017, S.101-119; vgl. auch das im Buch abgedruckte Positionspapier: Da-
mit der Religionsunterricht in Deutschland zukunftsfihig bleibt. Konfessionell, kooperativ, kon-
textuell — Weichenstellungen fiir einen zukunftsfahigen Religionsunterricht.

17 T.Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 69; Sundermeier bezieht sich dabei auf Torsten Hab-
bel: Der Dritte stort. Emmanuel Levinas — Herausforderung fiir politische Theologie und Befrei-
ungsphilosophie., Mainz: Griitnewald 1994, S.104-130.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 4. Religionspadagogische Wirdigung

»Je sauberer das Fenster ist, umso weniger sehe ich das Fenster und seine Scheibe.«®
Eine »Gesamtschau« auf das »allgemeine Wesen« der interreligiésen Phinomene wird
unmoglich bleiben. Dies gilt zuallererst fir interreligiése Bildung im konfessionellen
Religionsunterricht, aber moglicherweise noch mehr fiir multireligidse und weltan-
schaulich plurale Unterrichtsformen, wo solche Perspektivenfragen leicht itbergangen
werden kénnen.

Eine Wiirdigung der Perspektivenvielfalt sollte nicht in eine reine Folklore abglei-
ten, sondern wie unter Kap. IV.4.2 beschrieben, sensibel fiir die damit einhergehenden
Fremdheiten sein. »Das >radikal Fremde« — oder einfacher: »die Fremdheit«® bleibt
fiir das menschliche Denken eine Herausforderung, die es ernstzunehmen gilt. Dieses
Ernstnehmen kann ein Gegengewicht zu manch postmodernen Stromungen darstellen,
in denen Fremdheit relativiert, harmonisiert oder ironisiert wird. Nakamura schreibt
gegeniiber manchen Ausprigungen einer solchen »postmoderne[n] Gelassenheit«:

»Wenn man sich in diesem Spiel dauerhaft einrichtet, ist das aufschlieRende Moment
der Fremderfahrung, ihr anregendes, motivierendes Potential, wieder verspielt und
der Ausgangspunkt des krisenhaften Orientierungsverlustes als Chance fiir neue Ori-
entierungen wieder verschiittet worden. Wer sich der Willkir von Deutungsmoglich-
keiten verschreibt, hat sein Welt- und Selbstkonzept nicht ge6ffnet, sondern versucht
nur, seine Verschlossenheit und Exklusivitdt in eine scheinhaft tolerante Absolutheit
zu retten.«*°

Sich dem Reichtum weltanschaulicher Perspektiven zu 6ffnen, kann den subjektiven
Horizont erweitern, aber es ist niemals ein Reichtum, der aus dem »Eigenen« selbst
erwichst und ihm damit in letzter Konsequenz zu eigen wire.

4.6 »Abschattungen« und »Uberschiisse«
von phanomenologischen Zugangen beachten

Der Zugang zur Unzuginglichkeit des Seins, so lassen sich viele phinomenologische
Ansitze pointiert zusammenfassen, liegt in der subjektiven Perspektivitit und er-
schliefRt sich erst durch sie. Eine solche subjektive Erfahrungsperspektive ist nicht
einfach eine defizitire Sichtweise. Im Gegenteil eréffnet sie durch ihren intentionalen
Blickwinkel einen Zugang zur Wesenheit des Seins, indem sie ihre Erfahrung auf etwas
Erfahrenes bezieht, in dem die »Sache selbst« (vgl. Kap. IV.3, Fufinote 11) gegenwirtig
ist. Doch indem eine Perspektive die Sicht auf die »Sachen selbst« erdftnet, verdeckt
sie aber andere Perspektiven, was Husserl »Abschattungen« nennt (vgl. Kap. IV.3,
Fuflnote 18). Das »Sichtbare« verbirgt zugleich »Unsichtbares« (vgl. S. 189). Waldenfels
unterstreicht mit Merleau-Ponty und Lévinas die Unmdglichkeit einer »Gesamtschaux
durch eine Theorie, die keine »Abschattungen« mehr aufweisen wiirde. Im Folgenden

18 Ubersetzt aus dem Englischen, vgl. https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov60uTWs (zuletzt ge-
prift am 14.01.2022).

19 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 263.

20 Ebd,S.261.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

213


https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs
https://www.youtube.com/watch?v=Kvsov6OuTWs

214

Fremdheitserfahrung und Othering

sollen einige »Abschattungen« bzw. »Uberschiisse« von phinomenologischen Zugingen
selbst und deren religionspidagogischer Rezeption aufgezeigt werden.

Die Phinomenologie ist mit ihrem fiir Erfahrungen und religiése Sprachformen
offenen Ansatz eine naheliegende Referenztheorie fiir interreligiose Bildung. Thre Zu-
gangswege »zum Unzuginglichenc, die fiir Ansitze interreligioser Bildung eine grofRe
Chance bieten, bergen jedoch gleichzeitig das Potential, auch das vermeintlich Zuging-
liche unzuginglich werden zu lassen. So hinterfragt eine phinomenologische Beschrei-
bung die Felder »eigen« und »fremd« derart, dass die sicher erscheinenden Grenzen der
Begriffe verschwimmen. »Sprengbegriffe« wie »Fremderfahrung, Fremdich, Fremdleib
oder Fremdwelt«, die Waldenfels von Husserl itbernimmt (vgl. Kap. IV.2, Funote 3),
sind tatsichlich Sprengbegriffe. Phinomenologische Zuginge entdecken Elemente des
Fremden an allen Orten, die bis in das Eigene hineinreichen, sodass am Ende auch von
der »Fremdheit des Eigenen« gesprochen werden muss.

Heinz Streib sieht hierin ein grofRes Potential fiir Ansitze interreligioser Bildung:
»Wer durch Befremdungserfahrungen mit der eigenen Religion bereichert worden ist,
kann den Geschenk-Charakter der fremden Religion desto eher einsehen und begrii-
Ben« (vgl. Kap. I11.9, Fulnote 6). Kasparis »Phinomenologische Grundlegung evange-
lischer Religionsdidaktik« schlief3t in dhnlicher Weise mit folgenden Sitzen:

»Die Didaktik fremder Religionen gehort im christlichen Religionsunterricht ins Zen-
trum des Eigenen. Sie lehrt nicht den Zwang zu Abgrenzung und Aneignung, sondern
ein dezidiert christliches, von der Rechtfertigung konstituiertes Verhaltnis zum Eige-
nen so zu bilden, als wire es nicht das Eigene (1.Kor 7,29f).«*'

Dies ist schon fiir sich ein bemerkenswerter Apell. Noch herausfordernder wird er,
wenn diese Sitze wie erwihnt hinsichtlich ihrer Konsequenzen fiir religionspidago-
gische Leitbegriffe wie »konfessionelle Perspektive«, »Perspektivenwechsel« oder auch
»Subjektorientierung« betrachtet werden. Ernstgenommen, hinterfragen phinomeno-
logische Zuginge auch viele religionspidagogische Paradigmen. Dies sollten interreli-
giose Ansitze mitbedenken, wenn sie phinomenologische Ansitze rezipieren.

Ein Unterricht, der verschiedene Erscheinungsformen der Religionen und Weltan-
schauungen als seinen Gegenstand wihlt, sieht sich mit deren gewaltiger Vielfalt kon-
frontiert. Wenn im Rahmen eines phinomenologischen Zugangs schon das »Wesen des
Eigenenc so schwer zu bestimmen ist, muss das »Wesen« einer »fremden« Religion um-
so schwerer zu erfassen und zu beschreiben sein. Grof3e »Weltreligionen« zerfallen in
eine Vielzahl von Untergruppierungen, mit vielférmigen Hybridisierungen und Uber-
schneidungen (ohne schon diese Gruppierungen erwihnt zu haben, auf die das Etikett
Weltreligionen nicht zutrifft). Die diversen Stromungen lassen sich unter religiosen,
kulturellen, lebensweltlichen, vielen weiteren Blickwinkeln betrachten. Der Gedanke
an eine interreligiose Bildung, die diese Vielfalt in ihrer »Totalitdt« (vgl. Kap. IV.4.2)
abbildet, konnte kaum ferner erscheinen.

Auch »eigene« Religiositit erscheint bei genauerer Betrachtung als eine wahre Man-
nigfaltigkeit — mehr, als der subjektiven Erfahrung je zuginglich ist. Wenn nun noch die
transzendente Fremdheit des Heiligen in den Blick genommen wird, scheint Fremdheit

21 T Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 448.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 4. Religionspadagogische Wirdigung

im Religionsunterricht tatsichlich so allgegenwirtig zu sein, dass jedes Fundament des
Eigenen unsicher erscheint. Der »Uberschuss« des Fremden kann eine iiberwiltigende
Erfahrung werden, die den Religionsunterricht als Ganzes in seiner Form hinterfragen
kann.

Es wurde oben bereits gezeigt, dass viele Ansitze verschiedene Fremdheitsebenen
nicht klar unterscheiden: Wie unterscheidet sich etwa die Fremdheit der »eigenen« kon-
fessionellen Perspektive von der Fremdheit der »nicht-eigenen« konfessionellen Per-
spektive (vgl. S. 109)? Diese Unsicherheit erscheint u.a. angesichts der Rezeption von
phinomenologischen Theorien, die viel mit Analogien arbeiten, nicht tiberraschend:
Deren Begriff der Intentionalitit verkniipft Erfahrung und Erfahrungsgegenstand mit-
einander, sodass die Existenz von etwas als fremd Erfahrenem mit einem Fremdwerden
der »eigenen« Erfahrung korrelieren kann (vgl. Kap. IV.3, Fulnote 149). Indem das Sub-
jekt immer schon mit der Welt »verschrinkt« ist, wirken »3uflere« Strukturen in die
»innere« Erfahrung des Subjekts hinein und umgekehrt. Der Fokus der Ausfithrungen
wird hier gerade auf die Verbindung zwischen innerer und duflerer Welt gelegt und
nicht auf ihre Trennung — der Fremdheitsbegriff fiir innere und dufiere Welt entspricht
sich vielfach. Auch in Waldenfels’ Philosophie entdeckt Nakamura eine »stillschweigen-
de[] Analogisierung von Trans- und Interdiskursivitit«<** (vgl. auch Kap. V.3, Fufnote
339). Bei Waldenfels existieren zwei konkurrierende Zuginge, deren Widerspruch sich
nicht immer leicht auflésen lisst: Ausfithrungen, in denen verallgemeinernd von dem
Fremden und seinen Eigenschaften gesprochen wird, und solche, in denen die Kontex-
tualitit und die Vielseitigkeit des Phinomens »Fremdheit« betont wird. Nicht immer
ist klar, wie die beiden Zuginge in Zusammenhang stehen. Es ist auflerdem zu fragen,
ob manche generalisierende Tendenz nicht schon aus der Genese des phinomenolo-
gischen Fremdheitsbegriffs herriithrt: Husserls Phinomenologie erforscht wie erértert
die Grundlagen der Erkenntnisbildung — und sucht iiber spezifische Erkenntniskontexte
hinweg nach deren gemeinsamer Basis.?> So unterschiedlich und in sich widerspriichlich
die einzelnen Ansitze der phinomenologischen Philosophie auch sein mégen, so lisst
sich in ihr an vielen Stellen die Tendenz beobachten, Fremdheit zu verallgemeinern.

Eine grofRe Frage der Phinomenologie des Fremden ist die nach der Wesenheit des
Fremden. Genauer betrachtet, wird die Antwort auf diese Frage jedoch niemals lauten
konnen, dass Fremdes diese oder jene Eigenschaften hat. Es geht vielmehr um die We-
senheit des Fremden innerhalb der subjektiven Erfahrung bzw. welche Méglichkeiten diese
Erfahrung hat, iiber ihre eigene Beschrinktheit hinweg eine »Spur« des »Uberschusses«
zu entdecken, der ihrer eigenen Erfahrung verborgen bleibt. Konsequenterweise ist es
nicht Ziel einer solchen Phinomenologie, Fremdheit zu entdramatisieren oder zu de-
konstruieren. Fremdheit ist die notwendige Leerstelle, die sich totalitiren Anspriichen
nach einer Gesamtschau auf das Wesen der Welt entgegenstellt. Ein solches Fremd-
heitskonzept betont die Widerstindigkeit des Fremden, das auch Waldenfels anspricht,

22 Y. Nakamura: Xenosophie, S.116.

23 Auch wenn es, wie dargelegt, auch in Husserls Werk zahlreiche gegenlaufige Tendenzen gibt, die
im Gegenteil die okkasionelle, lebensweltliche Erforschung der jeweiligen Erfahrungskontexte im
Blick haben.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

215


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

216

Fremdheitserfahrung und Othering

wenn er vom »Stachel des Fremden« schreibt (vgl. S. 199). Fiir die (religionspidago-
gische) Rezeption der Phinomenologie liegt in diesem Verstindnis aber eine Gefahr
verborgen, deren Konsequenzen sich in interreligioser Bildung tatsichlich nachweisen
lassen: Der Satz »Fremdes ist ein Stachel« bedeutet nicht, dass das Objekt, dem die
Fremdheit zugeschrieben wird, in seiner Wesenheit ein Stachel ist, sondern ein Stachel
»ist« Fremdheit nur fiir die subjektive Erfahrung. Der Satz »Fremdes ist ein Stachel« ver-
deckt in seiner einfachen Struktur den Abgrund zwischen Bezeichnung und Bezeichne-
tem. So sieht sich die Suche nach der »Spur« des Anderen/Fremden immer mit der Be-
schranktheit der ihr dabei zur Verfiigung stehenden Begriffe konfrontiert. Dies ist eine
Diskrepanz, der nicht einfach zu begegnen ist, und fithrt tief in Jacques Derridas Phi-
losophie der différance**, deren Weg hier jedoch nicht weiterverfolgt werden kann. Hier
geniigt die Diagnose, dass in vielen interreligiésen Ansitzen die différance zwischen Zu-
schreibung und der unerreichbaren Wesenheit des Bezeichneten kaum beachtet wird.
Sitze wie »Uber Fremdes darf nicht hinweggegangen werden« oder auch »Religion XY
ist fremd« diirfen nicht dariiber hinwegtiuschen, dass dies nur Zuschreibungen sind,
die aus einer subjektiven Erfahrung heraus gesprochen werden. Indem Lernansitze mit
phinomenologischen Methoden nach der »Wesenheit« des Fremden fragen, unterlau-
fen ihnen vielfach Essentialisierungen von Fremdheit. Es bedarf einer sehr sorgfiltigen
Lektiire phinomenologischer Texte, um zu vermeiden, bei phinomenologischen Analy-
sen von Fremdheit nicht zugleich ein Urteil iiber die eigentliche, innere Wesenheit der
als »fremd« beschriebenen Gegenstinde zu fillen.

In Kritik an Husserl soll Fremdes nicht als »Spiegelung des Eigenen« verstanden
werden, sondern so zu Gegebenheit kommen, »wie es sich von sich selbst her zeigt«.?
Viele Ansitze betonen neben der »Widerstindigkeit« auch die »Eigenstindigkeit«
religiéser Zeugnisse (vgl. Kap. I11.6). Vielfach nihern sich interreligiése Lernarrange-
ments fremden Erscheinungsformen anhand einer wahrnehmenden Beschreibung.
Manche Publikationen interreligiéser Bildung beziehen sich hier explizit auf einen
Begriff Husserls, der ein solches deskriptives Verfahren Epoché nennt.2® In der frithen
Selbstbezeichnung der Phinomenologie als »deskriptive Psychologie« (vgl. Kap. IV.2)
zeigt sich ebenso die grofie Bedeutung der Deskription als Methode. Dariiber hinaus
besteht in der Phinomenologie eine Tendenz, von der »Passivitit des menschlichen
Geistes«*” auszugehen, der die Welt wahrnimmit, erfihrt, auch ertrigt (vgl. auch Kap.
IV.3, Fufinote 115), jedoch weniger aktiv beeinflusst bzw. der es vermeiden soll, andere
einem eigenen egoistischen »Interesse« unterzuordnen (vgl. Kap. IV.3, Fufinote 110).

24 Dieszeigtauch folgendes Zitat von Waldenfels iiber Derridas Betrachtungen: »Die Schrift, die laut
Husserl den Sinn wiederholbar und allgemein zuginglich macht, liefert ihn zugleich der Verdun-
kelung und Vergessenheit aus [...]. Die Abwesenheit in der Anwesenheit, dieser zeitliche Aufschub
und diese zeitliche Verschiebung, die Derrida différance nennt, hat zur Folge, dass sich das, was
sich zeigt, zugleich nicht zeigt. Es gehort zu den Vorzlgen dieser intensiven Husserl-Lektiire, dass
sie auf andere Weise zu Husserls Texten zurickfiihrt«, vgl. B. Waldenfels: Einfiihrung in die Pha-
nomenologie, S.132.

25  T.Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 83.

26  Vgl. K. Meyer: Grundlagen interreligiésen Lernens, S. 321f.; H. Kumpf: Zur Didaktik interreligiésen
Lernens in der Sekundarstufe | und I1., S. 228ff. und andere.

27  B.Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 256.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV. 4. Religionspadagogische Wirdigung

Eine solche passive Zuriicknahme kann einem gewissen christlichen Grundgefiihl
entsprechen: Das Ich erfihrt Gott, es empfingt den Gast, der zu ihm kommt (vgl. Kap.
I11.5), moglicherweise sieht es sich auch den Gegebenheiten einer sich verindernden,
plural gewordenen Welt passiv ausgesetzt.

Indem sich das »Eigene« aber zuriicknimmt, um sich fiir den Anspruch des »Ande-
ren/Fremden« zu 6ffnen, wie es in der Phinomenologie wohl am nachdriicklichsten von
Lévinas vertreten wurde, droht jedoch ein anderer wichtiger Umstand aus dem Blick
zu geraten: dass sich Anderes und Fremdes immer auch »innerhalb und mit Mitteln«
des »Eigenen« konstituieren (vgl. Kap. IV.4.3). Mit Merleau-Ponty lieRRe sich zudem er-
ginzen, dass Erfahrungen des »Fremdenc stets innerhalb bestimmter »Strukturen« ge-
schehen, die somit Zuordnungen von Fremdheit prigen. Dabei handelt es sich jedoch
nicht nur um rein immanente Strukturen subjektiver Erfahrung, sondern auch um ex-
terne Machtstrukturen, die die innere Erfahrung beeinflussen (vgl. die Ausfithrungen
zu Foucault in Kap. V.3.2). Waldenfels’ Philosophie befasst sich intensiv mit solchen
Ordnungen der Macht, wird aber in dieser Hinsicht religionspidagogisch kaum rezi-
piert (vgl. Kap. V.1). Ein rein erfahrungsorientierter Zugang jedoch, der sich in Gestalt
ihrer Phinomene der »Wesenheit« des »Eigenen« und »Fremden« annihern mochte,
tendiert oftmals dazu, Machtstrukturen aufler Acht zu lassen, die Zuschreibungen von
Fremdbheit als »Fremdheit« ebenfalls prigen (vgl. Kap. 111.12.2).

Anderes/Fremdes ist nicht nur Eindruck einer passiven Erfahrung, sondern stets auch
Ausdruck einer aktiven Zuschreibung (vgl. Kap. 11.5). Daher gilt es gegeniiber den Mog-
lichkeiten einer »nativistischen« Gegenerzihlung (vgl. auch Kap. VI1.3.3.2), in dem sich
Fremdes »von sich selbst her zeigt«, kritisch zu sein. Selbst Lévinas’ Anniherungen an
den »(ganz) Anderen« kénnen nur im Rahmen seiner Formulierungsmoglichkeiten ge-
schehen, obwohl sie ja gerade das Ziel verfolgen, iiber sich selbst hinauszuweisen. Wie
jede Beschreibung des »Anderen/Fremden« bergen sie damit zugleich die Gefahr, den
Charakter seiner »Andersheit/Fremdheit« in unzulissiger Weise festzuschreiben. Be-
dauerlicherweise weckt Lévinas’ oft zitierte Rede vom »ganz Anderen« Assoziationen
an Othering-Zuschreibungen von Fremdheit, besonders wenn sie unreflektiert rezipiert
wird. Seine Bemithungen, Vereindeutigungen wie Othering zu vermeiden, drohen so im
Eigenleben seiner Begrifflichkeiten verloren zu gehen.

Die vorangegangenen Ausfithrungen zeigen, dass im phinomenologischen Begriff
von Fremdheit das Potential liegt, die sicher erscheinenden Grenzen zwischen »eigen«
und »fremd« verschwimmen zu lassen. Jedoch ist darauf hinzuweisen, dass die Analogi-
sierung von innerer und GufSerer Fremdheit eine Gefahr darstellen kann, Fremdheitsphi-
nomene zu verallgemeinern. Fremdheit droht so essentialisiert zu werden, besonders
wenn sie nur als passive Erfahrung, nicht aber als aktive Zuschreibung gesehen wird.

Wenn Ansitze mit einem tendenziell verallgemeinernden Fremdheitsbegriff mit ei-
ner Vielzahl an interreligiésen Erscheinungsformen konfrontiert sind, ergeben sich ei-
nige methodische Schwierigkeiten: Ziel ist es schlieflich nicht, in der Erfahrung des
Fremden zu verharren, sondern sich in produktiver Weise dem Thema Fremdheit zu ni-
hern. Eine Entdramatisierung oder Dekonstruktion von Fremdheit fillt jedoch schwer,
wenn diese zuvor essentialisiert wurde. Angesichts der allgegenwirtigen Fremdheit
muss (inter-)religiose Bildung zudem Wege finden, die verschiedenen Fremdheiten zu
strukturieren, um Zugangsperspektiven aufzuzeigen. Der Forschungsstand konnte zei-

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

207


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

218

Fremdheitserfahrung und Othering

gen, dass verschiedene Ebenen der Fremdheit faktisch dennoch unterschieden werden.
Diese Unterscheidung erfolgt aber oft implizit (etwa durch die nicht prizise geklirte
Wiederaufnahme der Begriffe »eigene« und »fremde Religion«, wenn die Beziehung von
christlicher und nichtchristlicher Religion erértert wird, vgl. Kap. I1L. 9). Oft zeigen sich
diese impliziten Unterscheidungen zudem wenig sensibel fiir Prozesse des Otherings
(vgl. Kap. III.11 u. I1I.12). Diese Tendenzen miissen nicht auf eine Rezeption phinome-
nologischer Theorien zuriickgefithrt werden, sondern kénnen auch viele weitere Ursa-
chen haben. Es zeigte sich jedoch, dass besonders in einer oberflichlichen Rezeption
die Verwendung des phinomenologischen Fremdheitsbegriffs nicht ohne Schwierig-

keiten ist.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Stand der Untersuchung und Ausblick
auf das folgende Kapitel

An dieser Stelle befindet sich vorliegende Studie an einem wichtigen Punkt, an dem aus
otheringtheoretischer Sicht einige Schwierigkeiten des phinomenologischen Fremd-
heitsbegriffs deutlich geworden sind. Dennoch hinterfragen phinomenologische Theo-
rien bei genauerer Betrachtung die klare Differenz von »Eigenem« und »Fremdemy, die
wie aufgezeigt in vielen religionspidagogischen Ansitzen (vgl. Kap. III.12) zumindest
untergriindig weiterhin eine grofRe Rolle spielt. In seiner Bedeutung hervorgehoben ist
demgegeniiber das oft geiufierte religionspidagogische Anliegen, Perspektivitit und
individuelle Fremdheitserfahrungen ernstzunehmen und tiber diese nicht hinwegzuge-
hen. Was dies vor dem Hintergrund der Erdrterungen dieses Kapitels bedeuten kann,
ist erst noch genauer zu kliren.

Wie dargelegt werden Erfahrungen und Zuschreibungen von Fremdheit durch in-
nere Dispositionen eines Subjekts mitbestimmt, das wiederum mit dufleren Struktu-
ren der Welt verbunden ist. Somit erscheint es gewinnbringend, neben dem Begriff des
»Fremden« den Begriff des »Eigenen« bzw. der »eigenen Perspektive« noch stirker zu klaren.
Wenn das Subjekt als Ausgangspunkt von Fremdheitserfahrungen zu verstehen ist (vgl.
Kap. IV.4.3), es jedoch gleichzeitig mit den Strukturen der Welt »verschrankt« ist (vgl.
Kap. IV.4.4), was kann denn dann Subjekt bedeuten, und welche Konsequenzen hat dies
fiir subjektive Fremdheitserfahrungen? Was unterscheidet die Instanz, die auf Fremdes
aufmerksam wird, vom expliziten Eigenen (vgl. Kap. IV.4.4)?

Neben dem Begriffspaar Eigen und Fremd zeigt sich dariiber hinaus ein zweites
Begriffspaar Innen und AufSen. Es scheint mit dem Begriff des Fremden zusammenzu-
hingen, was sich nicht zuletzt an der schon eingefithrten Definition von Waldenfels
zeigt, die Fremdes als das »Aufer-ordentliche« bestimmt.

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass all diese Fragestellungen mit Fragen nach
der Ordnung des »Eigenen« und »Fremden« verbunden sind — bzw. mit der Frage, wer
oder was diese Ordnungen ordnet. Die Fragen sollen im folgenden Teil niher erdrtert
werden. Hieraus ergeben sich interessante Folgerungen fiir die religionspidagogischen
Begriffe der Subjektorientierung und der eigenen Perspektive, wie auch insgesamt fiir ein
tieferes Verstindnis der Ordnungen interreligioser Bildung. Eine Untersuchung des Ord-

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

220

Fremdheitserfahrung und Othering

nungsbegriffs birgt noch ein weiteres Potential: Ordnungskontexte von Fremdheits-
zuschreibungen und -erfahrungen zu beachten, ermdéglicht es, Vereindeutigungen von
»Fremdheit« entgegenzuwirken. In der nun folgenden ordnungstheoretischen Analyse
werden viele der gerade erérterten phinomenologischen Fragestellungen in abgewan-
delter Form erneut auftreten. Es wurde schon gezeigt, dass der Ordnungsbegrift beson-
ders fiir die Theorien von Merleau-Ponty und Waldenfels eine grofie Relevanz hat. Uber
den Begriff des »Aufler-ordentlichen« ergibt sich so ein neues Verstindnis des Fremd-
heitsbegriffs von Waldenfels, der in der Religionspddagogik bislang nur selten beachtet
wird. Aber auch einige der Husserl'schen und Lévinas’schen Problemstellungen werden
erneut relevant werden.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-005 - am 14.02.2026, 14:47:09, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839460436-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

