Erhard Denninger
Der Einzelne und das allgemeine
Gesetz

Vom Rechtsstaat ist hier die Rede, von der Demokratic und von dem, was beide zu
cinem freiheitlichen Gemeinwesen zusammentfiigt: von dem »allgemeinenc, »fiir alle
geltenden« GESETZ.' Im Deutschland des Jahres 1995 scheint die grofie Rechtsun-
sicherheit ausgebrochen zu sein: Unsicher, ungewil ist, so scheint es, die Grenze
geworden, die das Gesetz zwischen strafbarem und niche stratbarem Verhalten zie-
hen soll. Sitzblockaden vor cinem Munitionsdepot sind nicht als Notigung strafbar,*
aber wic steht es mit den wiitenden LKW-Fahrern, die eine Fernverkehrsstrafle ta-
gelang blockieren? Ein Auto-Aufkleber mit dem Tucholsky-Zitat »Soldaten sind
Morder« stellt u. U. keine strafbare Beleidigung dar, sondern nur einen Ausdruck
pazifistischer Grundgesinnung.} Unsicher in threm Rechtsdurchsetzungswillen —
auch dieser gehort zur Grundausriistung des Rechrsstaats! — zeigen sich Auslinder-
behorden angesichis des von einigen hundert, meist evangelischen Pfarrern und
Gemeinden in Anspruch genommenen und zugunsten von rechtskriftig ausreise-
pflichtigen Asylbewerbern praktizierten »Kirchenasyls«. Unsicher und zwiespiltig
hinsichtlich der Lagebeurteilung und der zu ergreifenden Mafinahmen reagiert die
Hannover’sche Polizei auf die von »Punkern« und »autonomen« Szene-Gruppen
angckiindigten und als solche inszenierten »Chaos-Tage«. Derlei Unsicherheit einer
Polizeipraxis ist allcin sicher kein Grund, den Chaos-Tagen im Rahmen unserer Fra-
gestellung besondere Aufmerksamkeit zu schenken. Das Bild dndert sich, wenn man
feststellen mufl, dafl das Fehlverhalten der Polizei nichts anderes ist als der Reflex
fundamental unterschiedlicher Einschitzungen verantwortlicher Politiker. Wihrend
die einen die Straflenbarrikaden, Brandsitze und Pflastersteine schlicht als »Straflen-
terror« behandelt und mit allen polizeilichen und strafrechdichen Mitteln bekampft
wissen wollen, versuchen andere Landragsabgeordnete, ein solches Jugend-Trefen
mit bundesweitem Echo, iiber den Horizont der »&ffentlichen Sicherheit« hinaus, als
ein »kulturelles und Milieu-Ereignis« zu begreifen. Was fiir dic einen Anlaf ist, nach
bayerischem oder sichsischem Vorbild die Ausdehnung des polizeilichen »Unterbin-
dungsgewahrsams<’ (also das vorbeugende Einsperren eines, der méglicherweise

Vel. Art. § Abs. 2 GG emnerseuts, Art. 137 Abs. 3 Satz 1 WRY in Verbindung nut Art. 140 GG andererscits.
Vgl. auch W. Bock, Das fur alle geltende Gesetz und die kirchhche Selbstbestmmung, Tubingen 1995.
BVerfG, Beschlufl vom to. 1. 1995, NJW 1995, 1141 ff.

BVerfG, Beschlufi der 3 Kammer des Ersten Senats vom 25. 8. 1994, Az : 1 BvR 1423792

Vgl. MdL Jordan It. Bericht der Frankfurter Allgemeinen Zentung vom 8. 8. 1995, S. 1.

Vgl. Art.17, 20 Bayensches Polizeiaufgabengesetz vom 14 9. 1990; § 22 Sachsisches Polizeigesetz vom
15.8. 1994; knusch dazu E. Denminger, Normbesummthent und Verhalmismafligkeitsgrundsatz im Sach-
sischen Polizeigeserz?, Leipziger Junistische Vortrage Nr.ie, 1995: ferner: M. Walzer, Spharen der
Gerechugkert, 1992, S. 386 {., 387: »Die Gelangensetzung ist in diesem Fall nichts anderes als emn Ake der
Tyrannei.«

- B e

hitps://dol. 4 216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:13:38. @ Inhalt.
untersagt, e g ‘mit, flir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

426

sonst zum Straftiter werden kénnte!) auf die Dauer von zwei Wochen zu fordern, ist
fiir dieanderen Anlaf}, in Zusammenarbeit mit Sozialarbeitern ein Konzept fur kiinf-
tige »Chaos-Tage« auszuarbeiten, nach welchem den als an sich friedlich eingescharz-
ten Punkern »&ffentlicher Raum« in der Stadr gewahrt werden solle, wo sie sich
ungestort sollen entfalten kénnen. Unsicherheit im politischen und rechtlichen Um-
gang mit Minderheiten, alten wie »neuen«®, iiberall.

Thren vorldufigen Hohepunke erreicht diese allgemeine Verunsicherung mit dem Be-
schlufl des Bundesverfassungsgerichts vom 16. Mai 1995,” welcher Kreuze und Kruzi-
fixe aus den Klassenzimmern bayerischer Volksschulen verbannt. Der Vorgang mit
allen dazu bekannt gewordenen Reaktionen wiegt aus mehreren Griinden schwer:

1. unter dem Aspekt der Gewaltenteilung. Er demonstriert, was nicht neu ist, die
Macht des hochsten Gerichts, das sogar den Gesetzgeber »in scine Schranken« zu
verwelsen vermag. Aber hier liegt zugleich das Problem. Wer bestimmt diese Schran-
ken? Die Verfassung, antwortet das Verfassungsgcricht, dic acht Richterinnen und
Richter cines Senats, erwidern die Parlamentarier, oder, kritischer noch: die fiinf
Richter der Senatsmehrheir, dic in einem von allerlei Proporzriicksichten geprigt,
parteipolitisch austarierten Do-ut-des-Verfahren in ihr Amt gekommen sind. Die
Fiillle threr Macht charakrerisiert zugleich deren Grenzen. Sie werden durch dic
Funktion des Gerichts als einer letzten, endgiiltigen Streitbefriedungs- und damit
Rechtssicherbeitsinstanz bestimme: Verfehlt das Gericht diese seine Aufgabe der end-
giiltig-gultigen Streitbefriedung, so wird seine Entscheidung nicht mehr als Rechs-
entscheidung, diec Rechtssicherheit schafft, akzeptiert, sondern nur noch als blofer
»Machtspruch« kommentiert. So ist seine Macht insoweit schon dahin. Dies zeigen,
und das ist in dieser Schirfe neu, der Kruzifix-Beschlufl und zahlreiche Politiker-
Kommentare dazu.

An dieser Stelle erscheint, gewissermaflen in Parenthese, eine Anmerkung zur Publi-
zitdtsfunktion des hochsten Gerichts am Platze. Gerade wegen seiner Rolle als
letztentscheidende »Schiedsinstanz« in einem pluralistischen Gemeinwesen wire es
verderblich, wenn das Gericht seine Praxis an der Maxime des »Fiat iustitia pereat
mundus!« orientieren wollte.? Dies darf andererseits nicht als Ermunterung verstan-
den werden, verfassungsrechtliche Konflikte in politische bargaining-Prozesse auf-
zuldsen. Der »informale Rechtsstaat« hat im Karlsruher Glaspalast mit seiner
symbolischen Transparenz nichts zu suchen. Wohl aber ist daran zu erinnern, dafl
das Gericht die Reaktionen einer mit den Einzelheiten des Falles nicht vertrauten
Offentlichkeit, die gewissermafien nur die spekrtakulire Schlagzeile aufnehmen kann
und will, besser einzuschitzen und seinerscits antizipativ informicerend darauf cinzu-
gehen lernt. Das Gericht muf8 sich aktiver als bisher darauf einstellen, da} scine
Entscheidungen unmittelbare Wirkungen im politischen Raum entfalten, und das
heiflt auch: dafy sic kriusiert oder als poliusche Waffe benutzi werden, bevor sie
iiberhaupt (sorgfiliig) gelesen worden sind. Oft wird ein einzelnes normatives Ele-
ment der Entscheidung aus seinem Zusammenhang gerissen, vergrobert und unzu-
lassig verallgemeinert. So hat das Gericht z.B. niemals verkiinder, man diirfe
Soldaten jederzeit ungestraft als Morder bezeichnen, sondern es hat dem inkrimi-
nierten Zitat in einem individuell bestimmten Kontext eine mégliche fundamental-

6 Der Terminus »Neue Minderhewtens wird gebraucht von H. Schulze-Fielitz, in: Th, Fleiner-Gerster
(Hrsg.), Die multikulturelle und muluethnische Gesellschaft, PIFF, Fribourg 1995, S. 139.

7 1 BvR 1687/91, EuGRZ 1995, 159. Im gleichen Sinne wie jetzt das BVerfG hate das Schweizensche
Bundesgericht bereits am 26. 9. 1990 entschieden, vgl. FuGRZ 1991, 89 ff.

8 D.Gnmm, Entscheidungsfolgen als Rechtsgrunde: Zur Argumentauonspraxis des deutschen Bundesver-
fassungsgerichts, in: G, Teubner (Hrsg.), Entscherdungsfolgen als Rechusgrunde, 1995, S. 139 ff., weist die
Folgenberucksichugung als seit langem gefesugten Bestandieil der Grundrechtsjudikatur des BVerfG
nach.

1P 21673.216.36, 0813:38.0 Inhatt.
g fr oder In K- Jsnerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

pazifistische [nterpretation gegeben und das fiir die Sache zustandige Strafgeriche
dazuangehalten, den Grundsatz »In dubio pro reo« zu beachten. Es geht nichtdarum,
daf das Bundesverfassungsgericht wegen der angeblichen Mchedeutigkeit seiner Ur-
tcile eine Arc authentischer Interpretation derselben geben sollte, sondern zu fordern
ist eine um duflerste Klarheit bemiihre, fiir jeden nicht »bdswilligen« Biirger nachvoll-
zichbare Prisentation der Argumente, welche der Institution die lebensnotwendige
Akzeptanz sichert. So sollten die Sondervoten nicht als esoterische Fortsetzung der
senatsinternen Diskussion fiir die Richterkollegen geschrieben werden, sondern zur
Verdeutlichung der unuiberbrickbaren Dissenspunkte fur jedermann.® Ohnehin
bleibt es dann Aufgabe der Wissenschaft, sowohl die dogmatische Feinkommentie-
rungals auch die Einbettungder punktuellen Verfassungsinterpretation durch das Ge-
richt in den gesamten Kontext der rechtlichen und gesellschaftswissenschaftlichen
Theoriediskussion zu leisten. Zu dem leteteren soll das Folgende beitragen.

2. Der zweite Gesichtspunkt, der dem Kruzifix-Beschluff und seiner Rezeption
exemplarische Bedeutung verleiht, geht weit iiber das immer spannungsvolle Verhalt-
nis Verfassungsgerichtsbarkeit - Gesetzgeber hinaus. Man erfaflt ihn, wenn man das
Gericht nicht als Schiedsinstanz, als »Austrigalinstanz,«™ sondern emphatisch als
»Hiter der Grundrechte, besonders der Minderheit«, begreift'* und demgegeniber
den Gesetzgeber als Instrument des politischen Mehrhettswillens, der mit dem An-
spruch auftritr, Ausdruck der »volonté générale« zu sein. Vernachlissigt man einmal,
dafl die vom Bundesverfassungsgericht fur nichtig erklarte Norm (§ 13 Abs 1, S. 3)
der Bayerischen Volksschulordnung vom 21. 6. 1983 nicht selbst vom Parlament er-
lassen, sondern im Wege der Rechtsverordnung ergangen war, dann kann man cinen
grofien Teil der Urteilskritik als Ausdruck des Erschreckens, ja des Entseizens der
(bisher meist schweigenden) Mehrheit dariiber begreifen, daf§ sie einer Minderheit,
hier durch ein einziges Elternpaar mit schulpflichtigen Kindern verkorpert, weichen
soll. Wird hier nicht das Grundprinzip demokratischer Entscheidungsfindung per-
vertiert? Bereitet hier nicht cin »Urtell der Intoleranze, wie es der Bayerische
Ministerprisident Stoiber genannt hat,’* der »Intolcranz ciner kleinen Minderheit«
den Boden gegentber einer ganz grofien Mchrheit, dic ihren Willen nicht nur gesetz-
lich, sondern sogar in der Landesverfassung deutlich kundgetan hatte? Arc. 135
BayVert sieht dic Unterrichtung und Erzichung der Schiiler »nach den Grundsitzen
der christlichen Bekenntnisse vor«. Wiegt dieser Verstof3, so die Kritiker, gegen das
demokratische Mehrheitsprinzip nicht um so schwerer, als es hier, mit Hilfe des
Gerichts, ciner »winzigen Minderheit«, einer cinzigen Familie, gelungen ist, der
iiberwiltigenden Mehrheit der Bevolkerung des Landes eine Verhaltensweise aufzu-
zwingen, die ihren grundlegenden Uberzeugungen widerspricht? Liegt dieser Fall
der Durchsetzung »negativer« Glaubensfreiheit weniger Einzelner deshalb nicht we-
sentlich anders als der Streit um die optimale Lebensschutzregelung durch einc
Abtreibungsgesetzgebung, die 1992 mit betrichtlicher parteieniibergreifender Mehr-
heit" beschlossen, dann jedoch von einer ebenfalls betrichtlichen parlamentarischen
Minderheit vor dem Verfassungsgericht erfolgreich angefochten worden war?

9 Als Beispiel fur die mer kriusierte Praxis kann das abweichende Votum der Richterin Grafhof zu der
Cannabis-Enwscherdung des BVerfG angesehen werden: BVerfGE ge, 145, 199 1.

to Vgl etwa Art. X1 der Deutschen Bundesakte vom B.6. 1815 und die dazu ergangene Avstragal-Ordnung

vom 16, 6.1817.

In diesem Sinne jungst auch G, Frankenberg, Lowen unter dem Thron, Frankfurter Rundschau vom

20.9. 199§, Nr. 219: sMinderheitenschutz ist der vornehmste und unbequeme Beruf von Verfassungsrich-

terinnen und -richrern.«

12 Vgl. DER SPIEGEL Nr. 13/1994, S. 33 .

13 Das Schwangeren- und Familienhilfegesetz vom 27.Jul 1992 wurde 1n namentlicher Absummung mit
357 Ja-Stimmen gegen 284 Nem-Summen bei 16 Enthaltungen beschlossen. Vgl BVerfGE 88, 203,
113.

4 4-4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:38. © Urheberrachtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
at, m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.

427


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

428

Diese und dhnliche Einwinde offenbaren ein elementares Unverstindnis hinsichtlich
des Verhaltnisses zwischen Rechtsstaat und Demokratie, zwischen dem individuel-
len Menschenrechts- und Grundrechtsstatus des Einzelnen und der Funktion des
nach Mehrheitsregeln zustandegekommenen allgemeinen Geserzes:

a) Die Gewihrleistung des unabdingbaren Grundrechtsschurzes — das Grundgesetz
spricht vom »Wesensgehalt« eines Grundrechtes, Art. 19 Abs. 2 — ist keine Frage der
Quantitdt (der Schutzsuchenden). Die Verletzung in einem einzigen Fall wiegt, nor-
mativ gesehen, genauso schwer wie massenhafte Verstofe. Dieser Kernbereich eines
Grundrechts ist einer Entscheidung nach Majorititsregeln genauso unzuginglich
wie Fragen der wissenschaftlichen Wahrheir, iiber die auch nicht abgestimmt werden
kann.”* Das Bundesverfassungsgeriche har in beiden Urteilen zur Schwangerschafts-
unterbrechung'? diesen Gedanken der Nichtquantifizierbarkeit in den Mittelpunkt
seiner Argumentation geriickt, indem es fordert, das Leben das Ungeborenen miisse
in jedem konkreten Einzelfall und nicht nur statistisch geschiitzt werden. Entspre-
chendes gilt fiir die Religions- und Glaubensfreiheit in threm Kernbereich: Uber
Glaubens- und Gewissensfragen, also tiber sden rechten Glauben« und scine Inhalte,
kann es keinen Mehrheitsentscheid geben. Greift eine staatliche Mafnahme, und sei
es aufgrund cines Gesctzes, in den absolut geschiitzten Kernbereich der Rechte auch
nur eines einzigen Biirgers ein, so muf sie insowent weichen. Insoweir kommt die
vom Grundgesetz — im Vergleich zur Weimarer Reichsverfassung — verstirkte Gel-
tungskraft der Grundrechre zum Tragen, die gemidfl Art.1 Abs.3 GG nicht nur
Verwaltung und Rechtsprechung, sondern auch den Gesetzgeber als »unmittelbar
geltendes Recht« binden. Eine zweite, ganz andere Frage ist, auf welche Weise der
Grundrechtsverletzung abzuhelfen ist.

b} Jenscits der absolut zu schutzenden Kernzone eines Grundrechts 6ffnet sich ein
breites Spekerum moglicher Konflikte zwischen verschiedenen Grundrechten und
Grundrechtstrigern, aber auch zwischen Grundrechten einerseits und verfassungs-
rechtlich (nur objcktivrechtlich) geschiitzten Gemeinwohlgiitern andcrerseits. In
allen Fillen ist es in erster Linie Sache des Gesetzgebers, fiir einen Ausgleich der
widerstreitenden Werte und Intercssecn nach dem Grundsatz der »praktischen Kon-
kordanz« (K. Hesse)'® zu sorgen. Hinsichtlich des Ausgleichs in Religions- und
Weltanschauungskonflikten gile das an alle Biirger gerichtete Toleranzgebot und das
an den Staat adressierte Newtralitdtsgebor. Dies wird auch ibereinstimmend und
nahezu wortgleich sowohl von der Mehrheit wie von der Uibersummren Minderheit
(5 : 3) der Richter des umstrittenen Kruzifix-Beschlusses so festgestelle.’” Wie ist es
dann aber mdglich, daf beide Teile dennoch zu diametral entgegengesetzten Ergeb-
nissen gelangen?

Die Differenz in der Interpretation und Anwendung des Toleranzgebotes bezeichnet
genau den Punkt, welcher dem Beschluf das gréfice sowohl grundrechrs- wie demo-
kratietheoretische Interesse verschafft. Man ubertreibt nicht mit der Feststellung,
dafl die Divergenz im Ersten Senat des Bundesverfassungsgerichts, ausbuchstabiert
an der Spannung zwischen positiver und negativer Glaubensfreiheit, zwel grundsarz-
lich verschiedene Demokraticverstandnisse sichtbar werden 1aflt, welche man in der
Terminologie der aktuellen Theoriediskussion als »liberal« bzw. als »kommunitari-
stisch« bezeichnen kann. Naturlich findet sich in der Entscheidung dariiber kein

14 Vgl. BVedGE 35, 79, 148 1L, 151, abweichende Meinung des Richters H.Simon und der Richterin
W. Rupp-v. Brunneck zum Hochschulgesetz-Urteil.

15 BVerfGE 39, 1, §811.; 88, 203, LS 2, 252.

16 K.Hesse, Grundzuge des Verfassungsrechts der Bundesrepublik Deutschland, 20 Aufl, 1995,
Rdnr. 317 .

17 Vgl. BVerfG, EuGRZ 1995, 365 re. Sp. und 367.

4 IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:38. © Inhak
Inhalts I for oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

Wort, und etnige der Richterinnen oder Richter mégen sich durch meine nunmehr
»metajuristisch« ansetzende Kritik Uberinterpretiert oder einfach ganz miflverstan-
den fiihlen. Darauf kommt es hier nicht an; entscheidend ist, was die verlautbarten
Texte der Mehrheits- und der abweichenden Minderheitsargumentation hergeben.
Dic Minderheitsmeinung, die wir hier einmal fiir den kommunitaristischen Stand-
punkt in Anspruch nehmen diirfen, geht von einer das ganze Gemeinwesen beherr-
schenden homogenen religiésen Grundiiberzeugung aus, auf die auch dic Landesver-
fassung Bezug nimme, indem sie Unrterrichtung und Erziehung der Kinder nach den
Grundsatzen der christlichen Bekenntnisse vorschreibt. (Inwicweit dicse Annahme
auch nur fiur Bayern fakusch zutrifft, spielt keine Rolle.)

Auf der Basis gleichartiger Uberzeugungen einer groflen, unangefochtenen Mchrheit
lifke sich eine stabile Rechtsordnung aufbauen.'® Das »allgemeine Gesetz« ist das,
von wenigen Ausnahmen abgesehen, allgemein akzeptierte Geserz. Die richrerlichen
Urteile, die sich in scinem Rahmen bewegen, diirfen (fast) allgemeiner Zustimmung
sicher sein. Auch in ein solches Rechtssystem laflt sich ein Toleranzprogramm ein-
bauen, jedoch in folgender Weise: Die Mehrheit »tolericrt« die Minderheit(en),
indem sie deren Existenz duldet und thnen ¢in Minimum an Rechten zuerkennt.
Keineswegs bedcutet diese Duldung durch die Mehrheit, da den Minderheiten die
volle Gleichberechtigung eingeriumt wird. Die Minderheit wird als Ausnabme be-
handel, die zwar sprichwortlich die Regel bestirigt, rechtlich aber in der Weise, dafy
dic »Regel«, also der Mehrheitskonsens, um so unverbriichlicher durchgesetzt wird.
»Toleranz« bedeutet auf dieser — ich wiirdc sagen: — Entwicklungsstufe des demo-
kratischen Bewufltseins, dafl die geduldete Minderheit es hinzunehmen hat, dafl die
Mehrheirt sich voll, auch mit Unterstiitzung des Staates, entfalten kann, wihrend sie
selhst ein zwar rechtlich gesichertes, aber doch ein » Auflenseiterdasein« fristen mufi.
Charakteristisch und folgenreich ist die Behandlung des abweichenden Minderheits-
verhaltens als »Ausnahmeerscheinung«, mit der die Rechtsordnung »irgendwie«
fertig werden muf. Dadurch wird es von vornherein als das » Abnormex, als von der
Norm Abweichende, ja die Norm Negierende stigmatisiert und, wo nicht sogleich
ins Unrecht gesetzt (wie bei den nach ordnungsgemalier Beratung den Schwanger-
schaftsabbruch verlangenden Frauen'?), so doch in die Grau- und Randzone recht-
licher Minderwertigkeit abgedringt.

Unter diecsem Aspekt von Regel und Ausnahme wire die Geschichte von Minder-
heiten in der Bundesrepublik in den letzten 40 Jahren neu zu schreiben, die
Geschichte der Kricgsdienstverweigerer heispielsweise, trotz und wegen der Frei-
stellungsgarantic des Art. 4 Abs.3 GG. Oder die Geschichte der Homosexuellen
oder der Transsexuellen und anderer Gruppen. Die Geschichte der Kriegsdienstver-
weigerer oder, »positive gesagt: der Zivildienstleistenden — freilich gerade nicht die
Geschichte der »Toralverweigerer« (aiso der auch den Ersatzdienst verweigernden
Pazifisten) — zcigt aber auch, daf} eine Gesellschaft und ihr Recht zu allmahlichen
kollekriven Lernproxzessen in der Lage sind. Zum einen muftc allein schon das An-
schwellen der Verweigererzahlen in den 7oer Jahren auf etliche Zehntausende
jahrlich®® die Tiefe der Kluft zwischen »Normalitit« und » Abnormitit« immer frag-
wiirdiger werden lassen; zum anderen veranderte die zchntausendfach bewiesene

18 Unter Hinwers auf Rousseau (s. u.) lordert Carl Schmire fur die Stabihitat der Demokratie ein moghchst
hohes Mafl an »substanzielle(r) Gleichartigkeit des Volkess, vgl. Verfassungslehre, 1928, S. 214 1.

19 BVerfGLE 88, 203, 273, 279: Dic Folge der Rechtswidrigkeit bekommt die Frau nicht als Strafe, wohl aber
»in den ubrigen Bereichen der Rechtsordnungs 7u spuren.

20 Nach zeitweiligem Absinken sind die Verweigererzahlen jetzt wieder im Ansteigen begriffen: 1994 wur-
den ca. 125 coo Verweigerer festgestellt, im 1. Halbjahr 1995 bereits uber £5 0oo, vgl. Das Parlament, 45.
Jg. Nr.36/37,S.1.

4 IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:38. © Inhak
Inhalts I for oder

Erlaubnis Ist

429


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

430

gesellschaftliche Nutzlichkeit, ja zum Teil Unerserzbarkeir der Dienstleistungen der
Verweigerer im Alten- und Krankenpflegesystem des iiberforderten Sozialstaars die
Akzeptanz und das Verstindnis fiir die Kriegsdienstverweigerer mindestens (aber
nicht nur) bei den Nutznieflern der Dienstleistungen. Freilich, so weit sind wir noch
nicht, dafl der Zivildienst den gleichen Karrierefordereffeke hitte, wic, zu Kaiser
Wilhelms Zeiten, auf die Standardfrage: »Wo haben Sie gedient?« die Antwort: »Im
1. Gardekiirassierregiment!«

Auf der Gegenseite darf man nicht ubersehen, daf erst die Geltendmachung der
»Ausnahme« die Vertcidiger der »Regel, also die Mchrheit dazu veranlaf, die Regel
sowohl genauer zu definieren als auch zu »begriinden«. Erst die massenhafte Kriegs-
dienstverweigerung und die daraus folgende gerichtliche Auseinanderscizung haben
die demokratische Ideologie der allgemeinen Wehrpflicht und, unter dem Gedanken
der Lastengerechrigkeit, auch des Ersatzdienstes hervorgebracht.”® Auch insofern
bestitigt die Ausnahme die Regel, als jene diese bekriftigt, indem sic sic zur Begriin-
dung provoziert. Die hier als »kommunitaristisch« bezeichnete Denkweise ist also
im allgemeinen wenig geneigt, einen Ausgleich der kontriren Standpunkre auf der
Linie gegenseitigen Nachgebens zu suchen, die Toleranz auch durch die Riicknahme
eigener vorgeschobener Positionen auf einen gemeinsamen Nenner mit der Minder-
heit zu iiben. Im Beispiel des Kruzifix-Beschlusses »|dst« die Senatsminderheit das
Problem des Konflikts zwischen positiver und negativer Religionsfreiheit dement-
sprechend auch nicht dadurch, dafl sie den staatlichen Raum, hier das Klassenzim-
mer, »religids neutralisiert« und dadurch die Verletzung der religiésen Gefiihle
nichtchristlicher Schiiler aus der Welt schaffr, sondern indem sic aus zwel zwar teil-
weisec zustimmungswirdigen, aber inhaltsarmen »Grundsatzen« in theologisch,
erzichungspsychologisch und norminterpretatorisch fragwirdiger Weise folgert, die
Schiiler der nichtchristlichen Minderheit seien zur Duldung des Kreuzes im Klassen-
zimmer verpflichrer.” Die beiden Grundsiitze lauten: 1. Die negative Religionsfrei-
heit ist kein »Obergrundrechte, das die positiven Auferungen der Religionsfreiheit
verdringt. Abstrake gesehen ist dies sicher richtig, die Richter beriicksichtigen aber
nicht, daf} es hier um die Unterlassung eines grundrechtsverletzenden Eingriffs sei-
tens des Staates geht. 2. Der zweite Grundsatz: »Das Recht der Religionsfreiheir ist
kein Recht zur Verhinderung von Religion« 1st, abstrake gesehen, ebenfalls richug.
Aber hier felle der Zusatz, dafl das Grundrecht der Religionsfreiheit auch nicht das
Rechr gibt, die eigene Religion jederzeit und an beliebigem Ort »auf Kosten, d. h.
unter Verlerzung der Religionsfreiheit anderer auszuiiben. Theologisch fragwiirdig
ist die Minderheitsmeinung im Senat, weil sie die Bedeutung des Kreuzes in der
Schule zu minimieren versucht, nimlich blof als ein Sinnbild »fiir die Vermittlung
der Worte der christlich geprigten abendlindischen Kultur« in der Schule. Psycho-
logisch und interpretationstheoretisch fragwiirdig ist der anmaflende Versuch der
Richter, die Symbolbedeutung fir die nichechristtichen Schiler autoritativ und da-
mit das » Gewicht« threr »psychischen Beeintrichtigung und mentalen Belastung« zu
bestimmen. Kreuze, so heifit es, hingen in Bayern ohnehin tberall, in Krankenhiu-
sern wie in Gaststarten, Privathdusern und an 6ffentlichen Wegen. Die Kreuze in der
Schule blieben mithin »im Rahmen des Ublichen«. Das Problem ist aber gerade, ob
das »Ubliche« in der Schule ohne weiteres den Rahmen bestimmen darf. Die Argu-
mentation der Richterminderhecit ist typisch fiir die einer im {ibrigen tiberwaltigen-
den Mehrheit gegeniiber einer winzigen, deshalb anscheinend nicht ins Gewiche
fallenden Minderheit. Doch die Sprache ist manchmal kiiiger als thre Sprecher. Die

21 Vgl. BVerfGE 69, 1, 22; 48, 127, 161 .
22 BVerfG EuGRZ 1995, 359, Abw. Meiaung 168.

1P 21673.216.36, 0813:38.0
g fr oder In K-



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

Rede von der »iiberwiltigenden Mehrheit« soll niche nur eine quantitative Grofle
bezeichnen; sie enthilt auch einen argumentativen Appell, sie soll von der Richtig-
keir des Mchrheitsstandpunkees uberzeugen. Die Sprache verrit zugleich auch die
»Uberwh'_ltigung« der Minderheir durch die Mehrheir; sie gibt Kunde von der Ge-
walt, mit der die Mehrheit sich durchsetzen will. Der »Rahmen des Ublichen« ist
sozusagen das Sprachrohr der »schweigenden Mehrheit«, die zugleich die iberwil-
tigende ist; sie schweigr und lifit »das Ubliche« fiir sie sprechen.

Die Richtermehrheit, deren Votum die Entscheidung trigt, nimmt demgegeniiber
den Charakrer des Grundrechts als Minderheitenschutzrecht ernst. Der Staar, der die
Glaubensfreiheit umfassend gewihrleistet, verpflichtet sich damit selbst zu religids-
weltanschaulicher Neutralitat.®® Das Grundgeserz selbst hat diesen Gedanken je-
doch nur unvollkommen umgesetzt, wenn es z. B. den {christlichen) Religionsunter-
richt als ordentliches Lehrfach vorschreibt (Art. 7 Abs. 3 Satz 1) und die Einrichtung
privater Ersatz-Volksschulen als Bekenntnis- oder Weltanschauungsschulen zulific
(Art. 7 Abs. 5). Den Landesgesctzgebern ist die Einfuhrung weiterer religicser Ele-
mente wie das morgendliche (freiwillige) Schulgebet unbenomrmen. Die Richter der
Senatsmchrheit erkennen dies alles an, versuchen aber, den liberalen Grundansarz
wieder deutlich zu machen. Staatliche Pflichtschule darf im religids-weltanschauli-
chen Bereich ihre Aufgabe nicht »missionarisch auffassen« und »keine Verbindlich-
keit fiir christliche Glaubensinhalte beanspruchen«. Nur das »unerlailiche Mini-
mum an Zwangselementen«** diirfe den Kindern, die selbst oder deren Eltern keine
christliche Erziehung wiinschen, zugemutet werden. Der Zwang, dic eigene abwei-
chende Religionsauffassung offenbaren zu mussen, indem das Kind dem Schulgeber
der Mitschiler fernbleibt, halte sich in diesem Rahmen*, der Zwang hingegen, »un-
ter dem Kreuz lernen zu miissen«, der nicht einmal cine Offenlegung der » Anders-
heit« erfordert, sprenge thn. Begriffliche Kriterien fir den rationalen Nachvollzug so
feiner Grenzen bietet das Gerichr allerdings nicht an.

Das I'ehlen rational allgemein vermittelbarer und einleuchtender Kriterien fur die
Gewichtung der Mehrheits- bzw. Minderheitsinteressen, fiir das Maf} des »unerli3-
lichen Minimums« an Zwang, welches der jeweiligen Minderheit zuzumuten ist,
wird man in zahlreichen 4hnlichen Fillen beobachten - gleichgiiltig, ob es sich um
die Befreiung mohammedanisch-tirkischer Schiilerinnen vom koedukativen Sport-
unterricht®, um die Durchsetzung des Schichtungsverbotes® oder um die Gewih-
rung von »Kirchenasyl«?® fiir abzuschiebende Asylbewerber oder aber um die
Mehrfachbestrafung der sogenannten Totalverweigerer handelt.

Dabeij fillt den staatlichen Instanzen die Entscheidung auf der Ebene der Verwaltung
wie auf der der Justiz relativ am leichtesten dann, wenn die Verweigerung des Ge-
setzesgchorsams auf einer singuliren, individuell klar bestimmten Gewissensent-
scheidung beruht, wenn somit wirklich die Ausnabme auftriu, an der die Regel
zugleich scheitert und sich bestitigt. Hier gibt der Staat nach, z. B. mit scinem Straf-
anspruch®, und es geht dann nur noch um die zweitrangige Frage. ob und welche
Ausgleichslast dem »Gewissenstiter« auferlegt werden darf.

23 BVedG FuGRZ 1995, 359, 365 li. Sp. Zum Neutralitatsprinzip vgl. K. Schlaich, Neutralitar als verfas-
sungsrechtliches Prinzip vornehmiich im Kulturverfassungs- und Staatskurchenrecht, 1972.

24 BVerfG EuGRZ 1995, 359, 365, re. Sp., chenso schon BVer(GE 4i, 29, 51 (xo75!).

25 Schulgebetsbeschlufl vom (6. 1o. 1979, BVerfGE 5z, 223.

26 BVerwGE 94, 82.

27 Zum Problem: T. Kuhl/P. Unruh, Tierschutz und Religionsfreiheit am Beispiel des Schachtens, DOV
1991, 94 ff. mit Rechtsprechungsnachweisen.
Ferner F. Hufen, Fundamentahsmus als Flerausforderung des Verfassungsrechts und der Rechisphiloso-
phie, in: StWissStPraxis 3 (1992), 455 L., 463, dort weitere Beispicle.

28 Vgl. H.F. Lisken, »Kirchenasvl« gegen Abschiebung?, POLIZEI-heute 1995, 168 f.

29 Vgl. BVerIGE 32, 98 (Gesundbeter),

~r

oo

4 21673.216.35, am 20.01.2026, 0813:38. @ g Inhak. Ohne ge
e flir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen Sprachmodelien.

431


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

432

Das wahre Ausmaf} des Problems, seine verfassungstheoretische Dimension, riicke
erst in den Blick, wenn die » Abweichler« nicht (mchr) als singulire Ausnahmeer-
scheinungen »verkraftet« werden kénnen, sondern als eine minoritire Gruppe wahr-
und ernstgenommen werden missen.’® Eine Verschirfung der ungclosten Fragen
ergibt sich, wenn eine Mehrzahl gegenetnander konkurrierender Minderheitengrup-
pen —man denke an PKK-Kurden gegen islamisch-fundamentalisusche Tiirken — das
»fiir alle geltende Gesetz« aus unterschiedlichen Motiven in Frage stellen, wenn, mit
anderen Worten, der Multikulturalismus der Gescllschaft die Anomie-Tendenzen
zum Dauerproblem werden laf8t. Der liberale Riickzug auf den kleinsten gemcinsa-
men Nenner allgemein gereilter Wertiiberzeugungen, den das Bundesverfassungsge-
richt hier noch erfolgreich vorzufithren vermag, reicht dann nicht mehr aus, wenn es
darum geht, religios, ideologisch oder politisch bedingte latente Biirgerkriegsfronten
von den Ursachen her abzubanen.

i1

Die hier bewufit in ihren negartiven Entwicklungsperspektiven gezeichnete Situation
fuhrt zu der Frage nach méglichen Alternativen zum bisherigen Verfahren. Dieses
kann als eine nachtrigliche Ad-hoc-Korrektur des demokratischen Prozesses durch
eine den Grundrechtsstaat zur Geltung bringende Gerichtsinstanz mit besonderer
Machrfille gekennzeichner werden. Hier werden verschiedene Denkansitze interes-
sant, die alle in dem Versuch Gbereinstimmen, den inneren Zusammenhang von
Rechtsstaat und Demokratie?' neu und chancenreich im Hinblick auf die erforderli-
chen Problemldsungen zu bestimmen.

Lassen Sie mich an einen Kiassiker anknupfen: Niemand hat in der Frihphase der
tiber dreihunderyahrigen Tradition der modernen Staatstheorie den legitimierenden
Zusammenhang zwischen individueller Freihcitssicherung — wir wurden heute vom
Prinzip des materiellen Rechrsstaats sprechen - und der Teilhabe am Prozefl demo-
krauischer Willensbildung schirfer durchdachr als /. J. Roussean. Die Qualitdr eines
Staates, unabhingig von seiner monarchischen, aristokratischen oder demokrau-
schen Regterungsform, als Republik®* steht und fallt mir der Rickfithrung aller
seiner Hoheitsakte auf lz fof, auf das Geserz. Dabei diirfen wir »Republike mit
»freiheitlicher Biirgerstaat«, niherungsweise sogar mit »Civil society« wiedergeben.
Den Begriff des Gesetzes kennen wir aus der rule of law, also der Rechtsstaatskon-
stitution der amerikanischen Unabhingigkeitsbewegung zur Begriindung der Ge-
waltentrennung: ». .. to end it may be a government of laws, and not of men,«'? also
als Absage an jegliche persdnliche Willkiirherrschaft. So wichtig dieses Moment auch
ist, so geniigt es doch nicht, dem Geserz die Qualitat als Instrument der Freiheitssi-
cherung und damit seine Legitimitat zu verbirgen. Dies leister, so die Theorie des
Genfers, das Gesetz nur und insofern, als es im strengen Sinne seinen Begriff erfiillt.
Dieser ist durch eine doppelte Allgemembert gekennzeichner. Der Wille der Urheber
des Gesetzes mufl ebenso »allgemein« (»gesamt«) sein wie sein Gegenstand, die

30 Eine differenzierte Phanomenologic der Minderheiten bictet: A. Pizzorusso, Minoranze e maggioranze,
Torino 1993.

31 So exphizit J. Habermas: Uber den internen Zusammenhang von Rechtsstaat und Demokraue, m:
U. K. Preul (Hrsg.), Zum Begnff der Verfassung 1994, 8. 83 1f.

32 ].-J. Rousscau, Du contrat social, Buch 11, Kap 6, Fn. 1: Sogar eme Monarchie (Regierungsform) kann
cine Republik (Volk als Souveran) sein.

33 Verf. von Massachusetts, vom 2. 3. 1783, sect. XXX,

1P 21673.216.36, 0813:38.0 Inhatt.
g fr oder In K- Jsnerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

Regelungsmateric.?* Nur wenn alle iber etwas absummen, was inhaltlich alle an-
geht, verdient das Ergebnis den Namen »Gesetz«. Nur dann bleibt die Fretheit jedes
Einzelnen gewahrr.

Die volonté générale, deren Ausdruck das Gescerz ist, wie Art. 6 der Erklirung der
Menschen- und Biirgerrechte von 1789 fast mit den Worten Rousscaus bekrifrigr,
kommt also nicht durch Mehrheitsbeschlisse irpendwelcher Reprisentativorgane
zustande, sondern nur durch einen Akt in swenger Identitat: »Mais quand tout le
peuple statue sur tout le peuple, il ne considére que lui-méme«.*” Normgeber und
Normadressaten miissen identisch sein, nur dann ist auch die Regelungsmaterie uni-
versell, nur dann liegt ein Gescrz vor, hinsichtlich dessen sich die I'rage eriibrigt, ob
es »gerechre sei oder nicht?® Uber die tiefe Kluft zwischen seinem theoretischen
Identitars-Rigorismus und der historischen Wirklichkeit (wir Higen hinzu: bis auf
unsere Tage) ist Rousseau sich vollig im klaren. Wenn man die Dinge genau betrach-
tet, meint er, wird man wenige Nationen (Staaten) finden, die »Gesetze« ha-
ben.?®

Die Allgemeinheit des Gesetzes nach Subjekt und Gegenstand als Kriterium seiner
Gerechtigkeit und Legitimitit begegnet uns wieder bei Immanuel Kant, dem cigent-
lichen Begrinder der deutschen Rechtsstaatstheorie. Gesetzgeber ist fur ihn freilich
der Monarch, aber der »Probierstein der Rechtmifigkeir eines jeden dffentlichen
Gesetzes« ist der gedachte hypothetische Wille des gesamten Volkes.** Was bei Rous-
seau voluntaristisch als »universalité de la volontée konstruiert wird, crscheint bei
Kant in vernunftidealistischer Argumentation. Das Gesetz muf} fiir alle gleich gelten,
weil alle dem gleichen Prinzip der Sittlichkeit und den Regeln einer fir alle gleichen
Vernunft unterworfen sind.

Obschon so gut wie nirgendwo im strengen Rousseau’schen Sinne verwirklicht,
beherrscht das Allgemembetsposiutar die Verfagsungstheorie wie die Verfagsungge-
bung bis heute. Das Grundgesetz von 1949 fordert fur Grundrechtscinschrinkungen
ein »allgemein geltendes« Gesetz und wiederholt im iibrigen die Errungenschaft der
Franzdsischen Revolution, daff alle Menschen vor dem Gesetz gleich sind.#* Sehr zu
Recht hat Hasso Hofmann demgegeniiber hervorgehoben, daff diese wohlklingende
Formel »wirklich sinnvoll« nur sein kann, solange das Gesetz »im wesentlichen noch
als Ausdruck einer kraft Sachlogik eder Sittlichkeit allgemeingiiltigen Regelhaftig-
keir angeschen wird«.4* Die Gleichheit »vor dem Gesetz« als rechisstaatlich gleiche,
willkiirfreie Gesetzesanwendung auf alle, die es angeht, beginnt nimlich leerzulau-
fen in dem Male, in dem die Geserze als solche sungleich«, nicht mehr generell,
sondern nur noch »speziell« fiir immer stirker individualisicrte Sachverhalte ge-
macht werden. Die hiermit angesprochene Problematik der spiter sogenannten

34 ].-]. Rousseau, Du contrat social, I1, 6: »la loi réunissant I'universalite de la volonte et celle de 'objet . . .«
IV, 2: e Burger wollen immer die volonté générale (aber sic konnen sich uber thren Inhalt tau-
schen)

35 Erklarung der Menschen- und Burgerrechte 178471791, Are. 6, 5. 1-3: Das Gesetz ist der Ausdruck des
allgemeinen Willens. Alle Burger haben das Rechr, personlich oder durch ihre Vertceter an seiner Foe-
mung mitzuwirken, Es soll fur alle gleich sein, mayg es beschutzen, mag es bestrafen,

36 Du contrat socaal, I, r5: »La loi n’étant que la déclaration de la volonte générale .. 2

57 Du contrat soaal, 11, 8.

38 Lhenda.

39 Du contrat socual, 11, 15.

40 L. Kant, Uber den Gememspruch .. ., 11, Folgerung, Werke Band V1, 1964, S. 153; 1. Maus, Zur Aufkla-
rung der Demokrauethicorie, 1992, bes. §. 11 {1, 20311

41 Art. 19 Abs 1 und Art 3 Abs.1 GG. S. dagegen z. B. Art, 4 $. 1 Schwerz, Verf.: Alle Schwezer sind vor
dem Geserz glech.

42 H.Hofmann, Das Postulat der Allgemeinheit des Gesezes, in: C.Starck (Frsg.), Die Allgemenheit des
Gesetzes, Gowingen 1987, S.911., 28,

4 4-4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:38. © Urheberrachtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
at, m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.

433


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

434

»Mafinahmegesetze«® hat, lingst vor unscrem Zeitalter des Multikulturalismus,
Hermann Heller 1927 in scinem beriihmten Referat tiber den »Begriff des Geserzes
in der Reichsverfassung« aufgegriffen und konsequent dahin entschieden, »mit der
Unmoglichkeit der Durchlegalisierung aller Staatstitigkeit in personlicher und sach-
licher Beziehung« miisse »iibrigens auch das Postulat der Allgemeingiiltigkeit des
Gescrzes fallen«.# Alierdings versucht Heller, die Allgemeinheit des Gescrzes auf
der Seite der Urheberschaft insofern zu »rettenc, als er nur die, »aber auch alle von
der Volkslegislative gesetzten obersten Rechtsnormen« als Gesetz anerkennt.

111

Dic immer 6fter zu beobachtenden Anomie-Tendenzen, die ich zu Beginn skizziert
habe, sind nur zum geringsten Teil Ausdruck der Lust am praktizierten Regelver-
stofi, vielleicht Ausdruck der gruppengebundenen Identititssuche in der Negation
der widerstandslosen Anpassung an cine als Zwang empfundenc durchregulierte und
verwaltete Welt.#¢ Fiir dic Hannoveraner »Chaos-Tage« mag dies zurreffen, und Ju-
gendpsychologen und Sozialarbeiter werden sich ebenso professionell wie oft erfolg-
los dieses und dhnlicher Phanomene annehmen. Fiir die religios, kulturell und
cthnisch motivierten, gruppenbezopen auftretenden Verweigerungen des Gesetzes-
gehorsams kann die Losung nur in eincr Neuordnung der Beziehung dieser Biirger —
zuweilen werden sic als »Mitburger« abqualifiziert— zum Gesetz fiegen. Wir missen
erkennen, dafl der hoheitliche Befehl, der ithnen als »Gesetz« gegentibertritt — und
der freilich vom Parlament in alter Form rechtens beschlossen worden ist — in ihren
Augen, nach ihren religids-ethisch-kulturellen Mafstiben, weder als volonté généra-
le noch als Ausdruck einer allgemeinen sittlichen Vernunft erscheint, sondern als
Oktroi einer ihnen fremden Gewralt. Die Gesetze, die sie erfahren, sind suniversell«
weder hinsichtlich der Willen, von denen sie ausgehen, noch hinsichtlich des gere-
gelten Gegenstandes. Sie sind Ausdruck einer »liberwiltigenden Mehrheit«, nicht
ciner sinnvermittelnden Allgemeinheit und nicht einmal der Beginn eines Dia-
logs.

In dieser scheinbar ausweglosen Situation erscheint es erlaubt, Rart bei einigen So-
zialphifosophen zu suchen, die gegenwirtig zu den angeschensten Diagnostikern
zihlen. Es ist kein Zufall, daf} wir auf die in den USA und in Kanada seit langem
gefiihrte Kommunitarismus-Liberalismus-Diskussion rekurrieren (miissen), haben
sich doch dort dic Probleme des Multikulturalismus friher und in ganz anderer
Schirfe gestellt als hierzulande. Hier wie dort finder die sachlich freilich alte Fest-
stellung Michael Walzer’s Zustimmung, die heutige demokratische Staatsform biete
nicht vielen Menschen dic Moglichkeir, sich im Sinnc Rousscau’s sclbstzubestim-
men. »Staatsbiirger sind Zuschauer, die wahlen«, variiert Walzer einen alten Schum-
peter’schen Gedanken.®” Wie steht es dann aber erst, so missen wir die Frage

43 E.Forsthoft, Uber Mafinahme-Gesetze, in: Gedachtmisschrife fur W, Jellinek, 1955, S. 221 ff.

a4 H. Heller, VVDS(RL 1928, Hefe 4, 98 1., 117.

45 Heller (Fn. 44), 118. Inwieweit das BVer{G mit seiner Rspr. zum Mafinahmegesetz auf dieser Linie steht,
vgl. BVerfGE 25, 373 (lex Rhemstahl), soll hier micht untersucht werden. Jedenlalls wird Arc. 19 Abs. 1
sehr restrikuy interprevert und 1st deshalb prakusch wirkungslos. S. Denminger, AK-GG, Art. 19 I,
Relnr. 6.

46 Andere Teilaspekte des komplexen Gesamtproblems beleuchtet: W. Heitmeyer, Rechtsextremisusche
Qrienuerungen bei Jugendhehen, 5. Aufl. 1992,

47 M. Walzer, Was heifit zivile Gesellschaft? in: B. van den Brink/W. van Reijen (Hrsg.), Burgergesellschalt,

1P 21673.216.36, 0813:38.0 Inhatt.
g fr oder In K- Jsnerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

zuspitzen, mit der Selbstbestimmung der vielen Millionen »Zuschauer«, die nicht
einmal wahlen durfen? Es ist Walzer zu danken, dafl er - wie frither schon Hannab
Arendr® — die fundamentale Bedeutung des Rechtes, »Mitglied« zu sein, im Staate
also dic Staatsburgerschaft besitzen zu durfen, immer wieder betont hat.*? Unter
allen anderen wirklichen und méglichen Mitgliedschaften geniefit die Staatsbiirger-
schaft cinen »gewissen praktischen Vorrange, weil der Staar ein entscheidendes
Kampfmittel geworden sei, um das gemeinsame Leben zu gestalten. Will man niche
dem permanenten Birgerkrieg verfallen, kann diese Gestaltung nur im Medium des
Rechts erfolgen. Jede Art von Mitgestaltung setzt daher den Status als Rechtsperson,
als gleichberechtigter »Rechtsgenosse«, als Mitglied der Rechtsgemeinschaft, als
Staatsbirger voraus.

Das Reche und die faktische Moglichkeit der politischen Mirtsprache sind die, fast
mochte man sagen: selbstverstindlichen Voraussetzungen auch in den Theoriekon-
zepten jener beiden Autoren, die bei aller gegenseitigen Kritik zu erstaunlichen
Parallelen in den Folgerungen gelangen: Ronald Dworkin und Jirgen Habermas.
Dworkin geht —wie der KruzifixbeschluRR des Bundesverfassungsgerichts — von dem
Spannungsverhiltnis zwischen demokratischem Mechrheitsentscheid und der die
Menschenrechte der Minderheit schiitzenden gerichtlichen Normenkontrolle aus.
Aber in ciner, in Dworkin’s Terminologie, »gemeinschaftlichen« und nicht blofl
»statistischen« Konzeption von Demokratie erweisen sich scheinbar demokratie-
beschrinkende Individualrechte in Wahrheit als »demokratieerméglichend«.
M.a. W.: Die »gemeinschaftliche Demokratie«, welche Minderheiten zu integrieren
vermag, setzt die Gewihrleistung des Rechtsstaates voraus.*® Umgekehre hat Jiirgen
Habermas scine These einmal salopp auf die Formel gebracht: »Kein Rechtsstaat
ohne radikale Demokratic.«$' Aber dies ist im Sinne wechselseitiger Bedingtherr zu
verstechen: Die Idee der Volkssouverinitit und die Idee der Menschenrechte oder:
6ffentliche und private Autonomie der Biirger verwirklichen sich miteinander und
durcheinander.’* Dic bei beiden Autoren grundlegende Erkenntnis tiber das, juri-
stisch gesagt, funktonale Synallagma von Demokratieprinzip und Menschenrechts-
Status hilft in unserem Zusammenhang allerdings nicht weiter als zur Uberwindung
der, in Walzer's Worten, »gebriuchlichsten Form von Despotismus in der menschli-
chen Geschichte«®?, namlich der Herrschafe von Staatsbiirgern tiber Nichtstaatsbiir-
ger, von Mitgliedern einer Gemeinschaft iiber in thr lebende Fremde. Eine ganze
Reihe zusatzlicher Voraussetzungen mufl erfillt sein, wenn die Koexistenz religios-
ethnisch-kulturell verschiedener Gruppen in einer demokratischen Rechtsgemein-
schaft nach beiden Richtungen hin gelingen soll: a) in Richtung auf dic Frhaltung
einer von der Mehrheit abwcichenden Gruppenidentitit und b) in Richtung auf die
Hervorbringung und Fortbildung einer integricrenden, von allen Gruppen aner-
kannten Rechtsordnung. Die erste fordert ein Mafl wiinschbarer Vielfzlt, die zweite
ein Maf notwendiger Finkeit. Weder fiir das eine noch fiir das andere lafit sich
abstrakt-apriorisch, ohne Riicksicht auf die konkrete historische Situation eine ni-
here Bestimmung treffen. Vielmehr muff man sehen, daf wir uns mit dieser doppel-

Recht und Demokraue, 1995, S. 44, 65; ]. A. Schumpeter, Kapualismus, Sozialismus und Demokrarie,
Bern 1946, bes. S. 427 (.

48 H. Arendt, Elemente und Ursprunge totaler Herrschaft, 1962, $. 438: 5. auch E. Denainger, Menschen-
rechte und Grundgesetz, 1994, S. 82.

49 Walzer (Fn. 47), S. 65; ferner: Spharen der Gerechugkeit 1992, S, 6511, 107.

5o R. Dworkin, Gleichheit, Demokratie und die Verfassung: Wir, das Volk, und die Richter, in: U. K. Preuf
(Hrsg.), Zum Begnff der Verlassung, 1994, S. 171 ff.

51 J. Habermas, Die Normalitat ciner Berliner Republik, 1995, S.79.

52 ].Habcrmas, Uber den internen Zusammenhang von Rechtsstaat und Demokraue, in: Preuff (Hrsg),
Zum Begriff der Verfassung, 1994, S. 83 1., goff.

53 Walzer, Spharen der Gerechugkeit, 1992, S. 107.

4 21673.216.35, am 20.01.2026, 0813:38. @ g Inhak.
e mit, fir oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen Sprachmodallen.

435


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

436

seitigen Frage im Zentrum der Auscinanderserzung zwischen Liberalen und
Kommunijrtaristen bewegen; so daf} selbse die vollstindige Kenntnis der konkreten
Situation nicht zu einem allgemein akzeptierten Mafistab verhelfen wirde. Immer
wird es einige geben, die Schurz und Férderung der Autonomie und Identitit mino-
ritairer Gruppen als vorrangig betrachten, wihrend andere ein héheres Mafl von
Integration, Assimilation und Anpassung fordern. Viel hinge hier von dem religios-
kulturellen Selbstbewufitsein der Minderheit und von ihrer Fahigkeit zum Dialog
mit der umgebenden Mehrheitskultur ab. Fiir die vielhundertjahrige Identititsbe-
wahrung der jiidischen Kultur in der Diaspora hat Amos Funkenstein jingst Uber-
zeugend gezeige, daf} die schlichte Entgegensetzung von Assimilation und »Selbstbe-
hauptung« oder »Selbstverwirklichung« das Phinomen nicht adiquat zu beschrei-
ben vermag, dafl vielmehr die beiden polaren Tendenzen Teile eines dialektischen
Prozesses sind.™ Und von einer ganz anderen Fragestellung aus, nimlich im Hin-
blick auf einen fiir die Reform des amerikanischen Erziehungswesens folgenreichen
wertenden Kulturenvergleich kommrt Charles Taylor zu einer dhnlichen Feststellung:
»Zwischen der unechten homogenisierenden Forderung nach Anerkennung einer
grundsitzlichen Gleichwertigkeit einerseits und der Selbsteinmauerung in ethnozen-
trischen Mafistiben andererseits mufl es noch etwas anderes geben. «*s

Ohne falsche Hoffnung also auf einen »Stein der Weisen«, den es hier nicht geben
kann, finden wir bei den sozialphilosophischen Experten einige richtungsweisende
Hinweise, die dem mit dem multikulturellen Pluralismus konfrontierten Gesetzge-
ber von Nutzen sein mégen. Von den drei Prinzipien, nimlich der Partizipation, der
gleichen Riicksichtnahme auf die Interessen aller Mitglieder und der Selbstiandigkeit
thres moralischen Urteils, welche R. Dworkin als Existenzbedingungen der gemein-
schaftlichen Demokratie formuliert’é, stirken dic beiden letzteren, das Prinzip der
Riicksichtnahme und das der Selbstindigkeir, die Tendenz zur Wahrung der Grup-
penidenttit. Demgegeniiber wirkt das Prinzip der Paruizipation in Richtung auf
Integration der Rechtsordnung, nicht nur unmittelbar durch gleiche Teilhabe an der
Selektion der normsctzenden Reprisentanten, sondern auch mirtelbar durch Erzeu-
gung eines Bewufltseins verpflichtender Zugehérigkeit (Dworkin spricht sogar von
der »integrierten kollektiven Verantwortung einer Gruppee«, welche der Einzelne
mitzutragen habe.")

Einen besonders fruchtbaren, fur die Gesetzgebung im Kultur-, Erziechungs- und
Bildungsbereich hilfreichen Gedanken bringt J. Habermas in die Diskussion ein,
indem er die Entkoppelung der ethischen Integration von Gruppen und Subkulturen
von der Ebene der abstrakten, »alle Staatsbiirger gleichmafiig erfassenden politischen
Integration« fordert.'® Damit gibt er einerseits der gruppenbezogenen Identititsbil-
dung und -wahrung Raum, halt aber andererseits am Universalismus der Rechesprin-
zipien fest, dic allerdings ihrerseits in einer gemeinsamen politischen Kultur
»sozusagen verfassungspatriotisch eingebettet sein« miissen. Die Trennung der bei-
den Integrationsebenen wird in der Rechtspraxis erheblichen Abgrenzungsschwie-
rigkeiten begegnen. Doch kann der Geserzgeber das Konzepe als Direktive
verstehen, in Fragen der Kultur, der Religion, der schulischen Erziehung und iiber-
haupt der Entwicklung ethischer Vorstellungen mit allgemeinen, homogenisierenden

54 A.Funkenstein, The Dialectics of Assimilaton, in: Jewish Social Studies, 1, Nr. 2, 1995, 1 ff. Den Hinwes
verdanke ich Ora Limor, Jerusalen.

35 C.Taylor, Mulukulwralismus und die Pohuk der Anerkennung, 2. Aufl. 1993, S. 70.

56 Dworkin (Fn. 50), S. 171 ([, 191 ff.

57 LEbd. S.197.

§8 Habermas in: Taylor (Fn. 55), S. 1771, 179.

1P 21673.216.36, 0813:38.0 Inhatt.
g fr oder In K- Jsnerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

Regelungen Zuriickhaltung zu iiben. Er soll sich um eine »Politik der Differenz.«f?,
der wechselseitigen Anerkennung dcs jeweils Besonderen, Anderen bemiihen. Eine
hegemoniale Mehrheitskultur, welche sich kraft der Majoritatsregel in den staatli-
chen Institutionen »hiuslich cinrichtet«, wiirde schon die Chance gleichberechtigter
Anerkennung der Minderheit(en) zunichte machen.

Gelingt es auf diese Weise, der »Selbstcinmauerung in ethnozentrischen Maflsti-
ben«® (oder, im Jargon der US-Dcebatte: dem Bildungskanon der »toten weiflen
Minner«, von Platon bis John Dewey) zu entgehen, so gilt es gleichzeitig, der Selbst-
auslieferung an militante intolerante Fundamentalismen vorzubeugen. Eines der
wichtigsten Ergebnisse der in Europa jahrhundertelang bis zur Frschépfung und bis
zur besseren Finsicht getithrten Glaubenskriege, eine der unersetzlichen Errungen-
schaften der Aufklirung ist das Erlernen der Fihigkeit zur Toleranz, d.h. der
Fahigkeir, absolute subjektive Glaubensgewiflheit mit ihrer Relativierung in der An-
erkennung ciner anderen, fremden Glaubensgewiflheit zu verbinden.®' Lingst nicht
alle religiosen Bewegungen der Erde haben diescs Stadium der Religiositdr, exempla-
risch von Lessing’s Nathan verkérpert, schon erreicht. Es zeugt von Stirke, nicht
von Schwache der eigenen Glaubensgewifiheir, wenn man den Glaubensfremden voll
akzeptieren kann. Aber dicse Haltung kann situativ zu einer Hilf- oder Wehrlosig-
keit gegentiber militanten Aktionen fundamentalistischer Fanatiker fuhren, die nichr
bereit sind, die Spielregcln demokratischer Verfahren einzuhalten. Das fir alle gel-
tende allgemeine Gesetz schiitzt in seiner rechtsstaatlichen Funktion auch die
Fundamentalisten, die irgendeinen elitiren Gottes- oder Einparteienstaat anstelle der
pluralistischen Demokratie errichten wollen. Voraussetzung ist, dafl sie das inner-
staatliche Gewaltverbot, die Strafgesetze und die Rechtsordnung im allgemeinen
respektieren. Dic liberale rechtsstaatliche Demokratie begibt sich insoweit bewufitin
ewnce nicht ungefihrliche Asymmetrie: Sie leistet mchr, als siec von den Begiinstigten
im Gegenzug zu erwarten hat. Denn dicse vergelten Rechtssicherheit mit Illoyalitat,
im Extremfall Toleranz mit Gewalt. Man kann die Probe aufs Exempel machen,
indem man dic Frage stellt, ob eine gedeihliche pluralistische Demokratie aus lauter
Mitgliedern denkbar ist, die vor-aufklirerisch-intolerant, eben »fundamentalistisch«
eingestellr sind.®* Die Antwort lauter: Nein. Diese Biirger wiren unfihig, einander in
ihrer Andersheit anzuerkennen, unfihig, einander solidarisch zu begegnen.* Blutiger
Biirgerkrieg wire unausweichlich.

Um einen (Rechts-)Staat hervorzubringen, meinte Kant, geniigte auch ein Volk von
Teufeln, wenn sie nur Verstand haben.®* Fiir eine multikulturelle, gemeinschaftliche
Demokratie reicht das nicht aus. Es geniigt nicht, eine beliebige Menge von Men-
schen auf einem begrenzten Territerium mit formal gleichem Gesetzgebungsrecht
zusammenzubringen, um einc demokratische Rechtsgemeinschaft zu erzeugen.
Schon A. de Tocqueville hatte, am Beispiel Amerikas, entdeckr, daf} eine individuali-
stische egalitare Demokratie der Basis in zahllosen kleinen und kleinsten Vereinigun-
gen bedarf und dafl es gilt, die »Kunst der Vergesellschaftungs, »l'art de s'associer«
zu uben und zu entwickeln, soll die Demokratie tberleben.®® Ohne den grofien
Franzosen zu zitieren, spricht M. Walzer heute von der »Kunst des Verbindens« als

59 Taylor (Fn. 55), S. 20; Walzer, Zivile Gesellschaft und amenkanische Demokratic, 1992, S. 228 fF.

6o Taylor (Fn. §5), S. 70.

61 Vgl. H. Kelsen, Vom Wesen und Wert der Demokraue, 2. Aufl. Tubingen t929.

62 F.Hufen (Fn. 27), 455 [f., geht hier sehr wer.

63 Zu Begniff und Funkuon von «Solidartac« vgl. [. Denminger, Verfassungsrecht und Soldaritat, KrutV
1995, 7 ff.

64 1. Kant, Zum ewigen Frieden, IL Abschnite, 1. Zusatz, Werke, Band VI, Darmstadt 1964, S. 224.

65 A.de Tocqueville, De la Démocraue en Amérique, 2 Band, 2. Tell, Kap. 5 am Ende, 13, Aufl. Panis 1850,
Soigf

4 21673.216.35, am 20.01.2026, 0813:38. @ g Inhak.
e flir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen Sprachmodelien.

437


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

438

einer entscheidenden Voraussetzung der Demokratie.® Sein »critical associationa-
lism« geht von einer Wechselwirkung zwischen demokratischem Sraat und ziviler
Gesellschaft aus. Diese »Civil Society«, aus der » Kunst des Sichvereinigens« erwach-
sen, ist unsere Chance, unsere standige Aufgabe. Aber das ist ein anderes >weites

Feld-.

66 Walzer, in: van den Brink/van Reyen (Fn. 47), S. 44 1., 55.

4 IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:38. © Inhak
Inhalts I for oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1995-4-425

