
II. Indien-Topik 123

Der Paradies-Topos ist rekurrent auf die ›indische‹ Tropen-Natur bezogen: auf das

»paradiesische[] Tropenland[]«121 ›Indien‹ im Allgemeinen sowie auf die Insel Ceylon im

Besonderen.122 Die enge Verknüpfung von Ceylon und Paradies gilt spezifisch für den

Imaginärraum ›Indien‹, insofern die Insel selbst als das einstige Paradies aufgefasst123

oder sich vehement von diesem Glauben abgegrenzt wird.124 Der Topos des ›indischen‹

Dschungels tritt häufig in Kollokation mit dem Paradies-Topos auf, zugleich zeigt sich

der Dschungel aber auch – stärker als die Tropen – als Gefahrenraum.125 Darüber hinaus

ist der Dschungel argumentativ mit dem Rätsel-Topos126 verknüpft.

II.7. Fakire und Schlangenbeschwörer

Die enge Verknüpfung von Weltabgewandtheit und Askese mit ›Indien‹ kristallisiert

sich im Supertext dieser Studie als Fakir-Topos heraus. Der ›indische Asket‹ oder Fakir

fungiert seit geraumer Zeit als grundlegendes Element der Indien-Topik,127 das in fast

allen Reiseberichten aktualisiert wird.Dass die Glaubwürdigkeit der ›wundersamen‹ As-

kesepraktiken dabei zur Disposition steht, hat ebenfalls eine lange Tradition.128

Geht man davon aus, dass im Mittelalter Fakire oder ›indische Asketen‹ mit Angst

und Chaos belegt sind,129 und nimmt man an, dass im Zuge ›romantischer‹ Idealisie-

121 Hesse-Wartegg (1906), S. 2.

122 Vgl. z.B. Zimmer (1911), S. 28: »Die warme Tropensonne strahlte am 30. Januar aus reinem blauen

Himmel über die blaugrüne See. […] Dann stiegen aus zarten Dunstschleiern die graublauen For-

men des Adams-Pik hervor, der erste Gruß aus dem Paradiese Ceylon.« Vgl. auch Zimmer (1911),

S. 248: »In dieser herrlichenMondnacht fuhr ich durch den tropischenWald hinunter nach Colom-

bo. Die Silhouetten der Palmen hoben sich regungslos über den Laubbäumen ab, das Gebüschwar

besät mit Glühwürmchen und strahlte in feenhaftem Lichte, als habe die paradiesische Natur mir

zum Abschied noch einmal illuminiert.«

123 Vgl. Fries (1912), S. 23: »›Hier war dereinst das Paradies‹, erklärte Rampasan, fast scheu und ehr-

furchtsvoll.« Vgl. auch Hengstenberg (1908), S. 172: »Die Schönheit und Glut des paradiesischen

Eilands übte ja schon ihre Macht auf die ersten Menschen aus und zwang Adima und Heva zum

Genießen – von Äpfeln – und so entstand der Sündenfall.«

124 Eine auffällige Abweichung gegenüber der konventionalisierten Annahme, in Ceylon befinde sich

das ›(christliche) Paradies‹, wird bei Ehlers (1894), Bd. 1, S. 78 deutlich: »A propos ›Paradies‹! Man

behauptet allen Ernstes, daß das Trauerspiel ›Adamund Eva‹ sich auf hiesiger Bühne, d.h. in Kasch-

mir, abgespielt habe.«

125 Vgl. z.B. Fries (1912), S. 212: »Es ist merkwürdig, wie schnell manmit den Gefahren des Urwalds ver-

traut wird, die imGrunde genommen gar nichtmal in demMaße vorhanden, wiemanch ängstlich

Gemüt gedacht haben mag, denn selbst das große Raubzeug sucht sich möglichst vor dem Men-

schen zu drücken.«

126 Vgl. zu diesem Topos ausführlicher III.12. Vgl. exemplarisch zur Kollokationmit demDschungel-To-

pos Kauffmann (1911), Bd. 1, S. 101: »Natur, Menschen und Tierwelt, fast eine einzige Kette fremder

Erscheinungen, die täglich und stündlich einen aufmerksamen Beobachter vor neue Probleme

stellt. […] Je mehr man in die verborgenen Schätze durch die tägliche Praxis einzudringen glaubt,

je mehr man sich durch die Irrungen und Wirrungen dieser Dschungelwelträtsel durchzufinden

wähnt, um so unerreichbarer und entfernter erscheint, verstärkt durch das Gefühl der eigenen

Ohnmacht, der schließliche Erfolg.«

127 Vgl. z.B. Michaels (2001), S. 319.

128 Vgl. Michaels (2001), S. 320. 

129 Vgl. Michaels (2001), S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016 - am 14.02.2026, 10:57:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

rungen der »Mythos« von den »asketischen Heiligen« überaus positiv besetzt ist,130 so

wäre im Hinblick auf das spätere 19. Jahrhundert eine Pluralisierung und Ambigui-

sierung der Bewertungsmuster und Zuschreibungen zu konstatieren. Allerdings ist es

fraglich, inwieweit die klaren Bewertungsmuster vor dem 19. Jahrhundert überhaupt

derartig einseitig sind, wie die Forschung basierend auf relativ schmalen (›Höhen-

kamm‹-)Korpora annimmt.131 Es handelt sich im Fall des Fakir-Topos um einen ›For-

schungstopos‹132, der auffällig viele Phänomene bündelt und anhand dessen es in be-

sonderem Maße zu Überlagerungen von Objekt- und Metasprache133 sowie die Kom-

plexität stark reduzierenden Narrativen kommt.134

Gerade die Pluralität und Ambivalenz des transhistorisch weitreichend wirksamen

Topos bedingt jedoch zahlreiche Kollokationen des Fakir-Topos im Supertext dieser Stu-

die. Dabei ist die Benennung jener ›Asketen‹, ›Yogins‹, ›Saddhus‹ etc. und damit auch

die topische Eingrenzung keineswegs evident. Es wird im Folgenden von zwei Topoi

ausgegangen: dem Fakir-Topos (unter dem ›Asketen‹, ›Yogins‹, ›Saddhus‹ subsumiert

130 Michaels (2001), S. 326. Vgl. auch Michaels (2001), S. 322f. Die von ihm als den ›Asketen‹ zuge-

schrieben deklarierten Eigenschaften der ›Naturverbundenheit‹ und ›Unverdorbenheit‹ oder ›Un-

schuld‹ treten in Konfiguration mit der ›Paradieshaftigkeit‹ des Dschungels und seiner ›Bewohner‹

auf, nicht jedoch in der Beobachtung von ›Asketen‹ oder Fakiren, die im Supertext dieser Studie

fast ausschließlich in Städten erfolgt.

131 Dass derartige Tendenzen in heterogeneren als den bisher untersuchten Korpora auch bereits frü-

her nachzuweisen wären, ist zu vermuten, jedoch nicht Gegenstand dieser Studie. Dass der »ver-

geistigte, vom Flittertand der Welt abgewandte Asket« in der Romantik »endgültig zum Vorbild

geworden« (Michaels [2001], S. 325) sei, ist eine Aussage, die man mit einem heterogeneren als

dem Michaels zugrunde liegenden Korpus wahrscheinlich relativieren müsste, insofern auch um

1800 bereits – verlässt man den ›Höhenkamm‹ – ambivalentere Vorstellungen existierten. Vgl. in

dieser argumentativen Tendenz Zoysa (1997), der die Ambivalenz und Pluralität der sogenannten

›Indienbilder‹ in der Aufklärung untersucht und zwar anhand des ungewöhnlichen Gegenstands

der Unterhaltungsliteratur. Vgl. die Ausführungen dazu in I.1.1.3.

132 Vgl. zum Verständnis des ›Forschungstopos‹ ausführlicher V.2.5.

133 Vgl. zur dahingehend fragwürdigen Beleg-/Argumentationspraxis Michaels (2001), S. 323f. Micha-

els springt von asketischen Brahmanen hin zu Herders »Überdruß an der europäischen Zivilisati-

on« und zum allgemeinen Befund: »Denn der Orient und besonders Indienwurden für die Roman-

tik zu einemSymbol der programmatischen Suche nach einerHarmonie von Philosophie, Literatur

(=Poesie) und Religion, ein Symbol eines goldenen Zeitalters der Menschheit und ein Symbol ei-

ner friedlichen Insel des reinen, unverdorbenenundnaturverbundenen Lebens.« (Michaels [2001],

S. 324.)

134 So verfolgt beispielsweise Michaels das ambitionierte Anliegen, »die Wahrnehmung dieser As-

keten über einen großen Zeitraum« zu verfolgen, nämlich »von der Antike über das Mittelalter,

die Aufklärung und Romantik bis zur jüngeren Vergangenheit«, wobei das späte 19. Jahrhundert

wie gewöhnlich ausgeklammert wird. In seinem Beitrag, in dem es weniger als der Titel Heili-

ge oder Freaks? Vom Exotismus in der Wahrnehmung indischer Asketen ankündigt tatsächlich um jene

›Asketen‹ geht, wird das Phänomen eher in eine Reihe mit anderen Phänomenen gestellt, näm-

lich »Tötung weiblicher Föten, Mitgiftmorde, Witwenverbrennung oder eben die wilden Asketen«

(Michaels [2001], S. 317). Dies geht einher mit seiner sehr allgemeinen und alle Ambivalenzen in

einem einzigen Narrativ auflösenden »These […], daß der bislang überwiegend schwärmerische

Exotismus, für den derOrient aus lauterWundern undWundermenschen besteht, einemüberwie-

gend journalistisch geprägten Exotismus des Schauderns gewichen ist, bei dem auch das Abson-

derliche, Absurde und Grauenvolle für die eigenen Zwecke ausgebeutet wird.« (Michaels [2001],

S. 317.)

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016 - am 14.02.2026, 10:57:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Indien-Topik 125

sind) und dem Schlangenbeschwörer-Topos, der sich von ersterem im Hinblick auf Zu-

schreibungen und Kombinationsformen deutlich unterscheidet. Dabei werden die kon-

ventionalisierten Praktiken der Benennung (der ›Asketen‹, ›Yogins‹ oder Fakire) im Su-

pertext selbst explizit verhandelt, was die starke topische Verdichtung eindrücklich be-

legt: »Fakir heißt eigentlich der mohammedanische ›Büßer‹, Yogin der brahmanische

und Samnyasi der Jaina; übrigens werden alle diese Ausdrücke willkürlich durcheinan-

dergeworfen.«135

Die Aktualisierungsformen des Fakir-Topos weisen insbesondere im Hinblick auf

die Beschreibungen der Fakire, aber auch auf die Wahrnehmung und Bewertung ihrer

Praktiken bemerkenswerte Rekurrenzen auf. So werden ihre Haare auffällig ähnlich

beschrieben als »verfilzte[s], zottige[s]«136, als »ungekämmte[s], wüste[s] Haar«137, als

»wirre[s] schwarzgraue[s] Haar[]«138 oder als »wirre Zöpfe«139. In vergleichbarer Weise

gehört der »lange[], graue[] Bart«140, der »verwilderte[] Bart«141 oder der »lange[] weiß-

liche[] Bart«142 zum topischen Beschreibungsarsenal. Zu diesem sind des Weiteren die

Nacktheit sowie die Asche zu zählen.143 Die zuletzt genannte Verknüpfung führt sogar

zum Kompositum des »Aschenasket[en]«,144 wobei die Asche mit Beschreibungen von

Schmutz einhergeht.145 Außerdem werden sie als »entsetzlich dürr und mager«146 be-

schrieben. Das Zusammenspiel dieser Elemente wird ebenfalls häufig als ›tierähnlich‹

bewertet.

»Ich steige die breite Treppenflucht ganz hinauf. Vor einem kleinen Tempelschrein

steht ein widerlicher Fakir, mehr tier- wie menschenähnlich, das wirre Haar in langen

Strähnen herunterhängend, nur mit armseligsten Tuchfetzen als Feigenblatt beklei-

135 Ewers (1911), S. 86f. Vgl. Garbe (1889), S. 142: »Oben auf dem Ghat saßen zwei Yogins (Büßer, ge-

wöhnlich in Reisebeschreibungenmit demmohammedanischenNamen Fakirs benannt) […].« Vgl.

auch Bongard (1911), S. 131: »Groß war die Zahl der Yogins (gewöhnlich irrtümlich Fakire genannt)

[…].«

136 Bongard (1911), S. 131.

137 Dalton (1899), S. 168.

138 Halla (1914), S. 38.

139 Haeckel (1883), S. 66.

140 Neumann (1894; 1994), S. 58.

141 Zimmer (1911), S. 129.

142 Halla (1914), S. 38.

143 Vgl. Hengstenberg (1908), S. 121: »Fast nackende, über und übermit Asche bedeckte Fakire lungern

überall umher.« Vgl. zur Nacktheit auch Deussen (1904), S. 135. Vgl. im Hinblick auf das Bestreut-

sein mit Asche z.B. Hengstenberg (1908), S. 121. Die Nacktheit wird teilweise relativiert, insofern

die Fakire als »fast völlig unbekleidet« (Dalton [1899], S. 168) oder ihre karge Bekleidung beschrie-

ben wird – zum Beispiel als »ein zerlumpter Schurz« (Garbe [1889], S. 142) oder »fleischfarbene[r]

Schurz[]« (Halla [1914], S. 38).

144 Neumann (1894; 1994), S. 58.

145 So spricht beispielsweise Garbe (1889), S. 62 von einem»schmutzbesudelte[n] indische[n] Büßer!«;

vgl. auch Ewers (1911), S. 87: »Starrend vor Schmutz, die Haare zu filzigen Klumpen verwachsen

[…].«

146 Ewers (1911), S. 90. Vgl. auch Zimmer (1911), S. 229: »[…] derMannwar behaart wie ein Bär und dünn

wie ein Licht.«

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016 - am 14.02.2026, 10:57:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

det, das ganze Gesicht, der ganze Körper mit Asche bestreut und beschmiert, die er

von verbrannten Dungfladen einer Kuh gewonnen.«147

Die wahrgenommenen Auflösungen der Mensch-Tier-Grenze gehen mit starken Ableh-

nungen einher, die sich häufig nicht nur auf das Erscheinungsbild, sondern gleicher-

maßen auf die ›unmenschlichen‹148, religiösem Fanatismus149 zuzuschreibenden Prakti-

ken beziehen.150 Die Abwertung von sogenannten »verzerrten, widerlichen Bußübun-

gen«151 ist sehr häufig im Supertext zu beobachten. Sie geht mit Unbehagen, Grauen

oder Ekel152 angesichts der »geschundenen, gemarterten Glieder[n]«153, der »greulichs-

ten Fakir- und Asketenverstümmelungen«154 einher. Die Bewertung der Praktiken als

›Verstümmelung‹ wird häufig einhergehend mit dem Aberglauben-Topos aktualisiert. In

den ›asketischen‹ Praktiken zeige sich – gemäß diesen argumentativen Funktionalisie-

rungen des Fakir-Topos – quasi metonymisch der Fanatismus des gesamten ›Kultus‹.155

Insgesamt werden die Fakire in ihrem Äußeren als derart ähnlich wahrgenommen,

dass es möglich ist, diesen »Aufzug« zu ›kopieren‹.156 Die Unterscheidung zwischen

›Original‹ und ›Kopie‹, zwischen Echtem157 und ›Fälschung‹ ist topisch verdichtet und

bildet eine stabile Differenzierungsgrundlage. So gebe es laut Bongard beispielsweise

»[n]eben den vereinzelten Yogins, die es ernst nehmen mit ihrer Philosophie, […] eine

Unmasse von Schwindlern«158. Die Ursprünge der Askese werden den zeitgenössischen

147 Dalton (1899), S. 171.

148 Vgl. z.B. Dalton (1899), S. 71.

149 Vgl. z.B. Ewers (1911), S. 90: »Ihre schwarzen fanatischen Augen liegen tief in den Höhlen, sie sind

stechend und scharf, wie die von Raubtieren. Es ist, als ob da die Flamme des Wahnsinns aus den

Hirnen hinauslecke.«

150 Vgl. z.B. Tellemann (1900), S. 56f.: »Wir kehrten um, staubig und müde, aber doch am Ende nicht

so vergraut, wie der unglückseelige Fakir, der schon vorhin am Wege saß und der schon seit fünf

Jahren so dasitzt, sich behufs Gottwohlgefälligkeit die Nägel der Hand in das Fleisch treibt, den

Fliegen nicht wehrt, die sich auf die Wunden seiner Beine setzen und so mehr einem schwarz

verzottelten Thier als einemMenschen gleicht.«

151 Dalton (1899), S. 279.

152 Vgl. z.B. Ewers (1911), S. 86.

153 Wechsler (1906), S. 11.

154 Wechsler (1906), S. 22. Die Beurteilung der Praktiken bzw. des sichtbaren Teils davon als ›Verstüm-

melung‹ ist dabei rekurrent. Vgl. Haeckel (1883), S. 66.: »Das einzige Verdienst der meisten Fakire

besteht darin, daß sie irgendein Glied ihres Körpers verstümmeln.« Vgl. auch: »Er ist ein noch jun-

ger Mann, der sich so verstümmelt hat.« (Meebold [1908], S. 19.)

155 Vgl. z.B. Tellemann (1900), S. 56f., Ewers (1911), S. 90 sowie Haeckel (1883), S. 66f. nach einer Be-

schreibung verschiedener Fakirtypen: »Bekanntlich gibt es keine Thorheit und keine Verrücktheit,

zu der nicht religiöse Wahnvorstellungen den Menschen bringen können […]; aber wenige Reli-

gionsformen dürften es in dieser Beziehung so solchen extremen Ausgeburten bringen, wie der

Brahma-Cultus.«

156 Vgl. Deussen (1904), S. 116f.: »Am hervortretendsten war die Gestalt eines Bettlers; es war ein jun-

ger, kräftiger Mensch mit schönem, so gut wie ganz nacktem Körper, die Haare lang und zottig

wild um den Kopf herum, der ganze Leib scheusslich mit Asche beschmiert. Es ist dies der Aufzug

der Asketen, welcher heutzutage von vielen Bettlern kopiert wird, um Eindruck beim Publikum zu

machen.«

157 Vgl. zu diesem Topos der Reiseberichts-Topik III.29.

158 Bongard (1911), S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016 - am 14.02.2026, 10:57:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Indien-Topik 127

Praktiken, den »mannigfaltigen selbstquälerischen Übungen«159 gegenübergestellt, wo-

bei die »echte Askese selten zu finden«160 sei. Betteln wird den Fakiren im Allgemeinen

oder einem Teil von ihnen häufig als Betrug attestiert.161

Neben den rekurrenten und mitunter beschwörenden Abwertungen der Selbstpei-

nigungen (sowie des damit verknüpften Fanatismus und Aberglaubens) artikuliert sich die

offensichtliche Faszinationskraft der Fakire auch in ambivalenteren Auseinandersetzun-

gen mit diesen fremden Praktiken. So gibt es verschiedenartige Erklärungsversuche,

die daran gebunden sind, dass versucht wird, die Perspektive der ›Hindu-Bevölkerung‹

einzunehmen: »Der Inder jedoch sieht das gottgefälligeWerk und fühlt sich dadurch er-

hoben.«162 Neben einer solchen »Gottwohlgefälligkeit«163 als Erklärungsstrategie für die

Fakire »bewundernde[n] Hindus«164 heißt es auch: »Die Hindu schreiben ihnen vielfach

übernatürliche Macht zu.«165 Die Ursprünge der Praktiken werden rekurrent an das

»Bestreben […], durch Entsagungen und Quälereien aller Art das Fleisch abzutöten«166,

geknüpft und mit christlichem Büßertum verglichen, was häufig in die Betonung der

Differenzen mündet.167 Zugleich wird wiederholt auf die Heterogenität der ›indischen‹

Meinungen über Fakire hingewiesen.168

Teilweise artikuliert sich eine gewisse Anerkennung, zumindest bezogen auf die

›echten‹ Fakire und ihr ›Erlösungsstreben‹169 sowie die »härtesten Kasteiungen«170, de-

159 Deussen (1904), S. 67.

160 Deussen (1904), S. 67f. Vgl. auch die anschließendeBegründung: »Denndie echtenAsketen suchen

die Einsamkeit auf und machen sich aus dem Europäer gar nichts. Sehr verschieden von ihnen

sind diejenigen Asketen, welche die Städte aufsuchen und ihre Bussübungen zur Schau stellen.«

(Deussen [1904], S. 68.)

161 Es seien »viele schwarze Schafe unter den heiligen Männern« (Meebold [1908], S. 15). Vgl. auch

Bongard (1911), S. 131: »Groß war die Zahl der Yogins (gewöhnlich irrtümlich Fakire genannt), die

sich als heilige Männer von der Menge ehrfurchtsvoll bewundern und mit Geldspenden versehen

lassen.« GemäßHaeckel (1883), S. 66 handelt es sich um »Betrüger, welche demDolce far niente auf

Kosten ihrer frommen und wohlthätigen Glaubensgenossen sich hingeben.«

162 Meebold (1908), S. 19.

163 Tellemann (1906), S. 57.

164 Tellemann (1906), S. 57.

165 Hengstenberg (1908), S. 121.

166 Deussen (1904), S. 67.

167 Vgl. z.B. Ewers (1911), S. 86: »Das alles ist viel äußerlicher als beispielsweise die Ekstasen der christ-

lichen Mystiker, und wenn wir heute deren große Wunder als recht natürliche, wenn auch außer-

gewöhnliche Geschehnisse erkennen, so kann es uns nicht schwer fallen, in den Mysterien der

indischen Fanatiker das Okkulte so zu fassen, daß es uns zu einem sehr Offenbaren wird.«

168 Vgl. z.B.Meebold (1908), S. 16: »Ich habemit gebildeten Indern darüber gesprochen undunter dem

Titel ›der Fakir sagt‹, ›der Fakir tut‹, ›der Fakir glaubt‹, so widersprechende Angaben bekommen,

dass ich an Stelle von ›der‹ Fakir – ›ein‹ Fakir setzen und es aufgeben musste, eine Regel hinein-

bringen zu wollen.«

169 Vgl. z.B. Bongard (1911), S. 134: »Das Bestreben der echten Yogins ist, durch Versenkung des Geistes

in tieffstes Denken Wunderkräfte aller Art und die Erlösung zu erringen.« Vgl. auch Ewers (1911),

S. 87: »Sie starren tagelang, monatelang, bis sie ›Erlöste‹ werden, Samnyasi; dann ziehen sie aus

als wandernde Büßer, als Selbstpeiniger, den Kranzmit kleinen Totenschädeln um den Hals. Viele

befolgen die uralten Bußübungen der Veden, andere haben sich eigene neue ausgedacht.«

170 Garbe (1889), S. 142. Vgl. auch Ewers (1911), S. 91: »Man mag sagen, was man will – – es liegt dem

ekelhaften Treiben […] doch eine philosophische Idee zugrunde. Und eine viel tiefere für mein

Gefühl, als bei dem großen Büßer Swami Saraswati […].«

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016 - am 14.02.2026, 10:57:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

nen sie sich unterwerfen.171 Im Hinblick auf mögliche ›übernatürliche Kräfte‹172 wird

der Fakir-Topos einhergehend mit demWunder-Topos173 aktualisiert. Die Faszinations-

kraft der Fakire artikuliert sich nicht zuletzt darin, dass mitunter ganze Reihen von

Erscheinungsformen verschiedener Fakir-Typen174 dargestellt werden, was häufig mit

einer entsprechenden parataktischen Syntax einhergeht.175 Derartige Typologisierun-

gen sind häufig mit einer Überbietungsrhetorik verknüpft, die sich in Formulierungen

wie »Das war aber nichts gegen den Nächsten, der […]«176 artikuliert.

Außerdem fungiert der Fakir als topisches Inventar und steht in dieser Funktion in

Serien neben anderen ›Inventarbestandteilen‹, sodass beispielsweise »[z]ahllose Fakire,

Bettler und allerlei Volks«177 zusammengefasst werden. Vor allem aber stehen die re-

ligiösen Praktiken der Fakire häufig auffällig aufgereiht neben anderen religiösen und

meistens negativ besetzten Praktiken wie Tieropfern und derWitwenverbrennung.178

 

Wenngleich er sich teilweise mit dem Fakir-Topos überlagert,179 so fungiert der Schlan-

171 Vgl. Garbe (1889), S. 142: »So weit meine Beobachtungen reichen, muß ich den indischen Asketen

das ehrenvolle Zeugniß ausstellen, daß sie es im Allgemeinen mit der Weltüberwindung Ernst

nehmen, und für den europäischen Forscher, auf den der Aufenthalt in Indien ernüchternd gewirkt

hat, ist es eine erfreuliche Empfindung, in ihnenMänner zu finden, denen das Heil der Seelemehr

gilt als alle Güter dieser Welt.« Vgl. auch Garbes anschließende Relativierungen, die insgesamt

eine hochgradige Ambivalenz ergeben, welche nicht wenigen Aktualisierungen des Fakir-Topos

innewohnt: »Bei den einzelnen Büßern hatte ich freilich den Eindruck, daß sie von dem höchsten

Heil noch durch eine starke Scheidewand getrennt waren, durch die Eitelkeit nämlich, welche ih-

re Seitenblicke auf die bewundernde Menge und namentlich auf den herannahenden Europäer

verriethen.« (Garbe [1889], S. 142f.)

172 Vgl. u.a. Bongard (1911), S. 134. Vgl. in deutlicher Abkehr davon: »Man erwarte nicht, daß man bei

diesen Menschen etwas Ü b e rnatürliches finde!« (Ewers [1911], S. 92.)

173 Vgl. z.B. Meebold (1908), S. 29. Vgl. zu dieser Verdichtung, wenngleich ex negativo: »Und was gar

die Yogin und ihre Wunder anbetrifft, so wird man neben manchem Betrug wohl viel Seltsames,

viel Entsetzliches und nochmehr Ekelerregendes finden – nie aber etwasÜbernatürliches.« (Ewers

[1911], S. 86.)

174 Vgl. zum Typen-Topos III.11.

175 Vgl. am ausführlichsten Ewers (1911), S. 88f.: »Ich sah Yogin, die […]. Ich sah andere, die […]. Ich

sah zwei in Ajodhja, die […]. […] Ich sah einen Kerl in Madura, der […]. Einen anderen Yogin sah

ich, der […].« Vgl. außerdem Deussen (1904), S. 152: »Jeder treibt seine Spezialität; der eine reckt

die Arme beständig in die Höhe, ein anderer hat sich ein Bein hochgebunden, ein dritter liegt auf

einemBette von hölzernenNägeln.« Vgl. auch: »Der Eine hat seit vielen Jahren seine Faust krampf-

haft geschlossen, so daß die Fingernägel tief in das Fleisch der Hohlhand eingewachsen sind; ein

Anderer hat den emporgestreckten Arm in senkrechter Stellung so lange erhalten, bis derselbe

alle Beweglichkeit und Empfindlichkeit verlor, so daß er nun gleich einem dürren Aste vertrock-

net und atrophisch über das Haupt emporragt; ein Dritter hat sich die verschiedensten Wunden

beigebracht und durch Einstreuen von Asche in langer Eiterung erhalten, so daß sein Gesicht und

Leib auf das Scheußlichste entstellt ist.« (Haeckel [1883], S. 66.) Vgl. ähnlich Hengstenberg (1908),

S. 132, Deussen (1904), S. 68 sowie Bongard (1911), S. 132.

176 Bongard (1911), S. 132.

177 Neumann (1894; 1994), S. 58. Vgl. z.B. auch Halla (1914), S. 38.

178 Vgl. z.B. Litzmann (1914), S. 33 und Wechsler (1906), S. 22.

179 In einigen Fällen verstärken beide Topoi einander wechselseitig, was sich auf der Einzeltextebene

in einer quasi-synonymenVerwendung, einer Spezifizierungder Fakireoder Reihungder Elemente

Fakir und Schlangenbeschwörer zeigt. Vgl. z.B. Wechsler (1906), S. 31, der sieht, wie »ein Fakir mit

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016 - am 14.02.2026, 10:57:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Indien-Topik 129

genbeschwörer doch als eigenständiger Topos innerhalb der Indien-Topik.180 Der Schlan-

genbeschwörer ist dadurch charakterisiert, dass er – häufig mit Musik verbunden181 –

Kunststücke vorführt und dafür ›Bakschisch‹ fordert, was ihn in eine Reihe mit ›Gauk-

lern‹ bringt.182 Die topische Verdichtung des Schlangenbeschwörers leitet sich aus der

Überlagerung der Elemente des ›Gauklertums‹ sowie der ›Schlange‹183 her, welche bei-

de besonders rekurrent und im Schlangenbeschwörer synthetisiert sind. Gegenüber dem

Fakir fehlen dem Schlangenbeschwörer die spirituelle Dimension sowie das ›Übernatürli-

che‹.184

Es wird in Bezug auf das ›Gauklertum‹ gehäuft von weder asketischen noch irgend-

wie spirituellmotivierten ›Zauberkünstlern‹ erzählt,wobei der ›Mango-Trick‹ im Super-

text mehrfach Erwähnung findet.185 Der Schlangenbeschwörer ist jedoch die mit Abstand

einer langen braungefleckten Schlange Künste übt.« Vgl. auch Fries (1912), S. 44 sowie Bongard

(1911), S. 134.

180 ›Schlangenbeschwörer‹ und ›Schlangenbändiger‹ werden synonym verwendet (vgl. z.B. Hengsten-

berg [1908], S. 139).

181 Vgl. z.B. Ewers (1911), S. 110: »Um ihre Kobras tanzen zu lassen, benutzendie Beschwörer eine kleine

Trommel, eine Querpfeife oder auch eine Trommelpfeife. Sie öffnen nur ein wenig den Schlangen-

korb und beginnen die Musik.«

182 Vgl.Hengstenberg (1908), S. 139: »Magier, Gaukler, Schlangenbändiger und andere Zauberkünstler

lauern auf die Rupien der Gäste, um ihnen ihre mitunter staunenswerten Kunststücke vorzuma-

chen.« Vgl. z.B. auchBöckmann (1893), S. 7: »Daßes auchhiermit den Schlangennoch immer etwas

auf sich hat, sahenwir bei unserer Rückkehr nach Kandy. EinHindu schleppte eine große Schlange,

die gewiß 10-15 Pfund wog, an einem Bindfaden, den er ihr um den Hals gebunden hatte, hinter

sich her […]. Merkwürdiger Weise forderte der Mann von uns keinen Backschisch; wahrscheinlich

war ihm im Augenblick die Belohnung wichtiger, die er für die Tödtung dieser Schlange vom Orts-

vorsteher zu bekommen hatte, und im Gefühl des zu erwartenden Reichthums mochte ihm ein

etwaiges Trinkgeld gering erscheinen.«

183 Die Schlange als Gefahrenquelle für Indienreisende ist topisch stabilisiert. Das Thematisieren ih-

rer Abwesenheit ist rekurrent, vgl. z.B.: »Schlangen in der Freiheit bin ich auf dieser Reise außer

in Ceylon nicht begegnet, da auf dem indischen Festlande jetzt Winter herrscht, in dem das krie-

chende Gewürm in den Erdlöchern seinen Schlaf hält, um erst in der heißen Zeit, dann aber als

wahre Landplage, wieder hervorzukommen.« (Bongard [1911], S. 134.)

184 Der ›Schlangenbeschwörer‹ als ›Gaukler‹ fällt mitunter in die Kategorie der ›unechten Fakire‹. Vgl.

z.B.: Bongard (1911), S. 134: »Neben den vereinzelten Yogins, die es ernst nehmen mit ihrer Philo-

sophie, gibt es eine Unmasse von Schwindlern, die weiter nichts sind als Gaukler niedrigster Sorte,

denen es nur darauf ankommt, von den Almosen ihrer Mitmenschen gut zu leben. Hierher gehö-

ren wohl auch einige Yogins, die in Allahabad inmitten eines Knäuels von Schlangen aller Art ihre

Künste zum besten gaben.«

185 Vgl. z.B.: »Am beliebtesten war zur Zeit in Indien der Mango-Trick. Der Zauberkünstler hockt sich

in den Sand, pflanzt einenMangokern ein und begießt ihnmitWasser. Sofort entsteht eine Pflan-

zemit frisch grünenden Blättern. Diese wird wiederum begossen undwird imNu zu einem hohen

Stammmit prächtigen Früchten.« (Hengstenberg [1908], S. 139.) Wenngleich die Zaubertricks of-

fensichtlich zu Diskussionen und intertextuellen Bezugnahmen anregen, so wissen letztlich doch

die Gaukler um das »Rätsel« und diese werden nicht als ›übernatürliche‹ Kräfte gedeutet: »Der

Gaukler schüttelte die Erde von den Wurzeln, machte seine Verbeugung und ging zufrieden sei-

nes Weges. Ich habe keine Erklärung für diese wunderbare Sache, die an Zauberei grenzt; auch

alle mir bekannten Deutungen trafen hier nicht zu. […] Hesse-Wartegg glaubt, die Indier holten

aus Taschen im Tuch die neuen Pflanzen undmanipulierten sie unbemerkt eine nach der anderen

in die Erde. Wie gesagt, Taschen hatte das Tuch nicht; ich sah es von beiden Seiten, auch wenn die

immer größeren Pflanzen aus den Falten des Brusttuches geholt werden sollten, so halte ich es für

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016 - am 14.02.2026, 10:57:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

am häufigsten auftretende Figur. Dass der ›Schlange‹ als Element der Indien-Topik ei-

ne große Bedeutung zukommt, äußert sich beispielsweise in der Präsenz sogenannter

›Schlangengeschichten‹.186 Die besondere Rolle des ›Schlangenbeschwörers‹ zeigt sich

auch darin, dass er im Supertext selbst als »unvermeidlich[]«187 aufgefasst wird.

Dass sowohl der Fakir als auch derSchlangenbeschwörer als rekurrente, sich in einigen

Aspekten überlagernde, jedoch letztlich zu trennende Topoi innerhalb der Indien-Topik

fungieren, wird nicht zuletzt bei Ewers deutlich, der beiden jeweils ein ganzes Kapitel

widmet.188 Wenngleich der ›Mango‹-Trick eigentlich nichts mit Schlangen zu tun hat,

wird er von Ewers dennoch unter das ›Schlangen‹-Kapitel subsumiert.189 Dies verdeut-

licht die ordnende Funktion von Topoi: Der Schlangenbeschwörer fungiert als topisch sta-

bilisierter ›Gaukler‹. Diese Stabilität ist gebunden an die Bedeutung der ›Schlange‹ für

die Religionen Indiens,190 sodass Indien zum »Stammland aller Schlangenbeschwörer

und Schlangengaukler«191 werden kann, denn »die Hauptsache bei allen Gaukelkünsten

bleiben stets die Schlangentänze und Schlangenkämpfe.«192

II.8. alles ist Religion

Religion(en) und religiöse Praktiken spielen in der Indien-Topik eine bemerkenswerte

Rolle, wie bereits anhand der Ausführungen zum Fakir-Topos deutlich wurde. Der alles

ist Religion-Topos tritt in Kollokation mit zahlreichen weiteren Topoi auf und überformt

oder grundiert diese in der behaupteten Omnipräsenz. In erster Linie bezieht sich der

alles ist Religion-Topos auf den Hinduismus, wenngleich er in einigen Fällen auch auf

die Religionen im Allgemeinen oder den Hinduismus in Verbindung mit dem Islam

ausgeschlossen, daß schließlich die Wurzeln samt dem Kern so naturwahr in die Erde praktiziert

werden können; die ganze Sache bleibt ein Rätsel, in dessen Besitz bis heute nur die Gaukler In-

diens sind.« (Zimmer [1911], S. 221f.) Vgl. auch in aller Reduktion die Erwähnung in Abegg (1902),

S. 22: »Um 2 Uhr Tiffin, breakfast im Speisewagen des Zuges; nach Besichtigung eines Zauberers

(mit Mangobaum) Wagenfahrt in den großartigen botanischen Garten von Peradeniya […].«

186 Vgl. Meebold (1908), S. 139: »Der Abend war auch bei uns den Schlangengeschichten gewidmet.

Sie vertreten in Indien fast unsere Geistererzählungen.«

187 Vgl. Fries (1912), S. 44: »Dann erschien der unvermeidliche Schlangenbändiger auf dem Plan in

phantastischem Aufputz.«

188 Er nennt diese »Von Fakiren, Yogin, Samnyasi, Gosain und andern Heiligen« zum einen sowie

»Schlangenanbeter und Schlangenbeschwörer« zum anderen. Vgl. Ewers (1911), S. 82-93 sowie

S. 106-113.

189 Vgl. Ewers (1911), S. 108: »EineHauptnummer ist stets der hübsche Trickmit demMangobaum. Der

Gaukler scharrt mit den Händen ein wenig Erde zusammen, steckt einen Mangokern hinein und

begießt das Ganze tüchtig mit Wasser. Dann wird ein Tuch darüber gedeckt […].«

190 Ewers bezieht darüber hinaus auch die christliche Tradition mit ein: »In der christlichen Kunst ist

danndie Schlange ein sehr beliebtesObjekt geworden; […]. ImBuddhismus gilt die Kobra als heilig

und wird immer wieder mit Buddha abgebildet; […]. Sehr stark ist die brahmanische Religion mit

dem Schlangenkult durchsetzt […].« (Ewers [1911], S. 106f.)

191 Ewers (1911), S. 107.

192 Ewers (1911), S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016 - am 14.02.2026, 10:57:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

