OLIVER MULLER

Maschinelle Alteritat

Philosophische Perspektiven auf Begegnungen
mit kiinstlicher Intelligenz

1. Einleitung: Sozialitdt und Alteritat
in der Mensch-Maschine-Begegnung

Die Entwicklungen auf dem Gebiet der Kiinstlichen Intelligenz durch-
dringen viele unserer Lebensbereiche, von den inzwischen allgegen-
wirtigen Produktempfehlungen neunmalkluger Algorithmen tiber die
Implementierung von Gesichtserkennungsmethoden in der Offentlich-
keit und den Auswiichsen eines digitalen Uberwachungskapitalismus
bis hin zu robotischer Unterstiitzung in Industrie und Militar. Und
es steht aufler Frage, dass wir nicht nur unseren rechtlichen Rahmen
nachjustieren miussen — etwa im Bereich des Datenschutzes oder des
Volkerrechts, was »autonome« Waffensysteme betrifft —, sondern dass
wir auch ethischer Selbstverstindigungsdiskurse bediirfen, etwa in Be-
zug auf den >bias¢, also die gesellschaftlichen Vorurteile, die in den
>selbstlernenden< maschinellen Verfahren reproduziert werden, oder
ganz allgemein in Bezug auf Fragen des guten Lebens, der (globalen)
Gerechtigkeit und der Werte des Zusammenlebens in der digitalisier-
ten Welt.!

1 Siehe exemplarisch fiir diese Debatten: Silja Voneky, Philipp Kellmeyer, Wol-
fram Burgard, Oliver Miiller (eds.): The Cambridge Handbook of Respon-
sible Artificial Intelligence: Interdisciplinary Perspectives. Cambridge 2022
(i. Ersch.); Shoshana Zuboff: The Age of Surveillance Capitalism: The Fight
for a Human Future at the New Frontier of Power. New York: Public Af-
fairs 2019; Kate Crawford: Atlas of Al Power, Politics, and the Planetary
Costs of Artificial Intelligence. New Haven 2021; Patrick Lin, Keith Abney,
and Ryan Jenkins (eds.): Robot Ethics 2.0: From Autonomous Cars to Ar-
tificial Intelligence. New York: Oxford University Press 2017; Marco Ner-
skov (ed.): Social Robots, London: Routledge 2017; Luciano Floridi et al.:
» Al4People—An Ethical Framework for a Good Al Society: Opportuni-
ties, Risks, Principles, and Recommendations«. Minds and Machines, 28(4)
(2018): 689—707; David J. Gunkel and Joanna J. Bryson (eds.): »Machine
Morality: The Machine as Moral Agent and Patient«. Special issue of Phi-
losophy & Technology, 27(1) (2014): 1-142; Michael Anderson and Susan
Leigh Anderson (Hg.): Machine Ethics. Cambridge: Cambridge University

23

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

Die philosophische Reflexion kunstlicher Intelligenzen hat sich frith
auf die Frage kapriziert, ob und inwiefern kiinstlich-intelligente Syste-
me den Status von rationalen und/oder moralischen Akteur:innen ha-
ben konnen.* So naheliegend eine solche Frageperspektive und die ent-
sprechende Klassifizierungspraxis in Bezug auf den Akteur:innenstatus
auch sein mogen, derartige Vorhaben haben auch ihre Tiicken. Denn sie
tragen dazu bei, dass wir den kiinstlich-intelligenten Systemen Entschei-
dungs-, Handlungs- und Verhaltenskompetenzen zuschreiben, die sich an
den Fahigkeiten von Menschen orientieren. Mit den Begriffsbildungen
um den Akteur:innenstatus behandeln wir die komplexen Algorithmen
nicht mehr als niitzliche Werkzeuge, sondern statten sie mit menschen-
oder personenihnlichen Eigenschaften und Kompetenzen aus. Dazu ge-
hort auch der Begriff der Autonomie, der die kiinstlichen Intelligenzen
mit einer erhabenen Aura versieht und den Blick dafiir verstellt, dass wir
hier letztlich Anthropomorphisierungen aufsitzen. Denn wie beeindru-
ckend eigenstindig die Maschinen auch operieren konnen, mit der Auto-
nomie, die wir Menschen zuschreiben, hat das wenig zu tun. Auch wenn
wir den Akteur:innenbegriff in grofStmoglicher analytischer Abstraktion
behandeln, bleibt am Ende die Suggestion, die kiinstlichen Intelligenzen
sind eigentlich so wie wir — nur eben etwas anders. Dieser Suggestion
verfallen wir auch daher gerne, weil dem Begriff >kiinstliche Intelligenz<
der Assoziationsraum des >Geistes in der Maschine« und dhnlicher (post-)
cartesianischer Reflexionstraditionen anhaftet. Das heif$t: im Zentrum
steht die schaudernde Faszination der Frage, ob die Maschinen einen
uns Menschen vergleichbaren Geist haben (konnen). Dass auf diese Wei-
se allein schon verdeckt wird, dass hinter den scheinbar korperlos geist-
dhnlichen kiinstlichen Intelligenzen ein auf Ausbeutung (von Rohstof-
fen und Personen) ausgerichtetes Industriesystem steht, ist dabei eines
der gewichtigen ethischen Probleme in diesem Feld (wie Kate Crawford
in ihrem Atlas of Al eindrucksvoll gezeigt hat).? Dies sind (in aller Kiir-
ze) einige der Griinde, warum wir dazu neigen, kiinstliche Intelligenzen
anders als andere Technologien zu behandeln — weil wir ihnen gewisse
agentielle Fahigkeiten zuschreiben.

Bei aller Skepsis, die wir gegeniiber dieser Zuschreibung geistiger und
agentieller Fihigkeiten an die intelligenten Maschinen haben mogen,

Press 2007; Sarah Spiekermann: Digitale Ethik. Ein Wertesystem fiir das 21.
Jabrhundert. Miinchen 2019.

2 Siehe Luciano Floridi and J.W. Saunders: »On the Morality of Artificial
Agents«. Minds and Machine, 14 (2004): 349-379; Catrin Misselhorn:
Grundfragen der Maschinenethik. Stuttgart 2018, S. 70—-90; Johanna Wag-
ner: Kiinstliche Intelligenzen als moralisch verantwortliche Akteure. Pader-
born 2020.

3 Kate Crawford: Atlas of Al. Power, Politics, and the Planetary Costs of Ar-
tificial Intelligence. New Haven 2021.

24

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

bleibt die Lage aber verzwickt, wenn wir uns nicht nur die Technik fiir
sich genommen anschauen, sondern die Interaktionen zwischen Men-
schen und Maschinen in den Blick nehmen. Denn wir gehen mit den
Maschinen unweigerlich Beziehungen ein, die wir als >sozial< bezeichnen
konnen. Wir Menschen bilden als zoa politika nicht nur mit anderen
Menschen und anderen Tieren, sondern immer auch mit Maschinen Ge-
meinschaften, weil es gewissermaflen zu unserer Natur gehort, zu intera-
gieren, zu kommunizieren und soziale Strukturen aufzubauen und uns so,
mit Hannah Arendt gesprochen, in ein »Gewebe« von sozialen Beziigen
zu begeben.* Und ein solches >Sozialgewebe< konnen wir auch mit Ma-
schinen weben, nicht nur, aber auch (und vermutlich in besonderer Wei-
se), wenn diese in irgendeiner Form als »intelligent« eingestuft werden.

Sollten wir die Maschinen partout nicht als »intelligent< in einem ge-
haltvollen Sinne ansehen wollen, bleibt es aber doch dabei, dass sie mit-
unter so programmiert werden konnen, dass sie uns in einer mehr oder
weniger >menschenanalogen« Verhaltensweise begegnen, auf die wir als
soziale Wesen reagieren und in komplexer Weise antworten konnen
(*Antwort< als philosophischer Begriff wird unten nidher erlautert). Ge-
gen diese Beobachtung konnte man einwenden, dass wir es hier niemals
mit >echten< sozialen Beziehungen zu tun haben und bei derartigen Be-
schreibungen des Mensch-Maschine-Verhiltnisses eher Ubertragungen
oder sogar (gezielte) Tduschungen vorliegen, die aus solchen >menschen-
analogen« Verhaltensweisen von Maschinen noch langst keine sechte« so-
ziale Situation machen.

In diesem Text will ich jedoch von der Hypothese ausgehen, dass eini-
ges dafiirspricht, dass wir Menschen unsere sozialen Beziehungen auch
auf Unbelebtes ausdehnen konnen und daher die Grenzen von Mensch-
Mensch-, Mensch-Tier-, Mensch-Ding- und Mensch-Maschine-Begeg-
nungen graduell zu verstehen sind und all diese Sphiren zusammenge-
nommen >die< Sozialitit des menschlichen Lebens ausmachen. Um dies
zu verdeutlichen, will ich ein Argument von Mark Coeckelbergh auf-
greifen. In einem seiner Texte diskutiert der Technikphilosoph die In-
teraktionen zwischen Menschen und Robotern im Blick auf den Begriff
des Vertrauens und vertritt die These, dass es keineswegs absurd ist,
in diesem Kontext den Begriff der sozialen Beziehung zu verwenden.s
Coeckelbergh bezeichnet das Vertrauen in diesem Kontext als »default
mode<, also als eine Art »Voreinstellung« oder >Standardeinstellungs, in
der wir den Robotern begegnen und dabei immer schon eine soziale

4  Hannah Arendt: Vita activa oder vom tdtigen Leben. Piper: Miinchen 2002,
S. 222ff.

5 Mark Coeckelbergh: »Can we trust robots?«, Ethics Inf Technol 14
(2012):53-60.

6 Ebd.,S. se6.

25

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

Beziehung zu ihnen voraussetzen, wenn wir mit ihnen interagieren. Da-
her konnen wir mit gewissen Recht sagen, dass wir Menschen als zoa
politika so disponiert sind, dass wir selbst mit Maschinen eine wie auch
immer geartete soziale Beziehung eingehen — auch wenn wir es vielleicht
nicht einmal wissen oder wahrhaben wollen. Diese Art von sozialer Be-
ziehung mag sich von derjenigen mit anderen Menschen unterscheiden,
kann aber aufgrund des oben genannten Sozialgewebes nichtsdestotrotz
als eine soziale Beziehung verstanden werden.

Doch auch wenn dem so sein sollte, kommen wir nicht umhin, hier
philosophisch genauer hinzuschauen, um Beschreibungsformen und Ver-
stehenshorizonte zu entwickeln, die das Eigentumliche dieser Art so-
zialer Beziehungen erfassen konnen. Ich will in diesem Text dazu bei-
tragen, indem ich die spezielle Form von »>Alteritdt« untersuche, die die
Mensch-Maschine-Interaktionen charakterisieren kann. Dass der Begriff
>des Anderen< in der Einschdtzung von kunstlich-intelligenten Syste-
men hilfreich sein kann, wurde schon verschiedentlich bemerkt. David
J. Gunkel spricht in seinem Buch The Machine Question etwa von >ma-
chinic others< und beschreibt im Ruckgriff auf Emmanuel Lévinas ver-
schiedene Formen einer >machinic otherness«.® Und bereits in fritheren
philosophischen Ansitzen wurde die Bedeutung der Alteritat in der Tech-
nikreflexion hervorgehoben. Um nur ein Beispiel zu nennen: In seiner
postphdnomenologisch ausgerichteten relationalen Ontologie identifi-
ziert der Philosoph Don Thde neben sembodiment relations<, >herme-
neutic relations< und >background relations< auch »alterity relations<.®
Mit dem (ebenfalls von Lévinas inspirierten) Alteritatsbegriff lotet er
aus, ob und inwiefern wir von »technology-as-other< oder auch von einer
squasi-otherness< in der Begegnung mit Maschinen sprechen konnen.™

Thdes tentativ-vorsichtiger Begriff der >quasi-otherness< zeigt jedoch
an, dass wir es hier moglicherweise mit einem tieferen philosophischen
Problem zu tun haben. Denn ist es wirklich sinnvoll, von einer Quasi-An-
dersheit zu sprechen? Was soll das >quasi< genau zum Ausdruck bringen?
Ist damit eine Situation bezeichnet, in der wir mit einem Roboter oder

7  Die Rede von >dem Anderen« hat sich in der Phinomenologie etabliert, auch
wenn die im Singular stehende maskuline Form nicht unproblematisch ist.
Im Folgenden werde ich daher diesen Begriff immer wieder in Anfithrungs-
zeichen setzen oder alternativ durch einen Plural oder die weibliche Form
ersetzen. Auch den Begriff »das Andere, der in dieser Auseinandersetzung
mit der maschinellen Alteritit naturgemif eine zentrale Rolle zukommt,
wird immer wieder Verwendung finden.

8  Siehe David J. Gunkel: The machine question. Critical perspectives on Al,
robotics, and ethics. Massachusetts 2017, S. 197ff.

9 Don Ihde: Technology and the Lifeworld. From Garden to Earth. Indiana
1990.

1o Ebd., S. 97ff.

26

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

einer anderen interaktiven Maschine nur so tun »als ob<? Sprechen wir
also von einer Situation, in der wir nur so tun, als ob die Maschine nicht
nur ein Werkzeug, sondern ein >Anderes< wire (in der wir in der Maschi-
ne ein tiber den einfachen Technologiegebrauch hinausgehendes >Gegen-
tiber« sehen), das sie aber eigentlich« gar nicht ist? Oder soll mit dem
>quasi< ein Moment der Tauschung erfasst werden und die Maschine
wirde etwas zu sein vorgeben, was sie gar nicht ist? In entgegengesetz-
ter Richtung konnten wir aber auch fragen: wenn es so sein sollte, dass
wir die Maschine bereits in ihrer >Quasi-Andersheit< verstehen und uns
entsprechend verhalten — konnten wir dann das »quasi« nicht einfach pro-
blemlos streichen, weil es sich ohnehin bereits um eine echte Form von
Andersheit handelt?

Wenn uns das Streichen des >quasi« in der Quasi-Andersheit allerdings
spontan Unbehagen bereiten sollte — vielleicht weil es lebensweltlich und
im alltdglichen Verstindnis offenkundig zu sein scheint, dass wir Men-
schen und Maschinen clare et distincte zu unterscheiden wissen —, konn-
ten wir in einer ontologisch prazisen Klassifizierung iibersehen, dass wir
Menschen offenbar dazu neigen, mit Maschinen und anderen Dingen in
einer Weise zu interagieren, die es durchaus erlaubt, den Begriff der Al-
teritdt zu verwenden. Meines Erachtens ist dies aber nur unter der Vo-
raussetzung moglich, dass wir den Blick nicht mehr auf den agentiellen
Status der Maschine richten, sondern uns das menschliche Verhalten
gegenliber den Maschinen ansehen. Die Andersheit von Maschinen ist,
wie mir scheint, grundlegend falsch verstanden, wenn wir fragen: kon-
nen Maschinen »als solche<in vergleichbarer Weise wie andere Menschen
»anders« sein? Sinnvoller (und philosophisch fruchtbarer) scheint mir fol-
gende Frage zu sein: was macht das spezifische Anderssein von Maschi-
nen mit uns »alterititsbediirfendenc (sit venia verbo) oder sogar »alteri-
tatsbediirftigen< Menschen?

Wir haben es in unseren Interaktionen selbstverstindlich mit ver-
schiedenen Arten von Maschinen zu tun. Fragen der Alteritdt scheinen
vor allem bei humanoiden Robotern oder bei sehr komplexen maschi-
nellen Systemen zu finden zu sein, die mit kiinstlich-intelligenten Algo-
rithmen ausgestattet sind und die sich in einer Weise >von selbst< ver-
halten, dass wir aufgrund ihrer sMenschenihnlichkeit< in eine soziale
Situation geraten. Weniger komplexe Maschinen scheinen Alteritatsfra-
gen eher nicht aufzuwerfen (auch wenn wir in bestimmten Kontexten
von einem sozialen Gewebe sprechen konnen, das wir mit ihnen ein-
gehen). Auf eine mogliche Differenzierung von maschinellen Alteritits-
formen will ich in diesem Text nicht eingehen. Mir geht es in diesem
Beitrag vielmehr darum, verschiedene Momente einer alterititstheoreti-
schen Perspektive auf die Mensch-Maschine-Interaktion zu erortern. An
Paul Ricceurs Uberlegungen in Das Selbst als ein Anderer anschliefSend,
konnen wir sagen, dass Maschinen zur »Wer-Frage« von Personen (im

27

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

Sinne der ipse-Identitit) beitragen konnen und damit zum Thema einer
Hermeneutik des Selbst, wie sie Ricceur vorschwebte,™ gemacht werden
konnen. Ricceur selbst hat die Alteritit der Maschinen allerdings ver-
nachlissigt. Das Feld der Vieldeutigkeit, das Ricceur mit der Dialektik
zwischen Selbstheit und Andersheit erschlossen hat, kann aber durchaus
um die verzwickten Erfahrungen mit maschineller Andersheit erweitert
werden, wie in diesem Beitrag gezeigt werden soll.

Nach diesen Voriiberlegungen will ich im Folgenden dem Phianomen
maschineller Alteritat nachgehen. Dabei werde ich zunichst kurz auf
»alte anthropologische Selbstverstindigungsdiskurse verweisen, die wir
im Blick auf die Maschinen schon seit der Antike zu verzeichnen haben
(2.). Dann werde ich Gehlens Formulierung der Maschine als das >An-
dere-als-Menschliche« als ein Moment der Mensch-Maschine-Begegnung
herausstellen, in dem das Anderssein der Maschine in der philosophi-
schen Anthropologie zum Thema wurde (3.), um dann auf einige auf-
schlussreiche Alterititsmomente in der frithen KI-Entwicklung einzuge-
hen (4.). In einem nichsten Schritt will ich mich mit dem von Wilhelm
Schapp entwickelten phanomenologischen Ansatz auseinandersetzen,
der davon ausgeht, dass wir uns selbst begegnen konnen, weil wir immer
schon in Geschichten mit anderen und anderem verstrickt sind, und dies
im Blick auf die Maschinengeschichten, die wir uns erzihlen, diskutie-
ren (5.). Daran anschlieffend werde ich schliefSlich mit der Responsivitit
(6.) und dem >Anspruch des Anderenc (7.) zwei zentrale Theoriemomente
der Phianomenologie der Alteritit (insbesondere bei Bernhard Walden-
fels und Lévinas) in Bezug auf die >Maschinenfrage« fruchtbar zu machen
suchen. Am Ende steht eine zusammenfassende Schlussbemerkung (8.).

2. Begegnungen mit (auffilligerweise
haufig weiblichen) Maschinen

Maschinen wurden in der europiischen Kulturgeschichte als schil-
lernde Gegeniiber imaginiert, bei denen gerade die Kippmomente zwi-
schen Ahnlichkeit und Andersheit ihren Reiz ausmachen.* Bereits in der
griechischen Antike wurde die Maschine als etwas begriffen, was sich

11 Siehe Paul Ricceur: Das Selbst als ein Anderer. Miinchen 1996, S. 21ff,
S. 26ff.

12 Siehe allgemein zu den Selbstverstindigungsdiskursen in der abendlindi-
schen Kulturgeschichte Oliver Miiller und Kevin Liggieri: » Mensch-Ma-
schine-Interaktion seit der Antike: Imaginationsrdaume, Narrationen
und Selbstverstindnisdiskurse«. In: Kevin Liggieri, Oliver Miiller (Hg.):
Mensch-Maschine-Interaktion. Geschichte-Kultur-Ethik (Metzler-Hand-
buch). Stuttgart 2019, S. 3-14.

28

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

einerseits deutlich von der menschlichen Existenz unterscheidet, anderer-
seits aber viele Ziige menschlichen Verhaltens imitieren kann. Die Ma-
schine wurde daher sowohl als etwas imaginiert, das fiir hochste tech-
nische Perfektion steht — weil sie sich am Menschen als dem >MafS der
Maschine« orientiert —, das aber gerade deshalb auch potentielle Tau-
schung sein kann: Was ein Mensch zu sein scheint, ist eigentlich (nur)
eine Maschine. So erzahlt der erste Erzdhler Homer bereits von robo-
terahnlichen androiden, genauer gynoiden Statuen, die der antike Tech-
niker Hephaistos hergestellt hat. Diese konnen sich nicht nur ganz von
selbst bewegen, was im Griechischen »automatoi« heifit, sondern sind
zudem in der Lage, zu sprechen und Arbeiten zu verrichten.*> Polybios
wiederum berichtet von der kiinstlichen Frau Agepa, die so tauschend
echt aussah, dass die sich ihr nahernden Manner erst zu spit erkannten,
dass es sich nicht um eine Frau aus Fleisch und Blut, sondern um ein
uibles Folterwerkzeug handelte.™ Es ist bemerkenswert, dass >das Ande-
re«, das an der Maschine fasziniert oder irritiert, seit Beginn des Nach-
denkens uber die Maschine oftmals mit Stereotypen von Weiblichkeit
verschrankt zu sein scheint. Das Fremde der Maschine wird durch Femi-
nisierung vertraut gemacht — und bleibt moglicherweise gerade deshalb
fremd. Es scheint fast so, als sei das Andere-als-Mannliche gleicherma-
Ben von der Maschine und >der Frau« verkorpert — so dass sich eine auf-
fallende Uberlagerung von Maschinenfiktionen und Geschlechterrollen-
vorstellungen bereits in den allerersten literarischen Dokumenten findet.

Die Faszination an Android:innen hat seither nicht abgenommen, wie
nicht nur die Science Fiction beweist, denn Automatenvisionen und Ma-
schinenimaginationen durchziehen die Kulturgeschichte in verschiede-
nen Formen."s Eine der bertihmtesten Maschinenfrauen ist Olimpia aus
E.T.A. Hoffmanns Erzihlung Der Sandmann. Hoffmann setzt ebenfalls
bei der Erfahrung von der Ahnlichkeit und Andersheit in der (mannli-
chen) Interaktion mit Olimpia an und spielt literarisch mit der Vertraut-
heit und Fremdheit, die in der Mensch-Roboter-Begegnung heute hiufig
als das uncanny valley bezeichnet wird. Auch Olimpia ist Menschen ir-
gendwie dhnlich, irgendwie auf eine unheimliche Weise aber auch nicht.
Hoffmann beschreibt seine maschinelle Protagonistin in einer Szene wie
folgt: »Olimpia erschien sehr reich und geschmackvoll gekleidet. Man
mufSte ihr schongeformtes Gesicht, ihren Wuchs bewundern. Der etwas

13 Homer: Odyssee. In der Ubertragung von Johann Heinrich Vof. Frankfurt
am Main 1990, Gesang 18, V. 373-377.

14 Siehe Klaus Volker (Hg.): Kiinstliche Menschen. Dichtungen und Doku-
mente iiber Golems, Homunculi, Androiden und liebende Statuen. Miin-
chen 1976, S. 63.

15 Siehe Kite Meyer-Drawe: » Androiden«. In: Carlos K6lbl und Anna Sieben
(Hg.): Stichworter zur Kulturpsychologie. Jiirgen Straub zum 60. Geburts-
tag. Gieflen 2018, S. 15—20.

29

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

seltsam eingebogene Riicken, die wespenartige Durre des Leibes schien
von zu starkem Einschniiren bewirkt zu sein. In Schritt und Stellung hat-
te sie etwas Abgemessenes und Steifes, das manchem unangenehm auf-
fiel; man schrieb es dem Zwange zu, den ihr die Gesellschaft auferlegte.
Das Konzert begann. Olimpia spielte den Fliigel mit grofSer Fertigkeit
und trug ebenso eine Bravour-Arie mit heller beinahe schneidender Glas-
glockenstimme vor.«*¢ Hoffman flicht in seine Beschreibung der Olimpia
die Irritationen ein, die diese in den Augen der Betrachter:innen auslost,
ohne dass von jenen erkannt wurde, dass es sich bei ihr nicht um ein le-
bendiges Wesen, sondern um eine Automatenfrau handelt. Auf der einen
Seite entspricht ihr Auftritt der gesellschaftlichen Konvention und dem
Frauenbild der Zeit, auf der anderen Seite hinterlisst sie aber den Ein-
druck des Fremdartigen, Unvertrauten, des unbestimmt von der Norm
abweichenden. Hoffmann wahlt dafiir ein Vokabular, das das Mechani-
sche insinuiert (»seltsam eingebogen«, »etwas Abgemessenes und Stei-
fes«, »beinahe schneidende Glasglockenstimme«), auch wenn sie von
der Festgesellschaft nicht als etwas Mechanisches, sondern nur als etwas
leicht Irritierendes, nicht recht Einzuordnendes bemerkt wurde, das, wie
er schreibt, »manchem unangenehm auffiel«.

Bekanntlich wird das Geheimnis der Olimpia am Ende doch noch ge-
luftet: Ein junger Mann namens Nathanael verliebt sich in die bezau-
bernde Maschinenfrau, obwohl sie in den intimen Zwiegesprichen ledig-
lich »ach!« sagen kann,"” was dem romantischen Schwiarmer aber nicht
weiter auffallt. Doch schliefSlich muss Nathanael mit Schrecken feststel-
len: »Olimpias toderbleichtes Wachsgesicht hatte keine Augen, statt ihrer
schwarzen Hohlen; sie war eine leblose Puppe.«*® Die Romantik hat das
>Andere der Vernunft« in vielfacher Weise zum Thema gemacht, sei es in
Bezug auf das Triebhafte, Unterbewusste, Weibliche oder Wahnsinnige.™
Hoffmann verbindet die Themen des Wahnsinns und der als bedroh-
lich erfahrenen Weiblichkeit mit dem Maschinendiskurs der Neuzeit und
wendet damit gewissermafSen die cartesianische Automatenbegeisterung
in ihr Gegenteil. Die sich als blofSe Apparatur entpuppende geliebte Frau
wird zur Horrorvorstellung. Die Maschine steht nicht mehr fir wissen-
schaftlich-technischen Triumph und Ingenieurskompetenz, sondern fur
eine elementare ontologische Verunsicherung.

Fur das Verstindnis des Maschinendiskurses ist die Figur der Olimpia
interessant, weil die Konstruktion von Automaten mit den mechanisti-

16 E.T.A. Hoffmann: Der Sandmann. Stuttgart 1991, S. 29.

17 Ebd.,S. 31.

18 Ebd.,S. 36.

19 Siehe zur Gedankenfigur des >Anderen der Vernunft« Hartmut Bohme und
Gernot Bohme: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Rationali-
tatsstrukturen am Beispiel Kants. Frankfurt am Main 1983.

30

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

schen Erklarungsmodellen der Natur zusammenhangen. Die Automa-
ten zeigen, dass wir die Natur nachbauen konnen, gerade weil wir ihren
Geheimnissen mechanistisch auf die Schliche gekommen sind. Bekannt-
lich ist es Julien Offray de LaMettrie, der mit seinem Buch L’homme ma-
chine den mechanistischen Diskurs der Neuzeit auf die Spitze treibt.>
Wihrend seine Mensch-Maschine-Gleichsetzung einen provokanten,
aber letztlich >klassisch« aufkldrerischen Erklarungsrahmen bietet, in
dem wir Menschen uns unserer mechanistisch vollstandig erklarbaren
>Natur« selbst versichern sollen, fiihrt Hoffmann mit Olimpia das Hor-
ride vor, das die mechanistische Reduktion des Lebendigen auf seine Au-
tomatenhaftigkeit auslosen kann. Das maschinell Andere wird zum un-
heimlichen Doppelginger unserer selbst.

3. Die Maschinen als das >Andere-als-Menschliche«

Das Horride ist aber nur ein Extremfall maschineller Alteritatserfahrung.
Oftmals wird die Maschine als etwas wahrgenommen, was uns an die
smechanischen« Vorgdnge in unserem Organismus erinnert, ohne dass
wir unsere menschliche Existenz darauf notwendigerweise reduzieren
miissten. Diesbeziiglich sind bei Arnold Gehlen einige Uberlegungen zu
finden, die das Mensch-Maschine-Verhaltnis mit dem Begriff des »Ande-
ren« zu erfassen suchen, wiewohl sich sein Begriff des Anderen von den
phianomenologischen Alterititskonzepten unterscheidet (auf die unten
nédher eingegangen wird). Nichtsdestotrotz kann das von ihm beschrie-
bene Alteritdtsphanomen als eine der phanomenologischen Beschreibun-
gen vorgelagerte Erfahrung verstanden werden, da in Gehlens Ansatz
»das Andere« gewissermafSen >dem Anderen«< vorausgeht.

Gehlen setzt dabei an, dass wir Menschen uns vor allem in dem er-
kennen konnen, was anders als wir selbst ist und uns gerade deshalb zur
Selbstbefragung herausfordert: »Bedrangt von der Ratselhaftigkeit sei-
nes Daseins und seines eigenen Wesens ist der Mensch schlechthin da-
rauf angewiesen, seine Selbstdeutung tiber ein Nicht-Ich heranzuholen,
iiber ein Anderes-als-Menschliches. Sein SelbstbewufStsein ist indirekt,
seine Bemuhung um eine Eigenformel verlauft immer so, daf er sich mit
einem Nichtmenschlichen gleichsetzt und in dieser Gleichsetzung wie-
der unterscheidet. «** Dieses >Anderes-als-Menschliche<, das sich traditi-
onell in den verschiedenen >anthropologischen Differenzen« zeigen kann,
umfasst nicht nur Pflanzen und Tiere (wie sie bekanntlich in den Anthro-
pologien von Max Scheler und Helmuth Plessner ausgearbeitet wurden),

20 Julien Offray de LaMettrie: Der Mensch eine Maschine. Stuttgart 2001.
21 Arnold Gehlen: Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische
Probleme der industriellen Gesellschaft. Hamburg 1957, S. 16.

31

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

sondern eben auch die Maschinen. Die Auseinandersetzung mit der Ma-
schine kann damit Antwort(en) auf die anthropologische Grundfrage
»Was ist der Mensch?« bieten.**

Der Maschine haftet damit eine Ambivalenz an: Sie ist bei Gehlen nicht
nur jenes Andere-als-Menschliche, sondern wir erkennen uns in den Ma-
schinen auch selbst wieder. Die Maschinen bleiben >Kippapparaturens,
wenn man so will. Als das Andere-als-Menschliche zeigen sie uns gerade
auch zutiefst Menschliches — und zwar Menschliches, das wir oft zu tiber-
sehen neigen, namlich z.B. die unbewussten physischen Prozesse. So notiert
Gehlen - in einer Zeit, in der die Kybernetik als eine neue Leitwissenschaft
in Anschlag gebracht wird —: »Nun ist aber der Mensch in der Tat in ganz
zentralen Bereichen seiner Natur Automatismus, er ist Herzschlag und At-
mung, er lebt geradezu in und von sinnvoll funktionierenden, rhythmi-
schen Automatismen, wie sie in der Bewegung des Gehens, vor allem aber
in den eigentlichen Hantierungen und Arbeitsgiangen der Hand vorliegen,
in dem >Handlungskreis¢, der tiber Sache, Hand und Auge zur Sache zu-
rucklaufend sich erschliefSt und dauernd wiederholt.«*3 Gehlen betrachtet
die Maschine also als etwas gleichzeitig Menschliches und Nicht-Menschli-
ches. Gerade dieses Changieren zwischen Identitiat und Differenz macht die
Maschine zu einem anthropologischen Resonanzphianomen. Die Maschi-
nen bringen also nicht blofs Entfremdungserfahrungen hervor, sondern bil-
den auch einen Resonanzraum, in dem wir uns selbst begegnen und Welt-
verhiltnisse aufbauen konnen.** Die Erfahrung des >maschinell Anderenc
steht in einer ganz elementaren >Resonanzbeziehung< zu uns Menschen.?s

Diese wenigen Stichworte mogen verdeutlichen, dass das Mensch-Ma-
schine-Verhiltnis von jeher kniffliger ist, als wir es tiblicherweise den-
ken. Daher ist es kein Wunder, dass dies auch auf die Entwicklungen der
Kinstlichen Intelligenz abgefarbt hat. Das bertihmte Dartmouth Sum-
mer Research Project on Artificial Intelligence von 1956 ging davon
aus »that every aspect of learning or any other feature of intelligence
can in principle be so precisely described that a machine can be made
to simulate it.«*¢ In dem Antrag zu diesem Research Project findet sich

22 Dies ist die anthropologische Grundfrage in ihrer klassischen Formulierung.
Es gibt aber gute Griinde die Frage anders zu stellen, um problematische Es-
sentialisierungen zu vermeiden, wie etwa: >Wer sind wir Menschen?«.

23 Arnold Gehlen: Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische
Probleme der industriellen Gesellschaft. Hamburg 1957, S. 16.

24 Siehe Oliver Miiller: Selbst, Welt und Technik. Eine anthropologische, geis-
tesgeschichtliche und ethische Untersuchung. Berlin, New York 2014.

25 Siehe zum Resonanzbegriff Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der
Weltbeziehung. Berlin 2016.

26 John McCarthy et al.: »A Proposal for the Dartmouth Summer Research
Project on Artificial Intelligence« (August 31, 1955). Zitiert nach Al Maga-
zine 27(4) (2006): 12—14, hier S. 12.

32

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

die programmatische Hypothese formuliert, dass die Maschine eigent-
lich nur eine andere Verkorperungsform als der menschliche Organismus
darstellt, auf die aber letztlich alle Formen menschlicher Intelligenz tiber-
tragen werden konnen. Das Ziel dieses Projekts ist der Entwurf einer
Maschine, die die Formen von Intelligenz auszuiiben vermag, die bislang
Menschen vorbehalten waren (»now reserved for humans«).>” Abermals
wird eine Maschine projektiert, die menschihnlich werden soll — und die
idealerweise sogar so menschenidhnlich wird, dass sie nicht mehr von ei-
nem Menschen unterschieden werden kann.

4. Imitation Games: Alteritit in der frithen Entwicklung
von Kinstlicher Intelligenz

Wenn wir bei LaMettrie die Formel >der Mensch als eine Maschine« fin-
den, so konnen wir in dem Antragstext der frithen Pioniere der Kiinst-
lichen Intelligenz die Parole >die Maschine als ein Mensch« extrahieren.
Mechanisierung des Menschen und Vermenschlichung der Maschine ge-
hen also Hand in Hand. Und so ist es vielleicht kein Wunder, dass Alte-
ritat bei den allerersten Vorstoflen in Richtung kunstlicher Intelligenz,
die bekanntlich Alan Turing in Angriff genommen hatte, eine zentrale
Rolle spielt. Der spiter so gennannte Turing-Test ist inspiriert von einem
damals beliebten Party-Spiel, das >imitation game« heifst. Die Partygis-
te mussten erraten, ob es sich bei der Person, die ihnen, ohne sichtbar
zu sein, mittels schriftlicher Notate auf Fragen antwortet, um eine Frau
oder einen Mann handelt. Turing entwirft in seiner Variante ein Setting,
in dem zu entschliisseln ist, ob die Antworten von einem Menschen oder
von einer Maschine gegeben werden.*® Im Blick auf die erwahnten An-
droidinnen ist es, nebenbei gesagt, recht bemerkenswert, dass im Setting
des Turing-Tests die Frau gewissermaflen durch die intelligente Maschi-
ne ersetzt wurde. Das ritselhaft Andere ist nunmehr die Maschine und
nicht mehr das andere Geschlecht.

In der Entwicklung von Kiinstlicher Intelligenz, so konnen wir sagen,
ging es von Beginn an um alteritdtstheoretische Fragen. Ziel ist es nam-
lich nicht einfach, schnelle und effiziente Rechner zu bauen. Sondern be-
reits in den allerersten Anfingen werden Forschungsvorhaben entwickelt,
die bei der Frage ansetzen, ob das uns begegnende Andere ein Mensch
oder eine Maschine ist. Das liegt natirlich trivialerweise daran, dass
die menschliche Intelligenz zum Vorbild fur die maschinelle Intelligenz

27 Ebd.
28 Alan Turing: » Computing machinery and intelligence«. Mind, 49 (1950):

433—460.

33

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

genommen wird. Aber es bleibt trotzdem auffillig, dass sich die Ent-
wicklung der Kiinstlichen Intelligenz in einer Imaginationstradition be-
wegt, die wir bei Homer und E.T.A Hoffmann bereits kennengelernt hat-
ten. Der Reiz der kiinstlich-intelligenten Maschine liegt darin, tiuschend
echt menschlich zu sein. Und die Konstruktion einer solchen Maschine
kann nur gelingen, wenn diese zu einem »>Gegentiber< wird, das mehr ist
als ein blofSes technisches Werkzeug, das vielmehr eine Erfahrung von
»Andersheit« auslosen soll, das auf einen Menschen verweist. Dass auch
hier die Maschinen weibliche Zuige tragen konnen, zeigt das von Joseph
Weizenbaum geschriebene Programm, mit dem er 1966 den Turing-Test
weiterentwickelte, welches in seinem Setting eine Psychotherapeutin si-
mulieren sollte. Dieses Programm hief§ ELIZA,> nach Eliza Doolittle aus
dem (den antiken Mythos aktualisierenden) Theaterstiick Pygmalion von
George Bernhard Shaw — ein gewissermafSen klassisches Produkt mannli-
chen Verfugungswillens in der Anwendung von Wissenschaft.

So technikkritisch Weizenbaum dies letztlich auch gedacht haben mag,
es bleibt bemerkenswert, dass auch hier wieder eine Maschinenfrau er-
dacht wurde, die die mannliche Intelligenz zu tauschen versteht. Die
Unruhe uber die wahre Identitit des Gegenubers, die der Turing-Test
verkorpert, wurde auch von Philip K. Dick aufgegriffen, der in seinem
Roman Do Androids Dream of Electric Sheep? (der bekanntlich die Vor-
lage fiir die Blade Runner-Filme von Ridley Scott darstellt) einer Maschi-
ne einen Auftritt gewahrt, die zur Orientierung in einer Welt elementarer
ontologischer Verunsicherung eingesetzt werden soll.3° Denn der Roman
spielt in einer Welt, in der zwischen dem Natirlichen und Kinstlichen
nicht mehr unterschieden werden kann. Die Voight-Kampff-Maschine
ist eine Empathie-Test-Apparatur, mit der eruiert werden soll, ob es sich
beim Gegentiber um einen Menschen oder eine/n Replikant:in handelt.
Die Voight-Kampff-Maschine misst im Narrativ des Romas das Mensch-
lichste an uns Menschen, die Empathiefihigkeit. Allerdings bedarf es in
einer Art contradictio in adjecto eben gerade einer Maschine, die dieses
Menschlichste exakt und verlédsslich zu messen in der Lage ist. Auch in
dem Film Ex machina wird die Idee des Turing-Tests aufgegriffen, und
zwar in den Interaktionen zweier Programmierer mit der Androidin Ava,
die einmal mehr die Erfahrung des Vertraut-Unvertrauten, das die intel-
ligente Maschine verkorpert, feminisiert — und gerade dadurch zum un-
kontrollierbar Anderen macht. Denn der Film endet damit, dass sich Ava
der médnnlichen Verfiigungsmacht zu entziehen weif3.

29 Joseph Weizenbaum: »ELIZA-A Computer Program For the Study of Na-
tural Language Communication Between Man and Machine«. Communi-
cations of the ACM 9 (1966): 36-35.

30 Philip K. Dick: Do Androids Dream of Electric Sheep? Weidenfeld & Ni-
colson, London 2012.

34

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

5. In Maschinengeschichten verstrickt

Der Verweis auf die Erzihlungen von E.T.A. Hoffmann und Philip K.
Dick erfolgte nicht ohne Grund. Denn wir erfahren >das Andere« oftmals
gerade uber Narrative. Nicht nur in Ricceurs Philosophie der Alteritit
spielt die >narrative Identitit« eine zentrale Rolle, weil sie die Brichigkeit,
die Widerspriiche und Dissonanzen einer Person als >Lebensgeschichte
in Lebensgeschichten« verstehbar machen kann, sondern auch in Wil-
helm Schapps Buch mit dem schonen Titel In Geschichten verstrickt.’*
In den Geschichten, mit denen wir unsere Identitit erzihlerisch formen,
sind wir immer schon mit Tieren, Dingen und anderen Menschen ver-
strickt, einer lebensweltlichen Verstrickung, der wir gar nicht entkom-
men konnen: »Die Geschichte jedenfalls 1afst sich nicht als Gegenstand
untersuchen, weil etwas Geschichte nur insoweit ist, als ich in die Ge-
schichte verstrickt bin. Dies Verstricktsein 1afst sich nicht so aus der Ge-
schichte 16sen, daf$ auf der einen Seite die Geschichte tbrigbliebe und
auf der anderen Seite mein Verstricktsein oder so, dafd die Geschichte
uberhaupt noch etwas wire ohne den Verstrickten, oder der Verstrickte
noch irgendetwas wire ohne die Geschichte.«3* Das heifst, dass wir un-
ser Selbstsein in besonderer Weise beschreiben und verstehen konnen,
wenn wir uns die Geschichten, in die wir unentrinnbar verwickelt sind,
niher anschauen und zu deuten beginnen.

Naturgemifs sind zunichst die Mitmenschen privilegiert, was die nar-
rativen Verstrickungen angeht. Aber der ganze erste Teil von Schapps
Buch widmet sich dem » Wozuding in der AufSenwelt und seine[r] Wahr-
nehmung«33 und ist eine Fortfithrung von Heideggers Analysen des >Vor-
handenenc« in Sein und Zeit.>* Auch bei Schapp geht es meistens um ein-
fache handwerkliche Techniken und Werkzeuge, aber immerhin kommt
das Automobil vor, das am ehesten zu den Maschinen zihlen kann, die
uns hier interessieren.?s Da Schapp andere Fragen adressiert, hat er den
gemeinsamen Geschichten von Menschen und Maschinen leider kaum
Aufmerksamkeit geschenkt. Aber man darf aus seinem Ansatz durch-
aus folgern, dass Menschen und Maschinen ebenso in Geschichten ver-
strickt sein konnen wie Menschen und Menschen oder Menschen und
Tiere. Auch Plessner hat die unauflosbare Verstrickung von Menschen
und Maschinen unterstrichen. Bei ihm spielt die narrative Verstrickung

31 Wilhelm Schapp: In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und
Ding. Frankfurt am Main 1985.

32 Ebd.,S. 85f.

33 Ebd.,S. 11-82.

34 Martin Heidegger: Sein und Zeit. Niemeyer: Tibingen 1993, S. 66ff.

35 Wilhelm Schapp: In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und
Ding. Frankfurt am Main 1983, S. 56ff.

35

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

keine zentrale Rolle, trotzdem bringt er eine elementare Dynamik poin-
tiert zum Ausdruck, die die Geschichten von Menschen und Maschinen
generiert: »Von den Maschinen fortlaufen und auf den Acker zuriickkeh-
ren, ist unmoglich. Sie geben uns nicht frei und wir geben sie nicht frei.
Mit ritselhafter Gewalt sind sie in uns, wir in ihnen. «3¢

Es ist unsere narrative Identitit, die uns mit unseren Maschinen ver-
bindet, mit denen wir gemeinsame Geschichten erleben. Und in diesen
Geschichten begegnen wir Maschinen, denen wir vertrauen; Maschinen,
die widerborstig sind; Maschinen, die wir verfluchen; Maschinen, die wir
bewundern; Maschinen, die uns triumen lassen; Maschinen, die uns in
tragische Situationen bringen konnen.’” Wenn das Selbst nach Ricceurs
Formel >ein Anderer« ist, dann kénnen wir uns nun erlauben, seine For-
mel zu erweitern und konstatieren: das Selbst ist (auch) >ein Anderes«.
Denn wir betrachten uns nicht nur im Spiegel unserer Maschinen, wie
die Phanomenologin Kite Meyer-Drawe umfinglich gezeigt hat,’® son-
dern wir >sind<im emphatischen Sinne >wir selbst« durch die Maschinen,
mit denen wir in gemeinsame Geschichten verwickelt sind und uiber die
wir unsere (ipse-)Identitit ausbilden. In Das Selbst als ein Anderer er-
wahnt Ricceur tbrigens technologische Fiktionen ganz explizit.> Er be-
trachtet technische Traume und Fiktionen allerdings sehr sorgenvoll in
einem recht engen Blickwinkel, weil er sich in diesem Kontext mit den
puzzling cases der analytischen Philosophie auseinandersetzt, in denen
es vor allem um Gehirntransplantationen bei Fragen personaler Identi-
tat geht. Durch diese Verengung der Perspektive in Bezug auf die tech-
nischen Fiktionen verspielt Ricceur einiges narratives Potential, das wir
zur Erschlieffung von maschinellen Alterititserfahrungen fruchtbar ma-
chen konnen.

Denn es lohnt sich, die Maschinengeschichten alteritdtstheoretisch
ernst zu nehmen. Um dies erneut mit einigen Verweisen auf Filme zu ver-
deutlichen: Wir konnen beispielsweise die so innige wie dystopische Be-
ziehung der sehr schlauen und durchtriebenen und auf ihre Weise bemit-
leidenswerten kiunstlichen Intelligenz HAL 9ooo mit dem Astronauten
Dave Bowman verfolgen, die Stanley Kubrick in Odyssee im Weltraum
erzahlt. Oder wir konnen in der Miniserie Maniac einen intelligenten

36 Helmuth Plessner: Die Utopie in der Maschine. In: Ders.: Gesammelte
Schriften. Bd. 10, hg. v. Giinter Dux, Odo Marquard und Elisabeth Stroker.
Suhrkamp: Frankfurt am Main 1985, S. 34.

37 Vielleicht spielen sich derzeit die wirklich tragischen Tragodien in unserer
modernen technischen Zivilisation in erster Linie zwischen Menschen und
Maschinen ab, etwa, wenn wir lernen, die Bombe oder andere Technologi-
en zu lieben...

38 Siehe Kite Meyer-Drawe: Menschen im Spiegel ihrer Maschinen. Miinchen
1996.

39 Paul Ricceur: Das Selbst als ein Anderer. Miinchen 1996, S. 184.

36

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

Supercomputer kennenlernen, der beginnt, Emotionen zu entwickeln
und Beziehungen zu den Menschen in seinem Umfeld aufzubauen. Im
Film Her begleiten wir wiederum einen melancholischen Mann, der sich
in die weibliche Stimme seines Computers verliebt, der im Kontakt zu
den einfiihlsam programmierten Algorithmen die Briichigkeit seiner
Identitat erfihrt und schliefflich wieder zu sich selbst (zurtick) findet.
Die Tech-Industrie hat die identititsstiftende Bedeutung der klugen Ma-
schinen langst erkannt. In einer aktuellen Werbung, in der kurze Sze-
nen verschiedener seinzigartiger< Lebensmodelle gezeigt werden, wird
ein neues Smartphone folgendermafSen angepriesen: » We all are unique.
And now there’s a phone that adapts to you. A phone like you.«# Das
Versprechen, dass die Maschinen sich so anpassen, dass sie swie wir« wer-
den, verdeckt die Kehrseite, dass wir uns selbst wiederum an die Maschi-
nen anpassen mussen. Die Maschinen konnen nur wie wir werden, wenn
wir werden wie unsere Maschinen.

Das Interessante an derartigen Filmen ist nicht (bzw. nicht nur), dass
sie uns anregen konnen, tiber nihere und fernere Technikzukiinfte nach-
zudenken, sondern dass sie Geschichten dartber erzihlen, wie tief und
unaufloslich wir mit unseren Maschinen bereits in gemeinsame Ge-
schichten verstrickt sind — und wie wir uns in den Begegnungen mit den
Maschinen als >Selbste< erfahren konnen. Einer der Grinde hierfur ist
darin zu sehen, dass wir auf Maschinen nicht nur reagieren, sondern auf
sie auch antworten konnen.

6. Maschinen antworten

Das Antwortenkonnen, die Responsivitat, ist ein zentrales Moment in
Alterititstheorien, das insbesondere Bernhard Waldenfels im Anschluss
an Kurt Goldstein umfinglich untersucht hat.#* Die Bedingung der Mog-
lichkeit des Selbstseins wird von ihm in der Verschrankung von »Pa-
thos« und »Response« erfasst, also grundlegend alteritatstheoretisch ge-
dacht.+> Wir Selbste erfahren, erleiden, erleben etwas durch andere und
anderes und antworten dann auf dieses Erleiden. Das Antwortenkon-
nen ist hochst vielschichtig und umfasst mindestens leibliche, sprach-
liche, soziale, kulturelle und politische Dimensionen. Anthropologisch

40 Siehe https://www.youtube.com/watch?v=VxERxFXPw3M (letzter Zugriff
20.1.22).

41 Siehe vor allem Bernhard Waldenfels: Antwortregister. Frankfurt am Main
1994.

42 Siehe etwa Bernhard Waldenfels: Erfabrung, die zur Sprache dringt. Studi-
en zur Psychoanalyse und Psychotherapie aus phinomenologischer Sicht.
Berlin 2019, S. 254ff.

37

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

hat der ebenfalls an Goldstein anschlieffende Ernst Cassirer diesen Zu-
sammenhang in seinem Essay on Man mit folgender Formel erfasst:
From animal Reactions to Human Responses.#> Das Antwortenkonnen
ist damit eine menschliche Fahigkeit, die die Reiz-Reaktions-Mechanis-
men durchbricht. Das Antworten erfolgt verzogert und andert das ant-
wortende Selbst und >den anderen< oder >das andere« (welches bei Wal-
denfels auch als das Fremde firmiert) im Prozess des Antwortens. Dies ist
als eine Dynamik zu verstehen, in der wir uns im sinngebenden Antwor-
ten auf ein unvorhergesehenes Angesprochenwerden sowohl uns selbst
als auch >dem anderenc« in einer Weise begegnen, dass wir weder das Ei-
gene zum MafSstab fiir die Erfahrung und Beurteilung des anderen ma-
chen, noch dass wir uns den oder das andere unzuganglich machen, in-
dem wir es als etwas ginzlich Fremdes aus unserem Erfahrungshorizont
ausschlieffen. Uber das Zusammenspiel von Pathos und Response wird
der andere in vielschichtiger Weise als >der andere« erfahren — mit der
Konsequenz, dass wir im Antworten auch unser Selbstsein immer wie-
der neu entdecken.

Vor diesem Hintergrund stellt sich nun die Frage, ob und wie wir
auch auf Maschinen und insbesondere kuinstlich-intelligente Maschinen
in diesem gehaltvollen Sinne antworten konnen. Nach der oben genann-
ten Fassung des Antwortenkonnens in der Verschrankung von Pathos
und Response konnen wir durchaus nicht nur Menschen, sondern auch
Maschinen antworten. Nehmen wir zum Beispiel die von klugen Algo-
rithmen empfohlenen Biicher oder Filme: In den seltensten Fillen reagie-
ren wir einfach reflexhaft und erwerben die empfohlenen Produkte so-
fort — wie es sich vielleicht mancher Digitalkonzern erhofft —, sondern
wir antworten auf diese Empfehlungen, indem wir uns beispielsweise
uber diese Produktempfehlungszumutungen drgern oder indem wir die
Vorschldage doch, ein wenig neugierig geworden, mit unseren Interessen
abgleichen. Das heifSt, wir antworten auf diese Algorithmen, weil wir
diese vor dem Hintergrund unserer Sinnhorizonte wahrnehmen und be-
werten — was nicht ausschlieflen muss, dass wir auf diese Empfehlungs-
ubergriffigkeit auch recht barsch antworten konnen, indem wir die Vor-
schlage der Streaming-Dienste in den Wind schlagen.

In dhnlicher Weise begegnen wir auch Robotern verschiedener Cou-
leur. Einen Pflege- oder Service-Roboter, mit dem wir interagieren, neh-
men wir vor dem Hintergrund unserer sozialen Erfahrung und unseren
sozialen Erwartungen wahr. Wir reagieren auch hier nicht nur, sondern
wir antworten ebenfalls im oben genannten Sinne, wenn wir beispielwei-
se die derzeitige Unbeholfenheit des Roboters belicheln, wenn wir die

43 Ernst Cassirer: An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of Hu-
man Culture. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 23, hg. v. Birgit Recki, Mei-
ner: Hamburg 2006, S. 32ff.

38

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

Interaktion als >Begegnungsspiel< mitspielen oder wenn wir in Gedan-
ken vielleicht bereits eine Geschichte skizzieren, die wir den Freund:in-
nen iiber diese seltsame Begegnung erzihlen kénnen. Auch wenn der
Roboter vielleicht nicht zu einem >Freund« wird, der uns zum Biicher-
und Juwelendiebstahl animiert wie in dem Film Robot ¢& Frank, kann
die pathische Erfahrung durch die Maschine zur Ausbildung eines viel-
schichtigen Antwortgeschehens fiihren.

Vermutlich wird es dabei bleiben, dass das Antwortgeschehen in der
Interaktion mit einer Maschine ein anderes ist als das mit einem ande-
ren Menschen. Eine sehr komplexe kiinstlich-intelligente Maschine kann
menschenihnliches Antworten aber vielleicht in einer Weise simulieren,
dass wir mitunter gar nicht sagen konnen, wie sich die maschinelle Ant-
wort von der moglichen menschlichen Antwort unterscheidet. Nichts-
destotrotz durften wir angesichts der Briichigkeit, Vieldeutigkeit und
Unberechenbarkeit menschlichen Antwortenkonnens wohl immer nur
zeitweise vergessen, dass es sich bei unserem Gegentiber um eine kiinst-
lich-intelligente Maschine handelt, die sich so verhilt, weil Programmie-
rer:innen wollten, dass sie sich menschenihnlich verhilt. Doch dies dn-
dert nichts daran, dass wir diese Maschinen nicht nur als ein niitzliches
Werkzeug betrachten und entsprechend verwenden, sondern dass wir ein
alteritdtstheoretisches Surplus vorliegen haben, das sich phinomenolo-
gisch und anthropologisch aus der Struktur des menschlichen Antworten-
konnens in der Verschrankung von Pathos und Response erklaren lasst.

Ein interessanter Grenzfall in diesem Kontext ist das Phianomen des
Vertrauens. Vermutlich stimmt die Beschreibung, dass wir aufgrund der
sozialen Situationen, die in Mensch-Maschine-Interaktionen entstehen,
auch Formen von Vertrauen in die Maschine ausbilden, die tiber die blo-
Se Verlisslichkeit, die wir von technischen Geriten erhoffen und erwar-
ten konnen, hinausgehen.* Bemerkenswert ist hier, dass die vertrauens-
volle Sozialitit der Mensch-Maschine-Begegnung zu den Phanomenen
von overtrust oder automation bias fihren kann, wie man dies in der
Debatte nennt.+ Das heifSt, pointiert gesagt, dass wir der Maschine in
ihrer vermeintlichen Perfektion in einer Weise vertrauen, die eigentlich
nicht angebracht ist. Overtrust und automation bias aktualisieren in ge-
wisser Weise die »Antiquiertheit< des Menschen angesichts der Perfekti-
on der Maschinen, wie sie Guinther Anders beschrieben hat.+¢ Wir unter-

44 Siehe hierzu noch einmal Mark Coeckelbergh: »Can we trust robots?« In:
Ethics Inf Technol (2012) 14:53-60.

45 Siehe Alan R. Wagner, Jason Borenstein, Ayanna Howard: » Overtrust in the
Robotic Age«. Communications of the ACM, 61(9) (2018): 22—24; Alex Le-
veringhaus: Ethics and Autonomous Weapons. Palgrave-Macmillan: Lon-
don 2016, 99.

46 Giinther Anders: Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1: Uber die Seele im
Zeitalter der zweiten industriellen Revolution. Beck: Miinchen 1956.

39

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

werfen uns mitunter recht bereitwillig unseren tadellos funktionierenden
Maschinen — mit dem Effekt, dass wir dann auf die Maschinen gar nicht
mehr antworten, sondern nur noch reagieren, uns gewissermafSen selbst
mechanisieren, weil wir die funktionelle >Norm« der Maschine interna-
lisiert haben. Eine Technikkritik konnte bei dem menschlichen Antwor-
tenkonnen ansetzen, um einen Ausweg aus der >Selbstversklavung« durch
einen blofS reflexhaft reagierenden Umgang mit den Maschinen zu finden
(um einen beliebten Topos zu bemiihen).+”

7. Der Anspruch der Maschine

In der Phinomenologie der Alteritit ist die Frage zentral, welcher (ethi-
sche) Anspruch von >dem anderen< ausgeht. Dies kann sich als eine Pha-
nomenologie des Fremden ausbuchstabieren, wie bei Waldenfels, oder
in einer radikalen Subjektkritik formuliert werden, wie wir es bekannt-
lich bei Lévinas vorliegen haben.#® Lévinas geht von einem Primat des
Anderen aus, der aller Subjektkonstitution vorausgeht und diese sogar
grundsatzlich in Frage stellt. Im Kern seiner Philosophie steht, kurz ge-
sagt, die Gedankenfigur, dass die » Bewegung des Selben zum Anderen«
in einer Weise erfolgt, in der sie »niemals zum Selben zuriickkehrt«.+ Im
Blick auf die Diskussion einer maschinellen Alteritat dirfte es philoso-
phisch keine kleine Herausforderung sein, den Anspruch des Anderen,
wie er von Lévinas formuliert wird, auch in der Maschine als >das Ande-
re<ausmachen zu konnen (dies konnte vielleicht der Grund sein, warum
Thde die vorsichtige Wendung der quasi-otherness wihlt).

Es stellt sich also die Frage, in welcher Weise wir von dem Anspruch
der Maschine als >das andere« sprechen konnen. Lévinas schreibt in Die
Spur des Anderen, dass die »heteronome Erfahrung« eine »Bewegung«
ermoglicht, »die nicht zu ihrem Ausgangspunkt zuriickkehrt«.5° Das
heifst, dass >der Andere« uns in dem Sinne >bestimmitc, dass er ein unvor-
hersehbares Antwortgeschehen in Gang setzt. Diese Art heteronomer
Erfahrung konnte sich auch auf die Interaktion mit Maschinen tiber-
tragen lassen: Dann wiirden wir uns in der Interaktion einer Maschi-
ne in einer Weise selbst erfahren, die weder auf der blofSen Festlegung
dessen, was die Maschine ist und leisten soll, noch auf unser sich an

47 Siehe etwa Georg Simmel: Philosophie des Geldes. In: Gesamtausgabe.
Bd. 6, hg. von David P. Frisby, Klaus Christian Kohnke, Frankfurt am Main
1989, 673.

48 Siehe Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Pha-
nomenologie und Sozialphilosophie. Freiburg 1983.

49 Ebd., 215.

so Ebd., 2r15.

40

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

die Funktionsweise der Maschine anpassendes Verhalten zu reduzieren
ist. Durch den eigentiimlichen default mode des sozialen Gewebes und
unser Antwortenkonnen nehmen wir die Maschine (vielleicht nicht
nur, aber auch) als >etwas anderes< wahr, was nicht mit der blofSen An-
eignung durch unsere tiblichen epistemischen Kategorien zu erkliren
ist.

Bemerkenswert bleibt dabei, dass die Maschine etwas von Menschen
Hergestelltes ist, ihre Existenz also nur deshalb hat, weil wir die entspre-
chenden Kategorien zur Verfiigung haben, mit der die Maschine konstru-
iert, gebaut und genutzt wird. Das heifSt, wir interagieren mit einer Enti-
tat, die erst durch unser Verfugungswissen existiert und die wir doch in
der Begegnung als etwas Unverfugbares erfahren — weil das Antwortge-
schehen in der Pathos-und-Response-Verschrankung nicht vollig vorher-
sehbar verlauft und uns in unberechenbarer Weise verdandern kann. Dies
kann grundsitzlich auf alle Technologien zutreffen, aber in verstark-
tem MafSe konnen wir dies sicherlich im Blick auf kinstlich-intelligente
Systeme beobachten, weil wir es hier auch mit einem sich entziehenden
blackboxing zu tun haben (auf dieses epistemologisch interessante >Pro-
blem<in der Mensch-Maschine-Interaktion soll an dieser Stelle nur pau-
schal verwiesen werden).5*

Auch wenn die Begegnung mit anderen Menschen eine andere Quali-
tat hat, ist es erlaubt zu sagen, dass sich mit der Maschine die oben ge-
nannten heteronomen Erfahrungen verbinden konnen. Denn moglicher-
weise stellt uns die Maschine in dhnlicher Weise in Frage, wie es Lévinas
fiir die Begegnung mit dem Anderen beschreibt: »Die Beziehung zum An-
deren stellt mich in Frage, sie leert mich von mir selbst; sie leert mich un-
aufhorlich, indem sie mir so unaufhorlich neue Quellen entdeckt. «5* Eine
derartige radikal gedachte >Selbstentleerung« mag in Bezug auf die Be-
gegnung mit einer Maschine etwas hyperbolisch wirken, aber bestimm-
te Formen des Sich-selbst-in-Frage-stellens kann man auch in der Inter-
aktion mit Maschinen erfahren. Das kann von Zweifeln angesichts der
eigenen Kompetenzen im Umgang mit Maschinen bis hin zur Selbstbe-
fragung bei komplizierten Entscheidungssituationen reichen, die wir in
Teilen an die Maschinen delegieren mussen, etwa im klinischen Kontext
oder im Militarsektor.

st Philipp von Hilgers: »Urspriinge der Black Box«. In: Anna Ofak und Phi-
lipp von Hilgers (Hg.): Rekursionen. Von Faltungen des Wissens. Miinchen
2010, S. 135-153; Andreas Kaminski (2018): »Der Erfolg der Modellierung
und das Ende der Modelle. Epistemische Opazitit in der Computersimula-
tion«. In: Andreas Brenneis et al. (Hg.) (2018): Technik — Macht — Raum.
Das Topologische Manifest im Kontext interdisziplindrer Studien. Wiesba-
den: Springer VS, 317-333.

52 Lévinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phinomenologie und
Sozialphilosophie. Freiburg 1983, S. 221.

41

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

Im Blick auf den Begriff des » Antlitzes«, der in Lévinas’ Theorie der
Alteritit eine zentrale Rolle einnimmt, diirften sich aber gewisse Zwei-
fel einstellen, ob und inwiefern dieser Begriff auf die Begegnung mit
einer Maschine zu tibertragen ist. Lévinas beschreibt das Antlitz >des
anderen< und den damit verbundenen Aufforderungscharakter in ein-
dringlichen Worten: das Antlitz sei durch seine »Nacktheit« und »Not«
charakterisiert und in dieser seiner Nacktheit ist es ein »instandiges Fle-
hen«.s3 Gleichzeitig »fordert« dieses Flehen aber auch: »So bedeutet die
Anwesenheit des Antlitzes eine nicht abzulehnende Anordnung, ein Ge-
bot, das die Verfugungsgewalt des BewufStseins einschrinkt. Das Be-
wufStsein wird durch das Antlitz in Frage gestellt [...]. Seine Gegenwart
ist eine Aufforderung zu Antwort.«5+ Angesichts des historischen Hin-
tergrunds, vor dem Lévinas seine Philosophie entwickelt hat, mag die
Ubertragung des Antlitz-Begriffes auf die Begegnung mit der Maschine
regelrecht frivol erscheinen. Denn auch wenn wir die Aufforderung zur
Antwort im oben genannten Sinne auch in der Interaktion mit Maschi-
nen wiederfinden konnen, diirften sich Nacktheit, Not und Flehen (oder
andere Begriffe in Lévinas’ Vokabular) kaum sinnvoll mit der Maschi-
ne verbinden lassen.

Doch trotz dieser Vorbehalte kann man Lévinas’ Alteritdtstheorie
fur das Verstindnis von Mensch-Maschine-Begegnungen fruchtbar ma-
chen, wie mir scheint. Gerade durch Lévinas’ ungewohnliche Termino-
logie konnen wir uns dem Niitzlichkeitsdenken und der technomorphen
Einpassung in die mechanisierte Welt (etwa als das unsere Denk- und
Handlungsformen pragenden »Ge-stell«)ss entziehen.s¢ Lévinas kann uns
daran erinnern, dass wir den Maschinen jenseits des funktionalen Zu-
sammenhangs, den wir mit ihnen bilden, begegnen (konnen) und dass
wir moglicherweise neue Vokabulare brauchen, um zu erfassen, wie
die Maschinen unser Selbstverhiltnis dandern. Lévinas’ Pointe war ja,
dass wir in der Bewegung zum anderen hin nicht wieder zu dem >selben
Selbst« zuriickkehren. Und so konnen wir auch im Antworten auf die
Maschine selbst andere werden.

Lévinas’ Terminologie aufgreifend und weiterentwickelnd, konnte
man die Maschine als das >Antlitzlose« beschreiben. Mit der Maschine
tritt uns etwas entgegen, das uns gerade in seiner Antlitzlosigkeit heraus-
fordert. Die Rede von Antlitz und Antlitzlosigkeit bietet sich vor allem in
Bezug auf die Interaktion mit kunstlich-intelligenten Robotersystemen

53 Ebd., 222.

54 Ebd., 223f.

55 Martin Heidegger: Die Frage nach der Technik.In: Ders.: Vortrige und Auf-
sdtze. Gesamtausgabe. Bd. 7, hg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Frank-
furt a.M. 2000, S. 5-36.

56 Siehe Christoph Hubig: Die Kunst des Méoglichen. Bd. 1: Grundlinien einer
dialektischen Philosophie der Technik. Transcript: Bielefeld 2008.

42

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

an, die in ihren humanoiden Varianten ein an Menschen orientiertes
»Gesicht« bekommen, das aber in den eingeschrankten mimischen Funk-
tionen antlitzlos bleibt bzw. zwischen Antlitzanmutung und Anlitzent-
tauschung wechselt. »Antlitzanmutung« will ich hier behelfsmifSig, in Er-
mangelung eines besseren Begriffs fiir diese Phinomenlage, wahlen, um
anzuzeigen, dass sich diese Antlitzerfahrung grundlegend von Lévinas’
Antlitz-Konzept unterscheidet, wiewohl wir hier eben eine Erfahrung
maschineller Alteritdt vorliegen haben. Die Begegnung mit einem hu-
manoiden Roboter, der Affekte zeigen kann, wird daher eine besondere
Herausforderung bleiben. Denn wir diirften einerseits dazu tendieren,
smenschlich« zu reagieren, indem wir auf Mimik und Gestik des Robo-
ters antworten. Andererseits diirften uns die Anlitzlosigkeit der Maschi-
ne auch irritieren, vielleicht sogar zurtiickschrecken lassen. Da die Ma-
schine in der oben gewahlten paradoxen Formulierung als das verfiugt
Unverfugte bzw. das unverfiigt Verfiigte beschrieben werden kann, konn-
te sich mit der Maschine auch eine besondere Art von Zerbrechlich-
keit verbinden, die auf die menschlichen Nutzer zuriickspiegelt. Hannah
Arendt hatte das technische Herstellen in Vita activa bekanntlich mit ei-
ner besonderen Macht verkntipft, die darin besteht, dass wir das selbst
hergestellte jederzeit auch selbst wieder zerstoren konnen.s” Und die In-
teraktion mit einem Gegeniiber, das wir im Prinzip jederzeit zerstoren
konnten, macht die Maschine zu etwas Fragilem — das uns als Interagie-
rende in Frage stellen kann.

Im Fall von Sexrobotern diirfte dies in besonderem MafSe augenfillig
sein.s® Sexroboter sind gezielt nach unseren Vorstellungen gebaut und in-
sofern haben wir maximale Macht tiber sie. Gleichzeitig antworten wir
diesen obskuren Objekten unserer Begierde auch in einer nicht vorhersag-
baren Weise durch die oben genannte Antlitzanmutung. Damit entziehen
sie sich bis zu einem gewissen Grad unserer Verfiigbarkeit, auch wenn sie
zur Bediirfnisbefriedigung produziert wurden. In unserem Begehren ge-
ben wir dem Roboter eine stark sexualisierte Antlitzanmutung (wie ste-
reotyp diese auch immer sein mag) und haben gleichzeitig die Macht,
diesen jederzeit zur Antlitzlosigkeit zu degradieren. Der erotische Imagi-
nationsraum verbindet sich mit der Macht, den Sexroboter zu ersetzen
oder zu zerstoren, wenn dieser unsere Bedurfnisse nicht (mehr) befriedigt.
Das >Ebenbild<, das wir uns in dem Sexroboter schaffen, fufit auf einem
alterititstheoretischen Surplus, das wir bereits im Fall der Androidinnen
kennengelernt haben: wir begegnen hier ebenfalls haufig feminisierten

57 Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tdtigen Leben. Piper: Miinchen 1981,
S. 165ff.

58 Siehe zum Uberblick iiber die Sexroboter-Debatte Catrin Misselhorn: Kiiznst-
liche Intelligenz und Empathie. Vom Leben mit Emotionserkennung, Sexro-
botern und Co. Stuttgart 2021, S. 110-134.

43

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

Maschinen, die einen erotischen Imaginationsraum fur die Erfahrung >der
Anderenc< eroffnet. Da dies aber mit der Macht verbunden ist, »die Ande-
re« selbst herstellen (und damit prinzipiell jederzeit zerstoren) zu konnen,
kann die Antlitzanmutung verschwinden, und die im Sexroboter imagi-
nierte >sie« wird auf ihre Antlitzlosigkeit reduziert — was wiederum die
Nutzer von Sexrobotern in gewisser Weise selbst antlitzlos macht.

In dem Film Ich bin dein Mensch wird dies in der Begegnung zwischen
einer Frau und einem (miannlich gestalteten) Roboter durchgespielt: Die
Wahrnehmung des Roboters schwankt im Laufe der Geschichte zwi-
schen menschlichem Partner und verfiigbarem Objekt und zeigt, wie die
Hauptfigur sich in der Interaktion mit dem Roboter immer wieder selbst
in Zweifel bringt. So konnte der >Anspruch der Maschine« paradoxer-
weise in dem bestehen, dass sie uns in ihrer Antlitzlosigkeit daran erin-
nern, dass wir Menschen der Begegnung mit dem Antlitz anderer bediir-
fen, um wir selbst zu werden. Insofern spiegelt uns die Antlitzlosigkeit
der Maschine unsere eigene Vulnerabilitat wider, die wir in der Interak-
tion mit dieser Maschine erfahren konnen.

8. Schlussbemerkung

In meinem Beitrag bin ich dem Phianomen maschineller Alteritit aus ver-
schiedenen Perspektiven nachgegangen. Nach ersten Uberlegungen zum
>sozialen Gewebe«, das wir mit (nicht nur, aber auch und insbesonde-
re kiinstlich-intelligenten) Maschinen bilden konnen, habe ich im Ver-
weis auf die Kulturgeschickte einige Hinweise gegeben, dass die Maschi-
ne schon frih als >Andere« verstanden wurden, was sich in Imaginationen
tiber Android:innen niederschlug, wobei auffallend haufig eine Feminisie-
rung der Maschine zu beobachten ist. Die Erfahrung der Andersheit der
Maschine uberlagert sich in bemerkenswerter Weise mit Geschlechter-
vorstellungen und entsprechen Stereotypisierungen. Im Blick auf die An-
thropologie Gehlens und die frihe Programmatik der KI-Forscher habe
ich herausgearbeitet, wie sich hier alteritatstheoretische Momente unter-
schiedlicher Art finden. SchliefSlich habe ich drei zentrale Konzepte der
Phianomenologie fiir meine Uberlegungen zur maschinellen Alteritit zu-
grunde gelegt: Das >In-Geschichten-verstrickt sein< als Erfahrung >des An-
derens; die Responsivitit (und die Verschriankung von Pathos und Respon-
se); sowie den >Anspruch des Anderen, wie er sich in der Philosophie von
Lévinas findet. Ich hoffe, dass ich Folgendes zeigen konnte: Auch wenn
die Erfahrung von menschlich Anderen anders gelagert ist, kann eine Pha-
nomenologie der Alteritit dazu beitragen, dass wir unsere Begegnungen
mit den Maschinen genauer beschreiben und besser verstehen konnen.
Fur wertvolle Hinweise zu meinem Beitrag danke ich Katharina Kohler.

44

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

Literatur

Anders, Giinther (1956): Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1: Uber
die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution. Miinchen:
Beck.

Anderson, Michael and Susan Leigh Anderson (Hg.) (2007): Machine
Ethics, Cambridge: Cambridge University Press.

Arendt, Hannah (1981, 2002): Vita activa oder vom titigen Leben, Piper:
Miinchen.

Bohme, Hartmut, Gernot Bohme (1983): Das Andere der Vernunft. Zur
Entwicklung von Rationalititsstrukturen am Beispiel Kants, Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Cassirer, Ernst (2006): An Essay on Man. An Introduction to a Philoso-
phy of Human Culture, in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 23, hg. v. Birgit
Recki, Hamburg: Meiner.

Coeckelbergh, Mark (2012): »Can we trust robots?«, Ethics Inf Technol,
14:53—60.

Crawford, Kate (2021): Atlas of AL. Power, Politics, and the Planetary Costs
of Artificial Intelligence, New Haven.

Dick, Philip K. (2z012): Do Androids Dream of Electric Sheep? London:
Weidenfeld & Nicolson.

Floridi, Luciano, J.W. Saunders (2004): »On the Morality of Artificial
Agents«, Minds and Machine, 14: 349-379.

Floridi, Luciano, Josh Cowls, Monica Beltrametti, Raja Chatila, Patrice
Chazerand, Virginia Dignum, Christoph Luetge, Robert Madelin, Ugo
Pagallo, Francesca Rossi, Burkhard Schafer, Peggy Valcke, Effy Vayena
(2018): » Al4People—An Ethical Framework for a Good Al Society: Op-
portunities, Risks, Principles, and Recommendations«, Minds and Ma-
chines, 28(4): 689—707.

Gehlen, Arnold (1957): Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologi-
sche Probleme der industriellen Gesellschaft, Hamburg: Rowohlt.

Gunkel, David J., Joanna J. Bryson (eds.) (2014): »Machine Morality: The
Machine as Moral Agent and Patient«, special issue of Philosophy &
Technology, 27(1): 1-142.

Gunkel, David J. (2017): The machine question. Critical perspectives on Al,
robotics, and ethics, Massachusetts: The MIT Press.

Heidegger, Martin (1993): Sein und Zeit, Tiibingen: Niemeyer.

Heidegger, Martin (2000): Die Frage nach der Technik, in: ders.: Vortrige
und Aufsitze. Gesamtausgabe, Bd. 7, hg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herr-
mann, Frankfurt am Main: Klostermann.

Hilgers, Philipp von (2010): »Urspriinge der Black Box«, in: Anna Ofak und
Philipp von Hilgers (Hg.): Rekursionen. Von Faltungen des Wissens, Miin-
chen: Wilhelm Fink.

Hoffmann, E.T.A. (1991): Der Sandmann, Stuttgart: Reclam.

Homer (1990): Odyssee, in der Ubertragung von Johann Heinrich Vof3.
Frankfurt am Main: Insel.

45

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OLIVER MULLER

Hubig, Christoph (2008): Die Kunst des Méglichen, Bd. 1: Grundlinien ei-
ner dialektischen Philosophie der Technik, Transcript: Bielefeld.

Thde, Don (1990): Technology and the Lifeworld. From Garden to Earth,
Bloomington: Indiana University Press.

Kaminski, Andreas (2018): »Der Erfolg der Modellierung und das Ende der
Modelle. Epistemische Opazitit in der Computersimulation«, in: Andreas
Brenneis, Oliver Honer, Sina Keesser, Annette Ripper, Silke Vetter-Schult-
heifd (Hg.) (2018): Technik — Macht — Raum. Das Topologische Manifest
im Kontext interdisziplindrer Studien. Wiesbaden: Springer VS.

LaMettrie, Julien Offray de (2001): Der Mensch eine Maschine, Stuttgart.

Leveringhaus, Alex (2016): Ethics and Autonomous Weapons. London: Pal-
grave-Macmillan.

Lévinas, Emmanuel (1983): Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phd-
nomenologie und Sozialphilosophie. Freiburg: Karl Alber.

Liggieri, Kevin, Oliver Miiller (2019): »Mensch-Maschine-Interaktion seit
der Antike: Imaginationsraume, Narrationen und Selbstverstandnisdiskur-
se«, in: Kevin Liggieri, Oliver Muller (Hg.): Mensch-Maschine-Interakti-
on. Geschichte-Kultur-Ethik (Metzler-Handbuch), Stuttgart: J.B. Metzler.

Lin, Patrick, Keith Abney, Ryan Jenkins (eds.) (2z017): Robot Ethics 2.0:
From Autonomous Cars to Artificial Intelligence, New York: Oxford Uni-
versity Press.

McCarthy, John, Marvin L. Minsky, Nathaniel Rochester, Claude E. Shan-
non (1955): »A Proposal for the Dartmouth Summer Research Project
on Artificial Intelligence«, (August 31, 1955). Zitiert nach Al Magazine,
27(4) (2006): 12—14.

Meyer-Drawe, Kite (1996): Menschen im Spiegel ihrer Maschinen, Miinchen:
Wilhelm Fink.

Meyer-Drawe, Kite (2018): »Androiden«, in: Carlos Kolbl, Anna Sieben
(Hg.): Stichwérter zur Kulturpsychologie. Jiirgen Straub zum 6o0. Geburts-
tag, Gieflen: Psychosozial Verlag.

Misselhorn, Catrin (2018): Grundfragen der Maschinenethik, Stuttgart:
Reclam.

Misselhorn, Catrin (2021): Kiinstliche Intelligenz und Empathie. Vom Leben
mit Emotionserkennung, Sexrobotern und Co, Stuttgart: Reclam.

Miiller, Oliver (2014): Selbst, Welt und Technik. Eine anthropologische, geis-
tesgeschichtliche und ethische Untersuchung, Berlin, New York: de Gruy-
ter.

Norskov, Marco (ed.) (2017): Social Robots, London: Routledge.

Plessner, Helmuth (198 5): Die Utopie in der Maschine, in: ders.: Gesammelte
Schriften, Bd. 10, hg. v. Gunter Dux, Odo Marquard und Elisabeth Stro-
ker. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ricceur, Paul (1996): Das Selbst als ein Anderer, Miinchen: Wilhelm Fink.

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Ber-
lin: Suhrkamp.

Schapp, Wilhelm (1985): In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch
und Ding, Frankfurt am Main: Klostermann.

46

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MASCHINELLE ALTERITAT

Simmel Georg (1989): Philosophie des Geldes, in: Gesamtausgabe, Bd. 6, hg.
von David P. Frisby, Klaus Christian Kohnke, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Spiekermann, Sarah (2019): Digitale Ethik. Ein Wertesystem fiir das 21. Jahr-
hundert, Miinchen.

Turing, Alan (1950): »Computing machinery and intelligence«, Mind, 49:
433-460.

Volker, Klaus (Hg.) (1976): Kiinstliche Menschen. Dichtungen und Do-
kumente iiber Golems, Homunculi, Androiden und liebende Statuen,
Munchen: dtv.

Voneky, Silja, Philipp Kellmeyer, Wolfram Burgard, Oliver Miiller (2022,
i. Ersch.): The Cambridge Handbook of Responsible Artificial Intelligence:
Interdisciplinary Perspectives, Cambridge: Cambridge University Press.

Wagner, Alan R., Jason Borenstein, and Ayanna Howard (2018): » Overtrust
in the robotic age«, Communications of the ACM, 61(9): 22—24.

Wagner, Johanna (2020): Kiinstliche Intelligenzen als moralisch verantwort-
liche Akteure, Paderborn: mentis.

Waldenfels, Bernhard (1994): Antwortregister, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Waldenfels, Bernhard (2019): Erfabrung, die zur Sprache dringt. Studien zur
Psychoanalyse und Psychotherapie aus phanomenologischer Sicht, Ber-
lin: Suhrkamp.

Weizenbaum, Joseph (1966): »ELIZA-A Computer Program For the Study
of Natural Language Communication Between Man and Machine«, Com-
munications of the ACM, 9:36-35.

Zuboff, Shoshana (2019): The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for
a Human Future at the New Frontier of Power, New York: Public Affairs.

47

1.2026, 05:24:06. [EE—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

