
23

Oliver Müller

Maschinelle Alterität
Philosophische Perspektiven auf Begegnungen  

mit künstlicher Intelligenz

1. Einleitung: Sozialität und Alterität  
in der Mensch-Maschine-Begegnung

Die Entwicklungen auf dem Gebiet der Künstlichen Intelligenz durch-
dringen viele unserer Lebensbereiche, von den inzwischen allgegen-
wärtigen Produktempfehlungen neunmalkluger Algorithmen über die 
Implementierung von Gesichtserkennungsmethoden in der Öffentlich-
keit und den Auswüchsen eines digitalen Überwachungskapitalismus 
bis hin zu robotischer Unterstützung in Industrie und Militär. Und 
es steht außer Frage, dass wir nicht nur unseren rechtlichen Rahmen 
nachjustieren müssen – etwa im Bereich des Datenschutzes oder des 
Völkerrechts, was ›autonome‹ Waffensysteme betrifft –, sondern dass 
wir auch ethischer Selbstverständigungsdiskurse bedürfen, etwa in Be-
zug auf den ›bias‹, also die gesellschaftlichen Vorurteile, die in den 
›selbstlernenden‹ maschinellen Verfahren reproduziert werden, oder 
ganz allgemein in Bezug auf Fragen des guten Lebens, der (globalen) 
Gerechtigkeit und der Werte des Zusammenlebens in der digitalisier-
ten Welt.1

1	  	Siehe exemplarisch für diese Debatten: Silja Vöneky, Philipp Kellmeyer, Wol-
fram Burgard, Oliver Müller (eds.): The Cambridge Handbook of Respon-
sible Artificial Intelligence: Interdisciplinary Perspectives. Cambridge 2022 
(i. Ersch.); Shoshana Zuboff: The Age of Surveillance Capitalism: The Fight 
for a Human Future at the New Frontier of Power. New York: Public Af-
fairs 2019; Kate Crawford: Atlas of AI. Power, Politics, and the Planetary 
Costs of Artificial Intelligence. New Haven 2021; Patrick Lin, Keith Abney, 
and Ryan Jenkins (eds.): Robot Ethics 2.0: From Autonomous Cars to Ar-
tificial Intelligence. New York: Oxford University Press 2017; Marco Nør-
skov (ed.): Social Robots, London: Routledge 2017; Luciano Floridi et al.: 
»AI4People—An Ethical Framework for a Good AI Society: Opportuni-
ties, Risks, Principles, and Recommendations«. Minds and Machines, 28(4) 
(2018): 689–707; David J. Gunkel and Joanna J. Bryson (eds.): »Machine 
Morality: The Machine as Moral Agent and Patient«. Special issue of Phi-
losophy & Technology, 27(1) (2014): 1–142; Michael Anderson and Susan 
Leigh Anderson (Hg.): Machine Ethics. Cambridge: Cambridge University 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

Die philosophische Reflexion künstlicher Intelligenzen hat sich früh 
auf die Frage kapriziert, ob und inwiefern künstlich-intelligente Syste-
me den Status von rationalen und/oder moralischen Akteur:innen ha-
ben können.2 So naheliegend eine solche Frageperspektive und die ent-
sprechende Klassifizierungspraxis in Bezug auf den Akteur:innenstatus 
auch sein mögen, derartige Vorhaben haben auch ihre Tücken. Denn sie 
tragen dazu bei, dass wir den künstlich-intelligenten Systemen Entschei-
dungs-, Handlungs- und Verhaltenskompetenzen zuschreiben, die sich an 
den Fähigkeiten von Menschen orientieren. Mit den Begriffsbildungen 
um den Akteur:innenstatus behandeln wir die komplexen Algorithmen 
nicht mehr als nützliche Werkzeuge, sondern statten sie mit menschen- 
oder personenähnlichen Eigenschaften und Kompetenzen aus. Dazu ge-
hört auch der Begriff der Autonomie, der die künstlichen Intelligenzen 
mit einer erhabenen Aura versieht und den Blick dafür verstellt, dass wir 
hier letztlich Anthropomorphisierungen aufsitzen. Denn wie beeindru-
ckend eigenständig die Maschinen auch operieren können, mit der Auto-
nomie, die wir Menschen zuschreiben, hat das wenig zu tun. Auch wenn 
wir den Akteur:innenbegriff in größtmöglicher analytischer Abstraktion 
behandeln, bleibt am Ende die Suggestion, die künstlichen Intelligenzen 
sind eigentlich so wie wir – nur eben etwas anders. Dieser Suggestion 
verfallen wir auch daher gerne, weil dem Begriff ›künstliche Intelligenz‹ 
der Assoziationsraum des ›Geistes in der Maschine‹ und ähnlicher (post-)
cartesianischer Reflexionstraditionen anhaftet. Das heißt: im Zentrum 
steht die schaudernde Faszination der Frage, ob die Maschinen einen 
uns Menschen vergleichbaren Geist haben (können). Dass auf diese Wei-
se allein schon verdeckt wird, dass hinter den scheinbar körperlos geist
ähnlichen künstlichen Intelligenzen ein auf Ausbeutung (von Rohstof-
fen und Personen) ausgerichtetes Industriesystem steht, ist dabei eines 
der gewichtigen ethischen Probleme in diesem Feld (wie Kate Crawford 
in ihrem Atlas of AI eindrucksvoll gezeigt hat).3 Dies sind (in aller Kür-
ze) einige der Gründe, warum wir dazu neigen, künstliche Intelligenzen 
anders als andere Technologien zu behandeln – weil wir ihnen gewisse 
agentielle Fähigkeiten zuschreiben.

Bei aller Skepsis, die wir gegenüber dieser Zuschreibung geistiger und 
agentieller Fähigkeiten an die intelligenten Maschinen haben mögen, 

Press 2007; Sarah Spiekermann: Digitale Ethik. Ein Wertesystem für das 21. 
Jahrhundert. München 2019. 

2	  	Siehe Luciano Floridi and J.W. Saunders: »On the Morality of Artificial 
Agents«. Minds and Machine, 14 (2004): 349–379; Catrin Misselhorn: 
Grundfragen der Maschinenethik. Stuttgart 2018, S. 70–90; Johanna Wag-
ner: Künstliche Intelligenzen als moralisch verantwortliche Akteure. Pader-
born 2020.

3	  	Kate Crawford: Atlas of AI. Power, Politics, and the Planetary Costs of Ar-
tificial Intelligence. New Haven 2021.

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

bleibt die Lage aber verzwickt, wenn wir uns nicht nur die Technik für 
sich genommen anschauen, sondern die Interaktionen zwischen Men-
schen und Maschinen in den Blick nehmen. Denn wir gehen mit den 
Maschinen unweigerlich Beziehungen ein, die wir als ›sozial‹ bezeichnen 
können. Wir Menschen bilden als zoa politika nicht nur mit anderen 
Menschen und anderen Tieren, sondern immer auch mit Maschinen Ge-
meinschaften, weil es gewissermaßen zu unserer Natur gehört, zu intera-
gieren, zu kommunizieren und soziale Strukturen aufzubauen und uns so, 
mit Hannah Arendt gesprochen, in ein »Gewebe« von sozialen Bezügen 
zu begeben.4 Und ein solches ›Sozialgewebe‹ können wir auch mit Ma-
schinen weben, nicht nur, aber auch (und vermutlich in besonderer Wei-
se), wenn diese in irgendeiner Form als ›intelligent‹ eingestuft werden. 

Sollten wir die Maschinen partout nicht als ›intelligent‹ in einem ge-
haltvollen Sinne ansehen wollen, bleibt es aber doch dabei, dass sie mit-
unter so programmiert werden können, dass sie uns in einer mehr oder 
weniger ›menschenanalogen‹ Verhaltensweise begegnen, auf die wir als 
soziale Wesen reagieren und in komplexer Weise antworten können 
(›Antwort‹ als philosophischer Begriff wird unten näher erläutert). Ge-
gen diese Beobachtung könnte man einwenden, dass wir es hier niemals 
mit ›echten‹ sozialen Beziehungen zu tun haben und bei derartigen Be-
schreibungen des Mensch-Maschine-Verhältnisses eher Übertragungen 
oder sogar (gezielte) Täuschungen vorliegen, die aus solchen ›menschen-
analogen‹ Verhaltensweisen von Maschinen noch längst keine ›echte‹ so-
ziale Situation machen.

In diesem Text will ich jedoch von der Hypothese ausgehen, dass eini-
ges dafürspricht, dass wir Menschen unsere sozialen Beziehungen auch 
auf Unbelebtes ausdehnen können und daher die Grenzen von Mensch-
Mensch-, Mensch-Tier-, Mensch-Ding- und Mensch-Maschine-Begeg-
nungen graduell zu verstehen sind und all diese Sphären zusammenge-
nommen ›die‹ Sozialität des menschlichen Lebens ausmachen. Um dies 
zu verdeutlichen, will ich ein Argument von Mark Coeckelbergh auf-
greifen. In einem seiner Texte diskutiert der Technikphilosoph die In-
teraktionen zwischen Menschen und Robotern im Blick auf den Begriff 
des Vertrauens und vertritt die These, dass es keineswegs absurd ist, 
in diesem Kontext den Begriff der sozialen Beziehung zu verwenden.5 
Coeckelbergh bezeichnet das Vertrauen in diesem Kontext als ›default 
mode‹6, also als eine Art ›Voreinstellung‹ oder ›Standardeinstellung‹, in 
der wir den Robotern begegnen und dabei immer schon eine soziale 

4	  	Hannah Arendt: Vita activa oder vom tätigen Leben. Piper: München 2002, 
S. 222ff.

5	  	Mark Coeckelbergh: »Can we trust robots?«, Ethics Inf Technol 14 
(2012):53–60.

6	  	Ebd., S. 56.

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

Beziehung zu ihnen voraussetzen, wenn wir mit ihnen interagieren. Da-
her können wir mit gewissen Recht sagen, dass wir Menschen als zoa 
politika so disponiert sind, dass wir selbst mit Maschinen eine wie auch 
immer geartete soziale Beziehung eingehen – auch wenn wir es vielleicht 
nicht einmal wissen oder wahrhaben wollen. Diese Art von sozialer Be-
ziehung mag sich von derjenigen mit anderen Menschen unterscheiden, 
kann aber aufgrund des oben genannten Sozialgewebes nichtsdestotrotz 
als eine soziale Beziehung verstanden werden.

Doch auch wenn dem so sein sollte, kommen wir nicht umhin, hier 
philosophisch genauer hinzuschauen, um Beschreibungsformen und Ver-
stehenshorizonte zu entwickeln, die das Eigentümliche dieser Art so-
zialer Beziehungen erfassen können. Ich will in diesem Text dazu bei-
tragen, indem ich die spezielle Form von ›Alterität‹ untersuche, die die 
Mensch-Maschine-Interaktionen charakterisieren kann. Dass der Begriff 
›des Anderen‹7 in der Einschätzung von künstlich-intelligenten Syste-
men hilfreich sein kann, wurde schon verschiedentlich bemerkt. David 
J. Gunkel spricht in seinem Buch The Machine Question etwa von ›ma-
chinic others‹ und beschreibt im Rückgriff auf Emmanuel Lévinas ver-
schiedene Formen einer ›machinic otherness‹.8 Und bereits in früheren 
philosophischen Ansätzen wurde die Bedeutung der Alterität in der Tech-
nikreflexion hervorgehoben. Um nur ein Beispiel zu nennen: In seiner 
postphänomenologisch ausgerichteten relationalen Ontologie identifi-
ziert der Philosoph Don Ihde neben ›embodiment relations‹, ›herme-
neutic relations‹ und ›background relations‹ auch ›alterity relations‹.9 
Mit dem (ebenfalls von Lévinas inspirierten) Alteritätsbegriff lotet er 
aus, ob und inwiefern wir von ›technology-as-other‹ oder auch von einer 
›quasi-otherness‹ in der Begegnung mit Maschinen sprechen können.10

Ihdes tentativ-vorsichtiger Begriff der ›quasi-otherness‹ zeigt jedoch 
an, dass wir es hier möglicherweise mit einem tieferen philosophischen 
Problem zu tun haben. Denn ist es wirklich sinnvoll, von einer Quasi-An-
dersheit zu sprechen? Was soll das ›quasi‹ genau zum Ausdruck bringen? 
Ist damit eine Situation bezeichnet, in der wir mit einem Roboter oder 

7	  	Die Rede von ›dem Anderen‹ hat sich in der Phänomenologie etabliert, auch 
wenn die im Singular stehende maskuline Form nicht unproblematisch ist. 
Im Folgenden werde ich daher diesen Begriff immer wieder in Anführungs-
zeichen setzen oder alternativ durch einen Plural oder die weibliche Form 
ersetzen. Auch den Begriff ›das Andere‹, der in dieser Auseinandersetzung 
mit der maschinellen Alterität naturgemäß eine zentrale Rolle zukommt, 
wird immer wieder Verwendung finden. 

8	  	Siehe David J. Gunkel: The machine question. Critical perspectives on AI, 
robotics, and ethics. Massachusetts 2017, S. 197ff.

9	  	Don Ihde: Technology and the Lifeworld. From Garden to Earth. Indiana 
1990.	

10	 	Ebd., S. 97ff.

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

einer anderen interaktiven Maschine nur so tun ›als ob‹? Sprechen wir 
also von einer Situation, in der wir nur so tun, als ob die Maschine nicht 
nur ein Werkzeug, sondern ein ›Anderes‹ wäre (in der wir in der Maschi-
ne ein über den einfachen Technologiegebrauch hinausgehendes ›Gegen-
über‹ sehen), das sie aber ›eigentlich‹ gar nicht ist? Oder soll mit dem 
›quasi‹ ein Moment der Täuschung erfasst werden und die Maschine 
würde etwas zu sein vorgeben, was sie gar nicht ist? In entgegengesetz-
ter Richtung könnten wir aber auch fragen: wenn es so sein sollte, dass 
wir die Maschine bereits in ihrer ›Quasi-Andersheit‹ verstehen und uns 
entsprechend verhalten – könnten wir dann das ›quasi‹ nicht einfach pro-
blemlos streichen, weil es sich ohnehin bereits um eine echte Form von 
Andersheit handelt? 

Wenn uns das Streichen des ›quasi‹ in der Quasi-Andersheit allerdings 
spontan Unbehagen bereiten sollte – vielleicht weil es lebensweltlich und 
im alltäglichen Verständnis offenkundig zu sein scheint, dass wir Men-
schen und Maschinen clare et distincte zu unterscheiden wissen –, könn-
ten wir in einer ontologisch präzisen Klassifizierung übersehen, dass wir 
Menschen offenbar dazu neigen, mit Maschinen und anderen Dingen in 
einer Weise zu interagieren, die es durchaus erlaubt, den Begriff der Al-
terität zu verwenden. Meines Erachtens ist dies aber nur unter der Vo-
raussetzung möglich, dass wir den Blick nicht mehr auf den agentiellen 
Status der Maschine richten, sondern uns das menschliche Verhalten 
gegenüber den Maschinen ansehen. Die Andersheit von Maschinen ist, 
wie mir scheint, grundlegend falsch verstanden, wenn wir fragen: kön-
nen Maschinen ›als solche‹ in vergleichbarer Weise wie andere Menschen 
›anders‹ sein? Sinnvoller (und philosophisch fruchtbarer) scheint mir fol-
gende Frage zu sein: was macht das spezifische Anderssein von Maschi-
nen mit uns ›alteritätsbedürfenden‹ (sit venia verbo) oder sogar ›alteri-
tätsbedürftigen‹ Menschen?

Wir haben es in unseren Interaktionen selbstverständlich mit ver-
schiedenen Arten von Maschinen zu tun. Fragen der Alterität scheinen 
vor allem bei humanoiden Robotern oder bei sehr komplexen maschi-
nellen Systemen zu finden zu sein, die mit künstlich-intelligenten Algo-
rithmen ausgestattet sind und die sich in einer Weise ›von selbst‹ ver-
halten, dass wir aufgrund ihrer ›Menschenähnlichkeit‹ in eine soziale 
Situation geraten. Weniger komplexe Maschinen scheinen Alteritätsfra-
gen eher nicht aufzuwerfen (auch wenn wir in bestimmten Kontexten 
von einem sozialen Gewebe sprechen können, das wir mit ihnen ein-
gehen). Auf eine mögliche Differenzierung von maschinellen Alteritäts-
formen will ich in diesem Text nicht eingehen. Mir geht es in diesem 
Beitrag vielmehr darum, verschiedene Momente einer alteritätstheoreti-
schen Perspektive auf die Mensch-Maschine-Interaktion zu erörtern. An 
Paul Ricœurs Überlegungen in Das Selbst als ein Anderer anschließend, 
können wir sagen, dass Maschinen zur ›Wer-Frage‹ von Personen (im 

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Sinne der ipse-Identität) beitragen können und damit zum Thema einer 
Hermeneutik des Selbst, wie sie Ricœur vorschwebte,11 gemacht werden 
können. Ricœur selbst hat die Alterität der Maschinen allerdings ver-
nachlässigt. Das Feld der Vieldeutigkeit, das Ricœur mit der Dialektik 
zwischen Selbstheit und Andersheit erschlossen hat, kann aber durchaus 
um die verzwickten Erfahrungen mit maschineller Andersheit erweitert 
werden, wie in diesem Beitrag gezeigt werden soll.

Nach diesen Vorüberlegungen will ich im Folgenden dem Phänomen 
maschineller Alterität nachgehen. Dabei werde ich zunächst kurz auf 
›alte‹ anthropologische Selbstverständigungsdiskurse verweisen, die wir 
im Blick auf die Maschinen schon seit der Antike zu verzeichnen haben 
(2.). Dann werde ich Gehlens Formulierung der Maschine als das ›An-
dere-als-Menschliche‹ als ein Moment der Mensch-Maschine-Begegnung 
herausstellen, in dem das Anderssein der Maschine in der philosophi-
schen Anthropologie zum Thema wurde (3.), um dann auf einige auf-
schlussreiche Alteritätsmomente in der frühen KI-Entwicklung einzuge-
hen (4.). In einem nächsten Schritt will ich mich mit dem von Wilhelm 
Schapp entwickelten phänomenologischen Ansatz auseinandersetzen, 
der davon ausgeht, dass wir uns selbst begegnen können, weil wir immer 
schon in Geschichten mit anderen und anderem verstrickt sind, und dies 
im Blick auf die Maschinengeschichten, die wir uns erzählen, diskutie-
ren (5.). Daran anschließend werde ich schließlich mit der Responsivität 
(6.) und dem ›Anspruch des Anderen‹ (7.) zwei zentrale Theoriemomente 
der Phänomenologie der Alterität (insbesondere bei Bernhard Walden-
fels und Lévinas) in Bezug auf die ›Maschinenfrage‹ fruchtbar zu machen 
suchen. Am Ende steht eine zusammenfassende Schlussbemerkung (8.).

2. Begegnungen mit (auffälligerweise  
häufig weiblichen) Maschinen

Maschinen wurden in der europäischen Kulturgeschichte als schil-
lernde Gegenüber imaginiert, bei denen gerade die Kippmomente zwi-
schen Ähnlichkeit und Andersheit ihren Reiz ausmachen.12 Bereits in der 
griechischen Antike wurde die Maschine als etwas begriffen, was sich 

11	 	Siehe Paul Ricœur: Das Selbst als ein Anderer. München 1996, S. 21ff,  
S. 26ff.

12	 	Siehe allgemein zu den Selbstverständigungsdiskursen in der abendländi-
schen Kulturgeschichte Oliver Müller und Kevin Liggieri: »Mensch-Ma-
schine-Interaktion seit der Antike: Imaginationsräume, Narrationen 
und Selbstverständnisdiskurse«. In: Kevin Liggieri, Oliver Müller (Hg.): 
Mensch-Maschine-Interaktion. Geschichte-Kultur-Ethik (Metzler-Hand-
buch). Stuttgart 2019, S. 3–14.

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

einerseits deutlich von der menschlichen Existenz unterscheidet, anderer-
seits aber viele Züge menschlichen Verhaltens imitieren kann. Die Ma-
schine wurde daher sowohl als etwas imaginiert, das für höchste tech-
nische Perfektion steht – weil sie sich am Menschen als dem ›Maß der 
Maschine‹ orientiert –, das aber gerade deshalb auch potentielle Täu-
schung sein kann: Was ein Mensch zu sein scheint, ist eigentlich (nur) 
eine Maschine. So erzählt der erste Erzähler Homer bereits von robo-
terähnlichen androiden, genauer gynoiden Statuen, die der antike Tech-
niker Hephaistos hergestellt hat. Diese können sich nicht nur ganz von 
selbst bewegen, was im Griechischen »automatoi« heißt, sondern sind 
zudem in der Lage, zu sprechen und Arbeiten zu verrichten.13 Polybios 
wiederum berichtet von der künstlichen Frau Agepa, die so täuschend 
echt aussah, dass die sich ihr nähernden Männer erst zu spät erkannten, 
dass es sich nicht um eine Frau aus Fleisch und Blut, sondern um ein 
übles Folterwerkzeug handelte.14 Es ist bemerkenswert, dass ›das Ande-
re‹, das an der Maschine fasziniert oder irritiert, seit Beginn des Nach-
denkens über die Maschine oftmals mit Stereotypen von Weiblichkeit 
verschränkt zu sein scheint. Das Fremde der Maschine wird durch Femi-
nisierung vertraut gemacht – und bleibt möglicherweise gerade deshalb 
fremd. Es scheint fast so, als sei das Andere-als-Männliche gleicherma-
ßen von der Maschine und ›der Frau‹ verkörpert – so dass sich eine auf-
fallende Überlagerung von Maschinenfiktionen und Geschlechterrollen-
vorstellungen bereits in den allerersten literarischen Dokumenten findet.

Die Faszination an Android:innen hat seither nicht abgenommen, wie 
nicht nur die Science Fiction beweist, denn Automatenvisionen und Ma-
schinenimaginationen durchziehen die Kulturgeschichte in verschiede-
nen Formen.15 Eine der berühmtesten Maschinenfrauen ist Olimpia aus 
E.T.A. Hoffmanns Erzählung Der Sandmann. Hoffmann setzt ebenfalls 
bei der Erfahrung von der Ähnlichkeit und Andersheit in der (männli-
chen) Interaktion mit Olimpia an und spielt literarisch mit der Vertraut-
heit und Fremdheit, die in der Mensch-Roboter-Begegnung heute häufig 
als das uncanny valley bezeichnet wird. Auch Olimpia ist Menschen ir-
gendwie ähnlich, irgendwie auf eine unheimliche Weise aber auch nicht. 
Hoffmann beschreibt seine maschinelle Protagonistin in einer Szene wie 
folgt: »Olimpia erschien sehr reich und geschmackvoll gekleidet. Man 
mußte ihr schöngeformtes Gesicht, ihren Wuchs bewundern. Der etwas 

13	 	Homer: Odyssee. In der Übertragung von Johann Heinrich Voß. Frankfurt 
am Main 1990, Gesang 18, V. 373–377.

14	 	Siehe Klaus Völker (Hg.): Künstliche Menschen. Dichtungen und Doku-
mente über Golems, Homunculi, Androiden und liebende Statuen. Mün-
chen 1976, S. 63.

15	 	Siehe Käte Meyer-Drawe: »Androiden«. In: Carlos Kölbl und Anna Sieben 
(Hg.): Stichwörter zur Kulturpsychologie. Jürgen Straub zum 60. Geburts-
tag. Gießen 2018, S. 15–20.

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

seltsam eingebogene Rücken, die wespenartige Dürre des Leibes schien 
von zu starkem Einschnüren bewirkt zu sein. In Schritt und Stellung hat-
te sie etwas Abgemessenes und Steifes, das manchem unangenehm auf-
fiel; man schrieb es dem Zwange zu, den ihr die Gesellschaft auferlegte. 
Das Konzert begann. Olimpia spielte den Flügel mit großer Fertigkeit 
und trug ebenso eine Bravour-Arie mit heller beinahe schneidender Glas-
glockenstimme vor.«16 Hoffman flicht in seine Beschreibung der Olimpia 
die Irritationen ein, die diese in den Augen der Betrachter:innen auslöst, 
ohne dass von jenen erkannt wurde, dass es sich bei ihr nicht um ein le-
bendiges Wesen, sondern um eine Automatenfrau handelt. Auf der einen 
Seite entspricht ihr Auftritt der gesellschaftlichen Konvention und dem 
Frauenbild der Zeit, auf der anderen Seite hinterlässt sie aber den Ein-
druck des Fremdartigen, Unvertrauten, des unbestimmt von der Norm 
abweichenden. Hoffmann wählt dafür ein Vokabular, das das Mechani-
sche insinuiert (»seltsam eingebogen«, »etwas Abgemessenes und Stei-
fes«, »beinahe schneidende Glasglockenstimme«), auch wenn sie von 
der Festgesellschaft nicht als etwas Mechanisches, sondern nur als etwas 
leicht Irritierendes, nicht recht Einzuordnendes bemerkt wurde, das, wie 
er schreibt, »manchem unangenehm auffiel«.

Bekanntlich wird das Geheimnis der Olimpia am Ende doch noch ge-
lüftet: Ein junger Mann namens Nathanael verliebt sich in die bezau-
bernde Maschinenfrau, obwohl sie in den intimen Zwiegesprächen ledig-
lich »ach!« sagen kann,17 was dem romantischen Schwärmer aber nicht 
weiter auffällt. Doch schließlich muss Nathanael mit Schrecken feststel-
len: »Olimpias toderbleichtes Wachsgesicht hatte keine Augen, statt ihrer 
schwarzen Höhlen; sie war eine leblose Puppe.«18 Die Romantik hat das 
›Andere der Vernunft‹ in vielfacher Weise zum Thema gemacht, sei es in 
Bezug auf das Triebhafte, Unterbewusste, Weibliche oder Wahnsinnige.19 
Hoffmann verbindet die Themen des Wahnsinns und der als bedroh-
lich erfahrenen Weiblichkeit mit dem Maschinendiskurs der Neuzeit und 
wendet damit gewissermaßen die cartesianische Automatenbegeisterung 
in ihr Gegenteil. Die sich als bloße Apparatur entpuppende geliebte Frau 
wird zur Horrorvorstellung. Die Maschine steht nicht mehr für wissen-
schaftlich-technischen Triumph und Ingenieurskompetenz, sondern für 
eine elementare ontologische Verunsicherung.

Für das Verständnis des Maschinendiskurses ist die Figur der Olimpia 
interessant, weil die Konstruktion von Automaten mit den mechanisti-

16	 	E.T.A. Hoffmann: Der Sandmann. Stuttgart 1991, S. 29.
17	 	Ebd., S. 31.
18	 	Ebd., S. 36.
19	 	Siehe zur Gedankenfigur des ›Anderen der Vernunft‹ Hartmut Böhme und 

Gernot Böhme: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Rationali-
tätsstrukturen am Beispiel Kants. Frankfurt am Main 1983. 

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

schen Erklärungsmodellen der Natur zusammenhängen. Die Automa-
ten zeigen, dass wir die Natur nachbauen können, gerade weil wir ihren 
Geheimnissen mechanistisch auf die Schliche gekommen sind. Bekannt-
lich ist es Julien Offray de LaMettrie, der mit seinem Buch L’homme ma-
chine den mechanistischen Diskurs der Neuzeit auf die Spitze treibt.20 
Während seine Mensch-Maschine-Gleichsetzung einen provokanten, 
aber letztlich ›klassisch‹ aufklärerischen Erklärungsrahmen bietet, in 
dem wir Menschen uns unserer mechanistisch vollständig erklärbaren 
›Natur‹ selbst versichern sollen, führt Hoffmann mit Olimpia das Hor-
ride vor, das die mechanistische Reduktion des Lebendigen auf seine Au-
tomatenhaftigkeit auslösen kann. Das maschinell Andere wird zum un-
heimlichen Doppelgänger unserer selbst.

3. Die Maschinen als das ›Andere-als-Menschliche‹

Das Horride ist aber nur ein Extremfall maschineller Alteritätserfahrung. 
Oftmals wird die Maschine als etwas wahrgenommen, was uns an die 
›mechanischen‹ Vorgänge in unserem Organismus erinnert, ohne dass 
wir unsere menschliche Existenz darauf notwendigerweise reduzieren 
müssten. Diesbezüglich sind bei Arnold Gehlen einige Überlegungen zu 
finden, die das Mensch-Maschine-Verhältnis mit dem Begriff des ›Ande-
ren‹ zu erfassen suchen, wiewohl sich sein Begriff des Anderen von den 
phänomenologischen Alteritätskonzepten unterscheidet (auf die unten 
näher eingegangen wird). Nichtsdestotrotz kann das von ihm beschrie-
bene Alteritätsphänomen als eine der phänomenologischen Beschreibun-
gen vorgelagerte Erfahrung verstanden werden, da in Gehlens Ansatz 
›das Andere‹ gewissermaßen ›dem Anderen‹ vorausgeht. 

Gehlen setzt dabei an, dass wir Menschen uns vor allem in dem er-
kennen können, was anders als wir selbst ist und uns gerade deshalb zur 
Selbstbefragung herausfordert: »Bedrängt von der Rätselhaftigkeit sei-
nes Daseins und seines eigenen Wesens ist der Mensch schlechthin da-
rauf angewiesen, seine Selbstdeutung über ein Nicht-Ich heranzuholen, 
über ein Anderes-als-Menschliches. Sein Selbstbewußtsein ist indirekt, 
seine Bemühung um eine Eigenformel verläuft immer so, daß er sich mit 
einem Nichtmenschlichen gleichsetzt und in dieser Gleichsetzung wie-
der unterscheidet.«21 Dieses ›Anderes-als-Menschliche‹, das sich traditi-
onell in den verschiedenen ›anthropologischen Differenzen‹ zeigen kann, 
umfasst nicht nur Pflanzen und Tiere (wie sie bekanntlich in den Anthro-
pologien von Max Scheler und Helmuth Plessner ausgearbeitet wurden), 

20	 	 Julien Offray de LaMettrie: Der Mensch eine Maschine. Stuttgart 2001.
21	 	Arnold Gehlen: Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische 

Probleme der industriellen Gesellschaft. Hamburg 1957, S. 16. 

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

sondern eben auch die Maschinen. Die Auseinandersetzung mit der Ma-
schine kann damit Antwort(en) auf die anthropologische Grundfrage 
›Was ist der Mensch?‹ bieten.22

Der Maschine haftet damit eine Ambivalenz an: Sie ist bei Gehlen nicht 
nur jenes Andere-als-Menschliche, sondern wir erkennen uns in den Ma-
schinen auch selbst wieder. Die Maschinen bleiben ›Kippapparaturen‹, 
wenn man so will. Als das Andere-als-Menschliche zeigen sie uns gerade 
auch zutiefst Menschliches – und zwar Menschliches, das wir oft zu über-
sehen neigen, nämlich z.B. die unbewussten physischen Prozesse. So notiert 
Gehlen – in einer Zeit, in der die Kybernetik als eine neue Leitwissenschaft 
in Anschlag gebracht wird –: »Nun ist aber der Mensch in der Tat in ganz 
zentralen Bereichen seiner Natur Automatismus, er ist Herzschlag und At-
mung, er lebt geradezu in und von sinnvoll funktionierenden, rhythmi-
schen Automatismen, wie sie in der Bewegung des Gehens, vor allem aber 
in den eigentlichen Hantierungen und Arbeitsgängen der Hand vorliegen, 
in dem ›Handlungskreis‹, der über Sache, Hand und Auge zur Sache zu-
rücklaufend sich erschließt und dauernd wiederholt.«23 Gehlen betrachtet 
die Maschine also als etwas gleichzeitig Menschliches und Nicht-Menschli-
ches. Gerade dieses Changieren zwischen Identität und Differenz macht die 
Maschine zu einem anthropologischen Resonanzphänomen. Die Maschi-
nen bringen also nicht bloß Entfremdungserfahrungen hervor, sondern bil-
den auch einen Resonanzraum, in dem wir uns selbst begegnen und Welt-
verhältnisse aufbauen können.24 Die Erfahrung des ›maschinell Anderen‹ 
steht in einer ganz elementaren ›Resonanzbeziehung‹ zu uns Menschen.25

Diese wenigen Stichworte mögen verdeutlichen, dass das Mensch-Ma-
schine-Verhältnis von jeher kniffliger ist, als wir es üblicherweise den-
ken. Daher ist es kein Wunder, dass dies auch auf die Entwicklungen der 
Künstlichen Intelligenz abgefärbt hat. Das berühmte Dartmouth Sum-
mer Research Project on Artificial Intelligence von 1956 ging davon 
aus »that every aspect of learning or any other feature of intelligence 
can in principle be so precisely described that a machine can be made 
to simulate it.«26 In dem Antrag zu diesem Research Project findet sich 

22	 	Dies ist die anthropologische Grundfrage in ihrer klassischen Formulierung. 
Es gibt aber gute Gründe die Frage anders zu stellen, um problematische Es-
sentialisierungen zu vermeiden, wie etwa: ›Wer sind wir Menschen?‹.

23	 	Arnold Gehlen: Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische 
Probleme der industriellen Gesellschaft. Hamburg 1957, S. 16.

24	 	Siehe Oliver Müller: Selbst, Welt und Technik. Eine anthropologische, geis-
tesgeschichtliche und ethische Untersuchung. Berlin, New York 2014.

25	 	Siehe zum Resonanzbegriff Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der 
Weltbeziehung. Berlin 2016.

26	 	 John McCarthy et al.: »A Proposal for the Dartmouth Summer Research 
Project on Artificial Intelligence« (August 31, 1955). Zitiert nach AI Maga-
zine 27(4) (2006): 12–14, hier S. 12. 

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

die programmatische Hypothese formuliert, dass die Maschine eigent-
lich nur eine andere Verkörperungsform als der menschliche Organismus 
darstellt, auf die aber letztlich alle Formen menschlicher Intelligenz über-
tragen werden können. Das Ziel dieses Projekts ist der Entwurf einer 
Maschine, die die Formen von Intelligenz auszuüben vermag, die bislang 
Menschen vorbehalten waren (»now reserved for humans«).27 Abermals 
wird eine Maschine projektiert, die menschähnlich werden soll – und die 
idealerweise sogar so menschenähnlich wird, dass sie nicht mehr von ei-
nem Menschen unterschieden werden kann.

4. Imitation Games: Alterität in der frühen Entwicklung 
von Künstlicher Intelligenz

Wenn wir bei LaMettrie die Formel ›der Mensch als eine Maschine‹ fin-
den, so können wir in dem Antragstext der frühen Pioniere der Künst-
lichen Intelligenz die Parole ›die Maschine als ein Mensch‹ extrahieren. 
Mechanisierung des Menschen und Vermenschlichung der Maschine ge-
hen also Hand in Hand. Und so ist es vielleicht kein Wunder, dass Alte-
rität bei den allerersten Vorstößen in Richtung künstlicher Intelligenz, 
die bekanntlich Alan Turing in Angriff genommen hatte, eine zentrale 
Rolle spielt. Der später so gennannte Turing-Test ist inspiriert von einem 
damals beliebten Party-Spiel, das ›imitation game‹ heißt. Die Partygäs-
te mussten erraten, ob es sich bei der Person, die ihnen, ohne sichtbar 
zu sein, mittels schriftlicher Notate auf Fragen antwortet, um eine Frau 
oder einen Mann handelt. Turing entwirft in seiner Variante ein Setting, 
in dem zu entschlüsseln ist, ob die Antworten von einem Menschen oder 
von einer Maschine gegeben werden.28 Im Blick auf die erwähnten An
droidinnen ist es, nebenbei gesagt, recht bemerkenswert, dass im Setting 
des Turing-Tests die Frau gewissermaßen durch die intelligente Maschi-
ne ersetzt wurde. Das rätselhaft Andere ist nunmehr die Maschine und 
nicht mehr das andere Geschlecht.

In der Entwicklung von Künstlicher Intelligenz, so können wir sagen, 
ging es von Beginn an um alteritätstheoretische Fragen. Ziel ist es näm-
lich nicht einfach, schnelle und effiziente Rechner zu bauen. Sondern be-
reits in den allerersten Anfängen werden Forschungsvorhaben entwickelt, 
die bei der Frage ansetzen, ob das uns begegnende Andere ein Mensch 
oder eine Maschine ist. Das liegt natürlich trivialerweise daran, dass 
die menschliche Intelligenz zum Vorbild für die maschinelle Intelligenz 

27	 	Ebd.
28	 	Alan Turing: »Computing machinery and intelligence«. Mind, 49 (1950): 

433–460.

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

genommen wird. Aber es bleibt trotzdem auffällig, dass sich die Ent-
wicklung der Künstlichen Intelligenz in einer Imaginationstradition be-
wegt, die wir bei Homer und E.T.A Hoffmann bereits kennengelernt hat-
ten. Der Reiz der künstlich-intelligenten Maschine liegt darin, täuschend 
echt menschlich zu sein. Und die Konstruktion einer solchen Maschine 
kann nur gelingen, wenn diese zu einem ›Gegenüber‹ wird, das mehr ist 
als ein bloßes technisches Werkzeug, das vielmehr eine Erfahrung von 
›Andersheit‹ auslösen soll, das auf einen Menschen verweist. Dass auch 
hier die Maschinen weibliche Züge tragen können, zeigt das von Joseph 
Weizenbaum geschriebene Programm, mit dem er 1966 den Turing-Test 
weiterentwickelte, welches in seinem Setting eine Psychotherapeutin si-
mulieren sollte. Dieses Programm hieß ELIZA,29 nach Eliza Doolittle aus 
dem (den antiken Mythos aktualisierenden) Theaterstück Pygmalion von 
George Bernhard Shaw – ein gewissermaßen klassisches Produkt männli-
chen Verfügungswillens in der Anwendung von Wissenschaft.

So technikkritisch Weizenbaum dies letztlich auch gedacht haben mag, 
es bleibt bemerkenswert, dass auch hier wieder eine Maschinenfrau er-
dacht wurde, die die männliche Intelligenz zu täuschen versteht. Die 
Unruhe über die wahre Identität des Gegenübers, die der Turing-Test 
verkörpert, wurde auch von Philip K. Dick aufgegriffen, der in seinem 
Roman Do Androids Dream of Electric Sheep? (der bekanntlich die Vor-
lage für die Blade Runner-Filme von Ridley Scott darstellt) einer Maschi-
ne einen Auftritt gewährt, die zur Orientierung in einer Welt elementarer 
ontologischer Verunsicherung eingesetzt werden soll.30 Denn der Roman 
spielt in einer Welt, in der zwischen dem Natürlichen und Künstlichen 
nicht mehr unterschieden werden kann. Die Voight-Kampff-Maschine 
ist eine Empathie-Test-Apparatur, mit der eruiert werden soll, ob es sich 
beim Gegenüber um einen Menschen oder eine/n Replikant:in handelt. 
Die Voight-Kampff-Maschine misst im Narrativ des Romas das Mensch-
lichste an uns Menschen, die Empathiefähigkeit. Allerdings bedarf es in 
einer Art contradictio in adjecto eben gerade einer Maschine, die dieses 
Menschlichste exakt und verlässlich zu messen in der Lage ist. Auch in 
dem Film Ex machina wird die Idee des Turing-Tests aufgegriffen, und 
zwar in den Interaktionen zweier Programmierer mit der Androidin Ava, 
die einmal mehr die Erfahrung des Vertraut-Unvertrauten, das die intel-
ligente Maschine verkörpert, feminisiert – und gerade dadurch zum un-
kontrollierbar Anderen macht. Denn der Film endet damit, dass sich Ava 
der männlichen Verfügungsmacht zu entziehen weiß.

29	 	 Joseph Weizenbaum: »ELIZA-A Computer Program For the Study of Na
tural Language Communication Between Man and Machine«. Communi-
cations of the ACM 9 (1966): 36–35. 

30	 	Philip K. Dick: Do Androids Dream of Electric Sheep? Weidenfeld & Ni-
colson, London 2012.

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

5. In Maschinengeschichten verstrickt

Der Verweis auf die Erzählungen von E.T.A. Hoffmann und Philip K. 
Dick erfolgte nicht ohne Grund. Denn wir erfahren ›das Andere‹ oftmals 
gerade über Narrative. Nicht nur in Ricœurs Philosophie der Alterität 
spielt die ›narrative Identität‹ eine zentrale Rolle, weil sie die Brüchigkeit, 
die Widersprüche und Dissonanzen einer Person als ›Lebensgeschichte 
in Lebensgeschichten‹ verstehbar machen kann, sondern auch in Wil-
helm Schapps Buch mit dem schönen Titel In Geschichten verstrickt.31 
In den Geschichten, mit denen wir unsere Identität erzählerisch formen, 
sind wir immer schon mit Tieren, Dingen und anderen Menschen ver-
strickt, einer lebensweltlichen Verstrickung, der wir gar nicht entkom-
men können: »Die Geschichte jedenfalls läßt sich nicht als Gegenstand 
untersuchen, weil etwas Geschichte nur insoweit ist, als ich in die Ge-
schichte verstrickt bin. Dies Verstricktsein läßt sich nicht so aus der Ge-
schichte lösen, daß auf der einen Seite die Geschichte übrigbliebe und 
auf der anderen Seite mein Verstricktsein oder so, daß die Geschichte 
überhaupt noch etwas wäre ohne den Verstrickten, oder der Verstrickte 
noch irgendetwas wäre ohne die Geschichte.«32 Das heißt, dass wir un-
ser Selbstsein in besonderer Weise beschreiben und verstehen können, 
wenn wir uns die Geschichten, in die wir unentrinnbar verwickelt sind, 
näher anschauen und zu deuten beginnen. 

Naturgemäß sind zunächst die Mitmenschen privilegiert, was die nar-
rativen Verstrickungen angeht. Aber der ganze erste Teil von Schapps 
Buch widmet sich dem »Wozuding in der Außenwelt und seine[r] Wahr-
nehmung«33 und ist eine Fortführung von Heideggers Analysen des ›Vor-
handenen‹ in Sein und Zeit.34 Auch bei Schapp geht es meistens um ein-
fache handwerkliche Techniken und Werkzeuge, aber immerhin kommt 
das Automobil vor, das am ehesten zu den Maschinen zählen kann, die 
uns hier interessieren.35 Da Schapp andere Fragen adressiert, hat er den 
gemeinsamen Geschichten von Menschen und Maschinen leider kaum 
Aufmerksamkeit geschenkt. Aber man darf aus seinem Ansatz durch-
aus folgern, dass Menschen und Maschinen ebenso in Geschichten ver-
strickt sein können wie Menschen und Menschen oder Menschen und 
Tiere. Auch Plessner hat die unauflösbare Verstrickung von Menschen 
und Maschinen unterstrichen. Bei ihm spielt die narrative Verstrickung 

31	 	Wilhelm Schapp: In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und 
Ding. Frankfurt am Main 1985.

32	 	Ebd., S. 85f.
33	 	Ebd., S. 11–82.
34	 	Martin Heidegger: Sein und Zeit. Niemeyer: Tübingen 1993, S. 66ff.
35	 	Wilhelm Schapp: In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und 

Ding. Frankfurt am Main 1985, S. 56ff.

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

keine zentrale Rolle, trotzdem bringt er eine elementare Dynamik poin-
tiert zum Ausdruck, die die Geschichten von Menschen und Maschinen 
generiert: »Von den Maschinen fortlaufen und auf den Acker zurückkeh-
ren, ist unmöglich. Sie geben uns nicht frei und wir geben sie nicht frei. 
Mit rätselhafter Gewalt sind sie in uns, wir in ihnen.«36

Es ist unsere narrative Identität, die uns mit unseren Maschinen ver-
bindet, mit denen wir gemeinsame Geschichten erleben. Und in diesen 
Geschichten begegnen wir Maschinen, denen wir vertrauen; Maschinen, 
die widerborstig sind; Maschinen, die wir verfluchen; Maschinen, die wir 
bewundern; Maschinen, die uns träumen lassen; Maschinen, die uns in 
tragische Situationen bringen können.37 Wenn das Selbst nach Ricœurs 
Formel ›ein Anderer‹ ist, dann können wir uns nun erlauben, seine For-
mel zu erweitern und konstatieren: das Selbst ist (auch) ›ein Anderes‹. 
Denn wir betrachten uns nicht nur im Spiegel unserer Maschinen, wie 
die Phänomenologin Käte Meyer-Drawe umfänglich gezeigt hat,38 son-
dern wir ›sind‹ im emphatischen Sinne ›wir selbst‹ durch die Maschinen, 
mit denen wir in gemeinsame Geschichten verwickelt sind und über die 
wir unsere (ipse-)Identität ausbilden. In Das Selbst als ein Anderer er-
wähnt Ricœur übrigens technologische Fiktionen ganz explizit.39 Er be-
trachtet technische Träume und Fiktionen allerdings sehr sorgenvoll in 
einem recht engen Blickwinkel, weil er sich in diesem Kontext mit den 
puzzling cases der analytischen Philosophie auseinandersetzt, in denen 
es vor allem um Gehirntransplantationen bei Fragen personaler Identi-
tät geht. Durch diese Verengung der Perspektive in Bezug auf die tech-
nischen Fiktionen verspielt Ricœur einiges narratives Potential, das wir 
zur Erschließung von maschinellen Alteritätserfahrungen fruchtbar ma-
chen können.

Denn es lohnt sich, die Maschinengeschichten alteritätstheoretisch 
ernst zu nehmen. Um dies erneut mit einigen Verweisen auf Filme zu ver-
deutlichen: Wir können beispielsweise die so innige wie dystopische Be-
ziehung der sehr schlauen und durchtriebenen und auf ihre Weise bemit-
leidenswerten künstlichen Intelligenz HAL 9000 mit dem Astronauten 
Dave Bowman verfolgen, die Stanley Kubrick in Odyssee im Weltraum 
erzählt. Oder wir können in der Miniserie Maniac einen intelligenten 

36	 	Helmuth Plessner: Die Utopie in der Maschine. In: Ders.: Gesammelte 
Schriften. Bd. 10, hg. v. Günter Dux, Odo Marquard und Elisabeth Ströker. 
Suhrkamp: Frankfurt am Main 1985, S. 34.

37	 	Vielleicht spielen sich derzeit die wirklich tragischen Tragödien in unserer 
modernen technischen Zivilisation in erster Linie zwischen Menschen und 
Maschinen ab, etwa, wenn wir lernen, die Bombe oder andere Technologi-
en zu lieben…

38	 	Siehe Käte Meyer-Drawe: Menschen im Spiegel ihrer Maschinen. München 
1996.

39	 	Paul Ricœur: Das Selbst als ein Anderer. München 1996, S. 184.

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Supercomputer kennenlernen, der beginnt, Emotionen zu entwickeln 
und Beziehungen zu den Menschen in seinem Umfeld aufzubauen. Im 
Film Her begleiten wir wiederum einen melancholischen Mann, der sich 
in die weibliche Stimme seines Computers verliebt, der im Kontakt zu 
den einfühlsam programmierten Algorithmen die Brüchigkeit seiner 
Identität erfährt und schließlich wieder zu sich selbst (zurück) findet. 
Die Tech-Industrie hat die identitätsstiftende Bedeutung der klugen Ma-
schinen längst erkannt. In einer aktuellen Werbung, in der kurze Sze-
nen verschiedener ›einzigartiger‹ Lebensmodelle gezeigt werden, wird 
ein neues Smartphone folgendermaßen angepriesen: »We all are unique. 
And now there’s a phone that adapts to you. A phone like you.«40 Das 
Versprechen, dass die Maschinen sich so anpassen, dass sie ›wie wir‹ wer-
den, verdeckt die Kehrseite, dass wir uns selbst wiederum an die Maschi-
nen anpassen müssen. Die Maschinen können nur wie wir werden, wenn 
wir werden wie unsere Maschinen.

Das Interessante an derartigen Filmen ist nicht (bzw. nicht nur), dass 
sie uns anregen können, über nähere und fernere Technikzukünfte nach-
zudenken, sondern dass sie Geschichten darüber erzählen, wie tief und 
unauflöslich wir mit unseren Maschinen bereits in gemeinsame Ge-
schichten verstrickt sind – und wie wir uns in den Begegnungen mit den 
Maschinen als ›Selbste‹ erfahren können. Einer der Gründe hierfür ist 
darin zu sehen, dass wir auf Maschinen nicht nur reagieren, sondern auf 
sie auch antworten können.

6. Maschinen antworten

Das Antwortenkönnen, die Responsivität, ist ein zentrales Moment in 
Alteritätstheorien, das insbesondere Bernhard Waldenfels im Anschluss 
an Kurt Goldstein umfänglich untersucht hat.41 Die Bedingung der Mög-
lichkeit des Selbstseins wird von ihm in der Verschränkung von »Pa-
thos« und »Response« erfasst, also grundlegend alteritätstheoretisch ge-
dacht.42 Wir Selbste erfahren, erleiden, erleben etwas durch andere und 
anderes und antworten dann auf dieses Erleiden. Das Antwortenkön-
nen ist höchst vielschichtig und umfasst mindestens leibliche, sprach-
liche, soziale, kulturelle und politische Dimensionen. Anthropologisch 

40	 	Siehe https://www.youtube.com/watch?v=VxERxFXPw3M (letzter Zugriff 
20.1.22).

41	 	Siehe vor allem Bernhard Waldenfels: Antwortregister. Frankfurt am Main 
1994.

42	 	Siehe etwa Bernhard Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache drängt. Studi-
en zur Psychoanalyse und Psychotherapie aus phänomenologischer Sicht. 
Berlin 2019, S. 254ff.

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

hat der ebenfalls an Goldstein anschließende Ernst Cassirer diesen Zu-
sammenhang in seinem Essay on Man mit folgender Formel erfasst: 
From animal Reactions to Human Responses.43 Das Antwortenkönnen 
ist damit eine menschliche Fähigkeit, die die Reiz-Reaktions-Mechanis-
men durchbricht. Das Antworten erfolgt verzögert und ändert das ant-
wortende Selbst und ›den anderen‹ oder ›das andere‹ (welches bei Wal-
denfels auch als das Fremde firmiert) im Prozess des Antwortens. Dies ist 
als eine Dynamik zu verstehen, in der wir uns im sinngebenden Antwor-
ten auf ein unvorhergesehenes Angesprochenwerden sowohl uns selbst 
als auch ›dem anderen‹ in einer Weise begegnen, dass wir weder das Ei-
gene zum Maßstab für die Erfahrung und Beurteilung des anderen ma-
chen, noch dass wir uns den oder das andere unzugänglich machen, in-
dem wir es als etwas gänzlich Fremdes aus unserem Erfahrungshorizont 
ausschließen. Über das Zusammenspiel von Pathos und Response wird 
der andere in vielschichtiger Weise als ›der andere‹ erfahren – mit der 
Konsequenz, dass wir im Antworten auch unser Selbstsein immer wie-
der neu entdecken. 

Vor diesem Hintergrund stellt sich nun die Frage, ob und wie wir 
auch auf Maschinen und insbesondere künstlich-intelligente Maschinen 
in diesem gehaltvollen Sinne antworten können. Nach der oben genann-
ten Fassung des Antwortenkönnens in der Verschränkung von Pathos 
und Response können wir durchaus nicht nur Menschen, sondern auch 
Maschinen antworten. Nehmen wir zum Beispiel die von klugen Algo-
rithmen empfohlenen Bücher oder Filme: In den seltensten Fällen reagie-
ren wir einfach reflexhaft und erwerben die empfohlenen Produkte so-
fort – wie es sich vielleicht mancher Digitalkonzern erhofft –, sondern 
wir antworten auf diese Empfehlungen, indem wir uns beispielsweise 
über diese Produktempfehlungszumutungen ärgern oder indem wir die 
Vorschläge doch, ein wenig neugierig geworden, mit unseren Interessen 
abgleichen. Das heißt, wir antworten auf diese Algorithmen, weil wir 
diese vor dem Hintergrund unserer Sinnhorizonte wahrnehmen und be-
werten – was nicht ausschließen muss, dass wir auf diese Empfehlungs-
übergriffigkeit auch recht barsch antworten können, indem wir die Vor-
schläge der Streaming-Dienste in den Wind schlagen. 

In ähnlicher Weise begegnen wir auch Robotern verschiedener Cou-
leur. Einen Pflege- oder Service-Roboter, mit dem wir interagieren, neh-
men wir vor dem Hintergrund unserer sozialen Erfahrung und unseren 
sozialen Erwartungen wahr. Wir reagieren auch hier nicht nur, sondern 
wir antworten ebenfalls im oben genannten Sinne, wenn wir beispielwei-
se die derzeitige Unbeholfenheit des Roboters belächeln, wenn wir die 

43	 	Ernst Cassirer: An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of Hu-
man Culture. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 23, hg. v. Birgit Recki, Mei-
ner: Hamburg 2006, S. 32ff.

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

Interaktion als ›Begegnungsspiel‹ mitspielen oder wenn wir in Gedan-
ken vielleicht bereits eine Geschichte skizzieren, die wir den Freund:in-
nen über diese seltsame Begegnung erzählen können. Auch wenn der 
Roboter vielleicht nicht zu einem ›Freund‹ wird, der uns zum Bücher- 
und Juwelendiebstahl animiert wie in dem Film Robot & Frank, kann 
die pathische Erfahrung durch die Maschine zur Ausbildung eines viel-
schichtigen Antwortgeschehens führen.

Vermutlich wird es dabei bleiben, dass das Antwortgeschehen in der 
Interaktion mit einer Maschine ein anderes ist als das mit einem ande-
ren Menschen. Eine sehr komplexe künstlich-intelligente Maschine kann 
menschenähnliches Antworten aber vielleicht in einer Weise simulieren, 
dass wir mitunter gar nicht sagen können, wie sich die maschinelle Ant-
wort von der möglichen menschlichen Antwort unterscheidet. Nichts-
destotrotz dürften wir angesichts der Brüchigkeit, Vieldeutigkeit und 
Unberechenbarkeit menschlichen Antwortenkönnens wohl immer nur 
zeitweise vergessen, dass es sich bei unserem Gegenüber um eine künst-
lich-intelligente Maschine handelt, die sich so verhält, weil Programmie-
rer:innen wollten, dass sie sich menschenähnlich verhält. Doch dies än-
dert nichts daran, dass wir diese Maschinen nicht nur als ein nützliches 
Werkzeug betrachten und entsprechend verwenden, sondern dass wir ein 
alteritätstheoretisches Surplus vorliegen haben, das sich phänomenolo-
gisch und anthropologisch aus der Struktur des menschlichen Antworten-
könnens in der Verschränkung von Pathos und Response erklären lässt. 

Ein interessanter Grenzfall in diesem Kontext ist das Phänomen des 
Vertrauens. Vermutlich stimmt die Beschreibung, dass wir aufgrund der 
sozialen Situationen, die in Mensch-Maschine-Interaktionen entstehen, 
auch Formen von Vertrauen in die Maschine ausbilden, die über die blo-
ße Verlässlichkeit, die wir von technischen Geräten erhoffen und erwar-
ten können, hinausgehen.44 Bemerkenswert ist hier, dass die vertrauens-
volle Sozialität der Mensch-Maschine-Begegnung zu den Phänomenen 
von overtrust oder automation bias führen kann, wie man dies in der 
Debatte nennt.45 Das heißt, pointiert gesagt, dass wir der Maschine in 
ihrer vermeintlichen Perfektion in einer Weise vertrauen, die eigentlich 
nicht angebracht ist. Overtrust und automation bias aktualisieren in ge-
wisser Weise die ›Antiquiertheit‹ des Menschen angesichts der Perfekti-
on der Maschinen, wie sie Günther Anders beschrieben hat.46 Wir unter-

44	 	Siehe hierzu noch einmal Mark Coeckelbergh: »Can we trust robots?« In: 
Ethics Inf Technol (2012) 14:53–60.

45	 	Siehe Alan R. Wagner, Jason Borenstein, Ayanna Howard: »Overtrust in the 
Robotic Age«. Communications of the ACM, 61(9) (2018): 22–24; Alex Le-
veringhaus: Ethics and Autonomous Weapons. Palgrave-Macmillan: Lon-
don 2016, 99.

46	 	Günther Anders: Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1: Über die Seele im 
Zeitalter der zweiten industriellen Revolution. Beck: München 1956.

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

werfen uns mitunter recht bereitwillig unseren tadellos funktionierenden 
Maschinen – mit dem Effekt, dass wir dann auf die Maschinen gar nicht 
mehr antworten, sondern nur noch reagieren, uns gewissermaßen selbst 
mechanisieren, weil wir die funktionelle ›Norm‹ der Maschine interna-
lisiert haben. Eine Technikkritik könnte bei dem menschlichen Antwor-
tenkönnen ansetzen, um einen Ausweg aus der ›Selbstversklavung‹ durch 
einen bloß reflexhaft reagierenden Umgang mit den Maschinen zu finden 
(um einen beliebten Topos zu bemühen).47

7. Der Anspruch der Maschine

In der Phänomenologie der Alterität ist die Frage zentral, welcher (ethi-
sche) Anspruch von ›dem anderen‹ ausgeht. Dies kann sich als eine Phä-
nomenologie des Fremden ausbuchstabieren, wie bei Waldenfels, oder 
in einer radikalen Subjektkritik formuliert werden, wie wir es bekannt-
lich bei Lévinas vorliegen haben.48 Lévinas geht von einem Primat des 
Anderen aus, der aller Subjektkonstitution vorausgeht und diese sogar 
grundsätzlich in Frage stellt. Im Kern seiner Philosophie steht, kurz ge-
sagt, die Gedankenfigur, dass die »Bewegung des Selben zum Anderen« 
in einer Weise erfolgt, in der sie »niemals zum Selben zurückkehrt«.49 Im 
Blick auf die Diskussion einer maschinellen Alterität dürfte es philoso-
phisch keine kleine Herausforderung sein, den Anspruch des Anderen, 
wie er von Lévinas formuliert wird, auch in der Maschine als ›das Ande-
re‹ ausmachen zu können (dies könnte vielleicht der Grund sein, warum 
Ihde die vorsichtige Wendung der quasi-otherness wählt).

Es stellt sich also die Frage, in welcher Weise wir von dem Anspruch 
der Maschine als ›das andere‹ sprechen können. Lévinas schreibt in Die 
Spur des Anderen, dass die »heteronome Erfahrung« eine »Bewegung« 
ermöglicht, »die nicht zu ihrem Ausgangspunkt zurückkehrt«.50 Das 
heißt, dass ›der Andere‹ uns in dem Sinne ›bestimmt‹, dass er ein unvor-
hersehbares Antwortgeschehen in Gang setzt. Diese Art heteronomer 
Erfahrung könnte sich auch auf die Interaktion mit Maschinen über-
tragen lassen: Dann würden wir uns in der Interaktion einer Maschi-
ne in einer Weise selbst erfahren, die weder auf der bloßen Festlegung 
dessen, was die Maschine ist und leisten soll, noch auf unser sich an 

47	 	Siehe etwa Georg Simmel: Philosophie des Geldes. In: Gesamtausgabe. 
Bd. 6, hg. von David P. Frisby, Klaus Christian Köhnke, Frankfurt am Main 
1989, 673.

48	 	Siehe Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phä-
nomenologie und Sozialphilosophie. Freiburg 1983. 

49	 	Ebd., 215.
50	 	Ebd., 215.

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

die Funktionsweise der Maschine anpassendes Verhalten zu reduzieren  
ist. Durch den eigentümlichen default mode des sozialen Gewebes und 
unser Antwortenkönnen nehmen wir die Maschine (vielleicht nicht 
nur, aber auch) als ›etwas anderes‹ wahr, was nicht mit der bloßen An-
eignung durch unsere üblichen epistemischen Kategorien zu erklären  
ist. 

Bemerkenswert bleibt dabei, dass die Maschine etwas von Menschen 
Hergestelltes ist, ihre Existenz also nur deshalb hat, weil wir die entspre-
chenden Kategorien zur Verfügung haben, mit der die Maschine konstru-
iert, gebaut und genutzt wird. Das heißt, wir interagieren mit einer Enti-
tät, die erst durch unser Verfügungswissen existiert und die wir doch in 
der Begegnung als etwas Unverfügbares erfahren – weil das Antwortge-
schehen in der Pathos-und-Response-Verschränkung nicht völlig vorher-
sehbar verläuft und uns in unberechenbarer Weise verändern kann. Dies 
kann grundsätzlich auf alle Technologien zutreffen, aber in verstärk-
tem Maße können wir dies sicherlich im Blick auf künstlich-intelligente 
Systeme beobachten, weil wir es hier auch mit einem sich entziehenden 
blackboxing zu tun haben (auf dieses epistemologisch interessante ›Pro-
blem‹ in der Mensch-Maschine-Interaktion soll an dieser Stelle nur pau-
schal verwiesen werden).51 

Auch wenn die Begegnung mit anderen Menschen eine andere Quali-
tät hat, ist es erlaubt zu sagen, dass sich mit der Maschine die oben ge-
nannten heteronomen Erfahrungen verbinden können. Denn möglicher-
weise stellt uns die Maschine in ähnlicher Weise in Frage, wie es Lévinas 
für die Begegnung mit dem Anderen beschreibt: »Die Beziehung zum An-
deren stellt mich in Frage, sie leert mich von mir selbst; sie leert mich un-
aufhörlich, indem sie mir so unaufhörlich neue Quellen entdeckt.«52 Eine 
derartige radikal gedachte ›Selbstentleerung‹ mag in Bezug auf die Be-
gegnung mit einer Maschine etwas hyperbolisch wirken, aber bestimm-
te Formen des Sich-selbst-in-Frage-stellens kann man auch in der Inter-
aktion mit Maschinen erfahren. Das kann von Zweifeln angesichts der 
eigenen Kompetenzen im Umgang mit Maschinen bis hin zur Selbstbe-
fragung bei komplizierten Entscheidungssituationen reichen, die wir in 
Teilen an die Maschinen delegieren müssen, etwa im klinischen Kontext 
oder im Militärsektor.

51	 	Philipp von Hilgers: »Ursprünge der Black Box«. In: Anna Ofak und Phi
lipp von Hilgers (Hg.): Rekursionen. Von Faltungen des Wissens. München 
2010, S. 135–153; Andreas Kaminski (2018): »Der Erfolg der Modellierung 
und das Ende der Modelle. Epistemische Opazität in der Computersimula-
tion«. In: Andreas Brenneis et al. (Hg.) (2018): Technik – Macht – Raum. 
Das Topologische Manifest im Kontext interdisziplinärer Studien. Wiesba-
den: Springer VS, 317–333.

52	 	Lévinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und 
Sozialphilosophie. Freiburg 1983, S. 221.

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

Im Blick auf den Begriff des »Antlitzes«, der in Lévinas’ Theorie der 
Alterität eine zentrale Rolle einnimmt, dürften sich aber gewisse Zwei-
fel einstellen, ob und inwiefern dieser Begriff auf die Begegnung mit 
einer Maschine zu übertragen ist. Lévinas beschreibt das Antlitz ›des 
anderen‹ und den damit verbundenen Aufforderungscharakter in ein-
dringlichen Worten: das Antlitz sei durch seine »Nacktheit« und »Not« 
charakterisiert und in dieser seiner Nacktheit ist es ein »inständiges Fle-
hen«.53 Gleichzeitig »fordert« dieses Flehen aber auch: »So bedeutet die 
Anwesenheit des Antlitzes eine nicht abzulehnende Anordnung, ein Ge-
bot, das die Verfügungsgewalt des Bewußtseins einschränkt. Das Be-
wußtsein wird durch das Antlitz in Frage gestellt […]. Seine Gegenwart 
ist eine Aufforderung zu Antwort.«54 Angesichts des historischen Hin-
tergrunds, vor dem Lévinas seine Philosophie entwickelt hat, mag die 
Übertragung des Antlitz-Begriffes auf die Begegnung mit der Maschine 
regelrecht frivol erscheinen. Denn auch wenn wir die Aufforderung zur 
Antwort im oben genannten Sinne auch in der Interaktion mit Maschi-
nen wiederfinden können, dürften sich Nacktheit, Not und Flehen (oder 
andere Begriffe in Lévinas’ Vokabular) kaum sinnvoll mit der Maschi-
ne verbinden lassen.

Doch trotz dieser Vorbehalte kann man Lévinas’ Alteritätstheorie 
für das Verständnis von Mensch-Maschine-Begegnungen fruchtbar ma-
chen, wie mir scheint. Gerade durch Lévinas’ ungewöhnliche Termino-
logie können wir uns dem Nützlichkeitsdenken und der technomorphen 
Einpassung in die mechanisierte Welt (etwa als das unsere Denk- und 
Handlungsformen prägenden »Ge-stell«)55 entziehen.56 Lévinas kann uns 
daran erinnern, dass wir den Maschinen jenseits des funktionalen Zu-
sammenhangs, den wir mit ihnen bilden, begegnen (können) und dass 
wir möglicherweise neue Vokabulare brauchen, um zu erfassen, wie 
die Maschinen unser Selbstverhältnis ändern. Lévinas’ Pointe war ja, 
dass wir in der Bewegung zum anderen hin nicht wieder zu dem ›selben 
Selbst‹ zurückkehren. Und so können wir auch im Antworten auf die 
Maschine selbst andere werden. 

Lévinas’ Terminologie aufgreifend und weiterentwickelnd, könnte 
man die Maschine als das ›Antlitzlose‹ beschreiben. Mit der Maschine 
tritt uns etwas entgegen, das uns gerade in seiner Antlitzlosigkeit heraus-
fordert. Die Rede von Antlitz und Antlitzlosigkeit bietet sich vor allem in 
Bezug auf die Interaktion mit künstlich-intelligenten Robotersystemen 

53	 	Ebd., 222.
54	 	Ebd., 223f.
55	 	Martin Heidegger: Die Frage nach der Technik. In: Ders.: Vorträge und Auf-

sätze. Gesamtausgabe. Bd. 7, hg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Frank-
furt a.M. 2000, S. 5–36.

56	 	Siehe Christoph Hubig: Die Kunst des Möglichen. Bd. 1: Grundlinien einer 
dialektischen Philosophie der Technik. Transcript: Bielefeld 2008.

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

an, die in ihren humanoiden Varianten ein an Menschen orientiertes 
›Gesicht‹ bekommen, das aber in den eingeschränkten mimischen Funk-
tionen antlitzlos bleibt bzw. zwischen Antlitzanmutung und Anlitzent-
täuschung wechselt. ›Antlitzanmutung‹ will ich hier behelfsmäßig, in Er-
mangelung eines besseren Begriffs für diese Phänomenlage, wählen, um 
anzuzeigen, dass sich diese Antlitzerfahrung grundlegend von Lévinas’ 
Antlitz-Konzept unterscheidet, wiewohl wir hier eben eine Erfahrung 
maschineller Alterität vorliegen haben. Die Begegnung mit einem hu-
manoiden Roboter, der Affekte zeigen kann, wird daher eine besondere 
Herausforderung bleiben. Denn wir dürften einerseits dazu tendieren, 
›menschlich‹ zu reagieren, indem wir auf Mimik und Gestik des Robo-
ters antworten. Andererseits dürften uns die Anlitzlosigkeit der Maschi-
ne auch irritieren, vielleicht sogar zurückschrecken lassen. Da die Ma-
schine in der oben gewählten paradoxen Formulierung als das verfügt 
Unverfügte bzw. das unverfügt Verfügte beschrieben werden kann, könn-
te sich mit der Maschine auch eine besondere Art von Zerbrechlich-
keit verbinden, die auf die menschlichen Nutzer zurückspiegelt. Hannah 
Arendt hatte das technische Herstellen in Vita activa bekanntlich mit ei-
ner besonderen Macht verknüpft, die darin besteht, dass wir das selbst 
hergestellte jederzeit auch selbst wieder zerstören können.57 Und die In-
teraktion mit einem Gegenüber, das wir im Prinzip jederzeit zerstören 
könnten, macht die Maschine zu etwas Fragilem – das uns als Interagie-
rende in Frage stellen kann.

Im Fall von Sexrobotern dürfte dies in besonderem Maße augenfällig 
sein.58 Sexroboter sind gezielt nach unseren Vorstellungen gebaut und in-
sofern haben wir maximale Macht über sie. Gleichzeitig antworten wir 
diesen obskuren Objekten unserer Begierde auch in einer nicht vorhersag-
baren Weise durch die oben genannte Antlitzanmutung. Damit entziehen 
sie sich bis zu einem gewissen Grad unserer Verfügbarkeit, auch wenn sie 
zur Bedürfnisbefriedigung produziert wurden. In unserem Begehren ge-
ben wir dem Roboter eine stark sexualisierte Antlitzanmutung (wie ste-
reotyp diese auch immer sein mag) und haben gleichzeitig die Macht, 
diesen jederzeit zur Antlitzlosigkeit zu degradieren. Der erotische Imagi-
nationsraum verbindet sich mit der Macht, den Sexroboter zu ersetzen 
oder zu zerstören, wenn dieser unsere Bedürfnisse nicht (mehr) befriedigt. 
Das ›Ebenbild‹, das wir uns in dem Sexroboter schaffen, fußt auf einem 
alteritätstheoretischen Surplus, das wir bereits im Fall der Androidinnen 
kennengelernt haben: wir begegnen hier ebenfalls häufig feminisierten 

57	 	Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tätigen Leben. Piper: München 1981, 
S. 165ff.

58	 	Siehe zum Überblick über die Sexroboter-Debatte Catrin Misselhorn: Künst-
liche Intelligenz und Empathie. Vom Leben mit Emotionserkennung, Sexro-
botern und Co. Stuttgart 2021, S. 110–134.

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

Maschinen, die einen erotischen Imaginationsraum für die Erfahrung ›der 
Anderen‹ eröffnet. Da dies aber mit der Macht verbunden ist, ›die Ande-
re‹ selbst herstellen (und damit prinzipiell jederzeit zerstören) zu können, 
kann die Antlitzanmutung verschwinden, und die im Sexroboter imagi-
nierte ›sie‹ wird auf ihre Antlitzlosigkeit reduziert – was wiederum die 
Nutzer von Sexrobotern in gewisser Weise selbst antlitzlos macht.

In dem Film Ich bin dein Mensch wird dies in der Begegnung zwischen 
einer Frau und einem (männlich gestalteten) Roboter durchgespielt: Die 
Wahrnehmung des Roboters schwankt im Laufe der Geschichte zwi-
schen menschlichem Partner und verfügbarem Objekt und zeigt, wie die 
Hauptfigur sich in der Interaktion mit dem Roboter immer wieder selbst 
in Zweifel bringt. So könnte der ›Anspruch der Maschine‹ paradoxer-
weise in dem bestehen, dass sie uns in ihrer Antlitzlosigkeit daran erin-
nern, dass wir Menschen der Begegnung mit dem Antlitz anderer bedür-
fen, um wir selbst zu werden. Insofern spiegelt uns die Antlitzlosigkeit 
der Maschine unsere eigene Vulnerabilität wider, die wir in der Interak-
tion mit dieser Maschine erfahren können.

8. Schlussbemerkung

In meinem Beitrag bin ich dem Phänomen maschineller Alterität aus ver-
schiedenen Perspektiven nachgegangen. Nach ersten Überlegungen zum 
›sozialen Gewebe‹, das wir mit (nicht nur, aber auch und insbesonde-
re künstlich-intelligenten) Maschinen bilden können, habe ich im Ver-
weis auf die Kulturgeschickte einige Hinweise gegeben, dass die Maschi-
ne schon früh als ›Andere‹ verstanden wurden, was sich in Imaginationen 
über Android:innen niederschlug, wobei auffallend häufig eine Feminisie-
rung der Maschine zu beobachten ist. Die Erfahrung der Andersheit der 
Maschine überlagert sich in bemerkenswerter Weise mit Geschlechter-
vorstellungen und entsprechen Stereotypisierungen. Im Blick auf die An-
thropologie Gehlens und die frühe Programmatik der KI-Forscher habe 
ich herausgearbeitet, wie sich hier alteritätstheoretische Momente unter-
schiedlicher Art finden. Schließlich habe ich drei zentrale Konzepte der 
Phänomenologie für meine Überlegungen zur maschinellen Alterität zu-
grunde gelegt: Das ›In-Geschichten-verstrickt sein‹ als Erfahrung ›des An-
deren‹; die Responsivität (und die Verschränkung von Pathos und Respon-
se); sowie den ›Anspruch des Anderen‹, wie er sich in der Philosophie von 
Lévinas findet. Ich hoffe, dass ich Folgendes zeigen konnte: Auch wenn 
die Erfahrung von menschlich Anderen anders gelagert ist, kann eine Phä-
nomenologie der Alterität dazu beitragen, dass wir unsere Begegnungen 
mit den Maschinen genauer beschreiben und besser verstehen können. 
Für wertvolle Hinweise zu meinem Beitrag danke ich Katharina Kohler.

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

Literatur

Anders, Günther (1956): Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1: Über 
die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution. München: 
Beck.

Anderson, Michael and Susan Leigh Anderson (Hg.) (2007): Machine 
Ethics, Cambridge: Cambridge University Press.

Arendt, Hannah (1981, 2002): Vita activa oder vom tätigen Leben, Piper: 
München. 

Böhme, Hartmut, Gernot Böhme (1983): Das Andere der Vernunft. Zur 
Entwicklung von Rationalitätsstrukturen am Beispiel Kants, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Cassirer, Ernst (2006): An Essay on Man. An Introduction to a Philoso-
phy of Human Culture, in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 23, hg. v. Birgit 
Recki, Hamburg: Meiner.

Coeckelbergh, Mark (2012): »Can we trust robots?«, Ethics Inf Technol, 
14:53–60.

Crawford, Kate (2021): Atlas of AI. Power, Politics, and the Planetary Costs 
of Artificial Intelligence, New Haven.

Dick, Philip K. (2012): Do Androids Dream of Electric Sheep? London: 
Weidenfeld & Nicolson.

Floridi, Luciano, J.W. Saunders (2004): »On the Morality of Artificial 
Agents«, Minds and Machine, 14: 349–379. 

Floridi, Luciano, Josh Cowls, Monica Beltrametti, Raja Chatila, Patrice 
Chazerand, Virginia Dignum, Christoph Luetge, Robert Madelin, Ugo 
Pagallo, Francesca Rossi, Burkhard Schafer, Peggy Valcke, Effy Vayena 
(2018): »AI4People—An Ethical Framework for a Good AI Society: Op-
portunities, Risks, Principles, and Recommendations«, Minds and Ma-
chines, 28(4): 689–707. 

Gehlen, Arnold (1957): Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologi-
sche Probleme der industriellen Gesellschaft, Hamburg: Rowohlt.

Gunkel, David J., Joanna J. Bryson (eds.) (2014): »Machine Morality: The 
Machine as Moral Agent and Patient«, special issue of Philosophy & 
Technology, 27(1): 1–142.

Gunkel, David J. (2017): The machine question. Critical perspectives on AI, 
robotics, and ethics, Massachusetts: The MIT Press.

Heidegger, Martin (1993): Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer. 
Heidegger, Martin (2000): Die Frage nach der Technik, in: ders.: Vorträge 

und Aufsätze. Gesamtausgabe, Bd. 7, hg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herr-
mann, Frankfurt am Main: Klostermann.

Hilgers, Philipp von (2010): »Ursprünge der Black Box«, in: Anna Ofak und 
Philipp von Hilgers (Hg.): Rekursionen. Von Faltungen des Wissens, Mün-
chen: Wilhelm Fink.

Hoffmann, E.T.A. (1991): Der Sandmann, Stuttgart: Reclam. 
Homer (1990): Odyssee, in der Übertragung von Johann Heinrich Voß. 

Frankfurt am Main: Insel.

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Hubig, Christoph (2008): Die Kunst des Möglichen, Bd. 1: Grundlinien ei-
ner dialektischen Philosophie der Technik, Transcript: Bielefeld.

Ihde, Don (1990): Technology and the Lifeworld. From Garden to Earth, 
Bloomington: Indiana University Press.

Kaminski, Andreas (2018): »Der Erfolg der Modellierung und das Ende der 
Modelle. Epistemische Opazität in der Computersimulation«, in: Andreas 
Brenneis, Oliver Honer, Sina Keesser, Annette Ripper, Silke Vetter-Schult-
heiß (Hg.) (2018): Technik – Macht – Raum. Das Topologische Manifest 
im Kontext interdisziplinärer Studien. Wiesbaden: Springer VS.

LaMettrie, Julien Offray de (2001): Der Mensch eine Maschine, Stuttgart.
Leveringhaus, Alex (2016): Ethics and Autonomous Weapons. London: Pal-

grave-Macmillan.
Lévinas, Emmanuel (1983): Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phä-

nomenologie und Sozialphilosophie. Freiburg: Karl Alber.
Liggieri, Kevin, Oliver Müller (2019): »Mensch-Maschine-Interaktion seit 

der Antike: Imaginationsräume, Narrationen und Selbstverständnisdiskur-
se«, in: Kevin Liggieri, Oliver Müller (Hg.): Mensch-Maschine-Interakti-
on. Geschichte-Kultur-Ethik (Metzler-Handbuch), Stuttgart: J.B. Metzler. 

Lin, Patrick, Keith Abney, Ryan Jenkins (eds.) (2017): Robot Ethics 2.0: 
From Autonomous Cars to Artificial Intelligence, New York: Oxford Uni-
versity Press.

McCarthy, John, Marvin L. Minsky, Nathaniel Rochester, Claude E. Shan-
non (1955): »A Proposal for the Dartmouth Summer Research Project 
on Artificial Intelligence«, (August 31, 1955). Zitiert nach AI Magazine, 
27(4) (2006): 12–14.

Meyer-Drawe, Käte (1996): Menschen im Spiegel ihrer Maschinen, München: 
Wilhelm Fink.

Meyer-Drawe, Käte (2018): »Androiden«, in: Carlos Kölbl, Anna Sieben 
(Hg.): Stichwörter zur Kulturpsychologie. Jürgen Straub zum 60. Geburts-
tag, Gießen: Psychosozial Verlag.

Misselhorn, Catrin (2018): Grundfragen der Maschinenethik, Stuttgart: 
Reclam.

Misselhorn, Catrin (2021): Künstliche Intelligenz und Empathie. Vom Leben 
mit Emotionserkennung, Sexrobotern und Co, Stuttgart: Reclam. 

Müller, Oliver (2014): Selbst, Welt und Technik. Eine anthropologische, geis-
tesgeschichtliche und ethische Untersuchung, Berlin, New York: de Gruy-
ter.

Nørskov, Marco (ed.) (2017): Social Robots, London: Routledge.
Plessner, Helmuth (1985): Die Utopie in der Maschine, in: ders.: Gesammelte 

Schriften, Bd. 10, hg. v. Günter Dux, Odo Marquard und Elisabeth Strö-
ker. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ricœur, Paul (1996): Das Selbst als ein Anderer, München: Wilhelm Fink.
Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Ber-

lin: Suhrkamp.
Schapp, Wilhelm (1985): In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch 

und Ding, Frankfurt am Main: Klostermann.

OLIVER MÜLLER

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

Simmel Georg (1989): Philosophie des Geldes, in: Gesamtausgabe, Bd. 6, hg. 
von David P. Frisby, Klaus Christian Köhnke, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp. 

Spiekermann, Sarah (2019): Digitale Ethik. Ein Wertesystem für das 21. Jahr-
hundert, München. 

Turing, Alan (1950): »Computing machinery and intelligence«, Mind, 49: 
433–460.

Völker, Klaus (Hg.) (1976): Künstliche Menschen. Dichtungen und Do-
kumente über Golems, Homunculi, Androiden und liebende Statuen, 
München: dtv.

Vöneky, Silja, Philipp Kellmeyer, Wolfram Burgard, Oliver Müller (2022,  
i. Ersch.): The Cambridge Handbook of Responsible Artificial Intelligence: 
Interdisciplinary Perspectives, Cambridge: Cambridge University Press.

Wagner, Alan R., Jason Borenstein, and Ayanna Howard (2018): »Overtrust 
in the robotic age«, Communications of the ACM, 61(9): 22–24.

Wagner, Johanna (2020): Künstliche Intelligenzen als moralisch verantwort-
liche Akteure, Paderborn: mentis.

Waldenfels, Bernhard (1994): Antwortregister, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Waldenfels, Bernhard (2019): Erfahrung, die zur Sprache drängt. Studien zur 
Psychoanalyse und Psychotherapie aus phänomenologischer Sicht, Ber-
lin: Suhrkamp.

Weizenbaum, Joseph (1966): »ELIZA-A Computer Program For the Study 
of Natural Language Communication Between Man and Machine«, Com-
munications of the ACM, 9:36–35.

Zuboff, Shoshana (2019): The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for 
a Human Future at the New Frontier of Power, New York: Public Affairs.

MASCHINELLE ALTERITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23 - am 20.01.2026, 05:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

