
6) Handlungslegitimationen im Konflikt

Normen, Recht, Gesetz: Kollisionen und Vorrangdebatten

In der Auseinandersetzung zwischen Antigone und Kreon prallen sowohl unter-

schiedliche handlungsbegründende Normen wie auch unterschiedliche Legiti-

mitätsvorstellungen aufeinander. Antigone beruft sich auf das ewige Gesetz der

Götter, Kreon auf seine gesetzgebende Kompetenz als legitimer Herrscher. Was

aber jeweils Norm, Recht oder Gesetz ist, welche Maßstäbe herangezogen werden

zu ihrer Beurteilung, und welcher Norm wann und warum der Vorrang zu geben

sei, ist keineswegs klar.

Bereits im Stück selbst wird zunächst einmal grundsätzlich die Frage auf-

geworfen, welche Normen für die Handlungslegitimation heranzuziehen sind.

Für die Aushandlung dieser Frage spielen unterschiedliche Instanzen eine Rolle,

sie ist nicht auf die Konfrontation zwischen Antigone und Kreon beschränkt. So

spricht der Chor Kreon das Recht bzw. die Legitimität zu, Gesetze nach seinem

Willen zu machen, und zwar ausdrücklich Gesetze sowohl über die Lebenden als

auch die Toten (Verse 213–214). Zu einem späteren Zeitpunkt im Handlungsverlauf

bescheinigt der Chor Antigone, sie handle »autonom« (autonomos: Vers 821), also

nach eigenem Gesetz. Es handelt sich bei dieser Passage bemerkenswerter Weise

um die erste datierbare Erwähnung der adjektivischen Form von Autonomie im

griechischen Schrifttum1 und ist darüber hinaus auch deshalb eine Neuerung,

weil hier die Autonomie nicht auf politische Ordnungen bezogen ist, sondern auf

eine Einzelperson. Gemeint ist allerdings nicht, dass Antigone in einemmodernen

Sinne ›autonom‹ zu handeln zugeschrieben wird, als Ausdruck einer heute positiv

konnotierten Selbständigkeit, Unabhängigkeit und Selbstbestimmung, sondern

der Begriff meint vielmehr ihre Ausgestoßenheit aus dem Bereich der Rechtsord-

nung Thebens. Es ist sogar überlegt worden, ob hier nicht eine implizite Kritik an

den unzufriedenen athenischen Bundesgenossen geäußert wird. Deren Schicksal,

1 Ostwald, Martin: Autonomia. Its Genesis and Early History, Oxford: Oxford UP 1982, S. 10;

Griffith, Mark (Hg.): Sophocles, Antigone, Cambridge: Cambridge UP 1999, S. 268.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Antigone und die Arbeit am Konflikt

sollten sie ihre Autonomie außerhalb dieses Bundes suchen, wäre dem von Antigo-

ne gleichgesetzt. Antigone dient hier also möglicherweise der Personalisierung der

nach Unabhängigkeit strebenden Bundesgenossen.2

Ungeachtet der Frage verschlüsselter politischer Botschaften,die Sophoklesmit

seinem Stück gesendet haben könnte, stellt sich hier grundsätzlich die Aufgabe zu

erkunden, nach welchem normativen Maßstab Antigone handelt, wenn sie angeb-

lich autonom agiert. Es ist beachtlich, wie intensiv Antigone selbst diese Frage zu

beantworten sucht, und dabei keineswegs widerspruchsfrei argumentiert. An der

diesbezüglich berühmtesten Stelle (Verse 453–455) verweist sie auf die ungeschrie-

benen Normen (agrapta nomima). Man wird sich aber hüten müssen, in der Wort-

wahl eine begriffliche Eindeutigkeit zu vermuten. Nomos umfasst ein sehr breites

Spektrum anNormen, von den förmlich erlassenen Gesetzen bis zu den Konventio-

nen, von der Sitte bis zu den religiösen Regeln.3 Nomima kann auch enger als No-

mos gefasst werden undmeint dann eher die geheiligten Konventionen in rituellen

Bezügen.4 Zudem werden für Anordnungen, wie sie Kreon getroffen hat, weitere

Termini wie etwa kerygma oder im 5. Jahrhundert thesmos als Ausdruck des förmlich

statuierten, geschriebenen Gesetzes verwendet.5

Antigone selbst variiert die Verwendung ihrer Begrifflichkeit signifikant. Zur

Beschreibung von Kreons Gesetz verwendet sie die Semantik des Ediktes bzw. des

Dekrets, um es dadurch aus ihrer Sicht abzuwerten. Sie selbst bedient sich zur Be-

schreibung der ihremHandeln zugrunde gelegten Normen derWortwahl, die auch

für die vonMenschen gegebenen Gesetze verwendet wird.6

WennAntigone dieNormen,die ihrHandeln anleiten, »ungeschrieben« nennt,7

so wird den athenischen Zuschauern des Stücks vielleicht nicht so deutlich vor

Augen stehen, dass in der Zeit der thebanischen Konflikte es ohnehin nur un-

geschriebenes Recht gegeben hat.8 Erst ab dem 6. Jahrhundert mehrte sich das

schriftlich fixierte Recht, dass dann in der athenischen Demokratie immer weiter

2 Ebd., S. 54, Endnote 41. Der samische Krieg, in welchem Sophokles als militärischer Anfüh-

rer fungierte, ein Amt, dessen Erwählung er seinem Stück Antigone verdankt haben soll, war

dann ja auch einer der vielen militärischen Konflikte innerhalb des Bundes.

3 Meier, Christian: Die politische Kunst der Tragödie, München: C.H. Beck 1988, S. 219.

4 Knox, Bernard: The Heroic Temper. Studies in Sophoclean Tragedy, Berkeley, CA: U of Cali-

fornia P 1964, S. 97.

5 C. Meier: Die politische Kunst der Tragödie, S. 219.

6 Cairns, Douglas: Sophocles. Antigone, Oxford: Bloomsbury Academic 2016, S. 97.

7 Vgl. Sophocles: The Antigone (= The Plays and Fragments, with Critical Notes, Commentary

and Translation in English Prose, Band 3), Richard Claverhouse Jebb (Hg.), Cambridge: Cam-

bridge UP 2010, S. 89 und seine Kommentierung. »Ungeschrieben« bzw. »unwritten« ist die

Standardübersetzung.

8 Ostwald, Martin: Nomos and the Beginnings of the Athenian Democracy, Oxford: Clarendon

Press 1969, S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6)   Handlungslegitimationen im Konflikt 127

die Vorherrschaft inmitten all der konkurrierendenNormenvorstellungen eroberte.

Mit der schriftlichen Fixierung des geltenden Rechts geht eine erheblich gestei-

gerte Rechtssicherheit und Transparenz einher. Die in der sophokleischen Antigone

diskutierte Vielfalt normativer Bezüge gilt es also festzuhalten.

Hinsichtlich der Handlungslegitimationen wird heutzutage diese Konfliktlinie

des Antigonistischen Konflikts in den Neubearbeitungen der Antigone zumeist als

eine Normenkollision, als ein Konflikt zwischen vorpolitischen Maßstäben des

Handelns und demokratischen Gesetzen gedeutet. In den Aktualisierungen prallen

Rechtsstaat, positives Recht und die Erfordernisse zur Erhaltung der politischen

Ordnung einerseits und Rechtfertigungsstrategien wie namentlich die Gerechtig-

keit,Naturrecht,Menschenrechte andererseits aufeinander.WelcheNormenhaben

Vorrang, religiöse Konventionen oder die gesetzlichen Vorschriften, Maßstäbe der

Humanität oder Erfordernisse machtpolitischer Notwendigkeit, Ansprüche der

Familie oder öffentliches Interesse?

Da diese Normenkollision in der Konfrontation der Hauptfiguren inszeniert

wird, steht im Hintergrund die klassische Frage: Wer hat Recht, Antigone oder

Kreon? Insbesondere in den 1950er und 1960er Jahren finden sich eine Anzahl von

Auseinandersetzungen mit dieser Zuspitzung. Der Altphilologe Gerhard Müller

positioniert sich hier mit einem eindeutigen Votum zugunsten Antigones: »Über

diesen Punkt darf nicht die leiseste Unklarheit bleiben, weil an ihm das gesamte

Verständnis der Dichtung hängt: Antigone hat ganz und gar recht, Kreon ganz und

gar unrecht«.9 Dies war auch eine Kritik anHegels Deutungsschema,wonach beide

Seiten ihr Handeln auf legitime Weise begründen können, weil sie sich zwar auf

unterschiedliche, aber gleichwertige Prinzipien berufen.Sie haben dabei jeweils die

Götterwelt auf ihrer Seite, nur eben andere Segmente hiervon. ImGanzen befinden

sich aber beide in einem tragischenKonfliktwegender normativenUnauflösbarkeit

des Konflikts. Müller geht hingegen – contra Hegel – von der eindeutigen Zentra-

lität der Gestalt und Position Antigones aus, deren Verhalten er gar mit Sophokles’

eigener Ethik übereinstimmen sieht.10

Albert Camus kommt zu einer anderen Beurteilung. In seinen Ausführungen

zur Tragödie, die er ein Jahrzehnt vor Müller formulierte, interessieren ihn die Per-

sonen, nicht die Prinzipien. Camus’ Humanismus beschäftigt sich mit der einzel-

nen Persönlichkeit, die in die Geschichte und ihre Konflikte gestellt ist und ihre Ver-

9 Müller, Gerhard: Sophokles. Antigone, erläutert und mit einer Einleitung versehen, Heidel-

berg: Winter 1967, S. 11.

10 Müller war nicht allein mit seiner vehementen Ablehnung von Hegels Deutung; letztere

nennt ein Rezent Müllers, Hugh Lloyd-Jones, eine »monstrous misinterpretation« (Lloyd-

Jones, Hugh: »Review of Gerhard Müller. Sophokles. Antigone, 1967«, in: The Classical Re-

view 19.1 [1969], S. 25–30, https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396, zuletzt aufgerufen

am 28.05.2023, hier: S. 25). Für eine detailliertere Diskussion der hegelschen Deutung siehe

das Rezeptionskapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396


128 Antigone und die Arbeit am Konflikt

antwortung für eigene Taten nicht abwälzt auf abstrakte Prinzipien. Die Handeln-

den mögen scheitern, finden aber in der »Revolte«, dem Versuch, gegen bestehen-

deNormen die eigenenNormvorstellungen zumLeitstern des eigenenHandelns zu

erheben, ihre Würde. Wenn Camus über die sophokleische Antigone sagt: »Antigo-

ne hat Recht, aber deswegen hat Kreon nicht unrecht«,11 dann geht es ihm nicht um

die Handlungsprinzipien, sondern um die unausweichliche Verstrickung einzelner

Menschen in Konflikte, in welchen sie sich subjektiv gerechtfertigt sehen, aber den-

noch keinen exklusiven, alle anderen ausschließenden Anspruch auf Gerechtigkeit

erheben dürfen. Die heutigen Bearbeitungen der Antigone oszillieren zwischen He-

gels Fokus auf den verkörpertenPrinzipienundCamus’ Interesse ander subjektiven

VerstrickungvonMenschen inunauflöslicheKonflikte,undgeradedieprominenten

Ausprägungen des Widerstandsnarrativs teilen zumeist die eindeutige Parteinah-

me für Antigone (wenn auch nichtMüllers uneingeschränkte Verherrlichung dieser

Figur).

Die Konfliktlinie umdie Frage derHandlungslegitimationwird in der Regelmit

Hilfe der Opposition von ewigenNormen undmenschlichenGesetzen erörtert, also

mit der Annahme von vor-politisch gültigen und daher über jeder Politik stehen-

den Maßstäben einerseits und der menschlichen Setzung des Rechts andererseits.

Dabei steht dann zwar nicht unbedingt diese Setzung an sich zur Disposition, sehr

wohl aber die Richtigkeit eines bestimmtenGesetzes oder dessenHandhabung. Für

die heutige Debatte ist dabei entscheidend, dass nicht nur die willkürliche Recht-

setzung des allmächtigenMonarchen dem vor-politischenMaßstab entgegensteht,

sondern auch die demokratisch legitimierte Gesetzgebung. Ihr sind nicht nur Ein-

zelpersonen wie Antigone unterworfen, sondern auch ganze Personengruppen wie

beispielsweise soziale oder ethnischeMinoritäten. InGłowackisAntigone inNewYork

ist die Beerdigung Paulies auf dem Armenfriedhof ›rechtens‹ im Sinne von ›geset-

zesgemäß‹ – seine Exhumierung (die dann auch noch den falschen Leichnam be-

trifft) ist klar gesetzeswidrig, folgt aber einer Logik, die die Sorge für den Leich-

nam denjenigen überträgt, denen der Tote im Leben etwas bedeutete – ein ethisch

gerechtfertigter Gesetzesbruch, wenn die Alternative hierzu das anonyme Grab ist.

Deraspes Antigone verstößt eindeutig gegen geltendes Gesetz,wenn sie ihremBru-

der zur Flucht aus dem Gefängnis verhilft, um seine Abschiebung zu verhindern;

11 Camus, Albert: »Die Zukunft der Tragödie (1955)«, in: ders., Vorträge und Reden 1937–1958,

Hamburg: Rowohlt 2021 [1955], S. 263–280, hier: S. 270. Im französischen Orginal heißt es:

»Antigone a raison, mais Creon n’a pas tort«: Camus, Albert: »Sur l’avenir de la tragédie

(1955)«, in: ders., Œuvres complètes (Band 3), Paris: Gallimard 2008, S. 1111–1121, hier: S. 1115.

Noch einmal variierend die englische Übertragung: »Antigone is right, but Kreon is not

wrong«: Camus, Albert: »On the Future of Tragedy«, in: ders., Lyrical and Critical Essays, New

York: Vintage 2012, S. 166–177, hier: S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6)   Handlungslegitimationen im Konflikt 129

in ihrer Fehlannahme, sie sei nicht rechtlich zu belangen, manövriert sie sich in ei-

ne Konfrontation mit dem kanadischen Rechtsstaat, dem sie letztlich nur ein ›au-

tonomes‹ Rechtsverständnis des eigenen Gewissens entgegensetzen kann. Und die

Ausbürgerung des toten Parvaiz’ in ShamsiesHome Fire basiert auf einer gesetzlich

legitimenVerordnung des Innenministers (auchwenn diese nicht unumstritten ist,

wie gerade die realen Auseinandersetzungen um die Ausbürgerung von IS-Anhän-

gerinnen und -Anhängern zeigen, auf die sich der Roman bezieht); daraus folgt ei-

ne Absage an seine Zugehörigkeit zur britischen Nation. Das kollidiert mit einer

anderen Interpretation dessen, wohin Parvaiz’ gehöre, der seiner Familie. An die-

sem letzten Beispiel wird besonders deutlich,wie genau hierin einwichtiger Aspekt

der Kritik am demokratischen Staatswesen liegt, fragen doch diese und viele ande-

re Bearbeitungen implizit oder explizit nach der normativen Voreingenommenheit

des positiven Gesetzes und den Folgen seiner konkreten Anwendung für bestimm-

te Personen und Personengruppen. Die Ausübung politischer Mehrheitsherrschaft

lässt sich freilich nichtmehr so einfach als personalisierbareWillkürherrschaft ent-

schlüsseln. Ist in dieser Gegenüberstellung von Antigone und Kreon Antigones Be-

rufung auf ›höhere‹ Normen in tyrannischen Konstellationen immer überzeugend,

so verunklart sich dies unter demokratischen Bedingungen zusehends. DerWider-

stand gegen einzelne, demokratisch legitimierte Regelungen und Praktiken führt

daher notwendig zu grundsätzlichen Legitimitätsfragen.Diese gründen oft in zeit-

genössischen Ausprägungen eines Naturrechtsgedanken.

Encore une fois: Antigone und das Naturrecht

Die modernen Deutungen verfolgen unterschiedliche Strategien, Antigones Rede

von den ungeschriebenen Normen aufzugreifen und zu aktualisieren. Die bekann-

teste besteht darin, in Antigone eine Vertreterin des klassischen Naturrechts zu se-

hen.Wie imRezeptionskapitel gesehen,hat Aristoteles’ Rückgriff auf die sophoklei-

schen Antigone für seine Überlegungen zur natürlichen Gerechtigkeit dazu geführt,

das Stück als ersten textlichen Beleg für das Naturrechtsdenken zu begreifen. Man

kann die Antigone aus heutiger Sicht aber auch als Beginn eines bis in unsere Gegen-

warthineinandauerndenGerechtigkeitsdiskursesdeuten,12wenngleichmitderGe-

genüberstellung von positivemRecht und einemdarin nicht aufgehenden normati-

ven Maßstab in Gestalt von Vorstellungen zur Gerechtigkeit letztlich nur ein ande-

rer semantischer Platzhalter an die Stelle des Naturrechts gesetzt wird.Die heutige

philosophische Naturrechtstradition knüpft zwar ideengeschichtlich an Aristoteles

an, fragt aber nicht nach der Verwendung des Naturrechts als Argument in einer

bestimmten deliberativen Situation, wie es Aristoteles in der Rhetorik tut, sondern

12 Vgl. Heidenreich, Felix: Theorien der Gerechtigkeit. Eine Einführung, Opladen: Budrich 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Antigone und die Arbeit am Konflikt

danach, ob es ein vom positiven Recht unterscheidbares Naturrecht ›gibt‹ und wor-

in ein solches, möglicherweise vor-politisches und zugleich höherrangiges Recht

besteht; weniger interessant scheint in dieser Debatte, wer sich in welcher Situa-

tion auf Vorstellungen von Naturrecht beruft, etwa aus einer Position asymmetri-

scher Legitimation heraus und mit Verweis auf asymmetrische Geltungsabstände

zwischen verschiedenenNormenbereichen. Aristotelesmacht in seinerRhetorik da-

gegen klar,13 dass im Legitimitätskampf diejenigen auf höhere Normen als die der

gewöhnlichen Gesetze rekurrieren, die nicht selbst über Gesetzgebungsmacht ver-

fügen. InErmangelung politischerMacht bietet sich also der Rekurs auf jeneNorm-

bestände an, die dermenschlichen Verfügung entzogen sind,weshalb alle, auch die

Machtlosen, auf sie verweisen können, und alle, auch die Mächtigen, ihnen unter-

worfen sind. Diese Überlegungen belegt Aristoteles mit Verweis auf die sophoklei-

sche Antigone in solchen Deutungskämpfen, und Ausformungen dieses Gedankens

sind kennzeichnend für die heutigen Antigonen, deren Kennzeichen ja genau die

Machtasymmetrie zwischen den unterschiedlichen Legitimationsstrategien ist.

Wie im Rezeptionskapitel gezeigt ist die Frage, was Naturrecht sei und woher

es komme, eine höchst umstrittene, die immer wieder auch mit Blick auf die so-

phokleische Antigone erörtert wurde, mit und ohne Hinzunahme ihrer aristoteli-

schen Interpretation. In der neueren Debatte wird in diesem Kontext auch die Fra-

ge gestellt, ob sich Aristoteles überhaupt zu Recht auf die sophokleische Antigone

berufen konnte. Tony Burns bezweifelt, ob Sophokles tatsächlich ein dem Natur-

recht vergleichbares Konzept im Sinne hatte,wenn er seine Antigone von den unge-

schriebenen,göttlichenNormensprechen lässt,underwägt ob eshiernicht eherum

Gewohnheitsrecht als um Naturrecht gehen könnte.14 Daraus hat dann Burns wie-

derum Schlussfolgerungen gezogen für die Deutung von Aristoteles’ eigenem Ver-

ständnis von Naturrecht, das seiner Ansicht nach stärker entkoppelt werden muss

von der bereits skizzierten nachfolgenden, eher thomistischen Naturrechtstraditi-

on.15

Trotz solch kritischer Stimmen mündet das moderne Naturrechtsverständnis

schließlich in denGedanken derMenschenrechte als vielleicht letztemBaustein des

säkularen Denkens ewiger oder heiliger, jedenfalls der menschlichen Verfügung

entzogener Normen, und auch hier spielt bis in die gegenwärtige Rezeption die

Antigone eine zentrale Rolle, die ja manchen gar als ideengeschichtlicher Ursprung

13 Aristoteles 1375a29: Aristoteles: Rhetorik, Übers. Gernot Krapinger (Hg.), Stuttgart: Reclam

2007, S. 68.

14 Diese Debatte wird zusammengefasst von Burns, Tony: »Sophocles’ Antigone and the His-

tory of the Concept of Natural Law«, in: Political Studies 50.3 (2002), S. 545–557. Kritisch

zu Burns: Remow, Gabriela: »Aristotle, Antigone and Natural Law«, in: History of Political

Thought 29.4 (2008), S. 585–600.

15 Burns, Tony: Aristotle and Natural Law, London: Continuum 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6)   Handlungslegitimationen im Konflikt 131

derMenschenrechte gilt.16 Das trifft insbesondere für ein einzelnesMenschenrecht

zu, das der Religionsfreiheit. In dieser ideengeschichtlichen Lesart umschreibt An-

tigone gleichsam das Menschenrecht auf Religionsfreiheit, wenn sie aus religiösen

Motiven einen angemessenenUmgangmit demLeichnam ihres Bruders verlangt.17

In dieser Deutungstradition stehend zieht der 2022 von Angelo Santagostino auf-

gelegte Band zu Inhalt und Ursprüngen der Europäischen Grundrechts-Charta

eine Linie, die mit Antigone beginnt und bis zur Charta reicht.18

AntigonealsVorbildderMenschenrechte zu sehen ist geradeaus rechtstheoreti-

scherSicht jedochweiterhinumstritten,dennnicht zuUnrechtwirdgefragt,ob sich

Antigone überhaupt auf ein Recht im Sinne eines individuellen Rechtsanspruches

(etwa ein Recht auf Beerdigung) beruft und nicht eher auf eine Pflicht (als Schwes-

ter des Toten die Beerdigung vorzunehmen).19 Ferner kann gefragtwerden, ob diese

Pflicht allen Menschen zukommt oder nur ihr als Einzelperson, die in einem be-

sonderen Verhältnis zu Polyneikes als ihrem Bruder steht. Dann freilich reklamiert

Antigone keine universelle Berechtigung, sondern ein spezifisches Privileg,was der

Idee derMenschenrechte widerspricht oder doch jedenfalls dem universalistischen

Verständnis dieser Idee.20 Schließlich wird daran gezweifelt, ob die religiöse Argu-

mentation Antigones für eine moderne, säkulare Begründung der Menschenrechte

geeignet ist.21 Die sophokleische Antigone gehört also nicht selbstverständlich zur

Tradition der Menschenrechte, sie wurde vielmehr durch eine sehr optimistische

Deutung überhaupt erst in diese hineingestellt, der nun auch regelmäßig wider-

sprochen wird.22 Es lässt sich aber vielleicht dennoch sagen, dass, wenn Antigo-

nes Argumentation selbst wohl nicht im engeren Sinnemenschenrechtlich genannt

werden kann, man gleichwohl bei ihr jene moralische Haltung findet, aus welcher

die Idee der Menschenrechte entsprungen ist.23

16 Lauren, Paul Gordon: The Evolution of Human Rights. Visions Seen, 3. Auflage, Philadelphia,

PA: U of Pennsylvania P 2011, S. 14.

17 Taliaferro, Karen: The Possibility of Religious Freedom. Early Natural Law and the Abrahamic

Faiths, Cambridge: Cambridge UP 2019, darin Antigone. The Tragedy of Human and Divine

Law: S. 32–60.

18 Santagostino, Angelo (Hg.), The Idea and Values of Europe. From Antigone to the Charter of

Fundamental Rights, Newcastle-upon-Tyne: Cambridge Scholars Publishing 2020.

19 Freeman, Michael: Human Rights. An Interdisciplinary Approach, 2. Auflage, Oxford: Polity

2011, S. 17.

20 Zu den Bedenken hinsichtlich einer genuin menschenrechtlichen Argumentation Antigo-

nes vgl. Boylan, Michael: Natural Human Rights. A Theory, Cambridge: Cambridge UP 2014,

S. 38–39.

21 Martinsen, Franziska: Grenzen der Menschenrechte. Staatsbürgerschaft, Zugehörigkeit, Par-

tizipation, Bielefeld: transcript 2019, S. 42–43.

22 Andrew, Vincent: The Politics of Human Rights, Oxford: Oxford UP 2010, S. 40.

23 Hauser, Gerard A.: »The Moral Vernacular of Human Rights Discourse«, in: Philosophy and

Rhetoric 41.4 (2008), S. 440–466, hier: S. 451: »Her [Antigone’s] account wrestles with the

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Antigone und die Arbeit am Konflikt

In diesem Zusammenhang werden auch viele literarische und dramatische Re-

zeptionen undNeubearbeitungen der Antigone in letzter Konsequenz als Kampf um

die Menschenrechte gedeutet, ob es Jean Anouilhs und Bertolt Brechts Verarbei-

tungen mit Blick auf den Nationalsozialismus in den 1940er Jahre sind, ob es sich

um den Kampf gegen die Apartheid handelt wie bei Athol Fugards, John Kanis und

WinstonNshtonasThe Island in Südafrika, umdenWiderstand gegen die argentini-

sche Militärjunta in Griselda Gambaros Antígona furiosa, um die Verarbeitung bür-

gerkriegsähnlicher Zustände in Peru durch die Grupo cultural Yuyachkanimit ihrer

Aufführung der Antigone im Jahr 2000 oder Milo Rau und seine in unserem Rezep-

tionskapitel erwähnte Antigone im Amazonas.24 Ob die Verteidigung der Menschen-

rechte tatsächlichden IntentionenetwaBrechts (oder aucheinigerder späterenVer-

arbeitungen) entsprochen hat, sei hier dahingestellt; entscheidend ist, dass in der

ideengeschichtlichen Zuordnung die Antigone-Rezeptionen seitMitte des 20. Jahr-

hunderts auch in einenMenschenrechtskontext gestellt werden.

Mit dieser Kontextualisierung wird deutlich, dass die bei Sophokles noch so

prominente Gegenüberstellung von menschlichem Gesetz und göttlicher Ordnung

in gegenwärtigen Verarbeitungen Formen annimmt, die nicht nurMenschenrechte

als vorpolitische Normen in unterschiedlicherWeise einfordern, sondern die dabei

auch gelegentlich das Spannungsverhältnis derMenschenrechtsidee einerseits und

dem verbindlichen, positiven Völkerecht andererseits selbst kritisch thematisieren.

Als kodifiziertes Recht obliegen die modernen Menschenrechte staatlichen Akteu-

ren, die ihr Handeln trotz der rechtlichen Geltung und Vorrangstellung dennoch

selten ausschließlich an der Idee der Menschenrechte orientieren. Daher bleibt

die grundsätzliche Stoßrichtung der Menschenrechte als Naturrecht, wie sie auch

in den heutigen Antigonen aufgegriffen wird, weiterhin gültig: gegen die Mängel

des gesetzten Rechts, selbst wenn dieses behauptet, Menschenrechte umzusetzen.

Gleichwohl haben sich die Idee und das kodifizierte Recht der Menschenrechte

heute einander angenähert. Entsprechend weniger polarisiert und vielfältiger sind

auch die Handlungslegitimationen, die in den zeitgenössischen Antigone-Verarbei-

tungen zum Tragen kommen und die –wie imÜbrigen auch bei Sophokles selbst –

nicht auf die Konfrontation von Antigone und Kreon beschränkt bleiben, sondern

die vermittelnde Perspektive anderer Akteure wie Ismene, den Chor, Haimon,

Teiresias mit einbeziehen – und Fragen von Menschrechten immer expliziter mit

question: What is the law that lies behind these words? It is a question that pertains to all

human rights issues«.

24 Becker, Florian/Werth, Brenda: »Theater and Human Rights«, in: Thomas Cushman (Hg.),

Handbook of Human Rights, London/New York: Routledge 2012, 647–658, hier: S. 652. Zu der

Grupo cultural Yuyachkani vgl. die knappen Hinweise in Mee, Erin B./Foley, Helene P. (Hg.),

Antigone on the Contemporary World Stage, Oxford: Oxford UP 2011, S. 424–425. Zu Raus

Inszenierung siehe Rau, Milo: »Das radikale Nein«, wochentaz, 29.04-05.05.2023, S. 39–40.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6)   Handlungslegitimationen im Konflikt 133

dezidiert politischer Kritik verbinden, wie dies beispielsweise Thomas Köck, Milo

Rau, Darja Stocker oder Kamila Shamsie offensichtlich tun. Des Weiteren stehen

zunächst die unterschiedlichen Handlungsbegründungen – einer der zentralen

Linien des Antigonistischen Konflikts – imMittelpunkt; der gegebenenfalls vermit-

telnde Aspekt anderer Charaktere und ihrer Interventionen sowie die Rückbindung

dieser Begründungen an Fragen politischer Ordnung sind das Thema der beiden

letzten Kapitel. Im Folgenden sollen einige Beispiele für Handlungslegitimationen

in heutigen Neubearbeitungen diskutiert werden, die nicht nur die Bandbreite

von Begründungsstrategien heutiger Antigonen illustrieren, sondern die dadurch

auch deutlich machen, in welch unterschiedlicher Weise Antigone-Verarbeitungen

in gesellschaftliche und politische Deutungskämpfe involviert sind.

Gegen das Gesetz des Staates: »Eternal Laws«, koloniale Geschichte(n)
und individuelle Ethik

Die in gegenwärtigen Verarbeitungen zum Tragen kommenden Handlungslegiti-

mationen sind heterogen insofern, als sie zwar vielfach an natur- oder menschen-

rechtliche Begründungen anknüpfen, dies aber nicht nur sehr unterschiedlich

tun, sondern auch durchaus andere, beispielsweise historische, politische oder

auch individualethische Begründungen anführen. Das menschengemachte Ge-

setz bleibt dabei allerdings zumeist die der Antigone-Position gegenübergestellte

Begründung; die Frage der kontext- und personenunabhängigen Geltung des Ge-

setzes, dessen potentiell unterschiedlicher Effekt auf unterschiedliche Individuen

und Gruppen, aber auch die nicht auszuschließende Willkür des Gesetzgebungs-

und Umsetzungsprozesses in tyrannischen wie auch in demokratischen Kontex-

ten, sind wichtige Aspekte der Kritik an Facetten demokratischer Staatlichkeit

gegenwärtiger Antigonen.

Dabei werden die unterschiedlichen Positionen in den Verarbeitungen von ein-

zelnen Personen vertreten,was aber nicht zwangsläufig darauf hinausläuft, dass ei-

ne Person in der Gesamtschau des Textes eine bzw. die ›richtige‹ Position vertritt;

eine der Stärkender Tragödie,nämlichnicht nur unterschiedliche, sondern gegebe-

nenfalls gar unvereinbare Positionen zur Abwägung einander gegenüberzustellen,

wird in den Neubearbeitungen vielfach beibehalten.

Thomas Köcks bereits mehrfach zitiertes Stück lässt die Gegenpositionen zu

Kreons Edikt – die angeschwemmten Toten am Strand in anonymen Plastiksäcken

liegen zu lassen – auf unterschiedliche Begründungsstrategien zurückgreifen, von

denen Antigones Argumentationslinie nur eine ist.Dabei rufen Köcks Figuren auch

unterschiedliche Rezeptionslinien dessen auf, wie Antigone (die Figur wie auch

das Stück) selbst über die Jahrhunderte gelesen wurde: Humanität, Menschen-

rechte,Widerstand. Eine in der Antigone eher unerwartete Stimme gegen Kreons –

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Antigone und die Arbeit am Konflikt

und anfangs auch Ismenes – Position, dies seien nicht, »unsere« Toten (hierzu

das vorige Kapitel zu den Lebenden und den Toten), ist Eurydike, die bei Köck

signifikant mehr Sprechanteile erhält als bei Sophokles. Sie vertritt eine huma-

nistische Position geteilter menschlicher Vulnerabilität, wenn sie sagt: »da liegen

sie körper/sonst nichts/gefäße kreisläufe berührungen/stimmen erzählungen ge-

schichten körper/sonst nichts/am ende erst sehen wir/wer und vor allem was/wir

wirklich sind/nur fleisch/das nach berührung sehnt«.25 Eurydike geht direkt im

Anschluss daran zur Trauer um ihren Sohn Menoikeus über, dessen Selbstopfer

Voraussetzung für den SiegThebens über die Belagererwar.Der Tod desMenoikeus

wird in Sophokles’Antigonenicht erwähnt, er ist aber Teil derHandlung in Aischylos’

Sieben gegen Theben, das die Geschichte des Bürgerkriegs, des Bruderzweikampfs

und des Kompromisses der Bestattung beider Brüder erzählt. Wie Köck nun mit

Eurydike an ihren toten Sohn erinnert, sie also als trauerndeMutter zeigt, und dies

schon bevor Haimon sich wenig später auch das Leben nimmt, verstärkt die huma-

nistische Emphase auf die geteilte menschliche Leidens- und Verlusterfahrung, die

ihre Figur hier abseits jeder Politik ins Bild rückt.

Eine weitere Stimme, die direkt an den naheliegenden Diskurs von Menschen-

rechten anknüpft, ist die Haimons, wenn er zu seinem Vater Kreon sagt: »es gal-

ten/andere gesetze früher/menschenrechtsgemäß wars/die toten zu beerdigen/zu

helfen nicht/zu töten«.26 Hier sind dieMenschenrechte als das gedacht, was gerade

jenen zukommt,die sonst keineRechte, insbesondere keineBürgerrechte für sich in

Anspruch nehmen können; es ist der Menschenrechtsdiskurs, der nach der Erfah-

rung des Zweiten Weltkrieg, des Holocaust und der Staatenlosigkeit vieler auf der

Flucht Befindlichen versuchte, Individualrechte international gesetzlich zu veran-

kern.27 Galten diese Regelungen zwar nicht nur für Demokratien, so sahen sich vor

allem diese hinsichtlich der Einhaltung und des Schutzes der Menschrechte in der

Pflicht. Haimons Verweis auf die »früher« geltenden Menschenrechte bei Köck ist

somit ein zentraler Aspekt der Kritik am demokratischen Staat und dessen Politik,

die in diesem Stück ihren Ausdruck findet. Der demokratische Staat wird verant-

wortlich gemacht für den massenhaften Tod jener, welche die Flucht über das Mit-

telmeer wagen. Denn Haimon bleibt in dieser Auseinandersetzung nicht bei dem

Recht auf Bestattung stehen; »zu helfen nicht/zu töten« verweist vielmehr auch auf

die verpflichtende Sorge für die Lebenden.Der Satz ist allerdings durch seinen Zei-

lensprungmehrdeutig: ist er im ersten Teil »menschenrechtsgemäß wars/die toten

zu beerdigen« noch eindeutig, so kann der zweite Teil »zu helfen nicht/zu töten« so-

wohl verstandenwerden als »zu helfen, nicht zu töten« als auch als »nicht zu helfen,

25 Köck, Thomas: antigone. ein requiem. (τύφλωσίς, I) eine rekomposition nach sophokles, Ber-

lin: Suhrkamp Theaterverlag 2019, hier: S. 63.

26 Ebd., S. 73–74.

27 M. Freeman: Human Rights, S. 36–47.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6)   Handlungslegitimationen im Konflikt 135

[sondern] zu töten«. Die Passage kann daher auch als eine Kritik an der Unzuläng-

lichkeit einer Menschenrechtsrhetorik gelesen werden, die keine Instrumente hat,

das »Recht« auch wirklich umzusetzen – oder die nicht willens ist das zu tun.

Dies trifft sichmit der postkolonialen Kritik, die Köcks Stück beispielsweise von

Christina Wald attestiert wurde und die in der Diskussion zu Fragen der Zugehö-

rigkeit weiter unten noch einmal aufgegriffen werden wird.28 Es ist diese Begrün-

dungslinie, die schließlich von Antigone selbst vertreten wird. Köcks Antigone ist

keineKlagende,sie ist vorallemeines:wütend.DemChor,derdieKlageübernimmt,

wirft sieSelbstmitleidundOpfergehabevorundverbindetdiesmitdemVorwurfder

Heuchelei:

euer reden/euer ätzen euer/klagelied und eure/mär von eurem schicksal eu-

re/labsal an der eigenen/ausweglosigkeit euer/weißer opferkult eure/europäi-

sche/großwelttuerei voll/selbstmitleid und augen zu und/noch ein untentdeckter

markt den/man voll trauer in/den augen ausschlachten könnt.29

Antigone beruft sich in ihrem Widerstand – der darin besteht, dass sie die Toten

aus den Säcken holt und in die Stadt zieht, damit alle sie sehen können –weder auf

Humanität noch auf Menschrechte oder auf eine besondere personale Beziehung

zu den Toten. Es ist vielmehr die Verantwortung für deren Tod durch koloniale und

postkoloniale wirtschaftliche Ausbeutung, die hier die Legitimation für denWider-

stand darstellt, hat doch die europäische Staatenpraxis am Ende die Fluchtgründe

geschaffen,mit deren Folgen sie nun in Gestalt der Flüchtenden konfrontiert ist.

Und Kreon? Kreon ist bei Köck ein Politiker, der auf der befriedenden Funkti-

on des Gesetzes beharrt – ohne Gesetz, so paraphrasiert er Hobbes’ Verständnis

des menschlichen Naturzustandes, »würden wir einander uns wieder zumwolf«.30

Aber damit rechtfertigt Kreon die Notwendigkeit von Gesetzen, nicht die des spe-

zifischen Gesetzes, um das es geht, das er gemacht hat. In einem bitter-komischen

Austausch mit dem Chor versucht dieser zu verstehen, warum das Gesetz notwen-

dig ist, und Kreon antwortet auf jede Umschreibungmit »so meint ichs nicht«. Mit

derFragedesChors »wiedann«endet–ohneAntwort–dieSzene.31Damit erscheint

dann auch das demokratischeGesetz fehlbar, bzw.buchstäblich unbegründbar,und

dessen Bindung an Werte zweifelhaft. »ach das gesetz« schleudert Antigone Kreon

28 Wald, Christina: »Europas Wiedergänger und die postkoloniale Politik der Toten. Thomas

Köcks antigone. ein requiem und Magnet Theatres Antigone (not quite/quiet)«, in: Marcus

Llanque/Katja Sarkowsky (Hg.), Die Politik der Toten. Figuren und Funktionen der Toten in

Literatur und Politischer Theorie, Bielefeld: transcript 2023, S. 189–215.

29 T. Köck: antigone, S. 81–82.

30 Ebd., S. 25

31 Ebd., S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Antigone und die Arbeit am Konflikt

dreimal sarkastisch entgegen, »das selbstgemachte selbst/gezimmerte das selbst-

konstruierte das/auf den ruinen des humanen aufgestellte«, dem sie letztlich jede

Legitimation abspricht angesichts der vielen Toten und dessen,was das Gesetz hilft

zu ignorieren.32

WennalsoauchKöcksBearbeitungdenNatur-undMenschenrechtsdiskursauf-

ruft, so dient der Bezug hierauf, wie auch auf denHumanitätsdiskurs, eher als Kri-

tik an einem hilflosen Versuch, der scheitern muss angesichts des Ausmaßes des

TodesundLeids.Dasbedeutetnicht,dassnicht beideDiskurse legitimeHandlungs-

begründungen des Widerstands wären. Auch Antigones Rekurs auf die historische

Verantwortung ist es,wennauch inderKonsequenzähnlichhilflos: IhrBestehenauf

der Sichtbarkeit der Toten ist einVersuch,weitere Tote zu verhindern,dessenErfolg

aber bezweifelt werden darf. Es sind letztlich die Toten selbst, die aktiv werden, ein

Aspekt des Stückes, der zu einem späteren Punkt unsererDarlegungen noch einmal

aufgegriffen werden wird.

Eine auf den ersten Blick als offensichtliche Anwendung des naturrechtlichen

Arguments erscheinende Verarbeitung des Stoffes findet sich in Beth Piatotes An-

tíkoni.33 Sie weist nicht in Richtung der Menschenrechte als einer säkularisierten

Version des Naturrechts, sondern stellt eher eine Variante der Resakralisierung als

›ewigesRecht‹ dar.Sie scheint zunächst andieNaturrechtstradition anzuschließen,

wenn sie ihre Antíkoni sagen lässt: »We must care for the body this way/This is the

way to care for the body from the beginning of time/From time immemorial, for

eternal time«.34 Der Konflikt mit Kreon, der dies brüsk zurückweist mit dem Satz

»I have no use for Eternal Laws!«,35 scheint damit auch hier um eineGegenüberstel-

lung von Naturrecht und positivem Recht zu gehen.Was diese Bearbeitung freilich

von anderen unterscheidet ist zum einen, dass die Toten bei Piatote nicht jüngst

Verstorbene sind, die es zu bestatten gilt, sondern dass der Streit um die Gebeine

von Antíkonis Vorfahren aus dem vorvergangenen Jahrhundert geht, die aus dem

Museum geholt und angemessen beerdigt werden sollen. Piatote greift hier eine in

den USA seit mehreren Jahrzehnten andauernde Debatte um die Rückführung von

in Museen aufbewahrten indigenen Gebeinen und Kultgegenständen auf; in dieser

Diskussion geht es auchumMenschenrechte, vor allemaber umkulturelle undpoli-

tische Dekolonisierungsprozesse und die Frage,wemdie Toten und die Vergangen-

heit ›gehören‹. Damit offenbart sich hier nicht zuletzt immer wieder eine Kollision

32 Ebd., S. 43–44.

33 Piatote, Beth: »Antíkoni«, in: dies., The Beadworkers. Stories, Berkeley, CA: Counterpoint

2020, S. 137–191.

34 Ebd., S. 169.

35 Ebd., S. 174.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6)   Handlungslegitimationen im Konflikt 137

unterschiedlicher kultureller Auffassungen, inwelchemVerhältnis LebendeundTo-

te zueinander stehen.36

Dies bedeutet zum anderen aber auch, dass sich Piatotes Antigone-Bearbeitung

in der Begründungslogik nicht ohne weiteres in einen säkularen Naturrechtskon-

text einordnen lässt, sondern ein kosmologisches Verständnis aufruft, innerhalb

dessendie Totennicht derVergangenheit angehören, sondern insofernTeil derWelt

der Lebenden bleiben, als diese ihnen als Verwandte, als kin, weiterhin verpflichtet

sind. Auf eine solche »ewige Ordnung« beruft sich Antíkoni wenn sie sagt: »I will

commit this sacred crime, for I am true/To the Order of the world, the eternal laws,

set in motion/Long before this time now, this time that will someday end«.37 Die

Gesetze, die die Aufbewahrung indigener Gebeine und Kultgegenstände in Muse-

en regeln, sind aus ihrer Sicht »human laws— though they are not humane— that

would defy/Ancient laws. These unjust laws make a captive of/Time itself«.38 Was

Piatote hier gegeneinanderstellt ist auf der einen Seite eine ausschließlich auf die

politischeGegenwart gerichtete Logik,mitBlick auf dieKreonalsMuseumsdirektor

versucht, die kulturelle Position vonNative Americans in der amerikanischen Gesell-

schaft durch eine museale Zur-Schau-Stellung indigener Kulturgüter und Gebeine

zu stärken. So hält Kreon Antíkoni entgegen:

It is I who redeem those brothers, not you./I bring their story to life, I redeem

what remains —/What remains of being human./Love, betrayal, tragedy: by

these grand themes/I return to the departed their flesh, their humanity./It

is the story, not the body, that matters, that endures./The physical body, the

blood, is dust. But the story walks and breathes./I have given my life to that./I

have chosen the living over the dead.39

Das Museum bietet aus Kreons Sicht die Möglichkeit, indigene Kultur präsent und

am Leben zu erhalten, sie weiterzutragen und einem nicht-indigenen Publikum zu

vermitteln. Sein Argument ist letztlich ein politisches, das der Anerkennung der Le-

benden mithilfe der Kultur (und sterblichen Überreste) der Toten. Um sich für die

36 Für diese Debatte siehe z.B. Nafziger, James A.R.: »The Protection and Repatriation of In-

digenous Cultural Heritage in the United States«, in:Willamette Journal of International Law

andDispute Resolution 14.2 (2006), S. 175–225 und Riding In, James/Seciwa, Cal/Harjo, Suzan

Shown/Echo-Hawk, Walter: »Protecting Native American Human Remains, Burial Grounds,

and Sacred Places: Panel Discussion«, in: Wicazo Sa Review 19.2 (2004), S. 169–183. Für eine

Diskussion unter diesem Aspekt siehe Sarkowsky, Katja: »›When You Hold Captive the Dead,

You Enslave the Living‹: Die Toten in indigenen Literaturen Nordamerikas und Beth Piatotes

Antíkoni«, in: Marcus Llanque/Katja Sarkowsky (Hg.), Die Politik der Toten. Figuren und Funk-

tionen der Toten in Literatur und Politischer Theorie, Bielefeld: transcript 2023, S. 165–187.

37 B. Piatote: »Antíkoni«, S. 144.

38 Ebd., S. 167.

39 Ebd., S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Antigone und die Arbeit am Konflikt

Belange der Community einsetzen zu können,muss er in seiner Position allerdings

Kompromissemachen.Damit ist seine Begründungnicht nur eine allgemein politi-

sche, sondern konkret eine der politischenOpportunität angesichts offensichtlicher

Machtasymmetrien.

Dem steht auf der anderen Seite Antíkonis Rekurs auf einen kosmologischen

Zeit- und Begründungskontext gegenüber, innerhalb dessen Verpflichtungen

gegenüber den Toten unabhängig von politischen Erwägungen gelten. In gewis-

ser Hinsicht verbindet Piatote so ihre Antíkoni argumentativ deutlicher mit der

sophokleischen Antigone als dies andere zeitgenössische Bearbeitungen tun, die

nachdrücklicher an eine säkularisierte Naturrechtstradition anknüpfen, und sie

verweist dabei zumindest implizit auf die Kollision nicht so sehr von Naturrecht

und positivem Gesetzt, sondern von indigenen und anglo-amerikanischen Rechts-

traditionen.40 Gleichzeitig stehen sich aber auch ihre Antíkoni und ihr Kreon nicht

in der gleichenWeise unversöhnlich gegenüber: Beide sind sich der gesellschaftlich

marginalisierten Position indigener Menschen und Kulturen nur zu bewusst; was

sie trennt – und die Basis ihrer jeweiligen Handlungsbegründungen darstellt – ist

dieMeinung,wie damit umzugehen sei. Gegen Kreons Bemühen umAnerkennung

durch die Mehrheitsgesellschaft setzt Antíkoni auf transgenerationale Kontinui-

tät, die als Bezugspunkt nicht die angloamerikanische Gesellschaft, sondern die

eigene kulturelle Gruppe in den Mittelpunkt stellt. Bei Piatote sind also trotz der

unterschiedlichen Basierung – ewiges Gesetz einerseits und politische Pragmatik

andererseits – sowohl für Antíkoni als auch für Kreon dieHandlungsbegründungen

auf die Frage indigener kollektiver Zukunftsfähigkeit gerichtet.

In dem dritten Beispiel, Sophie Deraspes filmischer Verarbeitung, spielen Kol-

lektive durchaus auch eine Rolle, deren Konstitution und Bedeutung sind aber an-

ders gelagert. In dieser Umsetzung geht es letztlich um eineGegenüberstellung von

Rechtsstaatlichkeit und individueller Ethik als Bezugsrahmen für die Handlungs-

begründungen der jeweiligen Figuren. Antigones Gesetzesbruch ist die Befreiung

ihres Bruders aus dem Gefängnis und der Versuch, ihn vor der Abschiebung zu be-

wahren; es ist der Zusammenhalt der verbleibenden Familie, um den es ihr geht,

und dafür setzt sie ihre Zukunft aufs Spiel, und zwar folgenschwerer als ihr bewusst

ist. Selbst als sie dies begreift und auch angesichts der Schwäche ihres Bruders, der

40 Diese Kollision unterschiedlicher Rechtssysteme und -verständnisse spielt in indigenen Kon-

texten, einschließlich indigenen Literaturen, eine oft prominente Rolle. So schreiben z.B.

Gregory Ablavsky, Sarah Deer und Justin Richland: »indigenous law lacks the sharp divide

between ›law‹ and other methods of ensuring the proper order of society characteristic of

Western jurisprudence. Indigenous law draws from multiple sources, is adjudicated in di-

verse fora, and has continued to grow and develop, including through the encounter with

Western models of adversarial legalism« (Ablavsky, Gregory/Deer, Sarah/Richland, Justin:

»Indigenous Law«, in Simon Stern/Maksymilian del Mar/Bernadette Meyler [Hg.], The Ox-

ford Handbook of Law and Humanities, Oxford: Oxford UP 2020, S. 516–530, hier: S. 518).

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6)   Handlungslegitimationen im Konflikt 139

nach seiner Fluchtwegen eines leichtsinnigenKneipenbesuchswieder gefasstwird,

bleibt sie dennoch bei ihrer Begründung, dass dieses Ziel den Gesetzesbruch recht-

fertige – auch wenn es bedeutet, dass sie ebenfalls abgeschoben wird. Dem gegen-

über stehen die Repräsentationsfiguren des Rechtsstaats. Deraspe löst die Kreon-

Figur in einerVielzahl vonAkteurinnenundAkteure auf,nebendemwohlwollenden

Politiker (und Vater von Antigones FreundHémon) sind dies vor allemdie Staatsan-

wältin und die Richterin. Kreon wird hier also –wie imÜbrigen auch die Leader-Fi-

gur bei JaneMontgomery Griffiths! – vorwiegend als weiblich umgesetzt, eine Ent-

scheidung, die die Konfliktlinie von Frau undMann aus der sophokleischen Antigo-

ne erheblich verändert. Die Kreoninnen Montreals sind nicht ohne Empathie, ver-

treten aber ein Gesetz, dass für alle gleichermaßen gilt. Das muss freilich nicht für

alle dasselbe bedeuten, denn entgegen der Fiktion der Gleichheit beruht die demo-

kratische Gesellschaft auf einer Vielzahl von Ungleichheiten, die von denMenschen

selbst nicht ohneweiteres überwundenwerden können.Was formal gesehen auf al-

le gleich zutrifft, kann imErgebnis für verschiedenePersonen sehr unterschiedliche

Folgen haben.

Wichtig für die Sympathieführung des Films ist dabei nicht nur, dass Antigo-

ne als vorbildliche, sympathische junge Frau und liebe- und verantwortungsvolle

Schwester eingeführt, also explizit zur psychologischen Identifikation im Kontext

eines Familiendramas eingeladen wird,41 sondern auch, dass der Rechtsstaat, ge-

gen den sie im Verlauf des Films rebelliert, als zwar verfahrenskorrekt, aber insti-

tutionell voreingenommen gezeichnet wird; so erfährt das Publikum beispielswei-

se nicht, ob der Polizist, der Antigones Bruder Étéocle erschossen hat, sich dafür

in irgendeiner Form verantworten muss. Etwas unklar bleibt, welche Rolle dies für

dieMotivation der Protagonistin spielt, ob sie also ihren Bruder befreit, weil sie das

Funktionieren oder gerade das Nicht-Funktionieren des Rechtsstaats annimmt. In

ihrer Rebellion beruft sie sich jedenfalls nicht auf Menschenrechte oder sonstige

Ausformungen der ewigen Normen, die diesem Gesetz gegenübergestellt werden

könnten, sondern auf ihre individuelle Ethik, die auch als Kritik der Gleichheitsfik-

tion auf der Ebene des Films fungiert: »Ma cœur me dit« ist ihre Sentenz vor Ge-

richt, mit der sie erklärt, sie müsse ihrem Bruder helfen, auch wenn dies bedeute,

das Gesetz zu brechen und ihre eigenen Aussichten auf die kanadische Staatsbür-

gerschaft – deren Wert sie in einem dramatischen Gefühlsausbruch grundsätzlich

in Frage stellt – damit zu verwirken.42 Dies ist eine eigene Ausprägung der »Auto-

nomie«, die Antigone vom Chor bei Sophokles bescheinigt wird.

41 Wald, Christina: »Migrant Deaths and European Revenants in Thomas Köck’s antigone. a

requiem (2019): Sophocles’ Tragedy Recomposed and Decomposed«, in: Modern Drama 65.4

(2022), S. 547–570, hier: S. 551.

42 Antigone (CAN 2019, R: Sophie Deraspe).

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Antigone und die Arbeit am Konflikt

Dies sind nur drei Beispiele, die die Gegenüberstellung von Naturrecht und

menschengemachtem Gesetz in modifizierter Form in die Gegenwart übertragen.

Jedes dieser Beispiele muss in seinem spezifischen Kontext gelesen werden und

aus den politischen und kulturellen Diskursen heraus, zu denen es sich in Bezug

setzt: Köcks postkoloniale »rekomposition« als eine Auseinandersetzung mit der

europäischenMigrationspolitik, Piatotes Verarbeitung des Stoffes mit Blick auf die

Debatte umdieRückführung indigenerGebeine in denUSAundDeraspesfilmische

Inszenierung der Antigone imRahmen kanadischer bzw.Quebecer Einwanderungs-

und Interkulturalitätspolitik. So unterschiedlich diese Beispiele und damit ihre

Handlungsbegründungen auch sind, so implizieren sie doch letztlich eine Frage,

für die die Antigone in der theoretischenDiskussion herangezogenwurde: die Frage

nach Ursprung und Funktion von Recht und Gesetz.

Antigone und die Natur des Rechts

Wieviel an Vorverständnis von Recht, das nicht eigens expliziert wird, fließt in Na-

turrechtskonzeptionen ein?Wirdmit der Frage nach demNaturrecht nicht letztlich

derdemNaturrechtwiedempositivenRecht zugrunde liegendeRechtsbegriff selbst

thematisiert, seine Gründe, seine Ursprünge? Auch hier spielt die Antigone eine Rol-

le: Costas Douzinas versucht in der heutigen Rechtstheorie den Grund des Rechts

zu erfassen und folgt dabei den Spuren der Psychoanalyse Lacans und dessen Anti-

gone-Auslegung.Douzinasmeint, in Antigones Verhalten bei der Legitimation ihres

Handelns primordiale Antriebe zu erkennen, die sich rationalen Gründen entzie-

hen,weil siediesenvorausgehen; sie sind fürDouzinasdamit zugleichderUrsprung

aller Normen. Solche Überlegungen führen zu der womöglich intensivstenHeraus-

forderung des Naturrechtsdenkens der Gegenwart. Schon 1994 kam Douzinas (zu-

sammen mit Ronnie Warrington) zu dem Schluss, wonach Antigone für die »pri-

mordial forces untamed by the power of logos« stehe,43 wohingegen Kreon die ra-

tionale Seite der Gesellschaft verkörpere. Der Gerechtigkeitsmaßstab, dem Antigo-

nemental gehorche, weniger ihm verstandesmäßig folge, wird hier beschrieben als

»a chthonic, infernal law, the lowest of all the underground laws«, das vom Chor als

»Schicksal« angesprochen wird (Vers 951).44 Douzinas hat diesen Ansatz dann wei-

ter verfolgt und sowohl Antigone45 wie auch die Tradition des Naturrechts im Lichte

der Deutung Lacans benutzt, um der Rechtstheorie eine neue Richtung zu geben:

43 Douzinas, Costas/Warrington, Ronnie: Justice Miscarried. Ethics and Aesthetics in Law, New

York/London: Harvester Wheatsheaf 1994, S. 61.

44 Ebd., S. 68.

45 Vgl. Douzinas, Costas: »Law’s Birth and Antigone’s Death. On Ontological and Psychoanalyt-

ical Ethics«, in: Cardozo Law Review 16.3 (1995), S. 1325–1362.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6)   Handlungslegitimationen im Konflikt 141

Der Ursprung des Rechts und aller Normen ist aus dieser Sicht kein rationales Be-

gründungsproblem; er hat auch nichts mit politischen Konstellationen der Macht-

verteilung zu tun, sondern vielmehr mit der animalischen Natur des Menschen.46

Die allgemeinenÜberlegungen Lacans und seine Konsequenzen für die Vorstellung

des Rechts laufen darauf hinaus, dass der sexuelle Ursprung des eigentlich unstill-

baren Begehrens eine Kompensation im Begehren von Objekten suche. Diese Kom-

pensationkanndasBegehrennichtbeenden,weshalbMenschenversuchen,mitHil-

fe des Gesellschaftsvertrages ein Gleichgewicht in dessen Konsequenzen zu finden,

um die potentiell tödlichen Folgen zu vermeiden. Das Tragische setzt in dieser Les-

art also nicht erst beim Aufeinanderprallen konfligierender Normen ein, sondern

bereits bei dem Ursprung der Rechtssetzung, der nicht in einer rationalen Lösung

von sachlichen Problemen besteht, sondern eine Umgangsformmit dem unstillba-

ren Bestreben darstellt.47

So spekulativ diese Überlegungen anmuten mögen, so darf nicht übersehen

werden, dass die letzten Gründe der Rechtsbindung und der Selbstermächtigung

zur Rechtssetzung keineswegs geklärt sind. Man denke etwa an Christoph Menkes

Kritik der Rechte von 2015, wo er dem Gedanken des Rechts unabhängig von einer

liberalen Auslegungstradition auf den Grund zu gehen versucht.48 Erstaunlich

ist hier nur, dass Menke sich hier nicht mehr mit Hegel im Allgemeinen und der

sophokleischen Antigone im Besonderen auseinandersetzt, hatte er sich doch 1998

ausführlich mit beidem beschäftigt, wenngleich er seinerzeit die Antigone nicht

als Naturrechtsthema begriffen hatte, sondern in seiner »anderen Lektüre« der

Antigone dort den Prozess zur Ausbildung von Individualisierung angelegt sah.49

Nicht nur ist die Frage nach dem Ursprung des Rechts noch lange nicht ge-

klärt: Douzinas’ Rückgriff auf Lacan als psychoanalytischen Theoretiker ist dabei

auch nicht ohne Vorläufer. Schon der wohl bedeutendste Rechtstheoretiker des 20.

Jahrhunderts, Hans Kelsen, suchte in diesen und anderen Fragen den Dialog mit

der Psychoanalyse.50 Das bedeutete imWien der 1920er Jahre wenig überraschend

46 Vgl. Douzinas, Costas: The End of Human Rights. Critical Legal Thought at the Turn of the

Century, Oxford: Hart Publishing 2002.

47 Für die lacansche Rechtstheorie und ihre Kritik vgl. Schulte, Martin: Das Gesetz des Unbe-

wussten im Rechtsdiskurs. Grundlinien einer psychoanalytischen Rechtstheorie nach Freud

und Lacan, Berlin: Duncker & Humblot 2010 und Schäfers, Dominik: »Die unbewusste Di-

mension der Rechtsdiskurse. Ein Beitrag zur psychoanalytischen Rechtstheorie«, in: Juridi-

kum (2018), S. 244–256.

48 Vgl. Menke, Christoph: Kritik der Rechte, Berlin: Suhrkamp 2015.

49 Menke, Christoph: Tragödie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1998, S. 156–175.

50 So etwa in der umfangreichen Abhandlung, in der sich Kelsen mit Freuds Theorie der Mas-

se auseinandersetzt (Kelsen, Hans: »Der Begriff des Staates und die Sozialpsychologie – mit

besonderer Berücksichtigung von Freuds Theorie der Masse«, in: Imago 8 [1922], S. 97–141).

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Antigone und die Arbeit am Konflikt

die Auseinandersetzungmit Sigmund Freud, dessenÖdipus-Rezeption bekanntlich

einen wichtigen Konnex zwischen moderner Theorie und antikem Mythos her-

zustellen vermochte. Mit Hilfe der sophokleischen Antigone will Douzinas diesen

Blick erweitern und die – über die Kulturen hinweg beobachtbare – Neigung des

Menschen berücksichtigen, ›Recht‹ zu setzen, sich auf ›Recht‹ zu berufen, auch

wenn dessen konkrete Ausformung sehr unterschiedlich ausfällt.

Die von Douzinas vorgenommene Verwurzelung des Rechts in menschlicher

Trieb- und Gewaltnatur und ihre Exemplifizierung am Beispiel von Antigone stieß

wenig überraschend auf scharfe Kritik von Seiten der Rechtstheorie.51 Aber auch

Teile der feministischen Theorie betrachten die Versuche einer Grundlegung des

Rechts, wie sie Douzinas und andere vornehmen und sich dabei auf Lacan stützen,

mit großer Skepsis, verbirgt sich doch allzu leicht unter dem universalisierenden

Label der ›Natur‹ als Basis desRechts die Tendenz zurEntdifferenzierung,undnicht

zuletzt reproduziert Douzinas hier auch die bei Lacan angelegte und vielkritisierte

Gleichsetzung der Fraumit demTrieb und desMannesmit der Vernunft.Man kann

Douzinas somit vorwerfen, dass er das von ihm erörterte vor-politische Potential

des Naturrechts bzw. der natürlichen Gerechtigkeit nicht abschließend erörtert

und dieses vielmehr auch mit einem systematischeren Blick auf Gender analysiert

werden sollte. Daher ist in diesem Zusammenhang auch dazu aufgerufen worden,

den Textbestand des Naturrechts im Allgemeinen wie der Menschenrechtsidee im

Besonderen zu erweitern, beispielsweise um die Beiträge von Olympe de Gouges.52

DeGouges hatte in der Zeit der Französischen Revolution eine eigenständigeDécla-

ration desDroits de la Femme et de laCitoyenne veröffentlicht und damit die Verbindung

von Geschlecht und Recht expliziert. Wenn das Recht auf die Natur der Rechtsträ-

ger bezogen ist, dann kann es seinen Inhalt ändern, wenn der Personenkreis der

Rechtsträger verändert wird. Die Frage wäre also, ob die Menschenrechte nicht

in anderer Gestalt formuliert werden müssen, sobald man nicht von vornherein

nur Männer als Subjekte vor Augen hat; ein Aspekt, den feministische Theoretike-

rinnen durchaus thematisiert haben.53 Diese konkrete Frage ist bisher zwar nur

indirekt anhand der Antigone erörtert worden, sie verbindet sich aber unmittelbar

mit den sehr wohl thematisierten Fragen von intersektional orientierten Analysen

der Gleichgültigkeit des Rechts, die in den modernen Bearbeitungen vorgenom-

men werden und vor allem mit der Frage nach den Machtasymmetrien, die die

Linien des Antigonistischen Konflikts prägen und damit auch die Entstehung und

51 Vgl. Morss, John R.: »Saving Human Rights From Its Friends. A Critique of the Imaginary

Justice of Costas Douzinas«, in: Melbourne University Law Review 27 (2003), S. 889–904.

52 Vgl. Beattie, Tina: »›Justice Enacted Not These Human Laws‹ (Antigone). Religion, Natural

Law and Women’s Rights«, in: Religion and Human Rights 3 (2008), S. 249–267.

53 Siehe z.B. Peters, Julie/Wolper, Andrea (Hg.): Women’s Rights, Human Rights. International

Feminist Perspectives, New York/London: Routledge 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6)   Handlungslegitimationen im Konflikt 143

Gültigkeit des Gesetzes sowie die Kollision unterschiedlicher Rechtsverständnisse

rahmen. Dabei öffnet sich mit Blick auf die hier diskutierten Verarbeitungen der

Antigone eine Bandbreite an Überlegungen zum Ursprung des »Gesetzes«: Greift

bei Köck Kreon auf ein eher hobbesianisches Verständnis des Gesetzes als Verhin-

derung menschlicher Gewalt zurück (nicht sehend, dass sein Beharren auf dem

selbstverordneten Gesetz auch eine Form vonGewalt darstellt), so beruft sich Köcks

Antigone gar nicht auf ein alternatives Rechtsverständnis: Ihre Entgegnung ist die

historische Verantwortung. Individualistischer inszeniert wird der Gegenpol zum

»Gesetz« bei Deraspe; die individuelle Ethik bedarf keiner weiteren Begründung,

das Gesetz steht ihr als anonymer Regelungsapparat gegenüber. Bei Piatote ist

dieses Verhältnis gegenläufig gelagert: Das Gesetz, auf das sich Kreon beruft, sieht

auch er als schwach und vor allem pragmatisch zu berücksichtigen an; das »Eternal

Law« hingegen, das Antíkoni als Handlungsbegründung aufruft, ist aller menschli-

chen Gesetzgebung vorgängig und bezieht sich nicht nur auf den Umgang mit den

Toten, sondern sieht diese in eine größere kosmologische Ordnung eingebunden.

Menschliches Recht und demokratisches Gesetz: Kreon

Wird also Antigone als Vertreterin eines dem menschlichen Gesetz vorgängigen

Rechts gelesen, das die Frage nach dem Ursprung und der Letztbegründung von

Recht und Gesetz aufwirft, so ist Kreon die Verkörperung des Gegenpols hierzu,

der menschlichen Setzung von Recht. In den heutigen Antigone-Verarbeitungen ist

dieses von Menschen gesetzte Recht normativ besonders dadurch belastet, dass

die Kreon-Figur eine eigene, als tyrannisch konnotierte Rezeptions- und Darstel-

lungsgeschichte hat; ist er als Tyrann gezeichnet, dann erhält seine Willkür nur

äußerlich einen verbindlichen Rechtscharakter, selbst wenn sie als Gesetz ver-

kündet wird. Wenn nun in den Neubearbeitungen an die Stelle des Tyrannen die

Demokratie und ihreRepräsentanten treten,die sich dann zwar für einige Personen

und Personengruppen als tyrannisch erweisen können, die aber nicht der demo-

kratischen Legitimation entbehren, dann verschiebt sich die Eindeutigkeit der

Gegenüberstellung. Das wird dort deutlich, wo die Kreon-Figur als Stellvertreter

des demokratischen Staates unddesRechtsstaates fungiert –als Innenministerwie

bei Shamsie, als Polizist wie bei Głowacki, oder als Staatsanwältin oder Richterin

wie bei Deraspe – und dadurch eine demokratisch legitimierte Autorität ausübt.

Das mindert nicht zwangsläufig die in der Verarbeitung präsentierte Kritik oder

evoziert auch keine Sympathieverschiebung von Antigone auf Kreon; es verkom-

pliziert aber die Aushandlung der Handlungslegitimation. Die Machtausübung

Kreons, sofern sie in demokratische Kontexte gestellt wird, ist nicht von vorneher-

ein illegitim; daher stellt sich umgekehrt die Frage, auf welche Art von Legitimation

sich Antigones Herausforderung der politischen Ordnung stützen kann, die der

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Antigone und die Arbeit am Konflikt

demokratischen Legitimität ebenbürtig wäre – aber genau hier setzt dann die

Kritik an demokratischer Staatlichkeit und ihre Rechtfertigung an.

Damit verschieben sich auch die Achsen, wie das Verhältnis zwischen Antigone

und Kreon und ihren jeweiligen Handlungslegitimationen mit Blick auf das fünfte

vorchristliche Jahrhundert gedeutet wurde. Wenn nicht die ewigen Normen maß-

geblich sind, die den menschlichen Setzungen von Tyrannen jederzeit hinsichtlich

ihrer legitimierenden Kraft überlegen sind, sondern es vor allem um das demokra-

tische Gesetz geht, seine Möglichkeit, seine Bedingungen, aber auch seine Gren-

zen,dannerscheintAntigonesundKreonsHandelnhiernämlichpotentiell in einem

neuenLicht: Ist sie das Sprachrohr der jungen athenischenDemokratie inÜberwin-

dung dermonarchischen Regierungsweise, für dieTheben stand? Oder ist es umge-

kehrt Kreon, der das demokratischeGesetze repräsentiert und es gegen aristokrati-

sche Gewohnheiten zur Geltung bringt? Die Antigone im Lichte der demokratischen

Ideologie ihrer Zeit zu begreifen löst das Stück aus dem Bann eines ehrwürdigen

Umgangs mit dem Inbegriff zeitloser Klassizität und stellt es in eine zeitgenössi-

sche politische Debatte, zu dem es einen Beitrag liefert: Inspiriert von der atheni-

schen Demokratie, auf sie anspielend, für ein demokratisches Publikum geschrie-

ben und darauf angelegt, in diesen Diskurs zu intervenieren. AmMythos aus hero-

isch-monarchischer Vergangenheit wird so eine Stellungnahme in einer zeitgenös-

sischen Diskussion, inspiriert vielleicht von sogar tagespolitischen Ereignissen.

Wie eingangs bereits aufgezeigt übernehmen die gegenwärtigen Verarbeitun-

genderAntigoneund ihreGegenüberstellungunterschiedlicherHandlungslegitima-

tionendieAufgabe,diedemokratische rechtsstaatlicheOrdnungmit ihrerGleichbe-

handlung aller Personen vor dem Gesetz auf ihre Grenzen und unreflektierten Vor-

annahmen hin zu befragen und zu kritisieren.Wie diese unterschiedlichenDiskus-

sionen und Beispiele zeigen, kann die sophokleische Antigone damit vielleicht nicht

als ein Schlüsseltext derDemokratie, sehrwohl aber als ein Schlüsseltext zur Selbst-

kritik der Demokratie gelesen werden.

Mit der Asymmetrie von ewigenNormen undmenschlichemGesetz ist ein zen-

trales Problem der heutigen Demokratie angesprochen. In eine normative Hierar-

chie gestellt scheinen die ewigen Normen immer höher zu stehen als das vonMen-

schen gemachte und daher von ihm auch veränderbare – und missbrauchsanfälli-

ge – Gesetz. Aber der Verweis auf vorpolitische Normen wird am Ende doch auch

wieder von Menschen erhoben, die sich auf diese Weise gegen die Gesetzesherr-

schaft von Personengruppen stemmen. Es ist zweifelhaft, wie das Gesetz als höchs-

ter Ausdruck der kollektiven Selbstbestimmung einer demokratischen Gesellschaft

gedacht sein kann, wenn diese doch aus unterschiedlichen Personengruppen be-

steht, die mitunter sehr unterschiedliche Rechtsvorstellungen haben. Das sicher-

lich offensichtlichste in diesemKapitel diskutierte Beispiel für eine solche Kollision

von gruppenbasierten Rechtsvorstellungen ist Piatotes Antíkoni und die dargestell-

te (machtasymmetrische) Inkongruenz indigenerundangloamerikanischerRechts-

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6)   Handlungslegitimationen im Konflikt 145

vorstellungen – und vor allem deren Begründungen. Die demokratische Gesetzge-

bung kann für sich reklamieren, nach modernen Maßstäben legitim zu sein, näm-

lich auf der Basis transparenter und rechtsstaatlich gesicherter Verfahren und auf

der Grundlage der (zumindest nominellen) Stimmengleichheit der Wahlbevölke-

rung; dies ist ein Aspekt, der in allen Verarbeitungen vielleicht nicht immer explizit

zumTragenkommt,aber imHintergrunddoch stets als Frage steht. ImMittelpunkt

derVerarbeitungen steht die Auffassung,dass eine demokratische Legitimität nicht

bedeutet, dass das legislative Resultat dieser Verfahren für alle gleichmäßig ›gut‹

ist oder auch nur verhindern kann, bestimmte Rechts- und Gerechtigkeitsvorstel-

lungen zu verletzen. Ist damit die Berufung auf ewige Normen potentiell Ausdruck

eines anti-demokratischen Konservatismus oder werden hier der demokratischen

Gesetzgebung Grenzen gezogen, damit sie nicht selbst zurWillkürherrschaft wird?

Willkürherrschaft meint nun nicht mehr alleine die Herrschaft einer Einzelperson,

sondern einer Mehrheit, welche machtvoll den Einzelnen gegenübertritt, wie bei-

spielsweise soziale, ethnische oder religiöse Minderheiten und nicht zuletzt auch

marginalisierte Personengruppen, die noch nicht einmal bei der Differenzierung

nach demokratischer Mehrheit und Minderheit zählen. Die demokratische Legiti-

mität des Gesetzes verhindert nicht, dass auch in der Demokratie Herrrschaft aus-

geübt wird, auch wenn die heutigen Formen der Herrschaft nicht mehr nur auf po-

litische Machtverhältnisse beschränkt sind, sondern auch subtilere, soziale Macht-

verhältnisse umfassen.DieseMachtverhältnisse sind dasThema der folgenden drei

Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009 - am 13.02.2026, 20:10:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

