6) Handlungslegitimationen im Konflikt

Normen, Recht, Gesetz: Kollisionen und Vorrangdebatten

In der Auseinandersetzung zwischen Antigone und Kreon prallen sowohl unter-
schiedliche handlungsbegriindende Normen wie auch unterschiedliche Legiti-
mititsvorstellungen aufeinander. Antigone beruft sich auf das ewige Gesetz der
Gotter, Kreon auf seine gesetzgebende Kompetenz als legitimer Herrscher. Was
aber jeweils Norm, Recht oder Gesetz ist, welche Maf3stibe herangezogen werden
zu ihrer Beurteilung, und welcher Norm wann und warum der Vorrang zu geben
sei, ist keineswegs klar.

Bereits im Stiick selbst wird zunichst einmal grundsitzlich die Frage auf-
geworfen, welche Normen fiir die Handlungslegitimation heranzuziehen sind.
Fir die Aushandlung dieser Frage spielen unterschiedliche Instanzen eine Rolle,
sie ist nicht auf die Konfrontation zwischen Antigone und Kreon beschrankt. So
spricht der Chor Kreon das Recht bzw. die Legitimitit zu, Gesetze nach seinem
Willen zu machen, und zwar ausdriicklich Gesetze sowohl iiber die Lebenden als
auch die Toten (Verse 213-214). Zu einem spateren Zeitpunkt im Handlungsverlauf
bescheinigt der Chor Antigone, sie handle »autonom« (autonomos: Vers 821), also
nach eigenem Gesetz. Es handelt sich bei dieser Passage bemerkenswerter Weise
um die erste datierbare Erwihnung der adjektivischen Form von Autonomie im
griechischen Schrifttum' und ist daritber hinaus auch deshalb eine Neuerung,
weil hier die Autonomie nicht auf politische Ordnungen bezogen ist, sondern auf
eine Einzelperson. Gemeint ist allerdings nicht, dass Antigone in einem modernen
Sinne >autonomx« zu handeln zugeschrieben wird, als Ausdruck einer heute positiv
konnotierten Selbstindigkeit, Unabhingigkeit und Selbstbestimmung, sondern
der Begriff meint vielmehr ihre Ausgestoflenheit aus dem Bereich der Rechtsord-
nung Thebens. Es ist sogar iiberlegt worden, ob hier nicht eine implizite Kritik an
den unzufriedenen athenischen Bundesgenossen geiduflert wird. Deren Schicksal,

1 Ostwald, Martin: Autonomia. Its Genesis and Early History, Oxford: Oxford UP 1982, S.10;
Griffith, Mark (Hg.): Sophocles, Antigone, Cambridge: Cambridge UP 1999, S. 268.

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Antigone und die Arbeit am Konflikt

sollten sie ihre Autonomie aulerhalb dieses Bundes suchen, wire dem von Antigo-
ne gleichgesetzt. Antigone dient hier also moglicherweise der Personalisierung der
nach Unabhingigkeit strebenden Bundesgenossen.”

Ungeachtet der Frage verschliisselter politischer Botschaften, die Sophokles mit
seinem Stiick gesendet haben konnte, stellt sich hier grundsitzlich die Aufgabe zu
erkunden, nach welchem normativen MafRstab Antigone handelt, wenn sie angeb-
lich autonom agiert. Es ist beachtlich, wie intensiv Antigone selbst diese Frage zu
beantworten sucht, und dabei keineswegs widerspruchsfrei argumentiert. An der
diesbeziiglich berithmtesten Stelle (Verse 453-455) verweist sie auf die ungeschrie-
benen Normen (agrapta nomima). Man wird sich aber hiiten miissen, in der Wort-
wahl eine begriffliche Eindeutigkeit zu vermuten. Nomos umfasst ein sehr breites
Spektrum an Normen, von den formlich erlassenen Gesetzen bis zu den Konventio-
nen, von der Sitte bis zu den religiésen Regeln.’> Nomima kann auch enger als No-
mos gefasst werden und meint dann eher die geheiligten Konventionen in rituellen
Beziigen.* Zudem werden fiir Anordnungen, wie sie Kreon getroffen hat, weitere
Termini wie etwa kerygma oder im 5. Jahrhundert thesmos als Ausdruck des formlich
statuierten, geschriebenen Gesetzes verwendet.’

Antigone selbst variiert die Verwendung ihrer Begrifflichkeit signifikant. Zur
Beschreibung von Kreons Gesetz verwendet sie die Semantik des Ediktes bzw. des
Dekrets, um es dadurch aus ihrer Sicht abzuwerten. Sie selbst bedient sich zur Be-
schreibung der ihrem Handeln zugrunde gelegten Normen der Wortwahl, die auch
fiir die von Menschen gegebenen Gesetze verwendet wird.

Wenn Antigone die Normen, die ihr Handeln anleiten, »ungeschrieben« nennt,”
so wird den athenischen Zuschauern des Stiicks vielleicht nicht so deutlich vor
Augen stehen, dass in der Zeit der thebanischen Konflikte es ohnehin nur un-
geschriebenes Recht gegeben hat.® Erst ab dem 6. Jahrhundert mehrte sich das
schriftlich fixierte Recht, dass dann in der athenischen Demokratie immer weiter

2 Ebd., S. 54, Endnote 41. Der samische Krieg, in welchem Sophokles als militarischer Anfiih-
rer fungierte, ein Amt, dessen Erwdhlung er seinem Stiick Antigone verdankt haben soll, war
dannja auch einer der vielen militarischen Konflikte innerhalb des Bundes.

3 Meier, Christian: Die politische Kunst der Tragodie, Miinchen: C.H. Beck 1988, S. 219.

4 Knox, Bernard: The Heroic Temper. Studies in Sophoclean Tragedy, Berkeley, CA: U of Cali-
fornia P 1964, S. 97.

5 C. Meier: Die politische Kunst der Tragodie, S. 219.

6 Cairns, Douglas: Sophocles. Antigone, Oxford: Bloomsbury Academic 2016, S. 97.

7 Vgl. Sophocles: The Antigone (= The Plays and Fragments, with Critical Notes, Commentary
and Translation in English Prose, Band 3), Richard Claverhouse Jebb (Hg.), Cambridge: Cam-
bridge UP 2010, S. 89 und seine Kommentierung. »Ungeschrieben« bzw. »unwritten« ist die
Standardibersetzung.

8 Ostwald, Martin: Nomos and the Beginnings of the Athenian Democracy, Oxford: Clarendon
Press 1969, S. 58.

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6) Handlungslegitimationen im Konflikt

die Vorherrschaft inmitten all der konkurrierenden Normenvorstellungen eroberte.
Mit der schriftlichen Fixierung des geltenden Rechts geht eine erheblich gestei-
gerte Rechtssicherheit und Transparenz einher. Die in der sophokleischen Antigone
diskutierte Vielfalt normativer Beziige gilt es also festzuhalten.

Hinsichtlich der Handlungslegitimationen wird heutzutage diese Konfliktlinie
des Antigonistischen Konflikts in den Neubearbeitungen der Antigone zumeist als
eine Normenkollision, als ein Konflikt zwischen vorpolitischen Mafistiben des
Handelns und demokratischen Gesetzen gedeutet. In den Aktualisierungen prallen
Rechtsstaat, positives Recht und die Erfordernisse zur Erhaltung der politischen
Ordnung einerseits und Rechtfertigungsstrategien wie namentlich die Gerechtig-
keit, Naturrecht, Menschenrechte andererseits aufeinander. Welche Normen haben
Vorrang, religiose Konventionen oder die gesetzlichen Vorschriften, Mafistibe der
Humanitit oder Erfordernisse machtpolitischer Notwendigkeit, Anspriiche der
Familie oder 6ffentliches Interesse?

Da diese Normenkollision in der Konfrontation der Hauptfiguren inszeniert
wird, steht im Hintergrund die klassische Frage: Wer hat Recht, Antigone oder
Kreon? Insbesondere in den 1950er und 1960er Jahren finden sich eine Anzahl von
Auseinandersetzungen mit dieser Zuspitzung. Der Altphilologe Gerhard Miiller
positioniert sich hier mit einem eindeutigen Votum zugunsten Antigones: »Uber
diesen Punkt darf nicht die leiseste Unklarheit bleiben, weil an ihm das gesamte
Verstindnis der Dichtung hingt: Antigone hat ganz und gar recht, Kreon ganz und
gar unrecht«.® Dies war auch eine Kritik an Hegels Deutungsschema, wonach beide
Seiten ihr Handeln auf legitime Weise begriinden konnen, weil sie sich zwar auf
unterschiedliche, aber gleichwertige Prinzipien berufen. Sie haben dabei jeweils die
Gotterwelt auf ihrer Seite, nur eben andere Segmente hiervon. Im Ganzen befinden
sich aber beide in einem tragischen Konflikt wegen der normativen Unauflésbarkeit
des Konflikts. Miiller geht hingegen - contra Hegel - von der eindeutigen Zentra-
litdt der Gestalt und Position Antigones aus, deren Verhalten er gar mit Sophokles’
eigener Ethik iibereinstimmen sieht.™

Albert Camus kommt zu einer anderen Beurteilung. In seinen Ausfithrungen
zur Tragddie, die er ein Jahrzehnt vor Miiller formulierte, interessieren ihn die Per-
sonen, nicht die Prinzipien. Camus’ Humanismus beschiftigt sich mit der einzel-
nen Personlichkeit, die in die Geschichte und ihre Konflikte gestellt ist und ihre Ver-

9 Miiller, Gerhard: Sophokles. Antigone, erlautert und mit einer Einleitung versehen, Heidel-
berg: Winter 1967, S.11.

10 Miller war nicht allein mit seiner vehementen Ablehnung von Hegels Deutung; letztere
nennt ein Rezent Miillers, Hugh Lloyd-Jones, eine »monstrous misinterpretation« (Lloyd-
Jones, Hugh: »Review of Gerhard Miiller. Sophokles. Antigone, 1967«, in: The Classical Re-
view 19.1 [1969], S. 25-30, https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396, zuletzt aufgerufen
am 28.05.2023, hier: S. 25). Fiir eine detailliertere Diskussion der hegelschen Deutung siehe
das Rezeptionskapitel.

am12.02.2028, 20:10:32.

127


https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396
https://doi.org/10.1017/S0009840X00328396

128

Antigone und die Arbeit am Konflikt

antwortung fiir eigene Taten nicht abwilzt auf abstrakte Prinzipien. Die Handeln-
den mogen scheitern, finden aber in der »Revolte«, dem Versuch, gegen bestehen-
de Normen die eigenen Normvorstellungen zum Leitstern des eigenen Handelns zu
erheben, ihre Witrde. Wenn Camus iiber die sophokleische Antigone sagt: »Antigo-
ne hat Recht, aber deswegen hat Kreon nicht unrecht«," dann geht es ihm nicht um
die Handlungsprinzipien, sondern um die unausweichliche Verstrickung einzelner
Menschen in Konflikte, in welchen sie sich subjektiv gerechtfertigt sehen, aber den-
noch keinen exklusiven, alle anderen ausschliefSenden Anspruch auf Gerechtigkeit
erheben diirfen. Die heutigen Bearbeitungen der Antigone oszillieren zwischen He-
gels Fokus auf den verkdrperten Prinzipien und Camus’ Interesse an der subjektiven
Verstrickung von Menschen in unauflgsliche Konflikte, und gerade die prominenten
Ausprigungen des Widerstandsnarrativs teilen zumeist die eindeutige Parteinah-
me fiir Antigone (wenn auch nicht Miillers uneingeschrinkte Verherrlichung dieser
Figur).

Die Konfliktlinie um die Frage der Handlungslegitimation wird in der Regel mit
Hilfe der Opposition von ewigen Normen und menschlichen Gesetzen erértert, also
mit der Annahme von vor-politisch gilltigen und daher iiber jeder Politik stehen-
den Maf3stiben einerseits und der menschlichen Setzung des Rechts andererseits.
Dabei steht dann zwar nicht unbedingt diese Setzung an sich zur Disposition, sehr
wohl aber die Richtigkeit eines bestimmten Gesetzes oder dessen Handhabung. Fiir
die heutige Debatte ist dabei entscheidend, dass nicht nur die willkirliche Recht-
setzung des allmichtigen Monarchen dem vor-politischen Mafistab entgegensteht,
sondern auch die demokratisch legitimierte Gesetzgebung. Ihr sind nicht nur Ein-
zelpersonen wie Antigone unterworfen, sondern auch ganze Personengruppen wie
beispielsweise soziale oder ethnische Minorititen. In Glowackis Antigone in New York
ist die Beerdigung Paulies auf dem Armenfriedhof >rechtens< im Sinne von >geset-
zesgemifi« — seine Exhumierung (die dann auch noch den falschen Leichnam be-
trifft) ist klar gesetzeswidrig, folgt aber einer Logik, die die Sorge fiir den Leich-
nam denjenigen ibertrigt, denen der Tote im Leben etwas bedeutete — ein ethisch
gerechtfertigter Gesetzesbruch, wenn die Alternative hierzu das anonyme Grab ist.
Deraspes Antigone verstof3t eindeutig gegen geltendes Gesetz, wenn sie ihrem Bru-
der zur Flucht aus dem Gefingnis verhilft, um seine Abschiebung zu verhindern;

11 Camus, Albert: »Die Zukunft der Tragodie (1955)«, in: ders., Vortrige und Reden 1937—1958,
Hamburg: Rowohlt 2021 [1955], S. 263—280, hier: S. 270. Im franzésischen Orginal heift es:
»Antigone a raison, mais Creon n'a pas tort«: Camus, Albert: »Sur I'avenir de la tragédie
(1955)«, in: ders., CEuvres complétes (Band 3), Paris: Gallimard 2008, S.1111—1121, hier: S.1115.
Noch einmal variierend die englische Ubertragung: »Antigone is right, but Kreon is not
wrong«: Camus, Albert: »On the Future of Tragedyx, in: ders., Lyrical and Critical Essays, New
York: Vintage 2012, S.166—177, hier: S.170.

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6) Handlungslegitimationen im Konflikt

in ihrer Fehlannahme, sie sei nicht rechtlich zu belangen, manévriert sie sich in ei-
ne Konfrontation mit dem kanadischen Rechtsstaat, dem sie letztlich nur ein »au-
tonomes« Rechtsverstindnis des eigenen Gewissens entgegensetzen kann. Und die
Ausbiirgerung des toten Parvaiz’ in Shamsies Home Fire basiert auf einer gesetzlich
legitimen Verordnung des Innenministers (auch wenn diese nicht unumstritten ist,
wie gerade die realen Auseinandersetzungen um die Ausbiirgerung von IS-Anhin-
gerinnen und -Anhingern zeigen, auf die sich der Roman bezieht); daraus folgt ei-
ne Absage an seine Zugehorigkeit zur britischen Nation. Das kollidiert mit einer
anderen Interpretation dessen, wohin Parvaiz’ gehore, der seiner Familie. An die-
sem letzten Beispiel wird besonders deutlich, wie genau hierin ein wichtiger Aspekt
der Kritik am demokratischen Staatswesen liegt, fragen doch diese und viele ande-
re Bearbeitungen implizit oder explizit nach der normativen Voreingenommenheit
des positiven Gesetzes und den Folgen seiner konkreten Anwendung fiir bestimm-
te Personen und Personengruppen. Die Ausiibung politischer Mehrheitsherrschaft
lasst sich freilich nicht mehr so einfach als personalisierbare Willkiirherrschaft ent-
schliisseln. Ist in dieser Gegeniiberstellung von Antigone und Kreon Antigones Be-
rufung auf>héhere« Normen in tyrannischen Konstellationen immer tiberzeugend,
so verunklart sich dies unter demokratischen Bedingungen zusehends. Der Wider-
stand gegen einzelne, demokratisch legitimierte Regelungen und Praktiken fithrt
daher notwendig zu grundsitzlichen Legitimititsfragen. Diese griinden oft in zeit-
gendssischen Auspriagungen eines Naturrechtsgedanken.

Encore une fois: Antigone und das Naturrecht

Die modernen Deutungen verfolgen unterschiedliche Strategien, Antigones Rede
von den ungeschriebenen Normen aufzugreifen und zu aktualisieren. Die bekann-
teste besteht darin, in Antigone eine Vertreterin des klassischen Naturrechts zu se-
hen. Wie im Rezeptionskapitel gesehen, hat Aristoteles’ Riickgriff auf die sophoklei-
schen Antigone fiir seine Uberlegungen zur natiirlichen Gerechtigkeit dazu gefiihrt,
das Stiick als ersten textlichen Beleg fiir das Naturrechtsdenken zu begreifen. Man
kann die Antigone aus heutiger Sicht aber auch als Beginn eines bis in unsere Gegen-
wart hinein andauernden Gerechtigkeitsdiskurses deuten,” wenngleich mit der Ge-
geniiberstellung von positivem Recht und einem darin nicht aufgehenden normati-
ven Maf3stab in Gestalt von Vorstellungen zur Gerechtigkeit letztlich nur ein ande-
rer semantischer Platzhalter an die Stelle des Naturrechts gesetzt wird. Die heutige
philosophische Naturrechtstradition kniipft zwar ideengeschichtlich an Aristoteles
an, fragt aber nicht nach der Verwendung des Naturrechts als Argument in einer
bestimmten deliberativen Situation, wie es Aristoteles in der Rhetorik tut, sondern

12 Vgl. Heidenreich, Felix: Theorien der Gerechtigkeit. Eine Einfithrung, Opladen: Budrich 2011.

am12.02.2028, 20:10:32.

129


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Antigone und die Arbeit am Konflikt

danach, ob es ein vom positiven Recht unterscheidbares Naturrecht >gibt< und wor-
in ein solches, moglicherweise vor-politisches und zugleich hoherrangiges Recht
besteht; weniger interessant scheint in dieser Debatte, wer sich in welcher Situa-
tion auf Vorstellungen von Naturrecht beruft, etwa aus einer Position asymmetri-
scher Legitimation heraus und mit Verweis auf asymmetrische Geltungsabstinde
zwischen verschiedenen Normenbereichen. Aristoteles macht in seiner Rhetorik da-
gegen klar,” dass im Legitimititskampf diejenigen auf héhere Normen als die der
gewodhnlichen Gesetze rekurrieren, die nicht selbst iiber Gesetzgebungsmacht ver-
fiigen. In Ermangelung politischer Macht bietet sich also der Rekurs aufjene Norm-
bestinde an, die der menschlichen Verfiigung entzogen sind, weshalb alle, auch die
Machtlosen, auf sie verweisen kénnen, und alle, auch die Michtigen, ihnen unter-
worfen sind. Diese Uberlegungen belegt Aristoteles mit Verweis auf die sophoklei-
sche Antigone in solchen Deutungskimpfen, und Ausformungen dieses Gedankens
sind kennzeichnend fir die heutigen Antigonen, deren Kennzeichen ja genau die
Machtasymmetrie zwischen den unterschiedlichen Legitimationsstrategien ist.

Wie im Rezeptionskapitel gezeigt ist die Frage, was Naturrecht sei und woher
es komme, eine hdchst umstrittene, die immer wieder auch mit Blick auf die so-
phokleische Antigone erortert wurde, mit und ohne Hinzunahme ihrer aristoteli-
schen Interpretation. In der neueren Debatte wird in diesem Kontext auch die Fra-
ge gestellt, ob sich Aristoteles iberhaupt zu Recht auf die sophokleische Antigone
berufen konnte. Tony Burns bezweifelt, ob Sophokles tatsichlich ein dem Natur-
recht vergleichbares Konzept im Sinne hatte, wenn er seine Antigone von den unge-
schriebenen, géttlichen Normen sprechen lisst, und erwigt ob es hier nicht eher um
Gewohnbheitsrecht als um Naturrecht gehen konnte.”* Daraus hat dann Burns wie-
derum Schlussfolgerungen gezogen fiir die Deutung von Aristoteles’ eigenem Ver-
stindnis von Naturrecht, das seiner Ansicht nach stirker entkoppelt werden muss
von der bereits skizzierten nachfolgenden, eher thomistischen Naturrechtstraditi-
on.”

Trotz solch kritischer Stimmen miindet das moderne Naturrechtsverstindnis
schlieRlich in den Gedanken der Menschenrechte als vielleicht letztem Baustein des
sikularen Denkens ewiger oder heiliger, jedenfalls der menschlichen Verfiigung
entzogener Normen, und auch hier spielt bis in die gegenwirtige Rezeption die
Antigone eine zentrale Rolle, die ja manchen gar als ideengeschichtlicher Ursprung

13 Aristoteles 1375a29: Aristoteles: Rhetorik, Ubers. Gernot Krapinger (Hg.), Stuttgart: Reclam
2007, S. 68.

14  Diese Debatte wird zusammengefasst von Burns, Tony: »Sophocles’ Antigone and the His-
tory of the Concept of Natural Law, in: Political Studies 50.3 (2002), S.545-557. Kritisch
zu Burns: Remow, Gabriela: »Aristotle, Antigone and Natural Laws, in: History of Political
Thought 29.4 (2008), S. 585-600.

15 Burns, Tony: Aristotle and Natural Law, London: Continuum 2011.

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6) Handlungslegitimationen im Konflikt

der Menschenrechte gilt.” Das trifft insbesondere fiir ein einzelnes Menschenrecht
zu, das der Religionsfreiheit. In dieser ideengeschichtlichen Lesart umschreibt An-
tigone gleichsam das Menschenrecht auf Religionsfreiheit, wenn sie aus religiésen
Motiven einen angemessenen Umgang mit dem Leichnam ihres Bruders verlangt."”
In dieser Deutungstradition stehend zieht der 2022 von Angelo Santagostino auf-
gelegte Band zu Inhalt und Urspriingen der Europdischen Grundrechts-Charta
eine Linie, die mit Antigone beginnt und bis zur Charta reicht.’®

Antigone als Vorbild der Menschenrechte zu sehen ist gerade aus rechtstheoreti-
scher Sichtjedoch weiterhin umstritten, denn nicht zu Unrecht wird gefragt, ob sich
Antigone itberhaupt auf ein Recht im Sinne eines individuellen Rechtsanspruches
(etwa ein Recht auf Beerdigung) beruft und nicht eher auf eine Pflicht (als Schwes-
ter des Toten die Beerdigung vorzunehmen).” Ferner kann gefragt werden, ob diese
Pflicht allen Menschen zukommt oder nur ihr als Einzelperson, die in einem be-
sonderen Verhiltnis zu Polyneikes als ihrem Bruder steht. Dann freilich reklamiert
Antigone keine universelle Berechtigung, sondern ein spezifisches Privileg, was der
Idee der Menschenrechte widerspricht oder doch jedenfalls dem universalistischen
Verstiandnis dieser Idee.* Schlielich wird daran gezweifelt, ob die religiése Argu-
mentation Antigones fiir eine moderne, sikulare Begriindung der Menschenrechte
geeignet ist.”" Die sophokleische Antigone gehort also nicht selbstverstindlich zur
Tradition der Menschenrechte, sie wurde vielmehr durch eine sehr optimistische
Deutung iiberhaupt erst in diese hineingestellt, der nun auch regelmifiig wider-
sprochen wird.” Es lisst sich aber vielleicht dennoch sagen, dass, wenn Antigo-
nes Argumentation selbst wohl nicht im engeren Sinne menschenrechtlich genannt
werden kann, man gleichwohl bei ihr jene moralische Haltung findet, aus welcher
die Idee der Menschenrechte entsprungen ist.”

16  Lauren, Paul Gordon: The Evolution of Human Rights. Visions Seen, 3. Auflage, Philadelphia,
PA: U of Pennsylvania P 2011, S.14.

17 Taliaferro, Karen: The Possibility of Religious Freedom. Early Natural Law and the Abrahamic
Faiths, Cambridge: Cambridge UP 2019, darin Antigone. The Tragedy of Human and Divine
Law: S. 32—60.

18  Santagostino, Angelo (Hg.), The Idea and Values of Europe. From Antigone to the Charter of
Fundamental Rights, Newcastle-upon-Tyne: Cambridge Scholars Publishing 2020.

19 Freeman, Michael: Human Rights. An Interdisciplinary Approach, 2. Auflage, Oxford: Polity
2011, S.17.

20 Zu den Bedenken hinsichtlich einer genuin menschenrechtlichen Argumentation Antigo-
nes vgl. Boylan, Michael: Natural Human Rights. A Theory, Cambridge: Cambridge UP 2014,
S.38-39.

21 Martinsen, Franziska: Grenzen der Menschenrechte. Staatsbiirgerschaft, Zugehorigkeit, Par-
tizipation, Bielefeld: transcript 2019, S. 42—43.

22 Andrew, Vincent: The Politics of Human Rights, Oxford: Oxford UP 2010, S. 40.

23 Hauser, Gerard A.: »The Moral Vernacular of Human Rights Discourse, in: Philosophy and
Rhetoric 41.4 (2008), S. 440—466, hier: S. 451: »Her [Antigone’s] account wrestles with the

am12.02.2028, 20:10:32.

131


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Antigone und die Arbeit am Konflikt

In diesem Zusammenhang werden auch viele literarische und dramatische Re-
zeptionen und Neubearbeitungen der Antigone in letzter Konsequenz als Kampf um
die Menschenrechte gedeutet, ob es Jean Anouilhs und Bertolt Brechts Verarbei-
tungen mit Blick auf den Nationalsozialismus in den 1940er Jahre sind, ob es sich
um den Kampf gegen die Apartheid handelt wie bei Athol Fugards, John Kanis und
Winston Nshtonas The Island in Siidafrika, um den Widerstand gegen die argentini-
sche Militirjunta in Griselda Gambaros Antigona furiosa, um die Verarbeitung biir-
gerkriegsihnlicher Zustinde in Peru durch die Grupo cultural Yuyachkani mit ihrer
Auffithrung der Antigone im Jahr 2000 oder Milo Rau und seine in unserem Rezep-
tionskapitel erwihnte Antigone im Amazonas.** Ob die Verteidigung der Menschen-
rechte tatsichlich den Intentionen etwa Brechts (oder auch einiger der spiteren Ver-
arbeitungen) entsprochen hat, sei hier dahingestellt; entscheidend ist, dass in der
ideengeschichtlichen Zuordnung die Antigone-Rezeptionen seit Mitte des 20. Jahr-
hunderts auch in einen Menschenrechtskontext gestellt werden.

Mit dieser Kontextualisierung wird deutlich, dass die bei Sophokles noch so
prominente Gegeniiberstellung von menschlichem Gesetz und géttlicher Ordnung
in gegenwirtigen Verarbeitungen Formen annimmyt, die nicht nur Menschenrechte
als vorpolitische Normen in unterschiedlicher Weise einfordern, sondern die dabei
auch gelegentlich das Spannungsverhiltnis der Menschenrechtsidee einerseits und
dem verbindlichen, positiven Volkerecht andererseits selbst kritisch thematisieren.
Als kodifiziertes Recht obliegen die modernen Menschenrechte staatlichen Akteu-
ren, die ihr Handeln trotz der rechtlichen Geltung und Vorrangstellung dennoch
selten ausschlieflich an der Idee der Menschenrechte orientieren. Daher bleibt
die grundsitzliche Stofrichtung der Menschenrechte als Naturrecht, wie sie auch
in den heutigen Antigonen aufgegriffen wird, weiterhin giiltig: gegen die Mingel
des gesetzten Rechts, selbst wenn dieses behauptet, Menschenrechte umzusetzen.
Gleichwohl haben sich die Idee und das kodifizierte Recht der Menschenrechte
heute einander angenihert. Entsprechend weniger polarisiert und vielfiltiger sind
auch die Handlungslegitimationen, die in den zeitgendssischen Antigone-Verarbei-
tungen zum Tragen kommen und die — wie im Ubrigen auch bei Sophokles selbst —
nicht auf die Konfrontation von Antigone und Kreon beschrinkt bleiben, sondern
die vermittelnde Perspektive anderer Akteure wie Ismene, den Chor, Haimon,
Teiresias mit einbeziehen — und Fragen von Menschrechten immer expliziter mit

question: What is the law that lies behind these words? It is a question that pertains to all
human rights issues«.

24  Becker, Florian/Werth, Brenda: »Theater and Human Rights«, in: Thomas Cushman (Hg.),
Handbook of Human Rights, London/New York: Routledge 2012, 647-658, hier: S. 652. Zu der
Grupo cultural Yuyachkani vgl. die knappen Hinweise in Mee, Erin B./Foley, Helene P. (Hg.),
Antigone on the Contemporary World Stage, Oxford: Oxford UP 2011, S. 424—425. Zu Raus
Inszenierung siehe Rau, Milo: »Das radikale Nein«, wochentaz, 29.04-05.05.2023, S. 39—40.

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6) Handlungslegitimationen im Konflikt

dezidiert politischer Kritik verbinden, wie dies beispielsweise Thomas Kock, Milo
Rau, Darja Stocker oder Kamila Shamsie offensichtlich tun. Des Weiteren stehen
zunichst die unterschiedlichen Handlungsbegriindungen - einer der zentralen
Linien des Antigonistischen Konflikts — im Mittelpunkt; der gegebenenfalls vermit-
telnde Aspekt anderer Charaktere und ihrer Interventionen sowie die Riickbindung
dieser Begriindungen an Fragen politischer Ordnung sind das Thema der beiden
letzten Kapitel. Im Folgenden sollen einige Beispiele fiir Handlungslegitimationen
in heutigen Neubearbeitungen diskutiert werden, die nicht nur die Bandbreite
von Begriindungsstrategien heutiger Antigonen illustrieren, sondern die dadurch
auch deutlich machen, in welch unterschiedlicher Weise Antigone-Verarbeitungen
in gesellschaftliche und politische Deutungskimpfe involviert sind.

Gegen das Gesetz des Staates: »Eternal Laws«, koloniale Geschichte(n)
und individuelle Ethik

Die in gegenwirtigen Verarbeitungen zum Tragen kommenden Handlungslegiti-
mationen sind heterogen insofern, als sie zwar vielfach an natur- oder menschen-
rechtliche Begriindungen ankniipfen, dies aber nicht nur sehr unterschiedlich
tun, sondern auch durchaus andere, beispielsweise historische, politische oder
auch individualethische Begriindungen anfithren. Das menschengemachte Ge-
setz bleibt dabei allerdings zumeist die der Antigone-Position gegeniibergestellte
Begrindung; die Frage der kontext- und personenunabhingigen Geltung des Ge-
setzes, dessen potentiell unterschiedlicher Effekt auf unterschiedliche Individuen
und Gruppen, aber auch die nicht auszuschlieRende Willkiir des Gesetzgebungs-
und Umsetzungsprozesses in tyrannischen wie auch in demokratischen Kontex-
ten, sind wichtige Aspekte der Kritik an Facetten demokratischer Staatlichkeit
gegenwdrtiger Antigonen.

Dabei werden die unterschiedlichen Positionen in den Verarbeitungen von ein-
zelnen Personen vertreten, was aber nicht zwangsldufig darauf hinausliauft, dass ei-
ne Person in der Gesamtschau des Textes eine bzw. die >richtige« Position vertritt;
eine der Stirken der Tragodie, namlich nicht nur unterschiedliche, sondern gegebe-
nenfalls gar unvereinbare Positionen zur Abwigung einander gegeniiberzustellen,
wird in den Neubearbeitungen vielfach beibehalten.

Thomas Kocks bereits mehrfach zitiertes Stiick lisst die Gegenpositionen zu
Kreons Edikt — die angeschwemmten Toten am Strand in anonymen Plastiksicken
liegen zu lassen — auf unterschiedliche Begriindungsstrategien zuriickgreifen, von
denen Antigones Argumentationslinie nur eine ist. Dabei rufen Kocks Figuren auch
unterschiedliche Rezeptionslinien dessen auf, wie Antigone (die Figur wie auch
das Stiick) selbst iiber die Jahrhunderte gelesen wurde: Humanitit, Menschen-
rechte, Widerstand. Eine in der Antigone eher unerwartete Stimme gegen Kreons —

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Antigone und die Arbeit am Konflikt

und anfangs auch Ismenes - Position, dies seien nicht, »unsere« Toten (hierzu
das vorige Kapitel zu den Lebenden und den Toten), ist Eurydike, die bei Kock
signifikant mehr Sprechanteile erhilt als bei Sophokles. Sie vertritt eine huma-
nistische Position geteilter menschlicher Vulnerabilitit, wenn sie sagt: »da liegen
sie korper/sonst nichts/gefifie kreisliufe berithrungen/stimmen erzihlungen ge-
schichten kdrper/sonst nichts/am ende erst sehen wir/wer und vor allem was/wir
wirklich sind/nur fleisch/das nach berithrung sehnt«.” Eurydike geht direkt im
Anschluss daran zur Trauer um ihren Sohn Menoikeus iiber, dessen Selbstopfer
Voraussetzung fir den Sieg Thebens tiber die Belagerer war. Der Tod des Menoikeus
wird in Sophokles’ Antigone nicht erwihnt, er ist aber Teil der Handlung in Aischylos’
Sieben gegen Theben, das die Geschichte des Birgerkriegs, des Bruderzweikampfs
und des Kompromisses der Bestattung beider Briider erzihlt. Wie Kock nun mit
Eurydike an ihren toten Sohn erinnert, sie also als trauernde Mutter zeigt, und dies
schon bevor Haimon sich wenig spiter auch das Leben nimmt, verstirkt die huma-
nistische Emphase auf die geteilte menschliche Leidens- und Verlusterfahrung, die
ihre Figur hier abseits jeder Politik ins Bild riickt.

Eine weitere Stimme, die direkt an den naheliegenden Diskurs von Menschen-
rechten ankniipft, ist die Haimons, wenn er zu seinem Vater Kreon sagt: »es gal-
ten/andere gesetze frither/menschenrechtsgemif wars/die toten zu beerdigen/zu
helfen nicht/zu téten«.?® Hier sind die Menschenrechte als das gedacht, was gerade
jenen zukommt, die sonst keine Rechte, insbesondere keine Bitrgerrechte fiir sich in
Anspruch nehmen koénnen; es ist der Menschenrechtsdiskurs, der nach der Erfah-
rung des Zweiten Weltkrieg, des Holocaust und der Staatenlosigkeit vieler auf der
Flucht Befindlichen versuchte, Individualrechte international gesetzlich zu veran-
kern.”” Galten diese Regelungen zwar nicht nur fiir Demokratien, so sahen sich vor
allem diese hinsichtlich der Einhaltung und des Schutzes der Menschrechte in der
Pflicht. Haimons Verweis auf die »frither« geltenden Menschenrechte bei Kock ist
somit ein zentraler Aspekt der Kritik am demokratischen Staat und dessen Politik,
die in diesem Stiick ihren Ausdruck findet. Der demokratische Staat wird verant-
wortlich gemacht fiir den massenhaften Tod jener, welche die Flucht tiber das Mit-
telmeer wagen. Denn Haimon bleibt in dieser Auseinandersetzung nicht bei dem
Recht auf Bestattung stehen; »zu helfen nicht/zu téten« verweist vielmehr auch auf
die verpflichtende Sorge fiir die Lebenden. Der Satz ist allerdings durch seinen Zei-
lensprung mehrdeutig: ist er im ersten Teil »menschenrechtsgemif wars/die toten
zu beerdigen« noch eindeutig, so kann der zweite Teil »zu helfen nicht/zu téten« so-
wohl verstanden werden als »zu helfen, nicht zu toten« als auch als »nicht zu helfen,

25 Kock, Thomas: antigone. ein requiem. (tU@Awaig, 1) eine rekomposition nach sophokles, Ber-
lin: Suhrkamp Theaterverlag 2019, hier: S. 63.

26 Ebd, S.73-74.

27 M. Freeman: Human Rights, S.36—47.

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6) Handlungslegitimationen im Konflikt

[sondern] zu téten«. Die Passage kann daher auch als eine Kritik an der Unzuling-
lichkeit einer Menschenrechtsrhetorik gelesen werden, die keine Instrumente hat,
das »Recht« auch wirklich umzusetzen - oder die nicht willens ist das zu tun.

Dies trifft sich mit der postkolonialen Kritik, die Kécks Stiick beispielsweise von
Christina Wald attestiert wurde und die in der Diskussion zu Fragen der Zugeho-
rigkeit weiter unten noch einmal aufgegriffen werden wird.*® Es ist diese Begriin-
dungslinie, die schlieRlich von Antigone selbst vertreten wird. Kécks Antigone ist
keine Klagende, sie ist vor allem eines: wiitend. Dem Chor, der die Klage itbernimmt,
wirft sie Selbstmitleid und Opfergehabe vor und verbindet dies mit dem Vorwurf der
Heuchelei:

euer reden/euer dtzen euer/klagelied und eure/méar von eurem schicksal eu-
re/labsal an der eigenen/ausweglosigkeit euer/weifier opferkult eure/europai-
sche/grofdwelttuerei voll/selbstmitleid und augen zu und/noch ein untentdeckter
markt den/man voll trauer in/den augen ausschlachten kénnt.*®

Antigone beruft sich in ihrem Widerstand — der darin besteht, dass sie die Toten
aus den Sicken holt und in die Stadt zieht, damit alle sie sehen konnen — weder auf
Humanitit noch auf Menschrechte oder auf eine besondere personale Beziehung
zu den Toten. Es ist vielmehr die Verantwortung fiir deren Tod durch koloniale und
postkoloniale wirtschaftliche Ausbeutung, die hier die Legitimation fiir den Wider-
stand darstellt, hat doch die europiische Staatenpraxis am Ende die Fluchtgriinde
geschaffen, mit deren Folgen sie nun in Gestalt der Fliichtenden konfrontiert ist.
Und Kreon? Kreon ist bei Kock ein Politiker, der auf der befriedenden Funkti-
on des Gesetzes beharrt — ohne Gesetz, so paraphrasiert er Hobbes’ Verstindnis
des menschlichen Naturzustandes, »wiirden wir einander uns wieder zum wolf«.*°
Aber damit rechtfertigt Kreon die Notwendigkeit von Gesetzen, nicht die des spe-
zifischen Gesetzes, um das es geht, das er gemacht hat. In einem bitter-komischen
Austausch mit dem Chor versucht dieser zu verstehen, warum das Gesetz notwen-
dig ist, und Kreon antwortet auf jede Umschreibung mit »so meint ichs nicht«. Mit
der Frage des Chors »wie dann«endet — ohne Antwort — die Szene.* Damit erscheint
dann auch das demokratische Gesetz fehlbar, bzw. buchstiblich unbegriindbar, und
dessen Bindung an Werte zweifelhaft. »ach das gesetz« schleudert Antigone Kreon

28  Wald, Christina: »Europas Wiedergdnger und die postkoloniale Politik der Toten. Thomas
Kocks antigone. ein requiem und Magnet Theatres Antigone (not quite/quiet)«, in: Marcus
Llanque/Katja Sarkowsky (Hg.), Die Politik der Toten. Figuren und Funktionen der Toten in
Literatur und Politischer Theorie, Bielefeld: transcript 2023, S. 189-215.

29  T.Kock: antigone, S. 81-82.

30 Ebd,S.25

31 Ebd, S.25.

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Antigone und die Arbeit am Konflikt

dreimal sarkastisch entgegen, »das selbstgemachte selbst/gezimmerte das selbst-
konstruierte das/auf den ruinen des humanen aufgestellte«, dem sie letztlich jede
Legitimation abspricht angesichts der vielen Toten und dessen, was das Gesetz hilft
zu ignorieren.>

Wenn also auch Kécks Bearbeitung den Natur- und Menschenrechtsdiskurs auf-
ruft, so dient der Bezug hierauf, wie auch auf den Humanitatsdiskurs, eher als Kri-
tik an einem hilflosen Versuch, der scheitern muss angesichts des Ausmafies des
Todes und Leids. Das bedeutet nicht, dass nicht beide Diskurse legitime Handlungs-
begriindungen des Widerstands wiren. Auch Antigones Rekurs auf die historische
Verantwortung ist es, wenn auch in der Konsequenz dhnlich hilflos: Thr Bestehen auf
der Sichtbarkeit der Toten ist ein Versuch, weitere Tote zu verhindern, dessen Erfolg
aber bezweifelt werden darf. Es sind letztlich die Toten selbst, die aktiv werden, ein
Aspekt des Stiickes, der zu einem spiteren Punkt unserer Darlegungen noch einmal
aufgegriffen werden wird.

Eine auf den ersten Blick als offensichtliche Anwendung des naturrechtlichen
Arguments erscheinende Verarbeitung des Stoffes findet sich in Beth Piatotes An-
tikoni.*® Sie weist nicht in Richtung der Menschenrechte als einer sikularisierten
Version des Naturrechts, sondern stellt eher eine Variante der Resakralisierung als
sewiges Recht«dar. Sie scheint zunichst an die Naturrechtstradition anzuschliefen,
wenn sie ihre Antikoni sagen lisst: »We must care for the body this way/This is the
way to care for the body from the beginning of time/From time immemorial, for
eternal time«.?* Der Konflikt mit Kreon, der dies briisk zuriickweist mit dem Satz
»1 have no use for Eternal Laws!«,* scheint damit auch hier um eine Gegeniiberstel-
lung von Naturrecht und positivem Recht zu gehen. Was diese Bearbeitung freilich
von anderen unterscheidet ist zum einen, dass die Toten bei Piatote nicht jiingst
Verstorbene sind, die es zu bestatten gilt, sondern dass der Streit um die Gebeine
von Antikonis Vorfahren aus dem vorvergangenen Jahrhundert geht, die aus dem
Museum geholt und angemessen beerdigt werden sollen. Piatote greift hier eine in
den USA seit mehreren Jahrzehnten andauernde Debatte um die Riickfithrung von
in Museen aufbewahrten indigenen Gebeinen und Kultgegenstinden auf; in dieser
Diskussion geht es auch um Menschenrechte, vor allem aber um kulturelle und poli-
tische Dekolonisierungsprozesse und die Frage, wem die Toten und die Vergangen-
heit »geh6ren<. Damit offenbart sich hier nicht zuletzt immer wieder eine Kollision

32 Ebd, S. 43-44.

33 Piatote, Beth: »Antikoni«, in: dies., The Beadworkers. Stories, Berkeley, CA: Counterpoint
2020, S.137-191.

34 Ebd., S.169.

35 Ebd., S.174.

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6) Handlungslegitimationen im Konflikt

unterschiedlicher kultureller Auffassungen, in welchem Verhiltnis Lebende und To-
te zueinander stehen.*

Dies bedeutet zum anderen aber auch, dass sich Piatotes Antigone-Bearbeitung
in der Begriindungslogik nicht ohne weiteres in einen sikularen Naturrechtskon-
text einordnen lisst, sondern ein kosmologisches Verstindnis aufruft, innerhalb
dessen die Toten nicht der Vergangenheit angehéren, sondern insofern Teil der Welt
der Lebenden bleiben, als diese ihnen als Verwandte, als kin, weiterhin verpflichtet
sind. Auf eine solche »ewige Ordnung« beruft sich Antikoni wenn sie sagt: »I will
commit this sacred crime, for I am true/To the Order of the world, the eternal laws,
set in motion/Long before this time now, this time that will someday end«.>” Die
Gesetze, die die Aufbewahrung indigener Gebeine und Kultgegenstinde in Muse-
en regeln, sind aus ihrer Sicht »human laws — though they are not humane — that
would defy/Ancient laws. These unjust laws make a captive of/Time itself«.”® Was
Piatote hier gegeneinanderstellt ist auf der einen Seite eine ausschlieflich auf die
politische Gegenwart gerichtete Logik, mit Blick auf die Kreon als Museumsdirektor
versucht, die kulturelle Position von Native Americans in der amerikanischen Gesell-
schaft durch eine museale Zur-Schau-Stellung indigener Kulturgiiter und Gebeine
zu stirken. So hilt Kreon Antikoni entgegen:

It is | who redeem those brothers, not you./I bring their story to life, | redeem
what remains —/What remains of being human./Love, betrayal, tragedy: by
these grand themes/l return to the departed their flesh, their humanity./It
is the story, not the body, that matters, that endures./The physical body, the
blood, is dust. But the story walks and breathes./l have given my life to that./I
have chosen the living over the dead.®

Das Museum bietet aus Kreons Sicht die Méglichkeit, indigene Kultur prisent und
am Leben zu erhalten, sie weiterzutragen und einem nicht-indigenen Publikum zu
vermitteln. Sein Argument ist letztlich ein politisches, das der Anerkennung der Le-
benden mithilfe der Kultur (und sterblichen Uberreste) der Toten. Um sich fiir die

36  Fir diese Debatte siehe z.B. Nafziger, James A.R.: »The Protection and Repatriation of In-
digenous Cultural Heritage in the United States, in: Willamette Journal of International Law
and Dispute Resolution 14.2 (2006), S. 175—225 und Riding In, James/Seciwa, Cal/Harjo, Suzan
Shown/Echo-Hawk, Walter: »Protecting Native American Human Remains, Burial Grounds,
and Sacred Places: Panel Discussion, in: Wicazo Sa Review 19.2 (2004), S. 169-183. Fiir eine
Diskussion unter diesem Aspekt siehe Sarkowsky, Katja: »When You Hold Captive the Dead,
You Enslave the Living« Die Toten in indigenen Literaturen Nordamerikas und Beth Piatotes
Antikonic, in: Marcus Llanque/Katja Sarkowsky (Hg.), Die Politik der Toten. Figuren und Funk-
tionen der Toten in Literatur und Politischer Theorie, Bielefeld: transcript 2023, S. 165-187.

37  B. Piatote: »Antikonic, S. 144.

38 Ebd,S.167.

39  Ebd, S.170.

am12.02.2028, 20:10:32.

137


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Antigone und die Arbeit am Konflikt

Belange der Community einsetzen zu kénnen, muss er in seiner Position allerdings
Kompromisse machen. Damit ist seine Begriindung nicht nur eine allgemein politi-
sche, sondern konkret eine der politischen Opportunitit angesichts offensichtlicher
Machtasymmetrien.

Dem steht auf der anderen Seite Antikonis Rekurs auf einen kosmologischen
Zeit- und Begriindungskontext gegeniiber, innerhalb dessen Verpflichtungen
gegeniiber den Toten unabhingig von politischen Erwigungen gelten. In gewis-
ser Hinsicht verbindet Piatote so ihre Antikoni argumentativ deutlicher mit der
sophokleischen Antigone als dies andere zeitgendssische Bearbeitungen tun, die
nachdriicklicher an eine sikularisierte Naturrechtstradition ankniipfen, und sie
verweist dabei zumindest implizit auf die Kollision nicht so sehr von Naturrecht
und positivem Gesetzt, sondern von indigenen und anglo-amerikanischen Rechts-
traditionen.*® Gleichzeitig stehen sich aber auch ihre Antikoni und ihr Kreon nicht
in der gleichen Weise unverschnlich gegeniiber: Beide sind sich der gesellschaftlich
marginalisierten Position indigener Menschen und Kulturen nur zu bewusst; was
sie trennt — und die Basis ihrer jeweiligen Handlungsbegriindungen darstellt — ist
die Meinung, wie damit umzugehen sei. Gegen Kreons Bemithen um Anerkennung
durch die Mehrheitsgesellschaft setzt Antikoni auf transgenerationale Kontinui-
tit, die als Bezugspunkt nicht die angloamerikanische Gesellschaft, sondern die
eigene kulturelle Gruppe in den Mittelpunkt stellt. Bei Piatote sind also trotz der
unterschiedlichen Basierung — ewiges Gesetz einerseits und politische Pragmatik
andererseits — sowohl fiir Antikoni als auch fiir Kreon die Handlungsbegriindungen
auf die Frage indigener kollektiver Zukunftsfihigkeit gerichtet.

In dem dritten Beispiel, Sophie Deraspes filmischer Verarbeitung, spielen Kol-
lektive durchaus auch eine Rolle, deren Konstitution und Bedeutung sind aber an-
ders gelagert. In dieser Umsetzung geht es letztlich um eine Gegeniiberstellung von
Rechtsstaatlichkeit und individueller Ethik als Bezugsrahmen fiir die Handlungs-
begriindungen der jeweiligen Figuren. Antigones Gesetzesbruch ist die Befreiung
ihres Bruders aus dem Gefingnis und der Versuch, ihn vor der Abschiebung zu be-
wahren; es ist der Zusammenbhalt der verbleibenden Familie, um den es ihr geht,
und dafiir setzt sie ihre Zukunft aufs Spiel, und zwar folgenschwerer als ihr bewusst
ist. Selbst als sie dies begreift und auch angesichts der Schwiche ihres Bruders, der

40 Diese Kollision unterschiedlicher Rechtssysteme und -verstandnisse spieltin indigenen Kon-
texten, einschliefilich indigenen Literaturen, eine oft prominente Rolle. So schreiben z.B.
Gregory Ablavsky, Sarah Deer und Justin Richland: »indigenous law lacks the sharp divide
between slaw« and other methods of ensuring the proper order of society characteristic of
Western jurisprudence. Indigenous law draws from multiple sources, is adjudicated in di-
verse fora, and has continued to grow and develop, including through the encounter with
Western models of adversarial legalism« (Ablavsky, Gregory/Deer, Sarah/Richland, Justin:
»Indigenous Laws, in Simon Stern/Maksymilian del Mar/Bernadette Meyler [Hg.], The Ox-
ford Handbook of Law and Humanities, Oxford: Oxford UP 2020, S. 516-530, hier: S. 518).

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6) Handlungslegitimationen im Konflikt

nach seiner Flucht wegen eines leichtsinnigen Kneipenbesuchs wieder gefasst wird,
bleibt sie dennoch bei ihrer Begriitndung, dass dieses Ziel den Gesetzesbruch recht-
fertige — auch wenn es bedeutet, dass sie ebenfalls abgeschoben wird. Dem gegen-
iiber stehen die Reprisentationsfiguren des Rechtsstaats. Deraspe lost die Kreon-
Figur in einer Vielzahl von Akteurinnen und Akteure auf, neben dem wohlwollenden
Politiker (und Vater von Antigones Freund Hémon) sind dies vor allem die Staatsan-
wiltin und die Richterin. Kreon wird hier also — wie im Ubrigen auch die Leader-Fi-
gur bei Jane Montgomery Griffiths! — vorwiegend als weiblich umgesetzt, eine Ent-
scheidung, die die Konfliktlinie von Frau und Mann aus der sophokleischen Antigo-
ne erheblich verindert. Die Kreoninnen Montreals sind nicht ohne Empathie, ver-
treten aber ein Gesetz, dass fiir alle gleichermafien gilt. Das muss freilich nicht fir
alle dasselbe bedeuten, denn entgegen der Fiktion der Gleichheit beruht die demo-
kratische Gesellschaft auf einer Vielzahl von Ungleichheiten, die von den Menschen
selbst nicht ohne weiteres iiberwunden werden konnen. Was formal gesehen auf al-
le gleich zutrifft, kann im Ergebnis fir verschiedene Personen sehr unterschiedliche
Folgen haben.

Wichtig fur die Sympathiefithrung des Films ist dabei nicht nur, dass Antigo-
ne als vorbildliche, sympathische junge Frau und liebe- und verantwortungsvolle
Schwester eingefiihrt, also explizit zur psychologischen Identifikation im Kontext
eines Familiendramas eingeladen wird,* sondern auch, dass der Rechtsstaat, ge-
gen den sie im Verlauf des Films rebelliert, als zwar verfahrenskorrekt, aber insti-
tutionell voreingenommen gezeichnet wird; so erfihrt das Publikum beispielswei-
se nicht, ob der Polizist, der Antigones Bruder Etéocle erschossen hat, sich dafiir
in irgendeiner Form verantworten muss. Etwas unklar bleibt, welche Rolle dies fiir
die Motivation der Protagonistin spielt, ob sie also ihren Bruder befreit, weil sie das
Funktionieren oder gerade das Nicht-Funktionieren des Rechtsstaats annimmt. In
ihrer Rebellion beruft sie sich jedenfalls nicht auf Menschenrechte oder sonstige
Ausformungen der ewigen Normen, die diesem Gesetz gegeniibergestellt werden
koénnten, sondern aufihre individuelle Ethik, die auch als Kritik der Gleichheitsfik-
tion auf der Ebene des Films fungiert: »Ma cceur me dit« ist ihre Sentenz vor Ge-
richt, mit der sie erklirt, sie miisse ihrem Bruder helfen, auch wenn dies bedeute,
das Gesetz zu brechen und ihre eigenen Aussichten auf die kanadische Staatsbiir-
gerschaft — deren Wert sie in einem dramatischen Gefithlsausbruch grundsitzlich
in Frage stellt — damit zu verwirken.* Dies ist eine eigene Ausprigung der »Auto-
nomie«, die Antigone vom Chor bei Sophokles bescheinigt wird.

41 Wald, Christina: »Migrant Deaths and European Revenants in Thomas Kock’s antigone. a
requiem (2019): Sophocles’ Tragedy Recomposed and Decomposed, in: Modern Drama 65.4
(2022), S. 547570, hier: S.551.

42 Antigone (CAN 2019, R: Sophie Deraspe).

am12.02.2028, 20:10:32.

139


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Antigone und die Arbeit am Konflikt

Dies sind nur drei Beispiele, die die Gegeniiberstellung von Naturrecht und
menschengemachtem Gesetz in modifizierter Form in die Gegenwart iibertragen.
Jedes dieser Beispiele muss in seinem spezifischen Kontext gelesen werden und
aus den politischen und kulturellen Diskursen heraus, zu denen es sich in Bezug
setzt: Kocks postkoloniale »rekomposition« als eine Auseinandersetzung mit der
europiischen Migrationspolitik, Piatotes Verarbeitung des Stoffes mit Blick auf die
Debatte um die Riickfithrung indigener Gebeine in den USA und Deraspes filmische
Inszenierung der Antigone im Rahmen kanadischer bzw. Quebecer Einwanderungs-
und Interkulturalititspolitik. So unterschiedlich diese Beispiele und damit ihre
Handlungsbegriindungen auch sind, so implizieren sie doch letztlich eine Frage,
fiir die die Antigone in der theoretischen Diskussion herangezogen wurde: die Frage
nach Ursprung und Funktion von Recht und Gesetz.

Antigone und die Natur des Rechts

Wieviel an Vorverstindnis von Recht, das nicht eigens expliziert wird, flieft in Na-
turrechtskonzeptionen ein? Wird mit der Frage nach dem Naturrecht nicht letztlich
der dem Naturrecht wie dem positiven Recht zugrunde liegende Rechtsbegriff selbst
thematisiert, seine Griinde, seine Urspriinge? Auch hier spielt die Antigone eine Rol-
le: Costas Douzinas versucht in der heutigen Rechtstheorie den Grund des Rechts
zu erfassen und folgt dabei den Spuren der Psychoanalyse Lacans und dessen Anti-
gone-Auslegung. Douzinas meint, in Antigones Verhalten bei der Legitimation ihres
Handelns primordiale Antriebe zu erkennen, die sich rationalen Griinden entzie-
hen, weil sie diesen vorausgehen; sie sind fiir Douzinas damit zugleich der Ursprung
aller Normen. Solche Uberlegungen fithren zu der woméglich intensivsten Heraus-
forderung des Naturrechtsdenkens der Gegenwart. Schon 1994 kam Douzinas (zu-
sammen mit Ronnie Warrington) zu dem Schluss, wonach Antigone fiir die »pri-
mordial forces untamed by the power of logos« stehe,” wohingegen Kreon die ra-
tionale Seite der Gesellschaft verkdrpere. Der Gerechtigkeitsmafistab, dem Antigo-
ne mental gehorche, weniger ihm verstandesmifig folge, wird hier beschrieben als
»a chthonic, infernal law, the lowest of all the underground laws«, das vom Chor als
»Schicksal« angesprochen wird (Vers 951).* Douzinas hat diesen Ansatz dann wei-
ter verfolgt und sowohl Antigone* wie auch die Tradition des Naturrechts im Lichte
der Deutung Lacans benutzt, um der Rechtstheorie eine neue Richtung zu geben:

43 Douzinas, Costas/Warrington, Ronnie: Justice Miscarried. Ethics and Aesthetics in Law, New
York/London: Harvester Wheatsheaf 1994, S. 61.

44  Ebd., S.68.

45 Vgl. Douzinas, Costas: »Law’s Birth and Antigone’s Death. On Ontological and Psychoanalyt-
ical Ethics«, in: Cardozo Law Review 16.3 (1995), S. 1325—-1362.

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6) Handlungslegitimationen im Konflikt

Der Ursprung des Rechts und aller Normen ist aus dieser Sicht kein rationales Be-
grindungsproblem; er hat auch nichts mit politischen Konstellationen der Macht-
verteilung zu tun, sondern vielmehr mit der animalischen Natur des Menschen.*®
Die allgemeinen Uberlegungen Lacans und seine Konsequenzen fiir die Vorstellung
des Rechts laufen darauf hinaus, dass der sexuelle Ursprung des eigentlich unstill-
baren Begehrens eine Kompensation im Begehren von Objekten suche. Diese Kom-
pensation kann das Begehren nicht beenden, weshalb Menschen versuchen, mit Hil-
fe des Gesellschaftsvertrages ein Gleichgewicht in dessen Konsequenzen zu finden,
um die potentiell tddlichen Folgen zu vermeiden. Das Tragische setzt in dieser Les-
art also nicht erst beim Aufeinanderprallen konfligierender Normen ein, sondern
bereits bei dem Ursprung der Rechtssetzung, der nicht in einer rationalen Losung
von sachlichen Problemen besteht, sondern eine Umgangsform mit dem unstillba-
ren Bestreben darstellt.*

So spekulativ diese Uberlegungen anmuten mégen, so darf nicht iibersehen
werden, dass die letzten Griinde der Rechtsbindung und der Selbstermichtigung
zur Rechtssetzung keineswegs geklirt sind. Man denke etwa an Christoph Menkes
Kritik der Rechte von 2015, wo er dem Gedanken des Rechts unabhingig von einer
liberalen Auslegungstradition auf den Grund zu gehen versucht.*® Erstaunlich
ist hier nur, dass Menke sich hier nicht mehr mit Hegel im Allgemeinen und der
sophokleischen Antigone im Besonderen auseinandersetzt, hatte er sich doch 1998
ausfithrlich mit beidem beschiftigt, wenngleich er seinerzeit die Antigone nicht
als Naturrechtsthema begriffen hatte, sondern in seiner »anderen Lektiire« der
Antigone dort den Prozess zur Ausbildung von Individualisierung angelegt sah.*

Nicht nur ist die Frage nach dem Ursprung des Rechts noch lange nicht ge-
klart: Douzinas’ Riickgriff auf Lacan als psychoanalytischen Theoretiker ist dabei
auch nicht ohne Vorldufer. Schon der wohl bedeutendste Rechtstheoretiker des 20.
Jahrhunderts, Hans Kelsen, suchte in diesen und anderen Fragen den Dialog mit
der Psychoanalyse.”® Das bedeutete im Wien der 1920er Jahre wenig iiberraschend

46  Vgl. Douzinas, Costas: The End of Human Rights. Critical Legal Thought at the Turn of the
Century, Oxford: Hart Publishing 2002.

47  Fur die lacansche Rechtstheorie und ihre Kritik vgl. Schulte, Martin: Das Gesetz des Unbe-
wussten im Rechtsdiskurs. Grundlinien einer psychoanalytischen Rechtstheorie nach Freud
und Lacan, Berlin: Duncker & Humblot 2010 und Schéfers, Dominik: »Die unbewusste Di-
mension der Rechtsdiskurse. Ein Beitrag zur psychoanalytischen Rechtstheorie, in: Juridi-
kum (2018), S. 244—256.

48  Vgl. Menke, Christoph: Kritik der Rechte, Berlin: Suhrkamp 2015.

49  Menke, Christoph: Tragédie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1998, S.156-175.

50 So etwa in der umfangreichen Abhandlung, in der sich Kelsen mit Freuds Theorie der Mas-
se auseinandersetzt (Kelsen, Hans: »Der Begriff des Staates und die Sozialpsychologie — mit
besonderer Berlicksichtigung von Freuds Theorie der Massex, in: Imago 8 [1922], S. 97-141).

am12.02.2028, 20:10:32.

141


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Antigone und die Arbeit am Konflikt

die Auseinandersetzung mit Sigmund Freud, dessen Odipus-Rezeption bekanntlich
einen wichtigen Konnex zwischen moderner Theorie und antikem Mythos her-
zustellen vermochte. Mit Hilfe der sophokleischen Antigone will Douzinas diesen
Blick erweitern und die — iiber die Kulturen hinweg beobachtbare — Neigung des
Menschen beriicksichtigen, >Recht« zu setzen, sich auf >Recht< zu berufen, auch
wenn dessen konkrete Ausformung sehr unterschiedlich ausfillt.

Die von Douzinas vorgenommene Verwurzelung des Rechts in menschlicher
Trieb- und Gewaltnatur und ihre Exemplifizierung am Beispiel von Antigone stief}
wenig tiberraschend auf scharfe Kritik von Seiten der Rechtstheorie.” Aber auch
Teile der feministischen Theorie betrachten die Versuche einer Grundlegung des
Rechts, wie sie Douzinas und andere vornehmen und sich dabei auf Lacan stiitzen,
mit groRer Skepsis, verbirgt sich doch allzu leicht unter dem universalisierenden
Label der>Natur«als Basis des Rechts die Tendenz zur Entdifferenzierung, und nicht
zuletzt reproduziert Douzinas hier auch die bei Lacan angelegte und vielkritisierte
Gleichsetzung der Frau mit dem Trieb und des Mannes mit der Vernunft. Man kann
Douzinas somit vorwerfen, dass er das von ihm erorterte vor-politische Potential
des Naturrechts bzw. der natiirlichen Gerechtigkeit nicht abschliefend erértert
und dieses vielmehr auch mit einem systematischeren Blick auf Gender analysiert
werden sollte. Daher ist in diesem Zusammenhang auch dazu aufgerufen worden,
den Textbestand des Naturrechts im Allgemeinen wie der Menschenrechtsidee im
Besonderen zu erweitern, beispielsweise um die Beitrige von Olympe de Gouges.*>
De Gouges hatte in der Zeit der Franzdsischen Revolution eine eigenstindige Décla-
ration des Droits de la Femme et de la Citoyenne veroffentlicht und damit die Verbindung
von Geschlecht und Recht expliziert. Wenn das Recht auf die Natur der Rechtstri-
ger bezogen ist, dann kann es seinen Inhalt indern, wenn der Personenkreis der
Rechtstriger verindert wird. Die Frage wire also, ob die Menschenrechte nicht
in anderer Gestalt formuliert werden miissen, sobald man nicht von vornherein
nur Minner als Subjekte vor Augen hat; ein Aspekt, den feministische Theoretike-
rinnen durchaus thematisiert haben.*® Diese konkrete Frage ist bisher zwar nur
indirekt anhand der Antigone erdrtert worden, sie verbindet sich aber unmittelbar
mit den sehr wohl thematisierten Fragen von intersektional orientierten Analysen
der Gleichgiiltigkeit des Rechts, die in den modernen Bearbeitungen vorgenom-
men werden und vor allem mit der Frage nach den Machtasymmetrien, die die
Linien des Antigonistischen Konflikts prigen und damit auch die Entstehung und

51 Vgl. Morss, John R.: »Saving Human Rights From Its Friends. A Critique of the Imaginary
Justice of Costas Douzinas, in: Melbourne University Law Review 27 (2003), S. 889—904.

52 Vgl. Beattie, Tina: »Justice Enacted Not These Human Laws< (Antigone). Religion, Natural
Law and Women's Rights, in: Religion and Human Rights 3 (2008), S. 249—267.

53  Siehe z.B. Peters, Julie/Wolper, Andrea (Hg.): Women'’s Rights, Human Rights. International
Feminist Perspectives, New York/London: Routledge 1995.

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6) Handlungslegitimationen im Konflikt

Giiltigkeit des Gesetzes sowie die Kollision unterschiedlicher Rechtsverstindnisse
rahmen. Dabei 6ffnet sich mit Blick auf die hier diskutierten Verarbeitungen der
Antigone eine Bandbreite an Uberlegungen zum Ursprung des »Gesetzes«: Greift
bei Kock Kreon auf ein eher hobbesianisches Verstindnis des Gesetzes als Verhin-
derung menschlicher Gewalt zuriick (nicht sehend, dass sein Beharren auf dem
selbstverordneten Gesetz auch eine Form von Gewalt darstellt), so beruft sich Kocks
Antigone gar nicht auf ein alternatives Rechtsverstindnis: Ihre Entgegnung ist die
historische Verantwortung. Individualistischer inszeniert wird der Gegenpol zum
»Gesetz« bei Deraspe; die individuelle Ethik bedarf keiner weiteren Begriindung,
das Gesetz steht ihr als anonymer Regelungsapparat gegeniiber. Bei Piatote ist
dieses Verhiltnis gegenlaufig gelagert: Das Gesetz, auf das sich Kreon beruft, sieht
auch er als schwach und vor allem pragmatisch zu beriicksichtigen an; das »Eternal
Law« hingegen, das Antikoni als Handlungsbegriindung aufruft, ist aller menschli-
chen Gesetzgebung vorgingig und bezieht sich nicht nur auf den Umgang mit den
Toten, sondern sieht diese in eine gréfRere kosmologische Ordnung eingebunden.

Menschliches Recht und demokratisches Gesetz: Kreon

Wird also Antigone als Vertreterin eines dem menschlichen Gesetz vorgingigen
Rechts gelesen, das die Frage nach dem Ursprung und der Letztbegriindung von
Recht und Gesetz aufwirft, so ist Kreon die Verkorperung des Gegenpols hierzu,
der menschlichen Setzung von Recht. In den heutigen Antigone-Verarbeitungen ist
dieses von Menschen gesetzte Recht normativ besonders dadurch belastet, dass
die Kreon-Figur eine eigene, als tyrannisch konnotierte Rezeptions- und Darstel-
lungsgeschichte hat; ist er als Tyrann gezeichnet, dann erhilt seine Willkir nur
juflerlich einen verbindlichen Rechtscharakter, selbst wenn sie als Gesetz ver-
kiindet wird. Wenn nun in den Neubearbeitungen an die Stelle des Tyrannen die
Demokratie und ihre Reprasentanten treten, die sich dann zwar fiir einige Personen
und Personengruppen als tyrannisch erweisen konnen, die aber nicht der demo-
kratischen Legitimation entbehren, dann verschiebt sich die Eindeutigkeit der
Gegeniiberstellung. Das wird dort deutlich, wo die Kreon-Figur als Stellvertreter
des demokratischen Staates und des Rechtsstaates fungiert — als Innenminister wie
bei Shamsie, als Polizist wie bei Glowacki, oder als Staatsanwiltin oder Richterin
wie bei Deraspe — und dadurch eine demokratisch legitimierte Autoritit ausiibt.
Das mindert nicht zwangsliufig die in der Verarbeitung prisentierte Kritik oder
evoziert auch keine Sympathieverschiebung von Antigone auf Kreon; es verkom-
pliziert aber die Aushandlung der Handlungslegitimation. Die Machtausiitbung
Kreons, sofern sie in demokratische Kontexte gestellt wird, ist nicht von vorneher-
ein illegitim; daher stellt sich umgekehrt die Frage, auf welche Art von Legitimation
sich Antigones Herausforderung der politischen Ordnung stiitzen kann, die der

am12.02.2028, 20:10:32.

143


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m

Antigone und die Arbeit am Konflikt

demokratischen Legitimitit ebenbiirtig wire — aber genau hier setzt dann die
Kritik an demokratischer Staatlichkeit und ihre Rechtfertigung an.

Damit verschieben sich auch die Achsen, wie das Verhiltnis zwischen Antigone
und Kreon und ihren jeweiligen Handlungslegitimationen mit Blick auf das fiinfte
vorchristliche Jahrhundert gedeutet wurde. Wenn nicht die ewigen Normen maf3-
geblich sind, die den menschlichen Setzungen von Tyrannen jederzeit hinsichtlich
ihrer legitimierenden Kraft iiberlegen sind, sondern es vor allem um das demokra-
tische Gesetz geht, seine Moglichkeit, seine Bedingungen, aber auch seine Gren-
zen, dann erscheint Antigones und Kreons Handeln hier namlich potentiell in einem
neuen Licht: Ist sie das Sprachrohr der jungen athenischen Demokratie in Uberwin-
dung der monarchischen Regierungsweise, fiir die Theben stand? Oder ist es umge-
kehrt Kreon, der das demokratische Gesetze reprisentiert und es gegen aristokrati-
sche Gewohnheiten zur Geltung bringt? Die Antigone im Lichte der demokratischen
Ideologie ihrer Zeit zu begreifen lost das Stiick aus dem Bann eines ehrwiirdigen
Umgangs mit dem Inbegriff zeitloser Klassizitit und stellt es in eine zeitgendssi-
sche politische Debatte, zu dem es einen Beitrag liefert: Inspiriert von der atheni-
schen Demokratie, auf sie anspielend, fiir ein demokratisches Publikum geschrie-
ben und darauf angelegt, in diesen Diskurs zu intervenieren. Am Mythos aus hero-
isch-monarchischer Vergangenheit wird so eine Stellungnahme in einer zeitgenos-
sischen Diskussion, inspiriert vielleicht von sogar tagespolitischen Ereignissen.

Wie eingangs bereits aufgezeigt iibernehmen die gegenwirtigen Verarbeitun-
gen der Antigone und ihre Gegeniiberstellung unterschiedlicher Handlungslegitima-
tionen die Aufgabe, die demokratische rechtsstaatliche Ordnung mitihrer Gleichbe-
handlung aller Personen vor dem Gesetz auf ihre Grenzen und unreflektierten Vor-
annahmen hin zu befragen und zu kritisieren. Wie diese unterschiedlichen Diskus-
sionen und Beispiele zeigen, kann die sophokleische Antigone damit vielleicht nicht
als ein Schliisseltext der Demokratie, sehr wohl aber als ein Schliisseltext zur Selbst-
kritik der Demokratie gelesen werden.

Mit der Asymmetrie von ewigen Normen und menschlichem Gesetz ist ein zen-
trales Problem der heutigen Demokratie angesprochen. In eine normative Hierar-
chie gestellt scheinen die ewigen Normen immer hoher zu stehen als das von Men-
schen gemachte und daher von ihm auch verinderbare — und missbrauchsanfilli-
ge — Gesetz. Aber der Verweis auf vorpolitische Normen wird am Ende doch auch
wieder von Menschen erhoben, die sich auf diese Weise gegen die Gesetzesherr-
schaft von Personengruppen stemmen. Es ist zweifelhaft, wie das Gesetz als hochs-
ter Ausdruck der kollektiven Selbstbestimmung einer demokratischen Gesellschaft
gedacht sein kann, wenn diese doch aus unterschiedlichen Personengruppen be-
steht, die mitunter sehr unterschiedliche Rechtsvorstellungen haben. Das sicher-
lich offensichtlichste in diesem Kapitel diskutierte Beispiel fiir eine solche Kollision
von gruppenbasierten Rechtsvorstellungen ist Piatotes Antikoni und die dargestell-
te (machtasymmetrische) Inkongruenz indigener und angloamerikanischer Rechts-

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6) Handlungslegitimationen im Konflikt

vorstellungen — und vor allem deren Begriindungen. Die demokratische Gesetzge-
bung kann fiir sich reklamieren, nach modernen Mafistiben legitim zu sein, nim-
lich auf der Basis transparenter und rechtsstaatlich gesicherter Verfahren und auf
der Grundlage der (zumindest nominellen) Stimmengleichheit der Wahlbevélke-
rung; dies ist ein Aspekt, der in allen Verarbeitungen vielleicht nicht immer explizit
zum Tragen kommt, aber im Hintergrund doch stets als Frage steht. Im Mittelpunkt
der Verarbeitungen steht die Auffassung, dass eine demokratische Legitimitit nicht
bedeutet, dass das legislative Resultat dieser Verfahren fiir alle gleichmifig >gut«
ist oder auch nur verhindern kann, bestimmte Rechts- und Gerechtigkeitsvorstel-
lungen zu verletzen. Ist damit die Berufung auf ewige Normen potentiell Ausdruck
eines anti-demokratischen Konservatismus oder werden hier der demokratischen
Gesetzgebung Grenzen gezogen, damit sie nicht selbst zur Willkiirherrschaft wird?
Willkiirherrschaft meint nun nicht mehr alleine die Herrschaft einer Einzelperson,
sondern einer Mehrheit, welche machtvoll den Einzelnen gegeniibertritt, wie bei-
spielsweise soziale, ethnische oder religiose Minderheiten und nicht zuletzt auch
marginalisierte Personengruppen, die noch nicht einmal bei der Differenzierung
nach demokratischer Mehrheit und Minderheit zihlen. Die demokratische Legiti-
mitit des Gesetzes verhindert nicht, dass auch in der Demokratie Herrrschaft aus-
geiibt wird, auch wenn die heutigen Formen der Herrschaft nicht mehr nur auf po-
litische Machtverhiltnisse beschriankt sind, sondern auch subtilere, soziale Macht-
verhiltnisse umfassen. Diese Machtverhiltnisse sind das Thema der folgenden drei
Kapitel.

am12.02.2028, 20:10:32.

145


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am12.02.2028, 20:10:32.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

