
 

4. Probe aufs Exempel –  
Ausgewählte Herrscher und  
ihr ‚Kunsthelden‘-Profil 

Viele Herrscher der Frühen Neuzeit und des Barock bewegten sich im Span-
nungsfeld von Krieg und Frieden und nutzten Kunst als Sammelobjekt und Me-
dium der Selbstrepräsentation. Doch lässt sich die Figuration als ‚Kunstheld‘ nur 
in solchen Fällen feststellen, bei denen die künstlerische Leistung gezielt zur 
Imagepflege eingesetzt wurde und die Kunst selbst somit auch zum Thema wer-
den konnte. Ästhetisch herausragende Reiterbildnisse oder Schlachtengemälde, 
Herrscherporträts oder Allegorien allein definieren den Herrscher noch nicht als 
‚Kunsthelden‘, sie sind eher als konventionelle Erfordernisse anzusehen. Welche 
Territorialfürsten – Kaiser, Könige, Kurfürsten, Erzherzöge – nun die spezifische 
Zuschreibung von Qualitäten des Kriegs- und Friedenshelden und Kunstförde-
rers zugestanden bekamen und nutzten, soll im Folgenden anhand einiger aus-
gewählter Herrscher untersucht werden.1 Dabei wird eine chronologische Struk-
tur mit einer Gliederung nach Bildphänomenen verbunden. 

4.1. Auftakt: Maximilian I. 

Maximilian I. gilt nicht nur als letzter Ritter oder erster Renaissancemensch, als 
herausragend wird auch seine Förderung und gezielte Steuerung der Künste beur-
teilt, die für seine Selbst- wie seine damit zusammenhängende Fremdheroisie-
rung von Bedeutung ist. Somit kann er auch als modellbildend für das Phäno-
men des ‚Kunsthelden‘ betrachtet werden. Maximilians Herrscherlob stellt ihn 
vor allem als erfolgreichen Feldherrn und gebildeten Fürsten dar, so Toepfer in 
ihrer Analyse der Widmungen auf Maximilian: Konrad Celtis feiert ihn als 
„mächtigen Erneuerer (restauratorem), Beschützer (defensorum) und Vater (paren-
tem) der Musen, der die translatio imperii mit der translatio litterae vereine und des-
halb als zweiter Augustus zu gelten habe“.2 Der Bezug zu antiken Kaisern wird 
thematisch verteilt auf Augustus (als Vergleich zu Maximilians Mäzenatentum), 
Hadrian (Wissbegier) und Julius Cäsar (Kriegsführung).3 Celtis, der poeta laurea-

                                                                                          
1 Unter dem Aspekt des Sammelns und der Patronage wurden auch Hochadelige im Sinne 

eines ‚Kunsthelden‘ gefeiert, doch fällt bei ihnen meist der Modus der Heroisierung deut-
lich geringer aus. 

2 Toepfer 2009, S. 84; Claudia Wiener, Et spes et ratio studiorum in Caesare tantum. Celtis’ Be-
ziehungen zu Maximilian I., in: Claudia Wiener et al. (Hrsg.), Amor als Topograph. 500 Jahre 
Amores des Conrad Celtis. Ein Manifest des deutschen Humanismus, Schweinfurt 2002, S. 75–92, 
hier S. 81. 

3 Toepfer 2009, S. 85. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 94 

tus, erhebt Maximilian in seiner Epitoma 1492 dementsprechend als neuen Octa-
vianus-Augustus und Förderer aller Künste. Auch das Thema Krieg und Frieden 
wird von den poetae laureati in ihre Panegyriken aufgenommen, allerdings meist 
mit dem Zielpunkt des Triumphes.4 Sigmund von Birken greift in seiner Lob-
schrift auf das Haus Österreich, dem Ostländischen Lorbeerhäyn, noch 1657 auf die 
Dualität von Schwert und Feder zurück, um Maximilian zu preisen: 

Ich prange ja so wohl mit Kunst und Ritter-/ Proben./ Ich führt’ in Einer Hand/ die Fe-
der und das Schwerd/ […] die Römer haben nicht die Tugend ausgeleert./ Der Teutsche 
trotzet sie noch itzund/ wie vor-/ zeiten/ mit Waffen und mit Kunst.5 

Das Thema seiner Uberreichungs-Rede aufgreifend, dass nämlich Krieg und 
Kunst als Herrscherqualitäten zusammengehören, wird Maximilian von Birken 
als „männliche Pallas“ gerühmt. Es geht ihm darum zu zeigen, „daß die Kunst/ 
des Schildes/ und die Lanze/ der Kunst/ vonnöten habe/ und keines ohne das 
andre bestehen könne“.6 

Die von Johannes Stabius historiographisch ausgearbeitete Bilderfolge des  
Triumphzuges (1516–1518, erste Auflage 1526) sowie der monumentale Holz-
schnitt der Ehrenpforte (1512–1515 bzw. 1518) führen diese Stoßrichtung der 
Huldigung auch visuell vor. Die Verbindung einer Friedensherrschaft mit einer 
durch Gottesgnadentum legitimierten Regierung manifestiert sich noch in einer 
weiteren Gattung, der literarischen Sammlung des sogenannten Ambraser Hel-
denbuches. Die Anfang des 16. Jahrhunderts von Hans Ried erstellte Kompilati-
on mittelalterlicher Handschriften (höfische Romane, Heldensagen, Märchen) 
verweist auf die „literarische Vorbildung des herrscherlichen Selbstverständnisses“ 
Maximilians I.7 Dieses betont in diversen Medien die Verbindung von Majestät 

                                                                                          
4 Mertens 1986, S. 106–107. Auch Kühlmann führt dies anhand der Huldigungsgedichte vor. 

Speziell Celtis zeigt mit dem Vergleich Maximilians als Phoebus und dem Kampf Jupiters 
gegen die Giganten den politischen Verweisgrund an, der sich in der erhöhenden Model-
lierung als prägend erweist: „die Restauration des europäischen Friedensreiches als Ergeb-
nis einer politisch-militärischen Entschlußkraft und einer ständeübergreifenden, ja poten-
tiell das ganze nomen Christianum umfassenden Einigkeit, die in der Abwehr der osmani-
schen Gefahr ihre vornehmste Aufgabe zu suchen habe“ (Wilhelm Kühlmann, Reichs- 
patriotismus und humanistische Dichtung, in: Asch et al. 2001, S. 375–393, hier S. 384). 

5 Von Birken 1657, S. 156. 
6 Ebd., S. 161. 
7 Vgl. Kristina Domanski, Das Ambraser Heldenbuch – Ein Florilegium?, in: Kunstchronik 67, 

2014, S. 249–255, hier S. 253. Siehe dazu auch das Teilprojekt D3 „Episches Heldentum in 
der frühen Neuzeit: Heroisierungen Kaiser Maximilians I. im lateinischen Epos“ des SFB 
948 von Stefan Tilg, das sich den neulateinischen Epen und den darin verhandelten Hel-
denbildern Maximilians I. widmet. Insbesondere das Vorbild der Aeneis bringt Form und 
Inhalt der Heldenrezeption zum Ausdruck, da eine genealogische Ableitung von Rom und 
Troja bis zu Aeneas eine der historiographischen Stammbaumthesen begründete 
(http://www.sfb948.uni-freiburg.de/teilprojekte/foerderphase2/d3-episches-heldentum/? 

 page=1, 14.11.2016); dazu Stephan Füssel, Riccardus Bartholinus Perusinus. Humanistische 
Panegyrik am Hofe Kaiser Maximilians I. (Saecula spiritalia; 16), Baden-Baden 1876; Marie 
Tanner, The Last Descendant of Aeneas. The Hapsburgs and the Mythic Image of the Empereur, 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 95 

und Feldherr, deren Rollen Maximilian auch tatsächlich aus politischer Überle-
gung sowie individueller Neigung ausfüllt: Obwohl eine symbolische Repräsenta-
tion als Kriegsherr ausreichend für seine Herrscherlegitimation gewesen wäre, 
stellt er diese als Heerführer in den Schlachten aktiv unter Beweis (etwa im Bur-
gundischen Erbfolgekrieg oder in Koalition mit der Heiligen Liga gegen Frank-
reich).8 Die Erwartungen und die Befähigung zum Herrschertum werden durch 
diese Betonung militärischer Qualitäten unterstrichen, wobei besonders das Rit-
tertum in der Repräsentation dieses Ideals, dem Standeswert des ehrenhaften und 
tapferen Kampfes, das passende und Gemeinschaft stiftende Dispositiv liefert.9 
In der Überhöhung durch antike imperiale und mythologische Referenzen wird 
diese Fiktion besonders deutlich, die für ihre Akzeptanz keineswegs zwingend 
der Bewährung in der realen und praktischen Kriegsführung bedarf. 

4.1.1. Translatio der Musen 

Bereits zu Lebzeiten wird Maximilian I. nicht nur für seine militärischen Erfolge, 
sondern auch für seine kulturellen Leistungen gepriesen. In einem Panegyricus 
von Adrianus Wolfhardus wird der Kaiser 1512 als Weltherrscher und Nachfolger 
des julischen Kaiserhauses inszeniert.10 Das Kaiserlob von Wolfhardus rezipiert 
dabei ein humanistisches Vorbild, den neulateinischen Dichter Quintus Aemilia-
nus Cimbriacus. Mit dieser Bezugnahme erhält die Aussage, „Maximilian habe 
die Musen aus Italien und Apolls Lyra vom Helicon in deutschsprachiges Gebiet 
übertragen“11 – wie schon von Celtis gefordert (Ode 4,5 Ad Phoebum ut Germani-
am petat) – eine Bestätigung durch den Dichter Wolfhardus selbst. 

                                                                                                                                                                                                                          

New Haven/London 1993; Franz Römer / Elisabeth Klecker, Poetische Habsburg-
Panegyrik in lateinischer Sprache. Bestände der Österreichischen Nationalbibliothek als 
Grundlage eines Forschungsprojektes, in: Biblos 43, 1994, S. 183–198; Franz Römer, Poeti-
sche Habsburg-Panegyrik in lateinischer Sprache vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, in: 
Franz Römer (Hrsg.), 1000 Jahre Österreich – Wege zu einer österreichischen Identität, Wien 1997, 
S. 91–99; Heinz Hofmann, Von Africa über Bethlehem nach America: Das Epos in der 
neulateinischen Literatur, in: Jörg Rüpke, (Hrsg.), Von Göttern und Menschen erzählen. Form-
konstanzen und Funktionswandel vormoderner Epik (Potsdamer altertumswissenschaftliche Bei-
träge; 4), Stuttgart 2001, S. 130–182, besonders S. 152–156. 

8 Thomas Menzel, Der Fürst als Feldherr. Militärisches Handeln und Selbstdarstellung zwischen 
1470 und 1550. Dargestellt an ausgewählten Beispielen, Berlin 2003, S. 202. 

9 Ebd., S. 206–207, S. 565. 
10 Elisabeth Klecker, Tapisserien Kaiser Maximilians. Zu Ekphrasen in der neulateinischen 

Habsburg-Panegyrik, in: Christine Ratkowitsch (Hrsg.), Die poetische Ekphrasis von Kunstwer-
ken. Eine literarische Tradition der Großdichtung in Antike, Mittelalter und früher Neuzeit (Öster-
reichische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-Historische Klasse. Sitzungsbe-
richte; 735), Wien 2006, S. 181–202, besonders S. 197. 

11 Klecker 2006, S. 196. Zu diesem humanistischen Denkmodell auch Franz-Josef Worstbrock, 
Translatio artium. Über die Herkunft einer kulturhistorischen Theorie, in: Archiv für Kulturge-
schichte 47/ 1965, S. 1-22. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 96 

Das inhärente Dichterlob verkündet damit beispielhaft, dass Maximilians Förde-
rung des Kulturtransfers Früchte trägt.12 Zugleich werden die militärischen Trium-
phe durch die „literarischen Kämpfer“13 und Unterstützer der Kriegsmoral als Sieg 
über die Türken für ein befriedetes Deutschland (durch die Unterwerfung Italiens 
und die Überwindung Frankreichs in der Konkurrenz um die Weltherrschaft)14 
propagiert. Damit wandelt sich auch die Rolle des poeta laureatus „vom Herrn des 
Ruhms zum Helfer am herrschaftlicherseits konzipierten Ruhmeswerk“.15 

Ein Holzschnitt von Hans Burgkmair aus dem Jahre 1507 vermittelt einen wei-
teren Aspekt der heroischen Bezugnahme (Abb. 13). Hier thront Maximilian als 
Apoll in der ungewöhnlichen Rolle des Überwinders des Parisurteils über dem 
Musenbrunnen, wie Frenssen herausgearbeitet hat: „Der Musenbrunnen erhält 
sein Wasser aus einer Quelle, über der der von zwei Reichsherolden flankierte Ma-
ximilian als Apoll thront. Die Grundbedeutung dieser Allegorie läßt sich demnach 
als Überwindung der durch das Parisurteil in die Welt gebrachten Zwietracht ver-
stehen, die der Kaiser, indem er als Apoll den Musen vorsteht, bildlich vollzieht, 
wodurch er die Voraussetzung für die Blüte der Künste und Wissenschaften unter 
seiner Herrschaft schafft.“16 Der Kaiser nimmt dabei den Platz Apolls ein, der im 
Gegensatz zu den Musen weder bildlich, noch durch die Beischriften auftritt. 
Dennoch macht der figürliche Kontext die Ersetzung genau dieses Gottes durch 
Maximilian sinnfällig. Es ist der Kaiser, der die Aufgaben und Fähigkeiten Apolls 
auf einem irdischen Parnass übernimmt – oder der Zuschreibung der Poeten fol-
gend übernehmen soll. 

Mit Maximilian beginnt das Konzept der ‚Kunsthelden‘ als eine erfolgreiche 
Strategie, politische Selbstdarstellung mit kulturellen Werten zu verbinden. Dem 
großen Bedürfnis folgend, für seine angemessene Memoria zu sorgen, setzte Ma-
ximilian in innovativer Weise alle Medien und Gattungen für diese Strategie ein: 
die Literatur und Genealogie, den Holzschnitt sowie das Porträt. Im Verbund mit 
dem erneuerten Selbstbewusstsein der Poeten wurde ein glaubwürdiges Image des 
Kaisers aufgebaut, das Krieg und Kunst zusammenbrachte. Die dabei zum Einsatz 
kommenden Heldenbilder wurden zudem stilbildend für spätere Habsburger, so-
wohl in ihrem Antikenbezug zu den römischen Kaisern als auch in ihren mytholo-
gischen Referenzen, wie etwa auf Herkules, den Maximilian nicht nur zu einer sei-
ner Identifikationsfiguren (als Hercules germanicus) wählte, sondern zudem in seinen 
Stammbaum als Urahn der Habsburger aufnehmen ließ. Herkules wie Maximilian 
seien unter dem Einfluss des Saturn von melancholischem Temperament, weshalb  

                                                                                          
12 Ebd., S. 197. 
13 Mertens 1986, S. 119. 
14 So vor allem Ulrich von Hutten, Ad vivum Maximilianum … bello in Venetos euntem Ulrichi 

Hutteni equitis exhoratio sowie Vlrichi de Hutten equitis ad principes Germanos ut bellum in Turcas 
concorditer suscipiant, vgl. Mertens 1986, S. 112–113. 

15 Ebd., S. 110. 
16 Frenssen 1995, S. 123, Anm. 379 (dort fälschlich ausgewiesen als 384). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 97 

 

Abb. 13: Hans Burgkmair d. Ä., Der allegorische Reichsadler des Konrad Celtis, Holz-
schnitt, um 1507, Wien, Albertina, Inv.-Nr. DG1934/149. 

beide für Kunst, Wissenschaft und Taten für das Gemeinwohl Neigung und Be-
fähigung hätten – so Conrad Peutinger, der Maximilian und Herkules somit in 
eine somatisch-dynastische Beziehung zueinander setzt.17 Celtis hingegen argu-

                                                                                          
17 Auer 1988, S. 5. Zur Bedeutung des Herkules-Mythos für Maximilians Repräsentation im 

Kontext europäischer Fürstenkonkurrenz vgl. William C. McDonald, Maximilian I of 
Habsburg and the Veneration of Hercules: On the Revival of Myth and the German Re- 
naissance, in: The Journal of the Medieval and Renaissance Studies 6, 1976, S. 139–154. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 98 

mentiert historiographisch für eine Verbindung von Maximilian und Herkules: 
In der Germania wird der Kaiser durch die legendäre Gründung Nürnbergs durch 
einen Sohn des Herkules in eine germanisch-antike Tradition gestellt, die auch 
bildlich im Sinne der imitatio heroica zur Legitimierung und zum Ruhm des Kai-
sers formuliert wurde. Hier setzt die dynastisch wirksame ‚Heldenrolle’ der 
Habsburger ein (wie sie ab 1500 in ganz Europa zu beobachten ist),18 die in un-
terschiedlichen Gewichtungen vor allem die musische Seite des Halbgottes in die 
Herrschaftsdarstellung einbringt. 

Auch der vordergründig politisch-kämpferisch zu verstehende Holzschnitt-
Einblattdruck, der den Helden mit Pappelkrone,19 Keule, Schwert, Löwenfell sowie 
mit Bogen und einem von der Hydra umwundenen Pfeil zeigt (Abb. 14), ist eine 
hybride Figur, wie die Inschrift über der Darstellung angibt: 

Hercules Amphitrionis Iousque Filius Victoriosissimus & Inuictissimus Monstrosorum/ 
Regum Terror & Domitor Pacator Orbis Mundi Saluator Scientiarum Virtutumque/ In-
staurator Musageticus Heroum Maximus Gloriosissimus Decimator Orbis.20 

Von diesen umfassenden heroischen Qualitäten als Friedensbringer und Weltretter, 
auch Beschützer der Wissenschaften und Musen, wird im unteren Teil des Blattes 
auf die politische Situation verwiesen, die das Wirken Maximilians als herkulische 
Aufgabe erscheinen lässt: Am Beginn des neuzeitlichen Verwaltungs- und Flächen-
staates ist er angesichts eines nur noch losen Reichstruppenverbandes auf sich al-
lein gestellt.21 Herkules wird zwar durch die Bezeichnung germanicus ebenso wie 
die Musen ins Reich geholt, er bleibt aber als symbolisch wirksame Referenzfigur 
dem Kaiser lediglich zugeordnet. Es findet keine figürliche Überblendung durch 
physiognomische Einschreibung Maximilians in die Figur des Herkules statt und es 
werden auch keine attributiven Übernahmen vorgenommen. Dennoch ist der Be-
zug für die politische Botschaft der Darstellung bedeutsam, soll doch zum gemein-
samen Kampf der Stände gegen die drohende Türkengefahr und für die patria auf-
gerufen werden. Stärke im gemeinsamen militärischen Kampf vermag die Identifi-
kationsfigur des Herkules als germanicus somit als erstrebenswertes Ziel propagie-
ren. Der Held wirkt damit sowohl im monarchisch-ständischen Kampf als auch auf 
der Ebene des europäischen Hegemonialstrebens sozialdisziplinierend. Der Bezug  

                                                                                          
18 Polleroß 2012, S. 106.  
19 Es handelt sich dabei um den Kranz, den Herkules nach der Überwindung des Zerberus in 

der Unterwelt trägt. 
20 „Herkules, Sohn Amphitryons und Jupiters, Siegreichster und von Ungeheuern Unbesieg-

ter, Schrecken und Bezwinger der Könige, Friedensbringer des Erdkreises, Erlöser der Welt, 
Erneuerer der Wissenschaften und Tugenden, Führer der Musen, Größter der Helden, 
ruhmreichster Tributnehmer der Erde“; zit. nach Braungart 1991, S. 86, die deutsche Über-
setzung bei Johannes Zahlten, Hercules Wirtembergicus. Überlegungen zur barocken 
Herrscherikonographie, in: Jahrbuch der Staatlichen Kunstsammlungen in Baden-Württemberg 
18, 1981, S. 7–46, hier S. 19; zum Holzschnitt auch Menzel 2003, S. 159–161. 

21 Braungart 1991, S. 93. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 99 

 

Abb. 14: Hans Süss von Kulmbach, Maximilian als Hercules Germanicus, Holzschnitt, um 
1500, Wien Albertina, Inv.-Nr. DG 1948/224r. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 100 

zu den Musen, der in Maximilians politischer Medienstrategie ebenfalls seinen 
Platz hat, wird auch hierbei aufgerufen. 

Der Heldendiskurs innerhalb Maximilians Herrscherbild weist ebenso wie sei-
ne generelle Repräsentation „keine Verdichtung zu einer Symbolfigur auf, viel-
mehr einander ablösende Bilder“,22 die gemäß der Heterogenität der Führungs-
schicht um 1500 unterschiedliche Gruppen von Adressaten (Adel, Rittertum, ge-
lehrtes Bürgertum, Beamtenschaft, höfisches Gefolge, Soldaten und Landsknech-
te) ansprechen. Dennoch formt er das herrscherliche Heldenbild als Kriegsheld, 
sowohl im Motiv des christlichen Ritters als auch mit mythologischen und anti-
ken Referenzfiguren, die nicht nur seine, sondern die habsburgische dynastische 
Memoria prägen.23 Ebenso tritt auch die Bedeutung der Künste zur herrscherli-
chen Repräsentation deutlich zutage, humanistische Programme und künstleri-
sche Formen erzeugen das Bild eines Musenfürsten nicht nur als gewolltes 
‚Image‘. Maximilian war sich der Bedeutung der Künste wohl bewusst. Nicht zu-
fällig stellt er seine vielfältigen Befähigungen als Herrscher, Krieger und in den 
unterschiedlichsten Künsten im Weißkunig heraus. 

4.1.2. Maximilian im Bild oder die Beziehung zur Kunst 

Mit Maximilian beginnt zudem der diversitäre Porträtgebrauch: es werden antiki-
sierende Porträtmedaillen, Holzschnitte, der Buchdruck, das Staatsporträt mit 
Amtsinsignien, das Reiterporträt, diverse Medien und Gattungen eingesetzt.24 
Maximilian nutzt auch das Verfahren der Bildnisangleichung in besonderem 
Maße durch Beischriften wie divus, pius oder Beinamen wie Caesar und Augus-
tus. Die bereits erwähnten zeitgenössischen panegyrischen Rekurse auf Augustus 
erhalten ebenfalls den Status einer imitatio heroica, wenn über Suetons Viten die 
Alexander-Nachfolge als Topos verfolgt wird: Augustus verfasste seine eigene 
Biographie und sammelte curiosa.25 

                                                                                          
22 Jan-Dirk Müller, Gedechtnus. Literatur und Hofgesellschaft um Maximilian I. (Forschungen zur 

Geschichte der älteren deutschen Literatur; 2), München 1982, S. 262. 
23 Menzel 2003, S. 148. 
24 Dass zum genealogischen Anspruch auch eine Manifestation an Größe in ganz wörtlichem 

Sinne erzielt werden sollte, macht Thomas Schauerte deutlich: Größe als Argument. Ge-
nealogie als Movens der neuen Gattung Riesenholzschnitt im 16. Jahrhundert, in: Kamp-
mann et al. 2012, S. 67–85. 

 Dabei lässt sich eine Unterscheidung der ‚Rollen‘ Maximilians in den verschiedenen Medien 
ziehen: „So erscheint der Habsburger anlässlich offizieller Rechtshandlungen ebenso unter 
dem Baldachin in vollem kaiserlichen Ornat mit Infelkrone wie bei einer Szene im Weißku-
nig, die sein Mäzenatentum für Dichter, Gelehrte und Künstler zeigt. Auf jenen Holzschnit-
ten seiner Autobiografie, die sein privates Interesse am Erwerb von sprachlichen und kunst-
handwerklichen Kenntnissen veranschaulichen, tritt der Kaiser hingegen in Pelzschaube und 
mit Barett oder einfachem Kronreif auf.“ (Polleroß 2012, S. 101–115, hier S. 110). 

25 Zur Augustus-Alexander-imitatio Maximilians vgl. Florens Deuchler, Maximilian I. und die 
Kaiserviten Suetons. Ein spätmittelalterliches Herrscherprofil in antiken und christlichen 
Spiegelungen, in: Deuchler et al. 1983, S. 129–149, besonders S. 134–135. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 101 

Die Rolle der Kunst wird in den autobiographischen, mit Ritterszenen und 
Herrschaftsmaximen angereicherten Schriften Maximilians wie dem Weißkunig ver-
handelt. Ein berühmter Holzschnitt zeigt den Weißkunig in der Werkstatt Burgk-
mairs als Inspirationsgeber des Malers. Kaiser Maximilian I. verwendet die Adapti-
on der Begegnung von Alexander und Apelles im Atelier, um seine Nachfolge an-
tiker Imperatoren mit seiner Kunstkennerschaft zu verknüpfen und somit das Pro-
fil des idealen gelehrten Herrschers mit einem antiken Topos zu inszenieren. Der 
dazugehörige Text reflektiert die kunstsinnigen Neigungen des Weißkunig: 

Den lust und die geschicklichkeit so er in angebung des gemelds gehabt und bei seinen 
ingeni die pesserung desselben.26 

Die Szene ist eingebettet in die Kapitel, in denen die Erziehung des jungen 
Weißkunig geschildert wird. Dass der Maler vor der Staffelei nur ausführender 
Gehilfe ist und der König über die nötige Kenntnis verfügt, ist aus dem Text er-
sichtlich, der das Wissen von der Malerei als für einen Kriegsmann notwendig 
erachtet: So hörte der junge Weißkunig von einem alten weisen Mann, dass 

welcher ain Rechter kriegshauptman, vnd heerfuerer sein wil, der muest malen kundten, 
vnd darynnnen ainen besonndern verstandt haben.27 

Eine Begründung dafür bleibt zwar aus, doch werden dafür die Auswirkungen 
der Kenntnis der Malerei geschildert: 

kame ime das malen zu grossen staten, dann er vilmalen, mechtige und gewaltige heer 
gefuert und grosse streit gethan und der streitperist und unuberwindlichist gewest, darzu 
er die kunst des malens gepraucht und ime siglichen nutz gepracht, sich auch des malens 
in vil manicherlay sachen zu riterspilen, zu gepew und zu erfindung newer werk 
gepraucht, dardurch er dieselben volendt hat, die er sonst nit het mugen volpringen.28 

Maximilian ist es dementsprechend im Holzschnitt, der eine deutliche Referenz 
an die Apelles-Alexander-Episode enthält, der dem Maler Anweisungen gibt, sei-
ne Eingebung in das disegno des Künstlers einfließen lässt (Abb. 15). Die Erklä-
rung im Weißkunig zielt allerdings – anders als das Bild – auf die Bedeutung der 
Kunst für die Memoria ab, der sich Maximilian bekanntlich durch zahlreiche 
Werke widmete: 

Er hat auch die grossen kinstler der malerey und schnitzterey underhalten und vil 
kunstliche werch malen und sneiden lassen, die in der welt in seiner gedächtnus aber mit 
verkerten namen beleiben werden.29 

                                                                                          
26 Maximilian I., Marx Treitzsaurwein, Der Weißkunig, Zweiter Teil, fol. 136b, zit. nach Alwin 

Schultz, Faksimile-Druck des Cod. 3033, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen des 
Allerhöchsten Kaiserhauses 6, 1888, http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/jbksak1888/0105, 
08.02.2016. 

27 Ebd., S. 74 (fol. 137a), http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/jbksak1888/0104, 08.02.2016. 
28 Ebd. 
29 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 102 

 

Abb. 15: Hans Burgkmair, Maximilian I. als Alexander d. Gr. in der Werkstatt des Apelles, Holz-
schnitt/Kupferstich (1516), Titelblatt, Faksimiledruck in Marx Treitzsauerweins Der Weißkunig, 
Wien 1775. 

Dieses Motiv wird nicht mehr aufgenommen, stattdessen wird im übrigen Teil 
des Buches über sämtliche Schlachten, Kriege und militärischen Erfolge des 
Weißkunig berichtet. Nimmt man jedoch die anfängliche Behauptung ernst, die 
Grundlage dafür liege in der Kunstausübung bzw. -kenntnis, dann kommt ihr ei-
ne eminente Rolle im Staate zu, die sich in den herausragenden Taten des Weiß-
kunig manifestiert. In der ‚hagiographischen Biographie‘ des Weißkunig wird zu-
dem berichtet, dass Maximilian auch die Malerei, die Steinbaukunst und das 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 103 

Zimmerhandwerk erlernt habe. Auch dies wird mit dem Nutzen der Kunst für 
militärische Bedürfnisse legitimiert. In seinem Vermögen ebenso kunstvoll und 
erfindungsreich wie die ars belli kann der Kaiser jedes Stadium von der Planung 
bis zur Ausführung begleiten. 

Die imitierte Zielfigur Alexander wird im Weißkunig noch expliziter im Kapitel 
zur Musik benannt, wiederum im Kontext von Krieg und Kunst. Auch Johannes 
Aventin rekurriert in seiner Musicae Rudimenta (Augsburg 1516) auf die Aufwertung 
der Musik im Kontext der Kriegsthematik und setzt dafür den Heldenbegriff ein.30 
Zugleich wird die Musik aber auch in Anspruch dafür genommen, beruhigend zu 
wirken, wodurch sich die Dichotomie von Arte et Marte wiederum verlagert. 

Von der Hofhistoriographie und durch die Künstler werden im 17. Jahrhun-
dert diese beiden thematischen Schwerpunkte – der Musenfürst und der Kriegs-
held – stärker miteinander verbunden. Auch konzeptionell ist es diese Gruppe, 
die in ihrer Panegyrik meist wieder das Heft in der Hand haben wird. Zudem 
wird insbesondere nach dem Dreißigjährigen Krieg im Bild des triumphalen Sie-
gers die Notwendigkeit des Friedensfürsten betont. Ebenso wie die Panegyriken 
auf Maximilian entwerfen aber auch die barocken ‚Heldenmacher‘ das ideale Bild 
der angestrebten oder zu bewahrenden politischen Ordnung. 

4.2. Rudolf II. – Allegorie der Künste und Ansprüche eines Türkensiegers 

Rudolf II. ist in der Forschung ein durchaus kontrovers beurteilter Herrscher. In 
der Gesamtbewertung seiner vielschichtigen Persönlichkeit ragt meist seine 
Sammeltätigkeit und sein Verhältnis zu Kunst und Wissenschaft heraus.31 Un-
bestritten ist Rudolfs imperialer Anspruch, der sich auch in seiner Kunstsamm-
lung manifestierte.32 Neben gezielter Geschenkpolitik will die rudolfinische 
Sammlung insgesamt politisch-ideengeschichtlich seine kaiserliche Ambition ver-
treten.33 Sie entspricht damit nicht dem Rückzugsort eines melancholischen welt-

                                                                                          
30 Dies ist sicherlich auch auf ein entsprechendes Akzeptanzproblem der Musik als Bestand-

teil der Fürsteninteressen zurückzuführen. Vgl. hierzu den Aufsatz von Nicole Schwindt, 
“alle seitten spyel erlernt”. Maximilian I. zwischen inszeniertem und faktischem Musiker-
tum, in: Annette Cremer/ Matthias Müller/ Klaus Pietschmann (Hrsg.), Fürst und Fürstin 
als Künstler in der Frühen Neuzeit, München 2017 (in Vorbereitung). 

31 Herbert Haupt, Kaiser Rudolf II. in Prag: Persönlichkeit und imperialer Anspruch, in: Jür-
gen Schultze, Prag um 1600. Kunst und Kultur am Hofe Rudolfs II., Ausst.-Kat. Kulturstiftung 
Ruhr, Villa Hügel, Freren 1988, S. 45–55, besonders S. 51. 

32 Alphons Lhotzky, Die Geschichte der Sammlungen II/1 (Festschrift des Kunsthistorischen 
Museums zur Feier des fünfzigjährigen Bestandes), Wien 1941–1945, S. 237–298. 

 Über Rudolfs Kunstkammer sind wir durch das 1607–1611 geführte Inventar des Malers 
Daniel Fröschl informiert. Vgl. auch Beket Bukovinská, Bekannte – Unbekannte Kunst-
kammer Rudolfs II., in: Helmar Schramm et al. (Hrsg.), Kunstkammer – Laboratorium – 
Bühne. Schauplätze des Wissens im 17. Jahrhundert (Theatrum Scientiarum; 1), Berlin 2003, 
S. 199–225. 

33 Vgl. dazu auch Karl Vocelka, Die politische Propaganda Kaiser Rudolfs II. (1576–1612) (Veröf-
fentlichungen der Kommission für Geschichte Österreichs; 9), Wien 1981, S. 166–173. Die 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 104 

fremden Herrschers, sondern wurde vom Kaiser gezielt politisch eingesetzt, wie 
E. Fučíková, G. Kugler und T. DaCosta Kaufmann dargestellt haben.34 Zudem 
schwingt in der Sammlung als Mikrokosmos stets auch das Sinnbild für Herr-
schaft mit. Dabei war Rudolf auf Qualitätssicherung bedacht und stellte sich dem 
Wettbewerb mit dem Ziel, seine Würde als Kaiser durch Kunst und Wissenschaft 
zu vermitteln, auch und gerade in Zeiten realer politischer Niederlagen.35 

4.2.1. Der starke Musenkaiser 

Ein künstlerisch herausragendes Beispiel dafür, wie eine imitatio heroica im Kon-
text von Stärke und Ästhetik gestaltet werden kann, ist das Büstenrelief des Kai-
sers von Adriaen de Vries (Bronze, 1609). Es zeigt Rudolf im Profil, im Harnisch 
und mit dem Orden des Goldenen Vlieses36 (Abb. 16) – ähnlich der großen 
Bildnisbüste von de Vries aus dem Jahre 1603, die nicht wie die anderen Werke 
de Vries’ für die Kunstkammer bestimmt war und laut Leithe-Jasper als die erste 
barocke Porträtbüste bezeichnet werden kann.37 Die Löwenmaske an der Schul-
ter, die einen physiognomischen Vergleich evoziert und damit Rudolf einen leo-
ninen Charakter zuschreibt, sowie die Darstellung des die Welt tragenden Herku-
les im rechten Bruststück darunter machen die Intention einer eingeschriebenen 
Identifikation des starken Herrschers deutlich. Als Porträtbüste gestaltet, funktio-
niert diese Bezugnahme attributiv-metaphorisch: Die den bildnishaften Kopf 
umgebenden Symbole, die auf Herkules verweisen, sind als Attribute ebenso Ru-
dolf zugeordnet, wodurch ein metaphorisches Verhältnis der beiden Figuren er-
zeugt wird, das den Vergleich auf Charakter und Stärke lenkt und dies ohne Be- 

                                                                                                                                                                                                                          

Qualität und Quantität der Sammlung wird von vielen Besuchern gepriesen (Hainhofer, 
Christian II. von Sachsen, der venezianische Gesandte Piero Duodo, Carlo Francesco di Lu-
serna gesandt aus Savoyen und andere äußerten sich entsprechend), vgl. DaCosta Kauf-
mann 1978, S. 105–113. 

34 Eliška Fučíková, Praha rudolfínská, Prag 2014; Eliška Fučíková et al. 1997; Georg Kugler, 
Rudolf II. als Sammler, in: Ausst.-Kat. Prag um 1600 1998, S. 9–21; Thomas DaCosta 
Kaufmann, Remarks on the Collections of Rudolf II. The Kunstkammer as a Form of Rep-
resentation, in: The Art journal 38, 1979, S. 22–28 und DaCosta Kaufmann 1978. 

35 Auch die Rudolfskrone, 1598–1602 von Hans Vermeyen als Privatkrone angefertigt (28,6 
cm, Gold, Email, Tafelsteine, Rubine, ein Saphir, Perlen, Wien, Hofburg, Weltliche 
Schatzkammer), ist Ausdruck davon, zeigt sie doch in ihren Reliefs die Szenen der Kaiser-, 
ungarischen und böhmischen Krönung sowie Rudolf als Türkensieger – Rudolf, in allen 
Szenen durch ein Porträt vertreten, wird damit als Gesalbter, Gekrönter, oberster Feldherr 
und Imperator gekennzeichnet. Zu Rudolfs Privatkrone, die als kaiserliche Hauskrone der 
Habsburger bewahrt wurde, vgl. Hermann Fillitz, Die österreichische Kaiserkrone und die Insig-
nien des Kaisertums Österreich, Wien ²1959, S. 26–27. 

36 London, Victoria & Albert Museum, Inv.-Nr. 6920.1860. 1652 gelangte die Büste in den 
Besitz Christinas von Schweden. Vgl. Lars Olof Larsson, in: Ausst.-Kat. Prag um 1600 
1998, S. 153, Kat.-Nr. 59. 

37 Manfred Leithe-Jasper, Adriaen de Vries, in: Johann Kräftner (Hrsg.), Einzug der Künste in 
Böhmen. Malerei und Skulptur am Hof Kaiser Rudolfs II. in Prag, Ausst.-Kat. Liechtenstein Mu-
seum Wien 20.11.2009–12.01.2010, Wien/München 2009, S. 31–37, besonders S. 35. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 105 

 

Abb. 16: Adriaen de Vries, Rudolf II., Bronze, 1609, London, Victoria and Albert Museum. 

gründung formal-äußerlich vermitteln kann. Unterhalb der Herkules-Szene ist 
eine Minerva mit einer Viktoria-Statuette auf Waffen ruhend in den Harnisch ge-
trieben, wodurch die inhaltliche Komponente der Herkules-imitatio weiter aus-
gestaltet werden kann und eine Verbindung zu einem durch Stärke erlangten 
Frieden und dem Träger der Rüstung als Schutzherrn der Künste geschlagen 
wird. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 106 

Die Verlagerung von Herkules zu Minerva nach dem Kampf entspricht Ru-
dolfs kompensatorischem Mechanismus höfischer Repräsentation, denn weder 
war Rudolf um 1600 Weltbeherrscher, noch Friedenskaiser oder Sieger.38 Die in 
Minervas Hand stehende Figur der Viktoria suggeriert zwar ebenso wie Herkules 
militärische Stärke, ohne die eine kaiserliche Repräsentation auch nicht aus-
kommen konnte, doch die künstlerische und handwerkliche Qualität des Reliefs 
ponderiert die militärische Leistung des Kaisers. Dies fügt sich in die allgemeine 
Deutung von Rudolfs kulturellem Engagement, das meist als Ausgleich für poli-
tisches Versagen bzw. Unvermögen interpretiert wird. Im Bronzebildnis selbst 
wird hingegen durch den entschlossenen Gesichtsausdruck Willensstärke und 
Beherztheit vermittelt, wie sie einem Kaiser nach zeitgenössischem Verständnis 
geziemen. Als Herrscherqualitäten bestimmen sie vor allem das Amt, auch wenn 
dieses durch eine Person ausgefüllt werden muss. Ideal und Anspruch sind in der 
Amalgamierung von Physiognomie und herkulischer Ikonographie sowie durch 
die Verdoppelung des angelegten Materials (die Bronze der Büste sowie das Me-
tall des Harnischs) als zusammengehörig und zugleich ambivalent als Innen und 
Außen gefasst. Der Adler als unterer Abschluss der Büste entspricht dem „Bild- 
typus der Imperator-Ikonographie“ und enthält ein Apotheose-Motiv wie es von 
antiken Kameen und Reliefs bekannt ist.39 Gemeinsam mit den Reliefs der Alle-
gorie auf den Türkenkrieg in Ungarn und Rudolf II. als Förderer der Künste (Der Einzug 
der Künste in Böhmen unter Kaiser Rudolf II.), die 1604–1605 bzw. 1609 (und damit 
im selben Jahr wie das Büstenrelief) entstanden, wurde das Porträtrelief in der 
Kunstkammer aufbewahrt. Die Pendants wurden somit als zusammengehörige 
Bestandteile von Rudolfs Herrschaft inszeniert.40 

Diesen Ensemble-Charakter verloren die Reliefs zwar infolge der Plünderung 
Prags durch die Schweden und den Abtransport auch dieser Stücke nach Stock-
holm, doch erhielt das Porträtrelief in seiner dortigen Aufstellung eine andere 
ebenbürtige Inszenierung: Die Beschreibung im Inventar von Christina von 
Schweden 1652 in einem Rahmen mit verschließbaren Türen weist – sollte es 

                                                                                          
38 Jürgen Müller / Bertram Kaschek, Adriaen de Vries. Bildnisbüste Rudolfs II. von 1603, in: 

Studia Rudolphina 1, 2001, S. 3–16, besonders S. 11. Kompensatorisch ist in diesem Kon-
text nicht pejorativ gemeint, sondern dient der Bezeichnung von Rudolfs Strategie. 

39 Lars Olof Larsson, Adriaen de Vries’ Portraitbüsten, in: Konsthistorisk Tidskrift 32, 1963, 
S. 80–93, hier S. 88. 

40 Lars Olof Larsson, Bildhauerkunst und Plastik am Hofe Rudolfs II., in: Ausst.-Kat. Prag um 
1600 1998, S. 127–138, besonders S. 133–134. Die Inventareinträge zu diesem Relief geben 
das Thema anfänglich noch sowohl mit Bezug zur imperialen Geste als auch in seiner alle-
gorischen Bedeutung an: „Ein ander bassorilievo di bronzo von A. de Fries, ist der röm. 
Kayser RVD: II.° zu pferd und folgen ihme die siben freyen künst nach, die presentiert er 
und das laster ligt ihm under den füssen zu boden, ist auch ein tafel in quadro, A° 1609“ 
(Inventar 1607-11). Das Inventar von 1621 weiß, das Relief „hengt an der mauer“, zit. nach 
Leithe-Jasper 2009, S. 101, Kat.-Nr. 25. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 107 

sich um den originalen Zustand handeln – auf eine intendierte sakrale Aufladung 
des Reliefs, da es wie in einem Flügelaltar präsentiert worden sein könnte.41 

4.2.2. Allegorien der Künste am Prager Hof 

Ein spezifisches politisches Thema konnte mit der Förderung der Künste trans-
portiert werden und somit den ‚Kunsthelden‘ mit dem Kriegshelden verbinden: 
die erfolgreiche Türkenabwehr. Seit 1555 schwelte auf ungarischem Boden eine 
habsburgisch-türkische militärische Auseinandersetzung, die sich in einzelne 
Feldzüge und einen Festungskrieg mit Eroberungen und Rückeroberungen bis 
1606 ausweitete.42 Bartholomäus Sprangers Allegorie Fama führt die Künste in den 
Olymp fügt den realpolitischen Hintergrund um 1596 in eine panegyrische Struk-
tur. Die historische Wahrheit wird in ihrer Allegorisierung in einem „gemeinsa-
men Sinn- und Handlungszusammenhang“43 überhöht und die Personifikatio-
nen werden dadurch „zum selbständigen Agieren innerhalb des Geschehens 
emanzipiert“ (Abb. 17).44 

Die Komposition wird im Vordergrund durch ein vertikales Wolkenband  
bestimmt, auf dem die drei bildenden Künste in hellstem Licht zum Olymp auf-
steigen. Ein Putto mit einem Lorbeerkranz und einem von einer Sonne gezierten 
Schild besetzt das untere Ende der Wolkenkaskade. An ihrem anderen Ende 
nimmt Fama mit der Ruhmestrompete die Künste in Empfang und führt sie zu 
der Götterversammlung, die in der linken oberen Bildecke gezeigt ist. Zu erken-
nen sind hier unter anderem Chronos, Minerva, Merkur, Herkules, Neptun und 
Jupiter, dem die Züge Rudolfs II. eingeschrieben sind, um ihn damit als obersten 
Herrscher und Kunstförderer zu ehren.45 Im Götterhimmel – lokalisiert durch  

                                                                                          
41 Vgl. Frits Scholten (Hrsg.), Adriaen De Vries 1556–1626, Ausst.-Kat. Rijksmuseum, Amster-

dam / Nationalmuseum, Stockholm / The J. Paul Getty Museum, Los Angeles 1998–2000, 
Zwolle [u.a.] 1998, S. 172–175, Kat.-Nr. 22. 

42 Von Rhode wird gerade bei dieser Form der Kriegsführung die „besondere Mentalität des 
Grenz- und Glaubenskampfes mit starker Betonung des Heldischen, Kriegerischen und 
Männlich-Kämpferischen“ betont; vgl. Gotthold Rhode, in: Theodor Schieder, Handbuch 
der Europäischen Geschichte 3, Stuttgart 1971, S. 1095. 

43 Diese wechselseitige Überhöhung von Darstellungsinhalt und -modus erkennt Ludwig in 
den Türkenkriegs-Skizzen Hans von Aachens; Hans-Jochen Ludwig, Die Türkenkrieg-Skizzen 
des Hans von Aachen für Rudolf II. (Frankfurter Dissertation zur Kunstgeschichte; 3), Frank-
furt am Main 1978, S. 93. 

44 Ebd., S. 101. 
45 Andratschke 2010, S. 310. Veronika Mertens, Die drei Grazien. Studien zu einem Bildmotiv in 

der Kunst der Neuzeit, Wiesbaden 1994, S. 232.  
 Zum Vorbild, Federico Zuccaris Il lamento della pittura und dem Kupferstich von Cornelis 

Cort (um 1572–1579) vgl. Andratschke 2010, S. 310–311. Das Wappen Antwerpens unter-
halb der Gruppe wurde bisher „in der Nachfolge von Oberhuber 1958, S. 169, als Hinweis 
auf eine möglicherweise von Spranger beabsichtigte Rückkehr in die Niederlande interpre-
tiert. In vertikaler Lesart bezeichnete es die Heimatstadt als Ursprung und den Olymp, das 
heißt den Prager Hof als Zufluchtsort der Künste“ (Ebd., S. 312, Anm. 632). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 108 

 

 

Abb. 17: Bartholomäus Spranger, Fama führt die Künste in den Olymp, Öl auf Leinwand, um 
1596, Prag, Nationalgalerie. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 109 

eine Wolke, hinter der die Strahlen der Sonne durchbrechen – finden die be-
drohten Künste schließlich ihren sicheren Hort, der sie zugleich glorifiziert und 
Rudolf II. zum „Lichtbringer, der die Künste wie die Sonne zu neuem Leben er-
weckt“,46 überhöht. 

Durch die Sonne auf Amors Schild am unteren Ende der aufsteigenden Wol-
kensäule und den Lorbeerkranz in seiner Rechten sowie die Lichtsymbolik, die 
durch Vasari und Zuccari als Lobpreis des Disegno etabliert wurde,47 wird Rudolf 
ebenso als Friedensfürst gefeiert wie die soziale Aufwertung der bildenden Küns-
te diese Panegyrik ergänzt.48 Letztere besitzt zudem als Nobilitierung der Malerei 
durch den Majestätsbrief Rudolfs eine aktuelle Referenz. In dem auf den 27. April  
1595 datierten Dokument wird die Malkunst fortan nicht mehr als Gewerbe ein-
gestuft, man solle sie stattdessen künftig allein Malkunst nennen und schrei-
ben.49 Fama kann demnach als doppelte Referenzfigur aufgefasst werden: Bezo-
gen auf Rudolf II. feiert sie seine Taten für die Künste, sie glorifiziert aber auch 
diese selbst, die nach ihrer kaiserlichen Anerkennung als artes liberales für eine 
Aufnahme in den Olymp als würdig erachtet werden. 

Sprangers Allegorie der Künste formiert des Weiteren eine Gegenüberstellung 
von Kunstfreunden (habsburgischen Herrschern) und Kunstfeinden (Türken),50 
die sich in zwei Lagern im Bildhintergrund teilen.51 Unterhalb der Götterver-
sammlung vor schroffen Felsen sind die habsburgischen Herrscher durch die 
Fahnen, unter anderem mit dem kaiserlichen Doppeladler, gekennzeichnet. Ih-
nen gegenüber zieht von rechts eine Gruppe Türken heran. Auffällig ist die Ge-
genüberstellung von Licht (der Umgebung der arbeitsamen Künstler) und Dun-
kel, in dessen Schutz die Barbarei herrscht, die hier mit den Türken eine zeitge-
nössisch aktuelle politische Anspielung versinnbildlicht. Auf die Verwüstung 
durch den Krieg, in dem sich Rudolf seit 1593 mit den Türken befand, und die 
dadurch bewirkte Vertreibung der Künste wird in dem nach Sprangers Gemälde 
gestochenen Kupferstich von Jan Muller in der lateinischen Inschrift am unteren  
                                                                                          
46 Mertens 1994, S. 232. Das Motiv der Erhebung der Künste verleiht der Allegorie auch  

sakrale Züge, wie etwa im direkten Vergleich der Komposition mit Sprangers Auferstehung 
Christi (um 1575, Prag, Nationalgalerie, Inv.-Nr. O 7259) ersichtlich wird. Zu diesem Werk 
assoziiert bereits Fučíková eine stilistische Ähnlichkeit: „Der Vergleich mit dem Bild Mer-
kur, der Psyche zu den Göttern bringt […] deutet an, daß Spranger schon damals keinen 
Unterschied zwischen religiösen und mythologischen Darstellungen machte. Sie sind alle 
zu Kunstkammerstücken geworden.“ (Ausst.-Kat. Prag um 1600 1998, S. 274, Kat.-Nr. 152). 

47 Vgl. Cornelis Cort nach Federico Zuccari, Die „Vera intelligenza“ inspiriert den Maler, 
1578/1579; Holzschnittvignette zur ersten Edition der Vite Vasaris 1550. 

48 Mertens 1994, S. 233. Am 27. April 1595 wurde zudem die Erhebung Sprangers und seiner 
Brüder in den Adelsstand vollzogen. Vgl. dazu Albertis Kunsttheorie, der bereits im 15. 
Jahrhundert eine wissenschaftliche und damit auch soziale Aufwertung der Künste in Ita-
lien in Gang gebracht hat. 

49 Vgl. Langemeyer / Schleier 1976, S. 108. 
50 Vgl. Frenssen 1995, S. 123.  
51 Möglicherweise ist die für die Türken siegreiche Schlacht bei Erlau 1596 ein Verweis auf die 

Entstehungshintergründe der Allegorie, so Andratschke 2010, S. 311. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 110 

 

Abb. 18: Jan Harmensz Muller, Fama führt die Künste in den Olymp (Allegorie der Künste), Kup-
ferstich, 1597, Amsterdam, Rijksmuseum. 

Rand hingewiesen (Abb. 18). Dieser Stich von 1597 deutet auf die Dominanz des 
herrscherlichen Images als Türkenbezwinger, damit Friedensbringer und Kunst-
förderer, das weite Verbreitung finden sollte. Hinter dem im linken Bildhinter-
grund noch tätigen Maler haben sich geistliche und weltliche Würdenträger als  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 111 

 

Abb. 19: Adriaen de Vries, Rudolf II. führt die Künste in Böhmen ein, Bronzerelief, 1609, Wind-
sor Castle, Sammlung Ihrer Majestät Elizabeth II. 

Zuschauer, Förderer und Schutzherren versammelt, unter ihnen Rudolf II. Doch 
auch in dieser Szene im Bild ist der bedrohte Zustand der Künste präsent durch 
die kaiserlichen Verbündeten Spanien, Frankreich, Venedig, Florenz, England, 
Burgund, Sachsen, Pfalz und Brandenburg, deren Auftreten auf das Kriegsge-
schehen hinweist. Im Gegensatz zur Gemäldefassung von Spranger, bei der die 
Sonne als Symbol für Christus (und hier übertragen auf Rudolf den christlichen 
Streiter gegen die Ungläubigen) das Wappenschild Amors zierte und so die poli-
tische Dualität von Kunstfreunden und -feinden betont wurde, ersetzt Muller die 
Sonne durch das Herrschaftssymbol des Adlers. 

Eine antike Referenz imperialen Machtanspruchs findet sich in einem Bronze-
relief Adriaen de Vries mit der Allegorie über die Kunstpflege Kaiser Rudolfs II. 
(1609) (Abb. 19).52 Rudolf ist auf einem Pferd in antikischer Tracht mit Palmen-
zweig und Feldherrnstab gezeigt, wie er von einem Adler mit Lorbeer bekrönt 
wird. Er wendet sich zu den drei Grazien und Personifikationen der Künste, die  

                                                                                          
52 Rotraud Bauer / Herbert Haupt, Das Kunstkammerinventar Kaiser Rudolfs II., 1607–1611, 

in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien 72, N.F. XXXVI, 1976, S. 104, Nr. 
1983; Lars Olof Larsson, Adriaen de Vries – Adrianus Fries Hagiensis Batavus 1545–1626, 
Wien 1967, S. 49–50; Ausst.-Kat. De Vries 1998, S. 176–178, Kat.-Nr. 23; Frits Scholten, in: 
Adriaen de Vries, 1556–1626: Augsburgs Glanz – Europas Ruhm, Ausst.-Kat. Augsburg 2000, 
S. 252, Nr. 19; Leithe-Jasper 2009, S. 101–102 Kat.-Nr. 25. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 112 

 

Abb. 20: Adriaen de Vries, Rudolf II. triumphiert über die Türken, Bronzerelief, um 1603, 
Wien, Kunsthistorisches Museum, Kunstkammer, Inv.-Nr. 5474. 

ihm folgen.53 Der Malerei überreicht er ein Geschenk, während er mit seinem 
Pferd den Neid zertritt. Diese Handlung wird im Hintergrund rechts gespiegelt 
durch Herkules, der einen Satyr mit erhobener Keule festhält. Im Hintergrund ist 
ein Rundtempel mit Minerva auszumachen. An den Rändern im Vordergrund 
sind ein Flussgott mit Löwe (als Personifikation der Moldau mit dem Wappentier 
des Königreichs Böhmen) und eine Fama als Liege- bzw. Sitzfigur gezeigt. Adler 
und Capricorn erscheinen als Verweise auf Augustus. Mit dem Pendant des Re-
liefs, einer Allegorie auf den Türkenkrieg in Ungarn (Abb. 20),54 das die kriegerischen 
Leistungen Rudolfs glorifiziert, erscheint Rudolf in diesen Kunstwerken in der 
Verbindung von siegreichem Retter der Christenheit und Förderer der Künste 
und Wissenschaften.55 Die Einheit der Kunstwerke symbolisiert die Zusammen-
gehörigkeit von arma et litterae bzw. Arte et Marte. Die Pendants machen ebenfalls 

                                                                                          
53 Es handelt sich um die vier freien und die drei bildenden Künste Malerei, Architektur, 

Skulptur, Musik, Poesie, Astronomie und vermutlich Philosophie. 
54 Müller / Kaschek 2001, S. 12. 
55 Ludwig 1978, S. 95 weist darauf hin, dass es sich dabei mit um die letzten Kunstwerke 

handelt, die ein entsprechendes Bild Rudolfs zeichnen. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 113 

klar, dass Kunst Pracht und Reichtum ebenso wie Machtpositionen vermittelt, 
was im Falle Rudolfs durch die Türkenpropaganda akzentuiert wurde. 

Das Relief wurde nach einem antiken Vorbild geschaffen, die Bezeichnung des 
Themas ist bereits im Inventar von 1621 dokumentiert.56 Die herausgehobene 
Rolle der Malerei wird auch hier mit dem Majestätsbrief Rudolfs von 1595 in 
Verbindung gebracht, der auch in anderen Werken, etwa von Spranger, einen Re-
ferenzpunkt bildet. Der Bezug zu Böhmen – der Titel wird meist angegeben mit 
Rudolf II. führt die Künste in Böhmen ein – stellt diese Aufwertung in Verbindung 
mit der politischen Situation Rudolfs. Der Kaiser musste in dieser Region sowohl 
die Macht an seinen Bruder Matthias abgeben als auch Zugeständnisse an die 
böhmischen protestantischen Stände hinsichtlich ihrer freien Religionsausübung 
machen.57 Eine Betonung seiner mäzenatischen Qualitäten ist somit nicht nur als 
Kompensation im Sinne eines Rückzugs auf das Feld der Kunst zu verstehen, 
sondern visualisiert zugleich eine Behauptung seiner Macht mittels Formen des 
ex utroque Caesar. 

4.2.3. Ästhetik als politische Tugend 

Rudolf gelang es zwar nicht, aus seinem Hof einen ästhetisch-kulturellen Mittel-
punkt und zugleich ein kohärentes politisch funktionierendes Zentrum zu ma-
chen, aber der Anspruch, durch Kunst ein politisches Abbild der Kaiserwürde 
und imperialen Ambition zu transportieren, konnte erfolgreich durchgesetzt 
werden. Die Unterscheidung von Musenhof und politisch-administrativem Hof 
könnte demnach für das rudolfinische Prag anwendbar sein, allerdings nicht in 
der konfessionellen Differenzierung, wie sie Volker Bauer vorgeschlagen hat: Vie-
le Mitglieder des böhmisch-mährischen Hochadels konvertierten zum Katholi-
zismus – als bekanntestes Beispiel sei Karl I. von Liechtenstein erwähnt –, wäh-
rend der Großteil der Stände und der Bevölkerung diversen protestantischen 
Konfessionsrichtungen anhing. Es handelt sich also weder um eine protestan- 
tische Besonderheit noch um ein eher den Nebenhöfen zugehöriges Phänomen, 
wie es Bauer definiert. 

Die höfisch-kulturell vermittelte Imperialmacht Rudolfs II. überzeugte auch 
durch die Vorbildhaftigkeit Kaiser Karls V., die Rudolf bereits in seiner Jugend 
am Hofe Philipps II. von Spanien überzeugte. Dies gewann dauerhaften Aus-
druck mit der 1603 geschaffenen Bronzebüste Adriaen de Vries’ als Gegenstück 
zu Leonis Büste Karls V., dessen Replik Rudolf um 1600 aus dem Nachlass Kar-
dinal Granvellas erworben hatte.58 

                                                                                          
56 Vgl. dazu Vocelka 1981, S. 202–203. 
57 Vgl. Ausst.-Kat. De Vries 1998, S. 178, Kat.-Nr. 23. 
58 Bronze, H. 112 cm, B. 70 cm, T. 41 cm, Kunsthistorisches Museum Wien, Kunstkammer, 

Inv.-Nr. KK_5506. Dazu Haupt 1988, S. 47. Zu den Porträtbüsten vgl. Larsson 1963; eben-
so wie der Kaiser mit dem imperialen Anspruch seines Vorgängers das Spiel von imitatio 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 114 

Rudolfs Kunstförderung konnte profilbildend für seine Selbstdarstellung ge-
nutzt werden. Im Motiv des Türkenbezwingers wird der ‚Kunstheld‘ mit dem 
Kriegshelden vereint, wenn auch die eine Rolle stärker als Kompensation der ande-
ren Rolle nützlich war als es bei anderen Herrschern zu beobachten ist. Somit liegt 
die Glaubwürdigkeit der vor allem durch Malerei und Büsten vermittelten Glorifi-
zierung stärker auf ästhetischer als auf militärischer Seite.59 Der dabei zum Einsatz 
kommende Heroismus orientiert sich bei Rudolf an der Antike und seinen Vor-
gängern. Diese Anbindung an die Tradition liefert ihm zugleich die Rechtferti-
gungsnarrative, die es ihm erlauben, imperiale Ansprüche auch ohne militärische 
Siegergesten zu formulieren. Eine Charakterisierung, die Rudolfs Herrschaftsan-
spruch und seine Kunstliebe miteinander verbindet, stammt von Melchior Gol-
dast. Anlässlich des Todes des Kaisers würdigte er diesen mit folgenden Worten: 

Keyser Rudolf soll ein hochverstendiger weiser fürst gewest sein, cuius summo judicio 
tranquillitas imperii tamdiu stetit, hat ein heroisch gemüt gehabt, quil nihil commune 
nec vulgare sapiebat, omnia vulgaria contemnebat, sola rara et miranda amabat …60 

Ottavio Strada attestiert dem Kaiser auch postum ein „heroisches Gemüt“ in sei-
ner Newe Keyser Chronik von 1629. Zudem schätzte er 

diejenigen so mit Tugenden begabet und gezieret, wie dann auch sinn- und allerhand 
kunstreiche Leute, und den Frieden liebte er über alle Maßen hoch, und hielt sie in Eh-
ren.61 

Diese übliche Panegyrik wird noch durch eine Wertung ergänzt, die das großmü-
tige und tapfere Wesen Rudolfs gerade durch den Frieden zu einer besonderen 
Herrscherqualität macht: 

Welcher auch vielmehr löblichers, mit seinem stillen und geruhigem Regiment, als alle 
andere, mit großer Kriegsmacht gerüstete, kann sich haben zu verrichten understehen 
dörfen, ausrichtete.62 

                                                                                                                                                                                                                          

und aemulatio eingeht, möchte der Bildhauer seinen ehemaligen Lehrer Leone Leoni, in 
dessen Werkstatt er ehemals gearbeitet hatte, übertreffen, vgl. Ausst.-Kat. De Vries 1998, 
S. 140–143, Kat.-Nr. 13. 

59 Noch Sigmund von Birken pflegt das Bild vom Prager Musenhof in seinem Ostländischen 
Lorbeerhäyn weiter und bestimmt die Rolle Rudolfs als kenntnisreichen Kunstförderer: Die 
Künstler hätten an ihm „nit allein einen gnädigsten Patron/ sondern auch einen grundkün-
digen KunstGesellen/ […]. Daher sehet ihr ihn/ dorten auf jenem Feldlein/ bey der Staffe-
ley sitzen/ und neben ihm einen Mahler mit Pinsel und Pollet stehen“ (von Birken 1657, 
S. 228). 

60 „Kaiser Rudolf soll ein hochverständiger, weiser Fürst gewesen sein, durch dessen großes 
Geschick dem Reich so lange Zeit der Friede erhalten geblieben ist. Er hat ein heroisches 
Gemüt gehabt und war ein Mensch, der an nichts Gemeinem und Gewöhnlichem Ge-
schmack fand, alles Gewöhnliche verachtete und allein das Seltene und Bewundernswerte 
liebte …“, zit. nach Haupt 1988, S. 53; Gertrude von Schwarzenfeld, Rudolf II. Ein deutscher 
Kaiser am Vorabend des Dreißigjährigen Krieges, München ²1979, S. 260. 

61 Ottavio Strada, Newe Keyser Chronik, Frankfurt am Main 1629, S. 90, zit. nach Ludwig 1978, 
S. 11. 

62 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 115 

Friede, heroisches Gemüt und kunstverständiger Geschmack charakterisieren auch 
das Wesen des ‚Kunsthelden‘. Ebenso ist hierin auch das Motiv der Konkurrenz 
angelegt, da Rudolf im Wettbewerb mit anderen Sammlern um die besten Werke 
bemüht war. Die Heroisierung als ‚Kunstheld‘ birgt somit auch ein Sinnpotential 
für andere Fürsten, die nicht nur politisch, sondern auch kulturell in Konkurrenz 
zueinanderstanden – dies umso mehr als beide Felder intrinsisch miteinander 
verbunden waren. Die Versatzstücke der ‚Kunsthelden‘-Ikonographie – Götter, 
Personifikationen, Allegorien – erleichterten eine visuelle Anknüpfung und auch 
semantisch schrieb man sich ebenfalls mit Antiken- und Tugendbezügen in die 
Tradition herrscherlicher Panegyrik ein. 

4.3. Exkurs: Ein Kunstsammler mit Kalkül – kein ‚Kunstheld‘:  
Maximilian I. von Bayern 

Trotz – oder gerade wegen – der oben beschriebenen Verhältnissetzung des 
‚Kunsthelden’ innerhalb der herrscherlichen Panegyrik bedient nicht jeder fürst- 
liche Sammler eine entsprechende Ikonographie. Die Darstellung als ‚Kunstheld‘ 
etwa für Maximilian I. von Bayern lag nicht in dessen Intention. Ohne die politi-
schen und repräsentativen Dimensionen der Kunst zu verkennen, artikulierte er 
seine Selbstdarstellung jedoch über die Förderung des Marienkultes, mit dem er 
auch versuchte, eine „Sakrallandschaft“ zu errichten.63 Eine solch dezidiert kon-
fessionell ausgerichtete Kunstpolitik scheint der Repräsentation als ‚Kunstheld‘ 
eher abgeneigt bzw. vermittelt umgekehrt die ‚Kunsthelden‘-Ikonographie über-
konfessionelle Werte, die der Kunst selbst eingeschrieben sind. 

Der bayerische Herzog und Kurfürst Maximilian bewies durch seine Kunst-
kennerschaft, dass ihm Kunstwerke nicht nur fürstliche Zier waren. Der Augsbur-
ger Unternehmer und Kunstagent Philipp Hainhofer berichtet nicht nur von der 
Kunstkammer in der Münchner Residenz, sondern stellt die Kunstliebe Maximi-
lians den üblichen herrschaftlichen Beschäftigungen zur Seite: 

Die grösste recreation vnd vnkosten dises Fürsten seind die schöne pferd vnd schönes 
gestüed, die Raiger- vnd Falckhenbaiss, die gioie oder Clinodia, die kunst vnd Mahlerey 
vnd dass Drehwerckh, wie dann Ihre Dhlt. Gar schöne sachen drehen.64 

                                                                                          
63 Vgl. dazu Hubert Glaser / Elke Anna Werner, The Victorious Virgin: The Religious Patron-

age of Maximilian I of Bavaria, in: Ausst.-Kat. 1648 – War and Peace in Europe 2, 1998, 
S. 141–151. Zum engen Verhältnis zwischen Maximilian und den Jesuiten vgl. Ronnie Po-
Chia Hsia, Two Types of Politics. A Comparative Study of Jesuits at Courts in 17th Century 
Bavaria and France, in: Matthias Meinhardt (Hrsg.), Religion – Macht – Politik. Hofgeistlichkeit 
im Europa der Frühen Neuzeit (1500–1800) (Wolfenbütteler Forschungen; 137), Wiesbaden 
2014, S. 249–266, hier S. 253–256.  

64 Christian Häutle, Relation der Reise nach Eichstätt und München 1611, in: Die Reisen des Augs-
burgers Philipp Hainhofer nach Eichstädt, München und Regensburg in den Jahren 1611, 1612 und 
1613, in: Zeitschrift des Historischen Vereins für Schwaben und Neuburg 8, 1881, S. 1–316, hier 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 116 

Aus Hainhofers Bericht von seinem Aufenthalt in München 1612 und den dort 
mit Maximilian geführten Gesprächen wird ersichtlich, wie bewandert der Herzog 
in Kunstdingen war. Zudem ist aus seiner Korrespondenz beglaubigt, dass Maxi-
milian nur Kunstwerke annahm, die er für einen Fürsten als angemessen ein-
schätzte. Allerdings ist sein persönlicher Geschmack schwer von den Vorlieben der 
Zeit zu trennen, in der Miniaturen, Kleinkunst aus Artificalia und Naturalia ge-
schätzt wurden und sich der Fürst als Dilettant im Drechseln übte.65 Maximilians 
Vorliebe galt neben dem Drechseln und den Gemälden alter Meister den Wand-
teppichen: Während Peter Candids Arbeit an den Kartons für die Teppichserie 
von 1612 sind Interventionen Maximilians dokumentiert.66 Auch beim Kauf von 
Johann Königs Orpheus-Miniatur, die aus Rom über Augsburger Händler und 
Philipp Hainhofer erworben wurde, sorgte Maximilian nicht nur für eine harte 
Preisverhandlung, sondern forderte auch ästhetische Änderungen ein.67 Dies lässt 
sich auch auf thematischer Ebene beobachten. Das Münchner Inventar von 1627–
1630 zeigt nicht nur eine Erweiterung im Vergleich zum Inventar von 1607, son-
dern offenbart auch einen Eingriff Maximilians am Bestand der Kunstwerke, die 
für die Frage der imitatio heroica interessant ist: „aus dem Historienzyklus opfert 
man zwei weibliche Heldinnen, dezimiert unübersehbar die mythologischen oder 
allegorischen Gemälde“.68 Zudem will der bayerische Herzog informiert sein über 
die Entstehungsgeschichte der Werke, Datierung und biographische Informatio-
nen der Künstler erhalten.69 Eine besondere Inbesitznahme nahm Maximilian 
durch die Anonymisierung von Gemälden vor: „So befahl er beim Paumgartner- 
altar und der sogenannten Glimmschen Beweinung Dürers sowie bei Lucas van 
Leydens Maria mit dem Kind alle Stifterfiguren zu übermalen“, auch „in Hol-

                                                                                                                                                                                                                          

S. 78. Zu Hainhofers Münchenaufenthalt von 1612, der neben Kunstangelegenheiten auch 
über das Hofleben berichtet vgl. Brigitte Volk-Knüttel, Maximilian I. von Bayern als 
Sammler und Auftraggeber. Seine Korrespondenz mit Philipp Hainhofer 1611–1615, in: 
Glaser 1980, S. 83–128. 

65 Vgl. dazu Dorothea Diemer, Giovanni Ambrogio Maggiore und die Anfänge der 
Kunstdrechselei um 1570, in: Jahrbuch des Zentralinstituts für Kunstgeschichte 1, 1985, S. 295–
342, besonders S. 325–326; Volk-Knüttel 1980, S. 97–98. Bei den Arbeiten handelt es sich 
um insgesamt vier Teppichserien, die zusammen etwa 50 Behänge umfassen und im Zuge 
der Residenzneubauten ab 1604 mit Unterbrechungen bis 1618 entstanden. Thematisch 
umspannt die Serie Taten Ottos von Wittelsbach (1117–1183), dem Begründer der Dynas-
tie, die Heldentaten des Alten Testaments und der griechischen und römischen Geschichte 
für den Kaisersaal, Grotesken und Tugendallegorien sowie die Zwölf Monate, vier Jahres-
zeiten und Tageszeiten mit Ansichten bayerischer Städte im Hintergrund; vgl. http://ta. 
sandrart.net/-artwork-1177, 13.10.2016. 

66 HAB Cod. Guelf. 17.25, fol. 380r, Brief vom 10. Oktober 1612 an den Herzog von 
Pommern, vgl. Volk-Knüttel 1980, S. 83. 

67 Vgl. ebd., S. 91; Brief Maximilians an Hainhofer, Giesing, 1. September 1614 (BayHStA 
K.blau 175/12.), abgedruckt bei Volk-Knüttel 1980, S. 116–117, Nr. 46 sowie 9. September 
1614 (BayHStA K. blau 175/12), ebd., S. 117, Nr. 48. 

68 Peter Diemer, Materialien zu Entstehung und Ausbau der Kammergalerie Maximilians I. 
von Bayern, in: Glaser 1980, S. 129–174, S. 139. 

69 Ebd., S. 145. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 117 

beins Bildnis des Bryan Tuke wurden alle Momente getilgt, die auf ein Porträt 
deuteten“.70 Formatveränderungen, Übermalungen oder Ergänzungen von ange-
schnittenen Motiven im Bild waren ebenfalls das übliche Vorgehen.71 Neben dem 
direkten Eingreifen in die ästhetische Gestalt des Kunstwerkes nutzte Maximilian 
auch seine politische Gewalt zum Erwerb: „Politische Repression als Mittel zum 
Kunsterwerb findet sich bei Maximilian häufiger“.72 So wurde die Stadt München 
ob der ‚guten Nachbarschaft’ gezwungen, ein Michelangelo-Gemälde des Nürn-
bergers Stenzel Schilling an Maximilian herauszugeben, die Vier Apostel von Dü-
rer wurden unter Verschleierung seiner Identität angekauft – um nur zwei Beispie-
le zu nennen.73 Maximilians Einsatz in Kunstdingen stand somit gleichwertig ne-
ben seiner Regierungstätigkeit, was Ernsthaftigkeit und Rationalität betrifft.74 

In Maximilians testamentarischen Verfügungen zur Unteilbarkeit des Haus-
schatzes erweist sich der Kunstkenner und -sammler als zugleich dynastisch den-
kender Herrscher, der den Wert seines Besitzes als überzeitliche Größe der Ge-
schichtsschreibung der eigenen Familie zuordnet.75 Auch wenn seine Sammlung 
eher privaten Interessen als politischem Kalkül genügt und seine Repräsentation 
im Kontext seiner Sammlung wenig auf seine militärischen Erfolge reagiert, übte 
er doch durch diese Macht aus und demonstrierte sie. Doch die konfessionelle 
Ausrichtung des katholischen Fürsten diente ihm nicht zu einer Heroisierung 
oder Divinisierung seiner Person, vielmehr erscheint er als Held erst in seiner 
Sammlung. Somit fällt die ‚Kunsthelden‘-Ikonographie in seiner bildlichen Re- 
präsentation zwar aus, doch weist sich Maximilian durch seine intensive kenner-
schaftliche wie durchsetzungsstarke Sammlungspolitik als ein Vertreter derjenigen 
Fürsten aus, die den Wert der Kunst für sich erkannt haben. 

4.4. Erzherzog Leopold Wilhelm 

Obwohl Leopold Wilhelm als jüngerer Bruder Kaiser Ferdinands III. zur klerika-
len Laufbahn erzogen wurde und diverse geistliche Ämter erlangte,76 wurden auch 
in seiner Repräsentation militärische Motive stark gemacht. Dies gilt in besonde-
rem Maße für die Phase seiner Statthalterschaft in den spanischen Niederlanden. 
Die Ikonographien operierten dabei auch mit christlichen Werten, um auch den 
religiösen Kampf (gegen die Protestanten und Jansenisten) als wichtige Aufgabe  

                                                                                          
70 Dieter Albrecht, Maximilian I. von Bayern 1573–1651, München 1998, S. 258. Albrecht be-

gründet diese Aktion mit dem Wunsch nach Zeitlosigkeit. 
71 Volk-Knüttel 1980, S. 95–96. 
72 Diemer 1980, S. 144. 
73 Dazu ebd. 
74 Volk-Knüttel 1980, S. 98. 
75 Diemer 1980, S. 143 mit zitiertem Wortlaut des Abschnitts zur Kammergalerie. 
76 Hochmeister des Deutschen Ordens, Bischof von Halberstadt, Magdeburg, Olmütz, Passau, 

Breslau und Straßburg sowie Kommendatarabt der Reichsabteien Hersfeld und Murbach. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 118 

 

Abb. 21: Schelte a Bolswert (nach Erasmus Quellinus), Flandria liberata, Kupferstich, 1653, 
Gent, Stadtarchiv. 

des Erzherzogs zu betonen. In Brüssel begann Leopold Wilhelm zugleich den 
Aufbau seiner Kunstsammlung, deren Ausbau später sein politisches Geschick 
überstrahlen sollte. 

4.4.1. Der siegreiche Statthalter 

Leopold Wilhelm tritt im Porträt vorherrschend in Rüstung auf, zuweilen auch 
kriegerisch zu Pferd, wie im Kupferstich Flandria liberata (Abb. 21).77 Der damit 
zum Ausdruck gebrachte militärische und letztlich imperiale Anspruch steht al-
lerdings in Kontrast zur Realität, da der Erzherzog keine glorreichen Kriegstaten 
vorweisen konnte. Doch wird Leopold Wilhelm nicht einfach nur militärisch in-
szeniert, sondern ist meist umgeben von allegorischen christlichen Motiven, wo-

                                                                                          
77 Vgl. Franz Aumann, in: Jozef Mertens / Franz Aumann (Hrsg.), Krijg en Kunst: Leopold Wil-

lem (1614–1662), Habsburger, landvoogd en kunstverzamelaar, Ausst.-Kat. Landcommanderij 
Alden Biesen 03.10.–14.12.2003, S. 221–222, Kat.-Nr. II.2.36. Weitere Huldigungsstiche 
und auch jesuitische Theaterstücke feiern die militärischen Erfolge in den Niederlanden; 
vgl. Ausst.-Kat. Krijg en Kunst, 2003, S. 205–218; Delphine Schreuder, Le paysage théâtre 
de la guerre. La peinture de bataille topographique à travers les représentations des sièges 
de la ville de Gravelines au XVIIe siècle, in: Koregos. Révue et Encyclopédie multimédia des arts 
125, 2015, http://www.koregos.org/fr/delphine-schreuder_le-paysage-theatre-de-la-guerre/ 
6780/, 03.04.2015. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 119 

durch auch eine Legitimierung des gerechten Krieges impliziert wird.78 Auch Mi-
nerva wird für diese Betonung der Tugenden oft eingesetzt. 

Im genannten Kupferstich von Schelte a Bolswert nach Erasmus Quellinus von 
1653 sind es die vier Kardinaltugenden sowie die fliehenden Mars und Bellona, 
die in das architektonische Triumphbogenmotiv zur Huldigung (seitens der Stadt 
Gent) eingebunden sind und zugleich zur Charakterisierung Leopold Wilhelms 
als Sieger in Form von Büsten und Statuen dienen. Die Befreiung Flanderns – 
konkret der Sieg über die Franzosen bei Dunkerque 1652 – wird durch die Fluß-
götter Neptun und Leie sowie durch das Brustbild der Flandria als Gebälkbekrö-
nung über dem Giebelfeld in einer Linie über Leopold Wilhelm personifiziert. 
Auf diesen Sieg wird ebenso durch die in der Landschaft rechts durch Sonnen-
strahlen ausgewiesenen eroberten Städte alludiert. Leopold Wilhelms Tat manifes-
tiert sich dabei in einer zweistufigen Huldigung. Die Strahlen nehmen ihren Aus-
gangspunkt in einer Sonne mit den Initialen „PL“ für Philippus Liberator, mit 
dem König Felipe IV gemeint ist. Während somit dessen Herrschaft symbolisch 
verherrlicht wird, erfährt Leopold Wilhelm eine Heroisierung mittels Porträtfigur 
als Siegerfürst. Zudem enthält der Stich auch eine religiöse Aussage: Die Flucht 
der Furien, die in der dunklen Wolke rechts gezeigt wird, weist die Rettung zu-
nächst nur als Befreiung von unlegitimer Herrschaft aus,79 die vier Kardinaltugen-
den hinter Leopold Wilhelm legitimieren ihn aber darüber hinaus als Retter von 
Land und Glauben. Die vom Jesuiten Willem Hesius in Auftrag gegebene Kom-
position, die in monumentalem Format von vier Kupferplatten 656 Mal gesto-
chen wurde, spielt damit auf den Kampf gegen den Jansenismus der Franzosen 
an.80 

Leopold Wilhelm selbst ist in einer Adaption von Jan van den Hoeckes Rei-
terbildnis in selbstbewusster Haltung barhäuptig zu Pferd gezeigt.81 Das Porträt 
des Fürsten kann durch Wiederholungen (von denen sich bei Leopold Wilhelm 
eine große Anzahl nachweisen lässt) gleichsam als Marke mit der Garantie der 
Wiedererkennbarkeit und Authentizität eingesetzt werden. Der kriegerisch ge-
stimmte Modus des Reiterporträts, der häufig verwendeten Vorlage Jan van den 
Hoeckes, ist im allegorischen Bildnis sublimiert, bleibt jedoch als Charakterisie- 

                                                                                          
78 Vgl. dazu den Katalogteil Krijg en Kunst, 2003, unter anderem den zweiteiligen Kupferstich 

von Peter Dannoot nach Antoon Sallaert: 1650–1651, 720 × 525-740 × 555 mm, Brüssel, 
KB, PK, S. II 49215 maximo (Jozef Mertens, Fysico-mathematische stellingen van Horne [Gus-
tav Horn], Kat.-Nr. 2., S. 243–244).  

79 Franz Aumann, „Flandria liberata“. Een merkwaardige kunstprent in 1653 door de stad 
Gent opgedragen aan landvoogd Leopold Willem van Oostenrijk, in: Jozef Mertens 
(Hrsg.), Miscellanea Baliviae de Junais II (Bijdragen tot de geschiedenis van de Duitse Orde 
in de balije Biesenbj), Bilzen 2000, S. 265–310. 

80 Franz Aumann, in: Ausst.-Kat. Krijg en Kunst, 2003, S. 221–222, Kat.-Nr. II.2.36 sowie Go-
ran Proot, Leopold Willem en het Jezuïetentoneel in de „Provincia Flandro-Belgica“, in: 
Ausst.-Kat. Krijg en Kunst, 2003, S. 82–87.  

81 Jan van den Hoecke, Leopold Wilhelm zu Pferd, Öl auf Leinwand, 958 × 878 cm, 1. Hälfte 
17. Jahrhundert, Brügge, Groeningemuseum. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 120 

 

Abb. 22: Cornelis II. Galle, Leopold Wilhelm flankiert von Minerva und Herkules, Kupferstich, 
17. Jh., Paris, Bibliothèque Sainte-Geneviève. 

rung vorbildlichen Handelns präsent. Die Motivation, einen gerechten Krieg zur 
Erlangung eines christlichen Friedens zu führen, gehört ebenso wie die Qualitä-
ten Stärke, Mut und Weitsicht zum tugendhaften Handeln des Herrschers, das 
ihm Ruhm und Ehre einbringt. Die typische Einkleidung in Rüstung und mit 
dem Deutschmeisterorden in Schelte a Bolswerts Stich wirkt vor diesem Hinter-
grund dokumentarisch und dem Anlass gemäß. Doch die denkmalhafte Isolie-
rung der Figur, die scheinbar unbeteiligt den Weg der huldigenden Allegorien 
nimmt und als einzige Bildfigur historisch-real ist, bewirkt eine „Auratisierung 
des Herzogs“.82 

Auf ähnliche Weise wird Leopold Wilhelm im Kontext seines Sieges gegen die 
Franzosen in einem Stich von Cornelis II Galle inszeniert (Abb. 22). Wiederum 
zu Pferd, in Rüstung mit Feldherrnstab, wird der Erzherzog begleitet von Miner-
va und Herkules, die die Zügel seines Pferdes halten – Stärke, Mut und weise 
Kriegsführung leiten seine Unternehmungen, so die allegorische Aussage, die 
sich dem Vergleich göttlicher bzw. heroischer Tugenden und Taten bedient. Die 

                                                                                          
82 Ulrich Becker, Zur Entwicklung des Herrscherbildes im Spiegel niederländischer Porträt-

büsten des 17. Jahrhunderts, in: Wallraff-Richartz-Jahrbuch 54, 1993, S. 163–203, hier S. 190. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 121 

große metaphorische Bedeutung des Pferdes in der Frühen Neuzeit als Symbol 
der Herrschaft wie Beherrschung des Fürsten macht den Verweischarakter von 
Minerva und Herkules anschaulich: Als Habitus seiner Statthalter-Herrschaft lei-
ten den Erzherzog Stärke, Weisheit und Mut, die sich auch in der Befreiung 
Flanderns manifestieren. Der politische Zeitbezug wird durch die Personifikation 
dieser Region hergestellt, die dem Erzherzog dankbar ihr Herz reicht. Sie hält ei-
ne Karte mit dem Flusslauf der Leie und wichtigen Städten Flanderns, die auch 
der Löwe vor ihr trägt. Auch die Reiter im Hintergrund links alludieren den mili-
tärischen Kontext dieser Glorifizierung Leopold Wilhelms, die ihm zudem durch 
den Obelisken als ewiges Ruhmeszeichen angetragen wird. Fama unterstützt dies 
mit Siegestrompete und Lorbeerkranz und weist Leopold Wilhelms Taten 
zugleich als wohlbringend aus, indem sie ihr Füllhorn über der Personifikation 
Flanderns ausschüttet. Kämpferische Stärke, herrscherliche Triumphmotive, der 
allegorische Kampf gegen das Böse, christliche Tugenden und Friedenszeichen 
prägen somit vor allem die propagandistischen Drucke aus der Zeit der Statthal-
terschaft Leopold Wilhelms in den Niederlanden.83 

4.4.2. Betonung christlicher Tugenden 

Die üblichen Herrscherqualitäten, wie sie das Reiterporträt, Minerva und Herkules 
vermitteln, werden im Falle Leopold Wilhelms weiter thematisch konturiert, in-
dem christliche Tugenden einen besonderen Platz in seiner Repräsentation erhal-
ten. In Anbetracht seiner geistlichen Ämter finden die in der Vorstellung vom 
Herrscher gebündelten Werte und Ideale bei ihm eine deutlich konfessionelle Aus-
richtung. In Jan van den Hoeckes Allegorie etwa ist das Porträt des Erzherzogs in 
ein Medaillon eingefasst, das von allegorischen und mythologischen Figuren um-
rahmt wird, die durch ihre Gesten eine appellative Haltung der Verehrung ein-
nehmen (Abb. 23).84 Zur Rechten des Erzherzogs sitzt Pax Christiana, gut zu iden-
tifizieren anhand der Münze mit Kreuz, Löwe und Kalb. Sie symbolisiert die 
Grundfeste des befriedeten Staates eines katholischen Herrschers.85 Über ihr und 
dem oberen Rand der Porträtbüste schwebt die geflügelte Fama mit der Sieges-
trompete. Neben Fama breitet ein Adler seine Schwingen aus, den Kommandostab 
als Herrschaftszeichen im Schnabel.86 Durch Castitas – der Keuschheit, erkennbar 
an ihrem Symbol, dem Einhorn – und Prudentia ganz rechts im Profil mit dem  
 

                                                                                          
83 Dazu ausführlich mit viel Quellenmaterial Ausst.-Kat. Krijg en Kunst, 2003. 
84 Die allegorische Einkleidung des in ein Medaillon gefassten Porträts findet sich als iko-

nographische Formel besonders in der Druckgraphik, für deren weite Verbreitung Leopold 
Wilhelm sorgte. Dazu mit viel Quellenmaterial Ausst.-Kat. Krijg en Kunst, 2003. 

85 In der Gleichsetzung von pax Augusta (der langen Friedensphase des augusteischen Zeital-
ters, in die auch die Geburt Jesu fällt) und pax christiana. 

86 Vgl. dazu Ausst.-Kat. Krijg en Kunst, 2003, S. 224, Kat.-Nr. II.2.40. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 122 

 
 
 

  A
bb

. 2
3:

 J
an

 v
an

 d
en

 H
oe

ck
e,

 A
lle

go
ri

e 
au

f 
E

rz
he

rz
og

 L
eo

po
ld

 W
ilh

elm
 a

ls 
Pa

tr
on

 d
er

 K
ün

st
e,

 Ö
l 

au
f 

Le
in

w
an

d,
 u

m
 1

65
0,

 
W

ie
n,

 K
un

st
hi

st
or

is
ch

es
 M

us
eu

m
, I

nv
.-N

r. 
G

G
_9

68
2.

 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 123 

Spiegel87 werden die dem Herrscher zugeordneten vorbildlichen Tugenden um 
weitere Maxime ergänzt. 

Dennoch werden auf Leopold Wilhelm nicht nur christlich-religiöse Wünsche 
und Begehren projiziert, die ihm in dieser personalen Figuration Verehrung ein-
bringen. Die auf dem Podest mit dem Porträt des Erzherzogs versammelte Grup-
pe wird eingerahmt durch Göttergestalten: Neben Apoll, mit Lorbeerkranz auf 
dem Haupt, Füllhorn im Arm und in klassischer Kontraposthaltung, steht Miner-
va, mit Helm und Lanze bewehrt, jedoch ohne ihren Schild mit dem Gorgoneion.  
Das Figurenpaar verkörpert auch im Falle Leopold Wilhelms die Polyvalenz von 
kriegerischen und friedlichen Motiven, die zur Charakterisierung des Herrschers 
so häufig Verwendung findet. Der bekränzte Engelputto mit einem Lorbeerkranz, 
den er als Zeichen des Friedens vor das Porträt des Erzherzogs hält, triumphiert 
über den am Boden liegenden Amorknaben. Dieser ist seines Köchers mitsamt 
seiner Pfeile und damit auch seiner Tatkraft beraubt. Möglicherweise zielt dieses 
nicht ganz einfach zu deutende Motiv symbolisch auf „die Kraft der Beredsam-
keit, die dem […] Herrscher ihre Waffen verleiht“,88 wie dies der italienische  
Humanist Piero Valeriano beschreibt. Der Ausweis von Kampf und Stärke wird 
zudem durch Herkules mit Keule und Löwenfell ins Bild gebracht. Der ihm zur 
Seite gegebene Löwe, der eine Pranke auf einer Kanonenkugel hält – möglicher-
weise ein Hinweis auf die fürstliche Tugend der Wachsamkeit – führt das Kräfte-
spiel von kriegerischen und friedlichen Elementen fort. 

Ikonographisch wird damit der tugendhafte Herrscher ausgezeichnet, der alle 
virtutes (repräsentiert durch die ihn umgebenden Bildfiguren) in sich vereint und 
damit zugleich als ebenbürtig mit den Tugenden der dargestellten Götter er-
scheint. Zwar ist Leopold Wilhelm als einziger nicht als Ganzfigur und als Bild im 
Bild dargestellt. Dennoch wirkt sein Bildnis herausgehoben, sowohl über das 
Größenverhältnis mittels Bedeutungsperspektive als auch kompositorisch durch 
seine Farbe und seine zentrale Position. 

Insbesondere die pietas und der gerechte Krieg für das Christentum, speziell für 
den Katholizismus, prägen das vorherrschende visuell vermittelte Bild Leopold 
Wilhelms. Damit betonte er die für das Haus Österreich grundlegende Doktrin, 
aus einem besonderen Verhältnis zur römisch-katholischen Religion besondere 
Herrschertugenden ableiten zu können – Glaubenseifer und Gottesgehorsam, der 
den dynastischen Aufstieg der Habsburger begründet habe und ihnen besondere  

                                                                                          
87 Vgl. Cesare Ripa, „Lo Specchio significa la cognizione del prudente non poter regolar le sue attioni, 

se i propri suoi difetti non conosce, e corregge.“ (Zit. nach Piero Buscaroli, Cesare Ripa. Iconologia 
Rom 1603, Mailand 1992, S. 369); 1669 kommt der Hinweis auf Sokrates Aufruf des 
„Nosce te ipsum“ hinzu. 

88 Hanna Peter-Raupp, Die Ikonographie des Oranjezaal, Hildesheim/New York 1980, S. 32; vgl. 
J. P. Valerianus, Hieroglyphica sive de sacris Aegyptiorum aliarumque gentium literis commentarii 
Ioannis Pierii Valeriani Bolzani Bellunensis, Basel 1575, S. 184.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 124 

Legitimation verleihen sollte.89 Die Kreuzesfrömmigkeit ebenso wie die Marien-
verehrung bzw. der „marianische Siegesgedanke“, der „immer in einem militan-
ten, ja kriegerischen Kontext gesehen“ wurde, unterstützten ideologisch den 
Kampf gegen den Protestantismus wie gegen den Islam.90 

Der von Jesuiten erzogene Erzherzog unterstützte diese vor allem in Brüssel, 
wofür er von ihnen als Held und Herrscher gepriesen wurde.91 Auch in seiner 
Stellung als Deutschordensmeister und kaiserlicher Generalissimus vereinen sich 
christliche Tugenden und militärisches Denken. In der Betonung christlicher Tu-
genden vermittelt die militärische Akzentuierung (durch Rüstung, zu Pferd) der 
fürstlichen Selbstdarstellung eine Machtposition, die sich zumindest in ihren he-
roischen Taten eher auf dem Feld des Mäzenatentums und Sammelns abspielte – 
gemäß der auch von der panegyrischen Historiographie beschworenen Friedens-
liebe der Habsburger und ihrer besonderen Sorge für Kunst und Wissenschaft. 
Während bei den anderen herrschenden Mitgliedern der Dynastie eher von einer 
Trennung der konfessionellen Ikonographie von der Darstellung als Kulturförde-
rer zu sprechen ist, lassen die Repräsentationen Leopold Wilhelms zumindest ei-
ne partielle Überlagerung dieser Themenbereiche erkennen. Kunst ist dabei auch 
hier nicht nur Kompensation, ihre Berücksichtigung zeigt vielmehr, dass das krie-
gerisch geprägte Helden- bzw. Herrscherbild mit anderen Leitwerten (christlichen 
Tugenden, Kennerschaft) verbunden werden konnte.92 Als Abfolge von Kriegsheld 
und ‚Kunstheld‘ wird Leopold Wilhelm im Frontispiz des Galeriewerks seiner in 
Brüssel aufgebauten Sammlung, dem Theatrum pictorium, 1660 beschrieben: 

Palladis ingenium est LEOPOLDO fortiter Ille et/ Suauiter hinc armis artibus inde va-
cat./ Arma alias nunc artifices circum ordine formas/ Ponites et haec illi nemqe corona 
placet./ Arte alij vultus medius non pingitur ulla;/ Obsequio tantum ferniit ist manus.93 

                                                                                          
89 Lucjan Puchalski, Imaginärer Name Österreich. Der literarische Österreichbegriff an der Wende vom 

18. zum 19. Jahrhundert (Schriftenreihe der österreichischen Gesellschaft zur Erforschung 
des 18. Jahrhunderts, 8), Wien [u.a.] 2000, S. 19. 

90 Ebd., S. 19–20. 
91 Vgl. dazu die Neujahrswünsche des Jesuiten Hosschius, Serenissimo Leopoldo Wilhelmo […] 

Vota […], Brüssel 1648, in denen der Erzherzog unter anderem für seine Kunstkenntnisse, 
seinen musikalischen Geschmack und seine Expertise in Geschichte gelobt wird (Karel Por-
teman / Dirk Sacré, in: Kat. Krijg en Kunst, 2003, S. 235–236 Kat.-Nr. II.3.9). 

92 Auch personell drückte sich dies aus: nicht nur der Hofmaler David Teniers, auch der erz-
herzogliche Feldmarschall de Fuensaldaña reiste 1651 nach England, um Kunstwerke für 
Leopold Wilhelm zu kaufen. Beide sind in der Bildergalerie des Erzherzogs Leopold Wilhelm in 
Brüssel (um 1650, 124 × 165 cm, Wien, KHM, Inv.-Nr. GG_739) dargestellt. 

93 „Pallas’s gifts are Leopold’s own./ Bravely and gently he devotes himself here to arms, 
there to the arts./ The arms belong to another time. Artists surround him now with beauti-
ful forms,/ For he very much likes this crown […].“ Zit. nach Margret Klinge, in: Ernst 
Vegelin van Claerbergen (Hrsg.), David Teniers and the Theatre of Painting, Ausst.-Kat. Cour-
tauld Institute of Art Gallery, Somerset House, London, 19.10.2006–21.01.2007, London 
2006, S. 79, Kat.-Nr. 79. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 125 

Während Leopold Wilhelm politisch in Abhängigkeit seines Bruders stand, ver-
mochte er es auf kulturellem Gebiet, ihn zu übertrumpfen – auch wenn die fürst- 
liche Repräsentation sich dabei nicht von imperialen Mustern befreien konnte. 

4.5. Friedrich Wilhelm von Brandenburg – Der Große Kurfürst:  
Beschützer der Künste und neuer Alexander 

Kurfürst Friedrich Wilhelm sah es als seine politische Aufgabe, Frieden zu schlie-
ßen und Brandenburg aus der politischen, ökonomischen und demographischen 
Krise nach dem Dreißigjährigen Krieg zu führen. Daran wurde er in der Ge-
schichtsschreibung gemessen, der Beiname ‚der Große‘ aber nicht dadurch gerecht-
fertigt. Dieser wurde nach der Schlacht bei Fehrbellin 1675 gebräuchlich, bei der 
Friedrich Wilhelm gegen eine Übermacht schwedischer Truppen siegte. Doch war 
er kein Kriegsheld – gerade im Dreißigjährigen Krieg taten sich andere und kleinere 
Territorialfürsten stärker hervor. Eine politische Vorrangstellung war Friedrich Wil-
helm durch Herkunft nicht möglich, ebenso wenig durch Geschichte, Kunst und 
Tradition. Eine Repräsentationskultur war in Brandenburg unter seinen Vorgän-
gern kaum ausgeprägt worden, da es an Künstlern aus dem eigenen Umland fehlte 
bzw. an Geld mangelte, um diese in großem Stil anzuwerben.94 So wird für die ab-
solutistische Herrschaft in Brandenburg-Preußen im 17. und 18. Jahrhundert auch 
eher die militärische Komponente als Konstante betrachtet, weniger die Ausbil-
dung höfischer Lebensformen wie sie der Große Kurfürst und König Friedrich I. 
zur Durchsetzung ihrer dynastischen Rangerhöhung mit Blick auf Wien und Ver-
sailles pflegten.95 Damit entspricht Friedrich Wilhelm der politischen Notwendig-
keit, wenn er nach dem Westfälischen Frieden Kunst als Mittel der Repräsentation 
zu dem Statuszeichen erhob, das herrschaftspolitische Bedeutung länderübergrei-
fend nach einem unausgesprochenen Konsens vermitteln konnte.96 

                                                                                          
94 Zur territorialen und kulturpolitischen Situation Brandenburg-Preußens und der konfessi-

onell bedingten Einschränkungen an Handlungsmöglichkeiten zum Repräsentationszu-
wachs vgl. auch Peter-Michael Hahn, Magnifizenz und dynastische Legitimation durch 
Übernahme kultureller Muster. Die Beziehungen der Hohenzollern zum Haus Oranien 
und den Niederlanden im 17. Jahrhundert, in: Peter-Michael Hahn / Hellmut Lorenz 
(Hrsg.), Formen der Visualisierung von Herrschaft. Studien zu Adel, Fürst und Schloßbau vom 16. 
bis zum 18. Jahrhundert (Quellen und Studien zur Geschichte und Kultur Brandenburg-
Preußens und des Alten Reiches), Potsdam 1998, S. 17–18. 

95 Vgl. Johannes Kunisch, Hofkultur und höfische Gesellschaft in Brandenburg-Preußen im 
Zeitalter des Absolutismus, in: August Buck et al. (Hrsg.), Europäische Hofkultur im 16. und 
17. Jahrhundert 3, Vorträge und Referate gehalten anläßlich des Kongresses des Wolfenbütte-
ler Arbeitskreises für Renaissanceforschung und des Internationalen Arbeitskreises für Ba-
rockliteratur in der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel, 04.09.–08.09.1979 (Wolfen-
bütteler Arbeiten zur Barockforschung; 10), Hamburg 1981, S. 735–744, besonders S. 737. 

 1694 erkannte Kaiser Leopold I. Friedrich I. als souveränen Herrscher in Preußen an, was 
er Friedrich Wilhelm noch versagt hatte. 

96 „Andernfalls hätte vermutlich ein Verlust an Wahrnehmung durch die Standesgenossen 
gedroht. In diesem Zusammenhang gewinnen die Beziehungen der Hohenzollern zu den 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 126 

Dieser Notwendigkeit kam Friedrich Wilhelm mit der Beschäftigung zahlrei-
cher Künstler nach, darunter Bartholomäus Eggers, Franz Dusart, Govaert Flinck, 
Willem van Honthorst, Theodor Willeboirts, Jakob Vaillant, Pieter Nason oder 
Dirk Stoop.97 So beurteilt Börsch-Supan den Großen Kurfürsten als „eine über-
ragende Persönlichkeit, in der sich politisches Geschick, militärische Tüchtigkeit, 
Organisationstalent und Sinn für die Notwendigkeit von Wissenschaft und 
Kunst für die Erneuerung der Kultur verbanden“.98 Speziell zur Kunstpolitik be-
urteilt Galland den Großen Kurfürsten als den ersten, der in der Mark Branden-
burg die Kunstförderung systematisch betrieb und im eigentlichen Sinne be-
gründete, den Künstlern Möglichkeiten der Weiterbildung im Ausland angedei-
hen ließ und auch bei der Ausbildung seiner Kinder auf kunstfördernde Akzente 
Wert legte.99 Der kalkulierte Einsatz von Kunst zur Repräsentation mit dem Ziel 
der Rangerhöhung kann aus kulturgeschichtlicher Perspektive als erfolgreiches 
symbolisches Element der rites de passage bezeichnet werden. 

Doch vor allem versuchte der Große Kurfürst durch ein verstärkt militärisch 
geprägtes Repräsentationswesen – das ebenso wenig auf ältere Traditionen in 
Brandenburg blicken konnte wie das kulturelle – die höfische Gesellschaft von 
seinem Rang zu überzeugen.100 Demnach war Friedrich Wilhelm eine andere Ge-
wichtung von arma et litterae angelegen, als sie Sandrart in seiner Widmung zeich-
net. So wird Kurfürst Friedrich Wilhelm von Brandenburg in der Widmung von 
1679 in allegorischer Einkleidung durch Fama zunächst als „Teutscher Martis“, 
nach Berücksichtigung seiner Kunstsammlung jedoch als „Teutscher Föbus oder 
Apollo“ bezeichnet.101 Das Bild des Phöbus-Apollo wird noch weiterverwendet 
und in seiner Wechselseitigkeit von Kunst und Krieg ausgeschöpft: Dem Kur- 
fürsten werden in der allegorischen Porträtierung nicht nur Pfeil und Bogen, son-
dern auch die Leier beigegeben. Mit dem Lorbeerkranz wird er deshalb „nicht  
allein zum Kriegs- sondern auch zum Kunst-Helden gekrönet“.102 Dies impliziert 

                                                                                                                                                                                                                          

Niederlanden und dem Haus Oranien vorübergehend erhebliche Bedeutung, weil diese 
aus verschiedenen Gründen […] die dynastisch und politisch erwünschte Hilfestellung bo-
ten, um die höfische Kultur Brandenburg-Preußens an das Niveau der Konkurrenten im 
Reich heranzuführen.“ (Hahn 1998, S. 9–45, hier S. 10–11). 

97 Galland 1893, S. 160. 
98 Börsch-Supan 1980, S. 31.  
99 Zum Beispiel durch Unterricht im Zeichnen und Kupferstechen; ein Zeichenbuch Karl 

Emils von 1668 ist erhalten, vgl. Galland 1893, S. 72–73. 
100 Siehe dazu Peter-Michael Hahn, Dynastische Selbstdarstellung und Militärmacht. Kriegeri-

sche Symbolik als höfische Zeichensprache in Brandenburg-Preußen im 17. Jahrhundert, 
in: Asch et al. 2001, S. 115–138. 

101 TA 1679, Widmung [II], http://ta.sandrart.net/-text-647, 12.04.2014. Die Darstellung als 
Mars tritt in der Kunst der Zeit nicht in Erscheinung, die Verbindung mit mehreren Göt-
tern hingegen schon (vgl. Donat de Chapeaurouge, Theomorphe Porträts der Neuzeit, in: 
Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 42.II, 1968, S. 262–302, 
S. 285 mit Verweis auf Sandrarts Widmung). 

102 TA 1679, Widmung [II], http://ta.sandrart.net/-text-647, 12.04.2014. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 127 

ebenso einen speziellen Habitus und ein fürstliches Ethos wie einen latenten 
Hinweis auf die Leistungen des Großen Kurfürsten in Krieg und Frieden. 

Ebenso wie der Brandenburgische Kurfürst zwischen Krieg und Kunst zu vermit-
teln vermag, wird im Bild des deutschen Parnass in der Iconologia deorum auch der 
Germania, der Personifikation des Reiches, in ihrem politischen Geschick das 
Waffenhandwerk ebenso wie der Frieden, bei dem sie zur „KunstLeyer“ greifen 
kann, zugesprochen. Diese Konstellation ruft auch den Kontext auf, denn 
Sandrart kann seine Teutsche Academie überhaupt erst unter der Herrschaft eines 
solchen Friedensfürsten und Förderers der Künste publizieren und dem Musen-
freund widmen. In besonderer Breite werden in der Teutschen Academie die Diskur-
se Kultur statt Krieg, nationale Bestrebungen im europäischen Kontext, überkon-
fessionelle Toleranz und ein klassischer Tugendanspruch dem idealen Mäzen zu-
geschrieben und als Heroisierungsstrategien eingesetzt.103 

Friedrich Wilhelm hatte bereits in seiner Kindheit Beziehungen zur niederlän-
dischen Kunst aufgebaut. Am Hofe seiner Tante Elisabeth von Böhmen, der Kur-
fürstin von der Pfalz, sowie durch Besuche in Den Haag bei den Oranischen Ver-
wandten, einer ebenfalls jungen Dynastie, lernte er eine militärisch akzentuierte 
Selbstdarstellung kennen. Die Niederlande erlebten in dieser Epoche eine Wirt-
schafts- und Kulturblüte, ihr ‚Goldenes Zeitalter‘. Diese Erfahrung dürfte Fried-
rich Wilhelm später motiviert haben, während seiner Regierungszeit entsprechend 
viele Künstler aus Flandern und den Niederlanden an den Brandenburgischen 
Hof zu holen.104 Der Einfluss der Niederlande auf Friedrich Wilhelm erfolgte zu-
dem über die Fruchtbringende Gesellschaft, deren Mitglied der Große Kurfürst 
war: Sie unterhielt Beziehungen zu niederländischen Gelehrten und Dichtern. In 
diesem Umfeld darf auch die Bedeutung Graf Johann Moritz’ von Nassau, ehe-
mals Offizier und Gouverneur des Hauses Oranien, Statthalter des Herzogtums 
Kleve und der Grafschaft Ravensburg nicht unterschätzt werden: Er baute ein 

                                                                                          
103 Auf ein konfessionsübergreifendes bzw. -neutrales Herrscherbild weist auch die Studie von 

Heinz Duchhardt, die anhand einiger Fürstenspiegel protestantischer Herrscher (Erzie-
hungsschriften und staatspolitische Handbücher liegen für den protestantischen Bereich 
nicht vor, Veit Ludwig von Seckendorff, dessen Teutscher Fürstenstaat (1655) dem lutheri-
schen Johann Georg II. gewidmet ist, wird von katholischer wie protestantischer Seite rezi-
piert) das Profil eines tugendhaften und moralisch vollkommenen vorbildlichen Fürsten 
zeichnet. Konkrete gesellschaftliche und politische Gegebenheiten scheinen kaum auf, so 
dass das protestantische Herrschaftsverständnis topisch abstrakt bleibt und sich zum Reich 
und zum katholischen Kaisertum systemkonform gibt; vgl. Duchhardt 1991, S. 26–42, be-
sonders S. 27–30, S. 40–41; zu Seckendorffs Traktat Vec 1998, S. 302–324. Die hier nicht 
weiter zu erörternde Frage bleibt jedoch, ob bzw. da es auf katholischer Seite eine spezifi-
schere Selbstreflexion und -stilisierung gab, sich auch ein typisches katholisches Herr-
schaftsverständnis manifestierte, das sich dann auch an bildlichen und literarischen Dar-
stellungen ablesen ließe. 

104 Vgl. dazu Paul Seidel, Die Beziehungen des Großen Kurfürsten und König Friedrichs I. zur 
niederländischen Kunst, in: Jahrbuch der Königlich Preussischen Kunstsammlungen XI, 1890, 
S. 119–149 (der alle am Hofe tätigen niederländischen Künstler aufzählt und – soweit re-
konstruierbar – deren Werke beschreibt). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 128 

Netzwerk politischer und künstlerischer Verbindungen auf und verschaffte dem 
Kurfürsten eine Reihe von Kunstgütern.105 

Durch die Verbindung mit dem Haus Oranien, deren höfische Selbstdarstel-
lung durch militärische Stärke geprägt war, wurde auch der Große Kurfürst in der 
eigenen Identitäts- und Selbstdarstellungssuche beeinflusst:106 Die Formel der 
monumentalen Porträts in Harnisch wurde bei Wilhelm von Oranien entwickelt 
und bis weit ins 18. Jahrhundert tradiert.107 

4.5.1. Die Majestät des Großen Kurfürsten – Teutscher Mars oder Apoll? 

Gregorio Letis historische Darstellung des Kurfürstenhauses stellt dessen grandez-
za in den Mittelpunkt seiner Betrachtungen – mit Friedrich Wilhelm als „Maestà 
d’un cosi rinomato HEROE della Casa rinomatissima nelle Glorie di BRAN-
DENBURGO“.108 Als Vertreter einer Dynastie, die „Madre de’ Grandi, e Sorsa 
inesausta d’Heroi“109 ist, wird seine Inszenierung in eine Tradition heroischer 
Vorfahren eingebunden und damit legitimiert. Das Titelblatt (Abb. 24) kenn-
zeichnet die auf einem Felsen thronende Saxonia in ihrer mächtigen Stellung: 
Sie ist umgeben von Wappentieren und Waffen, Kommandostab und Friedens-
zweig. Herkules (seit Ripa als Verkörperung der virtù heroica geläufig) und Forza 
rahmen sie ebenfalls ein. Fama und ein Genius mit Armillarsphäre und einer 
Viktoria-Statuette künden von ihrem Ruhm, Chronos und Historia sorgen als 
die herausgehobenen Figuren im Vordergrund für ihr ruhmvolles Andenken. Die 
bühnenartige Inszenierung wird durch den nach oben gerafften Vorhang und die 
Fürsten in Rüstung unterstrichen, die im Hintergrund auf einer Anhöhe stehen 
und möglicherweise Vertreter des sächsischen Herrschergeschlechts darstellen. 
Die Dedikation operiert, anders als das Bild, mit der Symbolik des Glanzes, um 
den Kurfürsten als Lichtgestalt zu inszenieren: 

In riguardo del mio Zelo mi creda Benignißimo Prencipe che […] mi conviene morire come 
per instinto di natura all’intorno de‘ lucidissimi Raggi, non dirò solo del Merito Augu-
stißimo d’un cosi gran Sole di virtù Heroiche, mà d’un Chiarissimo lume di Benignità che  

                                                                                          
105 Vgl. Hahn 1998, S. 24–25. 
106 Ebd., S. 115–138, besonders S. 124–125. Zum Einfluss und den Verbindungen zwischen 

Brandenburg und dem Hause Oranien vgl. auch Onder den Oranje boom. Niederländische Kunst 
und Kultur im 17. und 18. Jahrhundert an deutschen Fürstenhöfen, Ausst.-Kat. Stadt Krefeld /  
SPMK, Gärten Berlin-Brandenburg / Stichting Paleis Het Loo, Nationaal Museum, Mün-
chen 1999.  

107 Harm Stevens, Diener des Staates fürstlich porträtiert. Die politische Bedeutung von Druck-
grafik: Bildnisse von Statthaltern aus dem Hause Oranien 1580-1650, in: Thomas Weiss 
(Hrsg.), Oranienbaum – Huis van Oranje. Wiedererweckung eines anhaltischen Fürstenschlosses. Ora-
nische Bildnisse aus fünf Jahrhunderten, Ausst.-Kat. Schloss Oranienbaum 14.06.–24.08.2003, 
Landesausstellung Sachsen-Anhalt, Dessau 2003, S. 121–125, besonders S. 122. 

108 Leti 1688, Dedikation [unpaginiert], zit. nach Digitalisat München, Bayerische Staatsbib-
liothek, 4 Germ.sp. 199-1, urn:nbn:de:bvb:12-bsb10002943-9, 10.06.2014. 

109 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 129 

 

Abb. 24: Gregorio Leti, Titelblatt Ritratti Historici, Politici, Chronologici e Genealogici, 
Della Casa Serenissima & Elettorale di Sassonia, Bd. 1 Amsterdam 1688. 

s’aggira nel Petto, vera Fucina di Grazie dell’A. V. S. più risplendente di quella che si è 
mai visto nel cuore di qualsisia Gran Monarca.110 

Dieses glanzvolle und zugleich wohltätige Erscheinen Friedrich Wilhelms wird 
auf dem Titelblatt in der theatralen Inszenierung der Dynastie aufgehoben. Der 
Herrscherpanegyrik von Letis Worten stehen bildlich die formale Erhabenheit 
durch das erhöhte Thronmotiv und die allegorische Bezugnahme auf die Quali-

                                                                                          
110 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 130 

täten des Herrschergeschlechts gegenüber. Zugleich wird durch Chronos und 
Historia – und damit der innerbildlichen Logik der allegorischen Verweisfunkti-
on folgend – auf die Bedeutung der Vermittlung und Sicherung des Ruhmes hin-
gewiesen. Zu Füßen Saxonias bewahren sie ihr memoriales Fundament und sind 
damit ähnlich positioniert wie der Autor des Werkes, der sich dem Glanz des 
Herrschers zwar untertänig unterordnet, aber nicht von ihm geblendet wird und 
so dessen Größe angemessen erkennen kann. 

4.5.2. Ein neuer Alexander – Der Alabastersaal des Berliner Schlosses 

Eine besonders der Ikonographie des Kunsthelden verpflichtete Inszenierung des 
Großen Kurfürsten findet sich im Alabastersaal des Berliner Schlosses. Aufschluss-
reich ist die Beschreibung der Wandflächen (bestehend aus sechs Tafeln mit Hoch-
reliefs, 1680 wohl von Bartholomäus Eggers geschaffen), die Galland mit dem 
Widmungspassus von Sandrart in Verbindung bringt. Dieser vermittelt die wirk-
mächtige Doppelführung der kriegerischen und mäzenatischen Inszenierung. 

Die Tafeln der Wandflächen des Alabastersaales inszenierten den Großen Kur-
fürsten als neuen Alexander.111 Die Erziehung Friedrich Wilhelms zum Kriegshel-
den wird im Bildprogramm durch seine musischen Interessen und seine Bildung 
zum Bild des idealen Herrschers (ex utroque caesar) geformt. Alexanders Blick fällt 
im Wandbild auf das Werk eines vor ihm sitzenden griechischen Bildhauers (von 
Galland als Lysippos identifiziert), der im Relief einen Herkules mit der Leier ge-
meisselt hat. „Ausser der Bezeichnung ‚Hercules Musarum‘ über jenem Relief liest 
man an der Tafel noch den Namen ‚Kalliope‘.“112 – Tatsächlich hatte Friedrich 
Wilhelm die Universität Leiden besucht. Ein weiteres Relief betonte die militäri-
sche Stärke im Bild Friedrich Wilhelms als antikem Feldherr, der „im Begriff [ist], 
den von Rossen gezogenen Streitwagen zu besteigen, um an der Spitze seiner 
Krieger in die Schlacht zu eilen“.113 Das dritte Bildfeld (Abb. 25) thematisierte 
laut Galland die Friedensliebe des Hohenzollern, wobei hier einem siegreich sit- 

 
 

                                                                                          
111 Galland weist darauf hin, „[d]ass übrigens die Zeitgenossen Friedrich Wilhelm gern mit 

Alexander dem Grossen verglichen“ was aus zwei Ansprachen des Bürgermeisters von Ber-
lin 1677 und 1678 hervorginge; Galland 1893, S. 171–172. 

 Der Alabastersaal wurde als Festsaal genutzt, zur Huldigung des Adels und der Geistlich-
keit sowie 1690 für die Verleihung des Hosenbandordens an Kurfürst Friedrich III., aber 
auch als Versammlungsort der märkischen Stände, deren gebrochene Macht sich durch die 
Lage des Saales innerhalb des Machtgefüges des Schlosses manifestiere, so Erich W. H. 
Konter, Aspekte der Organisation der Gesellschaft und des architektonischen Raumes im Absolutis-
mus. Dargestellt am Beispiel Brandenburg-Preußen des Königlichen Schlosses in Berlin und seiner 
Nutzung, Diss. Univ. Hamburg 1984; Lieselotte Wiesinger, Das Berliner Schloss. Von der kur-
fürstlichen Residenz zum Königsschloß, Darmstadt 1989, S. 112, S. 116. 

112 Galland 1893, S. 171.  
113 Ebd., S. 172.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 131 

 

Abb. 25: Johann Friedrich Eosander von Göthe, Der Imperator läßt Trophäen in den Tempel des 
Mars einbringen, Relief im unteren Runden Saal, 1710, Berlin, Schloss Charlottenburg. 

zenden „römische[n] Heldenjüngling (Marc Aurel?)“114 Minerva als Beschützerin 
und Beraterin zur Seite gestellt ist, während eine Frauenfigur mit einem Palm-
zweig (Pax?) das Bildfeld links abschließt. Der Friedensfürst, der auf Waffen sitzt, 
weist auf zwei halbnackte Krieger, die seine erbeuteten Rüstungen und Waffen 
forttragen. Die Säulenhallen-Architektur, die als Hintergrund des Reliefs angedeu-
tet ist, könnte demnach (mit Blick auf das ab 1695 errichtete Zeughaus) als „Auf-
fassung des Fürstenhauses von einem repräsentativen Speicher für erbeutete 
Kriegstrophäen“115 interpretiert werden. 

Auf der gegenüberliegenden Ostwand wurde das Grundthema von Krieg, 
Kunst, Bildung und Frieden (ohne direkte imitatio heroica-Motive) nochmals auf-
genommen in der Darstellung eines mit Büsten und Statuetten angefüllten Ate-
liers eines antiken Bildhauers und Architekten. Dieser steht hinter einem fürstli-
chen Sessel und betrachtet die Zeichnung eines Tempels, die ihm von einem 
Jüngling im Hintergrund präsentiert wird.116 Auch diese Szene wird durch be-
waffnetes Gefolge in die Thematik von Arte et Marte überführt. Galland deutet 
das Relief als eine Darstellung des Kaisers Augustus bei Vitruv.117 

                                                                                          
114 Ebd. Vgl. auch Wiesinger 1989, S. 114–120 und Albert Geyer, Geschichte des Schlosses zu Ber-

lin 1 Die kurfürstliche Zeit bis zum Jahre 1698, Berlin 2010. 
115 Isolde Dautel, Andreas Schlüter und das Zeughaus in Berlin, Petersberg 2001, S. 79. 
116 Ebd., S. 172. 
117 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 132 

 

Abb. 26: Johann Friedrich Eosander von Göthe, Der Imperator läßt Trophäen in einen Musen-
tempel einbringen (Allegorie auf die Förderung der Schönen Künste), Relief im oberen Saal, um 
1710, Berlin, Schloss Charlottenburg. 

Im erhaltenen Skizzenbuch von Christoph Pitzler ist auch die Decke des Alabas-
tersaales beschrieben, die Rahmungen in den Vouten nehmen noch einmal di-
rekten Bezug zur engen Verbindung des Kurfürsten als Kriegsherr und Musen-
fürst, denn es waren gezeigt „die Künste als Arch(itettura) mit Pozdam, Pittura 
mit des Churf(ürsten) und contref(ait) des alten, Fortif(icazione) mit Berlin, Scul-
tura mit des Churf(ürsten) contref(ait) des alten“.118 

Diesem Programm des Kriegshelden und Friedensfürsten ebenfalls zuzuord-
nen sind die Stuckreliefs (heute Schloss Charlottenburg, ehemals vermutlich 
Supraporten des Alabastersaales), in denen der Fürst mit antiken Allegorien von 
Herrschertugenden inszeniert wird: Er bringt mit Pax und Minerva die Waffen in 
den Tempel des Mars, lässt Kriegsbeute in das Heiligtum der Musen überführen, 
fördert Ackerbau, Viehzucht, Handel und Verkehr (Abb. 26).119 In dem Stuckre-
lief, das allegorisch die Förderung der Künste visualisiert und zentral ein Zwiege-
spräch zwischen Malerei und Bildhauerei zeigt, wird das Thema der Kunstbeute  

                                                                                          
118 Zit. nach Goerd Peschken / Liselotte Wiesinger, in: Goerd Peschken / Sepp-Gustav Grö-

schel (Hrsg.), Das königliche Schloß zu Berlin 3 Die barocken Innenräume, München/Berlin 
2001, S. 35; vgl. auch Hellmut Lorenz (Hrsg.), Berliner Baukunst der Barockzeit. Die Zeich-
nungen und Notizen aus dem Reisetagebuch des Architekten Christoph Pitzler (1657–1707), Berlin 
1998, S. 13–14. 

119 Wiesinger 1989, S. 119–120. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 133 

 

Abb. 27: Christian Schiebling, Inventio zu einer Allegorie auf Friedrich Wilhelm, Federzeichnung, 
1652, Berlin, Staatliche Museen, Kupferstichkabinett. 

ebenfalls alludiert, wenn von links Leuchter und Schalen von römischen Solda-
ten und Sklaven gebracht werden. Der Kurfürst ist in dem Relief präsent, das die 
Personifikation der Bildhauerei mit der Inschrift „HERCVLI MVSAR[UM]“ voll-
endet. Seine ruhmvolle Memoria wird damit ebenso in die Überzeitlichkeit er-
hoben wie die antiken Kunstwerke Zeugen ihrer Vergangenheit sind und durch 
weitere Medien – repräsentiert durch den alten Mann rechts am Bildrand mit 
Buch und Medaille – bewahrt werden. 

Die Rahmung des von den Truppen des Mars umgebenen Kurfürsten durch 
Minerva und Merkur wird zudem in einer Inventio des Hofmalers Christian 
Schliebling zu einem Gemälde zum Thema.120 Die Zeichnung (Abb. 27), 1652 
entstanden auf der Reise nach Prag (wo der Kurfürst auf dem Reichstag von Kai-
ser Ferdinand III. Unterstützung gegen die Schweden um die Streitfrage der 
pommernschen Gebiete erhielt), betont vor allem die herrscherliche Pflicht der 

                                                                                          
120 Hahn 2001, S. 126; Jörg Rasmussen (Hrsg.), Barockplastik in Norddeutschland, Ausst.-Kat. 

Museum für Kunst und Gewerbe Hamburg, 16.09.–06.11.1977, Mainz 1977, S. 37. 
Schiebling arbeitete seit Ende 1630 auch an der Ausgestaltung der Dresdner Kunstkammer, 
vgl. Kristina Popova, Rekonstruktion der Dresdner Kunstkammer auf der Grundlage des 
Inventars von 1640, in: Barbara Marx (Hrsg.), Kunst und Repräsentation am Dresdner Hof, 
München/Berlin 2005, S. 170-197, besonders S. 172. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 134 

Kunstförderung, die der Kurfürst als „Artium Liberalium Patroni Maximi“ erfüllt, 
so die Inschrift auf dem Baldachin. Entsprechend ist Minerva an den Thron he-
rangetreten, während Mars in abwartender Haltung die Reverenz von Merkur 
entgegennimmt. 

Friedrich Wilhelms Repräsentation in den allegorischen Programmen der Re-
sidenzausstattung sowie im Porträt bestätigen Sandrarts Charakterisierung, derzu-
folge der friedliebende Musenfürst dem Kriegshelden folgt. So fasst es auch die 
moderne Forschung auf: „Gegen Ende seiner langen Regierungszeit wünschte 
sich der Kurfürst in der Rolle eines siegreichen Fürsten zu sehen, der sich als Mä-
zen und Wohltäter seiner Territorien hervortat.“121 

Dennoch lässt sich auch eine gewisse Diskrepanz von Selbst- und Fremdheroi-
sierung in dem Maße festellen, dass Friedrich Wilhelm als Musen- und Friedens-
held eher in der Memoria seiner Nachfolger gewürdigt wurde als zu seinen Leb-
zeiten. Im Marmorsaal des Potsdamer Stadtschlosses wurde der Große Kurfürst 
in einer rückprojezierten Repräsentation als Held und Identifikationsfigur für die 
Dynastie gefeiert durch Historienbilder seiner Heldentaten und Reliefs, Kriegs-
trophäen und einer Tapisserieserie im Auftrag seines Sohnes.122 

 
 

                                                                                          
121 Hahn 2001, S. 126, Anm. 34. 
122 Ulrich Schütte, Berlin und Potsdam. Die Schlossbauten der Hohenzollern zwischen Inno-

vation und inszenierter Tradition, in: Kampmann et al. 2008, S. 107–125, besonders 
S. 119–120. Die vier Gemälde mit den Siegen des Großen Kurfürsten, die Gregorio Leti 
1686 und Bellamintes (Das itzt blühende Potsdam, 1727) sowie Friedrich Nicolai (Beschreibung 
der königlichen Residenzstädte Berlin und Potsdam, allerdaselbst befindliche Merkwürdigkeiten, und 
der umliegenden Gegend, Berlin 1786, S. 1139–1148) beschreiben, befanden sich erst zu fride-
rizianischer Zeit und nicht unter dem Großen Kurfürsten im Großen Saal (Marmorsaal); 
vgl. Hans-Joachim Giersberg, Das Potsdamer Stadtschloss, Potsdam 1998, S. 24–27. Nicolai 
schreibt entsprechend über den großen Marmorsaal, „welcher zwar schon unter Kurf. 
Friedrich Wilhelm dem Großen gebauet, aber seine jetzige Auszierung von K. Friedrich II. 
erhalten hat“ (zit. nach Giersberg 1998, S. 69). Des Weiteren beschreibt er das Deckenstück 
von Amadeus Vanloo mit der Apotheose Friedrich Wilhelms als Ergänzung des heroisie-
renden Programms des Großen Kurfürsten durch Friedrich II.; Friedrich III. hatte zudem 
eine Serie von acht Wandteppichen mit Schlachtendarstellungen des Großen Kurfürsten in 
Auftrag gegeben (1690/1700), vgl. Giersberg 1998, S. 77. Damit konnte sich noch Fried-
rich II. selbst in die Nachfolge des so vergöttlichten Urgroßvaters stellen, während er in 
seiner bildlichen Selbstdarstellung keine Apotheose gewählt hätte, so Windt 2010, S. 8.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93 - am 13.01.2026, 08:31:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	4.1.  Auftakt: Maximilian I
	4.1.1.  Translatio der Musen
	4.1.2.  Maximilian im Bild oder die Beziehung zur Kunst

	4.2.  Rudolf II. – Allegorie der Künste und Ansprüche eines Türkensiegers
	4.2.1.  Der starke Musenkaiser
	4.2.2.  Allegorien der Künste am Prager Hof
	4.2.3.  Ästhetik als politische Tugend

	4.3.  Exkurs: Ein Kunstsammler mit Kalkül – kein ‚Kunstheld‘: Maximilian I. von Bayern
	4.4.  Erzherzog Leopold Wilhelm
	4.4.1.  Der siegreiche Statthalter
	4.4.2.  Betonung christlicher Tugenden

	4.5.  Friedrich Wilhelm von Brandenburg – Der Große Kurfürst: Beschützer der Künste und neuer Alexander
	4.5.1.  Die Majestät des Großen Kurfürsten – Teutscher Mars oder Apoll?
	4.5.2.  Ein neuer Alexander – Der Alabastersaal des Berliner Schlosses


