
Kopf oder Herz 

Das Gefühl als Organ sittlicher Erkenntnis 

Angelika Krebs 

1. These und Überblick 

Die traditionelle philosophische Ethik setzt vor allem auf den Verstand als sittliches 
Erkenntnisorgan. Das ist ein Fehler. Es ist nämlich in erster Linie das Gefühl, das 
uns sittliche Erkenntnis beschert. Das ist jedenfalls meine Hauptthese in diesem 
Artikel. 

Im ersten Teil ›Erkenntnis‹ (2.) entwickle ich einen vernunfttheoretischen An
satz, welcher praktisches und phänomenales Wissen, wie es sich in der Literatur 
und in anderen Künsten findet, dem sogenannten propositionalen Wissen, um das 
sich vor allem die exakten Wissenschaften bemühen, gleichwertig zur Seite stellt. 
Ich greife dafür auf den Ansatz des Jenaer Philosophen Gottfried Gabriel zurück. 
Im zweiten Teil ›Prinzipienethik‹ (3.) mache ich diesen erkenntnistheoretischen An
satz für die Ethik fruchtbar und führe vor, dass die im akademischen Ethikbetrieb 
tonangebende Form von Ethik, die Prinzipienethik etwa utilitaristischer oder kan
tischer Prägung, selbst auch propositionaler Art ist und allein auf den Kopf setzt. 
Im dritten und letzten Abschnitt ›Gefühlsethik‹ (4.) präsentiere ich eine nicht-pro
positionale Alternative, welche hingegen das Herz stark macht. Ein Vorreiter einer 
solchen Gefühlsethik ist der Phänomenologe Max Scheler vom Anfang des letzten 
Jahrhunderts. Wichtige Stichworte seines philosophischen und zugleich ethischen 
Ansatzes sind die ›Schichtung des emotionalen Lebens‹ und die ›Rangordnung der 
Werte‹ bzw. ›Vorbilder‹. 

2. Erkenntnis 

Der Jenaer Erkenntnistheoretiker und letzte Herausgeber des Historischen Wörter
buchs der Philosophie Gottfried Gabriel trifft in seinem Buch Erkenntnis aus dem Jahre 
2015 eine Hauptunterscheidung. Er unterscheidet, wie das folgende Schaubild 
zeigt, zwischen zwei Arten der Erkenntnis oder Vernunft und zwei dazugehörigen 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Formen der Rede. Die erste Art ist propositionale Erkenntnis, d.h. Erkenntnis typi
scherweise in Form von Aussagesätzen bzw. ›Wissen, dass…‹. Die zweite Art ist nicht- 
propositionale Erkenntnis, d.h. nicht-aussageförmiges Zeigen bzw. ›Wissen, wie…‹.
In unserer Lebenswelt finden sich beide Erkenntnisarten nebeneinander und bunt
miteinander durchmischt. Als polare und nicht-dichotomische Gegensätze gehen
sie ohnehin ineinander über. In relativer Reinform liegt propositionale Erkenntnis
wie gesagt in den exakten Wissenschaften, insbesondere der Mathematik und den
Naturwissenschaften vor. Nicht-propositionale Erkenntnis findet sich dagegen
paradigmatisch in Kunst und Literatur.

Abb. 1: Formen der Erkenntnis

Eigene Darstellung

Wenn die philosophische Erkenntnistheorie den Begriff des Wissens oder der
Erkenntnis analysiert, hat sie meistens propositionales Wissen vor Augen. Die gängi
ge Analyse lautet: Wissen ist begründeter, wahrer Glaube (engl.: justified, true belief,
wobei belief oft auch mit ›Überzeugung‹ übersetzt wird). Wenn eine Person etwas
weiß, muss sie also erstens wirklich glauben, was sie da denkt oder behauptet; zwei
tens muss es zutreffen, also wahr sein; und drittens muss sie fähig sein darzulegen,
warum es stimmt, sie muss es also begründen können.

Propositionales Wissen operiert mit klaren und deutlichen Begriffen. Es ist phi
losophenlateinisch clare et distincte, was ursprünglich keine pleonastische Formulie
rung ist. Vielmehr fungierte distincte, wie man bei Gottfried Wilhelm Leibniz genau
nachlesen kann, als wichtiger Zusatz zu clare.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angelika Krebs: Kopf oder Herz 43 

Leibniz unterscheidet in seinen Betrachtungen über die Erkenntnis, die Wahrheit und 
die Ideen von 1684 zunächst dunkle von klaren Begriffen. Dunkle Begriffe erlauben es 
einem, sich an etwas zu erinnern, z.B. an eine Quitte, aber nicht es verlässlich wie
derzuerkennen und von Ähnlichem, z.B. einer Birne, zu unterscheiden, wenn es vor 
einem steht. Erst klare Begriffe ermöglichen das eindeutige Identifizieren, in unse
rem Beispiel von Quitten. Klare Begriffe können dann ihrerseits entweder verworren 
oder deutlich sein. Sind sie deutlich, verfügt man, anders als bei verworrenen Be
griffen, über Kriterien ihrer Anwendung, d.h. über eine Definition. Als Beispiele für 
verworrene oder, etwas weniger pejorativ formuliert, undeutliche oder schwebende 
Begriffe führt Leibniz Farbprädikate, Gerüche und ästhetische Ausdrücke an. Nie
mand könne definieren, wie rot aussieht oder was künstlerisch gelungen ist. Die 
für Gottfried Gabriel und unsere Zwecke entscheidende Leibniz’sche Unterschei
dung ist die zwischen (nur) klaren und (nicht nur klaren, sondern auch) deutlichen 
Begriffen. Propositionales Wissen operiert mit deutlichen Begriffen, nicht-propo
sitionales mit (nur) klaren. 

Die Stärke propositionalen Wissens besteht in seiner Präzision. Der Gegenstand 
des Wissens ist deutlich bestimmt, wenn auch oft recht abstrakt, also unter Ver
nachlässigung von unzähligen Aspekten, die auch zu ihm gehören und ihn mitaus
machen. Es herrscht eine Logik der Unter- und Überordnung. Denken Sie an Be
griffsbäume, welche Lebewesen in Fische und Säugetiere etc. unterteilen, und dann 
Wale unter die Säugetiere einsortieren. Mit propositionalem Wissen geht ferner ein 
in Behauptungsform erhobener starker Anspruch auf Wahrheit und ihrer zwingen
den Begründbarkeit einher, sei diese deduktiv-apriorisch wie in der maximal ex
akten Mathematik oder induktiv-aposteriorisch wie in den weniger exakten Erfah
rungswissenschaften. 

Dem propositionalen Wissen stellt Gabriel komplementär und gleichwertig das 
nicht-propositionale Wissen zur Seite. Auch dieses ist mit einem intersubjektiven 
Anspruch verbunden, und zwar, dass man es Anderen mitteilen kann und diese es 
auch einsehen und somit teilen können. Es geht also auch beim nicht-propositiona
len Wissen um Vernunft im Gegensatz zu bloßer Machtausübung oder gar Gewalt. 
Das nicht-propositionale Wissen ist die ›andere‹ Seite der Vernunft, also ein Teil 
von ihr und nicht etwas Anderes als sie. Doch ist der intersubjektive Vernunft
anspruch beim nicht-propositionalen Wissen ›weicher‹ oder ›sensibler‹ als beim 
propositionalen Wissen. Gemäß Gabriel tritt er nicht in Behauptungsform auf, zielt 
nicht auf die Wahrheit und ihre Begründung, sondern auf eine Angemessenheit und 
ihre jeweilige Aufweisbarkeit. (Denken Sie z.B. an Kant, der in seiner Ästhetik von 
einem ›Ansinnen‹, einem Appell an unseren ›Gemeinsinn‹ spricht). 

Die Stärke des nicht-propositionalen Wissens liegt in seiner Prägnanz, was, 
wenn man an die lateinische oder englische Bedeutung von ›pr(a)egnant‹, nämlich 
schwanger, denkt, neben Treffsicherheit, auch Fülle, Plastizität und Offenheit 
beinhaltet. (Noch einmal mit Kant gesprochen, ist man veranlasst, viel zu denken.) 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Gabriel unterscheidet zwei Grundformen des nicht-propositionalen Wissens,
zum einen praktisches Wissen, das Wissen, wie man etwas macht, etwa körperliche
oder geistige Skills bzw. Kompetenzen, zum anderen das phänomenale Wissen, wie
etwas ist, wie es aussieht oder sich anfühlt (aisthesis). In beiden Bedeutungen ist das
nicht-propositionale Wissen eine Fähigkeit: Man kann etwas tun und man kann et
was auf eine bestimmte Weise spüren und auffassen.

Die Gabriel’sche Kartographie der Erkenntnisformen ist, wie ich finde, grund
solide, aber noch nicht hundertprozentig befriedigend. Meines Erachtens sollte
zum einen der Wahrheitsbegriff und mit ihm die Begriffe der Behauptung und der
Begründung, nicht für propositionales Wissen reserviert bleiben. Die Rede von
›Angemessenheit‹ und ›Anspruch auf Aufweis‹ (s.o.; Abb. 1) ist zu blass, um die
tiefen Einsichten oder eben Wahrheiten der Dichtung oder der Religion etwa zu
bezeichnen. Besser wäre es zwischen ›Aussagenwahrheit‹ und einfach nur ›Wahr
heit‹ sowie zwischen ›zwingender Begründung‹ (als Argumentation oder Beweis
und Nachweis) und einfach nur ›Begründung‹ zu unterscheiden.

Zum anderen, und das ist insbesondere für die Ethik wichtig, spielt das Gefühl
bei Gabriel als Erkenntnisform keinerlei Rolle, obwohl er nicht bestreitet, dass Li
teratur und Kunst mitunter unsere Gefühle ansprechen. Die Fähigkeit, die seiner
Meinung nach phänomenaler Erkenntnis zugrunde liegt und etwa beim Lesen von
Literatur aktiv ist, sei kognitive Empathie, also bloßes Nach- oder Einfühlen, nicht
emotionale Sympathie, also nicht eigentliches Mitfühlen. Damit wird aber eine der
Hauptquellen nicht-propositionaler Erkenntnis, unsere Emotionalität, außenvor
gelassen.

Beide Schwächen lassen sich überwinden, wenn wir auf einen älteren Text des
Dilthey-Schülers Georg Misch zurückgreifen und auf dieser Basis Gabriels Ansatz
sozusagen aufmischen. Es handelt sich bei Mischs Text um das achte und letzte Ka
pitel seines posthum 1994 erschienenen Werkes Der Aufbau der Logik auf dem Boden der
Philosophie des Lebens.

Misch gibt den Wahrheitsanspruch für diejenige Form der Erkenntnis, die Ga
briel ›nicht-propositional‹ nennt, nicht auf. Ferner macht Misch in guter phänome
nologischer Tradition das Gefühl, den Mitvollzug, das Miterleben besonders stark,
welches er dem Verstand als propositionalem Erkenntnisorgan wiederum nur polar
gegenüberstellt. Für nicht-propositionale Rede hat Misch einen schönen, positiven
Begriff. Er nennt sie ›evozierende Aussage‹, und das Gegenteil, die propositionale
Rede, ›rein diskursive Feststellung‹ (Misch 1994: 499). Eine aufschlussreiche Illus
tration des Gegensatzes hat er auch parat: Wenn die Chemiker Aussagen über Was
ser, seine Zusammensetzung als H2O und wie es sich verhält, wenn man es erhitzt
oder mit anderen Substanzen mischt, machen, sei das eben etwas ganz Anderes,
als wenn Goethe in seiner Ballade Der Fischer ›das Gefühl des Wassers‹ ausdrückt,
›das Anmutige‹, dessen Anblick uns im Sommer labt und lockt zu baden: ›Das Was
ser rauscht, das Wasser schwoll,/Netzt’ ihm den nackten Fuß;/Sein Herz wuchs ihm

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angelika Krebs: Kopf oder Herz 45 

so sehnsuchtsvoll,/Wie bei der Liebsten Gruß.‹ – wobei Goethe nur ästhetisch ›ver
dichte‹, was uns allen als lebensweltliche Bedeutsamkeit des Wassers, als seine z.B. 
glitzernde Anmutung und z.B. kühlende Affordanz, bekannt ist. 

Misch artikuliert den Gegensatz zwischen rein diskursiver und evozierender Re
de auch noch als ›urteilend‹ versus ›schauend‹ und als ›cognitio circa rem‹ versus ›co
gnitio rei‹. Rein diskursive Rede treffe mit abstrakt-allgemeinen Begriffen Aussagen 
über eine Sache (›circa rem‹), evozierende Rede hingegen operiere mit Wesensbegrif
fen von der Sache selbst (›rei‹). Die Logik rein diskursiver Rede sei eine ›lineare Sub
sumtionslogik‹, was Gabriel ›Logik der Unter- und Überordnung‹ nennt, im Gegen
satz zur ›zirkulären hermeneutischen Logik‹ evozierender Rede, bei Gabriel ›Logik 
von Teil und Ganzem‹ (s.o.; Abb. 1). ›Zirkulär‹ ist hier offensichtlich nicht abwertend 
gemeint, sondern beschreibt die Vertiefung des Verständnisses in sogenannten her
meneutischen Zirkeln oder eher Spiralen. Anstatt auf Misch könnten wir uns auch 
auf Max Scheler, der ebenfalls an Dilthey anschließt, beziehen. Was Scheler ›phäno
menologische Einstellung‹ nennt, gehört als Wesensschau, etwa von Werten durch 
das Gefühl, auf die nicht-propositionale Seite der Evokation. 

In wieder anderen Diskussionskontexten – zum Beispiel auch denen der hier 
versammelten Beiträge – heißt das, was Gabriel unter ›nicht-propositional‹, Misch 
unter ›evokativ‹ und Scheler unter ›phänomenologisch‹ aufführt u.a. ›implizit‹, 
›stillschweigend‹, ›sinnlich‹, ›lebensweltlich‹, ›verstehend‹, ›intuitiv‹, ›präsentativ‹, 
›gefühlsmäßig‹, ›Vertrautheit‹, ›Kennen‹ oder ›Können‹. Der vorliegende Sammel
band Philosophische Bildung neu denken bringt im gesamten Spektrum seiner Beiträge 
noch einmal ein ganzes Füllhorn weiterer verwandter Bezeichnungen. 

3. Prinzipienethik 

Auf welche Seite des Schaubildes (Abb. 1) gehören unsere gelebte Sittlichkeit und die 
Ethik als satz- und urteilsmäßige Formulierung dieser Sittlichkeit? Oder falls die 
Ethik doch nicht ganz der einen Seite zugerechnet werden kann, auf welche Seite 
gehört sie immerhin eher? Welche Antwort ich Ihnen auf diese Frage geben möchte, 
wissen Sie schon aus meiner Vorankündigung. Ethik gehört eher auf die sinnliche, 
nicht-propositionale Seite. Daher muss Ethik mit Literatur und anderen Künsten 
kooperieren, will sie ihren Gegenstand nicht verfälschen oder verfehlen. 

Prototypen propositionaler Ethik sind die Kant’sche Ethik, in gegenwärtiger 
Form etwa die Habermas’sche Diskursethik oder die Rawls’sche Gerechtigkeits
theorie, und die utilitaristische Ethik, heutzutage etwa bei Peter Singer. 

Prototypisch propositionale Ethik funktioniert im Kern so: Man leitet das, was 
im konkreten Fall sein soll (meist deutlich verkürzt auf das, was man im konkreten 
Fall tun soll), aus einem oder mehreren Prinzipien, wie dem Kategorischen Im
perativ oder dem Nutzensummenprinzip, ab. Drei Momente lassen sich hierbei 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

unterscheiden: erstens konkrete Handlungsanweisungen, zweitens allgemeine
Prinzipien mit wohldefinierten Begriffen und drittens logische Regeln der Ab
leitung oder Deduktion. Aus den allgemeinen Prinzipien, die ganz oben in der
propositionalen Pyramide stehen, sollen mittels Schlussregeln konsequent ›top
down‹ konkrete Handlungsanweisungen ganz unten gewonnen werden. Es handelt
sich damit um einen hierarchischen Aufbau, eine systematische Theorie.

Ich möchte dies noch einmal in den Worten einer zeitgenössischen Seelenver
wandten formulieren, der schottischen Philosophin Sophie Grace Chappell. In ih
rem 2022 erschienenen Werk Epiphanies wirft Chappell den Konstrukteuren syste
matischer Moraltheorien, also propositionaler Prinzipienethiken, eine ›obsession
with simplicity‹ vor (Chappell 2022: 64):

What systematic moral theory offers is, at root, the project of building a single,
uniquely true, inferential-deductive structure of thought that explains, predicts,
and justifies as much as possible of the content of normative ethics, the first-order
moral, and does so as parsimoniously as possible. (And systematic moral theorists
characteristically think a lot is possible, though not necessarily everything (ebd.).

Mit der bei Chappell angesprochenen Sparsamkeit ist bereits das Grundproblem all
dieser Ansätze markiert. Sie vergehen sich an der Fülle unseres sittlichen Lebens, sie
lassen es an dem gebührenden Respekt für seine Vielfalt missen. Oder wie ich es in
meinem letzten Buch Das Weltbild der Igel von 2021 ausgedrückt habe: Die immense
Komplexität, welche sich auftut, wenn man praktische Ethik, etwa Naturethik be
treibt, straft

das Ansinnen Lügen, man könne all dem mit einer einzigen Theorie ›Herr‹ wer
den. In den Höhen der Theorie ist die Luft zu dünn, ist die Sprache zu blass, ist der
Abstand zum gelebten Leben zu groß, als dass man damit praktisch viel anfangen
könnte (Krebs 2021: 12).

Noch einmal anders, wiederum mit Chappell gesagt: »systematic theory involves a
kind of forcing of the issue, a kind of reluctance to let things have their natural shape,
an insistence on fitting them into a predetermined framework« (2022: 79).

Chappells eigene Alternative zur systematischen Ethik besteht in einem phä
nomenologisch-beschreibenden Ansatz, in dessen Zentrum besonders starke Wert
erfahrungen, ›Epiphanien‹, stehen. Den Begriff der Epiphanie erläutert sie über die
folgenden neun Merkmale (Chappell 2022: 8):

An epiphany is (1) an overwhelming (2) existentially significant manifestation of
(3) value in experience, (4) often sudden and surprising, (5) which feeds the psyche,
(6) which feels like it ›comes from outside‹ – it is something given, relative to which
I am a passive perceiver – (7) which teaches us something new, (8) which ›takes us

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angelika Krebs: Kopf oder Herz 47 

out of ourselves‹, and (9) to which there is a natural and correct response. (At least 
one; possibly more) [Nummerierung im Zitat; A. K.]. 

Chappell beruft sich dabei u.a. auf Bernard Williams, wenn sie aus seiner Einleitung 
zu Moral Luck (1981) zitiert: 

By what right does [moral theory] legislate to the moral sentiments? The abstract 
and schematic conceptions of ›rationality‹ which are usually deployed in this con
nection do not even look as though they were relevant to the question – so soon, 
at least, as morality is seen as something whose real existence must consist in per
sonal experience and social institutions, not in sets of propositions (ebd.: X). 

Mit moralischen Gefühlen, ›moral sentiments‹, bringt Williams die Gefühlsethik als 
Alternative zur propositionalen Ethik ins Spiel. Diese vielversprechende Alternative 
möchte ich im nächsten Abschnitt weiter erkunden und starkmachen. 

4. Gefühlsethik 

Zur Gefühlsethik würde ich neben den englischen Sympathieethikern Francis 
Hutcheson, David Hume und Adam Smith, den Mitleidsethiker Arthur Schopen
hauer rechnen, den Wertethiker Max Scheler und heutzutage Martha Nussbaum, 
Charles Taylor, Bernard Williams und die feministische Care-Ethik. Als Gefühls
ethik seien damit Ansätze begriffen, welche Gefühle, insbesondere Emotionen und 
welterschließende Stimmungen, als wesentliche Quelle ethischer Einsicht angesehen 
werden. 

Dass Gefühle über ihre nicht-propositionale epistemische Kraft hinaus motiva
tional sittlich wichtig sind, im Sinne von ›Gefühlt, getan…‹, wird von so gut wie allen 
Ethikansätzen anerkannt und macht diese nicht zu gefühlsethischen Ansätzen. Mit 
der Variation auf ›Gesagt, getan…‹ will ich hervorheben, dass sich Gefühle normaler
weise auch in entsprechendem Handeln ausdrücken (und zwar eher, als dies bloße 
Worte tun). Wer z.B. Mitleid mit jemanden hat und ihm trotzdem nicht hilft, obwohl 
das leicht möglich wäre, empfindet nicht wirklich Mitleid oder tut es höchstens in 
einer defizienten, verkitschten oder sentimentalen Variante. Sittlich intakte Gefüh
le bringen uns auch zum Handeln, sie zeigen, bewähren, ja formen sich darin. 

Auch die Anerkennung der Kommunikationskraft von Gefühlen, à la ›Tränen lügen 
nicht‹, macht einen Ethikansatz noch nicht zu einem gefühlsethischen. Dass Ge
fühle oft tief aus unserem Inneren aufsteigen und offenbaren, wie wir ›ticken‹, und 
dadurch anderen Menschen, wie auch uns selbst, zeigen, woran uns wirklich liegt, 
ist vielen Ethikerinnen und Ethikern natürlich klar – und auch, dass die kommu
nikative Ehrlichkeit von Gefühlen (nur Schauspieler und Schauspielerinnen können 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Tränen willkürlich fließen lassen) von entscheidender Bedeutung ist im sittlichen
Miteinander.

Ein gefühlsethischer Ansatz im eigentlichen Sinne ist aber erst dann gegeben,
wenn neben der motivationalen und kommunikativen Kraft von Gefühlen ihre epis
temische Kraft anerkannt ist.

Voraussetzung dafür ist freilich eine kognitive oder intentionale Auffassung von
Gefühlen. Kants berühmt-berüchtigte Disqualifizierung fast aller Gefühle (mit Aus
nahme der Achtung) zu bloß blinden, passiven, launischen oder parteilichen Nei
gungen ist dabei ein, vielleicht der Stolperstein in der Geschichte der Praktischen
Philosophie. Heutzutage macht sich u.a. Martha Nussbaum für den Gefühlskogni
tivismus stark. Ihr Buch Upheavals of Thought von 2001 eröffnet sie mit dem Satz:

Emotions, I shall argue, involve judgments about important things, judgments

in which, appraising an external object as salient for our own well-being, we ac
knowledge our own neediness and incompleteness before parts of the world that
we do not fully control (Nussbaum 2001: 19).

Genauer erläutert sie diesen Punkt in ihrem Aufsatz Emotions as Judgments of Value
and Importance aus dem Jahr 2004 anhand der Emotionen Furcht und Zorn:

In order to have fear – as Aristotle already saw it – I must believe that bad events
are impending; that they are not trivially, but seriously bad; that I am not in a po
sition to ward them off; that, on the other hand, my doom is not sealed, but there
is still some uncertainty about what may befall. In order to have anger, I must have
an even more complex set of beliefs: that there has been some damage to me or to
something or someone close to me; that the damage is not trivial but significant;
that it was done by someone; that it was done willingly; that it would be right for
the perpetrator of the damage to be punished (Nussbaum 2004: 188).1

Max Scheler dürfte, ohne dass dies bisher groß wahrgenommen wird, einer der be
redtesten Vertreter des Gefühlskognitivismus und einer darauf aufbauenden Ge
fühlsethik sein. Der Berliner Sozialphilosoph Hans Joas befindet in seiner Studie
zur Entstehung der Werte (1997) sogar, dass »Scheler den vielleicht reflektiertesten und
komplexesten Versuch unternommen hat, unter postmetaphysischen Bedingungen
und basiert auf einer Phänomenologie der Gefühle eine Wertethik zu begründen
und zu entfalten« (158).

Für Scheler liegt es vor allem an der Verkennung der Natur unserer Emotiona
lität, dass ganze Zeitalter das Potential der Gefühle für die Ethik übersehen haben.
Das Leben der Gefühle sei, wie er in seinem Aufsatz Vom Sinn des Leides aus dem Jahr

1 Einen Überblick zur zeitgenössischen Gefühlstheorie bietet die von mir gemeinsam mit Aa
ron Ben-Ze’ev 2017 herausgegebene vierbändige Routledge-Edition Philosophy of Emotion.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angelika Krebs: Kopf oder Herz 49 

1916 schreibt, keine »stumme, blinde Wirklichkeit von Zuständen, die sich nach der 
Regel der Kausalität in uns folgten und verbänden« (1986 [1916]: 36). Vielmehr gäbe 
es zumindest eine gewisse Klasse von Gefühlen, die im Erleben selbst 

so etwas wie einen »Sinn«, eine »Bedeutung«, durch die das Gefühl gewisse Wert

unterschiede eines Seins, eines Tuns oder eines Schicksals, das uns widerfährt, 
wiedergibt oder auch schon vor deren Eintritt antizipiert und – vorzeichnet; durch 
die es einlädt und fordert, manches zu tun (warnt und droht,) manches zu unter
lassen (ebd.). 

Als Beispiele nennt er das Ermüdungsgefühl, das Schwindelgefühl, Furcht, Hoff
nung, Scham, Appetit, Ekel und Reue: 

Im Ermüdungsgefühl liegt irgendetwas, das in der Sprache des Verstandes hieße: 
»Höre auf zu arbeiten« oder »Lege dich schlafen«. Das Schwindelgefühl am Ab
grund will sagen: »Tritt zurück.« Seine Warnung möchte uns vom Fallen retten, 
indem es uns das Phantom eines Fallens vorspiegelt, ehe wir faktisch zu fallen be
ginnen. Furcht, die uns eine mögliche Lebensschädigung als »Gefahr« anzeigt, ehe 
sie eintritt, und uns hierdurch die Flucht erleichtert; zur Tätigkeit spannende Hoff
nung, in der sich uns ein Gut verspricht, ehe wir es besitzen; Scham, in deren Ge
fühlsvollzug Leib und Seele ihren verschlossenen Eigenwert vor der Öffentlichkeit 
für das Auge des Würdigen und die Hingabe an ihn bewahren; Appetit und Ekel, in 
denen sich uns Nützlichkeit und Schädlichkeit einer Speise für die mögliche Auf
nahme in den Organismus emotional darstellen; Reue, die unsere Vergangenheit 
entlastet und uns frei zu neuem Guten macht, indem sie schmerzvoll reinigt und 
verwirft (ebd.: 36). 

Den Frauen traut Scheler übrigens mehr Gefühl und daher seiner Ansicht nach auch 
mehr Werterkenntnis und Vernunft zu als den Männern. Scheler gehört zu den we
nigen Freunden der Frauen, die es in der Geschichte der Philosophie gibt. Von Aris
toteles, Kant, Schopenhauer und Nietzsche sind wir Philosophinnen da leider etwas 
anderes, nämlich die Abwertung zu Vernunftwesen zweiter Klasse, gewöhnt. Es ist 
deshalb eine wahre Wohltat bei Scheler in seinem Artikel Zum Sinn der Frauenbewe
gung von 1913 zu lesen: 

Ja, ich bin der Überzeugung, dass es innerhalb der gesamten Geschichte keine ein
zige friedliche Bewegung gegeben hat, die eine so durchgreifende Veränderung 
aller menschlichen Verhältnisse vollziehen wird wie eine siegreiche Frauenbewe
gung (1972 [1913]: 204). 

Als mögliche Grundlage der Ethik sieht Scheler u.a. in seinem Aufsatz Vorbilder und 
Führer zwei konträre Grundhaltungen des Menschen zur Welt: Die eine ist die der 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Beherrschung des Chaos der Welt durch Arbeit und selbstgemachte Gesetze. Die
andere ist die der Demut und Ehrfurcht vor dem geordneten Kosmos der Welt. Die
erste freudlose, angstvolle oder überhebliche, aber jedenfalls der Welt gegenüber
feindseige Haltung des Hasses charakterisiert seiner Meinung nach die moderne
Zivilisation:

Nur eine Welt, die man im Kern als ›vernunft- und wertlos‹, als ›Jammertal‹ emp

findet, kann den aufs Höchste gesteigerten Antrieb zur Beherrschung erwecken,
der in der Bildung der modernen Zivilisation vorhanden ist (1986 [1911–1921]: 309).

Die zweite Haltung der Liebe zur Welt und ihrer eigenen Ordnung ist die, die er
selbst für die angemessene hält und für die er sich in seiner Gefühlsethik einsetzt.
In unserem Gefühlsleben sieht er eine Schichtung, die mit einer Rangordnung der
Werte in der Welt korreliert.

Die Schichtung unseres Gefühlslebens reiche von erstens sinnlichen Gefühlen wie
Schmerz und Wollust über zweitens vitale Gefühle wie Mattigkeit und Frische und
drittens seelische Gefühle wie Freude oder Trauer über etwas bis hin zu viertens geis
tigen Gefühlen wie Seligkeit oder Verzweiflung. Diesen Tiefenschichten des Gefühls
entspreche in der Welt eine objektive Rangordnung der Werte von erstens dem Ange
nehmen über zweitens dem Edlen und drittens dem Wahren, Schönen und Rechten bis
hin zu viertens dem Heiligen. ›Objektiv‹ bedeutet dabei nicht, dass diese Werte völlig
losgelöst vom Menschen in der Welt existierten, sondern nur, dass alle Menschen
im Gefühl über das Vermögen verfügen, diese Wertordnung übereinstimmend zu
erkennen, d.h. in der aktiven Liebe diese Werte allererst zu entdecken, im aktiven
Vorziehen und Nachsetzen von Werten ihrer verschiedenen Ranghöhe gewahr zu
werden, um sie im vergleichsweise passiven unmittelbaren Fühlen zu erleben. Das
Gefühl sei bezüglich der Werte das, was das Auge bezüglich der Farben sei und das
Ohr bezüglich der Töne. Ein Mensch ohne Gefühl sei wertblind. Der sittlich gute
Mensch habe eine Ordnung des Herzens, welche der objektiven Rangordnung der
Werte entspricht. Letztere fungiere als eine Art Polarstern. Der ordo amoris eines,
ob guten oder schlechten Menschen (oder normalerweise irgendetwas dazwischen),
liege all dem zu Grunde, was ein Mensch wahrnimmt, fühlt, denkt und tut. Wer die
se Ordnung kennt, ›habe‹ den Menschen. Bei Scheler geht es in der Ethik also mit
nichten nur um das Tun, es geht um das ganze Sein des Menschen.

Der Weg zur rechten Ordnung des Herzens führt bei Scheler vor allem über Vor
bilder, über deren Einladung zur freien Nachfolge. Das können neben realen Vor
bildern auch fiktionale Figuren aus Literatur und Film sein. Den vier Rangstufen
der Werte entsprechen bei Scheler ebenso viele Arten und Rangstufen von Vorbil
dern. Auf der ersten Ebene des Angenehmen nennt er den Künstler des Genusses (und
auf der Konsekutivebene des Nützlichen, den führenden Geist der Zivilisation, sei
es der wissenschaftliche Forscher, der Techniker oder der Wirtschaftsführer), auf

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angelika Krebs: Kopf oder Herz 51 

der zweiten Ebene des Vitalen den Helden, etwa als Staatsmann oder Feldherr, auf 
der dritten Ebene des Seelischen das Genie: für die Schönheit den Künstler, für die 
Wahrheit den Weisen oder Philosophen und für die Gerechtigkeit den Gesetzgeber 
oder Richter, und auf der vierten Ebene des Geistigen den Heiligen, wobei für Scheler 
selbst der heilige Franziskus von Assisi ein strahlendes Vorbild war.2 

So weit und so knapp und grob von mir zusammengestellt die Gefühlsethik von 
Max Scheler. Eine kritische Frage stellt sich in unserem Kontext sofort: Handelt es 
sich bei der Gefühlsethik von Scheler mit ihren diversen hierarchisch geordneten 
Schichten oder Rängen nicht doch um eine eher propositionale Ethik, eine Prinzi
pienethik, eine systematische Theorie, nur mit Werten an der Spitze der Pyramide? 
Max Scheler hat sich mit dieser Frage selbst herumgeschlagen und im Vorwort zur 
ersten Auflage seines Hauptwerkes Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wert
ethik aus dem Jahre 1916 die folgende Antwort darauf gegeben: 

Es mag dort und da eine Auffassung der Phänomenologie auftauchen, nach der 
sie es nur mit je isolierten Phänomenen und Wesenheiten zu tun habe und der ge
mäß jeder »Wille zum System ein Wille zur Lüge« sei. Dieser Bilderbuchphänome

nologie weiß sich der Verfasser völlig ferne. Denn ebensoweit als die erforschba
ren Sachen der Welt selber einen systematischen Zusammenhang bilden, wäre ja 
nicht der Wille zum System ein »Wille zur Lüge«, sondern es müßte im Gegenteil 
der Wille, solch in den Dingen selbst gelegenen Systemcharakter nicht zu beach
ten, als Folge eines grundlosen »Willens‹ zur Anarchie« angesehen werden (1980 
[1916]: 10f.). 

Im vier Jahre später verfassten Vorwort zur ersten Auflage von Vom Ewigen im Men
schen unterscheidet Scheler demgemäß zwischen zwei Arten von Systemen, wobei 
die eine Art System aus der Vielfalt des Lebens erwachse und die andere Art System 
von dem auf Einfachheit erpichten Verstand gemacht sei: 

Philosophie – wie der Verfasser sie versteht – soll systematisch sein – aber ein ›Sys
tem‹ geben, das nicht auf der Deduktion aus wenigen einfachen Grundsätzen be
ruht, sondern seine Nahrung und seinen Gehalt aus der eindringenden Analyse der 
verschiedenen Gebiete des Daseins und des Geistigen immer neu erwirbt: Ein Sys
tem, das nie geschlossen wächst im Leben und durch des Lebens immer neue ge
dankenmäßige Verarbeitung. Ein System ist entweder ein Geschenk von Gnaden 

2 Setzen wir in der Ethikdidaktik neben der Schulung rationaler Argumentation und Urteils
kompetenz auch auf die epistemische Kraft von Gefühlen – nämlich für die Erschließung des 
ethischen Aufforderungscharakters einer Situation, dann gehörten Autorinnen und Autoren 
wie Scheler, Nussbaum oder Chappell neben Kant, Bentham und Mill, aber eben auch neben 
Hume und Schopenhauer, zum Kanon. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

der Fülle und Einheit der Person, die philosophiert, oder es ist ein künstliches Ge
mächte des willkürlichen Verstandes. Auf ein »System« der letzteren Arbeit wird
der Verfasser auch weiterhin verzichten (1986 [1920]: 9).

Mit der Scheler’schen Gefühlsethik liegt damit eine hochattraktive Alternative zu
der im Ethikbetrieb tonangebenden Verstandesethik vor. Wer dem Gefühl als Ver
mögen sittlicher Erkenntnis gerecht werden will, kommt an Max Scheler nicht vor
bei.

Literatur

Ben-Ze’ev, Aaron/Krebs, Angelika (Hg.) (2017), Philosophy of Emotion I-IV, London.
Chappell, Sophie Grace (2022), Epiphanies. An Ethics of Experience, Oxford.
Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin.
Joas, Hans (1997), Die Entstehung der Werte, Frankfurt a.M.
Krebs, Angelika u.a. (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel.
Leibniz, Gottfried Wilhelm (1966 [1684]), »Betrachtungen über die Wahrheit, die Er

kenntnis und die Ideen«, in: Ders., Fünf Schriften zu Logik und Metaphysik, Stutt
gart.

Misch, Georg (1994), Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens, Frei
burg.

Nussbaum, Martha (2001), Upheavals of Thought. The Intelligence of Emotions, Cam
bridge.

Nussbaum, Martha (2004), »Emotions as Judgements of Value and Importance«, in:
Robert Solomon (Hg.), Thinking about Feeling, Oxford, S. 183–199.

Scheler, Max (1972 [1913]), »Zum Sinn der Frauenbewegung«, in: Gesammelte Werke,
III, Bonn, S. 198–211.

Scheler, Max (1980 [1913–1916]), Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik,
in: Gesammelte Werke, II, Bonn.

Scheler, Max (1986 [1916]), »Vom Sinn des Leides«, in: Gesammelte Werke, VI, Bonn, S.
36–72.

Scheler, Max (1986 [1920]), Vom Ewigen im Menschen, in: Gesammelte Werke, V, Bonn.
Scheler, Max (1986 [1911–1921]), »Vorbilder und Führer«, in: Gesammelte Werke, X,

Bonn, S. 257–344.
Williams, Bernard (1981), Moral Luck, Cambridge.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004 - am 14.02.2026, 11:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

