
2 Moderne Ästhetik und Gewalt

2.1 Jung-Wien und die Wiener Moderne

Das Panorama der Zeit der Wiener Moderne ist weit und vielfältig. Es in seiner

Gänze darstellen zu wollen, würde eine andere Zielsetzung der Promotion voraus-

setzen. Vielmehr geht es um einen Überblick der Motive- und Themenkomplexe

der Wiener Moderne, die die Autoren beeinflussen und somit potenzielle Diskur-

se darstellen, auf die ihre Schriften Bezug nehmen und deren Problemstellung in

der Prosa ihren Niederschlag finden. Anhand der Frauenfiguren soll veranschau-

licht werden, wie genuin literarische Motive zugleich die kulturellen Aspekte von

Zeit widerspiegeln. Des Weiteren spielt Gewalt eine untergeordnete Rolle in der

Wiener Moderne, es ist die ästhetische Akzentverschiebung, die es besonders zu

berücksichtigen gilt. Die Ringstraße als topologisches Element der sozialen Wirk-

lichkeit der Schriftsteller findet ihre Entsprechung als Transgression und als In-

klusion bzw. Eskapismus in Fremd- und Eigenwahrnehmung der Poetologie des

Jung-Wiener Kreises.

2.1.1 Im inneren Kreis

DieWiener Moderne ist eine pulsierende, eruptive und dispersive Epoche. Das ha-

ben die vielen Überblicksdarstellungen und Einzeluntersuchungen zu spezifischen

Themen über die Jahre deutlich gezeigt. Und bis heute scheint das Potenzial für

wissenschaftliche Arbeiten noch nicht ausgeschöpft zu sein, betrachtet man die

jüngsten Publikationen der letzten Zeit. Deshalb soll hier auch nicht versucht wer-

den, die Komplexität derWienerModernemit ihren vielen kulturellen Entwicklun-

gen in ihrer Gänze darzustellen, sondern Ziel ist es, die wichtigsten Aspekte zu um-

reißen, um eine historisch-kulturelle Verortung als Analysebasis zu ermöglichen.

Die Darstellung erfüllt dabei zwei Funktionen: Sie dient einerseits zur diachronen

Unterscheidung der literarischen Repräsentationsformen zu vorhergehenden Epo-

chen und andererseits zur ästhetisch-theoretischen Fundierung anhand kunstphi-

losophischer Probleme der Zeit. Da in dieser Arbeit kein diachroner Vergleich der

Darstellung vonGewalt aus unterschiedlichen literaturgeschichtlichen Abschnitten

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Das Schweigen der Gewalt

erfolgt, setze ich voraus, dass die gefundenen Besonderheiten an den Repräsenta-

tionen in der modernen Literatur zugleich distinguierende Merkmale der Darstel-

lung von Gewalt sind, die sie von Darstellungen anderer Epochen unterscheiden,

sofern sie mit den konstitutiven Aspekten der modernen Ästhetik korrespondie-

ren. Das heißt, lassen sich an einer Gewaltdarstellung jene entscheidenden ästhe-

tischen Merkmale finden, die zugleich auch paradigmatisch für die Ästhetik der

Moderne sind, dann stellen diese Merkmale auch das Spezifikum der Präsentati-

onsform dar, welches in anderen Epochen entweder nicht vorhanden oder nicht

relevant ist. Gerade weil der ästhetische Diskurs und das Schaffen von Kunst in

der Wiener Moderne in ein produktives, dynamisches Wechselverhältnis treten,

findet die theoretische Reflexion der Zeit fortwährend ihren Niederschlag in der

Kunst. Die Kulmination diesesWechselverhältnisses zeigt sich z.B. an den Frauen-

figuren der modernen Literatur, weshalb zum Schluss dieses Abschnittes kurz die

Konzentration der verschiedenen Diskurse anhand der femme fatale und der femme

fragile veranschaulicht werden soll. Besonders zur femme fatale existieren bereits

viele literaturwissenschaftliche Untersuchungen, die die Komplexität der jeweili-

gen Abstoßungs- und Anziehungskräfte zwischen den gesellschaftlichen Feldern,

wie Wissenschaft, Politik und Philosophie, in ihrem Verhältnis zur Kunst heraus-

gearbeitet haben. In konzentrierter Form findet sich hier die reflektorische Funkti-

on der Literatur, die zwischen Gegendiskurs und affirmativem Entwurf changiert,

wenn Episteme der anderen Bereiche in ihr verarbeitet, verworfen, idealisiert oder

konkretisiert werden. Die Schriftsteller beziehen mit den Mitteln der Kunst Stel-

lung, indem sie mit den Möglichkeiten der Ästhetik Aussagen über die Weltwahr-

nehmung, ihre Konstruktion und das Verhältnis des Subjekts zu diesen treffen.

Was also für die Frauenfiguren gilt, sollte in gewisser Weise auch auf die Reprä-

sentation der Gewalt in Literatur anwendbar sein. Da es sich allerdings somit vor

allem um eine ästhetische Fragestellung handelt, wird es in dem folgenden Kapitel

doch nötig sein, sich ausführlicher mit ausgewählten Problemen der Ästhetik in

Hinblick auf die Wiener Moderne näher zu beschäftigen. Soziologische, medizini-

sche, gesellschaftspolitische Entwicklungen allerdings, die alle unzweifelhaft auch

zum Kontext der Literatur gehören und mit denen immer ein Verhältnisgeflecht

besteht, werden zugunsten der Konkretisierung weniger gewichtet.

Um zu vermeiden, dass auch in dieser Arbeit erneut eine aufwendige und kom-

plexe Darlegung der Epochenproblematik stattfindet, sei exemplarisch auf die aus-

führlichen Erörterungen in den jeweiligen Einführungen verwiesen. Die Wiener

Moderne kann als Teilepoche der Moderne angesehen werden, deren definitori-

sches Merkmal vor allem die Verortung in Wien ist. »Wiener Moderne« ist wie

»Moderne« selbst ein Containerbegriff (Kimmich und Wilke sprechen vom »Man-

telkonzept«) unter den Strömungen, wie Fin de Siècle, Dekadenz oder Ästheti-

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 49

zismus subsumiert werden.1 Diese Begriffe wiederum weisen keine trennscharfe

Abgrenzung untereinander auf, sondern überschneiden sich teilweise. Gegenüber

den allgemein formulierten Charakteristika der überregionalen Phänomene dieser

Strömungen existieren in Wien spezifisch regionale Ausprägungen, die sich teil-

weise zu den Charakteristika der allgemein bestimmten unterscheiden. Während

der Begriff »Wiener Moderne« weiter gefasst ist und Veränderungen auf allen kul-

turellen Gebieten berücksichtigt, konzentriert sich die Bezeichnung »Jung-Wien«

oder »Junges Wien« auf die Kaffeehaus-Dichterkreise um Arthur Schnitzler und

Peter Altenberg. Es handelt sich dabei um eine Selbstbezeichnung, die bekanntlich

Hermann Bahr populär gemacht hat.2 Allerdings findet der Begriff in der neue-

ren Forschungsliteratur immer weniger Anwendung. Jung-Wien, wie es Dagmar

Lorenz ausführt, lag eine Auffassung zugrunde, die die Totalität und Komplexität

der Wiener Moderne selbst zuerst nicht umfassend erfasst hatte. Vor allem durch

die Arbeiten von Jacques Le Rider ist dies im Verlauf der 1980er- und 1990er-Jahre

korrigiert worden.3 Die Rückwendung zu dem Begriff »Jung-Wien« geschieht je-

doch ganz bewusst und ist der Komplexität des Modernebegriffs geschuldet. Er

ist eine notwendige Einschränkung, die nicht die Ganzheit der Wiener Moderne

anspricht, sondern sich auf ein Phänomen bezieht, das örtlich und zeitlich weit

begrenzter ist und dessen partizipierende Personen gut erfasst sind.4 Die beiden

Bezeichnungen »Wiener Moderne« und »Jung-Wien« werden damit in ein mikro-

makrostrukturelles Verhältnis gesetzt. Wiener Moderne bezeichnet den literari-

schen Kontext und damit den übergeordneten makrostrukturellen Ideologieraum

als Bezugsrahmen, wohingegen Jung-Wien den mikrostrukturellen Rahmen eines

Teilsystems bezeichnet, das sich vor allem durch seine Literatur konstituiert.

2.1.2 Metropole Wien

Wien ist um 1900 herum die drittgrößte Stadt Europas und unter damaligen Ge-

sichtspunkten eine wirkliche Metropole. Die verschiedenen Ethnien, die in der

Großstadt ihr zu Hause gefunden haben, bieten vielfältige Inspirationen für das

künstlerische und intellektuelle Leben.5 Dennoch wird Wiens Habitus, im Gegen-

1 Vgl. Kimmich/Wilke: Einführung in die Literatur der Jahrhundertwende, S. 9.

2 Vgl. ebd., S. 81; Crow: Art and Architecture 1900 and 2000, S. 158; Haupt/Würffel: Geistige

Zentren des Fin de Siècle, S. 165.

3 Vgl. Lorenz: Wiener Moderne, S. 3ff.

4 Den Vorschlag von Dominik Orth und Ingo Irsigler (Einführung in die Literatur der Wiener

Moderne, S. 11f.), den Begriff wegen des Attributs ›jung‹ nur für die Frühphase der Wiener

Moderne zu verwenden, halte ich für verfehlt, da er das wichtigere Kriterium kassiert, nach

dem sich der Begriff nur auf eine bestimmte Literatur und ihren Autorenkreis bezieht, wo-

hingegen die Wiener Moderne noch viel mehr Aspekte des kulturellen Lebens einschließt.

5 Haupt/Würffel: Geistige Zentren des Fin de Siècle, S. 164.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Das Schweigen der Gewalt

satz zu dem Berlins oder Paris, als eher konservativ wahrgenommen. Ein Grund

für diese Fremd- und Eigenwahrnehmung ist in der beginnenden Konkurrenz zwi-

schen Berlin und Wien zu suchen.6 Während dieses vor allem auch in intellek-

tuellen Kreisen ausgetragenen Wettstreits entstehen beiderseits selbstkonstituti-

ve Stereotype. Dass Berlin überhaupt in Konkurrenz mit Wien tritt, liegt wieder-

um an Berlins Stadtentwicklung, die noch in den 1880er-Jahren im Vergleich zu

Wien als eher gemäßigt beschrieben wird, sich jedoch durch ihre abrupte und

sprunghafte Expansion zum paradigmatischen Beispiel moderner Prozesse wan-

delt, vor allem im Hinblick auf eine durch industrielle Entwicklungen bedingte

Veränderung.7 Wien bleibt zurück. Berlins exponenzielles Wachstum seiner Ein-

wohner von 800.000 auf rund 2,5 Millionen in weniger als 30 Jahren, seine rasante

räumliche Ausdehnung und die durch Technik verursachte Beschleunigung prak-

tisch aller Alltagsbereiche erzeugen nun auch im deutschsprachigen Kulturkreis

eine lebensweltliche Erfahrung, die zuvor schon die Bewohner vor allem in Paris

und London machen mussten und literarisch verarbeiteten – die Stadt als Mo-

loch.8 Berlins Entwicklung zur Metropole erhält zudem eine politische Dimensi-

on, da die Stadt als Reichshauptstadt analog zuWiens Funktion für Österreich das

Deutsche Reich repräsentieren soll.9 Dieses Konkurrenzverhältnis spielt ebenfalls

in kultureller Hinsicht eine wichtige Rolle und beeinflusst ästhetische, aber auch

städtebauliche Prozesse wesentlich. Wien hatte lange vor Berlins Aufstieg mit den

typischen Problemen einer Großstadt zu kämpfen und deswegenweitreichende, al-

lerdings ebenso wegweisende bauliche Veränderungen vorgenommen, die darüber

hinaus repräsentative Funktionen innehatten und die politischeMacht Österreichs

symbolisieren sollten. Die Planungs- und Umsetzungsabläufe sind in vielerlei Hin-

sicht revolutionär und Berlin wird mit verschiedenen Projekten, vor allem seinen

Bahnhöfen, versuchen mit diesen zu wetteifern. Ebenfalls aufgrund des Konkur-

renzverhältnisses streicht Berlin seine Unterschiede als modern und somit positiv

heraus.Wien als historisch gewachseneGroßstadt kämpftmit Umstrukturierungs-

problemen. Berlin jedoch als neu entstandene Metropole hat keine vergleichbaren

Probleme, da diemeisten Teile tatsächlich neu entstanden sind.WiensManko wird

6 Lorenz: Wiener Moderne, S. 10ff.

7 Haupt/Würffel: Geistige Zentren des Fin de Siècle, S. 170f; Sprengel/Streim: Berliner und

Wiener Moderne, S. 24.

8 Wenn gleich dieses häufig beschworene Thema der Dekadenzliteratur zuvor schon von deut-

schen und österreichischen Schriftstellern reflektiert und verwendet wurde, manifestiert

sich nun erstmals der Prozess der industriellen Metropole als kulturelle Wirklichkeit auch in

Deutschland. Vgl. Kimmich/Wilke: Einführung in die Literatur der Jahrhundertwende, S. 19;

Haupt: Themen und Motive, S. 151f. Für die deutschsprachige Moderne an sich wird Berlins

Entwicklung zur Großstadt sogar als notwendige Voraussetzung gesehen, vgl. Anz: Thesen

zur expressionistischen Moderne, S. 330.

9 Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 51

von Berliner Seite genutzt, indem sie Wien als die Stadt des vergangenen Jahrhun-

derts stilisiert, während Berlin die Metropole des Fortschritts sei. Allerdings trifft

die Charakterisierung auf Wiener Seite nicht zwangsläufig auf Ablehnung; im Ge-

genteil sind alteingesessene Einwohner Wiens mehr oder minder ›schockiert‹ über

die Entwicklung ihrer Heimat hin zurMetropole und zum Zentrum der habsburgi-

schen Monarchie.10 Sie würden tatsächlich gerne die Stadt im Zustand des letzten

Jahrhunderts belassen. Paradigmatisch steht hierfür die Ringstraße, die wie eine

Grenze zu einem inneren Kreis die bürgerliche, gut situierte Schicht von den Ar-

beitern, Eingereisten, Armen und Zugezogenen trennt. Sie ist einer der wenigen

Orte, an dem sich in konzentrierter Form der Moderneprozess anhand der Ent-

wicklung der baulichen Maßnahmen ablesen lässt. Gleichzeitig erfährt das Projekt

von öffentlicher Seite eine intensive Reflexion, weshalb auch kultur-soziologische

Prozesse sich in die Architektur einschreiben und sie gleichermaßen durch Kritik

und Begeisterung der Feuilletons zur Chiffre des Wandels der Wiener Gesellschaft

um die Jahrhundertwende wird, was sich auch an den vielen Forschungsarbeiten

zeigt, die sich bis heute mit ihr beschäftigen.11 Paradigmatisch ist die Ringstraße

auch deshalb, weil sich an ihr Mal umMal die ambivalenten Verwerfungen zeigen,

die charakteristisch für die Wiener Moderne sind. So war das bauliche Projekt ei-

gentlich als sowohl architektonische als auch ideologische Öffnung gedacht, die

die einzelnen sozialen Schichten zusammenführen sollte. Dafür werden für das

Bauprojekt die Reste der alten Befestigungsanlage abgebaut, die den alten Stadt-

kern von den neueren Stadtteilen trennt, weswegen die Mauerreste auch seiner

Zeit schon nicht nur als topologische, sondern auch als soziologische Grenze ver-

standen werden.12 Tatsächlich aber bleibt die unsichtbare Grenze bestehen. Stefan

Scherer stellt heraus, dass die Bürger sehr wohl die kulturellen Prunkbauten als

»Bollwerk gegen die Vorstadt« verstanden haben.13 Ebenso bleiben die in ihr lie-

genden Stadtviertel fast unbeeinflusst von der industriellen Fortentwicklung, die

andere Stadtteile formt und verändert. Ihr historisches Bild und ihre traditionelle

Integrität, anders als etwa Stadtviertel in Berlin, bleiben konserviert.14 Giselheid

Wagners Analyse von Ferdinand von Saars Wahrnehmung der Ringstraße veran-

schaulicht diesen Zwiespalt. So beklagt von Saar den Verlust des alten Wiens, in

10 Haupt/Würffel: Geistige Zentren des Fin de Siècle, S. 167.

11 Allein in den letzten drei Jahren sind rund 15 Monografien veröffentlicht worden, die sich

sowohl architekturgeschichtlich als auch kulturwissenschaftlich mit der Ringstraße ausein-

andersetzen, etwa Stühlinger: Der Wettbewerb zur Wiener Ringstraße, und Bischoff, Cä-

cilia/Pichorner, Franz: Der Weg zum vollendeten Museum. Kaiser Franz Joseph I. und das

Gesamtkunstwerk an der Wiener Ringstrasse. Wien 2016, um nur zwei Beispiele herauszu-

greifen.

12 Stühlinger: Der Wettbewerb zur Wiener Ringstraße, S. 52.

13 Scherer: Richard Beer-Hofmann und die Wiener Moderne, S. 330.

14 Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne, S. 331f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Das Schweigen der Gewalt

dem die Ursprünglichkeit seiner Kultur und Bewohner gewahrt war. Die neuen

baulichen Entwicklungen jedoch bedrohen und beschädigen für ihn diesen kultu-

rellen Kern.15 Gleichzeitig konstituiert er das alte Wien als Rückzugsort, gerade

eben auch abgeschirmt durch die in seinen Worten ›verödete‹ moderne Pracht-

straße mit ihren repräsentativen Bauten.16 Sie ist die topologische Manifestation

des als bedrohlich empfundenen Modernisierungsprozesses, der tatsächlich nun

an die idealisierte, idyllische Unversehrtheit einer gewachsenen, damit natürlichen

und kleinen, zugleich überschaubaren und begreifbaren Lebenswelt heranrückt.

Der Bau der Straße und vor allem ihr vorangegangener öffentlicher Wettbewerb

von 1858 stellen dennoch nichts Geringeres als einen Meilenstein in der moder-

nen Städteplanung dar, gerade auch weil er öffentlich stattfindet und somit von

denWienern antizipiert und diskutiert werden kann.17 Hierin offenbart sich über-

dies die Ambivalenz zwischen Erneuerung und Rückwärtsgewandtheit der Wiener

Moderne erneut. Einerseits ist der gesamte Prozess der Planungsfindung, der Aus-

schreibung und seiner Reflexion ein liberales Massenereignis, das Bürger und Be-

wohner einbezieht und nicht Maßnahmen schlicht oktroyiert; sein Ergebnis führt

allerdings zu einer erneuten kulturellen Abschottung des gehobenen Bürgertums

und der Millionäre zu den niedrigeren Schichten. In diesem gutbürgerlichen Mi-

lieu bewegen sich die meisten Vertreter des sogenannten Jung-Wiens, deren Texte

in dieser Arbeit im Fokus stehen, und sie gehören zu einer Generation, deren fami-

liäres Vermögen ihnen letztlich eine Künstlerexistenz ermöglicht, welches sie zu-

gleich aber immer in demGefühl des parasitären Verhältnisses zur Elterngenerati-

on zurücklässt.Wenngleich das nicht auf alle Vertreter der literarischen Bewegung

zutrifft, ist es aber vor allem in der medialen Wahrnehmung dieser Gruppe und

ihrer Werke immer wieder Gegenstand der Auseinandersetzung.18 Während von

nicht wienerischen, speziell Berliner Intellektuellen, dies kontinuierlich als Anlass

zur Kritik genommen wird, da den Schriftstellern als Resultat ihrer finanziellen

Unabhängigkeit Lebensferne und Naivität unterstellt wird, sieht die Wiener Seite

die soziale Herkunft durchaus positiv und als Grundlage einer fundierten kulturel-

len Kompetenz mit der nötigen finanziellen Freiheit, sich ganz der Literatur wid-

men zu können.19 Aufgrund dieser Herkunft ist es aber auch wenig verwunderlich,

dass die literarischen Arbeiten des Wiener Kreises im Vergleich zu den Berliner

15 Vgl. Wagner: Harmoniezwang und Verstörung, S. 159f.

16 Ebd., S. 185f.

17 Stühlinger: Der Wettbewerb zur Wiener Ringstraße, S. 10f.

18 So kommt Felix Salten aus eher ärmlichen Verhältnissen und mit dem Börsenzusammen-

bruch von 1873 verliert z.B. Arthur Schnitzlers Familie einen Großteil ihres Vermögens. Vgl.

Lorenz: Wiener Moderne, S. 84.

19 Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne, S. 227-230.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 53

Arbeiten sich weitaus weniger sozialengagiert ausnehmen. Zwar fehlt hier eben-

falls der Raum, alles en détail zu erörtern, aber die Wiener Bürgerschicht, und dies

schließt ihre intellektuellen Kreise mit ein, ist sozialistischen Tendenzen gegen-

über weitaus skeptischer eingestellt, als das unter den Berliner Intellektuellen der

Fall ist.20 Auch deshalb wird Berlin eher dem Naturalismus, Wien eher dem Im-

pressionismus und Symbolismus zugeordnet.21 Das bedeutet allerdings nicht, und

diese Verallgemeinerung findet häufig statt, dass die Autoren nicht sozialkritisch

wären – im Gegenteil: Ihre Analysen legen den Finger in die Wunden und ver-

drängten Probleme der eigenen Gesellschaft.22 Die Schriftsteller riskieren Skan-

dale und gesellschaftlichen Reputationsverlust, brechen mit der Elterngeneration

und erproben neue Lebensentwürfe. Allerdings resultieren daraus selten revolutio-

näre Ambitionen, die sich auf die gesamte Gesellschaft erstrecken würden.

Analog zum Image Wiens tendiert die Literaturgeschichte ebenso dazu, dem

Jung-Wiener Dichterkreis Konservatismus und Eskapismus als subsumierende

Charakteristika zuzuordnen. Das hat hinsichtlich einer notwendigen Abstrakti-

on durchaus seine Berechtigung, droht aber im spezifischen individuellen Fall

durch eine vorurteilsbehaftete Lesart Interpretationsergebnisse zu verstellen, die

dieser Lesart zuwiderlaufen.23 Ein populäres Beispiel ist Schorskes Diktum des

ästhetizistischen Rückzugs aus dem politischen Bereich der Gesellschaft, den er

den Schriftstellern der Wiener Moderne attestiert. Dieser Einschätzung folgend,

ist lange Zeit Arthur Schnitzler bezüglich seiner Haltung zum Ersten Weltkrieg

eine apolitische Einstellung unterstellt worden. Erst die genauere Lektüre seiner

Tagebücher hat ergeben, dass dieses Urteil so nicht haltbar ist. Bernard Shaw stellt

zudem heraus, dass es mehr Schorskes eigene historische Situation war, die ihn

zu dem Ergebnis kommen ließ, als das tatsächliche Material, das er erforschte.

Die Ursache für den Kurzschluss vom Image der Metropole Wiens auf die dis-

tinguierenden Charakteristika des Dichterkreises ist aber auch in der Person Her-

mann Bahrs zu suchen. Bahr behauptet an verschiedenen Stellen seiner autobio-

grafischen Schriften, er habe den Jung-Wiener Kreis praktisch gegründet. Eine

These, die auch von der Literaturwissenschaft häufig so weiter kolportiert wurde.

Tatsächlich stößt Bahr erst später zu einer bestehenden Gruppe hinzu und auch

der Terminus »Junges Wien« bzw. »Junges Österreich« ist bereits vorher von Ar-

thur Schnitzler in seinen Tagebüchern verwendet worden. Der wahre Kern aber

20 Erneut zeigt sich, dass für den Rahmen der Arbeit die Bevorzugung der Bezeichnung Jung-

Wien präziser ist, denn während die Jung-Wiener Autoren eher distanziert gegenüber dem

politischen Geschehen waren, haben hingegen Intellektuelle wie Karl Kraus sich sehr enga-

giert. Vgl. Gemmel: Die Kritische Wiener Moderne, bes. ab S. 131.

21 Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne, S. 45.

22 Eder: Zur Sexualisierung der »Wiener Moderne«, S. 159f.

23 Lorenz: Wiener Moderne, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Das Schweigen der Gewalt

des Mythos ist, dass es Bahrs publizistischer Fähigkeit und seinem feuilletonisti-

schen Talent sowie seinem organisatorischen Engagement zu verdanken ist, dass

der Dichterkreis um Beer-Hofmann, Schnitzler und Hofmannsthal derartige Be-

kanntheit erlangt.24 Bahr ist nicht Jung-Wien – das wäre verkürzt dargestellt – er

beeinflusst aber zu einem nicht unerheblichen Teil die Außenwahrnehmung des

Kreises und damit letztlich auch die kulturellen Schablonen, mit denen sowohl die

Ästhetik als auch die Literatur rezipiert wird.25

Darüber hinaus ist Bahrs poetische Konzeption ungeachtet seiner Zuspitzung

nicht absolut gegenläufig zur Selbstwahrnehmung der anderen Autoren. Dies wird

immer wieder in Texten deutlich, die sich mit den Beziehungen innerhalb der

Gruppe und ihrem literarischen Selbstverständnis auseinandersetzen. In diesen

Texten zeigt sich auch, dass ein Gefühl der Exklusivität in doppeltem Sinne vor-

herrscht: zum einen nämlich als vom Puls der Zeit durch das alte Wien abgeschnit-

ten und zum anderen durch diese erzwungene Sonderposition in der Lage, als Be-

wahrer einer ideellen, weil originären Kultur fungieren zu können.

Bahrs Wechsel nach Wien ist, wie das Sprengel und Streim plausibel veran-

schaulichen, einer teils reflektierten, teils erst retrospektiv verstandenen Verände-

rung seiner eigenen ästhetischen Prinzipien geschuldet. Dass die Wahl auf Wien

fällt, ist Resultat eines ideologischen Wandels, der, beeinflusst durch persönliche

Enttäuschungen, in Bahrs Programm zur Überwindung des Naturalismus mün-

det.26 Er stößt zu einem Kreis dazu, von dem er der Ansicht ist, seine neue Ästhe-

tik in ihm repräsentiert zu finden bzw. sich gemeinsammit den Künstlern in diese

Richtung entwickeln zu können. Der Kreis, der sich zuerst im Kaffeehaus Grienst-

eidl zusammenfindet und nach dessen Abriss ins Café Central wechselt, ist typisch

für intellektuelle und künstlerische Gruppen der Zeit. Die neue Form der gemein-

samen Organisation mit dem Ziel, Kunst zu schaffen, hat sich über einen länge-

ren Zeitraum schrittweise aus der Salonkultur des vorherigen Jahrhunderts ent-

wickelt.27 Die Gründe hierfür sind vielfältig. Der Kunstmarkt ist in Veränderung

begriffen, seit Kirche und Adel nicht mehr alleinige, bestimmende Geldgeber sind.

Das Bürgertum, das sich ebenfalls ideologisch eher durch Vereine und Gruppen

repräsentiert sieht, ist wichtigster Kunde und Produzent von Kunst geworden.28

Im Falle Adolf Loos etwa sind es sogar fast ausschließlich wohlhabende jüdische

Wiener, die sich ihre Wohnungen von ihm einrichten lassen.29 Die Künstlerkreise

werden zum entscheidenden Nukleus kultureller Prozesse. Gleichzeitig schaffen

24 Vgl. Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne, S. 84ff.

25 Simonis: Ästhetizismus, S. 3.

26 Vgl. Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne. Vor allem S. 88f., S. 93f. und S. 100.

27 Würffel: Kunst-Kreise, -Gruppen und -Gemeinschaften, S. 196.

28 Ebd., S. 197.

29 Timms: Die Wiener Kreise, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 55

sie mit ihrem häufig als elitär verstandenen Impetus einen Raum, der sie zuneh-

mend von der umliegenden Gesellschaft isoliert. Ein Prozess, der letztlich von bei-

den Seiten vorangetrieben wird. Sowohl die umgebende Gesellschaft sondert sich

aus verschiedenen Gründen von den Künstlern ab, wenngleich sie ihre Produkte

gern und ausgiebig rezipiert, als auch andersherum sich die zum inneren Kreis

gehörenden als Gemeinschaft verstehen, die sich aufgrund von Ansichten, Lebens-

weisen und nicht zuletzt intellektuellen Voraussetzungen zwangsläufig von der sie

umgebenden Umwelt abgrenzen muss.30 Nicht selten liegt dem auch ein Wille zur

Veränderung und Neuformung der Gesellschaft oder aber eine programmatische

Abkehr von der Zivilisation zugrunde.31 Im Falle der Wiener Kreise betont Edward

Timms allerdings, dass obwohl die Kreise nach außen hin isoliert sind, sie da-

gegen untereinander sich stark vernetzen und austauschen. Dies resultiert zum

einen aus der Überschneidung ihrer Teilnehmer und zum anderen durch die per-

sönlichen Beziehungen zentraler Personen der einzelnen Kreise. Nach Timms sind

die Gruppierungen der Intellektuellen immer auf eine Schlüsselfigur ausgerichtet,

die als sozialer Knotenpunkt wiederum Beziehungen zu anderen Schlüsselfiguren

unterhält, und dies teilweise über Interessengebiete hinweg. So führten etwa Karl

Kraus und Adolf Loos einen Austausch über ähnliche ästhetische Programme, al-

lerdings einmal auf die Publizistik und einmal auf die Architektur bezogen.32 Für

die Wiener Gesellschaft hat Timms deshalb versucht, die kulturelle Interaktion in

einem Diagramm von sich überschneidenden Kreisen darzustellen.33 Ihm ist hier-

bei wichtig zu betonen, dass die Kreise kein einfaches Modell sind, sondern sich

wirklich an bestimmten Orten regelmäßig zusammengefunden haben.34 Erneut

ist es die Kreisstruktur, die als Metapher der soziokulturellen Interaktionen ihre

Entsprechung auf topologischer Ebene wiederfindet. Was im Makrostrukturellen

die Ringstraße ist, ist im Mikrostrukturellen das Kaffeehaus.

2.1.3 Entzauberung und Verzauberung

Fast unnötig zu erwähnen und ohne es hier erschöpfend ausführen zu können,

ist der Begriff der Moderne für sich genommen ein umbrella term, der in viele un-

terschiedliche Elemente zerfällt. Moderne ist ein Konglomerat, das man versucht

30 Timms (ebd.) bezeichnet die Situation derWiener Gruppierungen wie folgt: »Zugespitzt for-

muliert: Die Wiener Moderne war nie wirklich zu Hause in Wien.« (S. 136)

31 Typische Beispiele sind etwa der George-Kreis oder der Monte Verità. Vgl. Würffel: Kunst-

Kreise, Gruppen und -Gemeinschaften, S. 197f.

32 Timms: Die Wiener Kreise, S. 132f.

33 Bezeichnenderweise ist die Schlüsselfigur für den Jung-Wiener Kreis Schnitzler und nicht

Bahr (ebd., S. 130).

34 Ebd., S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Das Schweigen der Gewalt

durch Begriffe wie Dekadenz, Avantgarde, Ästhetizismus etc. genauer zu erfas-

sen.35Was für die Moderne im Allgemeinen gilt, gilt ebenso für dieWiener Moder-

ne im Speziellen.36 Aufgrund der daraus resultierenden Vielfältigkeit und Komple-

xität der Problemfelder ist es deshalb nicht leicht, spezifischeThemen als dominant

zu benennen. Dennoch kommt es zu bestimmten Konzentrationen einzelner Mo-

tive, die als Diskursobjekte in verschiedenen kulturellen Bereichen fungieren und

so mehr als andere wiederholt zum zentralen Gegenstand der Auseinandersetzung

werden. Einer Projektionsfläche gleich schreiben sich in der Auseinandersetzung

mit den Diskursobjekten die vielfältigen Aspekte der Moderne in ihre Darstellun-

genmit hinein. Entscheidend ist hierbei, dass sich in praktisch allen kulturrelevan-

ten Bereichen unvereinbare Antinomien gegenüberstehen, obwohl gleichzeitig die

einzelnen Episteme einen Universalitätsanspruch für sich beanspruchen.37 Dieses

Phänomen wird auch häufig als »Krise« bezeichnet, und obwohl der Begriff bei der

Beschreibung der Moderne einen inflationären Gebrauch erfahren hat, behält er

trotz allem seine Berechtigung. Die durchaus schmerzhaften Parameterverschie-

bungen um 1900, die letztlich eine Verunsicherung in allen Bereichen der Welt-

konstitution bedeuten, werden auch von den Menschen der Moderne als belastend

und destabilisierend erfahren. Dass vermehrt zur Metapher der Krankheit – und

Krise ist diesem Begriffsfeld entlehnt – sowohl in damaligen Reflexionen als auch

in heutigen Untersuchungen gegriffen wird, ist der Entwicklung geschuldet, dass

durch den Positivismus ein analytischer Zugriff auf wesentliche gesellschaftliche

Bereiche erfolgt.

Die technisch-industrielle Revolution verändertmutatis mutandis dieWeltwahr-

nehmung selbst.38 Ein Rationalisierungsprozess beginnt, der selbst wiederum auf

35 Fast in jederÜberblicksdarstellung zurWienerModerne oder derModerne an sich findet sich

eine ausführliche Problematisierung des Modernebegriffs, weshalb hier auf diese Ausein-

andersetzung verzichtet wird. Eine der wesentlichen Schwierigkeiten besteht darin, dass in

der Diskussion die Grenze zwischen der historischen Fremd- und Selbstbezeichnung, die als

Kampfbegriff, Schlagwort und Diffamierung genutzt wurde, und der literaturwissenschaft-

lichen Definition verwischt. Ein zweites Moment, das die Festlegung des Begriffs erschwert,

ist der Impetus der Künstler, die anfangs den Bruch mit der Tradition suchen, aber im Ver-

lauf der modernen Kulturentwicklung einen Bruch mit der eigenen Avantgarde vollziehen,

was teilweise wiederum zu einer Hinwendung zu traditionellen Konzepten führt. Was dar-

über hinaus die Sache verkompliziert, ist, dass der Begriff sowohl kulturell wie auch regio-

nal dispersive Phänomene zusammenfassen soll. Zudem muss mindestens zwischen einer

ästhetischen und einer soziokulturellen Moderne unterschieden werden, die sich in ihren

Entwicklungen auseinanderbewegen. Vgl. Fähnders: Avantgarde und Moderne 1890-1933,

S. 1-8.

36 Vgl. Lorenz: Wiener Moderne, S. 1-9.

37 Weiß: Antinomien der Moderne, S. 53f.

38 Anz: Thesen zur expressionistischen Moderne, S. 337.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 57

eine lange Tradition zurückgreifen kann, und durchdringt alle Bereiche des Le-

bens. Die damit um 1900 einsetzenden oder sich radikalisierenden Prozesse sind

die Grundlage auch heutiger Denk- und Wahrnehmungsprozesse, da das Funda-

ment der veränderten sozialen Wirklichkeit mit dem als absolut empfunden Mo-

dernisierungsprozess und den daraus resultierenden Konflikten letztlich in diese

Zeit fällt und von der damaligen Kultur reflektiert und verarbeitet wird.39 Die tech-

nische Beeinflussung der Lebenswirklichkeit etabliert einen Paradigmenwechsel,

der bis in unsere heutige Zeit Relevanz hat. Die fortschreitende Übernahme der

Weltdeutungsinstanz und der daraus resultierende Wahrheitsanspruch der Wis-

senschaften schreiten fort und führen weiter, was im 19. Jahrhundert begonnen

hat. Als eine Folge dessen wird der Mensch erfasst, gemessen und funktionalisiert.

Es setzt ein tiefgreifender epistemologischer Wandel ein, der zentrale Begriffe der

westlichen Philosophie affiziert und damit auch die Bestimmung des Menschen an

sich neu ausformuliert. Der Positivismus, der sich sukzessive in den Naturalismus

überführt, fügt dem Individuum in seinem Konstitutions- und Erkenntnisprozess

dabei die sogenannten metaphysischen Kränkungen zu, die in Max Webers viel

zitierter Sentenz von der Entzauberung der Welt münden.

Gleichzeitig kommt es zu einer sprunghaften Zunahme von scheinbar vollstän-

dig entgegengesetzten, neometaphysischen Diskursen. Die Zeit um 1900 ist auch

die Blütezeit des europäischen Okkultismus. Der Einfluss des okkulten Gedanken-

guts gerade auf Intellektuelle und Künstler der Moderne kann dabei kaum zu ge-

ring veranschlagt werden. Zahlreiche Arbeiten setzen sich in letzter Zeit vermehrt

mit diesem Aspekt auseinander und haben immer wieder die enge Verflechtung

des Okkultismus40 mit vielen Bereichen des kulturellen Lebens aufgezeigt.41 Und

obwohl für historisch tradiertere magische Zirkel wie z.B. die Freimaurer wegen

der Gesetzesbestimmungen in Österreich es nicht so leicht war, in Wien Fuß zu

fassen, florierten dafür neuere Zusammenschlüsse umso mehr.42

39 Bublitz: Der verdrängte Tod im Diskurs der Moderne, S. 62ff.

40 »Okkultist« ist eine Selbstbezeichnung um 1900 von denjenigen, die sich dieser Denkrich-

tung verbunden fühlen. So beschreibt Helena Petrovna Blavatsky (1831-1891), eine bedeuten-

de Theosophin jener Zeit, in ihrem posthum ins Deutsche übertragenen Buch Fremdwörter-

buch für Okkultisten und Theosophen (S. 50) »Okkultismus« gleichbedeutend mit Mystik, Ma-

gie, Kabbala und Hermetik und damit vereinbar mit der theosophischen Weltanschauung

und nicht etwa als abwertenden Begriff, von dem es sich zu distanzieren gilt. Wie häufig bei

diesen Publikationen lässt sich nicht mit absoluter Sicherheit sagen, ob wirklich Blavatsky

die Verfasserin der Schrift ist. Als Beleg ist der Abschnitt dennoch nützlich, da es ein Text

innerhalb des Okkultismusdiskurses ist und sich an die an ihm Partizipierenden richtet. Zur

Bedeutung Blavatskys vgl. Goodrick-Clarke: The Western Esoteric Traditions, S. 225–227;

Doering-Manteuffel: Das Okkulte, S. 194–196.

41 Vgl. Pytlik: Okkultismus und Moderne, S. 16–19.

42 Semrau: Erleuchtung und Verblendung, S. 90ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Das Schweigen der Gewalt

Die Gründe für die Rückkehr bzw. dieWiedererstarkung sind komplex und der

Prozess ist langwierig und beginnt spätestens mit der Aufklärung.43 Entscheidend

ist aber, dass die sich neu formierenden okkulten Strömungen von einem ande-

ren Selbstverständnis ausgehen als die der Jahrhunderte zuvor. War der okkulte

Diskurs im 18. Jahrhundert zuvor noch ein praktischer, alltagsorientierter, wird er

zum Anbeginn des 20. Jahrhunderts ein abstrakt-theoretischer und wandelt sich

(erneut) zu einem akademischen und intellektuellen Diskurs.44 Seine Entwicklung

findet zeitgleich mit tiefgreifenden Veränderungen des physikalischen Weltbildes

statt,wobei es genau diese Veränderungen sind, die als eine der wesentlichenUrsa-

chen für das Wiedererstarken des Interesses für das Okkulte in akademischen und

intellektuellen Kreisen angesehen wird.45 Eine Folge davon ist ein weit um sich

greifender Relativismus, der die Grenzen zwischen rationaler, harter Wissenschaft

und fantastischer Spekulation nicht mehr so trennscharf erscheinen lässt, wie das

für Kant noch in seinem Aufsatz Träume eines Geistersehers (1766) gegeben war.46 Im

19. Jahrhundert ging der Positivismus noch davon aus, dass die Gesetzmäßigkeiten

der Natur imWesentlichen feststünden, aber Entdeckungen Ende des 19. Jahrhun-

derts, wie etwa die Entdeckung der Röntgenstrahlen, erfordern ein Umdenken und

eine Umstrukturierung des bis dato gültigen physikalischen Weltbildes. Die auf

Mechanik basierende Theorie wird sukzessive durch die strahlen- und teilchen-

basierte erweitert. ›Unsichtbaren‹ Vorgängen muss nun eine weit größere Rele-

vanz und ein viel komplexeres Verhältnis zu den Prozessen der Natur eingeräumt

43 Doering-Manteuffel (Das Okkulte) vertritt in ihrer Arbeit die sehr überzeugende These, dass

es just die Aufklärung selbst war, die mit ihren Erfolgen die Macht der Kirche zurückdräng-

te, gleichzeitig aber damit den alternativen, zuvor als abergläubisch bezeichneten Konzep-

ten den Weg ebnete und zu neuer Blüte verhalf. Diese These wird inzwischen zunehmend

auch von anderen Wissenschaftlern übernommen. Monika Neugebauer-Wölk, Renko Geff-

arth und Markus Meumann resümieren in ihrem 2013 veröffentlichten Sammelband Aufklä-

rung – Esoterik, der gleichzeitig auch das Ende des 2004 begonnen DFG-Forschungsprojektes

markiert, dass seit ihrer ersten Tagung 1997 die systematische Erforschung der Esoterik stei-

genden Zulauf erhält und dass im Zuge dessen auch die These von dem Bedingungsverhält-

nis von Aufklärung und Esoterik breitere Akzeptanz gewinnt (S. 1f.).

44 Er war es bereits zuvor in der FrühenNeuzeit, ist aber relativ bald aus den Akademien wieder

suspendiert worden (vgl. Otto: Magie, S. 505).

45 Vgl. Pytlik: Okkultismus und Moderne, S. 195f.

46 Die Vorstellung, dass Immaterialität ohne Materialität keinen Bestand hat, was für Kant in

seiner Schrift essenziell ist, erfährt eine Revision.Was bis dato als Immaterialität verstanden

wurde, ist womöglich keine. Der Relativismus folgt aus der Feststellung, dass esWeltbildver-

schiebungen geben kann, die eine tiefe Verunsicherung derWahrnehmung zur Folge haben.

Spätestens abermit Schrödingers Erkenntnis, dass immikrostrukturellen Bereich Gesetzmä-

ßigkeiten des makrostrukturellen teilweise keine Gültigkeit mehr haben, erstreckt sich die

Krise auf alle Bereiche der Wahrheitsfindung. Vgl. Semrau: Erleuchtung und Verblendung,

S. 111f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 59

werden als zuvor. Zumal sie zu einem Großteil bis dahin auch unbeobachtbar wa-

ren. So sind paradoxerweise gerade die neuen Erkenntnisse in der Naturwissen-

schaft, insbesondere in der Physik, als hauptverantwortlich dafür anzusehen, dass

bestimmte okkulte Konzepte denWeg wieder zurück in den akademischen Betrieb

finden.47 Der kurzzeitigen Verunsicherung um 1900 herum ist es auch geschuldet,

dass Magie nicht mehr als das Abseitige, Abergläubische gilt, sondern vielmehr als

das alternativ Gedachte verstanden wird; ein Phänomencontainer, in dem Konzep-

te weiterverfolgt werden, die – und das ist entscheidend – noch nicht von derWis-

senschaft erklärt werden können. Der Okkultismus versteht sich nicht prinzipiell

als zur Naturwissenschaft in Opposition, sondern im Gegenteil als ihre notwen-

dige Ergänzung, im Grunde aber unter der Annahme des naturwissenschaftlichen

Paradigmas.48

Die Auffassung, dass die durch Überlieferung bewahrten ›Beobachtungen‹ von

besonders dafür empfänglichen Individuen letztlich sich früher oder später durch

die Wissenschaft bestätigt finden werden, ist der signifikante Unterschied zu den

vorherigen Epochen.49 Das Selbstverständnis der Okkultisten ist, dass ihre Me-

thoden eine Erweiterung der bisherigen naturwissenschaftlichen darstellen, mit

deren Hilfe sich die gewonnenen Erkenntnisse nun verstehen und anwenden las-

sen.50 Damit diesesWissen erhalten bleibt, erforscht und nutzbar gemacht werden

kann, äußert Ludwig Staudenmaier 1912 die Hoffnung auf einen Lehrstuhl Ma-

gie als experimentelle Naturwissenschaft. Etwas, was zumindest teilweise durch

die Gründung der Psychologischen Gesellschaft in Deutschland 1886 durch Albert

Freiherr von Schrenck-Notzing und Carl du Prel zu dem Zeitpunkt schon einge-

47 Die Aufsätze im Sammelband von Anna Lux und Sylvia Paletschek untersuchen genau auf

diesen Aspekt hin die Institutionalisierung der Parapsychologie in verschiedenen Ländern,

womit auch deutlich wird, dass sich das Phänomen nicht auf den deutschsprachigen Raum

beschränkt, sondern Industrienationen generell in der Moderne betrifft: Anna Lux/Sylvia

Paletschek (Hg.): Okkultismus im Gehäuse. Institutionalisierungen der Parapsychologie im

20. Jahrhundert im internationalen Vergleich. Berlin u.a. 2016.

48 Pytlik: Okkultismus und Moderne, S. 23f.

49 So spricht auch Blavatsky von »okkulterWissenschaft«, die in der Lagewäre,mehr als die pro-

fane, sichtbareWelt zu erkennen (Fremdwörterbuch für Okkultisten und Theosophen [Theo-

sophisches Glossarium], S. 50). Ebenso wird in dem von dem Theosophen Carl Kiesewetter

sehr wichtigen Werk Geschichte des neueren Occultismus (1891), das großen Einfluss auf die

Selbstkonstitution der okkulten Bewegung hat, Okkultismus als Wissenschaft verstanden

(vgl. Doering-Manteuffel: Okkultismus, S. 20).

50 Vor diesem Hintergrund ist es auch verständlich, warum Romanfiguren wie Van Helsing in

Bram Stokers Dracula oder in Mary Shelleys Frankenstein nicht nur dem Übernatürlichen ge-

genüber aufgeschlossen sind, sondern es auch nutzbar machen können. Sie sind Magier, die

abermit naturwissenschaftlichenMethoden zu ihrenErkenntnissengelangt sind (vgl. Stock-

hammer: Zaubertexte, S. 10ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Das Schweigen der Gewalt

löst war, aber tatsächlich erst in den 1920iger-Jahren die direkte Anbindung an die

Universitäten erfährt.51

Parapsychologie, Magnetismus, Hypnose, Psychoanalyse und Strahlentherapie

sind alles Disziplinen, die eine Nähe zum magischen Denken in dieser Zeit auf-

weisen und teilweise mit magischen Erklärungsmodellen operieren. Der Okkul-

tismus um 1900 ist aber weder ein antirationalistischer noch ein modernefeind-

licher Diskurs, auch wenn er regressive Tendenzen besitzt.52 Natürlich bleibt das

Bestreben der vielen praktizierenden und schreibenden Magier, die ›entzauber-

te‹ Welt zurückzuverzaubern. Sie tun dies aber nicht, indem sie die Naturwissen-

schaft schlicht nicht anerkennen, sondern indem sie sie um Konzepte erweitern.

Zwar stehen diese Konzepte häufig in Kontradiktion mit bestehenden physikali-

schen Annahmen, die Hoffnung aber ist, dass am Ende das okkulte Weltbild recht

behält, weil die Naturwissenschaft es Zug um Zug anerkennen muss.

2.1.4 Tod und Sexualität

Ein weiteres Indiz dafür, dass ein grundlegender Wandel des Verständnisses von

Welt und Subjekt sich vollzieht, ist die im Vergleich zur vorhergehenden Epoche

überproportionale Konzentration auf existenzielle Themen. Der Tod spielt deshalb

in der Wiener Moderne eine entscheidende, weil zutiefst ambivalente Rolle.53 Tat-

sächlich scheint er ein derart beherrschendes Thema zu sein, dass Karl Kraus sei-

nen ehemaligen Weggefährten geradezu eine Fixierung auf den Vanitasgedanken

vorwirft.54 Kraus übersieht dabei, dass Tod nicht nur in der Literatur, sondern vor

allem in wissenschaftlichen Diskursen auch ein bestimmendes Thema ist. Denn

sowohl die durch technische Errungenschaften urbar gemachte Umwelt als auch

die rasanten Erfolge im medizinischen Sektor suggerieren eine Allbeherrschbar-

keit der Natur. Unter diesem Eindruck entsteht ein erneuerter Dualismus, der den

Menschen aus der Natur löst und sie ihm gegenüberstellt.55 Es sind allerdings ge-

rade diese Allmachtsfantasien derWissenschaft von der vermeintlichen Beherrsch-

barkeit der Natur und der wenigstens partiellen Überwindung des Todes, die einen

Gegendiskurs der Literatur geradezu provozieren.56

51 Ebd., S. 7ff; Pytlik: Okkultismus und Moderne, S. 41f.

52 Regressive Tendenz besitzt er, weil er nicht nur an eine ›Unsterblichkeit der Seele‹ glaubt,

sondern auch eine Reetablierung der Transzendenz fordert (vgl. Pytlik: Okkultismus und

Moderne, S. 195).

53 Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 101f.

54 Kraus: Die demolirte Literatur, S. 281.

55 Vgl. Bublitz: Der verdrängte Tod im Diskurs der Moderne, S. 72f. Bublitz allerdings konzen-

triert sich weitaus mehr auf die kapitalistischen Marktgesetze und Freuds Kulturanalyse als

Begründungsansatz.

56 Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 8f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 61

Denn der Tod wandelt sich unter der vor allem medizinischen Betrachtung zu

einem störenden Faktor. Er ist jetzt das Versagen des Apparates, der Zusammen-

bruch der Maschine Mensch. Tod ist nicht mehr der natürliche Abschluss des Le-

bens, sondern in einer auf reibungslose Abläufe orientierten Gesellschaft ein Un-

fall, der die Ordnung gefährdet. Fast noch schlimmer in diesem Zusammenhang

wiegt die Krankheit.Während der Tod einen notwendigen Ersatz des Verstorbenen

zur Folge hat, ist die Krankheit ein schleichender Prozess, der alle anderen Abläufe

in seinem Umfeld lähmt. Familienangehörige des Kranken sind gleichermaßen er-

fasst wie die ihm zugeteilten Arbeitsaufgaben. Kuren undTherapien werden nötig.

Der Mensch existiert noch, ist aber für die Gesellschaft vollkommen unbrauchbar

geworden. Unter den Krankheiten die diffuseste, weil ihre organischen Ursachen

zu dieser Zeit kaum erfassbar sind, ist die ›Krankheit der Nerven‹. Dass nun ge-

rade die Sensibilität der Nerven und das übersteigerte Feingefühl, was ebenfalls

von Kraus verspottet wird, zum kreativen Habitus nicht nur der Jung-Wiener, son-

dern auch anderer Künstlerkreise erhoben wird, lässt sich durchaus, ebenfalls wie

die Konzentration auf das Thema »Tod«, als subversive Gegenbewegung verste-

hen.57 Während für Peter Altenberg allerdings es weit mehr als nur eine ästheti-

sche Haltung ist, da er relativ jung von einem Arzt die Diagnose erhält, aufgrund

seiner nervlichen Konstitution zu keiner Arbeit fähig zu sein, konzentriert Arthur

Schnitzler in einer seiner wichtigsten Erzählungen Sterben gleich beide Aspekte.

Sowohl das lange und kräftezehrende Siechtum, die Auswirkungen auf den Cha-

rakter des Menschen und seine Umwelt als auch der Tod selbst sind Thema der

Handlung.

Der Sterbeprozess und seine ihn begleitenden Krankheiten selbst ist Objekt

medizinischer Erfassung und Dokumentation, woraus wiederum eine weitere

Kränkung und Entzauberung der metaphysischen Welt- und Selbstwahrnehmung

resultiert.58 Das Organische, das ausschließlich im Vordergrund steht und noch

im kleinsten biochemischen Prozess verstanden werden soll, bietet keinen Platz

mehr für Spekulationen über Geist und Seele, so wie die katalogisierten Vor-

gänge, die als Beispiel dienen, um sie bei einem ähnlichen Fall wiedererkennen

zu können, kaum mehr Raum lassen für einen individuellen Sterbeprozess, ein

persönliches Schicksal. Der nur noch auf Verfallsprozesse reduzierte Körper, an

dessen Ende jegliche Form der Selbstermächtigung des Subjekts scheitern muss,

ist die Herausforderung der Philosophie, an der sich die Intellektuellen vor allem

künstlerisch abarbeiten.59 Das Motiv des Memento Mori erlebt seine Renaissance,

57 Haupt: Themen und Motive, S. 144.

58 Bublitz: Der verdrängte Tod im Diskurs der Moderne, S. 66f.

59 Bublitz (ebd.) sieht im Hinblick auf die rationale Erkenntnistheorie die Aufgabe für die Mo-

derne als gescheitert an: »Der subjektzentrierten Vernunft mißlingt das Unterfangen, die

Beschränkungen eines endlichen Erkenntnisvermögens zu transzendieren« (S. 68).

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Das Schweigen der Gewalt

wenn es denn je passé war, aber auch hier unter ganz anderen Vorzeichen. Der

tote Körper, der Leichnam, der Kadaver, steht als Schreckbild für das auf die

Absurdität der unentrinnbaren Endlichkeit geworfene Individuum.60 Der Tod ist

nicht mehr letztes Argument, um seinem Dasein eine im Idealfall gottgefällige

Sinnhaftigkeit zu geben, er ist das genaue Gegenteil, er ist nun der Sinnentleerer

der menschlichen Existenz.61

Beherrschender ist das Motiv des Todes deshalb als Erschütterung der Ord-

nung, als Zerstörer der Sicherheit und des Selbstbetrugs. Tod ist auch in der Mo-

derne Objekt der Verdrängung im öffentlichen Raum, wie die Gesellschaftsanaly-

sen von Max Weber und Sigmund Freud eindrucksvoll zeigen.62 Ebenso belegen

sie, dass die Verdrängung nicht im stärkeren Maße um 1900 beginnt, sondern be-

reits vorliegt. Aber das gesteigerte Interesse und die neuen Perspektiven auf den

Verfallsprozess und die Endlichkeit des Individuums werfen neue Fragen der Sinn-

gebung auf.63 Zwar ist das christliche Heilsversprechen einer besseren Existenz im

Jenseits seit Längerem erodiert, die Brisanz einer neuen Sinnhaftigkeit hat aber

keineswegs abgenommen, respektive weil eine zufriedenstellende Antwort weiter

ausbleibt. So bewegen sich viele Schriften hierzu im Spannungsverhältnis zwi-

schen neospirituellen Ansätzen einerseits, die zuvor bereits unter dem Aspekt des

Okkultismus Erwähnung fanden, und der Auseinandersetzung mit der Absurdität

der menschlichen Existenz aufgrund ihrer unabwendbaren Vergänglichkeit ande-

rerseits. Die Gravität des zwiespältigen Verhältnisses zum Tod wird erneut deut-

lich, wenn man sich das Verhältnis von dem Ich und seiner Welt zu dieser Zeit

verdeutlicht. Die Fixpunkte der Wahrheitsfindung durchlaufen, ausgelöst durch

verschiedene Entwicklung, wie ebenfalls bereits im Zusammenhang mit dem Ok-

kultismus erwähnt, eine grundlegende Revision. In dieser scheinbaren Beliebigkeit

derWahrheiten bieten das Bewusstsein und das Ich einen vorläufigen Ankerpunkt,

60 Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 101f.Was nicht bedeutet, dass das Bild des toten Körpers keine

ästhetische Überformung erfahren könnte. Im Gegenteil ist spätestens seit Edgar Allen Poe

die ›schöne Tote‹ fester Bestandteil des künstlerischen Bildrepertoires. Vgl. Surmann: Tod

und Liebe bei Richard Beer-Hofmann und Arthur Schnitzler, S. 32f.

61 Erneut ist es Schnitzler, der sich, verteilt über seine Schaffenszeit, in drei Erzählungen mit

demWunsch des Sterbenden beschäftigt, auch nach seinem Tod bzw. über seinen TodMacht

und Einfluss zu behalten. Dies besonders unter dem Aspekt der Subjektkonstitution.

62 Beide allerdings insistieren darauf, dass die Todesverdrängung nicht ein Resultat derModer-

ne darstellt, sondern eine kulturelle Konstante bildet, vgl. Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 24.

63 Wobei im ähnlichen Maße wie bei meinem Thema der Gewalt immer die Gefahr besteht,

rekursiv ein gesteigertes Interesse zu unterstellen, das in Wirklichkeit ein jetztzeitiges ist.

Pfeiffer (ebd., S. 19) weist in seiner Studie zum Tod in der Literatur der Moderne gleich zu

Beginn darauf hin, dass es einen sprunghaften Anstieg der Forschungsliteratur zu diesem

Thema seit den 1970er-Jahren gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 63

der über die Selbstvergewisserung des Subjekts wenigstens in der eigenenWelt Si-

cherheit schafft. Als nun diesem Element auch eine Destabilisierung widerfährt,

ist gerade der alles Individuelle bedrohende Tod die letzte, stabile Gewissheit. Das

Erlöschen der Existenz und damit das Verschwinden der eigenen Gedankenwelt

bzw. das Verschwinden des Anderen bei seinem Tod entziehen sich einer Relati-

vierung, entziehen sich auch einer Überformung durch die Ästhetik und werden

somit zur unhintergehbaren Wahrheit.64

Neben dem Tod ist ein weiteres bestimmendesThema,wenn nicht vielleicht so-

gar das bestimmende Thema, die Sexualität. Wie der Tod durchzieht und vernetzt

sie alle anderen Motive und Themenkomplexe der Wiener Moderne. Die Konstitu-

tion des Begriffes »Sexualität« selbst schreibt sich in die Moderne ein, durchdringt

wesentliche kulturelle Bereiche und verändert die Auffassung von Eros, die teil-

weise unsere heutige Wahrnehmung weiterhin bestimmt. Dies ist einer der vielen

Gründe, warum man in der Forschung vermehrt zu dem Schluss kommt, dass die

entsprechenden Diskurse in dieser Zeit und besonders inWien einen Paradigmen-

wechsel einleiten, der weiterhin Gültigkeit besitzt.65 Verglichen mit den anderen

europäischen Zentren, erfährt gerade imWiener intellektuellen Umfeld die Sexua-

lität eine besondere Aufmerksamkeit.66 Ebenso wie beim Thema Tod erfasst das

Interesse und die Beschäftigung mit der Thematik alle wesentlichen Bereiche der

Kultur.67 Vor allem aber im Bereich der Wissenschaften entsteht eine intensive

Auseinandersetzung und damit einhergehend eine Vermessung und Neukonsti-

tution des intimen zwischenmenschlichen Kontakts. Naturwissenschaft, Medizin

und nicht zuletzt die Psychoanalyse bemächtigen sich diesem Feld und der Begriff

»Sexualität« spiegelt dieWandlungweg von der romantischen Liebe und hin zur sci-

entia sexualis wider. Besonders der Psychiater Richard von Krafft-Ebing (1840-1902)

64 Damit ist weder der Leichnam noch der Sterbeprozess gemeint, sondern der Umstand des

Verschwindens, der Abbruch der Existenz, das Verstummen der Stimme.

65 Eder: Zur Sexualisierung der »WienerModerne«, S. 165f. In diesem Zusammenhang erwähnt

Franz X. Eder, dass häufig in der literaturwissenschaftlichen Forschung der Anschein erweckt

würde, als sei Sexualität eine Konstante derMenschheitsgeschichte, diemalmehrmal weni-

ger unterdrückt und kontrolliertwürde unddie gerade in derModerne erste Schritte zur Libe-

ralisierung erfahren würde, dadurch dass jetzt eine wissenschaftliche Erfassung stattfände.

Dagegen möchte Eder betonen, dass Sexualität in der Ausprägung, so wie sie in der Mo-

derne etabliert wird und die Interaktionen der Individuen bestimmt, eine Konstruktion aus

Verhaltensregeln undWahrnehmungsrastern ist, die den biologischen Kern letztlich margi-

nalisieren.

66 Ebd., S. 167.

67 Spätestens mit Freuds Annahme der sublimierten Triebe wandelt sich die Diskussion über

Lust zur künstlerischen Produktivitätsdebatte. Der Frau wird hierbei aufgrund ihres im Ver-

gleich zumMann andersartigen Verhältnis zur eigenen Libido häufig jegliche Kreativität ab-

gesprochen. Vgl. Catani: Das fiktive Geschlecht, S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Das Schweigen der Gewalt

und der PhilosophOttoWeininger (1880-1903) werden alsHauptakteure dieses Pro-

zesses angesehen.68 War die körperliche Liebe zuvor bestimmt durch die Opposi-

tionen ›rein‹ und ›sündig‹, so bewegt sie sich nun im Feld zwischen ›gesund‹ und

›krank‹ und wird begrenzt und bestimmt durch Verdrängung und Perversion.69

Sexualität wird zu großen Teilen pathologisiert. Die mit neuer Deutungshoheit

angetretene Wissenschaft drängt den Einfluss von Kirche und Religion endgül-

tig aus dem Bereich der Intimität zurück,70 was neue hygienische Ratgeber für

den Hausgebrauch eindrucksvoll belegen. Allerdings setzt die neu entstandene Se-

xualwissenschaft zwar mit anderen Epistemen, aber dennoch im Grunde die tra-

dierte Moralvorstellung um. Nicht ›züchtig‹ oder ›tugendhaft‹, sondern ›natürlich‹

ist jetzt der heterosexuelle Geschlechtsverkehr (in der Ehe), der der Fortpflanzung

dient. Alles andere, sei es Masturbation, Homosexualität, Polygamie oder Prostitu-

tion, stellt eine Abweichung von der nun naturgegebenen Norm dar und gefährdet

die Gesundheit des Individuums.71 Frauen, Homosexuelle und Juden stehen be-

sonders im Zentrum des analytischen Interesses der Sexualwissenschaft im Wien

um 1900.Was als wissenschaftliche Erforschung beginnt, endet in vielen Bereichen

in einer noch rigideren Überwachung des Subjekts, die nun jedem Einzelnen die

Selbstkontrolle überantwortet zu prüfen, ob er nicht gefährdet, ja vielleicht bereits

krank und pervertiert ist.72 Der Einfluss des neu entstandenen Forschungszweiges

reicht bis in die Rechtswissenschaft, was wiederum zur Bildung neuer kriminolo-

gischer Kategorien führt. Aber auch auf kulturtheoretischer Ebene wird die Rede

vom ›gesunden Volkskörper‹ diskursbestimmend, der bedroht ist durch Dekadenz,

Ausschweifungen und Entartung. Biologismus und Kulturpessimismus verbinden

sich zu einer unguten Melange.73

Andererseits entsteht gerade durch ihre offene Neuthematisierung eine weite-

re der vielen Ambivalenzen, weshalb auch die literaturwissenschaftliche Forschung

in ihrer Bewertung des Verhältnisses der Jung-Wiener zur Sexualität zwischen den

Polen Unterdrückung und Befreiung schwankt. Die allgegenwärtige Präsenz von

Lust, Ausschweifung und Perversion setzt nolens volens eine Diskussion in der Öf-

fentlichkeit in Gang, die die Grundlage sowohl eines Liberalisierungsprozesses als

auch Regulierungsprozesses bildet.74 Zumal die soziale Wirklichkeit den theore-

68 Eder: Zur Sexualisierung der »Wiener Moderne«, S. 172f.

69 Rabelhofer: Symptom, Sexualität, Trauma, S. 117.

70 Streng genommen verdrängt sie die philosophische Erkenntnistheorie von ihrem absolu-

ten Wahrheitsanspruch. Allerdings gilt das nicht für den Bereich der Sexualität. Vgl. Kim-

mich/Wilke: Einführung in die Literatur der Jahrhundertwende, S. 36.

71 Rabelhofer: Symptom, Sexualität, Trauma, S. 125f.

72 Ebd., S. 127.

73 Ebd., S. 122.

74 So setzt sich Magnus Hirschfeld, der als einer der Hauptbegründer der Sexualwissenschaft

gilt, nicht nur für eine Entkriminalisierung der Homosexualität, sondern übergreifend für ei-

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 65

tischen Reflexionen überhaupt erst den Anlass dazu bietet, über den Verfall der

Gesellschaft zu resümieren.75Wenigstens in der gesellschaftlichen Wahrnehmung

ist Wien zu einem Ort geworden, der, für die einen zur Sorge, für die anderen

zur Freude, die Möglichkeiten bietet, seine Wünsche und Fantasien auszuleben.76

Denn die bürgerliche Moral ist seit längerer Zeit unterhöhlt, die intakte Kleinfa-

milie zwar ein Ideal, das aber faktisch in der Auflösung begriffen ist. Gerade auch

damit setzen sich die Schriftsteller Jung-Wiens intensiv auseinander.77 Die Effekte

sind dispers und deshalb auch schwer zu subsumieren. So hat die Pathologisierung

zur Folge, dass die vormals wollüstige Sünderin zur übersexualisierten Nympho-

manin umgedeutet wird,was ihr die Eigenverantwortung für ihrHandeln entzieht,

da sie nicht anders kann, als ihren Trieben zu folgen. Auch der Homosexuelle soll-

te nach Krafft-Ebings Einschätzung gerade nicht kriminalisiert werden, sondern

mit Verständnis und Fürsorge in die Obhut der Therapie überantwortet werden,

damit er geheilt werden kann.78 In dieser Debatte entstehen zudem ebenso Po-

sitionen, die sich gegen eine grundsätzliche Pathologisierung aussprechen, allen

voran Sigmund Freud, der gerade in Bezug auf die Homosexualität diese nicht als

Ausnahme verstanden wissen will, sondern als Abweichung, zu der potenziell jeder

fähig ist.79

2.1.5 Die Moderne ist weiblich

In den Werken der Jung-Wiener konzentrieren sich diese essenziellen Diskursob-

jekte einem Brennglas gleich in den unterschiedlichen Entwürfen der Frauenfigu-

ren. Das ist kein Zufall, denn das Weibliche erfährt über einen längeren Prozess

während der Moderne eine Neukonstitution.80 Das Weibliche oder das weiblich

Konnotierte etabliert sich im Verlauf des Prozesses mehr und mehr zum ästheti-

schen Gegendiskurs eines szientistisch geführtenModernediskurses, der überwie-

gendmännliche Zuschreibungen erhält. Das Spektrumder Typen variiert zwischen

den beiden extremen Ausprägungen der femme fatale oder dem Vamp auf der einen

ne Liberalisierung der Sexualität ein. Vgl. Sohn/Wahrig: Wissenschaften: Medizin und Bio-

logie, S. 701.

75 Prostitution ist in weiten Teilen bis hin zur Kinderprostitutionmindestens geduldet. Die Dul-

dungwird vonder Polizei aus durchaus pragmatischenÜberlegungender Kontrolle aufrecht-

erhalten. Erst mit den öffentlichen Diskussionen setzen Sanktionen und strafrechtliche Ver-

folgungen ein. Vgl. Wingfield: The World of Prostitution in Late Imperial Austria, S. 172f.

76 Eder: Zur Sexualisierung der »Wiener Moderne«, S. 160.

77 Vor allemArthur Schnitzlermit seinem Theaterstück Reigen trifft denNerv der Zeit so genau,

dass es ihm Erfolg, Aufmerksamkeit und einen Gerichtsprozess einhandelt, der bezeichnen-

derweise zu seinen Gunsten ausgeht.

78 Rabelhofer: Symptom, Sexualität, Trauma, S. 124.

79 Ebd., S. 129.

80 Beutin: Deutsche Literaturgeschichte, S. 363.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Das Schweigen der Gewalt

und über die femme enfant, der Kindfrau, zur femme fragile auf der anderen Sei-

te der Skala.81 Die unterschiedlichen Schattierungen sind dabei so vielfältig, dass

zwar von wiederkehrenden Typen, aber nicht von einer einheitlichen Frauendar-

stellung gesprochen werden kann.82 Neben den Genannten führt z.B. Stephanie

Catani noch die Mutter, die Ehefrau, die Prostituierte und das süße Mädel an,

die sich ebenfalls durch ein häufig reproduziertes Darstellungsmuster, insbeson-

dere im Hinblick auf ihre Sexualität, zu Typengruppen zusammenfassen lassen.

Aufgrund der Vielfältigkeit einerseits und der unterschiedlichen Funktionen der

weiblichen Figuren in den Texten andererseits ist es deshalb auch nicht sinnvoll,

von einem homogenen Diskurs der Weiblichkeit zu sprechen.83 Vielmehr existiert

eine Kontinuität in den Problemfeldern, an denenWeiblichkeit bestimmt und kon-

struiert wird. In ihren Ausdeutungen zeigt sich jedoch erneut die nun schonmehr-

fach erwähnte Ambivalenz. Gerade die Literatur fungiert hier häufig einerseits als

Gegendiskurs zu den wissenschaftlichen Bestimmungsversuchen des unbekann-

ten Wesens Frau, wie sie andererseits jedoch auch ihre Ergebnisse als Inspiration

und Impuls übernimmt und weiterentwickelt. Das Repertoire, auf das die Künst-

ler, vor allem die bildenden Künstler, zurückgreifen, speist sich ausmythologischen

Quellen. Ganz besonders wenn es um das überzeitlich Wesenhafte der Frau geht,

werden biblische oder mythologische Figuren wie Judith, Salome oder die Sphinx

bemüht, um im aktualisierten Gewand das jeweilige weibliche Prinzip darzustel-

len.

Die femme fatale repräsentiert dabei das wilde Naturwesen, das Unberechenba-

re, den ungebändigten Trieb, wie er in den Sexualwissenschaften zuvor entwor-

fen wird.84 Damit ist sie Projektion der männlichen Lust, die sich stellvertretend

im Weiblichen manifestiert. Eine ihrer subversiven Eigenschaften ist, dass sie mit

81 Wenngleich häufig die Femme fatale und die Femme fragile als Oppositionen und damit

als Extrempunkte einer Skala gesehen werden, lassen sich nicht ohne Weiteres alle litera-

rischen Umsetzungen in dieser problemlos einordnen. Denn desto elaborierter die Figuren

variiert werden, desto mehr werden der Kindfrau z.B. während des Prozesses Eigenschaften

der Femme fatale übertragen, wenn gleich sie zuvor eher der femme fragile zugeordnet wer-

den konnte. Es findet eine zunehmende Erotisierung statt, die gerade durch den Aspekt der

naiven unschuldigen Kindlichkeit ein noch größeres Bedrohungspotenzial erreicht. Um die-

ser Dynamik Rechnung zu tragen, schlägt Catani vor, statt von Typen von Topoi zu sprechen.

Da aber der entsprechende Aspekt der Komplexität der Frauenfiguren ebenfalls im Rahmen

dieser Arbeit nicht tiefergehend behandelt werden kann, verbleibe ich bei der weiter ver-

breiteten Bezeichnung Typ. Vgl. Haupt: Themen und Motive, S. 145.

82 Catani: Das fiktive Geschlecht, S. 79.

83 Ebd., S. 87.

84 Dabei darf nicht vergessen werden, dass es sich bei den literarischen Werken nicht um eine

Illustration wissenschaftlicher Ergebnisse handelt. Der literarische Diskurs ist nicht nur von

seiner Medialität her verschieden, sondern bezieht auch auf ganz unterschiedliche Weise

Position zu den Wahrheitsentwürfen der Wissenschaft. Vgl. ebd., S. 85ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 67

ihrem auf Erotik ausgerichteten Verhalten eine Gegenposition zum real-gesell-

schaftlichen Prozess der ›Hausfrauisierung‹ der guten Töchter der Bürgerschicht

bezieht.85 Sie ist zugleich motivgeschichtlich gesehen aber auch ein Produkt des

sich wandelnden Naturbegriffs in dieser Zeit. Die Natur, die in ihrer romantischen

Idealisierung im 18. Jahrhundert den utopischen Gegenpol zum als negativ emp-

fundenen Zivilisationsprozess bildet, entwickelt sich unter biologischen Prämissen

imHinblick auf denMenschen und im Fall der femme fatale zumbedrohlichen Trieb.

Mit dieser Verschiebung und der gleichzeitigen Pathologisierung der unkontrol-

lierten Natur pervertiert ebenfalls das vormals reine Naturwesen »Weib« des 18.

Jahrhunderts konsequent zu einem die Ordnung oder die Existenz bedrohenden

Geschöpf.86 Der Dämonisierungsprozess, in dem sich jetzt die Männerfantasien

bündeln, entzieht ihr aber nicht das fantastische Moment.87 Das zeigt sich in den

Umsetzungen, in denen sie als bluttrinkender Vampir oder als männerverführende

tödliche Wasserfrau, als Udine, Nixe oder Sirene erscheint. Die Künste bedienen

sich dabei aus der langen Tradition der Darstellungen der Frau als Monster, wobei

die Antike besonders häufig als Bildspender herangezogen wird.88 Aber auch die

okkulten Strömungen mit ihren antichristlichen, magischen Ausrichtungen über-

blenden die Inszenierungen der femme fatale.89 Es gilt dennoch festzuhalten, dass

die Vorstellung der Frau als bedrohliches Wesen keine genuine Erscheinung der

Moderne ist. Sie tritt im gesteigerten Maße in dieser Epoche auf, da sie eine ent-

scheidende Funktion übernimmt, und zwar die veränderte Sicht auf Natur, Erotik

und Weiblichkeit zu konstituieren, zu reflektieren und zu konterkarieren.

Die Frauenfigur, die in der Sekundärliteratur häufig als ihre Opposition ange-

sehen wird, ist die femme fragile.90 Sie kompensiert geradezu diemännlichen Ängs-

te, die sich in der femme fatale manifestieren.91 In Bezug auf die Wiener Moderne

ist gerade dieser Typus von entscheidender Wichtigkeit, da die femme fragile als

kränkelnd und schwach inszeniert wird. Damit korreliert ihre Darstellung mit der

Vorstellung der Dekadenz und dem Fin de Siècle. Die schwächliche, gebrechliche

Frau wird zum Sinnbild einer pervertierten, verfallenden Kultur.92 Sie ist schön,

85 Bublitz: Der verdrängte Tod im Diskurs der Moderne, S. 64f.

86 Catani: Das fiktive Geschlecht, S. 71ff.

87 Haupt: Themen und Motive, S. 146f.

88 Catani: Das fiktive Geschlecht, S. 88.

89 Ebd., S. 92. Visuell evidentwird das z.B. bei Félicien Rops’ Gemälden undGrafiken. Auchwenn

er kein Vertreter der Wiener Moderne, sondern Symbolist des Fin de Siècle ist, verschränken

sich bei ihm okkulte Motive mit dem Tod und der Darstellung der Frau; etwa bei Calvarie

(1882) oder Parodie humaine (ca. 1880).

90 Ebd., S. 79.

91 Beutin: Deutsche Literaturgeschichte, S. 364f.

92 Catani: Das fiktive Geschlecht, S. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Das Schweigen der Gewalt

beinah ätherisch, aber dem Untergang geweiht. Während die femme fatale für ih-

re Liebhaber immer latent gefährlich bleibt, ist die femme fragile die Inkorporation

des Widerstandslosen. An ihre Seite tritt häufig zur weiteren Kontrastierung ein

Mann, der Stärke und Autorität bis hin zur Gewalt repräsentiert und sie anleiten

und beschützen soll.93 Widerstandslosigkeit bezieht sich auch auf ihren Körper,

weshalb sie häufig als Sterbende oder Siechende inszeniert wird. Damit vereint sie

in sich weitausmehr als die femme fatale den Aspekt des Todes. Auch zeigt sich in ihr

par excellence der Vorgang der Ästhetisierung. Wie bereits zuvor erwähnt, wird das

Abscheuliche des Todes durch die zarte Frauenerscheinung gebannt. Die Überfor-

mung erfasst sowohl den Sterbevorgang wie den Tod selbst. Der Leichnam wird in

die Nähe der Plastik gerückt, sein Eintritt gleicht der Vollendung der Bestimmung

der femme fragile.

Besonders interessant in diesem Zusammenhang ist, dass die Weiblichkeit als

Schwäche in ihrer Verschränkung mit einem dekadenten Ästhetizismus als allge-

meines Prinzip auch von den männlichen Autoren beansprucht wird. Unabhängig

von einem biologischen Geschlecht ist das Weibliche mit Teil der Selbstreflexion

der Schriftsteller aus dem Jung-Wiener-Kreis. Die Weiblichkeit, die ihnen anhaftet

und die sie sich zu eigen machen, ist Ausdruck von Passivität, gesteigerter Emp-

findlichkeit und Fixierung auf das Schöne und den Schmuck.

Allerdings repräsentiert die femme fragile auch die andere Extremposition des

Verhältnisses der Frau zur Sexualität. Ihr wird jegliche Lust abgesprochen, ihre

erotische Ausstrahlung resultiert gerade aus der Abwesenheit von Sexualität – oder

aus einer noch nicht erwachten Sexualität, die, in demMoment,wo sie in der femme

fragile zum Vorschein tritt, entweder ihre Ausstrahlung oder ihren Körper zerstört.

Wie bereits zuvor angedeutet, ist durch die Abwesenheit des sexuellen Triebes als

notwendige Grundlage der Kreativität die schwächliche Frau zur schöpferischen

Passivität verdammt.94 Was die femme fatale aufgrund ihres Wesens nicht kontrol-

lieren und damit nicht sublimieren kann, fehlt der femme fragile von Beginn an.

Auch das ist ein Zug, den sich immer wieder die Jung-Wiener Schriftsteller an-

eignen. Arthur Schnitzler porträtiert in dem kurzen impressionistischen Text Er

wartet auf den vazierenden Gott (1886) genau jenen Typ von Künstler, der in Fremd-

und Eigenwahrnehmung als das prototypische Genie erscheint, selbst allerdings

nichts kreiert, sondern seine Eindrücke, Einfälle und Entwürfe im Imaginären be-

lässt. Erneut ist es Peter Altenberg, der den im Potenziellen verbleibenden Künst-

lertypus zu Lebzeiten verkörpert. Sein Schreibstil, seine kurzen Sentenzen über die

Beobachtungen seiner Umgebung, die er selbst als ›Skizzen‹ bezeichnet hat, besit-

93 Ebd., S. 105.

94 Ebd., S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 69

zen den Gestus des Vorläufigen, des Impressionistischen. Zwar inspirierte er viele,

selbst aber blieb er eine schwankende Existenz zwischen Kuriosum und Genie.95

An den Frauenfiguren als paradigmatisches Beispiel zeigt sich, wie die hier

vorgestellten Themenkomplexe ihre Umsetzung in der Kunst finden. Die literari-

sche Manifestation steht in einem engen Wechselverhältnis zu den Diskursen der

Zeit, die sich wiederum durch sie verändern. Im literarischen Narrativ manifes-

tieren sich sowohl ablehnende als auch affirmative Tendenzen. Literatur fungiert

als Versuchslabor und Weiterentwicklung der Episteme oder tritt als ihr Gegen-

entwurf und ihre Kritik auf. In diesem Zusammenhang wird häufig auf einen für

die deutschsprachige Moderne insgesamt konstitutiven Text von Eugen Wolff ver-

wiesen.96 In seinem Essay Die Moderne vollzieht der Literaturwissenschaftler eine

Synthese aller wesentlichen kulturellen Denkrichtungen, indem er einer Frau als

allegorische Darstellung entsprechende Attribute zuweist.97

ImHinblick gerade auf dieWienerModerne ist noch eine weitere, entscheiden-

deWechselwirkung von der Forschung herausgearbeitet worden.Die Fixierung der

Autoren auf weibliche Figuren, respektive, weil die beeinflussenden Diskurse sich

ebenfalls verstärkt mit Frauen auseinandersetzen, verändert sukzessive auch die

Begriffsbildung der Ästhetik.98 Das Weibliche durchdringt die Konstituenten der

Moderne.99 Es wird in diesem Prozess aus dem Konkreten gelöst und erneut in das

Abstrakte überführt. Entscheidend ist dabei, dass eine Konkretisierung abstrak-

ter Inhalte mittels Metaphorisierens und Allegorisierens in der Wiener Moderne

erfolgt, die in der Komplexität der literarischen Darstellung eine neue abstrakte

Ebene schafft. Damit erzeugt die Literatur eine Potenzierung der Abstraktion, de-

ren Impetus aber eigentlich die Konkretisierung war.

Anzunehmen ist, dass die Gewaltdarstellung ebenfalls in ein ähnliches

Bedingungs- und Abhängigkeitsverhältnis sowohl zu den Diskursobjekten als

auch zu den ästhetischen Rahmenbedingungen eingebunden ist. Das bedeutet

aber auch, dass ihr nicht schlicht eine Funktion zugeordnet werden kann, sondern

dass sie je nach Einbindung und Inszenierung dem Kontext entsprechend, wie

andere Motive und Elemente der Literatur ebenfalls, eine Vielzahl von Funktionen

übernimmt. Nicht zielführend wäre es deshalb, würde man versuchen, die eine

95 Lorenz: Wiener Moderne, S. 89ff.

96 Beutin: Deutsche Literaturgeschichte, S. 342.

97 EugenWolff: Die Moderne. Zur »Revolution« und »Reform« der Litteratur. In: Deutsche aca-

demische Zeitschrift für alle geistigen Interessen (Organ der »Deutschen academischen Ver-

einigung«) 3 (1886), Nr. 33 vom 26. September, Erstes Beiblatt, S. [4] und Zweites Beiblatt, S.

[1]-[2]. www.lyriktheorie.uni-wuppertal.de/scans/1886_wolff.pdf (überarb. Fassung eines Vor-

trags über Die Moderne, den Wolff am 10. September 1886 in Berlin gehalten hat).

98 Helduser: Geschlechterprogramme, S. 258ff.

99 So manifestiert sich für Hannelore Bublitz (Der verdrängte Tod im Diskurs der Moderne, S.

66) die gesamte Krisenerfahrung der Wiener Moderne im Topos des Geschlechterkonflikts.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Das Schweigen der Gewalt

charakteristische Funktion oder den einen distinguierenden Darstellungsmodus

herausarbeiten zu wollen.

2.1.5 Gewalt und die Wiener Moderne

Nach den bisherigen Ausführungen zu den Themenkomplexen, die die Schwer-

punkte vor allem auf Sexualität und die damit verbundenen Vorstellungen von

Geschlechtern, Psychologie, Mythos und Tod gelegt haben, wirkt auf den ersten

Blick die Wiener Moderne womöglich nicht besonders ergiebig für die Analyse von

Gewalt und ihrer ästhetischen Kodierung. Auch für die Schriften der Jung-Wiener

sieht die Forschung zumindest bei den kanonischen Autoren keine gesonderteHin-

wendung zu diesem Thema.100 Die Autoren der Kaffeehauskultur scheinen sich

nicht zwangsläufig im gesteigerten Maße für Gewalt zu interessieren, zumal, wie

Hans Brittnacher es in seiner Studie ausführt, eine Hinwendung zur Gewalt au-

genscheinlich den ästhetischen Programmen der Zeit zuwiderläuft. Allerdings be-

hauptet er an selber Stelle den bisherigen Darstellungen zum Trotz gerade eine

Zunahme der Gewaltdarstellungen:

Weder den müden Protagonisten der décadance noch den aufgeweckteren Ver-

treter des Jugendstils bietet sich Gewalt als selbstverständliches oder auch nur

naheliegendes Thema an – den einen hätte sie zu beschwerlich, den anderen zu

häßlich sein müssen. Daß sich beide dennoch mit fast obsessiver Energie diesem

Thema zuwenden, liegt an der Erfahrung der Krise und der Erwartung eines un-

vermeidlichen Zeitenwechsels, der dem ästhetischen Denken eine chiliastische

Prägung aufzwingt: Was zu Ende geht, soll endlich auch ein Ende haben.101

Als Beispiel führt Brittnacher den zentralen Monolog von Hofmannsthals Elektra

an, bei dem es sich seiner Meinung nach um ein »hysterisches Rachedelirium mit

einer in der Literatur bis dahin unbekannten Dichte an Blut- und Schlachtmeta-

phern«102 handele. Tatsächlich scheint, wenn man darüber hinaus auch die Erzäh-

lungen Das Märchen der 672. Nacht (1894) oder die Reitergeschichte (1899) in Betracht

zieht, zumindest für den Autor Hofmannsthal eine Hinwendung zur Gewalt er-

kennbar. Ist also doch die Thematisierung der Gewalt in erhöhtem Maße ebenfalls

ein Merkmal der Wiener Moderne, welches sie von vorhergehenden Epochen un-

terscheidet und die bei der kanonischen Subsumierung der spezifischen Charak-

teristika bisher fehlt?

100 Haupt: Themen undMotive, S. 138-158; Kimmich/Wilke: Einführung in die Literatur der Jahr-

hundertwende, S. 84ff.

101 Brittnacher: Ermüdung, Gewalt und Opfer, S. 88.

102 Brittnacher: Erschöpfung und Gewalt, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 71

Auch Arbeiten, die sich auf das intellektuelle Klima der Zeit und ihre Ausprä-

gungen in Philosophie, Soziologie und Politik konzentrieren, kommen vermehrt

zu dem Schluss, dass Gewalt durchaus ein alle kulturellen Bereiche bestimmen-

des Thema sei. Hier darf trotz aller Kritik, die er wegen seines psychoanalytischen

Vorgehens geerntet hat, Peter Gays monumentale Studie Kult der Gewalt, in der er

sich minutiös mit den Verflechtungen der Gewalt in der deutschen Kultur ausein-

andersetzt, weiterhin als grundlegend angesehen werden.103 So umfangreich und

detailliert sie auch ausfällt, so paradigmatisch ist sie dabei für die Forschungslite-

ratur zu dem Thema generell. Sein Schwerpunkt liegt auf Deutschland, mit vielen

Querverweisen zu den Vereinigten Staaten und Großbritannien. Österreich hinge-

gen wird eher sporadisch im Vergleich zu den anderen Ländern verhandelt. Auch

der Fokus des Erkenntnisinteresses ist repräsentativ für viele Studien, die sich mit

der Gewalt derModerne auseinandersetzen.Denn es geht ihmumden Versuch, die

Gründe für die beiden Weltkriege in einer bürgerlichen Kultur der Gewalt zu bele-

gen. Ein aktuellerer Versuch, der von den Erklärungsansätzen weitaus komplexer

argumentiert, nichtsdestotrotz ein ähnliches Ziel verfolgt, ist Peter Imbuschs Mo-

derne und Gewalt.104 Die Verflechtungen von Kunst und Gewalt werden deshalb vor

allem bei den Avantgarden wie den Expressionisten und Futuristen untersucht.105

Betrachtet man die übrigen Autoren, wie Schnitzler, Salten oder Beer-

Hofmann, findet sich in ihren Schriften keine gehäufte Thematisierung von

Gewalt. Sie sind nicht gewaltfrei, sonst wären sie hier auch nicht Thema der

Untersuchung, aber von einer Hinwendung mit »obsessiver Energie« kann nicht

die Rede sein. In Schnitzlers zentralen Texten wie Sterben, Leutnant Gustl oder

Traumnovelle sind gewaltvolle Szenen enthalten, aber sie dominieren weder die

Handlung, noch ist ihre Darstellung überaus drastisch. Peter Altenbergs Schrei-

ben zeichnet sich sogar mehr durch eine Abscheu vor der Gewalt als durch eine

Faszination für sie aus.

Ebenso lassen die gerade auch in letzter Zeit vermehrt erscheinenden Studien

zu anderen Epochen und ihrer Affinität zu Gewaltdarstellungen eine signifikan-

103 Gay: Kult der Gewalt.

104 Imbusch: Moderne und Gewalt.

105 Vgl. hierzu z.B. aus soziologischer Sicht Beckenbach: Avantgarde und Gewalt, S. 3827; Tho-

mas Hecken: Avantgarde und Terrorismus: Rhetorik der Intensität und Programme der Re-

volte von den Futuristen bis zur RAF. Bielefeld: transcript 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Das Schweigen der Gewalt

te Zunahme »eklatante[r] Gewaltszenarien« zweifelhaft erscheinen.106 So stellen

Markus Meumann und Dirk Niefanger für das 17. Jahrhundert fest:

Diese medial stilisierte Gewalterfahrung […] steht in der Rigorosität ihrer Dar-

stellungen den Kriegsbüchern der Klassischen Moderne oder den virtuellen

Aggressions-›Events‹ der postmodernen Video-Generation in nichts nach.107

Deshalb ist es vorerst sinnvoll, nicht von einem Anstieg der Gewalt in der Literatur

der Wiener Moderne als distinguierendes Merkmal zu anderen Epochen auszuge-

hen. Auch muss der Vermutung, dass die Darstellungen an Brutalität zunehmen

würden, kritisch gegenübergestanden werden. Möchte man aber weder mit einer

quantitativen Vergleichsanalyse noch einer diachronen Gegenüberstellung von Ge-

waltschilderungen die beiden genannten Merkmale doch noch belegen, muss ein

neues Merkmal in Betracht gezogen werden, das das Spezifische der Gewalt in der

Wiener Moderne erfassen kann.

Brittnacher sieht in der Verwendung der Gewaltmetaphorik eine Verschiebung

weg von einer sinnstiftenden hin zu einer sinnverweigernden poetischen Funk-

tion. Diese schlägt sich für ihn gerade eben in der exzessiven Neuformulierung

der Gewalt als kompensatorisches Moment nieder. Auch Rolf Grimminger spricht

in Bezug auf die Tragödie in der Moderne von einer Sinnentleerung der Gewalt,

und zwar in der Form, dass das Ereignis des Todes seiner rituellen und mytholo-

gischen Komponente beraubt wird. Auch Brittnacher konstatiert dies generell für

die Literatur am Ende des 19. Jahrhunderts und als Folge des Wegbrechens einer

Metaphysik.

Grimminger und Brittnacher sind allerdings beide der Ansicht, dass letztlich

die Gewalt an eine zwar vom christlichen Kontext teilweise befreite, aber noch

ausreichend auf ihn rekurrierende Opfermetaphorik gebunden ist.108 Dem Op-

fer kommen als Träger die Konnotationen zu, die die Gewalt nicht mehr besitzt,

z.B. das Moment der Sinnstiftung:

Vor diesem Hintergrund der Faszination für Rituale und Sakrales konnte das Mo-

dell des Opfers seine hohe Suggestionskraft entfalten: Statt den ordnungsfeindli-

106 Vgl. etwa Martin Zimmermann (Hg.): Extreme Formen von Gewalt in Bild und Text des Al-

tertums. München: Herbert Utz 2009; Bernd Seidensticker/Martin Vöhler (Hg.): Gewalt

und Ästhetik. Zur Gewalt und ihrer Darstellung in der griechischen Klassik. Berlin/New York:

de Gruyter 2006; Jutta Eming/Claudia Jarzebowski (Hg.): Blutige Worte. Internationales

und interdisziplinäres Kolloquium zumVerhältnis von Sprache undGewalt inMittelalter und

Früher Neuzeit. Göttingen: V & R Unipress 2008; Mareen van Marwyck (Hg.): Gewalt und

Anmut. Weiblicher Heroismus in der Literatur und Ästhetik um 1800. Bielefeld: transcript

2010.

107 Meumann/Niefanger: Ein Schauplatz herber Angst, S. 11.

108 Vgl. Grimminger: Der Tod des Aristoteles, S. 13; Brittnacher: Ermüdung, Gewalt und Opfer,

S. 87f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 73

chen, sinnzersetzenden und konfliktträchtigen Parametern vonModerne und Ra-

tionalität nach Ordnung, Sinn und Einheit zu fahnden, greift das Opfer auf ein

archaisches Lösungsmodell zurück […] um die Desintegrationserfahrung der Mo-

derne zu überwinden.109

Die Handlung selber, das Ereignis des Gewaltaktes, ist nun aber weder Ritual noch

Träger essenzieller Werte. Bei Grimminger folgt daraus zumindest für das Theater

ein selbstreferenzieller Akt, der sich letztlich bis in das Medium Film fortsetzt.110

Der Diskurs umMoral, Gesetz und höheren Sinn ist jetzt verstummt, die aggressi-

ve Gewalttat aber noch da, phänomenal zumal in ihrer filmischen Visualität, die

sich verdichten kann zummöglichst unmittelbaren Schock der verletzten Körper-

lichkeit, einen Schock um des Schocks dieser Verletzung willen. Selbst wenn er

noch zitiert wird – kein Rechtsdiskurs kann ihn am Ende zueilend begründen.111

Die hier formulierte Selbstreferenz, aus dem Prozess einer schwierig gewordenen

Legitimation resultierend, ist also eine Faszination für das Sensationelle, die in di-

rekter Verbindung mit der Schaulust und damit mit den visuellen Medien steht.

Damit ergibt sich die Möglichkeit, dass die frei gewordene negative Ästhetik –

wie auch immer sie sich nun etabliert, als Gewalt, als Böses oder als Hässliches –

mit ihrer Loslösung von ihrer Funktion als sinnstiftendes Pendant auch die Frei-

heit erhalten hat, keine Funktionen zu übernehmen. Möglicherweise sind dies die

beidenTheoreme, mit denen sich die Moderne arrangiert: die Absurdität der Exis-

tenz durch den Verlust des sinnstiftenden Konzeptes der Metaphysik auf der einen

und die Sinnhaftigkeit der Imagination von Ereignissen um ihrer selbst willen auf

der anderen Seite, was im Kern ebenfalls absurd bleibt, aber keiner Rechtfertigung

mehr bedarf. Darüber hinaus trifft gerade in der Wiener Moderne beides zusam-

men: dieMöglichkeit vonGewaltdarstellungen abseits einermoralisierenden Funk-

tionalisierung und eine ästhetischeHaltung, die alles versucht zu ästhetisieren und

es gleichzeitig von einem sinnstiftenden Kontext zu trennen. Vielleicht ist sie aber

auch deshalb prädestiniert zu scheitern, nämlich an dem, was nicht ästhetisierbar

ist, und vielleicht resultiert hieraus letztlich ein Verstummen, ein Schweigen der

Gewalt.

Diese These ist an dieser Stelle vorerst noch schwer nachzuvollziehen, da der

nötige Bezugsrahmen fehlt, der verdeutlicht, warum die Form der Ästhetisierung

109 Ebd., S. 89.

110 Am Beispiel der Filmfiguren James Bond und Indiana Jones exemplifiziert er jedoch, dass

nicht zwingend motivlose Gewalt die bestimmende Form der Funktionalisierung darstellt,

sondern viel häufiger die durch ›permanente Notwehr‹ gerechtfertigte als notwendiges Übel

zur Verwirklichung eines Ziels der Handlung.

111 Grimminger: Der Tod des Aristoteles, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Das Schweigen der Gewalt

der Gewalt in der Wiener Moderne eine Trennung der literarischen Gewaltdarstel-

lungen von ihrer Funktion zur Folge hat, die damit in einer Sinnentleerung resul-

tiert. Hierzu ist es nötig, über die ästhetischen Diskurse die qualitative Nuancen-

verschiebung hinsichtlich der Verwendung und Stilisierung von Gewaltdarstellun-

gen zu vorhergehenden Auffassungen zu isolieren. Ohne diesen Schritt bleibt die

Bedeutung der These von der funktionslosen, sinnentleerten, schweigenden Ge-

walt als Teil einer negativen Ästhetik unverständlich, weil ansonsten unklar bleibt,

was mit »sinnentleert«, »funktionslos«, »schweigend« und »negativer Ästhetik« ge-

meint ist.

2.2 Die Ästhetik der Moderne

Das Spezifische der Ästhetik der Moderne muss zugleich auch das Spezifische der

Gewaltdarstellung sein und was sie von den Darstellungen der vorherigen Epochen

unterscheidet. EinenwichtigenWendepunkt stellt dieHinzunahme desNichtschö-

nen unter die ästhetischenDinge dar. Zudem konzentriert sich die ästhetische Dis-

kussion in ihrem Verlauf letztlich auf die Negativität als das Wesen der absoluten

Kunst. Sie bildet das autonomieästhetische Pendant zum Erhabenen und ihre Ma-

nifestation ist der sich der Interpretation entziehende Ausdruck.

2.2.1 Metaphern der Gewalt

Man lasse seine Nägel fünfzehn Tage lang wachsen. O! wie süß es ist, ein Kind,

dessen Oberlippe noch nichts bedeckt, brutal aus seinem Bett zu reißen und die

Augen, weit geöffnet, so zu tun, als legeman ihm sanft die Hand auf die Stirn, um

seine schönenHaare nach hinten zu streichen! Dann, plötzlich, im Augenblick, da

es am wenigsten darauf gefasst ist, die Nägel tief in seine weiche Brust zu schla-

gen, doch so, daß es nicht stirbt; denn wenn es stürbe, könnteman es später nicht

leiden sehen. Dann, die Wunden ausleckend, trinke man sein Blut; und während

dieser Zeit, die so lange dauern müsste wie die Ewigkeit, weint das Kind.112

Charles Baudelaire, Joris-Karl Huysmans, der Comte de Lautréamont (i.e. Isidore

Lucien Ducasse) – das sind einige der Autoren, derenWerke im Zuge der Charakte-

risierung der modernen Ästhetik und ihrer Poetologie häufig Erwähnung finden –

und sie sind alle Franzosen. Bildgewalt, dichterisches Sujet und Impetus der Aus-

sagen sind paradigmatisch für Zeitgeist und Lebensgefühl der Boheme und ihrer

Intellektuellen in Paris. Ihre drastische Bildsprache und ihre radikalen Metaphern

112 Lautréamont: Die Gesänge des Maldoror, S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 75

werden so kaum im deutschsprachigen Raum erreicht.113 Lautréamont, eigentlich

eine späte und zufällige Wiederentdeckung durch die Surrealisten Louis Aragon,

Andre Breton und Philippe Soupault und damit nur retrospektiv repräsentativ, zu-

mal er bereits mit 24 Jahren verstirbt, reiht vordergründig in seinen Gesängen des

Maldoror Grausamkeit an Grausamkeit. Aber es ist nur der erste Teil seines dia-

lektisch angelegten Werkes. Zur Fertigstellung des zweiten Teils kommt es nicht.

Es wird sich nicht klären lassen, ob seine Ankündigung einer Apologetik des Gu-

ten lediglich eine strategische Äußerung war, weil er aufgrund seiner abstoßenden

Bildsprache keinen Verleger fand, oder ob er wirklich vorhatte, ein Gleichgewicht

zu seiner verstörenden Bilderwelt zu schaffen.114 Vermutlich hätte sich erst in der

Komplementierung der Gegensätze das volle poetologische Programm von Lau-

tréamont offenbart, denn es geht ihm sicherlich nicht um eine simple Apotheose

des Bösen.115

Beim Lesen des Zitates erscheint etwas jedoch intuitiv evident: Die Ausprägung

der ästhetischen Mittel hat sich verändert. Dabei geht es nicht nur um eine simple

Neuzusammenstellung der Sujets, sondern vielmehr scheint eine seit Langem sich

in der europäischen Ästhetik angekündigte Entwicklung einen vorläufigen Zenit zu

erreichen. Nur will man ins Detail gehen und den spezifischen Unterschied benen-

nen, der diese Darstellung von ihren vorherigen unterscheidet, ist man auch hier

wiederum versucht, in Schlagworte zu verfallen: »Die Zerschlagung aller Formen«,

»der Schock, der das Althergebrachte erschüttern soll« und »die Umwertung aller

Werte« sind einige der plakativen Wendungen, durch deren Reduktion das Novum

der modernen Ästhetik fassbar gemacht werden soll.

Lautréamonts Werk ist ein Zerwürfnis mit der tradierten Poetologie auf vie-

lerlei Ebenen. Die Worte sperren sich durch das Drastische ihrer Darstellung ge-

gen eine Interpretation und damit eine Aneignung durch den Rezipienten. Ihre

Schockwirkung drängt die Ausdrucksebene in den Vordergrund, erschwert den Zu-

gang zur Bedeutungsebene. In vielen seiner Sprachbilder lässt sich in der Gewaltig-

keit seiner Wortwahl das Ringen um jenes Element erkennen, dass Hugo Friedrich

in seiner in diesem Zusammenhang immer wieder erwähnten Studie als die ›abso-

lute Metapher‹ bezeichnet hat.116 Friedrich stellt vor allem das Verschwinden des

lyrischen Ichs sowie die Tendenzen zu oxymoralen Formulierungen als wesentliche

Elemente der modernen Ästhetik heraus.117 Lautréamonts Bilder haben denselben

Impetus, wenn er auchmit anderenMitteln realisiert wird.Mit der Erschütterung,

der bereits erwähnten Schockwirkung, ist ihnen damit jenes Element inhärent, das

113 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 13.

114 Rippel: Zur Ästhetik von Lautréamonts Gesängen des Maldoror, S. 98.

115 Vgl. ebd.

116 Friedrich: Die Struktur der modernen Lyrik, S. 151f.

117 Vgl. Coenen: Analogie und Metapher, S. 91f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Das Schweigen der Gewalt

Karl Heinz Bohrer bei Kierkegaard beschrieben vorfindet und das er für das ent-

scheidende konstitutive Moment der modernen Poetik überhaupt ansieht.118

Ebenso paradigmatisch sind in Lautréamonts Poesie die geschaffenen Konno-

tationen für eigentlich positive Tugenden und Eigenschaften.Wenn er sie inmons-

tröse Vergleiche zwingt, belässt er ambivalent, wie sich das lyrische Ich zu ihnen

stellt.119 Sein ästhetischer Ausdruck oszilliert um die Umwertung der Werte, so-

wohl im Positiven wie im Negativen. Denn unentschlossen bleibt – besser noch –

hat zu bleiben, ob das Wahre und Schöne nicht mehr gut, das Gute und Wahre

nicht mehr schön oder das Schöne und Gute nicht mehr wahr ist.

Lautréamonts Poetologie ist eine weitere Eskalationsstufe der ›Ästhetik des

Bösen‹, die spätestens mit de Sade begonnen hat.120 Sie bildet eine der vielen

Grundlagen für jenen Ästhetizismus, der die Jung-Wiener Autoren eine Zeit lang

beherrscht.121 Allerdings liegen zwischen seiner und der Wiener Poetologie noch

einige Schritte der Parameterverschiebung. Und auch wenn vielleicht die französi-

sche Literatur die drastischeren Ausprägungen hervorgebracht hat, in der deutsch-

sprachigen Ästhetik existiert ebenfalls eine Entwicklungslinie, die sich mit dem

Bösen und dem Hässlichen in der Kunst auseinandersetzt und von der Aufklärung

ausgehend bis in die Moderne das Verhältnis von Schönheit, Wahrheit und dem

Guten beginnt zu hinterfragen.122 Die deutsche Ästhetikdiskussion findet beson-

ders über den Symbolismus Stéphane Mallermés, wenn auch nur durch eine eher

populärphilosophische Rezeption, Eingang in den französischen Ästhetizismus.

2.2.2 Die nichtschönen Dinge

Warum aber die ethische Kategorie des Bösen enggeführt wird mit der ästheti-

schen Kategorie des Hässlichen und diese Paarung zum Kern der Autonomie der

118 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 49f.

119 Rippel: Zur Ästhetik von Lautréamonts Gesängen des Maldoror, S. 108.

120 Ebd., S. 104.

121 Auch bei der Bezeichnung »Ästhetizismus« handelt es sich um einen inzwischen sehr kom-

plex gewordenen Containerbegriff, der zumindest in literarischer Hinsicht in die Einzelteile

»Lʼart pour lʼart«, »Dekadenz« und »Fin de Siècle« aufgegliedert werden kann, wobei aber

auch bei diesen es nicht möglich ist, sie trennscharf voneinander abzugrenzen. Das wieder-

um führt dazu, dass viele Beiträge zudiesemThema jeweilsmit einer Begriffsklarstellungbe-

ginnen. Vgl. hierzu den Problemaufriss bei Simonis: Ästhetizismus und Avantgarde, S. 291ff.

Für mein Vorgehen lege ich den von Simonis erarbeiteten, komparatistisch-poetologischen

Ansatz zugrunde, der vor allem ästhetische Episteme als epochenübergreifende, genealogi-

sche Linien zur konstitutiven Bestimmung herausstellt. Für den hier vorliegenden Kontext

ist weniger eine exakte Nachzeichnung der einzelnen Entwicklungslinien von Interesse, son-

dern mehr eine Konzentration auf die wesentlichen, ästhetischen Prämissen, die in Bezug

auf die Wiener Moderne von Relevanz sind.

122 Kiesel: Geschichte der literarischen Moderne, S. 100ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 77

Kunst erklärt wird, ist kein trivialer Schritt. Es ist deshalb notwendig, sich noch

einmal die systematische Entwicklung der Begriffe im Verlauf der Diskussion vor

Augen zu führen, zumal es dieser Wandel der Kunstvorstellung ist, der sich di-

rekt auf die Darstellung von Gewalt auswirkt. Denn Gewalt ist wie Sexualität nicht

etwas, das ohne Weiteres Eingang in die moderne Kunst finden konnte.123 Ge-

walt und Ästhetik treten vor allem dann in ein besonders schwieriges Verhältnis,

wenn Schönheit auch eine moralische Komponente zugesprochen wird.124 Wenn

also Gewalt, heute oder damals in der Wiener Moderne, zum Teil der Literatur

wird, dann muss immer auch gefragt werden, unter welchen Voraussetzungen

dies geschieht.125 Auch heute sind ästhetische Betrachtungen nicht jenseits eines

moralischen Diskurses, sondern haben weiterhin Berührungspunkte, die häufig

zum Ausschluss bestimmter Kunstgegenstände führen oder aber die Zuordnung

bestimmter Gegenstände als Artefakte der Kunst verhindern.126

Die Aufnahme der nichtschönen Dinge in die moderne ästhetische Systematik

als genuin ästhetische Elemente setzt, wie es Herbert Dieckmann prägnant formu-

liert, ihre vorherige Ausschließung voraus.127 Das bedeutet also, dass mindestens

123 Vgl. Jauß: Die nicht mehr schönen Künste: Fünfte Diskussion, S. 613f.; Nieraad: Die Spur der

Gewalt, S. 13.

124 Für die griechische Kultur etwa ist der entscheidende Punkt erreicht, als Platon dem Dich-

ter einemoralische Verpflichtung oktroyiert und somit die alte Funktion der Darstellung des

Hässlichen nicht mehr akzeptiert, da sie sich auf das Niedere, Weltliche konzentriere und

nicht das Göttliche, Idealistische beherberge. Vgl. Müller: Bemerkungen zur Rolle des Häss-

lichen in Poesie und Poetik des klassischen Griechentums, S. 16.

125 Damit sind zum einen die poetologischen Überlegungen gemeint, die dem Künstler bereit-

stehen, um verschiedene Elemente für sich nutzbar zu machen, sowie die Traditionslinien

undModen, denen er durch seine Vorbilder und durch Publikumserwartung unterworfen ist.

Damit ist zum anderen aber auch ein gesellschaftlicher Diskurs bezeichnet, der die Grenze

zwischen skandalös und provokant zieht und der selektiert und beschränkt. Er markiert zu-

dem auch, was in einer Zeit nicht gedacht werden kann – nicht, weil es nicht gedacht werden

darf, sondern weil es nicht Teil der öffentlichen Diskussion ist, da es weder eine Problema-

tisierung erfährt noch von aktuellem Interesse ist. Alles zusammen bildet letztlich die Folie,

den kulturellen Hintergrund, vor dem ein angenommener historischer Leser die Gewalt be-

wertet und sie als ästhetisch oder als abstoßend wahrnimmt. Es ist also nicht die Ästhetik

allein, die einen Einfluss auf die Wahrnehmung der Teile der Kunst ausübt. Ihr Wandel ist

aber an sich bereits komplex genug, weshalb von der Hinzunahme noch anderer, wichtiger

Einflüsse zugunsten der Verständlichkeit Abstand genommen werden soll.

126 Als Beispiel, dass auch heute die Diskussion um Ästhetik nicht ohne die moralischen As-

pekte geführt werden kann, wird der Kommentar von Karlheinz Stockhausen anlässlich der

Anschläge auf das World Trade Center am 11. September 2001 angeführt, der für seine Äu-

ßerung, die Bilder seien ästhetisch, stark kritisiert wurde. Vgl. Reicher: Einführung in die

philosophische Ästhetik, S. 21.

127 Dieckmann: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des 18. Jahrhunderts,

S. 271.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Das Schweigen der Gewalt

in den der Moderne vorhergehenden Epochen die hässlichen Dinge nicht als Teil

der Kunst angesehen wurden. Um also auch Gewalt, die in historischen Schön-

heitskonzepten lange den hässlichen Dingen zugeordnet wurde, zu etwas Ästheti-

schem werden lassen zu können, sind somit verschiedene Umwertungen nötig.128

Sie betreffen sowohl den Begriff »schön« als auch den Begriff »ästhetisch« sowie

die Begriffe »gut« und »wahr«.

Der Begriff des Ästhetischen aber und sein Verhältnis zum Schönen, ebenso

wie seine exponierte Stellung innerhalb der Kunsttheorie, die letztlich ihn zum

Primat erhebt, sind historische Phänomene. Es sind also nicht nur die Kategorie

des Schönen und der Kanon der schönen Dinge vom Wandel betroffen, sondern

natürlich auch das System der Ästhetik selbst, welches bestrebt ist, beides festzu-

schreiben. Jenes Paradigma, auf das bisher Bezug genommen wurde, hat seinen

Beginn erst im 18. Jahrhundert und trotz diverser Fragestellungen, die sowohl von

Platon und Aristoteles herrühren, findet ebenso eine Loslösung von jenen sowie

von vorausgehenden mittelalterlichen Konzepten statt.129 War zuvor Gott Garant

für die Existenz des Schönen, ist es nun nach Baumgartens Schrift die ästhetische

Erfahrung.130 Dies stellt den eigentlichen paradigmatischen Wechsel des 18. Jahr-

hunderts dar, der die Schönheit zu einer nicht mehr metaphysischen, sondern zu

einer subjektiven Größe erhebt, auch wenn die Hoffnung besteht, dass ein überin-

dividuelles, verbindliches Prinzip zu finden ist.131

So bleibt etwa auch bei Winckelmann die Schönheit das Geheimnis im Zen-

trum des Diskurses. Zwar werden von ihm spezifische Aussagen das Wesen der

Schönheit betreffend getroffen, es findet aber keine ontologische Bestimmung

statt, wenn er schreibt:

Denn die Schönheit ist eins von den großen Geheimnissen der Natur, deren Wir-

kungwir sehen, und alle empfinden, von derenWesen aber ein allgemeiner deut-

licher Begriff unter die unerfundenen Wahrheiten gehöret.132

Schönheit ist durch die reproduzierbare Erfahrbarkeit evident und bedarf keiner

Setzung.133 Bei Johann JoachimWinckelmann ist sie zwar noch nicht beliebig, auch

128 Ebd., S. 292; Nieraad: Die Spur der Gewalt, S. 137ff.

129 Reschke: Schön/Schönheit, S. 395f.

130 Baumgartens Zugriff auf die Schönheit als Gegebenes ist ein systematischer, woraus aber

letztlich eine philosophische Beschreibungsschwierigkeit resultiert, die sich vor allem der

deutschsprachige philosophische Diskurs einhandelt, während etwa der französische auf ei-

ne derartige Herangehensweise aus epistemologischen Gründen verzichtet und das Schöne

im Irrationalen belässt, vgl. Reschke: Schön/Schönheit, S. 398.

131 Ebd., S. 395.

132 Winckelmann: Geschichte der Kunst des Alterthums, S. 192.

133 Vgl. Ueding: Von der Rhetorik zur Ästhetik, S. 61. Er arbeitet heraus, dass Winckelmanns

Schönheitsbegriff durch Baumgarten, aber auch durch die Rhetorik geprägt ist, wobei

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 79

wenn sie einen subjektiven Effekt beschreibt, da jeder Kunstverständige diesel-

ben Empfindungen haben wird, aber vor diesem historischen Hintergrund ist die

heutige Auffassung, dass Schönheit relativ und vom Subjekt abhängig ist, nicht

verwunderlich, sondern Konsequenz einer lang anhaltenden Diskussion.134 Aber

im Laufe der Auseinandersetzung ist die intuitive Evidenz des Schönen, durch die

letztlich seine Existenz als Axiom verbleibt, Grund dafür, dass das Schöne als Be-

stimmungsmoment sich entwertet und der immer schon mit ihm konkurrierende

Begriff des Erhabenen sich langsamdurchsetzt.135 Dies hat auch zur Folge, dass die

Mimesis als abbildendes Prinzip des Naturschönen nicht mehr Primat ist, sondern

das formgebende Prinzip und damit die Hinwendung zum Kunstschönen mehr

und mehr an Bedeutung gewinnt. Die Gegenüberstellung eines am Schönen inter-

essierten (im Gegensatz zum zwecklosen Schönen) und des vom Erhabenen über-

wältigten Rezipienten eröffnet Konzepten, die auf das Absolute der Kunst abzielen,

eine mögliche Entwicklungsrichtung.

Wenn allerdings das Hässliche,Widerliche und Unanständige gerade nicht Ob-

jekte eines ästhetischen Diskurses sind, heißt das nicht, dass ihnen keinerlei Refle-

xion widerfahren würde oder sie sogar tabuisiert wären, sondern damit ist ledig-

lich gemeint, dass sie nicht mehr und noch nicht wieder Zentrum der Diskussion

um die ästhetischen Dinge bilden. Denn das Hässliche,Widerliche, Eklige und Bö-

se war nie aus der Kunstbetrachtung ausgeschlossen. So setzt sich niemand anderes

als Edmund Burke mit der Faszination und auch demWohlgefallen, also der Lust,

an der Darstellung von schrecklichenDingen auseinander und zieht, zwar nicht ex-

plizit, aber in der argumentatorischenKonsequenz, Parallelen zwischen demHäss-

lichen und dem Erhabenen, indem er dem Erhabenen Charakteristika zuschreibt,

die zuvor das Hässliche besessen hatte.136 Auch Diderot schließt das Widerliche,

Ekelhafte und Schreckliche nicht aus der Kunst aus, sondern gesteht ihm eine es-

senzielle Wirkung zu, die vergleichbar ist mit der der Schönheit, wenngleich er

dennoch nicht so weit geht, beide gleichberechtigt zu akzeptieren.137 Man kann

deshalb auch nicht in den vormodernen Epochen ohne Weiteres behaupten, dass

WinckelmanndasGewicht der rhetorischenRegeln zugunsten eines Zusammenspiels aus ex-

empla und exercitatio verschiebt. Entscheidend ist hierbei aber, wie der Schaffende die Schön-

heit erkennt, nämlich nicht analytisch-deduktiv, sondern intuitiv-induktiv durch die Beschäf-

tigung mit schönen Dingen.

134 Zur Grundlegung einer subjektiven Betrachtung des Schönen durch Francis Hutcheson für

den englischsprachigen Raum, der zwölf Jahre nach Baumgarten eine individuelle Schön-

heitskonzeption bereits stärker betont, vgl. Pöltner: Grundkurs Philosophie, S. 72f.

135 Reschke: Schön/Schönheit, S. 391f.

136 Vgl. Dieckmann: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des 18. Jahrhun-

derts, S. 296ff.

137 Vgl. ebd., S. 305.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Das Schweigen der Gewalt

das Hässliche negiert oder tabuisiert wurde. Es ist aber die besondere Funktiona-

lisierung als Mittel zur teleologisch verstandenen Menschwerdung, die die Kunst

vor allem in der Zeit der Aufklärung besonders ausgeprägt erfährt und dieThemen

wie Gewalt oder Sexualität letztlich ihre Kunstfähigkeit abspricht. Zur Zeit der Auf-

klärung gilt weiterhin die Bedingung, dass das Schöne auch gut sein soll.138 Wer-

den Gewalt und die Darstellung ihrer Folgen zu den hässlichen, schrecklichen und

widerlichen Dingen gezählt und werden diese wiederum als die Abwesenheit des

Guten verstanden, weil die ästhetischen Kategorien als mit den moralischen ver-

bunden gedacht werden, dann kann das Hässliche weder »schön« noch »zweckfrei«

auftreten. Das teleologischeWeltbild der Aufklärer, das auf eine Vervollkommnung

der Menschheit ausgerichtet ist, ein Weltbild also, das ein Fortschreiten zum Gu-

ten annimmt (oder zumindest anstrebt),muss allerdings das Schlechte ebenfalls als

Teil zu diesem Prozess ansehen. Die Gewalt ist dann immer auch Element eines

Werdungsprozesses, an dessen Ende die Vervollkommnung steht. Diese Denkfigur

erfasst das Schreckliche als ein zielgerichtetes, als ein nützliches Ereignis. Gewalt

kann hier nicht als ›schön‹ auftreten, da dies wiederum der moralischen Ideologie

zuwiderlaufen würde, wenn diese mit der Poetologie eng verzahnt wird.139 Weder

Ausgangs- noch Endpunkt, aber wichtiger Meilenstein in diesem Prozess bilden

die Laokoon-Diskussionen, die letztlich bis zu Hegel reichen.140 Paradigmatisch

ist Lessings Zuspitzung in der Laokoon-Diskussion die repräsentativ für eine Set-

zung steht, die im 19. Jahrhundert revidiert wird. Handelt es sich hier zwar nicht

um die Gewalt, sondern um eine ihrer Folgen, nämlich den Schmerz, so ist an der

Diskussion dennoch abzulesen, dass die ›nichtschönen Dinge‹ bei Lessing an eine

Funktion gebunden werden müssen und zumindest theoretisch bestimmten Re-

geln unterworfen bleiben:

Der Meister arbeitete auf die höchste Schönheit, unter den angenommenen Um-

ständen des körperlichen Schmerzes. Dieser, in aller seiner entstellenden Heftig-

keit, war mit jener nicht zu verbinden. Er mußte ihn also herabsetzen; er mußte

Schreien in Seufzenmildern; nichtweil das Schreien eine unedle Seele verrät, son-

dern weil es das Gesicht auf eine ekelhafteWeise verstellet. Dennman reiße dem

Laokoon in Gedanken nur den Mund auf, und urteile. Man lasse ihn schreien, und

sehe. Es war eine Bildung, die Mitleid einflößte, weil sie Schönheit und Schmerz

zugleich zeigte; nun ist es eine häßliche, eine abscheuliche Bildung geworden,

von der man gern sein Gesicht verwendet, weil der Anblick des Schmerzes Unlust

138 Kiesel: Geschichte der literarischen Moderne, S. 100f.

139 Vgl. Jauß: Die nicht mehr schönen Künste: Dritte Diskussion, S. 595 u. 567.

140 Auf ihre enorme historische Relevanz ist in der wissenschaftlichen Literatur wiederholt hin-

gewiesen worden. Vgl. Schneider: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Post-

moderne, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 81

erregt, ohne daß die Schönheit des leidenden Gegenstandes diese Unlust in das

süße Gefühl des Mitleids verwandeln kann.141

In dieser berühmten Stelle aus Lessings Traktat kulminiert das Bedingungsver-

hältnis von Dargestelltem und Darstellungslehre. Zurücknahme und Beschrän-

kung werden von Lessing in der Ausführung gesehen. Schmerz ist Mittel, nicht

Teil des Edlen. Es dient als Kontrast, um das Mitleid zu befördern und die gu-

te Seele darzustellen. Natürlich setzt sich Lessing auch an verschiedenen Stellen

in seiner Schrift neben Schmerz nicht nur mit Gewalt auseinander, sondern mit

den hässlichen Dingen im Allgemeinen und ihrem Verhältnis zur Kunst,142 aber

in seiner empathischen Ästhetik liegt der Schwerpunkt mehr auf den Folgen beim

Opfer. Entscheidend bleibt, dass die Funktionalisierung die Mittel heiligt; ihr Feh-

len aber würde den dargestellten Schmerz zwecklos machen und ihn damit seinem

Sinn berauben – er wäre nutzlos. Das Widerliche und Hässliche hat einen Hilfs-

status als Werkzeug, nicht als essenzielles Element. Als Letzteres ist es bei Lessing

nicht vorgesehen, weder als Thema noch als Gegenstand der Kunst.143 Und trotz

aller tiefgreifenden Wandlungsprozesse, die während der Poetikdiskussionen fol-

gen, behaupten Lessings Schriften ihre Relevanz bis in die Moderne hinein.144

Aber bereits in der Romantik hinterfragt Friedrich Schlegel die unbedingte

Zwangsläufigkeit einer Nützlichkeit der Kunst. Mit seiner Hinwendung zum In-

teressanten anstelle des bedingungslosen Schönen beginnt jene Verschiebung, die

der Kunst ihren Autonomiestatus zugestehen wird, gerade indem sie das zuvor

Abseitige zulässt.145 Mit ihr beginnt sich zudem auch das Verhältnis von Kunst

und Wirklichkeit zu verändern.146 Allerdings erfährt auch bei Schlegel das Hässli-

141 Lessing: Laokoon, S. 20.

142 Dieckmann: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des 18. Jahrhunderts,

S. 310.

143 Ebd., S. 311.

144 Manfred Fuhrmann (Die Funktion grausiger und ekelhafter Motive in der lateinischen Dich-

tung, S. 250) weist z.B. darauf hin, dass Lessings Urteil zur antiken Literatur unter den Vor-

zeichen seiner Ästhetik den bis dahin bestehenden Kanon verändert. Größere Teile der bis

dato rezipierten lateinischen Dichtung, insbesondere die Tragödien Senecas, fallen in der

Nachfolge Lessings aus dem Kanon. Erst mit dem Beginn des 20. Jahrhunderts ändert sich

die philologische Sichtweise auf diese Schriften erneut. Lessings Auswahl ist ein Beispiel für

die Beschränkung einer kulturellen Selektion aufgrund poetologischer Entscheidungen.

145 Vgl. Kösser: Erfahrung und Erwartung, S. 237f.

146 Da hier der Fokus nicht auf demVerhältnis von Kunst undWirklichkeit liegt, kann der Aspekt

nicht in angemessener Weise vertieft werden, aber in der Romantik ist letztlich die Annah-

me, dass Kunst reine Nachahmung sei, längst überholt. Vgl. Petersen: Mimesis – Imitatio –

Nachahmung, S. 232f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Das Schweigen der Gewalt

che keine Aufwertung zur ästhetischen Kategorie, sondern ist des ›Kriminalkodex‹

wegen, wie er es formuliert, Bestandteil der Reflexion.147

2.2.3 Rosenkranz Ästhetik des Hässlichen

Einer ähnlichen Motivation folgend wie Schlegel unternimmt 1853 Karl Rosen-

kranz, was laut ihm seit dem Beginn der Ästhetik fehlt – den systematischen

Versuch einer Erfassung des Hässlichen:

Große Herzenskünstler haben sich in die schauerlichen Abgründe des Bösen ver-

tieft und die furchtbaren Gestalten geschildert, die ihnen aus ihrer Nacht entge-

gengetreten sind. […] Die Hölle ist nicht bloß eine religös-ethische, sie ist auch

eine ästhetische. Wir stehen inmitten des Bösen und des Übels, aber auch inmit-

ten des Häßlichen. […] In diese Hölle des Schönen wollen wir niedersteigen.148

Das Hässliche gehört für ihn zum festen Repertoire der Kunst.Wie bereits im Ein-

gangsteil erwähnt und wie es auch im ersten Zitat repräsentiert ist, existiert seit

dem akademischen Versuch, das Ästhetische zu fassen, eine Spannung zwischen

den Begriffen des Erhabenen, des Schönen und des Wahren. Aus dieser Spannung

heraus entstehen im Laufe der vielen Diskussionen immer wieder Abwägungen

zwischen dem Wahren und damit dem, was dargestellt werden kann, dem Schö-

nen und somit dem, was dargestellt werden darf, und schließlich dem Erhabenen,

welches zwischen dem ersten und dem zweiten Begriff changiert. So ist auch für

Rosenkranz das Hässliche ein komplexes Phänomen, das nicht in einer einfachen

Dichotomie zum Schönen aufgeht. Der Unterschied seiner Haltung, etwa im Ver-

gleich zu Kant, ist, dass Rosenkranz das Hässliche nicht nur als Teil der Kunst ver-

steht, sondern es auch in ihr repräsentiert sehenmöchte. Ein Sachverhalt, den Kant

noch kategorisch ausschließt.149 Der Gewalt im größeren Umfang widmet sich Ro-

senkranz in seinem Abschnitt über das Rohe. Autotelischer Gewalt nach Reemtsma

entspricht bei Rosenkranz die »Brutalität«. Sie sei die willkürliche Grausamkeit,

die verübt würde, um aus ihr Lust zu schöpfen.150 Hinsichtlich ihrer ästhetischen

Repräsentation, die Rosenkranz für kontinuierlich und epochenübergreifend ver-

wirklicht sieht, gilt weiterhin die Bedingung der Rücknahme. Anhand von Schlach-

tengemälden führt er aus, dass Grausamkeiten Themen sind, dass der Künstler

aber bestimmte, reelle Formen der Gewalt dennoch nicht darstellt.151 Besondere

Bedeutung haben die Darstellungen der Grausamkeit für ihn seit Anbeginn der

147 Zelle: Die doppelte Ästhetik der Moderne, S. 299.

148 Rosenkranz: Ästhetik des Häßlichen, S. 11.

149 Schneider: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne, S. 97.

150 Rosenkranz: Ästhetik des Häßlichen, S. 235f.

151 Ebd., S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 83

künstlerischen Verarbeitung christlicher Motive wie der Kreuzigung und des Mär-

tyrertodes. Die strikte Dichotomie zwischen dem guten Opfer und dem schlechten

Täter wäre etwas, das der griechischen und römischen Mythologie fremd gewesen

sei.152 An dieser Stelle macht Rosenkranz noch einmal ganz deutlich, dass er eine

autonome Darstellung von Brutalität für die Kunst ablehnt:

Ein ästhetischer Gegenstand kann die Brutalität, welche den wehrlosen Heiligen

ausgesuchte Leiden bereitet, nur insofern werden, als die Darstellung den Sieg

der inneren Freiheit über die äußere Gestalt zur Erscheinung bringt.153

Systematisch versucht Rosenkranz dem Hässlichen begrifflich habhaft zu werden

und kann es weder mit dem Unvollkommenen noch mit dem Negativen gleichset-

zen. Weder muss das Unvollkommene hässlich noch das Vollkommene schön sein.

Das Negative entzieht sich sogar ganz der Ästhetik, da es nicht ist und somit auch

kein Gegenstand einer Anschauung sein kann.154

Auch das Gute oder Nützliche ist für Rosenkranz nicht zwingend mit dem

Schönen verbunden. So würden giftige Blumen bezaubern und töten können.

Ebenso ist das Hässliche nicht die Folge des Bösen in der Welt, weder als Sym-

ptom noch als Ausdruck, denn auch das Gute ist fähig, in hässlicher Form zu

erscheinen. Überdies kann ein hässliches Tier nicht hässlich sein, weil es böse ist,

da es selbst zum Bösen gar nicht fähig ist.155

Aber der Mensch ist zum Bösen fähig, und hier ist es für Rosenkranz doch

wichtig, einen Unterschied zu machen. Für ihn ist »der absolute Zweck des Geistes

Wahrheit und Schönheit«.156 Der Mensch ist aus freiem Willen zum Bösen fähig,

und diese Deformation, dieses bewusste Handeln gegen die eigentliche Natur des

menschlichen Geistes, müsste sich auch in der äußeren Form niederschlagen.157

Rosenkranz hat also die Bindung vom Guten und Schönen, auch wenn er sie re-

lativiert, noch nicht ganz aufgegeben. Das Böse kann sich, es muss sich nicht in

der Veränderung des Schönen zeigen. Wenn es sich jedoch zeigt, dann ist es eine

Deformation des zum Schönen fähigen Geistes, dessen Schönheit sich aber erst

entfaltet, wenn der Mensch das Gute zulässt. Dass Rosenkranz die entsprechen-

den Diskussionsschritte, auch wenn er sie knapphält, dennoch anführt, zeigt, dass

seinerzeit die Entsprechung, dass das Böse auch hässlich sein muss, doch noch

nicht ganz erodiert ist. Besonders deutlich wird dies im Abschnitt, den Rosenkranz

152 Ebd., S. 241f.

153 Ebd., S. 242.

154 Ebd., S. 18f.

155 Ebd., S. 31.

156 Ebd., S. 32.

157 Ebd., S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Das Schweigen der Gewalt

dem Bösen selbst widmet. Zwar bekräftigt er noch einmal, dass die Annahme, al-

les Hässliche sei gleichbedeutend mit dem Bösen, eine unzulässige Ausweitung

des Begriffes sei, dennoch ist für Rosenkranz das Böse als das Radikale oder Ab-

surde gleichbedeutend mit dem Hässlichen.158 Während also das Gute und jenes,

das weder gut noch böse ist, zum Hässlichen fähig ist, impliziert er in diesem Ab-

schnitt letztlich doch, dass das Böse sich immer in der Deformation dessen zeigt,

was zum Schönen fähig wäre. Das Böse kann also nicht schön sein. Rosenkranz über-

antwortet die Definition des Bösen als ethischen Begriff einer anderen Disziplin

und beschränkt sich auf eine konzentrierte Formulierung, nämlich dass das Böse

der böse Wille ist, der sich in der willkürlichen Tat, dem Verbrechen, etabliert.159

In diesem Zusammenhang positioniert er sich explizit gegen Friedrich Schillers

Haltung, indem er Schillers Gedanken so wendet, dass das ästhetische Verbrechen

zwar formal ästhetisch ist, jedoch kein Ausdruck der Freiheit, sondern gerade ih-

re Verleugnung darstellt.160 Durch diese Verleugnung wiederum offenbart sich als

Kontrast die Freiheit in der Tat des guten Willens.161

Wie im Falle der Brutalität ist das Böse respektive der böse Wille weiterhin

ein Gegenstand der Kontrastierung und nur in dieser Funktion Teil der Kunst. An

dieser Grenze des Denkens zeigt sich die Veränderung, die im Fortschreiten der

Moderne für viele ästhetische Konzepte entscheidend werden wird. Rosenkranz’

epistemologischer Schritt ist dennoch eine wichtige Veränderung für die Verwen-

dung der Gewalt in der Literatur der Moderne: Auch in der ästhetischen Reflexion

kann nun das Hässliche als Teil des Kunstwerks erscheinen. Es ist damit nicht

mehr zwangsläufig überformt oder zweckgebundenes nötiges Übel, sondern ›an

sich‹ und somit ›rein‹. Denn das Bestreben der Kunst sei immer auch die Idee, die

Imagination, zu repräsentieren und diese sei für sich an keine Grenze gebunden,

sondern frei. Auch könne nicht vor demHässlichen haltgemacht werden, wenn die

Gesamtheit der Wirklichkeit Gegenstand der Kunst sein soll.162

Zwar darf man bei Rosenkranzʼ Betrachtungen noch nicht so weit gehen, dass

ausschließlich das Hässliche ganz Kunst sein kann, denn es ist für ihn nicht zu

einer ›ästhetischen Selbstständigkeit‹ fähig, aber es ist in seiner reinen Form als

Bestandteil der Kunst akzeptiert.163 Ebenso idealisiert für ihn die Kunst auch das

158 Ebd., S. 305.

159 Ebd., S. 306.

160 Peter-André Alt (Ästhetik des Bösen, S. 177ff.) weist darauf hin, dass Schillers Darstellung des

Bösen inDie Räuber über eine bloße Kontrastierung des Guten hinaus geht und vielmehr eine

tiefgehende Skepsis gegenüber dem aufklärerischen Rationalismus darstellt, weshalb er bei

ihm einen dekonstruktiven Ansatz vermutet, wofür Alt Belege in Schillers Der Verbrecher aus

verlorener Ehre findet.

161 Rosenkranz: Ästhetik des Häßlichen, S. 306.

162 Ebd., S. 43f.

163 Ebd., S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 85

Hässliche, da alle Gegenstände, die sie behandelt, in der Anschauung auf ihre Idee

reduziert werden. Dies geschieht, indem sie von dem Natürlich-Zufälligen befreit

werden.Durch diesen Prozess wird dasHässliche in der Kunst wie jeder andere Ge-

genstand auch ästhetisiert.164 Die Verwendung in der Kunst gibt dem Hässlichen

einen (formalen!) Zweck im Gesamtkunstwerk, ohne den es nicht Bestandteil der

Kunst werden kann, aber diese Eingliederung erfolgt als ästhetisches Element.165

Unter welchen Bedingungen das Hässliche in der Kunst Verwendung finden und

welche Formen es dabei annehmen kann, führt Rosenkranz dann in seiner Arbeit

auf und systematisiert ihre Repräsentationen. Indem sich Rosenkranz somit von

seinem Lehrmeister Hegel entfernt, steht er auf halbemWeg zwischen den radika-

len ästhetischen Auffassungen der Avantgarden und den traditionellen aufkläreri-

schen Konzepten des Schönen.166

Rosenkranz, an der Schwelle der Moderne, versteht das Böse, obwohl er es

im ästhetischen Sinne als reine Idee anerkennt, weiterhin nicht als eigenständig,

sondern in Abhängigkeit zum Guten. Philosophieästhetisch konsequent allerdings

wäre der nächstliegende Schritt, die eigenständige Ästhetik des Bösen zu fordern.

Denn Rosenkranzʼ Argument für die Aufrechterhaltung des Bedingungsverhältnis-

ses ist schwach, wie sich hinsichtlich der Besprechung von Schillers Werk zeigt. So

hat er zwar selbst die Fähigkeit des Menschen zum Bösen gerade durch seinen

freienWillen begründet und ihn somit vom Tier unterschieden, kassiert aber diese

Voraussetzung wieder, indem er das Verbrechen nicht als die Handlung des freien

Willens und somit der Freiheit des Menschen anerkennen will. In diesem Wider-

spruch tritt letztlich die feine Grenze seines Denkens in Erscheinung, wenn er nur

die gute Tat als den Ausdruck der Freiheit akzeptiert. Ob Rosenkranz den letz-

ten argumentativen Schritt nicht zu gehen vermag, ihn nicht gehen möchte oder

sich nicht zu gehen traut, bleibt natürlich an dieser Stelle Spekulation. Dennoch

scheint er weiter an der didaktisch-humanistischen Ideologie der Aufklärung fest-

zuhalten. Rosenkranzʼ Argumentation und Gedankenführung wird bei der Ausein-

andersetzungmit Schiller wage undweniger stringent. Das Dilemma, dass Schiller

offensichtlich in seinem Text Der Verbrecher aus verlorener Ehre einen bösen Willen

porträtiert, und zwar nicht zwangsläufig, um etwas höheres Gutes besser zu ak-

zentuieren, und dennoch ein Werk der hohen Literatur schafft, stellt Rosenkranz

vor das Problem, diesem Text Schillers entweder das Ästhetische abzuerkennen

164 Ebd., S. 47f.

165 Ebd., S. 49.

166 Für Hegel ist die Dichotomie von Schön und Hässlich entscheidend. Er lehnt den romanti-

schen Gedanken vom Zufälligen, Interessanten und Dunklen entschieden ab. Und weil er

damit der Kunst jegliche Dynamik entzieht, was ihm bewusst ist, resultiert seine Entschei-

dung im Ende der Kunst. Vgl. Alt: Ästhetik des Bösen, S. 173ff; Zelle: Die doppelte Ästhetik

der Moderne, S. 305.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Das Schweigen der Gewalt

oder aber ihm eine Lesart aufzuzwingen, die seiner eigentlichen Aussage zuwi-

derläuft. Denn Schiller eröffnet in seinem Text die Frage, ob das Böse immer nur

einem Nachgeben der niederen Instinkte gleichkommt oder eben nicht doch eine

selbstbestimmte und damit freie Entscheidung sei.167 Eine Tat, die böse ist um

der Bosheit willen, ist demnach keine Handlung, die nur ein Bedürfnis wie Rache,

Hunger oder Gier befriedigt: Sie ist eine freie Entscheidung zum Bösen und da-

mit Ausdruck des freien Willens. Rosenkranz entscheidet sich letztlich dazu, diese

Lesart zu negieren.168

Es zeigt aber, dass ästhetische Darstellungen von Gewalt in dieser Zeit womög-

lich genau diesen Konflikt der Ideologien in ihren Repräsentationsformen abbil-

den. Die Kopplung der ethischen Verpflichtung an das Ästhetische der Kunst und

gleichzeitig die Konzentration auf das Recht und die Pflicht der Ausübung des frei-

en Willens schaffen ein Spannungsverhältnis, das die Verwürfnisse der Moderne

einleitet.

2.2.4 »Entübelung aller Übel«

Obwohl es Ziel der bisherigen Ausführungen war, die argumentative Konsequenz

aufzuzeigen, die zu derWandlung der ästhetischen Kategorien führt, soll nicht der

Anschein entstehen, als sei die Ästhetik der Moderne alleinig ein Ergebnis dieser.

Wie bereits eingangs erwähnt, sind diverse Prozesse in einem ständigen Wechsel-

verhältnis und auf verschiedenen Ebenen beteiligt. Auch Rosenkranzʼ Einbeziehen

des Hässlichen als Teil der Ästhetik wird in der Sekundärliteratur unter anderem

als Resultat einer Krisenerfahrung der Wirklichkeit gesehen, die nicht nur diese

selbst, sondern auch mutatis mutandis abstrakte Begriffe als Folge daraus zuneh-

mend als kontingent begreift.169 Darum stellen auch poetologische Veränderun-

gen häufig genug konstitutive Setzungen und keine rein deduktiven Folgerungen

167 Vgl. Limbach: Friedrich Schillers Seelenkunde vom Verbrechen, S. 222f.

168 Zwar ist es etwas verwunderlich, dass Rosenkranz sich gerade an diesem Text von Schiller

abarbeitet, gehört er doch nicht zwangsläufig zu den entscheidenden, künstlerischen Wer-

ken des Autors, zumal Die Räuber formalästhetisch weitaus interessanter hätten sein dürfen.

Es zeigt aber erneut die Abhängigkeit Rosenkranzʼ Denken von der ethischen Konzeption.

Während sich Schiller in den Räubern nämlich noch auf den traditionellen Zweck des ab-

schreckenden Beispiels in seiner Vorrede, wenn auch nur noch pro forma, als Legitimation

für das Dargebotene beruft, ist die Zielsetzung beim Verbrecher aus verlorener Ehre eine an-

dere. Der Text hinterfragt grundsätzliche, moralische Werte und eröffnet das Problem der

Schuldfähigkeit, wodurch sich Rosenkranz womöglich herausgefordert sieht. Unter dem As-

pekt aber einer Ästhetisierung des Bösen wären die Räuber weitaus radikaler einzustufen.

Alt bemerkt dazu in Ästhetik des Bösen: »In den Räubern ist die Ästhetik des Bösen so massiv

präsent, daßman überlegenmuß, ob es hinreicht, sie einzig als funktionaler Bestandteil der

Abschreckungsprogrammatik zu deuten, die ihr die Vorrede zuweist.« (S. 180)

169 Vgl. Schneider: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne, S. 96ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 87

dar. Dies wird besonders deutlich, wenn man sich die Rezeption von Nietzsches

Überlegungen zu einer Ästhetik der Moderne vor Augen führt.170 In Bezug auf

die formalästhetische Diskussion vollzieht Nietzsche zunächst nämlich nur noch

diesen letzten Schritt dadurch, dass er dem Bösen seine volle Kunstfähigkeit zu-

spricht und dem Erhabenen den Schrecken und das Chaos als Tiefenstruktur ent-

gegenstellt.171 Tatsächlich aber muss seine Philosophie noch weitaus mehr leis-

ten.172 Indem er nämlich das Wahrhaftige der Kunst in ihr Gegenteil verkehrt und

das nur Imaginativ-Illusorische an seine Stelle hebt, antwortet er auf jene Kontin-

genzerfahrung der Moderne mit der Abkehr von der einen Wirklichkeit und der

Hinwendung zur anderen – zur künstlichenWirklichkeit.173 Zudem wird rückwir-

kend exakt jenes Fundament umgedeutet, das zuvor argumentativer Garant für

die bisherigen Ästhetiktheorien war – die Kunst der Griechen. Nietzsches Schrif-

ten sind Inspiration für die Kulturschaffenden, wie sie zugleich Zeitdiagnose und

Vision der Moderne darstellen. Deshalb werden in vielen Abhandlungen, die sich

mit der Moderne auseinandersetzen, die Schriften Nietzsches zu Recht als zentral

herausgestellt und die Philosophie Nietzsches minutiös referiert. Dabei darf aller-

dings nicht übersehen werden, dass in vielen Fällen die Umsetzung in der Kunst

sowie die Rezeption in intellektuellen Zirkeln bei Weitem nicht derart elaboriert

ablief, wie die Werke Nietzsches das ermöglicht hätten.174 Gerade im Falle Jung-

Wiens ist die Übernahme seiner Ideen eher vermittelt und eklektisch. Hermann

Bahr bewundert seine Wortkunst, steht aber dem philosophischen Werk kritisch

gegenüber.175 Selbst Hofmannsthal, der sich im Vergleich zu den anderen Autoren

nachweislich intensiver mit den Schriften, allerdings in sehr jungen Jahren, aus-

einandergesetzt hat, übernimmt nur reduziert einzelne Konzeptelemente seiner

170 Wobei diese Relevanz aus einer sehr komplexen Verflechtung von wegweisenden philoso-

phischen AussagenNietzsches einerseits und einem ausufernden Personenkult unter seinen

Anhängern andererseits besteht. Vgl. Valk: Friedrich Nietzsche – Musaget der literarischen

Moderne, S. 1-20.

171 Plumpe: Ästhetische Kommunikation der Moderne, S. 36f. Im Sinne Nietzsches spielt die Di-

chotomie vonGut undBöse letztlich keineRollemehr.De facto aber setzen auch die Anhänger

von seiner Ästhetiktheorie die Dichotomie sowohl im künstlerischen wie im theoretischen

Diskurs fort.

172 Gerhard Plumpe (Ästhetische Kommunikation der Moderne, S. 27ff.) pointiert, dass in der

Zeit vor Nietzsche die ästhetische Theoriebildung im Grunde stagniert. Nietzsche tritt eben

auch deshalb mit seinen Textformen nicht akademisch auf, sondern versucht mit einer Viel-

zahl von Stilmitteln, seine Ideen zu formulieren. Sein Anspruch ist nichts Geringeres als eine

Veränderung der bisherigen Kultur und ihrem zugrunde liegenden Denken. Deshalb sind

die Unterschiede in seiner Philosophie tiefergehender, als es auf rein formal-logischer Ebe-

ne sich darstellt.

173 Zelle: Die doppelte Ästhetik der Moderne, S. 330.

174 Vgl. Valk: Friedrich Nietzsche – Musaget der literarischen Moderne, S. 7f.

175 Niefanger: Nietzsche-Lektüren in der Wiener Moderne, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Das Schweigen der Gewalt

Ästhetik. Nietzsches Gedankengebäude ist fragmentiert in einzelne Ideen in den

öffentlichen, intellektuellen Diskurs eingedrungen, weshalb sich viele Ähnlichkei-

ten in der Literatur finden lassen.176 Dabei sind seine Vorstellungen aber häufig

genug auf prägnante Sprüche, wie die ›Umwertung aller Werte‹, reduziert. Es ist

deshalb durchaus sinnvoll, bei einer generalisierenden Betrachtung der Prozesse,

die das Spezifische der modernen Ästhetik herausbilden, auf diesem Niveau der

Abstraktion zu bleiben.

Nichtsdestotrotz werden im diskursiven Kollektiv der Avantgarden so entschei-

dende Prämissen verschoben, die wiederum als kleinster gemeinsamer Konsens

sowohl zur Abgrenzung zu den etablierten Kunstvorstellungen dienen als auch als

Gegenposition zu den eigenen Bewegungen fungieren.Wobei die individuelle Aus-

formulierung der einzelnen Autoren zu ihren ganz eigenen, elaborierten Werken

führt. Bezüglich der Hinwendung zum Grotesken und Abstoßenden spricht Har-

ry Lehmann deshalb von einer ›Umcodierung‹ der bisherigen Binärschemata, die

damit auch die Opposition von schön/hässlich ablöst.177 Sie beginnt bei Charles

Baudelaire vorerst mit einer gleichwertigen Ersetzung von schön und hässlich,

die jedoch deshalb keine simple Verkehrung darstelle, weil die Poetik der Moder-

ne zugleich die Setzung einer neuen, absolut gültigen Schönheitsidee ablehne.178

Das bedeutet, dass entgegen anderer Befunde der Literaturwissenschaft Baude-

laire durch die Verweigerung einer neugesetzten Konstante im Bezugsrahmen der

Ästhetik zwar die alten Beschränkungen erodiert, jedoch ohne ihr Gegenteil zur

neuen Beschränkung werden zu lassen. Vorerst ist der Griff nach dem Abseitigen

und Abstoßenden als Erweiterung der schöpferischenMöglichkeiten gedacht, ohne

zur neuen Doktrin werden zu sollen.

AuchOdoMarquard bezeichnet das zentraleMoment der Ästhetik derModerne

als die »Entübelung aller Übel«.179 Es resultiert für ihn aus dem Scheitern derTheo-

logie bei der Lösung des Theodizeeproblems, woraus der Verlust erwächst, dass in

derWirklichkeit eine göttliche Entsprechung im Schönen nicht mehr zu finden ist.

Selbst das ›Naturschöne‹ kann nicht mehr als absolut empfunden werden. Konse-

quent ›akzeptiere‹ die Kunst nun dasNichtschöne ebenso gut als ihrenGegenstand,

da die Letztbegründung des vorherigen Ästhetikideals verloren sei. Dies schaffe

zugleich den Ausgangspunkt einer Kunstentwicklung, die sich bis heute fortset-

ze und die der Kunst eine komplexe kompensatorische Aufgabe überantworte.180

NachMarquard übernimmt die Kunst die beiden essenziellen Funktionen der »Re-

176 Ebd., S. 49.

177 Lehmann: Die flüchtige Wahrheit der Kunst, S. 181.

178 Ebd.

179 Marquard: Aesthetica und Anaesthetica, S. 14.

180 Ebd., S. 12ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 89

volutionierung der Wirklichkeit« und der »Ästhetisierung derWirklichkeit«.181 Äs-

thetik muss nun (allein) leisten, was mit der teleologischen Geschichtsauffassung

verloren gegangen ist: die Vervollkommnung des Menschen und seiner Welt zum

Guten. Daraus folgt aber auch, dass weder die Vergangenheit noch der jetztzeitige

Zustand die Vervollkommnung bedeutet; sondern einer künftigen Zeit wird über-

antwortet, was als defizitär in der Gegenwart empfunden wird.182 Dies alles zu

einem Moment, wo eigentlich das ›Ende‹ der Kunst proklamiert wurde, was sich

allerdings vor allem auf ihre gesellschaftliche Relevanz und Beeinflussungsmög-

lichkeiten bezieht.183 Für die Intellektuellen bedeutet das zuerst einen Rückgriff

auf eine apokalyptische Geschichtsauffassung, die sich am Beginn der Moderne in

der Literatur des Fin de Siècle und der Dekadenzmanifestiert; beides Bewegungen,

die ihre gegenwärtige Kultur als eine endzeitige begreifen.184

Neben dem Moment der Verschiebung des Ideellen auf das zukünftige Zeital-

ter wird in der Literaturwissenschaft häufig als Reaktion auf eine mit der Existenz

empfundene Krise auch auf eine neue Auffassung der Sensibilität verwiesen.185

Das Reizvolle des bereits seit Längerem in die Kritik geratenen Primats der Schön-

heit soll zugunsten der Reizbarkeit der Nerven überwunden werden.186 Ästhetisch

ist nichtmehr,was gefällt, sondernwas auffällt, und das bezeichnet all jenes,was in

der Lage ist, zur abgestumpften und ermattenden Wahrnehmung des reizüberflu-

teten Menschen der Moderne durchzudringen.187 Ein ähnlicher Ansatz liegt auch

beim Ästhetizismus der Jung-Wiener vor, weshalb zu dieser Zeit auch der Begriff

»Nervenkunst« populär wird. Hierbei handelt es sich aber nicht um eine fehlende

Empfänglichkeit, sondern im Gegenteil um eine Hypersensibilität, die der Rich-

tung ihren Namen gibt.188 Mit einher geht im französischen Ästhetizismus auch

bereits die Forderung nach ständiger Erneuerung, um interessant zu bleiben, die

bei den folgenden Avantgarden im ›Überbietungsdruck‹ der Innovationmündet.189

Dies alles begünstigt die Zunahme der Gewalt als Mittel der Inszenierung, gerade

aufgrund ihrer verstörenden und existenziell bedrohlichen Eigenschaften, wie im

vorherigen Kapitel versucht zu illustrieren, die sich nun zum Garant der Schock-

wirkung wandeln.

181 Ebd., S. 16.

182 Ebd., S. 18.

183 Liessmann: Die Kunst nach dem Ende des Endes der Kunst, S. 211f.

184 Moog-Grünewald: Poetik der Décadence – eine Poetik der Moderne, S. 170.

185 Crescenzi: Moderne und décadence, S. 319.

186 Ebd.

187 Ebd.

188 Haupt: Themen und Motive. 143f.

189 Simonis: Ästhetizismus und Avantgarde, S. 296.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Das Schweigen der Gewalt

2.2.5 Ästhetik des Negativen

2.2.5.1 Das Nichts und das Böse als Freiheit und Imagination

Ungeachtet der komplexen und filigranen Effekte, die diese Verschiebungen in den

teilweise diametral ausgerichteten Ideologien, Strömungen und Subkulturen be-

wirkt, ist das einende Prinzip, dass die Zuversicht in Bezug auf ein stabiles Zen-

trum verloren gegangen ist. Die sich selbst immer wieder verschiebende Kunst

resultiert aus einer Poetik der Negativität. Mit Negativität ist hier gemeint, dass

zum strukturbildenden Prinzip, vor allem durch Baudelaire in seinem essenziellen

Essay Notes nouvelles sur Edgar Poe (1884), ein ›Endzeitgefühl‹ erhoben wird, das zu-

gleich den Anbeginn etwas radikal Neuem zwar postuliert, dieses aber als Leerstel-

le inszeniert. Maria Moog-Grünewald fasst diesbezüglich zusammen: »Das Neue,

Andere scheint poietisch [sic] nicht realisierbar, ist bestenfalls im Momentum äs-

thetisch erfahrbar: als Aufschein dessen, was nicht ist, noch nicht ist und zugleich

nicht mehr ist.«190 Das Resultat der negativen Ästhetik für das sprachliche Kunst-

werk ist die ›Unsagbarkeit‹ als neuer Kern der Literatur.191 Sowohl die Thematisie-

rung des Verlustes der Sprache im Chandos-Brief auf Motivebene als auch das Su-

chen der Literaten nach der absoluten Metapher auf struktureller Ebene sind letzt-

lich Bewegungen, in deren Zentrum die Negativität steht. Wie Moog-Grünewald

noch einmal deutlich herausstellt, handelt es sich dabei eben nicht um die Annähe-

rung an eine »erfahrbare Realität«, sondern im Gegenteil soll die Sprache in reine

Poesie überführt werden.192 Sprache, die so artistisch an das Unsagbare heran-

reichen soll, ja im Idealfall durch hermetische Bilder selbst zum Unsagbaren oder

wenigstens zum Nichtbezeichnenden wird, ist wie das Kunstwerk generell in die-

ser Ideologieauffassung gerade nicht Repräsentant von Welt, sondern diese selbst

bzw. ihr ideelles Substrat. Marquard wiederum weist dabei auf ein entscheidendes

Problem dieser Radikalisierung des Absolutheitsanspruchs hin. Kunst geht ihr Ge-

genüber verloren, das sie zu ihrer Konstitution braucht. Wenn ›Welt‹ nicht mehr

relevant ist, fehlt der ›Kunst‹ ihre notwendige Opposition, gegen die sie sich ab-

grenzen kann.193

Gleichzeitig resultiert aus diesem Gedankengang noch ein weiterer Konflikt

dermodernen Künstler: Zunehmendwird durch die radikalen Absolutheitsansprü-

che die Unvereinbarkeit von Kunst und Leben zum zentralen Problem. Das reale

Leben, kann es nicht ästhetisch überformt werden, kontaminiert die künstlerische

Existenz, die sich wiederum nicht selbst aus demmenschlichen Dasein suspendie-

ren kann. Die Unvereinbarkeit, die im Falle der Dekadenz in ihrer apokalyptischen

190 Moog-Grünewald: Poetik der Décadence – eine Poetik der Moderne, S. 171.

191 Ebd.

192 Ebd., S. 175.

193 Marquard: Aesthetica und Anaesthetica, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 91

Ausprägungmündet und die eine Entwicklung des poetischen Reflexionsprozesses

darstellt, widerspricht nicht und wird auch nicht widerlegt von der gegenläufigen

Bestrebung der Avantgarden, die Grenze zwischen Welt und Kunst aufzulösen.194

Sowohl die Dekadenz mit ihrem apokalyptischen, endzeitlichen Impetus als auch

die Avantgarden, die sie überwinden wollen und die sich deshalb auf das Jetzt und

das Präsente konzentrieren, folgen letztlich demselben Prinzip.195 Ihr Ziel bleibt

eine »oxymorale Semantik«.196 Im Bestreben, alles zu ästhetisieren, beraubt sich

auch die Avantgarde dem notwendigen Nichtästhetischen als konstitutive Opposi-

tion.197 Auch die Darstellung von Gewalt ist von diesen Tendenzen betroffen. Für

das Verständnis ihrer spezifischen Darstellung in Abhängigkeit zur Ästhetik nach

dem bisher Referierten stellt die Etablierung des Bösen als ästhetische Kategorie

die Verschiebung mit der wichtigsten Auswirkung auf die Gewaltrepräsentation in

der Literatur dar.

Es ist vor allem Karl Heinz Bohrer für den deutschsprachigen Raum, der sich

mit diesem nächsten Schritt der ästhetischen Entwicklung intensiv auseinander-

gesetzt hat und der radikalisierten Form der Ästhetik des Bösen in zentralen Wer-

ken der Moderne nachspürt. Dabei weist er dem Bösen als ästhetische Katego-

rie die Funktion eines konstitutiven Moments der Moderne zu. Denn für nichts

Geringeres hält Bohrer genau diese Veränderung: die Etablierung des Bösen als

ontologische und ästhetische Kategorie, die der Gewalt und Brutalität einen neu-

en Bereich zugesteht, nämlich die Fähigkeit zur Imagination, und zwar ohne ein

zweckrationalistisches Programm imHintergrund zu haben oder eine Konterkari-

katur eines Schönheitsideals darzustellen, sei die eigentliche Signatur der anbre-

chenden Moderne das wirkliche Novum der Zeit.198 Der Beginn hierfür ließe sich

auf das Erscheinen der ErzählungThe black cat von Edgar Allan Poe datieren (1843),

in der der Protagonist darüber resümiert, dass das Wohlgefallen des Menschen an

der Grausamkeit bisher keine philosophische Reflexion erfahren habe. Bohrer geht

mit der Meinung Poes Protagonisten konform und möchte zeigen, dass bis zum

Beginn der Moderne, als das Böse in die philosophische oder ästhetische Reflexion

eintrat, es nie losgelöst und für sich – wie etwa das Erhabene – betrachtet wurde,

sondern immer schon als Gegenpart und zur Abgrenzung, zur Stigmatisierung und

zur Illustration eines Anderen, eines Gegenübers. Das sinnlose Böse, jenes, das um

194 Moog-Grünewald: Poetik der Décadence – eine Poetik der Moderne, S. 182f.

195 Zumal nicht übersehen werden darf, dass teilweise Anspruch und tatsächliche Umsetzung

der proklamierten Programme auseinandergehen. Mehr noch geht Annette Simonis (Ästhe-

tizismus und Avantgarde, S. 291ff.) davon aus, dass der Einfluss des Ästhetizismus auf die

Avantgarden sich nicht mit einer simplen Abwehrhaltung dieser ihm gegenüber subsumie-

ren lässt.

196 Moog-Grünewald: Poetik der Décadence – eine Poetik der Moderne, S. 175f.

197 Marquard: Aesthetica und Anaesthetica, S. 11.

198 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Das Schweigen der Gewalt

seiner selbst willen beschrieben und inszeniert wird, wäre das Fremde des Diskur-

ses. Die idealistische Philosophie, die sich auf Aristoteles oder seine poetologische

Tradition berufe, verweigere jedoch der ›schwarzen Literatur‹, die diesen Imagina-

tionsbereich semantisch kodiere, den Stellenwert ästhetisch wertvoller Kunst.199

Dies ist für Bohrer eine »Unterschlagung des Bösen als ein[e] hermeneutisch[e]

Kategorie, die die Gegenwart begreift«.200 Eine Umwertung der Gewalt in etwas

Schönes, die ›Umwertung derWerte‹, ist dabei nur die erste Stufe der Entwicklung

einer ästhetischen Kategorie des Bösen, denn sie folge letztlich dem Ideal »Schön-

heit« mit umgekehrten Vorzeichen. Als nächster Schritt würde sich die Vorstellung

vom Bösen als »eigentliche Produktivkraft« etablieren, die im letzten Schritt zu ei-

ner »semantischen Organisation« führe, die sich der Bewertung von positiv und

negativ entzöge.201 Für ihn zeigt sich diese neue Form der Ästhetik in der pro-

grammatischen Zwecklosigkeit des dargestellten Bösen, was, auf den Gegenstand

dieser Untersuchung gewendet, ebenso für die Darstellung von Gewalt zutreffen

würde: »Es handelt sich um ein Schweigen der bösen Bilder: um die Strategie kon-

tinuierlicher Sinnverweigerung.«202 Das ist der entscheidende Effekt, durch den

sich die Ästhetik des Bösen respektive durch den sich das Böse selbst manifestiert

und der deshalb nicht genug betont werden kann: Das Böse als ästhetische Kate-

gorie ist dann durch die Kunst realisiert, wenn die ästhetische Inszenierung von

Grausamkeiten und Gewalt rein um ihrer selbst willen, frei von jeglicher didakti-

scher Intention künstlerisch und damit autonomieästhetisch inszeniert wird. Im

Resultat ›schweigen‹ die Bilder, indem sie sich jeder Interpretation entziehen, die

wiederum eine Inbesitznahme und Zweckrationalisierung darstellen würde.

Im Kontrast zur aufklärerischen Ästhetik und auch noch im Hinblick auf Ro-

senkranzʼ Argumentation wird deutlich, was Bohrer hier als entscheidend heraus-

streicht. Zumindest für die akademische Ästhetiktheoriediskussion stellt es einen

wesentlichen Schritt dar, die ethische Kategorie des Bösen ihre volle, verantwor-

tungslose Kunstfähigkeit zuzusprechen und damit jeglichen humanistischen Prin-

zipien einer Bildung des Menschen durch Kunst und Kultur zu widersprechen.

Das Sperrige an Bohrers These ist die apodiktische Alleinstellung, die der Mo-

derne in der Reflexion der menschlichen Natur und ihrer bösen Kraft hier zufallen

soll, deren Ausgangspunkt zudem noch im Werk des Autors Edgar Allan Poe läge.

Problematisch schon deshalb, weil Bohrer explizit zum Teil seines Ansatzes erklärt,

dass vor allem der deutsche Idealismus das Böse »unterschlagen« hätte.203 Der Ab-

solutheitsanspruch, mit dem er seine Annahme hier formuliert, ist schwer zu ak-

199 Vgl. ebd., S. 17ff.

200 Ebd., S. 13.

201 Ebd., S. 29.

202 Ebd., S. 28.

203 Ebd., S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 93

zeptieren. Seine These muss vielmehr als Abgrenzung zu direkt vorhergehenden

ästhetischen, philosophischen und poetologischen Konzepten gedacht werden, an-

sonsten ist die These von der bösen Natur des Menschen als eigene ontologische

Größe, die erstmalig am und als Beginn der Moderne entdeckt werden würde,

schlichtweg nicht haltbar.204 Bezieht man hingegen seine Aussagen ausschließ-

lich auf die philosophieästhetische Diskussion, die erst mit Baumgarten beginnt,

mag seine Position stimmen und schlüssig sein. Tatsächlich muss dann die Ästhe-

tisierung auch des Hässlich-Bösen als Erodierung der letzten Bastion des im 18.

Jahrhunderts gesetzten Paradigmas angesehen werden.

Poes ErzählungThe Imp of Perverse (1845) eines Inhaftierten und zum Tode Ver-

urteilten, auf die sich Bohrer hier bezieht, gleicht tatsächlich eher einem Essay,

da auf der Ebene der Handlung eigentlich kaum Ereignisse stattfinden. Dennoch

darf nicht vergessen werden, dass Poe das Medium der »Weird Tale« nutzt, um die

Beispiele für seine Argumentation aus der Fiktion selbst zu beziehen. Wie auch in

The black cat ist der Erzähler überzeugt, dass bisherige Betrachtungen der mensch-

lichen Seele einen Antrieb gänzlich außer Acht gelassen haben:

Induction, à posteriori, would have brought phrenology to admit, as an innate and

primitive principle of human action, a paradoxical something, which we may call

perverseness, for want of a more characteristic term. In the sense I intend, it is, in

fact, a mobile without motive, a motive not motivirt.205

Diese prima mobilia verfolge lediglich einen Zweck: »to do wrong for the wrong’s

sake«. Illustriert wird dies an drei Gegebenheiten, in der einmal ein Gesprächs-

partner nicht davon ablassen kann, etwas Beleidigendes zu sagen, obwohl er nicht

will. In einem zweiten ist es der Drang, über eine Klippe zu springen, motiviert

allein durch die Idee dessen, was die Folge davon wäre, und im letzten Beispiel

wird die Abgabe einer Arbeit deshalb nicht eingehalten, weil, wohl wissend, welche

Nachteile demjenigen daraus entstehen, er sich nicht vor Fristende dazu durch-

ringen kann zu arbeiten. In allen drei Beispielen hat der Mensch keinen Nutzen,

nur Schaden aus seinen eigenen Handlungen. Eine weitere Erläuterung stellen die

analeptisch präsentierten Ereignisse des Protagonisten dar, der sich selbst als Op-

fer dieser Kraft sieht. Sein zuvor perfekt verübter Mord blieb unentdeckt. Aber aus

dem reinen Antrieb heraus, sich zu schaden, gesteht er am Ende die Tat. Allerdings

204 Zwar wird als Argument hier immer wieder auf Nietzsches Philosophie und Ästhetik verwie-

sen, die sich aber meiner Meinung nach gerade auf das archaische Konzept der Vorstellung

von einander gleichberechtigten Kräften der Zerstörung und der zum Nützlichen domesti-

zierten Zerstörung beruft (vgl. Russel: Philosophie des Abendlandes, S. 36ff.). Auch in Hin-

blick auf die direkten Vorläufer und Anfänge der Ästhetik stellen sich Zweifel ein hinsicht-

lich eines wirklichen Novums der Reflexion der bösen Natur, wie ich es versucht habe im

Eingangskapitel zu skizzieren.

205 Poe: The Imp of the Perverse, S. 354.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Das Schweigen der Gewalt

wird an dieser Stelle noch einmal deutlich, wie die zuvor dargebrachten Gedanken

und Überlegungen zur Charakterisierung und Motivierung des Protagonisten die-

nen. Bohrer vollzieht somit auch in Hinblick aufThe black cat eine problematische

Gleichsetzung der Reflexionen der Figur mit Poes eigenen Gedanken.

Peter-André Alt sieht in diesem Zusammenhang noch eine andere Bewegung,

wenngleich er auch zum selben Schluss wie Bohrer kommt. Seine These zu seiner

Beschäftigungmit der Ästhetik des Bösen lautet, dass es sich um eine »Verlagerung

in die Psychologie« handele.206 Diese Bewegung gehe einher mit der Freisetzung

des Bösen als ästhetische Kategorie, die möglich wurde durch die sich etablierende

Kunstautonomie. Das Böse, was zuvor eingebettet war in einem Rahmen aus An-

schauung und moralischer Erziehung, konnte durch den Verlust der Metaphysik

frei werden, um neue Funktionen zu übernehmen. Dabei liefert gerade die zuvor

erfolgte Anschauungskultur das entsprechende Repertoire, das nun umgedeutet

werden kann und dessen Topoi neu besetzt werden. »Der ästhetische Reiz des Bö-

sen verbindet das Moment der Veranschaulichung jedoch mit einer Komponente

der Mehrdeutigkeit, die ihm erst durch seine konkrete Erscheinung zufällt: das

Böse wird böse und zugleich schön durch seine Sichtbarkeit.«207

Da bereits Baumgarten für das Schöne eine Verlagerung ins Innere des Indivi-

duums vorgenommen hat, erscheint es nur konsequent,wenn sich dies im gleichen

Zug auch für das Böse ereignen sollte. Aber auch für Alt ist das Schweigen der bö-

sen Bilder in ihrer Abkopplung von jeglicher ethischer Funktionalisierung, ohne

eine Umwertung zum vermeintlichen Schönen jener Kern der Moderne, in dessen

Bereich sich die neue ästhetische Kategorie bildet. Das Böse und in diesem Fall die

Inszenierung der Gewalt greift auf ein Spektrum bereits entwickelter Strategien

zurück, die sich nun unter der Kunstautonomie neu besetzen.

Auch Jürgen Nieraad sieht in der Unauflösbarkeit der Bilder von Gewalt jenes

Moment der Moderne, wie es von Bohrer und Alt herausgestellt wird. Die Darstel-

lungen der Gewalt, die vor der Moderne womöglich symbolische, metaphorische

oder allegorische Funktionen besessen hätten, stehen nun unversöhnlich für sich

selbst. Nieraad führt ebenfalls Die Gesänge des Maldoror (1874) von Lautréamont an

als Beispiel einer Verselbstständigung des Metaphernbereichs. Die deutlich auflös-

baren Metaphern der vorangegangenen Epochen, die das Dargebotene mit einem

Signifikanten zweiter Ordnung verbunden hätten, bewahrten so eine Ordnung, die

der Gewalt ihre Verselbstständigung nahm und sie unter einen rationalen Aspekt

stellte. Hier nun löse sich dieses Verhältnis auf, indem sich der Bildspenderbereich

vom Bildempfängerbereich entferne. Die Metapher verschiebe sich hin zur abso-

luten Metapher im Sinne Hugo Friedrichs, die ihre Deutung verweigere.208

206 Alt: Ästhetik des Bösen, S. 12.

207 Ebd., S. 16.

208 Nieraad: Die Spur der Gewalt, S. 125f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 95

Die Bewegung der Loslösung möchte Nieraad mit einem Konzept von Julia

Kristeva erklären. Diesem zur Folge bahnt sich in den Bildern der Grausamkeit ei-

ne menschliche Triebstruktur über den Bereich des Bezeichneten seinenWeg nach

außen, die ansonsten durch das Gebot der Sprachreglung unterdrückt ist. Kristeva

wird dabei so verstanden, dass die Sprache in einen symbolischen und einen se-

miotischen Teil zerfällt. Ersterer ist der Sphäre des Bewusstseins zuzuordnen, die

den zweiten Teil des Semiotischen als Ausdruck dermenschlichen Triebstruktur zu

beherrschen versucht. Der Trieb als die Grundstruktur des menschlichen Wesens

schaffe es nun erstmalig im 19. Jahrhundert, sich jenseits von Gut und Böse in der

Literatur zu manifestieren.209

Bereits Odo Marquard hat eine ähnliche Betrachtung vorgenommen, indem

er das Modell des Unbewussten als notwendige Voraussetzung für den Wandel zu

den ›nicht mehr schönen Künsten‹ erachtet.210 Anders als Marquard muss Nier-

aad jedoch einen hohen argumentativen Aufwand betreiben, da er offensichtlich

mit seiner Analyse mehrere Aspekte gleichzeitig verfolgt. So soll zum einen die

Darstellung der Gewalt, wie versucht zu referieren, in ihrer Darstellung um ihrer

Darstellung willen die Zweckbindung für moralisch-ethische Deutungen verhin-

dern. Ihr gelingt dies durch eine hohe Autoreflexivität, da die evozierten Bilder

ganz für sich stehen, ohne dieMöglichkeit der vollständig befriedigenden, rationa-

len Auflösung. Die Sprachkunst zeige aber darüber hinaus auch mittels des Bruchs

mit der Verständigung das Unvermögen des Subjekts, mithilfe der Sprache sich

der Umwelt durch adäquate Abbildung zu ermächtigen.211 Zugleich soll aber die-

se »poetische Semiosis« die Rückkehr des Subjekts, hier als Triebobjekt, in den

Ort der Sprache möglich machen, weil über die individuelle Sprachverwendung

sich das Individuum gegen die Symbolmacht der Sprache in diese einschreibt.212

Da nun aber weder das Triebmodell nach Freud noch das Modell nach Lacan dem

Subjekt überhaupt eine große individuelle Eigenständigkeit, außer einer zufällig-

ontogenetischen, einräumt, muss er Kristevas Ausführungen zuvor in eine Tradi-

tion der Subjektheorien stellen, die das Subjekt als weiterhin autark betrachten,

um schließlich in ihrer Sprachtheorie ein Schichtenmodell zu erkennen, das bei

aller symbolischen Loslösung der Sprache vom Individuum dieses als fest einge-

schriebenes Triebobjekt immer an die reine Symbolverwendung koppelt. Kristevas

»symbolisch-semiotisches Schichtenmodell« bette das Subjektive in den Kode der

Sprache mit ein, sodass das Symbolische nie vollständig alleinig determinierend

209 Ebd., S. 119f.

210 Wobei er vorsichtiger von einer Begleiterscheinung spricht, die erst im Verlauf der Verände-

rungen aus der Romantik heraus konstitutive Elemente beiträgt. – Vgl. Marquard: Aesthe-

tica und Anaesthetica, S. 45f.

211 Nieraad: Die Spur der Gewalt, S. 120.

212 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Das Schweigen der Gewalt

sein könne.213 Die Verwendung der Gewalt und die daraus resultierenden Me-

taphernkomplexe besonders bei Lautréamont müssen in Nieraads Lesart zu viel

leisten. Zum einen ist ihre Verwendung und die Verweigerung der Auflösbarkeit

hinsichtlich einer zweckrationalen Deutung Voraussetzung für die absolute Meta-

pher. Hiermit wird sowohl der Sprachzerfall als auch der Ichzerfall diagnostiziert.

Dieses Spiel derWorte, die sich in einer hohen Autoreflexion aufeinander beziehen

und sich somit vomReferenten abgelöst haben, garantiert ihre Loslösung von einer

rein referenziellen Funktion.Da aberNieraad sowohl Derridas als auch LacansHal-

tung der Eigenmacht der Sprache über das Subjekt ablehnt, möchte er mithilfe des

Konzeptes von Kristeva das Individuum sich über eine zweite Schicht, und zwar

vorsymbolisch, in die Sprache einschreiben lassen.214 So garantieren zum anderen

die imaginativen Gewaltfantasien das Subjektiv-Individuelle und konservieren das

Künstler-Ich über sein vorsymbolisches Triebsubjekt, das sich in die Verwendung

der Worte bereits eingeschrieben hat. Damit stehen sich die Verselbstständigun-

gen der Sprachbilder, die sich einer sinnhaften Interpretation verweigern, und das

Imaginative, durch das sich das Individuum in den Text einschreibt, kontradikto-

risch gegenüber. Selbst wenn in einer Textanalyse, der selbst wieder nur die Spra-

che zur Beschreibung zur Verfügung steht, sich ein solcher Befund zwar höchstens

postulieren, niemals aber veranschaulichen lassen würde, ließe sich dennoch die

Kontradiktion von Nieraads eigener Argumentation nie auflösen.

Aber auch Bohrers Ansatz bereitet hinsichtlich der Verwendung für die Text-

beschreibung einige Schwierigkeiten. Bohrer widmet sich im Zuge seiner Ästhetik

des Bösen der Gewalt gesondert. Gewalt ist hierbei ein Element in der Literatur, das

in einem Bedingungsverhältnis mit der Form steht.215 Das formgebende Prinzip,

das den poetischen Zweck der Revolte verfolgt und bei dem der Künstler bestrebt

ist, seine Wirkung durch die Störung und im besten Fall durch die Zerschlagung

des Automatismus zu erreichen, findet seine passende Entsprechung auf bildge-

bender Ebene in der Gewalt. Sie ist also deshalb vorrangig Teil der Erzählung, weil

sie sich aus den formalen Überlegungen zum Stil ergibt. Die Darstellung von Ge-

walt entspricht auf Inhaltsebene somit dem formgebenden Prinzip der Formzer-

schlagung auf der Ebene des Stils:

Gewaltthemen treten deshalb so oft in der Kunst auf, weil ihre formale Expres-

sion der dem großen Künstler eingeborenen Affinität zum Stil, der verwundet,

entgegenkommt. Es ist also die Stilaffinität als Affinität zum Effekt, der das Ge-

waltthema erst zur Gewaltphantasie macht.216

213 Ebd., S. 128.

214 Ebd., S. 127f.

215 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 189.

216 Ebd., S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 97

Der Ansatz ist hier ebenfalls ein autonomieästhetischer: Die Gewalt ist im Text,

wenn auch nicht ausschließlich, so zumindest vorrangig deshalb, weil sie auf der

Ebene der Darstellung das beste Äquivalent zur Ebene des Stils bildet. Stil und

Ausdruck harmonieren in diesem Fall besonders gut. Die Gewalt, so allen übrigen

Funktionen entbunden, kann nach Bohrers Verständnis dann ganz ästhetisch sein.

Ihr Vorhandensein ist durch die Form, nicht durch den Inhalt begründet. Auf das

Problem der textimmanenten Beschreibung gewendet, würde dies bedeuten, dass

es also nicht reicht, wenn ›Gewalt‹ von einem Text als ›schön‹ ausgewiesen wird.

Die eigentliche Ästhetik entfaltet sich erst bei ihrer Präsentation um ihrer Präsen-

tation willen. Damit wird ihre Funktion im Textgefüge auf ihre bloße Anwesenheit

reduziert. Diesen Aspekt, der bei Bohrer hier etwas im Dunkeln verbleibt und nur

durch die Hinzunahme anderer Aufsätze von ihm klarer wird, hat Sabine Fried-

richs konziser formuliert: Die absolute Metapher, auf die letztlich die Verwendung

der Gewalt abzielt, entsteht durch die Repetition und Steigerung des Dargestell-

ten. Der permanente Versuch der Texte, das Dargebotene noch zu überbieten, die

Grausamkeiten noch genauer zu beschreiben, führt zu einem »Hyperrealismus« ei-

nerseits und einer »phantasmatischen Entgrenzung« andererseits, die letztlich es

unmöglich machen, sich die Szenen noch als etwas Konkretes zu denken, sondern

sie gehen tatsächlich in eine Welle der reinen Wortgewalt über.217 »Die Sprache

selbst, die ästhetischen Versprachlichungsmodi des Bösen und die Textstrukturen

werden damit zentral.«218

Dass dies aber einen eklatanten Paradigmenwechsel darstellen soll, ist nur in

Abhängigkeit mit dem ästhetischen Überbau zu verstehen. Ansonsten hat es den

Anschein, dass Darstellungsformen unter ein Programm gezwungen werden. Das

Spezifische des Bösen, respektive des neuen Ästhetischen, muss absolut sein. Da-

mit widerfährt dem Bösen, was zuvor dem Schönen und Erhabenen widerfahren

ist. Sowohl das Böse selbst als auch seine Prädikation als ›absolut‹ sind axioma-

tisch. Bohrer, Nieraad und Alt etablieren deshalb auch einen Kanon, der Grundlage

zur Bestimmung des Bösen wird.219 Bei Bohrer ist das absolute und damit ästheti-

sche Böse selbst wiederum nicht als positive Eigenschaft, Proposition oder Aussage

vorhanden, sondern zeigt sich negativ durch den Modus einer sinnverweigernden

Repräsentation. Nicht das Dargestellte allein, sondern die Art und Weise der Dar-

stellung bilden zusammen notwendige und hinreichende Bedingung. Was ›böse‹

ist, ist hierbei aus sich selbst heraus evident. Die angeführten Beispiele werden

nicht hinsichtlich ihrer Eigenschaft, böse zu sein, hinterfragt, sondern gelten als

217 Friedrich: Die Imagination des Bösen, S. 13.

218 Ebd.

219 So spüren alle drei Autoren bei ähnlichen Werken der Moderne das Böse als konstitutiv auf.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Das Schweigen der Gewalt

exemplarisch, um den Modus der Repräsentation zu veranschaulichen.220 Genau

so verfährt Winckelmann bei seiner Bestimmung des Schönen. Bohrer konstitu-

iert das Böse durch zwei Pole: Das Böse ist auf sich selbst gerichtet und existiert

um seiner selbst willen; es ist nicht das Gegenteil des Guten. Er schließt damit ei-

nen funktionalen Nutzen kategorisch aus, damit das Böse selbst ästhetische Kraft

werden kann. Bei dieser Setzung verbleibt es und im Fortgang seiner Erörterun-

gen konstituiert sich das Böse vor allem an Beispielen dadurch, wie es sich zeigt

und was das Gezeigte nicht ist. Sabine Friedrichs konstatiert deshalb hinsichtlich

Bohrers Begriff vom Bösen folgerichtig:

Neben den Schwierigkeiten, das ästhetische Böse jenseits jeder Referentialisier-

barkeit tatsächlich angemessen erfassen zu können, liegt das größte Problem

wohl darin, daß Bohrers Konzeption des Bösen als plötzliches Erschrecken weder

eine detaillierte Beschreibung der spezifischen Textstrukturen ermöglicht, noch

Unterscheidungskriterien bereitstellt, die es erlauben würden, das Böse histo-

risch zu differenzieren. Reduziert auf ein inhaltlich nicht faßbares, plötzliches

ästhetisches ›Ereignis‹ erscheint das ›Böse‹ letztlich bei so unterschiedlichen Au-

toren wie Baudelaire, Flaubert, Nietzsche, Kierkegaard und Proust als identisches

Phänomen.221

Friedrichs präzise Kritik des plötzlichen Erschreckens halte ich allerdings noch für

einen anderen, entscheidenden Effekt in der Haltung des Rezipienten für relevant,

auf den im Anschluss auf die folgenden Erörterungen noch einmal gezielt einge-

gangen werden soll.

2.2.5.2 Die Lust an der Gewalt und das absolute Böse

Bei den bisherigen Autoren spielt die Lust am Schrecklichen und Hässlichen in den

besprochenen Ausführungen fast keine Rolle, wenngleich sie bei früheren Ästhe-

tikern wie etwa Edmund Burke den eigentlichen Grund zu seiner Beschäftigung

mit dem Phänomen darstellte. Da gerade in den sozialwissenschaftlichen Ausein-

andersetzungen dieser Lustgewinn einen ganz wesentlichen Teil der Analysen aus-

macht, insbesondere in Bezug auf die Motivation eines Täters, mag es zuerst über-

raschen, dass in ästhetisch-theoretischen Abhandlungen der Aspekt kaum zum

Tragen kommt. Es wird aber dann verständlich, wennman sich in Erinnerung ruft,

dass zu den traditionellen ästhetischen Grundannahmen gehört, dass das profane

220 Obwohl Alt (Ästhetik des Bösen, S. 605) selbst in einer Fußnote auf den Aspekt hinweist, dass

in Bohrers Schrift ›das Böse‹ als gegeben verbleibt, wird auch von ihm kein klar umrissener

Begriff des Bösen verwendet; zur Kritik am Begriff des Bösen bei Alt vgl. Wörtche: Das Böse,

ach …, besonders Abschnitt 10 und 39.

221 Friedrich: Die Imagination des Bösen, S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 99

Lustgefühl dem Höheren, Ästhetischen im Weg steht. Denn das Lustgefühl inter-

feriert mit dem komplexen Abhängigkeitsverhältnis von ästhetischer Einstellung,

ästhetischer Erfahrung und ästhetischem Werturteil. Seit Kant ist das ›interesse-

lose Wohlgefallen‹ ein entscheidendes Merkmal der ästhetischen Erfahrung bzw.

je nach Deutung des ästhetischen Wohlgefallens, welches wiederummit dem ethi-

schen Erkennen des Guten verschränkt war. Deshalb kann sich z.B. Rosenkranz

auch nur zwei Möglichkeiten des Wohlgefallens am Hässlichen vorstellen. Entwe-

der es geschieht ›gesund‹ als Teil des Rezeptionsvorganges des Kunstwerks, indem

sich das Hässliche dem Schönen unterordnet und somit aufgelöst wird, oder es

geschieht ›krankhaft‹ und ist damit symptomatisch für ein degeneriertes Zeitalter,

das den Lustgewinn in der Darstellung des Ekelhaften sucht.

Georges Bataille allerdings, ein weiterer wichtiger Ästhetiker im Hinblick auf

das Böse aus dem französischen Sprachraum, setzt sich zwar nicht primär, aber

unter anderem auch mit dem Lustgewinn durch Gewaltdarstellungen auseinan-

der. Dies ist zum Teil seiner anders gelagerten Konzeption der negativen Ästhetik

geschuldet. Er entwirft ein sehr viel konkreteres Bild von der Schöpfungskraft des

Bösen, seinem Zweck und seinem Ursprung, als es die deutschsprachigen Theo-

retiker vornehmen. Dabei verfolgt er weniger einen systematischen, sondern eher

einen kursorischen Zugriff, der an jedem Phänomen des Bösen seine Funktion und

Bedeutung spezifisch herausarbeitet.

Anders als die streng formale Position Bohrers vollzieht Bataille eine idealisti-

sche Umwertung des Bösen. Er hat einen absoluten Anspruch an die Literatur, den

er gleich zu Beginn seiner Abhandlung darlegt und auf den bezogen das Böse eine

entscheidende Funktion einnimmt: »Die Literatur ist das Wesentliche, oder sie ist

gar nichts. Das Böse – eine akute Form des Bösen –, dessen Ausdruck sie ist, stellt

für uns meiner Ansicht nach den souveränen Wert dar.«222

Indem Bataille im Bösen einen Kern der Freiheit erkennt, den er auf eine kind-

liche Komponente des Erwachsenen rückbezieht, schafft er ein Spannungsverhält-

nis zwischen einer kindlichen Unschuld, die letztlich nur den Regelverstoß sucht,

und dem Ringen des Erwachsenen um Souveränität. Die kindliche Unschuld, die

der Erwachsene nicht mehr besitzt, besteht in Batailles Konzeption zum Teil aber

in der Revolte gegen die Regeln fort, wobei diese Revolte tatsächlich nur die Regel-

überschreitung zum Ziel hat.Was das Kind noch in Auflehnung gegen die Erwach-

senen geduldet vollziehen darf, ist dem Erwachsenen hinsichtlich der Gesellschaft

fast vollständig versagt.223Wenngleich er aber nicht mehr mit derselben Unschuld

des Kindes gegen die Regeln revoltieren kann, so beinhaltet jedoch dennoch die

Transgression weiterhin im Kern den Akt der Souveränität. Diesen Freiheitsgedan-

ken verfolgt Bataille als roten Faden durch seine unterschiedlichen Betrachtungen

222 Bataille: Die Literatur und das Böse, S. 7f.

223 Vgl. ebd., S. 17f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Das Schweigen der Gewalt

über die böse Literatur. ›Böse‹ ist die Literatur hierbei wie der Teufel böse ist, der

geduldet vonGott Transgression umder Transgressionwillen vorantreiben darf.224

Auch der Künstler muss diese Konventionsüberschreitung suchen, will er wirkliche

Literatur schaffen. Die Gesellschaft duldet dies im Namen der Kunst.225

Seit der Romantik, die nach dem Wegfall der Religion Aufgaben dieser der

Kunst überantwortet, sieht Bataille zudem eine starke Wesensähnlichkeit von Li-

teratur und mystischer Kontemplation, da sie beide fähig sind, Zustände zu er-

schaffen, die Derivate der erwünschten Urzustände, wie etwa Kindheit oder Frei-

heit, darstellen.226 »Gutes und Böses, Schmerz und Freude. Dieser Standort wird

sowohl von einer gewaltsamen Literatur als auch von der Gewalt der mystischen

Erfahrung bezeichnet.«227

Das Böse ist bei Bataille auch dadurch gekennzeichnet, dass es der ›geizigen

Moral‹ entgegengesetzt ist.228 Die ›klassische‹, konservativeMoral ist auf den Fort-

bestand und die Erhaltung des Menschen ausgelegt, alles, was diesem Ziel zuwi-

derläuft, ist zugleich ein Verstoß gegen sie. Sich gegen diese schützende Haltung

der Gesellschaft zu stellen, die als ›gut‹ deklariert, was dem Menschen im Allge-

meinen nützt, bedeutet auch einen Schlag der Befreiung zu führen für das Indi-

viduelle, den Einzelnen, der hier ganz nach seinen egoistischen Prinzipien han-

deln darf. Aber das Böse ist nicht der alleinige Antagonist dieser Moral, sondern

wiederum nur die Umkehrung des Prinzips des Heiligen.229 Auch das Heilige ist

gegen eine konservative Moral ausgerichtet, da es den Menschen zugunsten eines

höheren Prinzips zu opfern bereit ist. Damit führt Bataille das Böse und das Hei-

lige eng, wenn er sie beide als egoistische Prinzipien der dem Kollektiv dienenden

Moral entgegenstellt. Sowohl dem Heiligen als auch dem Bösen liegt seiner Auf-

fassung nach ein radikaler Individuationsprozess zugrunde, der das Subjekt der

Gesellschaft entzieht.

Bei seinen Ausführungen zum Marquis de Sade setzt sich nun Bataille inten-

siv mit dem Lustgewinn durch Gewaltdarstellungen auseinander und kommt zu

dem Schluss: De Sades Bücher seien ›langweilig‹.230 Das Repetitive seiner obszö-

nen und gewaltsamen Darstellungsexzesse könne den Spannungsbogen nicht auf-

rechterhalten. Auch die Variation der immer neuen Foltermethoden seiner Figuren

sind nach einer gewissen Seitenzahl erschöpft. Der Gewöhnungseffekt bei der Lek-

türe bleibt unvermeidlich. Dennoch konstatiert Bataille: »Niemand – es sei denn,

224 Vgl. ebd., S. 30f.

225 Vgl. ebd., S. 16ff. und 31.

226 Vgl. ebd., S. 21ff.

227 Ebd., S. 24.

228 Vgl. ebd., S. 118.

229 Vgl. ebd., S. 149.

230 Vgl. ebd., S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 101

er wäre gefühllos – beendet die ›Cent vingt journées‹ ohne Übelkeit: Am Übelsten

ist sicher der daran, den diese Lektüre sinnlich erregt.«231

Damit endet seine im Kapitel überwiegend formalästhetische Beschreibung

der Werke de Sades mit einem Geschmacksurteil und auf einer moralischen No-

te. Dieses, im Hinblick auf den zuvor formulierten Freiheitsanspruch des Bösen,

doch eher überraschende Ergebnis wird von Bataille an dieser Stelle nicht näher er-

läutert. Jedoch ist es paradigmatisch, nicht nur für Batailles Verständnis, sondern

für jene theoretische Haltung insgesamt, die ich zu Beginn des Abschnitts skiz-

ziert habe. Bei Bataille stehen sich Bewusstsein und Leidenschaft unversöhnlich

gegenüber. Wollte man den Exzess Sades begreifen, müsste man verstehen, dass

dieWahrheit in der erlebten Leidenschaft liegt. Aber Leidenschaft ist für das reflek-

tierende Bewusstsein nicht zugänglich, es wird durch sie blockiert. Sie kann nicht

rational erschlossen werden.Man erlebt Leidenschaft oder man erlebt sie nicht.232

Wird ein ästhetischer Gegenstand vom Rezipienten zur Lustbefriedigung genutzt,

kann sich keine ästhetische Lesart einstellen, da dafür ein reflektierender Zugang

nötig ist. Die Wahrnehmung der Kunst ist stattdessen besetzt oder ›getränkt‹ von

der primären Funktion, Bedürfnisse zu befriedigen, wobei eine ästhetische Erfah-

rung in diesemDenkmodell nicht als Bedürfnis angesehen wird. Gleiches lässt sich

auf den Autor übertragen. Schafft er Gewaltdarstellungen, weil sie ihm Lust berei-

ten, weil er Freude an der Darstellung von Gewalt empfindet, steht diese primäre

Funktion der ästhetischen im Weg.

So sehr diese Argumentation hinsichtlich der philosophieästhetischen Denk-

tradition sicherlich richtig und schlüssig ist, stehe ich einer Überbeanspruchung

dieses Ansatzes kritisch gegenüber, da ich bezweifle, dass selbst auf der Ebene der

Begriffe sich eine trennscharfe Unterscheidung zwischen Lust, Freude und ästhe-

tischem Gefühl finden lässt, auch wenn sie logisch zwingend notwendig erscheint.

Vielmehr hat es den Anschein, dass dem Theoretiker Bataille der Leser Bataille in

die Quere kommt bei dem Versuch, eine persönlich negative Rezeptionserfahrung

objektiv zu begründen. Ich halte zudem dieses hier dokumentierte ›Herausfallen‹

für einen ganz wesentlichen Aspekt im Hinblick auf die Auseinandersetzung nicht

nur mit der Gewalt, sondern auch z.B. mit dem Ekelhaften. Denn es wird hier ver-

sucht, etwas intellektuell zu trennen, was emotional eng verwoben zu sein scheint.

Ebenso zeigt sich hier, dass das schwierige Verhältnis von Ästhetik und Ethik

nicht aufgelöst ist, sondern als essenzielles Spannungsverhältnis weiter fortbe-

steht. Dabei befindet sich der Gestus einer Argumentation, die das Absolute will,

häufig im Widerstreit mit den persönlichen oder aber den diskursiven ethischen

Ausschlusspraktiken, was dazu führt, das entscheidende Argumente übersehen

231 Ebd., S. 101.

232 Vgl. ebd., S. 103ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Das Schweigen der Gewalt

werden. Ausgerechnet in Bohrers Arbeit lässt sich ein anschauliches Beispiel hier-

für finden. Er möchte sich ganz auf eine ästhetische Betrachtung verlegen und holt

bei seiner Distanzierung zu übrigen Positionen und der seiner Meinung nach in

Deutschland stark von der idealistischen Philosophie geprägten Diskussion zu ei-

nem Rundumschlag gegen die bisherigen Auseinandersetzungen aus. »Gott« wür-

de lediglich durch »Geist« ersetzt und schließlich sei die Ursache für die »Bigot-

terien« der Hochschulgermanistik auch in der »kleinbürgerlichen kleinstädtisch-

akademischen Struktur der deutschen Intelligenz« zu suchen.233 Dabei wird deut-

lich, dass die ästhetische Betrachtung des Bösen jenseits moralischer Bewertungen

auch einen sozialkritischen Impetus besitzt, der möglicherweise nicht ohne Wei-

teres mit dem theoretischen in Einklang zu bringen ist.

Bohrer kritisiert nun an Batailles Position vor allem zwei Dinge: So sieht er in

Batailles Apologetik eine Definition der Gewalt aus sich selbst heraus und nicht,

wie Bohrer es fordert, aus ästhetischenGesichtspunkten.234 Denn, und dies ist sein

zweiter Haupteinwand, indem Bataille eine Verklärung der Gewalt und des Bösen

betreibe, bewahre er zugleich auch die Abhängigkeit dieser von ihrer moralischen

Betrachtungsweise.235 Erst aber, wenn man die Gewalt aus diesem Verhältnis löse

und sie wie Bohrer nur unter dem formalen Gesichtspunkt berücksichtige, könne

sie zu der »hermeneutischen Kategorie, die die Gegenwart begreift«, avancieren.236

Wenngleich Bohrer in Bezug auf seine Argumentation recht hat, Bataille für seine

Verherrlichung zu kritisieren, da sie einen autonomieästhetischen Sinn verfehle,

so wichtig ist Batailles vorhin erwähnte Überlegung zur Abhängigkeit dieser Ka-

tegorie von ihrem ethischen Ursprung. Denn wenn Bohrer erst in der Loslösung

des Bösen von allen ethischen Bezügen die volle Entfaltung der ästhetischen Ka-

tegorie sieht, so erodiert er zugleich die Konstituente des Bösen. In dieser Kon-

trastierung wird erneut der problematische Begriff des Bösen bei Bohrer deutlich,

der eine ethische Kategorie in eine ästhetische überführen, aber zugleich aus ih-

rem ethischen Bedingungsverhältnis enthebenmöchte und damit den Begriff auch

von der ihn konstituierenden Abhängigkeit zum ethischen Diskurs befreien will.

Damit hört das Böse auf zu sein, denn wie Bataille ganz richtig feststellt:

Das Böse verbleibt nur so lange das Böse, wie es von dem ihm beschworen, ver-

klärten oder handelnden Subjekt als das Böse empfunden wird. Es hört dann auf

das Böse zu sein, wenn es zurNormalität oder zur ehrlichen Leidenschaftwird und

damit keine Grenzverletzung mehr darstellt.237

233 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 44.

234 Vgl. ebd., S. 184.

235 Vgl. ebd., S. 176. Bohrer spricht hierbei von der Überführung in das »Heteronom-Heilige«.

236 Ebd., S. 13.

237 Vgl. Bataille: Die Literatur und das Böse, S. 152 u. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 103

Der Künstler, der die Gewalt seiner stilistischen Eigenschaften wegen einbringt,

vollzieht tatsächlich nichts Böses, wenn es ihm nicht mehr um die Grenzüber-

schreitung, die Provokation oder den Schock geht. Nur in einer polyperspektivi-

schen Betrachtung ist das Böse noch aufrechtzuerhalten. Während der Künstler

keine ethischen Bezüge mehr für relevant erachtet, muss es der Leser sehr wohl

tun, wenn das Böse weiterhin als das Böse erkannt werden soll. Friedrichs kriti-

siert an Bohrers Ansatz ebenso genau dies und gerade an der für Bohrer so wichti-

gen Stelle aus Flauberts Salambo ist für Friedrichs das Schweigen der Gewalt alles

andere als evident sowie sie auch ein Böses jenseits der Moral nicht für möglich

hält.238

In den narrativen Inszenierungsverfahren konstituiert sich auf der Grundlage an-

thropologischer Diskursvorgaben ein neuartiges ästhetisches Böses, das jedoch

stets auf das Reizpotential des moralisch Verwerflichen angewiesen bleibt.239

Diese Kritik betrifft letztlich auch in abgeschwächter Form Alt und Nieraad. Auch

diese Autoren haben die Schwierigkeit, das Böse als unabhängig von jeglichen sitt-

lichen Diskursen zu erfassen, ohne die moralische Komponente dabei zu suspen-

dieren. Dennoch bleiben ihre Ergebnisse insofern gültig, als dass das Funktions-

spektrum des Bösen zum Beginn der Moderne erweitert wird. Es ist eben nicht

mehr nur Kontrastmittel, um das Gute oder Moralische deutlicher hervortreten

zu lassen, sondern es kann um seiner selbst willen auftreten. Es kann ästhetisch

sein – auch trotz oder gerade wegen seiner moralischen Abhängigkeit. Das allein

ist vollends hinreichend als Abgrenzung zu historisch früheren Poetologien. Boh-

rer schießt über das Ziel hinaus, wenn er bei seiner Bestrebung, das Böse in die

Autonomieästhetik zu überführen, jenes ganz von seinem ethischen Diskurs lö-

sen zu können glaubt. Dies ist schon allein aus diskurshistorischen Erwägungen

nicht möglich, da selbst bei einem Künstler, der zum Ziel hat, das Böse als rein

ästhetische Kategorie zu etablieren, im historischen Kontext das bis heute weiter-

hin immer in Abgrenzung zu einem moralischen Diskurs stattfinden wird. Auch

Bohrers ›Erschrecken‹ wird letztlich zerrieben zwischen der körperlichen Reakti-

on, die einer distanzierten Betrachtung zuwiderläuft, und der aktiven Loslösung

von jedweden moralischen Bewertungen, die diese wiederum voraussetzt.

Deutlich wird die Abhängigkeit noch einmal, wenn Jürgen Nieraad Bataille

ebenfalls für seine Gewaltapologie kritisiert, was zudem auch beleuchtet, wieso

Nieraad den argumentativ schwierigen Weg über die subversive Etablierung des

Subjekts im Unbewussten der Sprache wählt, um die Autonomie des Bösen greif-

bar zu machen. Weder eine sinnstiftende Funktion noch eine absolute Autonomie

will er der Gewalt zugestehen als Resultat der Erlebnisse und Erkenntnisse des

238 Friedrich: Die Imagination des Bösen, S. 37.

239 Ebd., S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Das Schweigen der Gewalt

ZweitenWeltkrieges.240 Eine Radikalästhetik der absoluten Gewaltdarstellung wä-

re für de Sade, Lautréamont und Poe noch möglich gewesen, heute hätte aber die

Wirklichkeit die Imagination überholt.241 Ob sich Nieraad dafür den Vorwurf der

›Bigotterie‹ vonseiten Bohrers einhandeln würde, bleibt sicherlich unentscheidbar,

es illustriert jedoch, dass weder Flaubert noch Bohrer sich außerhalb der histo-

rischen Diskursivität bewegen können und nur in der theoretisch-abstrakten äs-

thetischen Betrachtung das Böse von seinen Abhängigkeiten abzulösen vermögen,

wobei der Begriff dann sich entleert. Weder aber lässt sich innerhalb des Textkon-

textes die semantische Ebene suspendieren noch im Rezeptionskontext ihre refe-

renzielle Funktion negieren. Es ist aber anzunehmen, dass Bohrer sich gegen diese

Haltung generell stellt und hofft, die Kunst von ihrer moralischen Abhängigkeit in

Gänze zu befreien.

Zwischen Bohrer und Bataille spannen sich die entgegengesetzten Positionen

der ästhetischen Betrachtungen von Gewalt auf. Sofern nicht ohnehin im Text als

positiv konnotiert, kann die Gewalt mit Bataille in ihrem Schrecken eine Spur der

Souveränität sein, weil sie die Grenzverletzung per se darstellt. Sinnlose Gewalt, so

verstanden, dass sie nicht nützlich, sondernmenschenfeindlich ist, ist zugleich das

Element des nach Selbstbestimmung greifenden Subjekts, das sich wiederum nur

im Refugium der Literatur wirklich entfalten kann (und darf). Während Bataille

damit eine Sinngebung vollzieht, belässt Bohrers Ansatz hingegen den Schrecken

der Gewalt als das Unerklärliche, das sich dem Verständnis entzieht und gerade

darum autonom und ästhetisch wird. Wenngleich man den Schritt der ethischen

Loslösung (aus begriffsanalytischen Gründen) nicht mitgehen darf, bleibt Bohrers

Modell in seiner theoretischen Konsequenz das essenziellere: Wenn die Sigle der

Moderne sich durch die Aufwertung desHässlichen und Bösen konstituiert und zu-

gleich im Ästhetizismus sich mit der Kunstautonomie verbindet, dannmuss sie im

Hinblick auf die Gewalt die auf sich selbst gerichtete und damit zweckfreie Gewalt-

darstellung zur Folge haben, die zudem eine autonomieästhetische Überformung

erfährt und damit ganz als vollberechtigter Teil des Kunstwerkes existieren darf.

Ihre Erscheinungsform verweigert sich jeglicher Sinngebung undmanifestiert sich

deshalb als schweigender Textterm.

Allerdings wird nicht nur durch die Kritik von Sabine Friedrichs deutlich, dass

die vorgestellten Positionen einen umgekehrten Weg beschreiten und das Benö-

tigte in die literarischen Phänomene legen und deshalb wichtige Einwände, wie

etwa die historische Provokation von christlichenWerten, die Schockwirkung oder

die Lust am Grauen, zwar erwähnen und für falsch befinden, aber nicht ernstzu-

nehmend entkräften können. Besonders Bohrers Position, wie Friedrichs gezeigt

240 Nieraad: Die Spur der Gewalt, S. 141f.

241 Ebd., S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 105

hat, versucht sich in ein changierendes Verhältnis zwischen einer Referenzlosig-

keit der gewaltsamen Bilder und ihrer Bedingung durch den Stil zu stellen. Nur

genau hier bleibt unentscheidbar, ob der Stil die Semantik oder die Semantik den

Stil begründet.

Übrig bleibt das Merkmal der Sinnverweigerung – ein hermetischer Textterm

also, der sich jeglicher zufriedenstellender Interpretation entzieht.Möchte man an

der Idee der negativen Ästhetik als konstitutives Prinzip der modernen Literatur

festhalten undmöchteman dies auch am Textmaterial sichtbarmachen,mussman

dieses Merkmal wohl oder übel in eine textanalytische Größe überführen.

Vielleicht deuten Friedrichs’ Hinweis auf den »Hyperrealismus« und Batailles

Werturteil der »Ermüdung« in die Richtung einer möglichen Lösung: Durch das

Repetitive einer Gewaltdarstellung entleert sich ihre Funktion für das Textgefüge,

da die Wirkung oder ihr Nutzen mit jeder weiteren Nennung abnehmen muss. Als

sinnlos empfunden wird – so meine Annahme –, was als zwecklos oder funkti-

onslos in der Literatur erscheint. Das ›Zuviel‹ der Gewalt ist ein Nebeneffekt der

Darstellung um ihrer selbst willen, also einer autonomieästhetischen Repräsenta-

tion. Dabei spielen ethische Abhängigkeiten insofern eine untergeordnete Rolle,

weil sich auch ihr Spannungsverhältnis in der Repetition verliert. Fraglich bleibt

weiterhin, ob sich dies mit der Vorstellung vom ›schweigenden Text‹ verbinden

lässt.

2.3 Der Ort des Negativ-Ästhetischen

Die im vorherigen Teil herausgearbeitete Negativität der modernen Ästhetik muss

nun eine Überführung in textanalytische Größen erfahren, wenn ein Beleg auf tex-

timmanenter Ebene möglich sein soll. Ebenso steht im Zentrum, wie und wodurch

sich das Schweigen eines Textes zeigt. Das berührt allerdings die Frage, ob Ele-

mente in einem Kunstwerk respektive in der Literatur zu finden sind, die den Ge-

genstand als genuin ästhetisch ausweisen. Da diese Frage aber zu den ungelösten

Fragen der Ästhetiktheorie gehört, kann auch hier kein endgültig befriedigendes

Ergebnis gefunden werden. Das angestrebte Ziel ist ein pragmatischer Kompro-

miss.

2.3.1 Das Ästhetische der Kunst

Ging es im vorherigen Kapitel um die Komplexität des Phänomens des Hässlichen

und des Bösen in der Literatur, die ideologischen Bedingungen für ihre Aufnah-

me unter die ›schönen Dinge‹ sowie ihre Bedeutung für die kulturell-ästhetische

Entwicklung, so steht als Nächstes im Zentrum, wie eine Beschreibung des Phä-

nomens systematisch und analytisch auf der Ebene des Textes zu leisten sein soll.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Das Schweigen der Gewalt

Diese Fragestellung wiederum zerfällt in zwei Problembereiche, nämlich wie und

wo sich das Ästhetische am Text zeigt und auf welche Weise die so lokalisierte

ästhetische Eigenschaft des Textes in Bezug zu den ästhetischen Theorien zu set-

zen ist. Denn, wie bereits im vorherigen Kapitel angedeutet, führen die elaborier-

te Ästhetiktheorie und die komplexe Poetologie der Moderne zu einem entschei-

denden, analytischen Problem, das ich im Folgenden genauer ausführen möchte:

Wenn auch auf textimmanenter und damit auf analytischer Ebene die Negativität

der modernen Ästhetik belegbar gemacht werden soll, ist es nötig, die abstrakten

ästhetischen Bestimmungen in textanalytische Größen zu überführen. Ansonsten

verbleibt das bisherige Ergebnis der ästhetischen Diskussion lediglich auf theore-

tischer Ebene und findet keine nachweisbare und damit auch keine über den Text

intersubjektiv vermittelbare Entsprechung auf der Ebene der realisierten Werke.

Negativität an einemText zu veranschaulichen, scheint zunächst aber zu bedeuten,

zu zeigen, dass etwas nicht ist.

Wie schon mehrfach erwähnt, muss die Erörterung der Frage, ob sich das Äs-

thetische am konkreten kulturellen Gegenstand zeigt, im Rahmen dieser Arbeit

ausgeklammert bleiben. Denn ob Ästhetik etwas im Kern Stabiles und damit Über-

historisches beschreibt oder ob es sich auf etwas vollständig Wandelbares bezieht,

ob es Teil des Kunstwerkes ist oder ganz im Auge des Betrachters liegt – das sind

Aspekte, die auch in den aktuellen Diskussionen nicht entschieden sind und die es

deshalb auch hier nicht zu entscheiden gilt.

Dass es distinguierende Elemente geben muss, wird einem einsichtig, wenn

man bedenkt, wie gut wir in der Lage sind, Teile unserer aktuellen Kultur, z.B.

Popmusik, Filme oder Mode, bis auf wenige Jahre genau einzuordnen. Dies setzt

voraus, dass wir entscheidende Unterschiede in ihrer Gemachtheit feststellen kön-

nen, die wiederum uns Auskunft darüber geben, welchen historischen Geschmack

sie gerade bedienen, seien es nun Elemente der kulturellen Artefakte selbst oder die

sie umgebenden Diskursive. Ebenso wären jegliche Epocheneinteilungen obsolet,

würde es nicht veränderliche und zugleich historisch spezifische Charakteristika

geben, die uns von Strömungen oder Moden sprechen lassen. Diese Charakteris-

tika müssen sich an einem Gegenstand ebenso wie im Gespräch über ihn manifes-

tieren.242

Kann allerdings die Annahme von spezifischen ästhetischen Charakteristika ei-

nes Gegenstandes erklären, warum wir uns auch über Gegenstände, die aus sehr

frühen Epochen stammen, hinsichtlich ihrer Schönheit unterhalten können, so ist

doch auch der stärkste Einwand gegen diese Annahme, dass offensichtlich nicht

nur historische Gegenstände, die mal als schön galten, nun nicht mehr von uns als

solche empfunden werden. Mehr noch scheint es, dass gerade auch aktuelle Kul-

turobjekte einer sehr viel intensiveren Diskussion über ihren ästhetischen Status

242 Reicher: Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 107

unterliegen als historische, obwohl die Rezipienten hier sogar denselben kulturell-

ideologischen Horizont teilen sollten.243 Lässt man dieses Argument gelten, ist es

leicht, zu der Überzeugung zu gelangen, dass letztlich Ästhetik eben nicht evident,

sondern ›Verhandlungssache‹, womöglich noch subjektiv und damit absolut belie-

big ist. Als Folge daraus besteht im heutigen Verständnis trotz der elaborierten

Diskussionen über das Erhabene und das Absolute der vergangen Jahrhunderte

zwischen Schönheit und Ästhetik ein Bedingungsverhältnis.244 Tatsächlich geht

Norbert Schneider so weit, anzunehmen, dass ›Ästhetik‹ inzwischen den Begriff

des Schönen ersetzt bzw. ihn vollständig absorbiert hat: »Die Kategorie des Ästhe-

tischen ist durch ihren expansiven Gebrauch soweit verallgemeinert worden, daß

sie heute wieder auf das angewendet werden kann,wasman einst das Naturschöne

nannte.«245

Grund dafür eben sei, dass der Begriff des Ästhetischen nun die Überzeugung

der nur relativen Gültigkeit von Schönheit transportieren würde, der der gegen-

wärtigen Auffassung entspräche, dass letztlich der Diskurs über das Schöne als

historisch verortet gelten müsse und somit ganz abhängig von der Haltung des

Rezipienten zum Kunstwerk sei.246

Wennman aber den Nutzen einer Textbeschreibung nicht suspendierenmöch-

te – und ästhetische Kodierung impliziert eine Anlage im literarischen Text –, dann

folgt daraus die Überzeugung, dass sich etwas am Text zeigen lässt. Die Literatur

als das sprachliche Kunstwerk textimmanent über seine ästhetische Sprachverwen-

dung zu beschreiben, war und ist ein Kernanliegen der literaturwissenschaftlichen

Methodik. Nicht zwangsläufig muss dies jedoch das Ästhetische selbst sein, son-

dern es könnte sich auch um die textuellen Voraussetzungen handeln, die den Ge-

genstand in die Lage versetzen, als ästhetisch akzeptiert zu werden.

Deshalb aber lässt sich die Frage nach demWie undWo des Ästhetischen nicht

ausklammern, denn wenn der bisherige Befund der Literaturwissenschaft stimmt,

dass eine spezifisch neue ästhetische Kodierung von dem Hässlichen, konkret der

Gewalt, vorläge, die sich in ihrer Art und Weise nun mindestens von der direkt

vorhergehenden kulturellen Epoche unterscheiden würde, dann muss sie sich im

Text auch benennen lassen. Zwar ist nun klar, dass mit der Übernahme des Begriffs

»ästhetisch« man sich auch seine Grundlagenfrage nach der möglichen Autonomie

243 Vgl. ebd., S. 60.

244 »Schön« galt und gilt weiterhin als eine wichtige, vielleicht die wichtigste Eigenschaft von

Kunst bzw. von ästhetischen Gegenständen (vgl. ebd., S. 57).

245 Schneider: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne, S. 19.

246 Ebd. Vgl. hierzu Goldman: Aesthetic properties, S. 127f.: »Aesthetic properties are response

dependent – relations between objective properties and responses of observers – and these

responses are relative to different tastes.«

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Das Schweigen der Gewalt

des Kunstwerks sowie dessen Absolutheitsanspruch einhandelt, ich möchte aber

dieser Spannung nicht einfach durch eine Suspendierung des Begriffs entgehen.

Damit setzt man allerdings voraus, dass Objekte der Kunst nicht beliebig sein

können. Denn wenn alle Werte dem historischenWandel unterlägen und wenn zu-

dem der Ort der Manifestation des Ästhetischen als reine Empfindung sich im Re-

zipienten befände, dann läge auch in der Kunstbetrachtung der Zweifel nahe, dass

etwas allgemein Konstantes womöglich nicht existiere. Andernfalls aber muss dem

Kunstwerk, respektive der Literatur, eine distinguierende Eigenschaft zukommen,

die es von anderen Gegenständen unterscheidet. Ansonsten kann jedes Ding (oder

jeder Text) zur Kunst erhoben werden. Zu beachten gilt bei dieser Fragestellung

allerdings, wie auch schon beim gesteigerten Interesse bezüglich des Themas »Ge-

walt«, dass es sich um eine aktuelle Diskussion handelt, die vor allem durch Theo-

dor W. Adorno wieder angestoßen wurde und seitdem erneut eine sehr komplexe

Ausprägung erfahren hat.247 Es ist deshalb auch hier weder möglich noch sinnvoll,

vollständig alle derzeitig hinsichtlich der Fragestellung diskutierten Lösungsansät-

ze vorzustellen. Da diese Arbeit vor allem einen semiotischen Ansatz verfolgt, sind

in Bezug auf die Abhandlungen, die von der zeichenbasierten Verfasstheit des Ge-

genstands aus nach seiner Interaktion mit den Kommunikationskreisen über ihn

fragen, in letzter Zeit im deutschsprachigen Raum vielleicht besonders die Über-

legungen von Bernd Kleinmann, in seiner Folge Harry Lehmann und Siegfried J.

Schmidt hervorzuheben. Letztere bietet sich aufgrund seiner prägnanten Zuspit-

zung der Problematik am ehesten an, um in der hier gebotenen Kürze einen mög-

lichen Kompromiss zu umreißen. Schmidt lehnt ab, dass jedes beliebige Objekt

ästhetisch sein kann, sondern im Medium muss ein »Angebot« einer ästhetischen

Bedeutung vorliegen, die aber ebenso der Rezipient lesen können will, was sich je

nach historischer Situation ändert. Die ästhetische Eigenschaft selbst ist aber vom

historischen Kontext unabhängig beschreibbar:

»Das Ästhetische ist eine Eigenschaft eines Werkes, die sich unter einer ganz be-

stimmtenPerspektive zeigt.« So lautet die These, die imFolgenden expliziertwird.

Die Bedingungen dieser Eigenschaft, d.h. die Ästhetizität, muß a-historisch ex-

plikabel sein. Die Wertung, Einschätzung dieser Eigenschaften aber unterliegt

historisch bedingten Schwankungen. So hängen Kunst und Ästhetisches zusam-

men.248

Die hier erwähnten Überlegungen sind ebenfalls häufig Teil der Diskussion um

die tatsächliche oder vermeintliche objektive Nachweisbarkeit von Literarizität.

Die unterschiedlichen Zugänge werden in der Regel durch die Gegenüberstellung

247 Vgl. Kleinmann: Das ästhetische Weltverhältnis, S. 9ff.

248 Schmidt: Ästhetische Prozesse, S. 12 (Hervorhebungen im Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 109

vom pragmatischen, normativen und deskriptiven Literaturbegriff subsumiert.249

Schmidts Ansatz kombiniert im Grunde alle drei Zugänge, wenn er das Problem

löst, indem er annimmt, dass aus dem Angebot ästhetischer Objekte durch die

Gesellschaft normativ Objekte ausgewählt werden, die dann als ›Kunst‹ gelten.

Ebenso können aber unter diesen ›Kunstobjekten‹ auch nichtästhetische Objek-

te sein.250 Dies bedeutet, dass pragmatisch als Kunst gilt, was eine Kultur zu ihr

erklärt, und dies ungeachtet eventueller akademischer Definitionsversuche.251 Zu-

gleich ist der Kunstbegriff, der einige Werke zur Norm erhebt und anhand dieser

selektiert, ein normativer, der eventuell einige Objekte herausfallen lässt, die aber

später wieder in einen Kanon aufgenommen werden können.252 Ebenso werden

(gelegentlich) Objekte ausgewählt, die keine ästhetischen Eigenschaften besitzen,

die also unter einer deskriptiven Perspektive keine ästhetischen Objekte sind.

Schmidts Konzept schließt zwar die normative und pragmatische Ebene nicht

aus, sondern benutzt sie zur Erklärung bestimmter kultureller Phänomene, reicht

die Entscheidungshoheit in wissenschaftlicher Hinsicht jedoch wieder an die de-

skriptive Ebene zurück, da diese schließlich transparent machen können müss-

te, wann die kulturelle Selektion irrt, indem sie in der Lage wäre, auch ästheti-

sches Potenzial in Objekten zu erkennen, die gerade nicht ausgewählt sind und

vice versa. Wenngleich er ganz konsequent damit die letztliche Begründung des Äs-

thetischen auf eine mit der Wissenschaftstheorie in Einklang zu bringende Defi-

nition zurückführt, unterstellt er im Grunde den vorhergehenden Epochen eine

Unfähigkeit zur Objektivität, da sie in ästhetischen Fragen strikt normativ vorge-

gangen sein müssten. Nicht ästhetische Prinzipien, sondern ausschließlich immer

nur ihre konkrete Realisierung wären dann zuvor betrachtet worden, wenn beide

Annahmen aufrechterhalten werden sollen: sowohl eine veränderliche Auffassung

des Schönen als auch historisch unabhängige Bildungsprinzipien, aus denen be-

stimmte ausgewählt und bestimmte ausgeschlossen werden. Allerdings wenn man

akzeptiert, dass es diese Bildungsprinzipien sind, die unter spezieller Perspektive

einen Gegenstand in die Fähigkeit versetzen, als Kunst zu gelten, dann ließen sich

die konkreten Ergebnisse der Bildungsprinzipien, die sich im Kunstwerk zeigen,

als ästhetische Merkmale bezeichnen. Damit ist allerdings nichts über das spezifisch

Ästhetische der Merkmale ausgesagt, sondern es wird lediglich konstatiert, dass

sie vorhanden sind. Um auch zum Ende dieses Abschnittes konkret das oben an-

gesprochenemethodische Problem zuspitzen zu können, ist es deshalb notwendig,

249 Baasner: Allgemeine Einführung: Grundbegriffe, S. 31.

250 Vgl. Schmidt: Ästhetische Prozesse, S. 15ff.

251 »Wissenschaft« ist hierbei natürlich ein Teilsystem der Kultur, aber unterschieden von dem

Teilsystem »Kunst«, hat also in diesem System nur bedingt Aussagekraft.

252 Vgl. hierzu auch Jahraus: Literaturtheorie, S. 97f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Das Schweigen der Gewalt

sich die wichtigsten Überlegungen zur Existenzweise des Ästhetischen im Gegen-

stand Literatur noch einmal bewusst zu machen.

2.3.2 Ästhetisch als Medieneigenschaft

Die systematische Frage nach dem Ästhetischen führt also zwangsläufig zur Frage

nach dem Literarischen bzw. der Literarizität. Dieser Zusammenhang ist keines-

falls überraschend, da die philosophische Ästhetik letztlich auch das sprachliche

Kunstwerk zu definieren bestrebt war und ist, wenngleich auch ihr Einfluss für

die derzeitige Literaturwissenschaft mehr und mehr zurückgedrängt wird.253 Die

Fragestellungen der Literaturtheorie hinsichtlich ihres Objektes »Literatur« sind

somit aber zum Teil dennoch weiterhin dieWeiterführungen der ästhetischen Aus-

einandersetzung, allerdings auf einem weitaus spezifischeren Gebiet.

›Ästhetisch‹ ist uns zwar offenbar intuitiv einsichtig und ebenso zählen wir die

›Literatur‹, hier als besondere Textform verstanden, sicherlich zu den ›ästhetischen

Gegenständen‹, beides jedoch trägt an dieser Stelle wenig zu einer Konkretisie-

rung der Begriffe bei. Die Transformation eines Ereignisses in ein Medium und

zudem noch in ein künstlerisches Medium ist ein abstrahierender Akt, der das Er-

eignis von seinem ursprünglichen Kontext bis zu einem gewissen Grad ablöst. Das

Vorhandensein der Gewalt im literarischen Text zwingt sie als Teil immer in Re-

lation zu den anderen Teilen und wir unterstellen als Rezipienten eine planvolle,

eine sinnvolle, eine bewusste Entscheidung.254 Die hohe Künstlichkeit des Medi-

ums Literatur als ›ästhetischen Kode‹ per se zu verstehen, ist – wie bereits erwähnt

– deshalb nicht abwegig.255 Würde man ›ästhetisch‹ so ausschließlich als Medi-

enattribut auffassen wie etwa ›visuell‹, könnte man argumentieren, dass mit der

Übersetzung spezifischer Inhalte in das Medium Literatur sie bereits ›ästhetisch

kodiert‹ wären, weil alle kanonischen Texte der Literaturwissenschaft per Defini-

tion schon ästhetische Gegenstände seien. Wären die Texte in dieser Weise bereits

ästhetische Gegenstände, so wären es folglich auch ihre Teile – etwa so, wie alle

Elemente eines Bildes zwangsläufig visuell wären. Zwar variieren die dargestellten

Ereignisse in ihrer Repräsentation, sie besitzen auch unterschiedliche Funktionen,

aber ihr Erscheinungsort markiert sie immer schon als ästhetisch. Auch wie und

wofür Gewalt dann dargestellt werden würde, wäre unerheblich für die Frage, ob

253 Vgl.Geisenhanslüke: Einführung in die Literaturtheorie, S. 18; Jahraus: Literaturtheorie,

S. 106ff.

254 Marie Reicher (Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 164) erhebt andersherum den

intentionalen Akt aufseiten des Senders zum entscheidenden Moment, der das Medium zu

einem Kunstobjekt erhebt, sogar auch dann, wenn der Rezipient diese Intention der ästhe-

tischen Kommunikation nicht erkennt.

255 So etwa Michael Baum in seiner Arbeit, der damit die Schwierigkeit der Problematisierung

des Ästhetischen am Text umgeht. Vgl. Baum: Kontingenz und Gewalt, S. 21ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 111

es sich um eine ästhetische Kodierung dieser handeln würde. Ein normativer Lite-

raturbegriff verfährt letztlich genau so, indem die Zugehörigkeit eines Textes zur

Literatur nicht belegt werden zu braucht, sondern festgelegt wird, im Idealfall von

einer dafür ebenfalls ausgewiesenen Autorität. Historisch gesehen war dies der

für die Ästhetik empfindsame Mensch, der Kunst ›erkennt‹, wenn er sie sieht, was

z.B. die Schriften Winckelmanns durchzieht. Literarizität ist dann immer schon

evident und muss nur noch präsentiert, nicht aber belegt werden.

In diesem Sinne argumentiert z.B. Günther Pöltner, wenn er kritisiert, dass

analytische Versuche der Erfassung des Gegenstandes immer bereits ein Vorver-

ständnis von ›ästhetisch‹ voraussetzen würden, ohne dieses zu reflektieren.256

Sein Vorschlag für die Erfassung des Ästhetischen ist die Rückbesinnung auf

die ursprüngliche Idee von der Erfahrung der Schönheit. Nur indem man sich

der Beschreibung der Erfahrung des Schönen zuwende und schließlich am Mo-

ment der Bewusstwerdung der Existenz des Schönen ansetzen würde, wäre

eine befriedigende Beschäftigung möglich. Der Mensch bilde seine Idee von

Schönheit ursprünglich durch die Erfahrung derselben, deshalb sei es notwendig,

sich über die Voraussetzungen, die Möglichkeiten und ihre Struktur Klarheit zu

verschaffen.257

Mit der Rückbesinnung auf die baumgartensche/winckelmannsche Empfin-

dung allerdings gerät man an die Grenze dessen, was innerhalb der Literaturwis-

senschaft noch intersubjektiv beschreibbar ist. Die ästhetische Erfahrung wäre so-

mit für den Literaturwissenschaftler seiner Gegenstandssphäre enthoben. Denn

am Analyseobjekt ›Literatur‹ lässt sich nicht die individuelle Wahrnehmung bele-

gen. Sie kann zwar festgehalten und vermittelt werden, aber sie stellt letztlich nicht

mehr als ein Indiz für das jeweilige ästhetische Phänomen dar.Ob es sich bei einem

Textterm um ein ästhetisches Merkmal in formaler Hinsicht handelt, wäre erneut

nicht intersubjektiv argumentierbar. Als Garant, dass etwas auf das spezifisch Äs-

thetische verweist, bleibt nur die subjektive Leseerfahrung als Beglaubigung. Jedes

Element, das so isoliert, aufgliedert und von dem behauptet wird, dass es ästhe-

tisch sei, bleibt dann abhängig von der Reproduzierbarkeit der ästhetischen Emp-

findung im Gegenüber.258 Die Gefahr besteht, hierbei ein subjektives Werturteil

mit einem Urteil über die ästhetische Qualität eines Textes zu verwechseln. Was

wiederum voraussetzt, dass man einen Unterschied zwischen den beiden Urteilen

grundsätzlich akzeptiert.259

Dies wäre aus verschiedenen Gründen eine unbefriedigende Ausgangssituati-

on. Denn Ziel des Abschnittes sollte es ja sein, die spezifisch negativ-ästhetischen

256 Pöltner: Grundkurs Philosophie, S. 220.

257 Ebd., S. 214f.

258 Vgl. Rühling: Fiktionalität und Poetizität, S. 39.

259 Reicher: Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 68f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Das Schweigen der Gewalt

Momente der Darstellung von Gewalt sichtbar zu machen. Damit kann nicht eine

allgemeine Objekt- bzw. Medieneigenschaft zielführend für das Erkenntnisinter-

esse sein, sondern ›ästhetisch‹ muss eine besondere und damit von anderen Re-

präsentationsformen unterscheidbare Inszenierung bezeichnen, weil es um qua-

litative Nuancen geht, die die einzelnen Phänomene untereinander distinguieren.

›Ästhetische Kodierung‹ meint hier also eine graduelle Unterscheidung zwischen

einer ästhetischen Inszenierung und einer reinen »Realitätsreferenz«260, die es gilt

anhand der unterschiedlichenUmsetzungen jeglicher Elemente in Literatur zu ver-

anschaulichen.261 Die Eigenschaft ›ästhetisch‹ wäre somit nicht nurMerkmal einer

Textform, sondern darüber hinaus auch Merkmal eines spezifischen Repräsenta-

tionsmodus innerhalb des Textes, der wiederum den Rezipienten in die Lage ver-

setzt, den Text als Literatur zu lesen.

Es darf aber nicht der Fehler begangenwerden, die Eigenschaft eines Textesmit

einer Rezeptionshaltung gleichzusetzen, oder anders gewendet: Die Verschiebung

der Problematik des Ästhetischen in die Rezeptionshaltung des Lesers ist nicht

zielführend für eine Beschreibung des Ästhetischen am Text. Denn wenn man die

ästhetische Empfindung als Voraussetzung für die Ästhetik des Gegenstandes er-

hebt, kann rückwirkend jedes Element als ästhetisch bezeichnet werden.Was exakt

zu dem zirkulären Schluss führen würde, den ich einleitend erwähnt habe.

2.3.2.1 Ästhetisch als ›Verfasstheit‹

Im besonderen Fall der Literatur findet das Ästhetische statt durch oder ist aufge-

hoben in einer materiellen Form. Es handelt sich dabei in der Regel um einen fest-

gesetzten Text, und da es im Rahmen dieser Arbeit nicht nötig ist, grundsätzlich

alle möglichen Realisationsformen zu berücksichtigen, dürfen die vorauszusetzen-

den Annahmen auch insofern defizitär sein, wenn sie wenigstens für literarische

Texte Gültigkeit haben.262

Ein immer schon entscheidendes Kriterium für die Literarizität war in diesem

Zusammenhang die planvolle kreative Sprachverwendung. Die Sprache als Mate-

rial, die in dem Maße arrangiert und zusammengestellt wird, dass sie erkennbar

mit Absicht zu einem Werk mit künstlerischer Intention wird, ist die Grundla-

ge der Literatur. Diese charakteristische und häufig originelle Sprachverwendung

260 Bohrer: Warum ist Gewalt ein ästhetisches Ausdrucksmittel?, S. 22.

261 Offensichtlich evident wird dies, wenn man kontrastiv Lyrik und Prosa gegenüberstellt. Vgl.

hierzu Moritz Baßler (Zur Sprache der Gewalt in der Lyrik des deutschen Barock, S. 125-

144), der anhand der Barocklyrik veranschaulicht, in wie vielfältiger und konzeptionell un-

terschiedlicherWeise die Gräueltaten eines Dreißigjährigen Krieges ihre Verarbeitung in der

Literatur gefunden haben.

262 Hier liegt ein entscheidender Unterschied zwischen Literaturwissenschaft und Philosophie,

denn im Rahmen der Literaturwissenschaft ist es nicht zwingend nötig, dass auch außerlite-

rarische Phänomene in einem Beschreibungsmodell hinreichend aufgehoben sein müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 113

wurde und wird mit dem Konzept des Stils versucht zu erfassen. ›Stil‹ beinhaltet

die intentionelle Verfasstheit, die kreative Sprachverwendung und die individuelle,

charakteristische Komponente des Autors.

Manfred Frank sieht aber die semiotischen Beschreibungsverfahren nicht im

Stande, den Stil eines Textes zu erfassen. Im Stil jedoch liegt das Individuelle be-

gründet und dies wiederum erst überführt den Text in ein Werk und macht ihn

damit zur Literatur.263 Da das Individuelle allerdings vor allem die Abweichung

von der Norm und das Unterlaufen des Konventionellen markiere, kann sie un-

ter den ›szientistischen‹ Prämissen einer strukturalen Textanalyse letztlich nicht

sichtbar gemacht werden, da das Bestreben dieser sei, die Vielfalt der entstehen-

den Textphänomene auf eine handhabbare Menge von Grundprinzipien zu redu-

zieren.264 Das Individuelle jedoch, das sich dem Allgemeinen entziehe, sei selbst

immer »unteilbar und mithin unmittelbar«.265 Wenn aber das Individuelle, das

hier durch das Beschreibungsraster fällt, zugleich das Wesentliche der Literatur

darstellt, dann ist auch das Ästhetische eines Textes mit semiotischen Verfahren

nicht sichtbar zu machen. Da das Individuum bei seiner Sprachverwendung dem

Text ein ›Mehr‹ zufügt, das sich durch »Unwiederholbarkeit« und »Unübertragbar-

keit« auszeichnet, zerfällt die Interpretation in zwei Teile.266 Der erste beinhaltet

die konventionelle Beschreibung einer »symbolischen Ordnung«, der zweite Teil

sei der Versuch, »den Akt der ursprünglichen Sinnfindung des Autors diesseits

der sprachlichen Konventionen zu erraten«.267 Der Autor ist nie vollständig den

Regeln einer Grammatik unterworfen und die neuen »Sinnpotentiale«, die durch

die »Kreativität des sprechenden/schreibenden Individuums« in den Text geschrie-

ben werden, bezeichnet Frank mit Sartres Begriff als »›Hermeneutik des Schwei-

gens‹«.268 Dieses Schweigen sei zwar nur ein »heuristisches und vorübergehendes

Moment der Textauslegung«, dennoch bleibt die Kluft zwischen Leser und Autor

unüberbrückbar.269 Der Leser ist an dieser Scharnierstelle nun gefordert, seine

Freiheit zu ergreifen und dem Text einen Sinn zu geben und damit gleichzeitig

auch seine Umwelt wieder infrage zu stellen.270 Das Schweigen des Textes bedeu-

tet also das Einzigartige des Individuums, das mit seiner persönlichen Sprachver-

wendung eine neue Sinngebung in der Zeichenordnung vornimmt, die von keiner

Konvention determiniert ist. Wenn der Leser den Text zum Sprechen bringen will,

263 Frank: Was ist ein literarischer Text, und was heißt es, ihn zu verstehen?, S. 177.

264 Ebd., S. 171ff.

265 Ebd., S. 179.

266 Ebd., S. 189.

267 Ebd., S. 191.

268 Ebd.

269 Ebd.

270 Ebd., S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Das Schweigen der Gewalt

dann kann er nicht anders, als dieser Kombination von Zeichen einen Sinn zu ge-

ben, bei der er sich auf keine Regel und keine kollektive Vorgabe verlassen kann.271

Damit ist ein Kerngedanke der Hermeneutik per se formuliert, die als Ziel gera-

de das ›Zum-Sprechen-Bringen‹ der stummen Texte hat.272 Hans-Georg Gadamer

spricht in diesem Zusammenhang von »Horizontverschmelzung«.273

»Schweigen« ist hier eine hermeneutische Kategorie der Interpretation. Sie ist

jedem literarischen Text inhärent und sie ist der Abstand zum Verfasserindividu-

um, der im selbstbestimmten Akt der Textaneignung durch das Leserindividuum–

wenn auch niemals vollständig – überwunden wird. Gadamer nennt es die »Leer-

stelle« des Textes, die vom Leser aufgefüllt wird, jedoch ist für ihn auch letztlich

die tatsächliche Intention des Autors nicht rekonstruierbar.274

Nun wollen sicherlich weder Gadamer noch Frank Literarizität ausschließlich

als einen individuellen Stil verstanden wissen, sondern der literarische Text muss

noch mehr Potenzial in sich bergen als nur eine persönliche Sprachverwendung.

Zudem ließe sich einwenden, ob die Neuschaffung von Gestaltungsmöglichkeiten

der Sprache wirklich unbegrenzt und willkürlich ist. Mukařovský etwa geht von ei-

ner fortschreitenden Kumulation aus. Damit wächst auch das Ausdrucksvermögen

jeder Sprache, die sukzessive Möglichkeiten der Aussage und damit Möglichkeiten

der ästhetischen Gestaltung ansammelt.275 Er geht aber auch davon aus, dass die

271 Nicht übersehen werden darf hierbei, dass diese Kritik ein starkes ideologisches Moment

hat. Frank bezieht sich auch deshalb auf Sartres radikalen Freiheitsbegriff, um die persön-

liche Einzigartigkeit zu betonen, die er durch die naturwissenschaftlichen Bestrebungen,

die seiner Meinung nach individuumsfeindlich und allgemein ausgerichtet sind, in Gefahr

sieht zu verschwinden. Dieses ideologischeMoment begegnet einem immer wieder, so auch

beim Aspekt der ästhetischen Erfahrung: Günther Pöltner (Grundkurs Philosophie, S. 223)

etwa bringt seine ablehnende Haltung gegenüber demwissenschaftlichen Ansatz zum Aus-

druck in Bezug auf die persönliche ästhetische Empfindung angesichts des Kunstwerks: »Zu

den größten Verschließungen gehört gegenwärtig nach wie vor der Szientismus, die Wis-

senschaftsgläubigkeit. Für den Szientismus ist die wissenschaftliche (= fachwissenschaftli-

che!) Rationalität die alleinmaßgeblicheRationalität unddementsprechenddie fachwissen-

schaftlich erfaßte Realität die wahre Realität. Der Szientist ist blind für den methodischen

Reduktionismus, dem sich die (Fach-)Wissenschaften verdanken. Er setzt die aller Wissen-

schaften uneinholbar vorausliegende lebenspraktische Erfahrung zu einer unkritischen, sub-

jektivenWeltsicht herab und verdrängt denWiderspruch, der darin besteht, daß seine Theo-

rie vom eigenen Leben ständig widerlegt wird. Was von allem Anfang anmethodisch ausge-

klammert wird, kann innerhalb der dadurch gewonnenen Perspektive grundsätzlich nicht

mehr vorkommen. Der Szientist lässt seine Theorie gescheiter als seine Erfahrung sein.«

272 Vgl. Sexl: Einführung in die Literaturtheorie, S. 135ff. Hier auch der Hinweis auf Manfred

Franks entscheidende Rolle bei der Wiederaneignung der Schriften Schleiermachers durch

die postmoderne Hermeneutik.

273 Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 29.

274 Ebd., S. 32.

275 Vgl. Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 115

Neuschaffung solcher Gestaltungsprinzipien immer in Abhängigkeit der bereits

erfolgten stattfindet und durch diese limitiert wird. Solange kulturelle Praktiken,

auch die der Sprache, nicht in Vergessenheit geraten, begrenzt sich die Möglich-

keit zur Neuschaffung mit jedem weiteren kreativen Akt. Und letztendlich bildet

Sprache das Material, aus dem auch das sprachliche Kunstwerk geschaffen wird.

Damit setzen die Möglichkeiten des Materials zugleich das Fundament und auch

ihre Grenzen.276 Das bedeutet, dass die Gestaltungsprinzipien, die den Oberflä-

chendiskurs betreffen, sich immer auf den Tiefendiskurs und damit die zugrunde

liegenden Bildungsprinzipien der (Schrift-)Sprache zurückführen lassen und epo-

chenunabhängig beschreibbar bleiben.277 Ebenso dürfte Einigkeit darüber herr-

schen, dass das Ästhetische durch die Bearbeitung der Sprache im Text auftritt.278

Das Ergebnis ist in seinermateriellen Form stabil und damit ist auch das Konstrukt

der Zeichen stabil und weder beliebig noch in Bewegung.279 Diesen Sachverhalt

meinten die Formalisten und auch die Strukturalisten, als sie von der kristallinen

Form ausgegangen sind, in der die Sprache einmal erstarrt ist. Bei allen Schwie-

rigkeiten hinsichtlich der Festsetzung eines Modells von Struktur und Bedeutung

kann daher dennoch nicht ignoriert werden, dass auf materieller Seite ein ›Ge-

gebenes‹ existiert. Dass der Semioseprozess deshalb trotzdem nicht zwangsläufig

zu eindeutigen, objektiven Ergebnissen führt, bleibt hiervon unberührt. Aber auch

dagegen ließe sich einwenden, ob die Neuschaffung von Gestaltungsmöglichkeiten

wirklich unbegrenzt und willkürlich ist.

Zudemmüssen diese zwei Bereiche auseinandergehalten werden, und das sind

zum einen die Beziehungen der Worte untereinander, also die Zeichenstruktur,

und zum anderen die Bedeutung bzw. das Verständnis dieser, also die Semiose.

Auch wenn es so scheinen mag, dass unter dem Begriffsapparat der Semiotik alles

nur in grundlegende Prinzipien atomatisiert wird, so ist dieses Vorgehen – wie

bereits erwähnt – lediglich das Hilfsmittel zur Beschreibung des Besonderen am

Text als Abweichung von der Norm. Auch die bisher zitierten Semiotiker sind sich ei-

nig, dass das Literarische des Textes zugleich auch immer seine Exklusivität zu

anderen Textsorten, aber auch zu anderen Werken ausmacht. Gérard Genette wi-

derspricht deshalb der hermeneutischen Kritik, da für ihn das Revolutionäre eines

Textes erst dann zutage tritt, wenn man es vor der Folie des Konventionellen sieht.

276 Vgl. ebd., S. 149.

277 Das gilt für die zu beschreibenden Gegenstände, nicht für den Standpunkt des Beschreiben-

den. In seinem Standpunkt manifestiert sich der diachrone Wandel.

278 Jahraus: Literaturtheorie, S. 107.

279 »Kodifiziertheit« der Literatur ist tatsächlich eines der wenigen konsensfähigen Merkmale

und wird sowohl in theoretischen Abhandlungen als auch in einführenden Darstellungen

immer wieder genannt. Kodifiziertheit darf aber nicht mit »Abgeschlossenheit des Textes«

gleichgesetzt oder als notwendige Voraussetzung der Textdefinition verstanden werden,

denn schon hier endet der Konsens.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Das Schweigen der Gewalt

Das bedeutet, dass durch die systematische Betrachtung der konventionellen und

damit nichtliterarischen Texte das Individuelle des literarischen Stils zutage tritt.

Ebenfalls ist zu berücksichtigen, dass jeder Text immer vom Rezipienten ›zum

Sprechen‹ gebracht werden muss, indem er die kodierten Platzhalter für die Sinn-

einheiten in ›seine Sprache übersetzt‹, wie das Gadamer beschreibt.280 Denn die

Bedeutung der Zeichen ist nicht in den Zeichen selbst gespeichert, sondern im

Rezipienten und im Sender. Die um absolute Eindeutigkeit bemühte Bedienungs-

anleitung eines Gerätes und das sprachliche Kunstwerk sind in dieser fundamen-

talen Struktur gleich. Der Semioseprozess ist nur ungleich komplexer im Fall der

Literatur.

Frank, Gadamer und respektive auch Bohrer referieren also nicht auf einen

grundsätzlichen Semioseprozess, sondern einen für das sprachliche Kunstwerk

exklusiven. Damit bleibt trotz aller Ablehnung seitens der Hermeneutik für ein

strukturanalytisches Verfahren ungeklärt, was hermeneutisch den Stil und semio-

tisch die Zeichenstruktur der Literatur so besonders gegenüber anderen Textfor-

men macht, außer dass der Text ein gemachter ist.

2.3.2.2 Ästhetisch als Funktion

Wenn die Verfasstheit als notwendige Voraussetzung für Literatur gelten soll,

dann ist weiterhin über das spezifisch Ästhetische nichts ausgesagt. Wäre das Äs-

thetische eine Funktion innerhalb des Textes, so ließen sich Elemente isolieren, die

womöglich nur diese Funktion aufweisen würden. Dieser Ansatz ist spätestens mit

Roman Jakobsons poetischer Funktion ausgiebig verfolgt und letztendlich auch

verworfen worden – allerdings nur unter dem Aspekt, dass sie als hinreichendes

Merkmal für die Unterscheidung von ästhetischen zu nicht ästhetischen Texten

dienen könnte. Die poetische Funktion allein kann nicht mit dem Ästhetischen

gleichgesetzt werden. Jakobsons Ansatz liegt aber die traditionelle ästhetisch-

philosophische Auffassung zugrunde, dass die Kunst an sich und damit auch das

sprachliche Kunstwerk in erster Linie auf sich selbst verweist.281 Konsequent

spricht er deshalb auch von »der Autonomie der ästhetischen Funktion«, schränkt

aber zugleich ein und will dies nicht auf die gesamte Kunst übertragen wissen.282

Die Autoreflexivität bleibt ein starkes, tragfähiges Konzept zur Beschreibung der

Besonderheit literarischer Texte. Der Text, der zuerst selbstverweisend auf seine

diegetische Welt und seine Sprachverwendung gerichtet ist, unterscheidet sich

damit von anderen Textsorten, die eine andere kommunikative Funktion über

280 Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 33.

281 Jakobson: Linguistik und Poetik, S. 92: »Die Einstellung auf die BOTSCHAFT als solche, die

Ausrichtung auf die Botschaft um ihrer selbst willen, stellt die POETISCHE Funktion der Spra-

che dar.« (Hervorhebungen im Original).

282 Jakobson: Was ist Poesie, S. 78.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 117

die selbstreferenzielle Darstellungsfunktion stellen.283 Jakobsons Ansatz des ge-

spiegelten Prinzips der Äquivalenz auf die Achse der Selektion löst die schwierige

Frage nach der Beschaffenheit dieser Selbstreferenzialität, indem ein innersyste-

matischer Grund alleinig für die Auswahl eines anderen Elements verantwortlich

ist, das in anderen kommunikativen Kontexten nicht nach dem Prinzip der

Äquivalenz, sondern aus rein semantischen Gründen gewählt werden würde.284

In Jakobsons Beispielen handelt es sich häufig um lautliche Entscheidungen,

bei denen der Sprecher einem Wort aus klanglichen Erwägungen heraus einem

anderen gegenüber den Vorzug gibt.285 Aber weder haben alle Bestandteile der

Dichtung ausschließlich eine poetische Funktion, noch ist die poetische Funktion

exklusiv dem Sprachkunstwerk vorbehalten. Sprachliche Mittel der Poesie werden

auch in anderen Situationen genutzt, wo sie womöglich allerdings stören, da sie

außerhalb ihres kulturell vorgesehenen Rahmens auftreten.286 Diese von Jakobson

gemachte wichtige Einschränkung wird häufig bei der Kritik an seinem Ansatz

übersehen.287 Er selbst stellt aber wiederholt heraus, dass die poetische Funktion

für die Bestimmung der Literarizität eines Textes nur eine notwendige, aber keine

hinreichende Bedingung ist.

Ebenso ist die ›Autonomie der poetischen Funktion‹ bei Jakobson nicht in dem

Sinne als absolut zu verstehen, dass sie die alleinige Funktion des gesamten Textes

darstelle. Für die Sprache der Literatur gilt, was für andere sprachliche Akte eben-

falls gilt: Potenziell sind alle Funktionen einer Mitteilung enthalten, nur in unter-

schiedlicher Gewichtung.288 Bei literarischen Texten aber überwiegt die poetische.

›Poetische Funktion‹ bedeutet allerdings auch nicht, dass der semantische Teil des

Zeichens getilgt wird. Die poetische Funktion lenkt lediglich die Aufmerksamkeit

auf das Wort und die Wortverwendung und erfüllt damit eben jene essenzielle,

kulturelle Aufgabe der Sprachkunst, einer Automatisierung der Sprache und da-

mit ihrem Entwicklungsstillstand entgegenzuwirken.289

Jakobson betrachtet vor allem die Poesie als Idealform des literarischen Textes.

Wie bereits im Kapitel über Kodierung von Gewalt erwähnt, muss aber für die Pro-

sa die Ebene der Narration als essenzielles Strukturmoment ebenso berücksichtigt

283 Jahraus: Literaturtheorie, S. 133. Damit ist nicht das Merkmal der Fiktionalität gemeint.

284 Jakobson: Linguistik und Poetik, S. 93f. Vgl. hierzu auch Babka: Formalistisch-strukturalisti-

sche Theorien, S. 166f.

285 Jakobson: Linguistik und Poetik, S. 93.

286 Ebd., S. 92f.

287 So z.B. bei Rühling: Fiktionalität und Poetizität, S. 43.

288 Jakobson: Linguistik und Poetik, S. 88f.

289 Jakobson: Was ist Poesie?, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Das Schweigen der Gewalt

werden.290 Die Erzählstruktur und im makrostrukturellen Bereich die Gattungs-

struktur sind allerdings streng genommen bereits innerliterarische Bezugssyste-

me. Denn durch die Transformation zur Erzählung ist der Bezug zur außertextli-

chen Realität unterbrochen. Genette geht so weit zu sagen getilgt. Wenn man also

die systeminterne Selbstreferenz auch auf narrative Entscheidungen ausweitet und

zeigen kann, dass bestimmte Elemente eine feste Funktion im Handlungsgefüge

erhalten, die sie vorrangig für das Handlungsgefüge haben, dann treten ihre übri-

gen Funktionen in den Hintergrund.291

Erneut gerät man jedoch so in Versuchung, alle der Narration zugehörigen Ele-

mente a priori als selbstreferenziell und damit poetisch bzw. ästhetisch aufzufas-

sen,womitman letzten Endes den gleichen Zirkelschluss begehenwürde,wie wenn

man eineMedieneigenschaft als ›ästhetisch‹ ausweist. Ein wirkliches Äquivalent zu

Jakobsons poetischer Funktion wäre ein Element auf narrativer Ebene, das für die

diegetische Konstruktion keine Bedeutung hätte. Aber wie soll im Sinne der Narra-

tologie, einem Beschreibungsapparat, der zwar zwischen der Darstellung und dem

Dargestellten unterscheiden kann, eine Unterscheidung in ›der Erzählung zugehö-

rig‹ und ›der Erzählung nicht zugehörig‹ treffen? Verortet sie doch jedes Element

des Textes entweder als Darstellendes oder als Dargestelltes.292 Die Beantwortung

dieser Frage muss hier vorerst zurückgestellt werden, wird aber im Kapitel 2.3.8

noch einmal zentral.

2.3.2.3 Ästhetisch als Notwendigkeit zur Interpretation

Mit dem Konzept der Selbstreferenzialität hat Jakobson gezeigt, dass sehr wohl

in Texten Funktionen beschreibbar sind, die über eine einfache Informationsver-

mittlung hinausgehen. Sein Ansatz stellt in Bezug auf die Ästhetiktheorie letztlich

die Einlösung des Autonomiegedankens im semiotischen Beschreibungssystems

dar. Für Jakobson war es genug, dass die selbstreferenzielle Funktion in Texten

überwog, um sie ›literarisch‹ zu nennen. Die sich seinem Vorschlag anschließende

Diskussion hat wiederum deutlich gemacht, dass Selbstreferenzialität sich nicht

290 So überträgt dann auch Roland Barthes Jakobsons Funktion auf die diegetische Ebene, wes-

halb ich auf sein Konzept noch einmal in Kap. 2.3.8 eingehen werde, da es für die bisher

aufgeworfene Problematik entscheidend wird.

291 Ichhatte bereits zuvor aufUweDursts Beispiel des Todes vonEmiliaGalotti verwiesen.Wenn-

gleich seine Argumentation natürlich bewusst provokant ist und sie somit teilweise unter-

schlägt, dass an einer derartig zentralen Stelle des gesamten Handlungsgefüges auch eine

systeminterne Funktion (Tod der Hauptfigur aufgrund der Konventionen der Gattung Tragö-

die) zwangsläufig eine Interpretation provoziert, die über die Funktion hinausgeht, so lassen

sich aber vielleicht für weniger zentrale Stellen genau diese primären handlungsrelevanten

Funktionen sicherlich bestimmen.

292 Vgl. Fludernik: Einführung in die Erzähltheorie, S. 17ff.; Martinez/Scheffel: Einführung in

die Erzähltheorie, S. 19ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 119

mit Poetizität oder Literarizität gleichsetzen lässt. Jakobson selbst verweist dar-

auf, dass die poetische Funktion den gesamten Text ›färbt‹, und er benutzt hierfür

das Bild eines Gewürzes, das den Geschmack der Speise verändert. Damit begibt

er sich indirekt zurück in die Rezeptionshaltung des Lesers. Lotman fasst es dann

konkret, wenn er konstatiert, dass Literatur nicht der Text allein sei. Denn die bis-

herigen Bestrebungen, formale Merkmale zu finden, kommen über den Status von

notwendigen Bedingungen nicht hinaus, weshalb Titzmann dazu festhält:

Literarische Texte sind eine Teilmenge der sprachlichen Texte: »literarisch« sind

jene Texte, die im je gegebenen synchronen System (Epoche, Kultur) für »litera-

risch« gehalten/als »literarisch« rezipiert werden. Dieser pragmatische Literatur-

begriff ist notwendig (und hinreichend), solange keine definitorischen Kriterien

für »Literarizität« formuliert werden können. Entsprechende Versuche wurden in

den 1970er Jahren – mit dem Eingeständnis des Scheiterns – zumindest vorläufig

eingestellt.293

Während Titzmann eher resignierend eine Vorläufigkeit konstatiert, wendet Jahr-

aus diesen Sachverhalt in ein positives, dynamisches Verhältnis zwischen zwei ver-

schiedenen Dimensionen von ›Text‹, die er als ›Kommunikationssystem Literatur‹

und ›Symbolsystem Literatur‹ auffasst.294 Wie bei Titzmann ist die Zugehörigkeit

eines Textes zum Korpus Literatur im Kommunikationssystem eine externe Zu-

schreibung, die den Gegenstand erst in die Position versetzt, als Literatur rezi-

piert werden zu können. Dagegen ist das Symbolsystem sowohl textintern als auch

intertextuell auf sich bezogen und bildet seine eigene Einheit, vorerst ungeachtet

dessen, ob auch die gesellschaftliche Zuschreibung als Literatur vorliegt oder nicht.

Diese beiden Systeme sind nicht voneinander isoliert, sondern bedingen und be-

einflussen sich gegenseitig. Das eine resultiert aber nicht zwangsläufig aus dem

anderen. Ein System kann deshalb auch nicht dem anderen vorgezogen oder prio-

risiert werden. Auch hier manifestiert sich erneut das bereits in der philosophisch-

ästhetischen Betrachtung aufgekommene Problem, dass nicht entscheidbar ist, ob

das genuin Ästhetische rein als internes Element oder nur als externe Zuschrei-

bung existiert. Jahraus hält darüber hinaus und anders als Titzmann die Objek-

tivierbarkeit von Literarizität generell für fraglich. Er kritisiert an der Idee der

wissenschaftlichen Objektivierbarkeit von ästhetischem Potenzial, dass die kon-

stitutive Fähigkeit der Kunstobjekte damit übersehen wird: Die Literatur selbst ist

in der Lage, das Spektrum der ästhetischen Dinge zu verändern und um bisher

unbekannte Gestaltungsprinzipien zu erweitern.

Auch Jahraus hält an dieser Exklusivität des literarischen Textes fest. So be-

inhaltet Literatur für ihn ein konstitutives Element und damit ein ›Wesen‹, das

293 Titzmann: Semiotische Aspekte der Literaturwissenschaft, S. 3031.

294 Jahraus: Literaturtheorie, S. 142 ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Das Schweigen der Gewalt

sich der wissenschaftlichen Objektivierung letztlich immer entzieht; »ein sympto-

matischer, signifikanter und konstitutiver Rest«295. Dieser ›konstitutive Rest‹ ent-

ziehe sich seiner Beschreibbarkeit durch eine intersubjektive Analyse deshalb, da

er nicht in ihr abbildbar sei. Zugleich sei er das, was Literatur ausmache. Er ist

für Jahraus auch für den bereits referierten Umstand verantwortlich, dass Kunst

das Diskursobjekt »Kunst« selbst verändert und somit auch die Maßstäbe verän-

dert, über die sie beschreibbar wird. Konsequenterweise macht sich das sowohl im

kulturellen als auch im symbolischen System Literatur bemerkbar. Im kulturellen

System ist es die ständige Dynamik der Parameter, nach denen eine Gemeinschaft

entscheidet, was Literatur ist. So verändern gerade innovative Texte die Kriteri-

en dadurch, dass bisher unbekannte oder nicht akzeptierte Elemente nun Teil des

Katalogs werden können.296

Im Bereich des Symbolsystems bezieht sich der nicht fixierbare Teil auf das

Bedeutungspotenzial literarischer Texte.297 Ambiguität,Mehrdeutigkeit und sogar

hermetische Passagen sind – hier wiederum auf der Ebene des kulturellen Systems

– in der Literatur geduldet und erwünscht, wohingegen sie in anderen Bereichen,

wie etwa Sachtexten, nicht zwangsläufig akzeptiert werden. ›Polyvalenz‹ ist eben-

falls ein Merkmal, das zu den traditionellen Eigenschaften des Kunstwerkes in der

Ästhetiktheorie gehört.298

Die Aussagefähigkeit der Literatur ist nicht durch exakte Terminologie zu leis-

ten.299 Das wäre aber nur dann problematisch, wenn man die Literaturwissen-

schaft(en) zum einzig richtigenUmgangmit Literatur erklärenwollenwürde.Hier-

zu hatte bereits Michail Bachtin angemerkt:

Der Autor bestimmt, wenn er ein Werk schafft, dieses Werk nicht für die Litera-

turwissenschaftler, und er setzt kein spezifisches literaturwissenschaftliches Ver-

ständnis voraus; er hat nicht ein Kollektiv von Literaturwissenschaftlern im Blick.

Er lädt zum Festmahl nicht die Literaturwissenschaftler an seinen Tisch.300

295 Ebd., S. 99.

296 Ebd.

297 Jahraus versucht in seinem Ansatz immer wieder schwierige Synthesen aus einer Nominal-

und einer Realdefinition, wie er auch zwischenKriterien eines deskriptiven und eines norma-

tiven Literaturbegriffs wechseln muss. Hierzu dienen die beiden Systeme, die jeweils einen

Bereich des Beschreibungszugriffs darstellen.

298 Im Hinblick auf die Frage, was Literatur sei, wird in vielen Einführungen in die Literaturwis-

senschaft auf die drei Hauptmerkmale »Fiktionalität«, »Polyvalenz« und »kreative Sprach-

verwendung« verwiesen, allerdings mit abweichenden Formulierungen.

299 Vgl. diesbezüglich auch Lotman (Die Struktur literarischer Texte, S. 39ff.), der ebenfalls her-

ausstellt, dass in Literatur Vermitteltes nurmit der Sprache der Literatur auch vermittelt wer-

den kann.

300 Bachtin: Die Ästhetik des Wortes, S. 349.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 121

Literatur als Kommunikat ist auf ein Verstehen ohne wissenschaftliche Methode

hin ausgerichtet und bedarf nicht der Literaturwissenschaft als Vermittler. Aber

auch von literatursemiotischer Seite wird dieses ›Fehlen‹ des unspezifischen ›Mehr‹

eines Textes in der analytischen Beschreibung immer wieder reflektiert. Lotman

z.B. wendet ein, dass es nicht verwundern dürfe, wenn bei der Übersetzung eines

polysem ausgerichteten Textes in eine auf Eindeutigkeit bestrebte Sprache es zu

Verlusten kommt. Die Literaturwissenschaft, jedenfalls der Teil mit der sich selbst

oktroyierten Forderung nach eindeutiger, intersubjektiver Vermittelbarkeit der Er-

gebnisse, kann die Ambiguität und Mehrdeutigkeit eines literarischen Textes nicht

vollständig wiedergeben. Dem anderen Teil der Literaturwissenschaft bleibt aller-

dings auch nur die Option übrig, sie mit neuen, ähnlich ambiquen Begriffen zu

reproduzieren. Der unbeschreibbare ›Rest‹ ist ein potenzieller Mehrwert von In-

formation, also ein Bedeutungspotenzial eines ›mehrschichtigen‹ künstlerischen

Textes, der nicht vollständig in ein ›einschichtiges‹ Beschreibungssystem der Lite-

raturwissenschaft übersetzt werden kann. Das Problem relativiert sich aber, wenn

die Gesamtheit der Kommentare zu einem literarischen Text betrachtet wird, die

darüber hinaus selbst wieder konstitutiven Charakter haben und die den Text erst

zum Objekt »Literatur« erklären. Lotman spricht vom spielerischen »Flimmern«

des Textes und bezeichnet damit jenes Phänomen, dass dem Leser das Bedeu-

tungspotenzial der Literatur immer bewusst ist. Die für ihn relevante Lesart ver-

hält sich zur Literatur als eine mögliche unter anderen, die nicht nebeneinander

bestehen, sondern sich überlagern, und verleiht dem Text die Komplexität, die sich

beim Lesen immer wieder entfaltet.301 Für Lotman erhält die potenzielle Bedeu-

tungsvielfalt eines sprachlichen Kunstwerks erst durch eine realisierte Koexistenz

verschiedener fixierter Lesarten sein kulturell konstitutives Moment.302 Literatur-

wissenschaft ist deshalb auch ein Teil dieser Lesarten.

2.3.6 Das Vorläufig-Ästhetische

Der Problemkomplex der ›ästhetischen Gewalt‹ zerfällt also für diese Arbeit in ei-

ne diskursive und eine systematische Komponente. Aber beide Komponenten sind

veränderlich in einem stetigen dynamischen Austausch. Auch das System des Äs-

thetischen ist ein historisches und es gibt Gründe, warum man z.B. der Überzeu-

gung sein kann, dass dieses System für die heutige Kunst obsolet ist.303

Wie hoffentlich deutlich geworden ist, führt die Frage, ob das Ästhetische dem

Text vorgelagert oder inhärent ist, zu einer methodischen Entscheidung, nämlich

301 Lotman: Die Struktur literarischer Texte, S. 107.

302 Ebd., S. 108.

303 Vgl. Jauß: Die nicht mehr schönen Künste: Siebte Diskussion, S. 634.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Das Schweigen der Gewalt

ob die Analysekategorie »ästhetisch« als eine systematische oder als eine pragma-

tische Eigenschaft beschrieben werden soll. Vorausgesetzt wird, dass es so etwas

wie ein ästhetisches Erlebnis im Rezipienten gibt.304 Auslöser aber für diese ästhe-

tischen Empfindungen sind dann Teile oder die Gesamtheit eines Kunstwerkes.

Wie ebenfalls bereits erwähnt, kann im Rahmen der Arbeit nicht entschieden

werden: ob nur im Werk genuin ästhetische Merkmale vorhanden sind, die eine

hinreichende Bedingung darstellen und somit dieses eindeutig als Kunst auswei-

sen können, indem sie es von anderen kulturellen Objekten unterscheiden. Es war

auch nicht Ziel, das Problemder ästhetischen Eigenschaften zu lösen, sondern fest-

zulegen, was für den Geltungsbereich dieser Arbeit unter ästhetisch zu verstehen

ist.

Ästhetisch ist im Rahmen der Fragestellung ein Zustand des Mediums, die der

aus seiner Verfasstheit, ihren seinen Funktionen und aus seiner kulturellen Einbet-

tung entsteht. Spezifisch literarisch-ästhetisch meint, dass die Verfasstheit im ho-

hen Maße selbstreferenzielle Züge aufweist. Selbstreferenziell bedeutet hier, dass

im Text Elemente vorliegen, die Teil einer narrativen Struktur sind und deren

hauptsächliche Funktion auf diese gerichtet ist, wenn es sich um einen Erzähltext

handelt. Schließlich meint ästhetisch auch, dass der Semioseprozess eine größe-

re Herausforderung darstellt, da aufgrund der Struktur des literarischen Textes

sein Bedeutungsgerüst nicht trivial ist, sondern einer intensiveren Form der In-

terpretation bedarf. Eine ästhetische Kodierung von Gewalt liegt dann vor, wenn

die genannten notwendigen Bedingungen gegeben sind.

Es bleiben noch zwei offene Fragen, die im nächsten Schritt zu klären sind. So

ist es zunächst noch nötig, das Spezifische der Ästhetik der Moderne in Verbin-

dung mit den hier entworfenen Analysekategorien zu bringen. Wie ich versucht

habe zu illustrieren, ist dabei der Begriff des Schweigens essenziell. Bei diesem

wiederum handelt es sich um eine hermeneutische Kategorie, die sich auf dieMög-

lichkeit oder in diesem Fall die Unmöglichkeit bezieht, einen Text zum Sprechen

zu bringen, zu verstehen oder zu interpretieren. Sie steht in Bezug zu einer Au-

tonomieauffassung der Kunst, bei der diese als Ideal völlig in der Selbstreferenz

aufgeht. Das Werk entzieht sich hierbei permanent einem endgültigen Zugriff des

Subjekts und kann so seine Autonomie behaupten. Jedes zum Sprechenbringen, je-

de Interpretation stellt den Versuch dar, das Kunstwerk begreifbar zu machen und

es damit letztlich seiner Autonomie wieder zu berauben. Deshalb muss auch der

literarische Text, wenn er denn absolut Kunst ist, sich permanent einer abschlie-

ßenden Deutung mittels der Selbstreflexivität entziehen.

Wie im vorherigen Kapitel versucht zu veranschaulichen, geht dabei die theo-

retische Forderung soweit, dass es auch keinen innernarrativen Sinn geben darf,

304 Wollte man dies auch noch definieren, würde man in einen infiniten Regress gelangen (vgl.

Reicher: Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 17ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 123

d.h., dass es nicht genügt, wenn im Falle der Gewalt eine textexterne Referenz ge-

tilgt ist, sondern auch eine textinterne Referenz, z.B. in Form einer Begründung als

notwendiges Handlungselement würde nur wieder ein Begreifbarmachen und da-

mit Zweckrationalisieren ihrer Existenz darstellen. Die semiotische Entsprechung

hierfür wäre eine absolute Funktionslosigkeit der Gewalt. Daraus resultiert das

zweite zu lösende Problem, denn bisher war sowohl im Kapitel zur Kodierung von

Gewalt sowie in diesem hier von Funktionen die Rede, nicht aber von einer Funkti-

onslosigkeit. Mehr noch ist hoffentlich deutlich geworden, dass eine formal-struk-

turelle Analyse keine Funktionslosigkeit abbilden kann, wenn sie bestrebt ist, jedes

Element in einer Zeichenstruktur zu bestimmen. Auch Selbstreferenzialität ist im

semiotischen Sinne eine Funktion.

Um jedoch Missverständnissen vorzubeugen, ist zu erwähnen: Es handelt sich

hier um einen Versuch einer Überführung eines abstrakten, wenig definierten her-

meneutischen Begriffs, der mehr den Charakter einer beschreibenden Metapher

hat, in eine fassbare analytische Größe, die sich am Textmaterial zeigen lässt. Das

Ergebnis kann nur ein Kompromiss sein und wird nicht die gesamte philosophi-

sche Dimension fassen können, die in den komplexen Überlegungen und Argu-

mentationsfolgen von Bohrer, Frank und anderen entwickelt worden sind. Es ist

ein Versuch, dessen Ziel es ist zu entscheiden, ob sich auch systematisch-analytisch

Indizien für den von den genannten Autoren angeführten Sachverhalt benennen

lassen. Das Hauptaugenmerk liegt auf der Negativität, dem Schweigen und wie

es sich am literarischen Werk zeigen lässt. Denn letztlich liegt dem die Frage zu-

grunde, welche Relevanz die ästhetisch-theoretischen Überlegungen für die Praxis

einer analytischen Textbeschäftigung haben können und wie sich ihre Ergebnisse

bei dieser berücksichtigen lassen.

2.3.7 Wie und warum die Literatur von Gewalt ›schweigt‹

Was aber, wenn diese Bilder schweigen und in einemArrangement ästhetisch ver-

schlossener böser Vorstellungen verharrten, ohne daß ein Sinn, welcher auch im-

mer, vermittelt würde? Wenn letzteres möglich wäre, dann könnte man von dem

Bösen im Modus des Kunstwerks sprechen und sagen, das Böse sei eine ästheti-

sche Kategorie in dem Sinne, daß hermeneutisch eine Perspektive auf die Welt

freigelegt werde.305

Dies war die These, von der Bohrer und andere Autoren ausgegangen waren

und deren Berücksichtigung vorerst zurückgestellt wurde. So soll hier der Frage

nachgegangen werden, inwiefern der Befund immerhin einiger wichtiger phi-

losophieästhetischer Autoren seinen Niederschlag finden kann, dass sich die

305 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Das Schweigen der Gewalt

Darstellung des Hässlichen, repräsentiert durch die Darstellung der Gewalt, jegli-

cher Sinngebung verweigert, um gleichfalls dadurch absolut ästhetisch zu werden.

Denn schließlich ist dies nicht nur für Karl Heinz Bohrer nichts Geringeres als der

»Grundstein einer Poetologie der Moderne«.306

Bohrer spricht davon, dass die Bilder ›schweigen‹, dass sie sich also nicht mit-

teilen, dass sie nichts aussagen. Der Text enthält keine Wertungen und keine An-

gebote weder hinsichtlich einer kausalen noch metaphysischen Begründung, die

zufriedenstellend das Vorhandensein der Gewalt rechtfertigen würden. Die Kon-

sequenz der Gedankenführung ist unbestreitbar. Denn wenn das Ästhetische am

Werk das initiale Schweigen ist, das uns zur Auseinandersetzung zwingt, dann

kann das absolute Kunstwerk nur jenes sein, das wir nicht zum Sprechen bringen

können und uns deshalb ewig mit ihm auseinandersetzen müssen. Auch die Dar-

stellung der Gewalt ist dann erst eine ›ästhetische Kategorie, die hermeneutisch

eine Perspektive auf die Welt freilegt‹, wenn sie schweigt. Der undeutbare Kern als

Substituens der Wirklichkeit in der Kunst ist das Element, aufgrund dessen erst

Kunst zur Kunst wird. Kunst vermag somit, ex negativo die Wirklichkeit zu reprä-

sentieren bzw. selbst zur Wirklichkeit zu werden, weil sie durch ihre Provokation

zur Auseinandersetzung uns an die Undeutbarkeit und damit Sinnlosigkeit der

uns umgebenden Realität erinnert. Kunst besitzt ihr Wesen demnach dort, wo sie

absurd bleibt.

Vorausgesetzt, solche Elemente existierten, ergibt sich auch von hermeneuti-

scher Seite her das basale Problem der Beschreibungsmöglichkeit. Es wird – um

es zugespitzt zu formulieren – von einem hermeneutischen Verfahren gefordert,

die Unmöglichkeit der Interpretation zu veranschaulichen. Um zu illustrieren, wie

sich dabei das Interpretationsproblem zum Methodenproblem verschieben kann

und so letztlich droht sich in einer zirkulären Argumentationskette zu verlieren,

soll stellvertretend Bettine Menkes dekonstruktivistischer Ansatz Bohrers autono-

mieästhetischem gegenübergestellt werden. Menke setzt sich in ihrer Monogra-

fie intensiv mit dem Thema der Stimme und in diesem Zusammenhang auch mit

ihrem Verstummen unter verschiedenen Aspekten auseinander. Eines ihrer dabei

verhandeltenHauptprobleme ist die Schwierigkeit, eine ›Unlesbarkeit‹ zu erfassen.

Unter anderem bei Kafka geht sie der Frage nach, wie ein angemessener Verste-

hensprozess zu beschreiben ist, bei Werken, die sich dem Verstehen gerade ver-

weigern. In diesem Zuge kritisiert sie die Auslegung von Theodor W. Adorno zu

Kafkas posthum veröffentlichter Erzählung Der Bau (1923/24, veröffentlicht 1928).

Adorno sähe den sich verweigernden Text als Allegorie einer sich dem Begreifen

verweigernden Welt. Menke wirft Adornos Lesart vor, dass er im Grunde mit der

Festlegung auf die Negativität der Aussage als Verweis auf die Unverstehbarkeit

der Welt den Text seiner hermetischen Qualität beraubt. Alternativ bietet sie das

306 Ebd., S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 125

Verfahren der Dekonstruktion zur Texterfassung an. Die Aussage des Interpreten

wird hierbei Mal um Mal verschoben, um nicht wieder auf eine einfache Aussage

reduziert werden zu können.307

Möchte man dennoch andeutungsweise eine Zusammenfassung angeben, so

könnte man formulieren, dass der Text Der Bau auf verschiedenen Ebenen einen

»negativen Prozess« fordert, der letztlich das Lesen selbst zum Reflexionsmittel-

punkt werden lässt, ohne jedoch die Möglichkeit zu bieten, diesem Mittelpunkt

eine klare Zuschreibung überantworten zu können.308 Womit dann die Deutung

wieder nur auf die Selbstreflexivität des Leseprozesses zurückgeworfen wird.

Bohrer betont aber, dass es sich gerade nicht um eineDekonstruktion des Sinns

handelt, wie sie Derrida beschreibt, da diese das Böse in der Literatur ansonsten

nämlich seiner Exklusivität berauben würde, da im Sinne der Dekonstruktion jeg-

liche Bedeutung im Text von diesem Prozess betroffen ist.309 Vielmehr geht es,

wie bereits ausgeführt, um ein Bedingungsverhältnis zwischen dem Stil der Mo-

derne und seiner Wahl des Dargestellten. Die Begründung der Anwesenheit des

Grausamen ist die Form selbst und damit eine rein ästhetische. Somit wird das

mögliche Verweispotenzial der Gewalt rückgebunden auf eine künstlerische Not-

wendigkeit – sie ist anwesend, weil sie auf der Ebene des Bildgebenden die beste

Entsprechung des Formgebenden ist.310 Das Zuviel der Darstellung, das Schwelgen

in Grausamkeiten und das Phänomen, dass sich diese Bestandteile weder restlos

aus der Notwendigkeit einer Handlung noch aus textexternen Begründungen, wie

gesellschaftlichen oder biografischen, erklären lassen, resultiert für Bohrer eben

daraus, dass die Begründung für das Vorhandensein einzig und allein im Stil zu

suchen ist.

›Schweigen‹ aber im semiotischen Sinn widerspricht zunächst einmal dem

grundlegenden Zeichenmodell. Semiotik kennt zwar das Prinzip der Leerstelle,

aber dieses Prinzip bezeichnet das Fehlen eines für eine Deutung relevanten

Elementes. Auch dieses Phänomen ist für die Literatur des Symbolismus und

des Ästhetizismus entscheidend, wie es Annette Simonis in ihrer Abhandlung

herausstellt. Allerdings pointiert sie dabei zu Recht, dass man das Unsagbare

307 Menke: Prosopopoiia, S. 43ff.

308 Ebd., S. 53. Menkes Text setzt im Grunde an die Stelle der Interpretation ein Bündel von Aus-

sagen, die selbst wieder nicht endgültig interpretierbar sind. In ihrer Beschreibung wird also

der Effekt nachgeahmt, den sie am Text meint erkennen zu können. Ihr Vorgehen, ihre Aus-

sagen immer wieder einzuschränken und zu überlagern, um sie so einer schlichten Eindeu-

tigkeit zu entziehen, ist möglicherweise das einzige probate Mittel, um sich einem hermeti-

schen Textphänomen zu nähern, allerdings um den Preis, einen weiteren hermetischen Text

zu produzieren.

309 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 187.

310 Ebd., S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Das Schweigen der Gewalt

von dem Ungesagten klar unterscheiden muss.311 In Bohrers Fall jedoch wird

das Vorhandensein eines Elementes vorausgesetzt, das vom Leser nicht gedeutet

werden kann – oder vielleicht präziser: dem Leser kein Angebot für eine Deutung

anbietet. Eine Sinnverweigerung dergestalt, dass ein kompetenter Leser zu keiner

zufriedenstellenden Interpretation gelangt, müsste einen hermetischen Text-

term als Grundlage haben, der entweder durch ein Überangebot gleichwertiger

Möglichkeiten eine Unentscheidbarkeit oder durch eine Häufung oxymoroner

Merkmale eine Unlesbarkeit schafft und somit sich einer letztendlich zufrieden-

stellenden Lesart entzieht. Das ist aber das Gegenteil dessen, was der Begriff

»Schweigen« impliziert. Denn weiterhin besteht das Problem, dass das einge-

brachte Ausdrucksmittel, auch wenn es stilistisch motiviert ist, innerhalb des

Symbolkomplexes weder seine Bedeutung noch seine Funktion verliert. Mag das

Element auch lediglich Ornament sein, die Abhängigkeit im Bedeutungsgeflecht

bleibt bestehen. Der textliche Kontext garantiert bis zu einem gewissen Grad die

Stabilität des Signifikanten. Nelson Goodman exemplifiziert das Phänomen in sei-

ner Unterscheidung in intrinsische und extrinsische Qualitäten der Kunst. Obwohl

er zuerst von Literatur ausgeht, diskutiert er schließlich anhand von bildender

Kunst, vor allem anhand der abstrakten Malerei, die Möglichkeit einer rein, wie er

es nennt, »intrinsischen Symbolisierung«312. Um sein Argument zu verdeutlichen,

schließt er schließlich alle konkreten, bildlichen Darstellungen aus, weil selbst

im Falle der Abbildung etwas Nichtexistenten, in Goodmans Beispiel Fabelwesen,

schlussendlich etwas symbolisiert würde.313 Auch abstrakte Darstellung, die ein

Gefühl, eine Stimmung oder eine Idee darstellen, schließt er aus.314 Letztlich

behält Goodman nur noch Arrangements von Farben und Formen übrig oder, wie

im Fall der Readymade-Kunst, unbearbeitete Objekte oder Aktionen. Doch auch

hier fungierten die Bestandteile als »Proben« und symbolisierten erneut extrinsi-

sche Eigenschaften, die sie in einen Verweiszusammenhang zwängen.315 Schuld

daran sei der zeitlich-kulturelle Kontext, der den Gegenstand zur Kunst erhebt

und damit alle seine Teile einem Kunstbetrachtungsprozess überantworte.316

Um es noch einmal zu verdeutlichen, weder Bohrer noch Goodman gehen da-

von aus, dass die Bedeutungsebene des Zeichens getilgt werden kann. Bohrer hält

aber einen Zustand für denkbar, indem die Verweisstruktur irrelevant wird und die

Darstellung für sich steht. Dagegen wendet Goodman die Stabilität des Zeichen-

systems ein, aus dem sich mikrostrukturell das Kunstwerk durch seine makro-

311 Simonis: Ästhetizismus und Avantgarde, S. 255f.

312 Goodman: Weisen der Welterzeugung, S. 77ff.

313 Ebd., S. 80.

314 Ebd., S. 80f.

315 Ebd., S. 81f.

316 Ebd., S. 84ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 127

strukturelle Abhängigkeit nicht entziehen kann, gerade weil der Kunstgegenstand

Kunst ist.

Jan Mukařovský hat sich mit dieser Diskursmacht intensiv auseinanderge-

setzt, indem er das dynamische Spiel aus Absichtlichem und Unabsichtlichem

beschreibt. Die ästhetische Rezeptionshaltung des Betrachters begünstigt zuerst

den Wunsch, das Kunstwerk als ein bedeutendes zu nehmen, in dem jedes Teil

seinen Sinn und Zweck hat.317 Selbst die offensichtliche Zufälligkeit, in Mukařovs-

kýs Beispiel die Beschädigungen des Torsos der Venus von Milo, wird schließlich

zum Teil der Wirkung des Werks selbst.318 In der Kontemplation ist somit auch

jenes Faktum der Zerstörung entscheidend für die Wirkung des Objekts auf den

Betrachter. Es ist womöglich gerade wegen dieses Teils, der sich zuerst sperrt,

als Teil der Bedeutung des Kunstwerks mit akzeptiert zu werden, Kunst. Erst in

dem Moment, wenn der Betrachter irritiert ist, ergriffen ist und einmal mehr

entscheiden muss, ob er dieses Element, das stört, zur Kunst dazurechnet und

im zweiten Schritt entscheiden muss, welche Bedeutung es für ihn hat, beginnt

die oszillierende Auseinandersetzung mit der Kunst selbst.319 Die Pointe hierbei

ist aber, dass der Rezipient es schlussendlich harmonisiert, selbst das Zufällige.

Wenn aber selbst das Zufällige wieder eine Sinngebung erfährt und somit durch

den Rezipienten eine Bedeutung zugewiesen bekommt, wird sich ein Gegenstand,

der seine Gemachtheit als geordnetes Zeichenkonvolut noch deutlicher zur Schau

stellt, ebenfalls nicht entziehen können. Und so wie die Farbe Rot ihr Rotsein

nicht verliert, so wird der sprachliche Ausdruck seine Semantik behalten und ist

damit dem Semioseprozess preisgegeben. An dieser Stelle muss man sich von

dem Gedanken verabschieden, dass Elemente der Kunst absolut intrinsisch sein

können.

Würde man allerdings hier stehen bleiben, müsste man entweder wohl oder

übel auf die semantische Methode verzichten, da sie an ihre Grenze gestoßen ist,

oder Karl Heinz Bohrer und all den anderen Autoren, für die er hier stellvertre-

tend steht, die Richtigkeit seiner Beobachtung absprechen, die er nun mal »das

Schweigen der bösen Bilder« genannt hat. Sicherlich besteht die Möglichkeit, dass

Bohrer theoretisch zu einer Überzeugung gelangt ist, die er selbst als Erlebnis am

Text nicht reproduzieren kann. Zwar wären dann seine Überlegungen im Rahmen

der ästhetischen Diskussion logisch zwingend, aber sie würden den Zeichencha-

rakter der Sprache negieren und zudem auf keiner Leseerfahrung gründen. Die

Vermutung liegt jedoch nahe, dass der Erfahrung die Theorie folgte. Auch Batail-

le, der zwar nicht von ›Schweigen‹, sondern von ›Ermüdung‹ spricht, scheint sich

offensichtlich auf etwas Ähnliches zu beziehen.

317 Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 35f.

318 Ebd., S. 34

319 Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 55ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Das Schweigen der Gewalt

Deshalb soll versucht werden, auf anderemWeg diesen Effekt zu begreifen, in-

demman sich zunächst von der semantischen Bedeutung desWortes »Schweigen«

ein wenig löst, um so womöglich zu einer Synthese zu gelangen, die beide sich jetzt

unvereinbar gegenüberstehenden Positionen vereint.

2.3.8 Wirklichkeitseffekt und Abscheu als das Negativ-Ästhetische

Was für die intrinsische und extrinsische Qualität eines Kunstwerkes gilt, gilt mu-

tatis mutandis somit auch auf funktional-narrativer Ebene. Ein Gewaltereignis in-

nerhalb eines Handlungsgefüges könnte nur dann als ›sinnlos‹ bezeichnet werden,

wenn es für das Gefüge der Geschichte keinerlei Relevanz hätte. Es wäre dann

funktionslos. Aber wenn ein Ereignis in einem Handlungsverlauf narratologisch er-

schlossenwird, so zielt gerade das Beschreibungsmodell darauf ab, dass jedemEle-

ment auch eine Funktion innerhalb einer Erzählstruktur zugeordnet werden kann.

Der Beschreibungsapparat selbst macht somit eine Funktionslosigkeit im Grunde

nicht abbildbar.320 Lediglich über die Zunahme einer neuen Funktion, die etwa

›ästhetisch‹ oder ›poetisch‹ lauten müsste, könnte eine derartige Nullposition in-

nerhalb des Systemsmarkiert werden.Dies ist nun aber bereits im vorhergehenden

Teil und unter der Berücksichtigung von Roman Jakobsons Versuch ausgeschlos-

sen worden, da, wenn ›ästhetisch‹ nur als selbstverweisend aufgefasst wird, die

Narration schon auf sich selbst und ihre diegetische Welt ausgerichtet ist. Übrig

blieben dann erneut nur Versuche, sprachliches Ornament wie Alliterationen oder

das vielleicht hierfür bereits überstrapazierte rhetorische Mittel der Metapher zu

isolieren. Schlussendlich hätte es so zwar einen dezidiert ästhetischen, aber nicht

zwangsläufig einen negativ-ästhetischen Wert. Selbst gesetzt den Fall, man hät-

te eine absolute Metapher innerhalb der Gewaltdarstellung verwirklicht, umfasst

diese wiederum nur einen sehr kleinen Teil des Gesamtphänomens der Gewaltdar-

stellung. Schließlich enthalten auch die Stellen, die Bohrer, Nieraad oder Bataille

als Belege heranziehen, eher weniger Metaphern und werden vielmehr selbst in ih-

rer Gesamtheit als Metaphern aufgefasst. Allerdings ist damit auch anzunehmen,

dass die Belegstellen wegen ihrer Eigenschaft, einen bestimmten Leseeindruck zu

evozieren, ausgewählt wurden, möchte man nicht eine absolute Beliebigkeit un-

terstellen. Es ist womöglich dieser Leseeindruck, der den Schlüssel für die Lösung

des Problems bereithält.

So beschreibt Roland Barthes an einem gänzlich anderen Phänomen, allerdings

ebenso wie Bohrer bei Flaubert, wie der ›Beschreibungszwang‹ des französischen

Realismus Artefakte produziert, die sich scheinbar in keinen Funktionszusammen-

320 Oder ein solches Element wird als irrelevant bezeichnet und damit seine Funktionslosigkeit

bagatellisiert (vgl. Barthes: Der Wirklichkeitseffekt, S. 164).

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 129

hang fügen.321 Daran schließt er die Frage an: »Ist in einer Erzählung alles signi-

fikant, und wenn nicht, wenn in einer Erzählung bedeutungslose Flecken bleiben,

wie lautet dann letztlich, wenn man so sagen kann, die Bedeutung dieser Bedeu-

tungslosigkeit?«322

Barthes zeigt, dass die Detailversessenheit einer möglichst genauen Wieder-

gabe einer Szene, die bei dem Prozess der Beschreibung Dinge hinzufügt, die kei-

ne Funktion im Handlungsgefüge aufzuweisen scheinen, keinen atmosphärischen

Wert und keine charakterisierende Aufgabe für eine Figur der Erzählung haben,

dennoch einen Effekt produzieren. Er nennt es den »Wirklichkeitseffekt«.323 Die-

sen Teilen sei allen gemein, dass sie für das »Seiende« stünden und sich wie dieses

einer Einhegung unter einen Sinn sperrten.324

Barthes’ Vorgehen zeigt andererseits auch, worauf eingangs Bezug genommen

wurde, nämlich dass die semiotische Beschreibung schlecht mit funktionslosen

Dingen umgehen kann – er schafft eine neue Funktion, um das Phänomen zu er-

fassen.

Das Kriterium der neuen Funktion ist der niedrige Informationsgehalt der be-

schriebenen Elemente für die Narration, weil ihre potenziell anderen Funktionen

für die Erzählung bereits von anderen Elementen erfüllt worden sind, wie in Bar-

thes’ Beispiel etwa die Konstruktion eines Handlungsortes. Die zusätzlichen In-

formationen sind additive und tragen zu einer Detailschärfe der Szene bei.325 Sie

sind aber in informationstheoretischem Sinne redundant, wobei ihre Redundanz

mit jedem hinzugefügten Element steigt. Mit der Reduzierung ihrer Zweckgebun-

denheit hinsichtlich anderer Funktionen steigt im gleichen Maße die Funktion der

Repräsentation, oder anders formuliert: Das Vorhandensein des Elementes wird

zu seiner einzigen Funktion.

Betrachtet man unter dem Erörterten erneut die ganz zu Beginn zitierte Stelle

aus Kleists Erdbeben in Chili, in der der Säugling mit zerschlagenem Schädel auf

dem Boden liegt, dann zeigt sich tatsächlich, dass Barthes’ Analyse einen Effekt

beschreibt, der auch hier Anwendung finden kann. Die Plastizität der Darstellung,

die den Leser zwingt zu imaginieren, was er vielleicht nicht imaginieren will, be-

sitzt einen Wirklichkeitseffekt in dem Sinne, dass auch hier die Dinge gegen den

Willen des Rezipienten da sind.Das Zuviel der Darstellung verleiht demDargestell-

ten den Hauch des Wirklichen. Denn nun ragt etwas in den geschlossenen Raum

321 Ebd., S. 164f.

322 Ebd., S. 166.

323 Ebd., S. 171.

324 Ebd., S. 169.

325 Immer vorausgesetzt natürlich, dass keines der beschriebenen Elemente später einewesent-

liche Funktion übernimmt oder es sich wie häufig auch in der Literatur Jung-Wiens um ein

Seeleninterior handelt und damit die Funktion einer Charakterisierung übernehmen würde.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Das Schweigen der Gewalt

der Kunst, was auf die chaotische oder als sinnlos empfundene Wirklichkeit ver-

weist, wo Dinge, Gegebenheiten oder Ereignisse nicht zweckgerichtet vorhanden

sind und wo ihre Existenz weder selektierbar noch dosierbar ist.

Exakt dies ist es auch,was Sabine Friedrichsmit dem bereits referierten Begriff

des Hyperrealismus beschreibt. Durch die stete Wiederholung von Elementen, de-

ren Funktion bereits erfüllt ist, durch die Erhöhung der Detailvielfalt, die den Le-

ser zwingt, zu imaginieren, was er vielleicht nicht imaginieren will, entleert sich

einerseits strukturell betrachtet ihre (narrative) Funktion, während andererseits

sich der von Barthes beschriebene Wirklichkeitseffekt intensiviert. Zunächst lässt

sich also festhalten, dass damit auf textlicher Ebene ein Kriterium gefunden ist,

das intersubjektiv beschreibbar ist. Ein Element, das hinsichtlich seiner anderen

narrativen Funktionen redundant ist und dadurch hauptsächlich die Funktion der

Repräsentation besitzt, ist – zwar nicht funktionslos, aber – funktionsschwach. Sei-

ne Redundanz und Funktionsschwäche tragen dazu bei, dass die Aufmerksamkeit

nur noch auf sein Vorhandensein gelenkt wird.

Bohrer selbst nimmt im Grunde auf diesen Effekt Bezug, wenn er feststellt,

dass Kleists Stil womöglich »wehtun« wolle326 und dass aber gleichzeitig das Pu-

blikum der Goethezeit nicht in der Lage sei, seine Exzesse zu »genießen«.327 Damit

ist eine weitere entscheidende Voraussetzung genannt, die der ästhetischen Kon-

figuration zuwiderläuft: die Reaktion des Rezipienten. Der Leser wird zum Zu-

schauer der Gewalt und befindet sich damit in einem ambivalenten Verhältnis,

wie es Sofsky skizziert: »Trotz Abscheu und Widerwillen wird der Zuschauer von

der Leidenschaft ergriffen.«328 Das Tableau der möglichen Reaktionen ›ergreift‹

den Wahrnehmenden. Um die Gewalt aber zu »genießen«, ist eine distanzierte

Betrachtung nötig, die wiederum in zwei Haltungen zerfallen kann: »Der Gleich-

gültige isoliert das Ereignis, der interessierte Beobachter isoliert sich selbst.«329

Je mehr eine Ästhetik das Mittel der Gewalt nutzt und ausdifferenziert, um sei-

ne Autonomie zu behaupten, desto eher wirkt sie ihr gleichzeitig entgegen, indem

sie die Schockwirkung zum zentralen Gegenstand der Repräsentation werden lässt

und damit das Abwenden des Betrachters riskiert.

Neben körperlichenReaktionen sind es auch ethischeGrenzen, dieHans Robert

Jauß als Grund für das sich verweigernde Verstehen, den Abbruch des Verstehens-

prozesses ansetzt:

Wer vermöchte zu sagen, daß er das Unmenschliche von Folter, Inquisition,

Erpressung, Vernichtung des Gegners oder Genozid »verstehe«? Es mag sein,

daß sich solche Erscheinungen zwar historisch oder psychologisch durchaus

326 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 198.

327 Ebd., S. 239f.

328 Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 102.

329 Ebd., S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 131

»erklären« lassen. Doch das besagt dann keineswegs, daß man damit den Folter-

knecht, den Inquisitor oder Mörder in seinem Handeln auch schon ›verstanden‹

hätte. Auch die poetische Fiktion wahrt diese Grenze: wenn sie – wie im Falle der

Fleurs du Mal – es sich herausnimmt, das Bewußtsein im Bösen vorstellbar zu

machen und damit unser Verstehen zu erweitern, impliziert solches Verstehen

keineswegs eine Rechtfertigung des Bösen, sondern fordert unser moralisches

Urteil heraus.330

Verstehen scheitert also hiernach nicht an einer Sinnverweigerung des Textes, son-

dern daran, dass der Rezipient das Verstehen ablehnt. Zwar wird im Zitat nur auf

die Motivation fiktiver oder realer Personen Bezug genommen, der Umstand lässt

sich aber ohne Weiteres auf das gesamte Gefüge einer Handlung ausdehnen. So-

mit ist zum vorherigen Verständnis von Schweigen ein weiterer Gesichtspunkt hin-

zugetreten. Während es zuvor um eine Lesbarkeit im klassisch hermeneutischen

Verständnis ging, die sich nicht auf der ersten Ebene der reinen Rekodierung von

Signifikanten im Leseprozess abspielt, sondern auf der zweiten, der übergeordne-

ten Ebene der Signifikanten zweiter Ordnung oder der Allegorie im Sinne Benja-

mins, so geht es Jauß um eine Akzeptanz, ein Nachvollziehen und ein Begreifen

der dargebrachten diegetischen Welt.

Oder anders formuliert: In der für den modernen Menschen kein Ordnungs-

wille mehr zu erkennen ist. ›Wirklichkeit‹ bedeutet hier vor allem die emotionale

Reaktion, die der Rezipient bei dem Kunstwerk hat, die er doch eigentlich nur bei

der Realität haben sollte.331 Mukařovský spricht vom ›Ergriffensein‹ als der Hal-

tung des Betrachters, der gerade nicht dazu in der Lage ist, dieses Phänomen aus

einer Distanz zu betrachten – Distanz ist aber bei der ästhetischen Betrachtung

eines Gegenstandes als notwendig herausgestellt worden.332

Mit Ergriffensein ist nicht gemeint, dass der Rezipient einfach in Anbetracht

der Kunst emotional bewegt ist, er mit den Schicksalen von fiktiven Figuren mit-

leiden kann oder von dem Verhalten einer Figur abgestoßen ist, sondern es ist

damit gemeint, dass das mediale Objekt die Grenze von Illusion und Realität ver-

wischt. Das Dargestellte wird nicht mehr als artifiziell wahrgenommen, sondern

provoziert wenigstens partiell Reaktionen, die in einer faktualen, empirischen Si-

tuation auftreten würden. Etwa wenn Kinder dem Kasper den Ort verraten, wo das

Krokodil sich versteckt, Fans einer TV-Serie wütende Briefe an einen Schauspieler

schreiben für etwas, das seine Rolle getan hat und die Schreiben auch an diese

adressieren oder Zuschauer, die in einem Horrorfilm bei einer sogenannten Jump-

Scare-Filmsequenz einenwirklichen Adrenalinausstoß imKörper erfahren undmit

330 Jauß: Wege des Verstehens, S. 21.

331 Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 58.

332 Reicher: Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 44f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Das Schweigen der Gewalt

Schreckreaktion reagieren, in etwa, indem sie versuchen, sich zu verstecken. Das

Herausfallen ist auch das, was Bataille anspricht, wenn er von der »Ermüdung«

angesichts der Mal um Mal präsentierten Grausamkeiten bei de Sade spricht und

ebenso, wenn er von der Lust spricht, die ein Leser empfindet und damit auch aus

der ästhetischen Haltung herausfällt. In all diesen Fällen ist das kulturelle Artefakt

nicht mehr in seinem Status als künstliches Objekt aufgehoben, sondern verlässt

auf kürzere oder längere Zeit den sicheren Ort des Nichtreellen. Ebenfalls wird

auch einsichtig, warum ein derartiges Ergriffensein keine ästhetische und damit

distanzierte Rezeptionshaltungmehr ermöglicht. Selbes geschieht auch,wenn sich

ein ethisches Urteil mit einem ästhetischen vermischt. Das ethisch ablehnende Ur-

teil verhindert zugleich die Möglichkeit, den Gegenstand als Kunst zu akzeptieren,

wie im Beispiel von Jauß veranschaulicht.333 Bohrers »Schweigen der bösen Bilder«

ist genau an diesem Punkt zu finden. Zunächst ist anzumerken, dass es ein Fehler

ist, anzunehmen, dass das ästhetische Empfinden ein grundsätzlich distanziertes

ist. Das ist es nicht. Es ist das partielle Herausfallen des ansonsten ästhetisch mo-

tivierten Rezipienten, was hier den Kern der autonomieästhetischen Empfindung

bildet. Erst wenn der Rezipient nach demHerausfallen aus einer distanziertenHal-

tung den Entschluss fasst, sich weiterhin mit dem Gegenstand ästhetisch ausein-

anderzusetzen (nicht identifikatorisch und auch nicht ablehnend), dann wird der

Gegenstand für ihn persönlich zum Kunstgegenstand.

Wie Mukařovský ausgeführt hat, ist die ästhetische Haltung des Rezipienten

geprägt von demWillen, das Gesamte als Kunst zu begreifen. Selbst die unabsicht-

lichen Dinge werden unter diesem Willen harmonisiert und somit zum beabsich-

tigten Kunstwerk. Während dieses Aneignungsprozesses behält aber das Kunst-

werk einen Teil, der sich nicht harmonisieren lässt, und die Gründe dafür können

unterschiedlich sein,wie bereits ausgeführt. Auch bei einem erneuten Versuch, das

Element in das Kunstwerk einzufügen, misslingt das Vorhaben, weil der Rezipient

Mal um Mal aus seiner distanzierten Position herausfällt. Der Verstehensprozess

beginnt zu oszillieren, weil der Betrachter nicht harmonisieren kann, was er aber

harmonisieren will. Das Element verbleibt Ding und will nicht Kunst werden. Ge-

nau jetzt ›schweigt‹ es. Es schweigt innersystematisch, da es für den Rezipienten

letztlich nicht Teil der Kunstlogik wird.334 Folglich kann es auch keine Funktion in-

nerhalb des Werks übernehmen. Bohrers Schriften sind nicht nur Beleg, sondern

auch kongeniale Lösung des Dilemmas, indem er diesen Effekt des sich sperren-

den Elements, was ja wiederum individuell unterschiedlich empfunden wird, zum

eigentlichen Kern der modernen Autonomieästhetik macht, da es nach seiner Auf-

fassung ein Element rein aus Stilwillen ist und in seiner Sinnverweigerung par

333 Reicher (ebd., S. 37f.) erwähnt, dass Wohlgefallen offensichtlich mit moralisch gut assoziiert

wird.

334 Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 133

excellence die Idealform des Selbstverweises annimmt. So lässt sich auch Jahraus’

Problem lösen. Der konstitutive Rest eines Kunstwerks entsteht durch unsere per-

sönliche Ergriffenheit, bei der wir die Position des Analytikers verlassen und nicht

mehr zurückfinden.

Der individuelle Eindruck des Rezipienten kann kein Argument für die Exis-

tenz der Merkmale einer negativen Ästhetik sein. Er ist zwar intersubjektiv ver-

mittelbar, verbleibt jedoch ein subjektives Empfinden. Aber die begünstigenden

Faktoren für dieses Erlebnis sind sehr wohl beschreibbar. Diese zwei wesentlichen

Faktoren sind Funktionsschwäche und Repetition. Repetition bezieht sich auf den

Informationsgehalt einer Darstellung, das bedeutet, dass mit steigender Repetiti-

on die Detaildichte zunimmt. Detaildichte begünstigt wiederum Funktionsschwä-

che. Funktionsschwache Detaildichte ist das, was Barthes als den Wirklichkeits-

effekt bezeichnet und was das Herausfallen des Rezipienten begünstigt. Sabine

Friedrichs geht hier einen entscheidenden Schritt weiter, indem sie annimmt, dass

selbst der Wirklichkeitseffekt irgendwann gesättigt ist und bei anhaltender Repe-

tition – oder vielleicht besser: funktionsschwacher Explikation und Variation der

Grausamkeiten – die Darstellung ins Groteske und Absurde kippt. In diesem Fall

kann sich wieder eine distanzierte, ästhetische Rezeptionshaltung einstellen.Hier-

mit eröffnet sich eineweitereMöglichkeit der Beschreibung der negativen Ästhetik:

Der Wirklichkeitseffekt wird durch den Hyperrealitätseffekt überwunden. Gerade

für aktuelle Gewaltdarstellungen ist Letzteres ein effizientes Beschreibungsinstru-

ment. Sinnvoll ist es in jedem Fall, mit beiden Annahmen zu operieren. Da beide

aufeinander aufbauen, liegt es schlussendlich im Auge das Betrachters, die Grenze

für den Wechsel vom Wirklichkeitseffekt zum Hyperrealismus zu ziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

