2 Moderne Asthetik und Gewalt

2.1 Jung-Wien und die Wiener Moderne

Das Panorama der Zeit der Wiener Moderne ist weit und vielfiltig. Es in seiner
Ginze darstellen zu wollen, wiirde eine andere Zielsetzung der Promotion voraus-
setzen. Vielmehr geht es um einen Uberblick der Motive- und Themenkomplexe
der Wiener Moderne, die die Autoren beeinflussen und somit potenzielle Diskur-
se darstellen, auf die ihre Schriften Bezug nehmen und deren Problemstellung in
der Prosa ihren Niederschlag finden. Anhand der Frauenfiguren soll veranschau-
licht werden, wie genuin literarische Motive zugleich die kulturellen Aspekte von
Zeit widerspiegeln. Des Weiteren spielt Gewalt eine untergeordnete Rolle in der
Wiener Moderne, es ist die dsthetische Akzentverschiebung, die es besonders zu
beriicksichtigen gilt. Die Ringstrafie als topologisches Element der sozialen Wirk-
lichkeit der Schriftsteller findet ihre Entsprechung als Transgression und als In-
klusion bzw. Eskapismus in Fremd- und Eigenwahrnehmung der Poetologie des
Jung-Wiener Kreises.

2.1.1 Iminneren Kreis

Die Wiener Moderne ist eine pulsierende, eruptive und dispersive Epoche. Das ha-
ben die vielen Uberblicksdarstellungen und Einzeluntersuchungen zu spezifischen
Themen tber die Jahre deutlich gezeigt. Und bis heute scheint das Potenzial fiir
wissenschaftliche Arbeiten noch nicht ausgeschépft zu sein, betrachtet man die
jungsten Publikationen der letzten Zeit. Deshalb soll hier auch nicht versucht wer-
den, die Komplexitit der Wiener Moderne mit ihren vielen kulturellen Entwicklun-
gen in ihrer Ginze darzustellen, sondern Ziel ist es, die wichtigsten Aspekte zu um-
reifen, um eine historisch-kulturelle Verortung als Analysebasis zu erméglichen.
Die Darstellung erfiillt dabei zwei Funktionen: Sie dient einerseits zur diachronen
Unterscheidung der literarischen Reprisentationsformen zu vorhergehenden Epo-
chen und andererseits zur dsthetisch-theoretischen Fundierung anhand kunstphi-
losophischer Probleme der Zeit. Da in dieser Arbeit kein diachroner Vergleich der
Darstellung von Gewalt aus unterschiedlichen literaturgeschichtlichen Abschnitten

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54.



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Das Schweigen der Gewalt

erfolgt, setze ich voraus, dass die gefundenen Besonderheiten an den Reprisenta-
tionen in der modernen Literatur zugleich distinguierende Merkmale der Darstel-
lung von Gewalt sind, die sie von Darstellungen anderer Epochen unterscheiden,
sofern sie mit den konstitutiven Aspekten der modernen Asthetik korrespondie-
ren. Das heifdt, lassen sich an einer Gewaltdarstellung jene entscheidenden isthe-
tischen Merkmale finden, die zugleich auch paradigmatisch fiir die Asthetik der
Moderne sind, dann stellen diese Merkmale auch das Spezifikum der Prisentati-
onsform dar, welches in anderen Epochen entweder nicht vorhanden oder nicht
relevant ist. Gerade weil der isthetische Diskurs und das Schaffen von Kunst in
der Wiener Moderne in ein produktives, dynamisches Wechselverhiltnis treten,
findet die theoretische Reflexion der Zeit fortwihrend ihren Niederschlag in der
Kunst. Die Kulmination dieses Wechselverhiltnisses zeigt sich z.B. an den Frauen-
figuren der modernen Literatur, weshalb zum Schluss dieses Abschnittes kurz die
Konzentration der verschiedenen Diskurse anhand der femme fatale und der femme
fragile veranschaulicht werden soll. Besonders zur femme fatale existieren bereits
viele literaturwissenschaftliche Untersuchungen, die die Komplexitit der jeweili-
gen Abstofdungs- und Anziehungskrifte zwischen den gesellschaftlichen Feldern,
wie Wissenschaft, Politik und Philosophie, in ihrem Verhiltnis zur Kunst heraus-
gearbeitet haben. In konzentrierter Form findet sich hier die reflektorische Funkti-
on der Literatur, die zwischen Gegendiskurs und affirmativem Entwurf changiert,
wenn Episteme der anderen Bereiche in ihr verarbeitet, verworfen, idealisiert oder
konkretisiert werden. Die Schriftsteller beziehen mit den Mitteln der Kunst Stel-
lung, indem sie mit den Méglichkeiten der Asthetik Aussagen iiber die Weltwahr-
nehmung, ihre Konstruktion und das Verhiltnis des Subjekts zu diesen treffen.
Was also fiir die Frauenfiguren gilt, sollte in gewisser Weise auch auf die Repri-
sentation der Gewalt in Literatur anwendbar sein. Da es sich allerdings somit vor
allem um eine 4sthetische Fragestellung handelt, wird es in dem folgenden Kapitel
doch nétig sein, sich ausfiihrlicher mit ausgewihlten Problemen der Asthetik in
Hinblick auf die Wiener Moderne niher zu beschiftigen. Soziologische, medizini-
sche, gesellschaftspolitische Entwicklungen allerdings, die alle unzweifelhaft auch
zum Kontext der Literatur gehdren und mit denen immer ein Verhiltnisgeflecht
besteht, werden zugunsten der Konkretisierung weniger gewichtet.

Um zu vermeiden, dass auch in dieser Arbeit erneut eine aufwendige und kom-
plexe Darlegung der Epochenproblematik stattfindet, sei exemplarisch auf die aus-
fithrlichen Erérterungen in den jeweiligen Einfithrungen verwiesen. Die Wiener
Moderne kann als Teilepoche der Moderne angesehen werden, deren definitori-
sches Merkmal vor allem die Verortung in Wien ist. »Wiener Moderne« ist wie
»Moderne« selbst ein Containerbegriff (Kimmich und Wilke sprechen vom »Man-
telkonzept«) unter den Strémungen, wie Fin de Siécle, Dekadenz oder Astheti-

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

zismus subsumiert werden.! Diese Begriffe wiederum weisen keine trennscharfe
Abgrenzung untereinander auf, sondern iiberschneiden sich teilweise. Gegeniiber
den allgemein formulierten Charakteristika der iberregionalen Phinomene dieser
Stromungen existieren in Wien spezifisch regionale Ausprigungen, die sich teil-
weise zu den Charakteristika der allgemein bestimmten unterscheiden. Wihrend
der Begrift »Wiener Moderne« weiter gefasst ist und Verinderungen auf allen kul-
turellen Gebieten beriicksichtigt, konzentriert sich die Bezeichnung »Jung-Wien«
oder »Junges Wien« auf die Kaffeehaus-Dichterkreise um Arthur Schnitzler und
Peter Altenberg. Es handelt sich dabei um eine Selbstbezeichnung, die bekanntlich
Hermann Bahr populir gemacht hat.? Allerdings findet der Begriff in der neue-
ren Forschungsliteratur immer weniger Anwendung. Jung-Wien, wie es Dagmar
Lorenz ausfithrt, lag eine Auffassung zugrunde, die die Totalitit und Komplexitit
der Wiener Moderne selbst zuerst nicht umfassend erfasst hatte. Vor allem durch
die Arbeiten von Jacques Le Rider ist dies im Verlauf der 1980er- und 1990er-Jahre
korrigiert worden.? Die Riickwendung zu dem Begriff »Jung-Wien« geschieht je-
doch ganz bewusst und ist der Komplexitit des Modernebegriffs geschuldet. Er
ist eine notwendige Einschrinkung, die nicht die Ganzheit der Wiener Moderne
anspricht, sondern sich auf ein Phinomen bezieht, das 6rtlich und zeitlich weit
begrenzter ist und dessen partizipierende Personen gut erfasst sind.* Die beiden
Bezeichnungen »Wiener Moderne« und »Jung-Wien« werden damit in ein mikro-
makrostrukturelles Verhiltnis gesetzt. Wiener Moderne bezeichnet den literari-
schen Kontext und damit den iibergeordneten makrostrukturellen Ideologieraum
als Bezugsrahmen, wohingegen Jung-Wien den mikrostrukturellen Rahmen eines
Teilsystems bezeichnet, das sich vor allem durch seine Literatur konstituiert.

2.1.2 Metropole Wien

Wien ist um 1900 herum die drittgrofite Stadt Europas und unter damaligen Ge-
sichtspunkten eine wirkliche Metropole. Die verschiedenen Ethnien, die in der
GrofRstadt ihr zu Hause gefunden haben, bieten vielfiltige Inspirationen fiir das
kiinstlerische und intellektuelle Leben.’ Dennoch wird Wiens Habitus, im Gegen-

1 Vgl. KIMMICH/WILKE: Einfithrung in die Literatur der Jahrhundertwende, S. 9.

2 Vgl. ebd., S. 81; CRow: Art and Architecture 1900 and 2000, S. 158; HAUPT/WURFFEL: Geistige
Zentren des Fin de Siécle, S.165.

3 Vgl. LoreNz: Wiener Moderne, S. 3ff.

4 Den Vorschlag von Dominik Orth und Ingo Irsigler (Einfithrung in die Literatur der Wiener
Moderne, S.11f.), den Begriff wegen des Attributs >jung< nur fir die Frithphase der Wiener
Moderne zu verwenden, halte ich fiir verfehlt, da er das wichtigere Kriterium kassiert, nach
dem sich der Begriff nur auf eine bestimmte Literatur und ihren Autorenkreis bezieht, wo-
hingegen die Wiener Moderne noch viel mehr Aspekte des kulturellen Lebens einschliefit.

5 HAuUPT/WURFFEL: Geistige Zentren des Fin de Siécle, S.164.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

49


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Das Schweigen der Gewalt

satz zu dem Berlins oder Paris, als eher konservativ wahrgenommen. Ein Grund
fiir diese Fremd- und Eigenwahrnehmung ist in der beginnenden Konkurrenz zwi-
schen Berlin und Wien zu suchen.® Wihrend dieses vor allem auch in intellek-
tuellen Kreisen ausgetragenen Wettstreits entstehen beiderseits selbstkonstituti-
ve Stereotype. Dass Berlin iiberhaupt in Konkurrenz mit Wien tritt, liegt wieder-
um an Berlins Stadtentwicklung, die noch in den 188cer-Jahren im Vergleich zu
Wien als eher gemifigt beschrieben wird, sich jedoch durch ihre abrupte und
sprunghafte Expansion zum paradigmatischen Beispiel moderner Prozesse wan-
delt, vor allem im Hinblick auf eine durch industrielle Entwicklungen bedingte
Verinderung.” Wien bleibt zuriick. Berlins exponenzielles Wachstum seiner Ein-
wohner von 800.000 auf rund 2,5 Millionen in weniger als 30 Jahren, seine rasante
riaumliche Ausdehnung und die durch Technik verursachte Beschleunigung prak-
tisch aller Alltagsbereiche erzeugen nun auch im deutschsprachigen Kulturkreis
eine lebensweltliche Erfahrung, die zuvor schon die Bewohner vor allem in Paris
und London machen mussten und literarisch verarbeiteten — die Stadt als Mo-
loch.® Berlins Entwicklung zur Metropole erhilt zudem eine politische Dimensi-
on, da die Stadt als Reichshauptstadt analog zu Wiens Funktion fiir Osterreich das
Deutsche Reich reprisentieren soll.” Dieses Konkurrenzverhiltnis spielt ebenfalls
in kultureller Hinsicht eine wichtige Rolle und beeinflusst dsthetische, aber auch
stidtebauliche Prozesse wesentlich. Wien hatte lange vor Berlins Aufstieg mit den
typischen Problemen einer GrofRstadt zu kimpfen und deswegen weitreichende, al-
lerdings ebenso wegweisende bauliche Verinderungen vorgenommen, die dariiber
hinaus reprisentative Funktionen innehatten und die politische Macht Osterreichs
symbolisieren sollten. Die Planungs- und Umsetzungsabliufe sind in vielerlei Hin-
sicht revolutionir und Berlin wird mit verschiedenen Projekten, vor allem seinen
Bahnhofen, versuchen mit diesen zu wetteifern. Ebenfalls aufgrund des Konkur-
renzverhaltnisses streicht Berlin seine Unterschiede als modern und somit positiv
heraus. Wien als historisch gewachsene Grof3stadt kimpft mit Umstrukturierungs-
problemen. Berlin jedoch als neu entstandene Metropole hat keine vergleichbaren
Probleme, da die meisten Teile tatsichlich neu entstanden sind. Wiens Manko wird

6 LorRENZ: Wiener Moderne, S. 10ff.

7 HAUPT/WURFFEL: Geistige Zentren des Fin de Siécle, S.170f; SPRENGEL/STREIM: Berliner und
Wiener Moderne, S. 24.

8 Wenn gleich dieses haufig beschworene Thema der Dekadenzliteratur zuvor schon von deut-
schen und osterreichischen Schriftstellern reflektiert und verwendet wurde, manifestiert
sich nun erstmals der Prozess der industriellen Metropole als kulturelle Wirklichkeit auch in
Deutschland. Vgl. KIMMICH/WILKE: Einfithrung in die Literatur der Jahrhundertwende, S. 19;
HAuPT: Themen und Motive, S.151f. Fiir die deutschsprachige Moderne an sich wird Berlins
Entwicklung zur Grofdstadt sogar als notwendige Voraussetzung gesehen, vgl. ANz: Thesen
zur expressionistischen Moderne, S. 330.

9 SPRENGEL/STREIM: Berliner und Wiener Moderne, S. 25.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

von Berliner Seite genutzt, indem sie Wien als die Stadt des vergangenen Jahrhun-
derts stilisiert, wihrend Berlin die Metropole des Fortschritts sei. Allerdings trifft
die Charakterisierung auf Wiener Seite nicht zwangslidufig auf Ablehnung; im Ge-
genteil sind alteingesessene Einwohner Wiens mehr oder minder >schockiert« iiber
die Entwicklung ihrer Heimat hin zur Metropole und zum Zentrum der habsburgi-
schen Monarchie.'® Sie wiirden tatsichlich gerne die Stadt im Zustand des letzten
Jahrhunderts belassen. Paradigmatisch steht hierfiir die Ringstrafe, die wie eine
Grenze zu einem inneren Kreis die biirgerliche, gut situierte Schicht von den Ar-
beitern, Eingereisten, Armen und Zugezogenen trennt. Sie ist einer der wenigen
Orte, an dem sich in konzentrierter Form der Moderneprozess anhand der Ent-
wicklung der baulichen MafRnahmen ablesen lisst. Gleichzeitig erfahrt das Projekt
von offentlicher Seite eine intensive Reflexion, weshalb auch kultur-soziologische
Prozesse sich in die Architektur einschreiben und sie gleichermaflen durch Kritik
und Begeisterung der Feuilletons zur Chiffre des Wandels der Wiener Gesellschaft
um die Jahrhundertwende wird, was sich auch an den vielen Forschungsarbeiten
zeigt, die sich bis heute mit ihr beschiftigen.” Paradigmatisch ist die RingstraRe
auch deshalb, weil sich an ihr Mal um Mal die ambivalenten Verwerfungen zeigen,
die charakteristisch fir die Wiener Moderne sind. So war das bauliche Projekt ei-
gentlich als sowohl architektonische als auch ideologische Offnung gedacht, die
die einzelnen sozialen Schichten zusammenfiihren sollte. Dafiir werden fiir das
Bauprojekt die Reste der alten Befestigungsanlage abgebaut, die den alten Stadt-
kern von den neueren Stadtteilen trennt, weswegen die Mauerreste auch seiner
Zeit schon nicht nur als topologische, sondern auch als soziologische Grenze ver-
standen werden.' Tatsichlich aber bleibt die unsichtbare Grenze bestehen. Stefan
Scherer stellt heraus, dass die Biirger sehr wohl die kulturellen Prunkbauten als
»Bollwerk gegen die Vorstadt« verstanden haben.”® Ebenso bleiben die in ihr lie-
genden Stadtviertel fast unbeeinflusst von der industriellen Fortentwicklung, die
andere Stadtteile formt und veridndert. Ihr historisches Bild und ihre traditionelle
Integritit, anders als etwa Stadtviertel in Berlin, bleiben konserviert."* Giselheid
Wagners Analyse von Ferdinand von Saars Wahrnehmung der Ringstrafle veran-
schaulicht diesen Zwiespalt. So beklagt von Saar den Verlust des alten Wiens, in

10 HAUPT/WURFFEL: Geistige Zentren des Fin de Siécle, S.167.

11 Allein in den letzten drei Jahren sind rund 15 Monografien veroffentlicht worden, die sich
sowohl architekturgeschichtlich als auch kulturwissenschaftlich mit der RingstraRe ausein-
andersetzen, etwa STUHLINGER: Der Wettbewerb zur Wiener Ringstrafie, und BiSCHOFF, CA-
CILIA/PICHORNER, FRANZ: Der Weg zum vollendeten Museum. Kaiser Franz Joseph I. und das
Gesamtkunstwerk an der Wiener Ringstrasse. Wien 2016, um nur zwei Beispiele herauszu-
greifen.

12 STUHLINGER: Der Wettbewerb zur Wiener Ringstrafe, S. 52.

13 SCHERER: Richard Beer-Hofmann und die Wiener Moderne, S. 330.

14  SPRENGEL/STREIM: Berliner und Wiener Moderne, S. 331f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Das Schweigen der Gewalt

dem die Urspriinglichkeit seiner Kultur und Bewohner gewahrt war. Die neuen
baulichen Entwicklungen jedoch bedrohen und beschidigen fiir ihn diesen kultu-
rellen Kern.” Gleichzeitig konstituiert er das alte Wien als Riickzugsort, gerade
eben auch abgeschirmt durch die in seinen Worten >verédete< moderne Pracht-
strafle mit ihren reprisentativen Bauten.! Sie ist die topologische Manifestation
des als bedrohlich empfundenen Modernisierungsprozesses, der tatsichlich nun
an die idealisierte, idyllische Unversehrtheit einer gewachsenen, damit natiirlichen
und kleinen, zugleich tiberschaubaren und begreifbaren Lebenswelt heranriickt.
Der Bau der Strafle und vor allem ihr vorangegangener 6ffentlicher Wettbewerb
von 1858 stellen dennoch nichts Geringeres als einen Meilenstein in der moder-
nen Stddteplanung dar, gerade auch weil er 6ffentlich stattfindet und somit von
den Wienern antizipiert und diskutiert werden kann.' Hierin offenbart sich iiber-
dies die Ambivalenz zwischen Erneuerung und Riickwirtsgewandtheit der Wiener
Moderne erneut. Einerseits ist der gesamte Prozess der Planungsfindung, der Aus-
schreibung und seiner Reflexion ein liberales Massenereignis, das Biirger und Be-
wohner einbezieht und nicht Mafinahmen schlicht oktroyiert; sein Ergebnis fithrt
allerdings zu einer erneuten kulturellen Abschottung des gehobenen Biirgertums
und der Millionire zu den niedrigeren Schichten. In diesem gutbirgerlichen Mi-
lieu bewegen sich die meisten Vertreter des sogenannten Jung-Wiens, deren Texte
in dieser Arbeit im Fokus stehen, und sie gehdren zu einer Generation, deren fami-
lidres Vermogen ihnen letztlich eine Kinstlerexistenz ermoglicht, welches sie zu-
gleich aber immer in dem Gefiihl des parasitiren Verhiltnisses zur Elterngenerati-
on zuriicklisst. Wenngleich das nicht auf alle Vertreter der literarischen Bewegung
zutrifft, ist es aber vor allem in der medialen Wahrnehmung dieser Gruppe und
ihrer Werke immer wieder Gegenstand der Auseinandersetzung.’® Wihrend von
nicht wienerischen, speziell Berliner Intellektuellen, dies kontinuierlich als Anlass
zur Kritik genommen wird, da den Schriftstellern als Resultat ihrer finanziellen
Unabhingigkeit Lebensferne und Naivitit unterstellt wird, sieht die Wiener Seite
die soziale Herkunft durchaus positiv und als Grundlage einer fundierten kulturel-
len Kompetenz mit der nétigen finanziellen Freiheit, sich ganz der Literatur wid-
men zu kénnen.™ Aufgrund dieser Herkunft ist es aber auch wenig verwunderlich,
dass die literarischen Arbeiten des Wiener Kreises im Vergleich zu den Berliner

15 Vgl. WAGNER: Harmoniezwang und Verstérung, S. 159f.

16  EBD., S.185f.

17 STUHLINGER: Der Wettbewerb zur Wiener Ringstrafie, S. 10f.

18 So kommt Felix Salten aus eher drmlichen Verhéltnissen und mit dem Borsenzusammen-
bruch von 1873 verliert z.B. Arthur Schnitzlers Familie einen Grofteil ihres Vermogens. Vgl.
LoRENZ: Wiener Moderne, S. 84.

19  SPRENGEL/STREIM: Berliner und Wiener Moderne, S. 227-230.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Arbeiten sich weitaus weniger sozialengagiert ausnehmen. Zwar fehlt hier eben-
falls der Raum, alles en détail zu erdrtern, aber die Wiener Biirgerschicht, und dies
schlieRt ihre intellektuellen Kreise mit ein, ist sozialistischen Tendenzen gegen-
iiber weitaus skeptischer eingestellt, als das unter den Berliner Intellektuellen der
Fall ist.2° Auch deshalb wird Berlin eher dem Naturalismus, Wien eher dem Im-
pressionismus und Symbolismus zugeordnet.?! Das bedeutet allerdings nicht, und
diese Verallgemeinerung findet hiufig statt, dass die Autoren nicht sozialkritisch
wiren — im Gegenteil: Thre Analysen legen den Finger in die Wunden und ver-
dringten Probleme der eigenen Gesellschaft.** Die Schriftsteller riskieren Skan-
dale und gesellschaftlichen Reputationsverlust, brechen mit der Elterngeneration
und erproben neue Lebensentwiirfe. Allerdings resultieren daraus selten revolutio-
nire Ambitionen, die sich auf die gesamte Gesellschaft erstrecken wiirden.
Analog zum Image Wiens tendiert die Literaturgeschichte ebenso dazu, dem
Jung-Wiener Dichterkreis Konservatismus und Eskapismus als subsumierende
Charakteristika zuzuordnen. Das hat hinsichtlich einer notwendigen Abstrakti-
on durchaus seine Berechtigung, droht aber im spezifischen individuellen Fall
durch eine vorurteilsbehaftete Lesart Interpretationsergebnisse zu verstellen, die
dieser Lesart zuwiderlaufen.?® Ein populires Beispiel ist Schorskes Diktum des
isthetizistischen Riickzugs aus dem politischen Bereich der Gesellschaft, den er
den Schriftstellern der Wiener Moderne attestiert. Dieser Einschitzung folgend,
ist lange Zeit Arthur Schnitzler beziiglich seiner Haltung zum Ersten Weltkrieg
eine apolitische Einstellung unterstellt worden. Erst die genauere Lektiire seiner
Tagebiicher hat ergeben, dass dieses Urteil so nicht haltbar ist. Bernard Shaw stellt
zudem heraus, dass es mehr Schorskes eigene historische Situation war, die ihn
zu dem Ergebnis kommen lief3, als das tatsichliche Material, das er erforschte.
Die Ursache fiir den Kurzschluss vom Image der Metropole Wiens auf die dis-
tinguierenden Charakteristika des Dichterkreises ist aber auch in der Person Her-
mann Bahrs zu suchen. Bahr behauptet an verschiedenen Stellen seiner autobio-
grafischen Schriften, er habe den Jung-Wiener Kreis praktisch gegriindet. Eine
These, die auch von der Literaturwissenschaft hiufig so weiter kolportiert wurde.
Tatsichlich stofdt Bahr erst spiter zu einer bestehenden Gruppe hinzu und auch
der Terminus »Junges Wien« bzw. »Junges Osterreich« ist bereits vorher von Ar-
thur Schnitzler in seinen Tagebiichern verwendet worden. Der wahre Kern aber

20  Erneut zeigt sich, dass fiir den Rahmen der Arbeit die Bevorzugung der Bezeichnung Jung-
Wien préziser ist, denn wahrend die Jung-Wiener Autoren eher distanziert gegeniiber dem
politischen Geschehen waren, haben hingegen Intellektuelle wie Karl Kraus sich sehr enga-
giert. Vgl. GEMMEL: Die Kritische Wiener Moderne, bes. ab S. 131.

21 SPRENGEL/STREIM: Berliner und Wiener Moderne, S. 45.

22 EDER: Zur Sexualisierung der »Wiener Moderne, S. 159f.

23 LORENZ: Wiener Moderne, S. 8.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

53


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Das Schweigen der Gewalt

des Mythos ist, dass es Bahrs publizistischer Fihigkeit und seinem feuilletonisti-
schen Talent sowie seinem organisatorischen Engagement zu verdanken ist, dass
der Dichterkreis um Beer-Hofmann, Schnitzler und Hofmannsthal derartige Be-
kanntheit erlangt.># Bahr ist nicht Jung-Wien — das wire verkiirzt dargestellt — er
beeinflusst aber zu einem nicht unerheblichen Teil die AuRenwahrnehmung des
Kreises und damit letztlich auch die kulturellen Schablonen, mit denen sowohl die
Asthetik als auch die Literatur rezipiert wird.?

Dariiber hinaus ist Bahrs poetische Konzeption ungeachtet seiner Zuspitzung
nicht absolut gegenliufig zur Selbstwahrnehmung der anderen Autoren. Dies wird
immer wieder in Texten deutlich, die sich mit den Beziehungen innerhalb der
Gruppe und ihrem literarischen Selbstverstindnis auseinandersetzen. In diesen
Texten zeigt sich auch, dass ein Gefiihl der Exklusivitit in doppeltem Sinne vor-
herrscht: zum einen nimlich als vom Puls der Zeit durch das alte Wien abgeschnit-
ten und zum anderen durch diese erzwungene Sonderposition in der Lage, als Be-
wahrer einer ideellen, weil originiren Kultur fungieren zu kénnen.

Bahrs Wechsel nach Wien ist, wie das Sprengel und Streim plausibel veran-
schaulichen, einer teils reflektierten, teils erst retrospektiv verstandenen Verinde-
rung seiner eigenen dsthetischen Prinzipien geschuldet. Dass die Wahl auf Wien
fallt, ist Resultat eines ideologischen Wandels, der, beeinflusst durch personliche
Enttiuschungen, in Bahrs Programm zur Uberwindung des Naturalismus miin-
det.?® Er stéfit zu einem Kreis dazu, von dem er der Ansicht ist, seine neue Asthe-
tik in ihm reprisentiert zu finden bzw. sich gemeinsam mit den Kiinstlern in diese
Richtung entwickeln zu konnen. Der Kreis, der sich zuerst im Kaffeehaus Grienst-
eidl zusammenfindet und nach dessen Abriss ins Café Central wechsel, ist typisch
fiir intellektuelle und kiinstlerische Gruppen der Zeit. Die neue Form der gemein-
samen Organisation mit dem Ziel, Kunst zu schaffen, hat sich iiber einen linge-
ren Zeitraum schrittweise aus der Salonkultur des vorherigen Jahrhunderts ent-
wickelt.?” Die Griinde hierfiir sind vielfiltig. Der Kunstmarkt ist in Verinderung
begriffen, seit Kirche und Adel nicht mehr alleinige, bestimmende Geldgeber sind.
Das Biirgertum, das sich ebenfalls ideologisch eher durch Vereine und Gruppen
reprisentiert sieht, ist wichtigster Kunde und Produzent von Kunst geworden.?
Im Falle Adolf Loos etwa sind es sogar fast ausschliefllich wohlhabende jidische
Wiener, die sich ihre Wohnungen von ihm einrichten lassen.?® Die Kiinstlerkreise
werden zum entscheidenden Nukleus kultureller Prozesse. Gleichzeitig schaffen

24 Vgl. SPRENGEL/STREIM: Berliner und Wiener Moderne, S. 84ff.

25 SIMONIs: Asthetizismus, S. 3.

26  Vgl. SPRENGEL/STREIM: Berliner und Wiener Moderne. Vor allem S. 88f., S. 93f. und S. 100.
27  WURFFEL: Kunst-Kreise, -Gruppen und -Gemeinschaften, S.196.

28 EBD., S.197.

29  TimMms: Die Wiener Kreise, S. 135.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

sie mit ihrem hiufig als elitir verstandenen Impetus einen Raum, der sie zuneh-
mend von der umliegenden Gesellschaft isoliert. Ein Prozess, der letztlich von bei-
den Seiten vorangetrieben wird. Sowohl die umgebende Gesellschaft sondert sich
aus verschiedenen Griinden von den Kiinstlern ab, wenngleich sie ihre Produkte
gern und ausgiebig rezipiert, als auch andersherum sich die zum inneren Kreis
gehorenden als Gemeinschaft verstehen, die sich aufgrund von Ansichten, Lebens-
weisen und nicht zuletzt intellektuellen Voraussetzungen zwangsliufig von der sie
umgebenden Umwelt abgrenzen muss.3° Nicht selten liegt dem auch ein Wille zur
Verinderung und Neuformung der Gesellschaft oder aber eine programmatische
Abkehr von der Zivilisation zugrunde.?" Im Falle der Wiener Kreise betont Edward
Timms allerdings, dass obwohl die Kreise nach aufien hin isoliert sind, sie da-
gegen untereinander sich stark vernetzen und austauschen. Dies resultiert zum
einen aus der Uberschneidung ihrer Teilnehmer und zum anderen durch die per-
sonlichen Beziehungen zentraler Personen der einzelnen Kreise. Nach Timms sind
die Gruppierungen der Intellektuellen immer auf eine Schliisselfigur ausgerichtet,
die als sozialer Knotenpunkt wiederum Beziehungen zu anderen Schliisselfiguren
unterhilt, und dies teilweise iiber Interessengebiete hinweg. So fithrten etwa Karl
Kraus und Adolf Loos einen Austausch tiber dhnliche sthetische Programme, al-
lerdings einmal auf die Publizistik und einmal auf die Architektur bezogen.3* Fiir
die Wiener Gesellschaft hat Timms deshalb versucht, die kulturelle Interaktion in
einem Diagramm von sich {iberschneidenden Kreisen darzustellen.?® Thm ist hier-
bei wichtig zu betonen, dass die Kreise kein einfaches Modell sind, sondern sich
wirklich an bestimmten Orten regelmifiig zusammengefunden haben.?* Erneut
ist es die Kreisstruktur, die als Metapher der soziokulturellen Interaktionen ihre
Entsprechung auf topologischer Ebene wiederfindet. Was im Makrostrukturellen
die Ringstraf3e ist, ist im Mikrostrukturellen das Kaffeehaus.

2.1.3 Entzauberung und Verzauberung

Fast unnétig zu erwihnen und ohne es hier erschépfend ausfithren zu kénnen,
ist der Begriff der Moderne fiir sich genommen ein umbrella term, der in viele un-
terschiedliche Elemente zerfillt. Moderne ist ein Konglomerat, das man versucht

30 Timms (ebd.) bezeichnet die Situation der Wiener Gruppierungen wie folgt: »Zugespitzt for-
muliert: Die Wiener Moderne war nie wirklich zu Hause in Wien.« (S.136)

31 Typische Beispiele sind etwa der George-Kreis oder der Monte Verita. Vgl. WURFFEL: Kunst-
Kreise, Gruppen und -Gemeinschaften, S.197f.

32 Timms: Die Wiener Kreise, S. 132f.

33 Bezeichnenderweise ist die Schlisselfigur fir den Jung-Wiener Kreis Schnitzler und nicht
Bahr (ebd., S.130).

34 EBD,S.131.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

55


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Das Schweigen der Gewalt

durch Begriffe wie Dekadenz, Avantgarde, Asthetizismus etc. genauer zu erfas-
sen.3> Was fiir die Moderne im Allgemeinen gilt, gilt ebenso fiir die Wiener Moder-
ne im Speziellen.?® Aufgrund der daraus resultierenden Vielfiltigkeit und Komple-
xitit der Problemfelder ist es deshalb nicht leicht, spezifische Themen als dominant
zu benennen. Dennoch kommt es zu bestimmten Konzentrationen einzelner Mo-
tive, die als Diskursobjekte in verschiedenen kulturellen Bereichen fungieren und
so mehr als andere wiederholt zum zentralen Gegenstand der Auseinandersetzung
werden. Einer Projektionsfliche gleich schreiben sich in der Auseinandersetzung
mit den Diskursobjekten die vielfiltigen Aspekte der Moderne in ihre Darstellun-
gen mit hinein. Entscheidend ist hierbei, dass sich in praktisch allen kulturrelevan-
ten Bereichen unvereinbare Antinomien gegeniiberstehen, obwohl gleichzeitig die
einzelnen Episteme einen Universalititsanspruch fiir sich beanspruchen.?” Dieses
Phinomen wird auch hiufig als »Krise« bezeichnet, und obwohl der Begriff bei der
Beschreibung der Moderne einen inflationdren Gebrauch erfahren hat, behilt er
trotz allem seine Berechtigung. Die durchaus schmerzhaften Parameterverschie-
bungen um 1900, die letztlich eine Verunsicherung in allen Bereichen der Welt-
konstitution bedeuten, werden auch von den Menschen der Moderne als belastend
und destabilisierend erfahren. Dass vermehrt zur Metapher der Krankheit — und
Krise ist diesem Begriffsfeld entlehnt — sowohl in damaligen Reflexionen als auch
in heutigen Untersuchungen gegriffen wird, ist der Entwicklung geschuldet, dass
durch den Positivismus ein analytischer Zugriff auf wesentliche gesellschaftliche
Bereiche erfolgt.

Die technisch-industrielle Revolution verdndert mutatis mutandis die Weltwahr-
nehmung selbst.3® Ein Rationalisierungsprozess beginnt, der selbst wiederum auf

35  Fastinjeder Uberblicksdarstellung zur Wiener Moderne oder der Moderne an sich findet sich
eine ausfiihrliche Problematisierung des Modernebegriffs, weshalb hier auf diese Ausein-
andersetzung verzichtet wird. Eine der wesentlichen Schwierigkeiten besteht darin, dass in
der Diskussion die Grenze zwischen der historischen Fremd- und Selbstbezeichnung, die als
Kampfbegriff, Schlagwort und Diffamierung genutzt wurde, und der literaturwissenschaft-
lichen Definition verwischt. Ein zweites Moment, das die Festlegung des Begriffs erschwert,
ist der Impetus der Kiinstler, die anfangs den Bruch mit der Tradition suchen, aber im Ver-
lauf der modernen Kulturentwicklung einen Bruch mit der eigenen Avantgarde vollziehen,
was teilweise wiederum zu einer Hinwendung zu traditionellen Konzepten fithrt. Was dar-
Uber hinaus die Sache verkompliziert, ist, dass der Begriff sowohl kulturell wie auch regio-
nal dispersive Phanomene zusammenfassen soll. Zudem muss mindestens zwischen einer
asthetischen und einer soziokulturellen Moderne unterschieden werden, die sich in ihren
Entwicklungen auseinanderbewegen. Vgl. FAHNDERS: Avantgarde und Moderne 1890-1933,
S.1-8.

36  Vgl. LorENZ: Wiener Moderne, S.1-9.

37  WEIB: Antinomien der Moderne, S. 53f.

38  ANz: Thesen zur expressionistischen Moderne, S. 337.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

eine lange Tradition zuriickgreifen kann, und durchdringt alle Bereiche des Le-
bens. Die damit um 1900 einsetzenden oder sich radikalisierenden Prozesse sind
die Grundlage auch heutiger Denk- und Wahrnehmungsprozesse, da das Funda-
ment der verinderten sozialen Wirklichkeit mit dem als absolut empfunden Mo-
dernisierungsprozess und den daraus resultierenden Konflikten letztlich in diese
Zeit fillt und von der damaligen Kultur reflektiert und verarbeitet wird.3® Die tech-
nische Beeinflussung der Lebenswirklichkeit etabliert einen Paradigmenwechsel,
der bis in unsere heutige Zeit Relevanz hat. Die fortschreitende Ubernahme der
Weltdeutungsinstanz und der daraus resultierende Wahrheitsanspruch der Wis-
senschaften schreiten fort und fithren weiter, was im 19. Jahrhundert begonnen
hat. Als eine Folge dessen wird der Mensch erfasst, gemessen und funktionalisiert.
Es setzt ein tiefgreifender epistemologischer Wandel ein, der zentrale Begriffe der
westlichen Philosophie affiziert und damit auch die Bestimmung des Menschen an
sich neu ausformuliert. Der Positivismus, der sich sukzessive in den Naturalismus
tberfiithrt, fiigt dem Individuum in seinem Konstitutions- und Erkenntnisprozess
dabei die sogenannten metaphysischen Krinkungen zu, die in Max Webers viel
zitierter Sentenz von der Entzauberung der Welt miinden.

Gleichzeitig kommt es zu einer sprunghaften Zunahme von scheinbar vollstin-
dig entgegengesetzten, neometaphysischen Diskursen. Die Zeit um 1900 ist auch
die Bliitezeit des europdischen Okkultismus. Der Einfluss des okkulten Gedanken-
guts gerade auf Intellektuelle und Kiinstler der Moderne kann dabei kaum zu ge-
ring veranschlagt werden. Zahlreiche Arbeiten setzen sich in letzter Zeit vermehrt
mit diesem Aspekt auseinander und haben immer wieder die enge Verflechtung

des Okkultismus*

© mit vielen Bereichen des kulturellen Lebens aufgezeigt.* Und
obwohl fir historisch tradiertere magische Zirkel wie z.B. die Freimaurer wegen
der Gesetzesbestimmungen in Osterreich es nicht so leicht war, in Wien Fuf} zu

fassen, florierten dafiir neuere Zusammenschliisse umso mehr.*?

39  BuBLITZ: Der verdrangte Tod im Diskurs der Moderne, S. 62ff.

40  »Okkultist« ist eine Selbstbezeichnung um 1900 von denjenigen, die sich dieser Denkrich-
tung verbunden fiithlen. So beschreibt Helena Petrovna Blavatsky (1831-1891), eine bedeuten-
de Theosophin jener Zeit, in ihrem posthum ins Deutsche iibertragenen Buch Fremdwarter-
buch fiir Okkultisten und Theosophen (S. 50) »Okkultismus« gleichbedeutend mit Mystik, Ma-
gie, Kabbala und Hermetik und damit vereinbar mit der theosophischen Weltanschauung
und nicht etwa als abwertenden Begriff, von dem es sich zu distanzieren gilt. Wie haufig bei
diesen Publikationen ldsst sich nicht mit absoluter Sicherheit sagen, ob wirklich Blavatsky
die Verfasserin der Schrift ist. Als Beleg ist der Abschnitt dennoch niitzlich, da es ein Text
innerhalb des Okkultismusdiskurses ist und sich an die an ihm Partizipierenden richtet. Zur
Bedeutung Blavatskys vgl. GOODRICK-CLARKE: The Western Esoteric Traditions, S.225-227;
DOERING-MANTEUFFEL: Das Okkulte, S.194—196.

41 Vgl. PyTLik: Okkultismus und Moderne, S.16—19.

42 SEMRAU: Erleuchtung und Verblendung, S. 9off.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

57


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Das Schweigen der Gewalt

Die Griinde fiir die Riickkehr bzw. die Wiedererstarkung sind komplex und der
Prozess ist langwierig und beginnt spitestens mit der Aufklirung.*® Entscheidend
ist aber, dass die sich neu formierenden okkulten Stromungen von einem ande-
ren Selbstverstindnis ausgehen als die der Jahrhunderte zuvor. War der okkulte
Diskurs im 18. Jahrhundert zuvor noch ein praktischer, alltagsorientierter, wird er
zum Anbeginn des 20. Jahrhunderts ein abstrakt-theoretischer und wandelt sich
(erneut) zu einem akademischen und intellektuellen Diskurs.** Seine Entwicklung
findet zeitgleich mit tiefgreifenden Verinderungen des physikalischen Weltbildes
statt, wobei es genau diese Verinderungen sind, die als eine der wesentlichen Ursa-
chen fiir das Wiedererstarken des Interesses fiir das Okkulte in akademischen und
intellektuellen Kreisen angesehen wird.*> Eine Folge davon ist ein weit um sich
greifender Relativismus, der die Grenzen zwischen rationaler, harter Wissenschaft
und fantastischer Spekulation nicht mehr so trennscharf erscheinen lisst, wie das
fiir Kant noch in seinem Aufsatz Traume eines Geistersehers (1766) gegeben war.*® Im
19. Jahrhundert ging der Positivismus noch davon aus, dass die Gesetzmafligkeiten
der Natur im Wesentlichen feststiinden, aber Entdeckungen Ende des 19. Jahrhun-
derts, wie etwa die Entdeckung der Rontgenstrahlen, erfordern ein Umdenken und
eine Umstrukturierung des bis dato giiltigen physikalischen Weltbildes. Die auf
Mechanik basierende Theorie wird sukzessive durch die strahlen- und teilchen-
basierte erweitert. >Unsichtbaren« Vorgingen muss nun eine weit grofiere Rele-
vanz und ein viel komplexeres Verhiltnis zu den Prozessen der Natur eingerdumt

43 Doering-Manteuffel (Das Okkulte) vertrittin ihrer Arbeit die sehr iiberzeugende These, dass
es just die Aufklarung selbst war, die mit ihren Erfolgen die Macht der Kirche zuriickdrang-
te, gleichzeitig aber damit den alternativen, zuvor als abergldubisch bezeichneten Konzep-
ten den Weg ebnete und zu neuer Blite verhalf. Diese These wird inzwischen zunehmend
auch von anderen Wissenschaftlern iibernommen. Monika Neugebauer-Wolk, Renko Geff-
arth und Markus Meumann resiimieren in ihrem 2013 veroffentlichten Sammelband Aufkli-
rung — Esoterik, der gleichzeitig auch das Ende des 2004 begonnen DFG-Forschungsprojektes
markiert, dass seit ihrer ersten Tagung 1997 die systematische Erforschung der Esoterik stei-
genden Zulauf erhilt und dass im Zuge dessen auch die These von dem Bedingungsverhalt-
nis von Aufklarung und Esoterik breitere Akzeptanz gewinnt (S. 1f.).

44 Erwares bereits zuvor in der Frithen Neuzeit, ist aber relativ bald aus den Akademien wieder
suspendiert worden (vgl. OTTO: Magie, S. 505).

45 Vgl PyTLik: Okkultismus und Moderne, S. 195f.

46  Die Vorstellung, dass Immaterialitit ohne Materialitat keinen Bestand hat, was fiir Kant in
seiner Schrift essenziell ist, erfahrt eine Revision. Was bis dato als Immaterialitat verstanden
wurde, ist womdglich keine. Der Relativismus folgt aus der Feststellung, dass es Weltbildver-
schiebungen geben kann, die eine tiefe Verunsicherung der Wahrnehmung zur Folge haben.
Spatestens aber mit Schrodingers Erkenntnis, dass im mikrostrukturellen Bereich Gesetzma-
Rigkeiten des makrostrukturellen teilweise keine Giiltigkeit mehr haben, erstreckt sich die
Krise auf alle Bereiche der Wahrheitsfindung. Vgl. SEMRAU: Erleuchtung und Verblendung,
S.1mf.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

werden als zuvor. Zumal sie zu einem Grof3teil bis dahin auch unbeobachtbar wa-
ren. So sind paradoxerweise gerade die neuen Erkenntnisse in der Naturwissen-
schaft, insbesondere in der Physik, als hauptverantwortlich dafiir anzusehen, dass
bestimmte okkulte Konzepte den Weg wieder zuriick in den akademischen Betrieb
finden.*” Der kurzzeitigen Verunsicherung um 1900 herum ist es auch geschuldet,
dass Magie nicht mehr als das Abseitige, Abergldubische gilt, sondern vielmehr als
das alternativ Gedachte verstanden wird; ein Phinomencontainer, in dem Konzep-
te weiterverfolgt werden, die — und das ist entscheidend — noch nicht von der Wis-
senschaft erklirt werden konnen. Der Okkultismus versteht sich nicht prinzipiell
als zur Naturwissenschaft in Opposition, sondern im Gegenteil als ihre notwen-
dige Erginzung, im Grunde aber unter der Annahme des naturwissenschaftlichen
Paradigmas.*®

Die Auffassung, dass die durch Uberlieferung bewahrten »Beobachtungen«< von
besonders dafiir empfinglichen Individuen letztlich sich frither oder spiter durch
die Wissenschaft bestitigt finden werden, ist der signifikante Unterschied zu den
vorherigen Epochen.*® Das Selbstverstindnis der Okkultisten ist, dass ihre Me-
thoden eine Erweiterung der bisherigen naturwissenschaftlichen darstellen, mit
deren Hilfe sich die gewonnenen Erkenntnisse nun verstehen und anwenden las-
sen.>° Damit dieses Wissen erhalten bleibt, erforscht und nutzbar gemacht werden
kann, duflert Ludwig Staudenmaier 1912 die Hoffnung auf einen Lehrstuhl Ma-
gie als experimentelle Naturwissenschaft. Etwas, was zumindest teilweise durch
die Griindung der Psychologischen Gesellschaft in Deutschland 1886 durch Albert
Freiherr von Schrenck-Notzing und Carl du Prel zu dem Zeitpunkt schon einge-

47  Die Aufsitze im Sammelband von Anna Lux und Sylvia Paletschek untersuchen genau auf
diesen Aspekt hin die Institutionalisierung der Parapsychologie in verschiedenen Landern,
womit auch deutlich wird, dass sich das Phanomen nicht auf den deutschsprachigen Raum
beschrinkt, sondern Industrienationen generell in der Moderne betrifft: ANNA LUX/SYLVIA
PALETSCHEK (Hg.): Okkultismus im Geh&use. Institutionalisierungen der Parapsychologie im
20. Jahrhundert im internationalen Vergleich. Berlin u.a. 2016.

48  PyTLIK: Okkultismus und Moderne, S. 23f.

49  Sosprichtauch Blavatsky von »okkulter Wissenschaft«, die in der Lage ware, mehrals die pro-
fane, sichtbare Welt zu erkennen (Fremdworterbuch fir Okkultisten und Theosophen [Theo-
sophisches Glossarium], S. 50). Ebenso wird in dem von dem Theosophen Carl Kiesewetter
sehr wichtigen Werk Ceschichte des neueren Occultismus (1891), das grofden Einfluss auf die
Selbstkonstitution der okkulten Bewegung hat, Okkultismus als Wissenschaft verstanden
(vgl. Doering-MANTEUFFEL: Okkultismus, S. 20).

50 Vor diesem Hintergrund ist es auch verstandlich, warum Romanfiguren wie Van Helsing in
Bram Stokers Dracula oder in Mary Shelleys Frankenstein nicht nur dem Ubernatiirlichen ge-
genlber aufgeschlossen sind, sondern es auch nutzbar machen kénnen. Sie sind Magier, die
aber mit naturwissenschaftlichen Methoden zuihren Erkenntnissen gelangtsind (vgl. STock-
HAMMER: Zaubertexte, S. 10ff.).

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

59


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Das Schweigen der Gewalt

16st war, aber tatsichlich erst in den 1920iger-Jahren die direkte Anbindung an die
Universititen erfihrt.”

Parapsychologie, Magnetismus, Hypnose, Psychoanalyse und Strahlentherapie
sind alles Disziplinen, die eine Nihe zum magischen Denken in dieser Zeit auf-
weisen und teilweise mit magischen Erklirungsmodellen operieren. Der Okkul-
tismus um 1900 ist aber weder ein antirationalistischer noch ein modernefeind-
licher Diskurs, auch wenn er regressive Tendenzen besitzt.>* Natiirlich bleibt das
Bestreben der vielen praktizierenden und schreibenden Magier, die entzauber-
te« Welt zuriickzuverzaubern. Sie tun dies aber nicht, indem sie die Naturwissen-
schaft schlicht nicht anerkennen, sondern indem sie sie um Konzepte erweitern.
Zwar stehen diese Konzepte hiufig in Kontradiktion mit bestehenden physikali-
schen Annahmen, die Hoffnung aber ist, dass am Ende das okkulte Weltbild recht
behilt, weil die Naturwissenschaft es Zug um Zug anerkennen muss.

2.1.4 Tod und Sexualitat

Ein weiteres Indiz dafir, dass ein grundlegender Wandel des Verstindnisses von
Welt und Subjekt sich vollzieht, ist die im Vergleich zur vorhergehenden Epoche
iberproportionale Konzentration auf existenzielle Themen. Der Tod spielt deshalb
in der Wiener Moderne eine entscheidende, weil zutiefst ambivalente Rolle.>® Tat-
sichlich scheint er ein derart beherrschendes Thema zu sein, dass Karl Kraus sei-
nen ehemaligen Weggefihrten geradezu eine Fixierung auf den Vanitasgedanken
vorwirft.>* Kraus iibersieht dabei, dass Tod nicht nur in der Literatur, sondern vor
allem in wissenschaftlichen Diskursen auch ein bestimmendes Thema ist. Denn
sowohl die durch technische Errungenschaften urbar gemachte Umwelt als auch
die rasanten Erfolge im medizinischen Sektor suggerieren eine Allbeherrschbar-
keit der Natur. Unter diesem Eindruck entsteht ein erneuerter Dualismus, der den
Menschen aus der Natur 16st und sie ihm gegeniiberstellt.>> Es sind allerdings ge-
rade diese Allmachtsfantasien der Wissenschaft von der vermeintlichen Beherrsch-
barkeit der Natur und der wenigstens partiellen Uberwindung des Todes, die einen

Gegendiskurs der Literatur geradezu provozieren.*®

51 EBD,S. 7ff; PyTLIK: Okkultismus und Moderne, S. 41f.

52 Regressive Tendenz besitzt er, weil er nicht nur an eine >Unsterblichkeit der Seele« glaubt,
sondern auch eine Reetablierung der Transzendenz fordert (vgl. PyTLik: Okkultismus und
Moderne, S.195).

53  PFEIFFER: Tod und Erzdhlen, S.101f.

54  KRrAUs: Die demolirte Literatur, S. 281.

55  Vgl. BusLITz: Der verdringte Tod im Diskurs der Moderne, S. 72f. Bublitz allerdings konzen-
triert sich weitaus mehr auf die kapitalistischen Marktgesetze und Freuds Kulturanalyse als
Begriindungsansatz.

56  PFEIFFER: Tod und Erzahlen, S. 8f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Denn der Tod wandelt sich unter der vor allem medizinischen Betrachtung zu
einem stérenden Faktor. Er ist jetzt das Versagen des Apparates, der Zusammen-
bruch der Maschine Mensch. Tod ist nicht mehr der natiirliche Abschluss des Le-
bens, sondern in einer auf reibungslose Abliufe orientierten Gesellschaft ein Un-
fall, der die Ordnung gefihrdet. Fast noch schlimmer in diesem Zusammenhang
wiegt die Krankheit. Wihrend der Tod einen notwendigen Ersatz des Verstorbenen
zur Folge hat, ist die Krankheit ein schleichender Prozess, der alle anderen Abliufe
in seinem Umfeld [ihmt. Familienangehorige des Kranken sind gleichermafien er-
fasst wie die ihm zugeteilten Arbeitsaufgaben. Kuren und Therapien werden nétig.
Der Mensch existiert noch, ist aber fiir die Gesellschaft vollkommen unbrauchbar
geworden. Unter den Krankheiten die diffuseste, weil ihre organischen Ursachen
zu dieser Zeit kaum erfassbar sind, ist die >Krankheit der Nerven<. Dass nun ge-
rade die Sensibilitit der Nerven und das iibersteigerte Feingefithl, was ebenfalls
von Kraus verspottet wird, zum kreativen Habitus nicht nur der Jung-Wiener, son-
dern auch anderer Kiinstlerkreise erhoben wird, lisst sich durchaus, ebenfalls wie
die Konzentration auf das Thema »Tod«, als subversive Gegenbewegung verste-
hen.’” Wihrend fiir Peter Altenberg allerdings es weit mehr als nur eine istheti-
sche Haltung ist, da er relativ jung von einem Arzt die Diagnose erhilt, aufgrund
seiner nervlichen Konstitution zu keiner Arbeit fihig zu sein, konzentriert Arthur
Schnitzler in einer seiner wichtigsten Erzdhlungen Sterben gleich beide Aspekte.
Sowohl das lange und kriftezehrende Siechtum, die Auswirkungen auf den Cha-
rakter des Menschen und seine Umwelt als auch der Tod selbst sind Thema der
Handlung.

Der Sterbeprozess und seine ihn begleitenden Krankheiten selbst ist Objekt
medizinischer Erfassung und Dokumentation, woraus wiederum eine weitere
Krinkung und Entzauberung der metaphysischen Welt- und Selbstwahrnehmung

resultiert.>®

Das Organische, das ausschliefilich im Vordergrund steht und noch
im kleinsten biochemischen Prozess verstanden werden soll, bietet keinen Platz
mehr fiir Spekulationen iber Geist und Seele, so wie die katalogisierten Vor-
ginge, die als Beispiel dienen, um sie bei einem Zhnlichen Fall wiedererkennen
zu kénnen, kaum mehr Raum lassen fir einen individuellen Sterbeprozess, ein
personliches Schicksal. Der nur noch auf Verfallsprozesse reduzierte Korper, an
dessen Ende jegliche Form der Selbstermichtigung des Subjekts scheitern muss,
ist die Herausforderung der Philosophie, an der sich die Intellektuellen vor allem

kiinstlerisch abarbeiten.5® Das Motiv des Memento Mori erlebt seine Renaissance,

57  HaupT: Themen und Motive, S.144.

58  BuBLITZ: Der verdrangte Tod im Diskurs der Moderne, S. 66f.

59  Bublitz (ebd.) sieht im Hinblick auf die rationale Erkenntnistheorie die Aufgabe fiir die Mo-
derne als gescheitert an: »Der subjektzentrierten Vernunft millingt das Unterfangen, die
Beschriankungen eines endlichen Erkenntnisvermdgens zu transzendieren« (S. 68).

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Das Schweigen der Gewalt

wenn es denn je passé war, aber auch hier unter ganz anderen Vorzeichen. Der
tote Korper, der Leichnam, der Kadaver, steht als Schreckbild fir das auf die
Absurditit der unentrinnbaren Endlichkeit geworfene Individuum.® Der Tod ist
nicht mehr letztes Argument, um seinem Dasein eine im Idealfall gottgefillige
Sinnhaftigkeit zu geben, er ist das genaue Gegenteil, er ist nun der Sinnentleerer
der menschlichen Existenz.®!

Beherrschender ist das Motiv des Todes deshalb als Erschiitterung der Ord-
nung, als Zerstorer der Sicherheit und des Selbstbetrugs. Tod ist auch in der Mo-
derne Objekt der Verdringung im 6ffentlichen Raum, wie die Gesellschaftsanaly-
sen von Max Weber und Sigmund Freud eindrucksvoll zeigen.®* Ebenso belegen
sie, dass die Verdrangung nicht im stirkeren Mafle um 1900 beginnt, sondern be-
reits vorliegt. Aber das gesteigerte Interesse und die neuen Perspektiven auf den
Verfallsprozess und die Endlichkeit des Individuums werfen neue Fragen der Sinn-
gebung auf.®? Zwar ist das christliche Heilsversprechen einer besseren Existenz im
Jenseits seit Lingerem erodiert, die Brisanz einer neuen Sinnhaftigkeit hat aber
keineswegs abgenommen, respektive weil eine zufriedenstellende Antwort weiter
ausbleibt. So bewegen sich viele Schriften hierzu im Spannungsverhiltnis zwi-
schen neospirituellen Ansitzen einerseits, die zuvor bereits unter dem Aspekt des
Okkultismus Erwihnung fanden, und der Auseinandersetzung mit der Absurditit
der menschlichen Existenz aufgrund ihrer unabwendbaren Verginglichkeit ande-
rerseits. Die Gravitit des zwiespiltigen Verhiltnisses zum Tod wird erneut deut-
lich, wenn man sich das Verhiltnis von dem Ich und seiner Welt zu dieser Zeit
verdeutlicht. Die Fixpunkte der Wahrheitsfindung durchlaufen, ausgelost durch
verschiedene Entwicklung, wie ebenfalls bereits im Zusammenhang mit dem Ok-
kultismus erwihnt, eine grundlegende Revision. In dieser scheinbaren Beliebigkeit
der Wahrheiten bieten das Bewusstsein und das Ich einen vorliufigen Ankerpunkt,

60  PrEIFFER: Tod und Erzdhlen, S.101f. Was nicht bedeutet, dass das Bild des toten Korpers keine
asthetische Uberformung erfahren kénnte. Im Gegenteil ist spatestens seit Edgar Allen Poe
die >schone Tote« fester Bestandteil des kinstlerischen Bildrepertoires. Vgl. SURMANN: Tod
und Liebe bei Richard Beer-Hofmann und Arthur Schnitzler, S. 32f.

61  Erneut ist es Schnitzler, der sich, verteilt (iber seine Schaffenszeit, in drei Erzihlungen mit
dem Wunsch des Sterbenden beschiftigt, auch nach seinem Tod bzw. iiber seinen Tod Macht
und Einfluss zu behalten. Dies besonders unter dem Aspekt der Subjektkonstitution.

62  Beideallerdingsinsistieren darauf, dass die Todesverdringung nicht ein Resultat der Moder-
ne darstellt, sondern eine kulturelle Konstante bildet, vgl. PFEIFFER: Tod und Erzéhlen, S. 24.

63 Wobei im dhnlichen Mafe wie bei meinem Thema der Gewalt immer die Gefahr besteht,
rekursiv ein gesteigertes Interesse zu unterstellen, das in Wirklichkeit ein jetztzeitiges ist.
Pfeiffer (ebd., S. 19) weist in seiner Studie zum Tod in der Literatur der Moderne gleich zu
Beginn darauf hin, dass es einen sprunghaften Anstieg der Forschungsliteratur zu diesem
Thema seit den 1970er-Jahren gibt.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

der iiber die Selbstvergewisserung des Subjekts wenigstens in der eigenen Welt Si-
cherheit schafft. Als nun diesem Element auch eine Destabilisierung widerfihre,
ist gerade der alles Individuelle bedrohende Tod die letzte, stabile Gewissheit. Das
Erléschen der Existenz und damit das Verschwinden der eigenen Gedankenwelt
bzw. das Verschwinden des Anderen bei seinem Tod entziehen sich einer Relati-
vierung, entziehen sich auch einer Uberformung durch die Asthetik und werden
somit zur unhintergehbaren Wahrheit.%*

Neben dem Tod ist ein weiteres bestimmendes Thema, wenn nicht vielleicht so-
gar das bestimmende Thema, die Sexualitit. Wie der Tod durchzieht und vernetzt
sie alle anderen Motive und Themenkomplexe der Wiener Moderne. Die Konstitu-
tion des Begriffes »Sexualitit« selbst schreibt sich in die Moderne ein, durchdringt
wesentliche kulturelle Bereiche und verandert die Auffassung von Eros, die teil-
weise unsere heutige Wahrnehmung weiterhin bestimmt. Dies ist einer der vielen
Griinde, warum man in der Forschung vermehrt zu dem Schluss kommt, dass die
entsprechenden Diskurse in dieser Zeit und besonders in Wien einen Paradigmen-
wechsel einleiten, der weiterhin Giiltigkeit besitzt.%> Verglichen mit den anderen
europiischen Zentren, erfihrt gerade im Wiener intellektuellen Umfeld die Sexua-
litit eine besondere Aufmerksamkeit.®® Ebenso wie beim Thema Tod erfasst das
Interesse und die Beschiftigung mit der Thematik alle wesentlichen Bereiche der
Kultur.” Vor allem aber im Bereich der Wissenschaften entsteht eine intensive
Auseinandersetzung und damit einhergehend eine Vermessung und Neukonsti-
tution des intimen zwischenmenschlichen Kontakts. Naturwissenschaft, Medizin
und nicht zuletzt die Psychoanalyse bemichtigen sich diesem Feld und der Begriff
»Sexualitit« spiegelt die Wandlung weg von der romantischen Liebe und hin zur sci-
entia sexualis wider. Besonders der Psychiater Richard von Krafft-Ebing (1840-1902)

64  Damit ist weder der Leichnam noch der Sterbeprozess gemeint, sondern der Umstand des
Verschwindens, der Abbruch der Existenz, das Verstummen der Stimme.

65  EDER: Zur Sexualisierung der »Wiener Moderne, S.165f. In diesem Zusammenhang erwahnt
Franz X. Eder, dass haufigin der literaturwissenschaftlichen Forschung der Anschein erweckt
wiirde, als sei Sexualitdt eine Konstante der Menschheitsgeschichte, die mal mehr mal weni-
gerunterdriickt und kontrolliert wiirde und die gerade in der Moderne erste Schritte zur Libe-
ralisierung erfahren wiirde, dadurch dass jetzt eine wissenschaftliche Erfassung stattfinde.
Dagegen mochte Eder betonen, dass Sexualitit in der Auspragung, so wie sie in der Mo-
derne etabliert wird und die Interaktionen der Individuen bestimmt, eine Konstruktion aus
Verhaltensregeln und Wahrnehmungsrastern ist, die den biologischen Kern letztlich margi-
nalisieren.

66 EBD., S.167.

67  Spatestens mit Freuds Annahme der sublimierten Triebe wandelt sich die Diskussion tiber
Lust zur kiinstlerischen Produktivititsdebatte. Der Frau wird hierbei aufgrund ihres im Ver-
gleich zum Mann andersartigen Verhaltnis zur eigenen Libido haufig jegliche Kreativitit ab-
gesprochen. Vgl. CaTaNI: Das fiktive Geschlecht, S. 41f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

63


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Das Schweigen der Gewalt

und der Philosoph Otto Weininger (1880-1903) werden als Hauptakteure dieses Pro-
zesses angesehen.®® War die korperliche Liebe zuvor bestimmt durch die Opposi-
tionen >rein< und >siindigs, so bewegt sie sich nun im Feld zwischen >gesund« und
skrank< und wird begrenzt und bestimmt durch Verdringung und Perversion.®®
Sexualitit wird zu groflen Teilen pathologisiert. Die mit neuer Deutungshoheit
angetretene Wissenschaft dringt den Einfluss von Kirche und Religion endgiil-
tig aus dem Bereich der Intimitit zuriick,”® was neue hygienische Ratgeber fiir
den Hausgebrauch eindrucksvoll belegen. Allerdings setzt die neu entstandene Se-
xualwissenschaft zwar mit anderen Epistemen, aber dennoch im Grunde die tra-
dierte Moralvorstellung um. Nicht >ziichtig< oder tugendhaft, sondern snatiirlich<
ist jetzt der heterosexuelle Geschlechtsverkehr (in der Ehe), der der Fortpflanzung
dient. Alles andere, sei es Masturbation, Homosexualitit, Polygamie oder Prostitu-
tion, stellt eine Abweichung von der nun naturgegebenen Norm dar und gefihrdet
die Gesundheit des Individuums.”* Frauen, Homosexuelle und Juden stehen be-
sonders im Zentrum des analytischen Interesses der Sexualwissenschaft im Wien
um 1900. Was als wissenschaftliche Erforschung beginnt, endet in vielen Bereichen
in einer noch rigideren Uberwachung des Subjekts, die nun jedem Einzelnen die
Selbstkontrolle iiberantwortet zu priifen, ob er nicht gefihrdet, ja vielleicht bereits

t.”* Der Einfluss des neu entstandenen Forschungszweiges

krank und pervertiert is
reicht bis in die Rechtswissenschaft, was wiederum zur Bildung neuer kriminolo-
gischer Kategorien fithrt. Aber auch auf kulturtheoretischer Ebene wird die Rede
vom >gesunden Volkskorper« diskursbestimmend, der bedroht ist durch Dekadenz,
Ausschweifungen und Entartung. Biologismus und Kulturpessimismus verbinden
sich zu einer unguten Melange.”®

Andererseits entsteht gerade durch ihre offene Neuthematisierung eine weite-
re der vielen Ambivalenzen, weshalb auch die literaturwissenschaftliche Forschung
in ihrer Bewertung des Verhiltnisses der Jung-Wiener zur Sexualitit zwischen den
Polen Unterdriickung und Befreiung schwankt. Die allgegenwirtige Prisenz von
Lust, Ausschweifung und Perversion setzt nolens volens eine Diskussion in der Of-
fentlichkeit in Gang, die die Grundlage sowohl eines Liberalisierungsprozesses als
auch Regulierungsprozesses bildet.”* Zumal die soziale Wirklichkeit den theore-

68  EDER: Zur Sexualisierung der »Wiener Moderne, S. 172f.

69  RABELHOFER: Symptom, Sexualitdt, Trauma, S.117.

70  Streng genommen verdringt sie die philosophische Erkenntnistheorie von ihrem absolu-
ten Wahrheitsanspruch. Allerdings gilt das nicht fiir den Bereich der Sexualitat. Vgl. Kim-
MICH/WILKE: Einfiihrung in die Literatur der Jahrhundertwende, S. 36.

71 RABELHOFER: Symptom, Sexualitdt, Trauma, S.125f.

72 EBD, S.127.

73 EBD, S.122.

74 So setzt sich Magnus Hirschfeld, der als einer der Hauptbegriinder der Sexualwissenschaft
gilt, nicht nur fir eine Entkriminalisierung der Homosexualitat, sondern Gbergreifend fiir ei-

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

tischen Reflexionen tiberhaupt erst den Anlass dazu bietet, iiber den Verfall der
Gesellschaft zu resiimieren.” Wenigstens in der gesellschaftlichen Wahrnehmung
ist Wien zu einem Ort geworden, der, fiir die einen zur Sorge, fiir die anderen
zur Freude, die Moglichkeiten bietet, seine Wiinsche und Fantasien auszuleben.”®
Denn die biirgerliche Moral ist seit lingerer Zeit unterhohlt, die intakte Kleinfa-
milie zwar ein Ideal, das aber faktisch in der Auflosung begriffen ist. Gerade auch
damit setzen sich die Schriftsteller Jung-Wiens intensiv auseinander.”” Die Effekte
sind dispers und deshalb auch schwer zu subsumieren. So hat die Pathologisierung
zur Folge, dass die vormals wolliistige Siinderin zur tibersexualisierten Nympho-
manin umgedeutet wird, was ihr die Eigenverantwortung fiir ihr Handeln entzieht,
da sie nicht anders kann, als ihren Trieben zu folgen. Auch der Homosexuelle soll-
te nach Krafft-Ebings Einschitzung gerade nicht kriminalisiert werden, sondern
mit Verstindnis und Fiirsorge in die Obhut der Therapie itberantwortet werden,
damit er geheilt werden kann.”® In dieser Debatte entstehen zudem ebenso Po-
sitionen, die sich gegen eine grundsitzliche Pathologisierung aussprechen, allen
voran Sigmund Freud, der gerade in Bezug auf die Homosexualitit diese nicht als
Ausnahme verstanden wissen will, sondern als Abweichung, zu der potenziell jeder
fihig ist.”

2.1.5 Die Moderne ist weiblich

In den Werken der Jung-Wiener konzentrieren sich diese essenziellen Diskursob-
jekte einem Brennglas gleich in den unterschiedlichen Entwiirfen der Frauenfigu-
ren. Das ist kein Zufall, denn das Weibliche erfihrt iiber einen lingeren Prozess
wihrend der Moderne eine Neukonstitution.®° Das Weibliche oder das weiblich
Konnotierte etabliert sich im Verlauf des Prozesses mehr und mehr zum istheti-
schen Gegendiskurs eines szientistisch gefithrten Modernediskurses, der tiberwie-
gend mannliche Zuschreibungen erhilt. Das Spektrum der Typen variiert zwischen
den beiden extremen Ausprigungen der femme fatale oder dem Vamp auf der einen

ne Liberalisierung der Sexualitat ein. Vgl. SOHN/WAHRIG: Wissenschaften: Medizin und Bio-
logie, S. 701.

75  Prostitution istin weiten Teilen bis hin zur Kinderprostitution mindestens geduldet. Die Dul-
dungwird von der Polizei aus durchaus pragmatischen Uberlegungen der Kontrolle aufrecht-
erhalten. Erst mit den &ffentlichen Diskussionen setzen Sanktionen und strafrechtliche Ver-
folgungen ein. Vgl. WINGFIELD: The World of Prostitution in Late Imperial Austria, S.172f.

76  EDER: Zur Sexualisierung der »Wiener Moderne, S.160.

77 Vorallem Arthur Schnitzler mit seinem Theaterstiick Reigen trifft den Nerv der Zeit so genau,
dass es ihm Erfolg, Aufmerksamkeit und einen Gerichtsprozess einhandelt, der bezeichnen-
derweise zu seinen Gunsten ausgeht.

78  RABELHOFER: Symptom, Sexualitdt, Trauma, S.124.

79 EBD., S.129.

80  BEUTIN: Deutsche Literaturgeschichte, S. 363.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

65


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Das Schweigen der Gewalt

und tber die femme enfant, der Kindfrau, zur femme fragile auf der anderen Sei-
te der Skala.®! Die unterschiedlichen Schattierungen sind dabei so vielfiltig, dass
zwar von wiederkehrenden Typen, aber nicht von einer einheitlichen Frauendar-
stellung gesprochen werden kann.? Neben den Genannten fiihrt z.B. Stephanie
Catani noch die Mutter, die Ehefrau, die Prostituierte und das siifSe Midel an,
die sich ebenfalls durch ein hiufig reproduziertes Darstellungsmuster, insbeson-
dere im Hinblick auf ihre Sexualitit, zu Typengruppen zusammenfassen lassen.
Aufgrund der Vielfiltigkeit einerseits und der unterschiedlichen Funktionen der
weiblichen Figuren in den Texten andererseits ist es deshalb auch nicht sinnvoll,
von einem homogenen Diskurs der Weiblichkeit zu sprechen.®? Vielmehr existiert
eine Kontinuitit in den Problemfeldern, an denen Weiblichkeit bestimmt und kon-
struiert wird. In ihren Ausdeutungen zeigt sich jedoch erneut die nun schon mehr-
fach erwihnte Ambivalenz. Gerade die Literatur fungiert hier hiufig einerseits als
Gegendiskurs zu den wissenschaftlichen Bestimmungsversuchen des unbekann-
ten Wesens Frau, wie sie andererseits jedoch auch ihre Ergebnisse als Inspiration
und Impuls itbernimmt und weiterentwickelt. Das Repertoire, auf das die Kiinst-
ler, vor allem die bildenden Kiinstler, zuriickgreifen, speist sich aus mythologischen
Quellen. Ganz besonders wenn es um das iiberzeitlich Wesenhafte der Frau geht,
werden biblische oder mythologische Figuren wie Judith, Salome oder die Sphinx
bemiiht, um im aktualisierten Gewand das jeweilige weibliche Prinzip darzustel-
len.

Die femme fatale reprisentiert dabei das wilde Naturwesen, das Unberechenba-
re, den ungebindigten Trieb, wie er in den Sexualwissenschaften zuvor entwor-
fen wird.®* Damit ist sie Projektion der minnlichen Lust, die sich stellvertretend
im Weiblichen manifestiert. Eine ihrer subversiven Eigenschaften ist, dass sie mit

81  Wenngleich hiufig die Femme fatale und die Femme fragile als Oppositionen und damit
als Extrempunkte einer Skala gesehen werden, lassen sich nicht ohne Weiteres alle litera-
rischen Umsetzungen in dieser problemlos einordnen. Denn desto elaborierter die Figuren
variiert werden, desto mehr werden der Kindfrau z.B. wahrend des Prozesses Eigenschaften
der Femme fatale iibertragen, wenn gleich sie zuvor eher der femme fragile zugeordnet wer-
den konnte. Es findet eine zunehmende Erotisierung statt, die gerade durch den Aspekt der
naiven unschuldigen Kindlichkeit ein noch grofieres Bedrohungspotenzial erreicht. Um die-
ser Dynamik Rechnung zu tragen, schlagt Catani vor, statt von Typen von Topoi zu sprechen.
Da aber der entsprechende Aspekt der Komplexitit der Frauenfiguren ebenfalls im Rahmen
dieser Arbeit nicht tiefergehend behandelt werden kann, verbleibe ich bei der weiter ver-
breiteten Bezeichnung Typ. Vgl. HAuPT: Themen und Motive, S.145.

82  CATANI: Das fiktive Geschlecht, S. 79.

83 EBD,S.87.

84  Dabei darf nicht vergessen werden, dass es sich bei den literarischen Werken nicht um eine
Illustration wissenschaftlicher Ergebnisse handelt. Der literarische Diskurs ist nicht nur von
seiner Medialitat her verschieden, sondern bezieht auch auf ganz unterschiedliche Weise
Position zu den Wahrheitsentwiirfen der Wissenschaft. Vgl. ebd., S. 85ff.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

ihrem auf Erotik ausgerichteten Verhalten eine Gegenposition zum real-gesell-
schaftlichen Prozess der >Hausfrauisierung« der guten Tochter der Biirgerschicht
bezieht.® Sie ist zugleich motivgeschichtlich gesehen aber auch ein Produkt des
sich wandelnden Naturbegriffs in dieser Zeit. Die Natur, die in ihrer romantischen
Idealisierung im 18. Jahrhundert den utopischen Gegenpol zum als negativ emp-
fundenen Zivilisationsprozess bildet, entwickelt sich unter biologischen Pramissen
im Hinblick auf den Menschen und im Fall der femme fatale zum bedrohlichen Trieb.
Mit dieser Verschiebung und der gleichzeitigen Pathologisierung der unkontrol-
lierten Natur pervertiert ebenfalls das vormals reine Naturwesen »Weib« des 18.
Jahrhunderts konsequent zu einem die Ordnung oder die Existenz bedrohenden
Geschopf.3¢ Der Dimonisierungsprozess, in dem sich jetzt die Minnerfantasien
biindeln, entzieht ihr aber nicht das fantastische Moment.?” Das zeigt sich in den
Umsetzungen, in denen sie als bluttrinkender Vampir oder als minnerverfithrende
todliche Wasserfrau, als Udine, Nixe oder Sirene erscheint. Die Kiinste bedienen
sich dabei aus der langen Tradition der Darstellungen der Frau als Monster, wobei
die Antike besonders hiufig als Bildspender herangezogen wird.®® Aber auch die
okkulten Stromungen mit ihren antichristlichen, magischen Ausrichtungen tiber-
blenden die Inszenierungen der femme fatale.® Es gilt dennoch festzuhalten, dass
die Vorstellung der Frau als bedrohliches Wesen keine genuine Erscheinung der
Moderne ist. Sie tritt im gesteigerten Mafle in dieser Epoche auf, da sie eine ent-
scheidende Funktion iibernimmt, und zwar die verinderte Sicht auf Natur, Erotik
und Weiblichkeit zu konstituieren, zu reflektieren und zu konterkarieren.

Die Frauenfigur, die in der Sekundirliteratur hiufig als ihre Opposition ange-
sehen wird, ist die femme fragile.”® Sie kompensiert geradezu die minnlichen Angs-
te, die sich in der femme fatale manifestieren.”” In Bezug auf die Wiener Moderne
ist gerade dieser Typus von entscheidender Wichtigkeit, da die femme fragile als
krinkelnd und schwach inszeniert wird. Damit korreliert ihre Darstellung mit der
Vorstellung der Dekadenz und dem Fin de Siécle. Die schwichliche, gebrechliche
Frau wird zum Sinnbild einer pervertierten, verfallenden Kultur.”* Sie ist schén,

85  BuBLITZ: Der verdrangte Tod im Diskurs der Moderne, S. 64f.

86  CATANI: Das fiktive Geschlecht, S. 71ff.

87  HAuUPT: Themen und Motive, S.146f.

88  CATANI: Das fiktive Geschlecht, S. 88.

89 EBD,S.92.Visuell evidentwird das z.B. bei Félicien Rops’ Geméalden und Grafiken. Auch wenn
er kein Vertreter der Wiener Moderne, sondern Symbolist des Fin de Siécle ist, verschrinken
sich bei ihm okkulte Motive mit dem Tod und der Darstellung der Frau; etwa bei Calvarie
(1882) oder Parodie humaine (ca. 1880).

90 EBD.,S.79.

91 BEUTIN: Deutsche Literaturgeschichte, S. 364f.

92  CATANI: Das fiktive Geschlecht, S. 104.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

67


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Das Schweigen der Gewalt

beinah itherisch, aber dem Untergang geweiht. Wihrend die femme fatale fur ih-
re Liebhaber immer latent gefihrlich bleibt, ist die femme fragile die Inkorporation
des Widerstandslosen. An ihre Seite tritt hiufig zur weiteren Kontrastierung ein
Mann, der Stirke und Autoritit bis hin zur Gewalt reprisentiert und sie anleiten
und beschiitzen soll.”> Widerstandslosigkeit bezieht sich auch auf ihren Kérper,
weshalb sie hiufig als Sterbende oder Siechende inszeniert wird. Damit vereint sie
in sich weitaus mehr als die femme fatale den Aspekt des Todes. Auch zeigt sich in ihr
par excellence der Vorgang der Asthetisierung. Wie bereits zuvor erwihnt, wird das
Abscheuliche des Todes durch die zarte Frauenerscheinung gebannt. Die Uberfor-
mung erfasst sowohl den Sterbevorgang wie den Tod selbst. Der Leichnam wird in
die Nihe der Plastik geriickt, sein Eintritt gleicht der Vollendung der Bestimmung
der femme fragile.

Besonders interessant in diesem Zusammenhang ist, dass die Weiblichkeit als
Schwiche in ihrer Verschrinkung mit einem dekadenten Asthetizismus als allge-
meines Prinzip auch von den minnlichen Autoren beansprucht wird. Unabhingig
von einem biologischen Geschlecht ist das Weibliche mit Teil der Selbstreflexion
der Schriftsteller aus dem Jung-Wiener-Kreis. Die Weiblichkeit, die ihnen anhaftet
und die sie sich zu eigen machen, ist Ausdruck von Passivitit, gesteigerter Emp-
findlichkeit und Fixierung auf das Schéne und den Schmuck.

Allerdings reprisentiert die femme fragile auch die andere Extremposition des
Verhiltnisses der Frau zur Sexualitit. Ihr wird jegliche Lust abgesprochen, ihre
erotische Ausstrahlung resultiert gerade aus der Abwesenheit von Sexualitit — oder
aus einer noch nicht erwachten Sexualitit, die, in dem Moment, wo sie in der femme
fragile zum Vorschein tritt, entweder ihre Ausstrahlung oder ihren Korper zerstort.
Wie bereits zuvor angedeutet, ist durch die Abwesenheit des sexuellen Triebes als
notwendige Grundlage der Kreativitit die schwichliche Frau zur schopferischen
Passivitit verdammt.”* Was die femme fatale aufgrund ihres Wesens nicht kontrol-
lieren und damit nicht sublimieren kann, fehlt der femme fragile von Beginn an.
Auch das ist ein Zug, den sich immer wieder die Jung-Wiener Schriftsteller an-
eignen. Arthur Schnitzler portritiert in dem kurzen impressionistischen Text Er
wartet auf den vazierenden Gott (1886) genau jenen Typ von Kiinstler, der in Fremd-
und Eigenwahrnehmung als das prototypische Genie erscheint, selbst allerdings
nichts kreiert, sondern seine Eindriicke, Einfille und Entwiirfe im Imaginiren be-
lasst. Erneut ist es Peter Altenberg, der den im Potenziellen verbleibenden Kiinst-
lertypus zu Lebzeiten verkorpert. Sein Schreibstil, seine kurzen Sentenzen iiber die
Beobachtungen seiner Umgebung, die er selbst als >Skizzen« bezeichnet hat, besit-

93 EBD, S.105.
94 EBD., S.106.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

zen den Gestus des Vorliufigen, des Impressionistischen. Zwar inspirierte er viele,
selbst aber blieb er eine schwankende Existenz zwischen Kuriosum und Genie.*

An den Frauenfiguren als paradigmatisches Beispiel zeigt sich, wie die hier
vorgestellten Themenkomplexe ihre Umsetzung in der Kunst finden. Die literari-
sche Manifestation steht in einem engen Wechselverhiltnis zu den Diskursen der
Zeit, die sich wiederum durch sie verindern. Im literarischen Narrativ manifes-
tieren sich sowohl ablehnende als auch affirmative Tendenzen. Literatur fungiert
als Versuchslabor und Weiterentwicklung der Episteme oder tritt als ihr Gegen-
entwurf und ihre Kritik auf. In diesem Zusammenhang wird hiufig auf einen fur
die deutschsprachige Moderne insgesamt konstitutiven Text von Eugen Wolff ver-
wiesen.?® In seinem Essay Die Moderne vollzieht der Literaturwissenschaftler eine
Synthese aller wesentlichen kulturellen Denkrichtungen, indem er einer Frau als
allegorische Darstellung entsprechende Attribute zuweist.”’

Im Hinblick gerade auf die Wiener Moderne ist noch eine weitere, entscheiden-
de Wechselwirkung von der Forschung herausgearbeitet worden. Die Fixierung der
Autoren auf weibliche Figuren, respektive, weil die beeinflussenden Diskurse sich
ebenfalls verstirkt mit Frauen auseinandersetzen, verindert sukzessive auch die
Begriffsbildung der Asthetik.®® Das Weibliche durchdringt die Konstituenten der
Moderne.”® Es wird in diesem Prozess aus dem Konkreten geldst und erneut in das
Abstrakte tiberfithrt. Entscheidend ist dabei, dass eine Konkretisierung abstrak-
ter Inhalte mittels Metaphorisierens und Allegorisierens in der Wiener Moderne
erfolgt, die in der Komplexitit der literarischen Darstellung eine neue abstrakte
Ebene schafft. Damit erzeugt die Literatur eine Potenzierung der Abstraktion, de-
ren Impetus aber eigentlich die Konkretisierung war.

Anzunehmen ist, dass die Gewaltdarstellung ebenfalls in ein &hnliches
Bedingungs- und Abhingigkeitsverhiltnis sowohl zu den Diskursobjekten als
auch zu den isthetischen Rahmenbedingungen eingebunden ist. Das bedeutet
aber auch, dass ihr nicht schlicht eine Funktion zugeordnet werden kann, sondern
dass sie je nach Einbindung und Inszenierung dem Kontext entsprechend, wie
andere Motive und Elemente der Literatur ebenfalls, eine Vielzahl von Funktionen
iibernimmt. Nicht zielfithrend wire es deshalb, wiirde man versuchen, die eine

95  LORENZ: Wiener Moderne, S. 89ff.

96  BEUTIN: Deutsche Literaturgeschichte, S. 342.

97  EUGEN WOLFF: Die Moderne. Zur »Revolution« und »Reform«der Litteratur. In: Deutsche aca-
demische Zeitschrift fiir alle geistigen Interessen (Organ der»Deutschen academischen Ver-
einigung«) 3 (1886), Nr. 33 vom 26. September, Erstes Beiblatt, S. [4] und Zweites Beiblatt, S.
[1]-[2]. www.lyriktheorie.uni-wuppertal.de/scans/1886_wolff.pdf (iiberarb. Fassung eines Vor-
trags (iber Die Moderne, den Wolff am 10. September 1886 in Berlin gehalten hat).

98  HELDUSER: Geschlechterprogramme, S. 258ff.

99  So manifestiert sich fir Hannelore Bublitz (Der verdrangte Tod im Diskurs der Moderne, S.
66) die gesamte Krisenerfahrung der Wiener Moderne im Topos des Geschlechterkonflikts.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

69


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Das Schweigen der Gewalt

charakteristische Funktion oder den einen distinguierenden Darstellungsmodus
herausarbeiten zu wollen.

2.1.5 Gewalt und die Wiener Moderne

Nach den bisherigen Ausfithrungen zu den Themenkomplexen, die die Schwer-
punkte vor allem auf Sexualitit und die damit verbundenen Vorstellungen von
Geschlechtern, Psychologie, Mythos und Tod gelegt haben, wirkt auf den ersten
Blick die Wiener Moderne womdglich nicht besonders ergiebig fiir die Analyse von
Gewalt und ihrer dsthetischen Kodierung. Auch fir die Schriften der Jung-Wiener
sieht die Forschung zumindest bei den kanonischen Autoren keine gesonderte Hin-
wendung zu diesem Thema.'®® Die Autoren der Kaffeehauskultur scheinen sich
nicht zwangslaufig im gesteigerten Maf3e fiir Gewalt zu interessieren, zumal, wie
Hans Brittnacher es in seiner Studie ausfiihrt, eine Hinwendung zur Gewalt au-
genscheinlich den isthetischen Programmen der Zeit zuwiderliuft. Allerdings be-
hauptet er an selber Stelle den bisherigen Darstellungen zum Trotz gerade eine
Zunahme der Gewaltdarstellungen:

Weder den miiden Protagonisten der décadance noch den aufgeweckteren Ver-
treter des Jugendstils bietet sich Gewalt als selbstverstindliches oder auch nur
naheliegendes Thema an — den einen hitte sie zu beschwerlich, den anderen zu
hafilich sein missen. Dafs sich beide dennoch mit fast obsessiver Energie diesem
Thema zuwenden, liegt an der Erfahrung der Krise und der Erwartung eines un-
vermeidlichen Zeitenwechsels, der dem &sthetischen Denken eine chiliastische
Pragung aufzwingt: Was zu Ende geht, soll endlich auch ein Ende haben.'

Als Beispiel fithrt Brittnacher den zentralen Monolog von Hofmannsthals Elektra
an, bei dem es sich seiner Meinung nach um ein »hysterisches Rachedelirium mit
einer in der Literatur bis dahin unbekannten Dichte an Blut- und Schlachtmeta-
phern«’°® handele. Tatsichlich scheint, wenn man dariiber hinaus auch die Erzih-
lungen Das Mirchen der 672. Nacht (1894) oder die Reitergeschichte (1899) in Betracht
zieht, zumindest fiir den Autor Hofmannsthal eine Hinwendung zur Gewalt er-
kennbar. Ist also doch die Thematisierung der Gewalt in erhohtem Mafe ebenfalls
ein Merkmal der Wiener Moderne, welches sie von vorhergehenden Epochen un-
terscheidet und die bei der kanonischen Subsumierung der spezifischen Charak-
teristika bisher fehlt?

100 HAuUPT: Themen und Motive, S. 138-158; Kimmich/Wilke: Einfithrung in die Literatur derJahr-
hundertwende, S. 84ff.

101 BRITTNACHER: Ermiidung, Gewalt und Opfer, S. 88.

102 BRITTNACHER: Erschopfung und Gewalt, S. 25.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Auch Arbeiten, die sich auf das intellektuelle Klima der Zeit und ihre Auspri-
gungen in Philosophie, Soziologie und Politik konzentrieren, kommen vermehrt
zu dem Schluss, dass Gewalt durchaus ein alle kulturellen Bereiche bestimmen-
des Thema sei. Hier darf trotz aller Kritik, die er wegen seines psychoanalytischen
Vorgehens geerntet hat, Peter Gays monumentale Studie Kult der Gewalt, in der er
sich minutios mit den Verflechtungen der Gewalt in der deutschen Kultur ausein-
andersetzt, weiterhin als grundlegend angesehen werden.'® So umfangreich und
detailliert sie auch ausfillt, so paradigmatisch ist sie dabei fiir die Forschungslite-
ratur zu dem Thema generell. Sein Schwerpunkt liegt auf Deutschland, mit vielen
Querverweisen zu den Vereinigten Staaten und Grof3britannien. Osterreich hinge-
gen wird eher sporadisch im Vergleich zu den anderen Lindern verhandelt. Auch
der Fokus des Erkenntnisinteresses ist reprasentativ fiir viele Studien, die sich mit
der Gewalt der Moderne auseinandersetzen. Denn es geht ihm um den Versuch, die
Griinde fir die beiden Weltkriege in einer biirgerlichen Kultur der Gewalt zu bele-
gen. Ein aktuellerer Versuch, der von den Erklirungsansitzen weitaus komplexer
argumentiert, nichtsdestotrotz ein dhnliches Ziel verfolgt, ist Peter Imbuschs Mo-
derne und Gewalt.*** Die Verflechtungen von Kunst und Gewalt werden deshalb vor
allem bei den Avantgarden wie den Expressionisten und Futuristen untersucht.'®>

Betrachtet man die iibrigen Autoren, wie Schnitzler, Salten oder Beer-
Hofmann, findet sich in ihren Schriften keine gehiufte Thematisierung von
Gewalt. Sie sind nicht gewaltfrei, sonst wiren sie hier auch nicht Thema der
Untersuchung, aber von einer Hinwendung mit »obsessiver Energie« kann nicht
die Rede sein. In Schnitzlers zentralen Texten wie Sterben, Leutnant Gustl oder
Traumnovelle sind gewaltvolle Szenen enthalten, aber sie dominieren weder die
Handlung, noch ist ihre Darstellung tiberaus drastisch. Peter Altenbergs Schrei-
ben zeichnet sich sogar mehr durch eine Abscheu vor der Gewalt als durch eine
Faszination fir sie aus.

Ebenso lassen die gerade auch in letzter Zeit vermehrt erscheinenden Studien
zu anderen Epochen und ihrer Affinitit zu Gewaltdarstellungen eine signifikan-

103 GAY: Kult der Gewalt.

104 IMBUSCH: Moderne und Gewalt.

105 Vgl. hierzu z.B. aus soziologischer Sicht BECKENBACH: Avantgarde und Gewalt, S. 3827; THo-
MAS HECKEN: Avantgarde und Terrorismus: Rhetorik der Intensitat und Programme der Re-
volte von den Futuristen bis zur RAF. Bielefeld: transcript 2015.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Das Schweigen der Gewalt

te Zunahme »eklatante[r] Gewaltszenarien« zweifelhaft erscheinen.’®® So stellen
Markus Meumann und Dirk Niefanger fir das 17. Jahrhundert fest:

Diese medial stilisierte Gewalterfahrung [..] steht in der Rigorositat ihrer Dar-
stellungen den Kriegsbiichern der Klassischen Moderne oder den virtuellen
Aggressions-Events<der postmodernen Video-Generation in nichts nach.’®’

Deshalb ist es vorerst sinnvoll, nicht von einem Anstieg der Gewalt in der Literatur
der Wiener Moderne als distinguierendes Merkmal zu anderen Epochen auszuge-
hen. Auch muss der Vermutung, dass die Darstellungen an Brutalitit zunehmen
wiirden, kritisch gegeniibergestanden werden. Mdchte man aber weder mit einer
quantitativen Vergleichsanalyse noch einer diachronen Gegeniiberstellung von Ge-
waltschilderungen die beiden genannten Merkmale doch noch belegen, muss ein
neues Merkmal in Betracht gezogen werden, das das Spezifische der Gewalt in der
Wiener Moderne erfassen kann.

Brittnacher sieht in der Verwendung der Gewaltmetaphorik eine Verschiebung
weg von einer sinnstiftenden hin zu einer sinnverweigernden poetischen Funk-
tion. Diese schligt sich fiir ihn gerade eben in der exzessiven Neuformulierung
der Gewalt als kompensatorisches Moment nieder. Auch Rolf Grimminger spricht
in Bezug auf die Tragddie in der Moderne von einer Sinnentleerung der Gewal,
und zwar in der Form, dass das Ereignis des Todes seiner rituellen und mytholo-
gischen Komponente beraubt wird. Auch Brittnacher konstatiert dies generell fiir
die Literatur am Ende des 19. Jahrhunderts und als Folge des Wegbrechens einer
Metaphysik.

Grimminger und Brittnacher sind allerdings beide der Ansicht, dass letztlich
die Gewalt an eine zwar vom christlichen Kontext teilweise befreite, aber noch
ausreichend auf ihn rekurrierende Opfermetaphorik gebunden ist.°® Dem Op-
fer kommen als Triger die Konnotationen zu, die die Gewalt nicht mehr besitzt,
z.B. das Moment der Sinnstiftung:

Vor diesem Hintergrund der Faszination fir Rituale und Sakrales konnte das Mo-
dell des Opfers seine hohe Suggestionskraft entfalten: Statt den ordnungsfeindli-

106 Vgl. etwa MARTIN ZIMMERMANN (Hg.): Extreme Formen von Gewalt in Bild und Text des Al-
tertums. Miinchen: Herbert Utz 2009; BERND SEIDENSTICKER/MARTIN VOHLER (Hg.): Gewalt
und Asthetik. Zur Gewalt und ihrer Darstellung in der griechischen Klassik. Berlin/New York:
de Gruyter 2006; JUTTA EMING/CLAUDIA JARZEBOWSKI (Hg.): Blutige Worte. Internationales
und interdisziplinares Kolloquium zum Verhaltnis von Sprache und Gewalt in Mittelalter und
Frither Neuzeit. Gottingen: V & R Unipress 2008; MAREEN VAN MARWYCK (Hg.): Gewalt und
Anmut. Weiblicher Heroismus in der Literatur und Asthetik um 1800. Bielefeld: transcript
2010.

107 MEUMANN/NIEFANGER: Ein Schauplatz herber Angst, S. 11.

108 Vgl. GRIMMINGER: Der Tod des Aristoteles, S.13; BRITTNACHER: Ermiidung, Gewalt und Opfer,
S. 87f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

chen, sinnzersetzenden und konflikttrachtigen Parametern von Moderne und Ra-
tionalitdt nach Ordnung, Sinn und Einheit zu fahnden, greift das Opfer auf ein
archaisches Losungsmodell zuriick [...] um die Desintegrationserfahrung der Mo-

derne zu iiberwinden.'®?

Die Handlung selber, das Ereignis des Gewaltaktes, ist nun aber weder Ritual noch
Triger essenzieller Werte. Bei Grimminger folgt daraus zumindest fiir das Theater

ein selbstreferenzieller Akt, der sich letztlich bis in das Medium Film fortsetzt.°

Der Diskurs um Moral, Gesetz und héheren Sinn ist jetzt verstummt, die aggressi-
ve Gewalttat aber noch da, phanomenal zumal in ihrer filmischen Visualitat, die
sich verdichten kann zum méglichst unmittelbaren Schock der verletzten Kérper-
lichkeit, einen Schock um des Schocks dieser Verletzung willen. Selbst wenn er
noch zitiert wird — kein Rechtsdiskurs kann ihn am Ende zueilend begriinden.™

Die hier formulierte Selbstreferenz, aus dem Prozess einer schwierig gewordenen
Legitimation resultierend, ist also eine Faszination fiir das Sensationelle, die in di-
rekter Verbindung mit der Schaulust und damit mit den visuellen Medien steht.
Damit ergibt sich die Méglichkeit, dass die frei gewordene negative Asthetik -
wie auch immer sie sich nun etabliert, als Gewalt, als Boses oder als Hissliches —
mit ihrer Loslésung von ihrer Funktion als sinnstiftendes Pendant auch die Frei-
heit erhalten hat, keine Funktionen zu iibernehmen. Moglicherweise sind dies die
beiden Theoreme, mit denen sich die Moderne arrangiert: die Absurditit der Exis-
tenz durch den Verlust des sinnstiftenden Konzeptes der Metaphysik auf der einen
und die Sinnhaftigkeit der Imagination von Ereignissen um ihrer selbst willen auf
der anderen Seite, was im Kern ebenfalls absurd bleibt, aber keiner Rechtfertigung
mehr bedarf. Dariiber hinaus trifft gerade in der Wiener Moderne beides zusam-
men: die Moglichkeit von Gewaltdarstellungen abseits einer moralisierenden Funk-
tionalisierung und eine dsthetische Haltung, die alles versucht zu 4sthetisieren und
es gleichzeitig von einem sinnstiftenden Kontext zu trennen. Vielleicht ist sie aber
auch deshalb pridestiniert zu scheitern, nimlich an dem, was nicht dsthetisierbar
ist, und vielleicht resultiert hieraus letztlich ein Verstummen, ein Schweigen der
Gewalt.

Diese These ist an dieser Stelle vorerst noch schwer nachzuvollziehen, da der
nétige Bezugsrahmen fehlt, der verdeutlicht, warum die Form der Asthetisierung

109 EBD.,S. 89.

110 Am Beispiel der Filmfiguren James Bond und Indiana Jones exemplifiziert er jedoch, dass
nicht zwingend motivlose Gewalt die bestimmende Form der Funktionalisierung darstellt,
sondern viel haufiger die durch>permanente Notwehr« gerechtfertigte als notwendiges Ubel
zur Verwirklichung eines Ziels der Handlung.

111 GRIMMINGER: Der Tod des Aristoteles, S.13.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

13


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Das Schweigen der Gewalt

der Gewalt in der Wiener Moderne eine Trennung der literarischen Gewaltdarstel-
lungen von ihrer Funktion zur Folge hat, die damit in einer Sinnentleerung resul-
tiert. Hierzu ist es notig, iber die dsthetischen Diskurse die qualitative Nuancen-
verschiebung hinsichtlich der Verwendung und Stilisierung von Gewaltdarstellun-
gen zu vorhergehenden Auffassungen zu isolieren. Ohne diesen Schritt bleibt die
Bedeutung der These von der funktionslosen, sinnentleerten, schweigenden Ge-
walt als Teil einer negativen Asthetik unverstindlich, weil ansonsten unklar bleibt,
was mit »sinnentleert«, »funktionslos«, »schweigend« und »negativer Asthetik« ge-
meint ist.

2.2 Die Asthetik der Moderne

Das Spezifische der Asthetik der Moderne muss zugleich auch das Spezifische der
Gewaltdarstellung sein und was sie von den Darstellungen der vorherigen Epochen
unterscheidet. Einen wichtigen Wendepunkt stellt die Hinzunahme des Nichtscho-
nen unter die dsthetischen Dinge dar. Zudem konzentriert sich die dsthetische Dis-
kussion in ihrem Verlauf letztlich auf die Negativitit als das Wesen der absoluten
Kunst. Sie bildet das autonomieasthetische Pendant zum Erhabenen und ihre Ma-
nifestation ist der sich der Interpretation entziehende Ausdruck.

2.2.1 Metaphern der Gewalt

Man lasse seine Négel fiinfzehn Tage lang wachsen. O! wie siifs es ist, ein Kind,
dessen Oberlippe noch nichts bedeckt, brutal aus seinem Bett zu reifSen und die
Augen, weit gedffnet, so zu tun, als lege man ihm sanft die Hand auf die Stirn, um
seine schonen Haare nach hinten zu streichen! Dann, plotzlich, im Augenblick, da
es am wenigsten darauf gefasst ist, die Nagel tief in seine weiche Brust zu schla-
gen, doch so, dafd es nicht stirbt; denn wenn es stiirbe, konnte man es spater nicht
leiden sehen. Dann, die Wunden ausleckend, trinke man sein Blut; und wahrend
dieser Zeit, die so lange dauern miisste wie die Ewigkeit, weint das Kind.""?

Charles Baudelaire, Joris-Karl Huysmans, der Comte de Lautréamont (i.e. Isidore
Lucien Ducasse) — das sind einige der Autoren, deren Werke im Zuge der Charakte-
risierung der modernen Asthetik und ihrer Poetologie hiufig Erwihnung finden —
und sie sind alle Franzosen. Bildgewalt, dichterisches Sujet und Impetus der Aus-
sagen sind paradigmatisch fir Zeitgeist und Lebensgefiihl der Boheme und ihrer
Intellektuellen in Paris. Thre drastische Bildsprache und ihre radikalen Metaphern

112 LAUTREAMONT: Die Gesdnge des Maldoror, S.13f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

werden so kaum im deutschsprachigen Raum erreicht.”® Lautréamont, eigentlich
eine spite und zufillige Wiederentdeckung durch die Surrealisten Louis Aragon,
Andre Breton und Philippe Soupault und damit nur retrospektiv reprisentativ, zu-
mal er bereits mit 24 Jahren verstirbt, reiht vordergriindig in seinen Gesingen des
Maldoror Grausamkeit an Grausamkeit. Aber es ist nur der erste Teil seines dia-
lektisch angelegten Werkes. Zur Fertigstellung des zweiten Teils kommt es nicht.
Es wird sich nicht klaren lassen, ob seine Ankiindigung einer Apologetik des Gu-
ten lediglich eine strategische Auflerung war, weil er aufgrund seiner abstofienden
Bildsprache keinen Verleger fand, oder ob er wirklich vorhatte, ein Gleichgewicht
zu seiner verstdrenden Bilderwelt zu schaffen.”™ Vermutlich hitte sich erst in der
Komplementierung der Gegensitze das volle poetologische Programm von Lau-
tréamont offenbart, denn es geht ihm sicherlich nicht um eine simple Apotheose
des Bosen. ™

Beim Lesen des Zitates erscheint etwas jedoch intuitiv evident: Die Auspriagung
der isthetischen Mittel hat sich veridndert. Dabei geht es nicht nur um eine simple
Neuzusammenstellung der Sujets, sondern vielmehr scheint eine seit Langem sich
in der europiischen Asthetik angekiindigte Entwicklung einen vorliufigen Zenit zu
erreichen. Nur will man ins Detail gehen und den spezifischen Unterschied benen-
nen, der diese Darstellung von ihren vorherigen unterscheidet, ist man auch hier
wiederum versucht, in Schlagworte zu verfallen: »Die Zerschlagung aller Formen,
»der Schock, der das Althergebrachte erschiittern soll« und »die Umwertung aller
Werte« sind einige der plakativen Wendungen, durch deren Reduktion das Novum
der modernen Asthetik fassbar gemacht werden soll.

Lautréamonts Werk ist ein Zerwiirfnis mit der tradierten Poetologie auf vie-
lerlei Ebenen. Die Worte sperren sich durch das Drastische ihrer Darstellung ge-
gen eine Interpretation und damit eine Aneignung durch den Rezipienten. Ihre
Schockwirkung drangt die Ausdrucksebene in den Vordergrund, erschwert den Zu-
gang zur Bedeutungsebene. In vielen seiner Sprachbilder lisst sich in der Gewaltig-
keit seiner Wortwahl das Ringen um jenes Element erkennen, dass Hugo Friedrich
in seiner in diesem Zusammenhang immer wieder erwihnten Studie als die >abso-
lute Metapher« bezeichnet hat.™® Friedrich stellt vor allem das Verschwinden des
lyrischen Ichs sowie die Tendenzen zu oxymoralen Formulierungen als wesentliche
Elemente der modernen Asthetik heraus.™” Lautréamonts Bilder haben denselben
Impetus, wenn er auch mit anderen Mitteln realisiert wird. Mit der Erschiitterung,
der bereits erwihnten Schockwirkung, ist ihnen damit jenes Element inhirent, das

113 BOHRER: Imaginationen des Bosen, S. 13.

114 RIPPEL: Zur Asthetik von Lautréamonts Gesdngen des Maldoror, S. 98.
15 Vgl ebd.

116  FRIEDRICH: Die Struktur der modernen Lyrik, S.151f.

117 Vgl. COENEN: Analogie und Metapher, S. 91f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

75


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Das Schweigen der Gewalt

Karl Heinz Bohrer bei Kierkegaard beschrieben vorfindet und das er fiir das ent-
scheidende konstitutive Moment der modernen Poetik itberhaupt ansieht.'®

Ebenso paradigmatisch sind in Lautréamonts Poesie die geschaffenen Konno-
tationen fiir eigentlich positive Tugenden und Eigenschaften. Wenn er sie in mons-
trose Vergleiche zwingt, beldsst er ambivalent, wie sich das lyrische Ich zu ihnen
stellt.™™ Sein asthetischer Ausdruck oszilliert um die Umwertung der Werte, so-
wohl im Positiven wie im Negativen. Denn unentschlossen bleibt — besser noch —
hat zu bleiben, ob das Wahre und Schéne nicht mehr gut, das Gute und Wahre
nicht mehr schon oder das Schone und Gute nicht mehr wahr ist.

Lautréamonts Poetologie ist eine weitere Eskalationsstufe der >Asthetik des
Bésen, die spitestens mit de Sade begonnen hat.’*° Sie bildet eine der vielen
Grundlagen fiir jenen Asthetizismus, der die Jung-Wiener Autoren eine Zeit lang
beherrscht.’* Allerdings liegen zwischen seiner und der Wiener Poetologie noch
einige Schritte der Parameterverschiebung. Und auch wenn vielleicht die franzosi-
sche Literatur die drastischeren Auspragungen hervorgebracht hat, in der deutsch-
sprachigen Asthetik existiert ebenfalls eine Entwicklungslinie, die sich mit dem
Bosen und dem Hisslichen in der Kunst auseinandersetzt und von der Aufklirung
ausgehend bis in die Moderne das Verhiltnis von Schonheit, Wahrheit und dem
Guten beginnt zu hinterfragen.”* Die deutsche Asthetikdiskussion findet beson-
ders tiber den Symbolismus Stéphane Mallermés, wenn auch nur durch eine eher
populirphilosophische Rezeption, Eingang in den franzésischen Asthetizismus.

2.2.2 Die nichtschonen Dinge

Warum aber die ethische Kategorie des Bosen enggefithrt wird mit der dstheti-
schen Kategorie des Hisslichen und diese Paarung zum Kern der Autonomie der

118 BOHRER: Imaginationen des Bosen, S. 49f.

119 RIPPEL: Zur Asthetik von Lautréamonts Gesdngen des Maldoror, S.108.

120 EBD., S.104.

121 Auch bei der Bezeichnung »Asthetizismus« handelt es sich um einen inzwischen sehr kom-
plex gewordenen Containerbegriff, der zumindest in literarischer Hinsicht in die Einzelteile
»L’art pour l'art«, »Dekadenz« und »Fin de Siécle« aufgegliedert werden kann, wobei aber
auch bei diesen es nicht moglich ist, sie trennscharf voneinander abzugrenzen. Das wieder-
um fithrtdazu, dass viele Beitrage zu diesem Thema jeweils mit einer Begriffsklarstellung be-
ginnen. Vgl. hierzu den Problemaufriss bei SIMONIs: Asthetizismus und Avantgarde, S. 291ff.
Fiir mein Vorgehen lege ich den von Simonis erarbeiteten, komparatistisch-poetologischen
Ansatz zugrunde, der vor allem dsthetische Episteme als epocheniibergreifende, genealogi-
sche Linien zur konstitutiven Bestimmung herausstellt. Fiir den hier vorliegenden Kontext
ist weniger eine exakte Nachzeichnung der einzelnen Entwicklungslinien von Interesse, son-
dern mehr eine Konzentration auf die wesentlichen, dsthetischen Pramissen, die in Bezug
auf die Wiener Moderne von Relevanz sind.

122 KIESEL: Geschichte der literarischen Moderne, S. 100ff.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Kunst erklirt wird, ist kein trivialer Schritt. Es ist deshalb notwendig, sich noch
einmal die systematische Entwicklung der Begriffe im Verlauf der Diskussion vor
Augen zu fihren, zumal es dieser Wandel der Kunstvorstellung ist, der sich di-
rekt auf die Darstellung von Gewalt auswirkt. Denn Gewalt ist wie Sexualitit nicht
etwas, das ohne Weiteres Eingang in die moderne Kunst finden konnte.””* Ge-
walt und Asthetik treten vor allem dann in ein besonders schwieriges Verhiltnis,
wenn Schénheit auch eine moralische Komponente zugesprochen wird.’>* Wenn
also Gewalt, heute oder damals in der Wiener Moderne, zum Teil der Literatur
wird, dann muss immer auch gefragt werden, unter welchen Voraussetzungen
dies geschieht.”®> Auch heute sind 4sthetische Betrachtungen nicht jenseits eines
moralischen Diskurses, sondern haben weiterhin Berithrungspunkte, die hiufig
zum Ausschluss bestimmter Kunstgegenstinde fithren oder aber die Zuordnung
bestimmter Gegenstinde als Artefakte der Kunst verhindern.'26

Die Aufnahme der nichtschénen Dinge in die moderne dsthetische Systematik
als genuin dsthetische Elemente setzt, wie es Herbert Dieckmann prignant formu-
liert, ihre vorherige Ausschlieftung voraus.’” Das bedeutet also, dass mindestens

123 Vgl.Jaug: Die nicht mehr schénen Kiinste: Finfte Diskussion, S. 613f.; NIERAAD: Die Spur der
Gewalt, S.13.

124 Fir die griechische Kultur etwa ist der entscheidende Punkt erreicht, als Platon dem Dich-
ter eine moralische Verpflichtung oktroyiert und somit die alte Funktion der Darstellung des
Hasslichen nicht mehr akzeptiert, da sie sich auf das Niedere, Weltliche konzentriere und
nicht das Gottliche, Idealistische beherberge. Vgl. MULLER: Bemerkungen zur Rolle des Hass-
lichen in Poesie und Poetik des klassischen Griechentums, S. 16.

125 Damit sind zum einen die poetologischen Uberlegungen gemeint, die dem Kiinstler bereit-
stehen, um verschiedene Elemente fir sich nutzbar zu machen, sowie die Traditionslinien
und Moden, denen er durch seine Vorbilder und durch Publikumserwartung unterworfen ist.
Damit ist zum anderen aber auch ein gesellschaftlicher Diskurs bezeichnet, der die Grenze
zwischen skandalds und provokant zieht und der selektiert und beschrankt. Er markiert zu-
dem auch, was in einer Zeit nicht gedacht werden kann —nicht, weil es nicht gedacht werden
darf, sondern weil es nicht Teil der 6ffentlichen Diskussion ist, da es weder eine Problema-
tisierung erfahrt noch von aktuellem Interesse ist. Alles zusammen bildet letztlich die Folie,
den kulturellen Hintergrund, vor dem ein angenommener historischer Leser die Gewalt be-
wertet und sie als dsthetisch oder als abstoRend wahrnimmt. Es ist also nicht die Asthetik
allein, die einen Einfluss auf die Wahrnehmung der Teile der Kunst ausiibt. Ihr Wandel ist
aber an sich bereits komplex genug, weshalb von der Hinzunahme noch anderer, wichtiger
Einfliisse zugunsten der Verstandlichkeit Abstand genommen werden soll.

126 Als Beispiel, dass auch heute die Diskussion um Asthetik nicht ohne die moralischen As-
pekte gefithrt werden kann, wird der Kommentar von Karlheinz Stockhausen anlasslich der
Anschlige auf das World Trade Center am 11. September 2001 angefiihrt, der fiir seine Au-
Rerung, die Bilder seien dsthetisch, stark kritisiert wurde. Vgl. REICHER: Einfithrung in die
philosophische Asthetik, S. 21.

127 DIECKMANN: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des 18. Jahrhunderts,
S.271.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

71


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Das Schweigen der Gewalt

in den der Moderne vorhergehenden Epochen die hisslichen Dinge nicht als Teil
der Kunst angesehen wurden. Um also auch Gewalt, die in historischen Schon-
heitskonzepten lange den hisslichen Dingen zugeordnet wurde, zu etwas Astheti-
schem werden lassen zu kénnen, sind somit verschiedene Umwertungen nétig.'28
Sie betreffen sowohl den Begriff »schén« als auch den Begriff »dsthetisch« sowie
die Begriffe »gut« und »wahr«.

Der Begriff des Asthetischen aber und sein Verhiltnis zum Schénen, ebenso
wie seine exponierte Stellung innerhalb der Kunsttheorie, die letztlich ihn zum
Primat erhebt, sind historische Phinomene. Es sind also nicht nur die Kategorie
des Schonen und der Kanon der schénen Dinge vom Wandel betroffen, sondern
natiirlich auch das System der Asthetik selbst, welches bestrebt ist, beides festzu-
schreiben. Jenes Paradigma, auf das bisher Bezug genommen wurde, hat seinen
Beginn erst im 18. Jahrhundert und trotz diverser Fragestellungen, die sowohl von
Platon und Aristoteles herrithren, findet ebenso eine Loslésung von jenen sowie
von vorausgehenden mittelalterlichen Konzepten statt.’>® War zuvor Gott Garant
fiir die Existenz des Schénen, ist es nun nach Baumgartens Schrift die dsthetische
Erfahrung.’® Dies stellt den eigentlichen paradigmatischen Wechsel des 18. Jahr-
hunderts dar, der die Schonheit zu einer nicht mehr metaphysischen, sondern zu
einer subjektiven Gréf3e erhebt, auch wenn die Hoffnung besteht, dass ein iiberin-
dividuelles, verbindliches Prinzip zu finden ist.’3!

So bleibt etwa auch bei Winckelmann die Schénheit das Geheimnis im Zen-
trum des Diskurses. Zwar werden von ihm spezifische Aussagen das Wesen der
Schonheit betreffend getroffen, es findet aber keine ontologische Bestimmung
statt, wenn er schreibt:

Denn die Schonheit ist eins von den grofien Geheimnissen der Natur, deren Wir-
kung wir sehen, und alle empfinden, von deren Wesen aber ein allgemeiner deut-

licher Begriff unter die unerfundenen Wahrheiten gehoret.'3

Schonheit ist durch die reproduzierbare Erfahrbarkeit evident und bedarf keiner
Setzung.'®? Bei Johann Joachim Winckelmann ist sie zwar noch nicht beliebig, auch

128 EBD., S.292; NIERAAD: Die Spur der Gewalt, S. 137ff.

129  RESCHKE: Schon/Schénheit, S. 395f.

130 Baumgartens Zugriff auf die Schonheit als Gegebenes ist ein systematischer, woraus aber
letztlich eine philosophische Beschreibungsschwierigkeit resultiert, die sich vor allem der
deutschsprachige philosophische Diskurs einhandelt, wihrend etwa der franzdsische auf ei-
ne derartige Herangehensweise aus epistemologischen Griinden verzichtet und das Schone
im Irrationalen beldsst, vgl. RESCHKE: Schon/Schonheit, S. 398.

131 EBD., S.395.

132 WINCKELMANN: Geschichte der Kunst des Alterthums, S.192.

133 Vgl. UEDING: Von der Rhetorik zur Asthetik, S. 61. Er arbeitet heraus, dass Winckelmanns
Schénheitsbegriff durch Baumgarten, aber auch durch die Rhetorik gepragt ist, wobei

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

wenn sie einen subjektiven Effekt beschreibt, da jeder Kunstverstindige diesel-
ben Empfindungen haben wird, aber vor diesem historischen Hintergrund ist die
heutige Auffassung, dass Schonheit relativ und vom Subjekt abhingig ist, nicht
verwunderlich, sondern Konsequenz einer lang anhaltenden Diskussion.®* Aber
im Laufe der Auseinandersetzung ist die intuitive Evidenz des Schonen, durch die
letztlich seine Existenz als Axiom verbleibt, Grund dafiir, dass das Schéne als Be-
stimmungsmoment sich entwertet und der immer schon mit ihm konkurrierende
Begriff des Erhabenen sich langsam durchsetzt.’3 Dies hat auch zur Folge, dass die
Mimesis als abbildendes Prinzip des Naturschénen nicht mehr Primat ist, sondern
das formgebende Prinzip und damit die Hinwendung zum Kunstschénen mehr
und mehr an Bedeutung gewinnt. Die Gegeniiberstellung eines am Schénen inter-
essierten (im Gegensatz zum zwecklosen Schénen) und des vom Erhabenen iiber-
wiltigten Rezipienten erdéffnet Konzepten, die auf das Absolute der Kunst abzielen,
eine mogliche Entwicklungsrichtung.

Wenn allerdings das Hissliche, Widerliche und Unanstindige gerade nicht Ob-
jekte eines idsthetischen Diskurses sind, heif3t das nicht, dass ihnen keinerlei Refle-
xion widerfahren wiirde oder sie sogar tabuisiert wiren, sondern damit ist ledig-
lich gemeint, dass sie nicht mehr und noch nicht wieder Zentrum der Diskussion
um die dsthetischen Dinge bilden. Denn das Hissliche, Widerliche, Eklige und Bo-
se war nie aus der Kunstbetrachtung ausgeschlossen. So setzt sich niemand anderes
als Edmund Burke mit der Faszination und auch dem Wohlgefallen, also der Lust,
an der Darstellung von schrecklichen Dingen auseinander und zieht, zwar nicht ex-
plizit, aber in der argumentatorischen Konsequenz, Parallelen zwischen dem Hiss-
lichen und dem Erhabenen, indem er dem Erhabenen Charakteristika zuschreibt,
die zuvor das Hissliche besessen hatte.®® Auch Diderot schlieft das Widerliche,
Ekelhafte und Schreckliche nicht aus der Kunst aus, sondern gesteht ihm eine es-
senzielle Wirkung zu, die vergleichbar ist mit der der Schonheit, wenngleich er
dennoch nicht so weit geht, beide gleichberechtigt zu akzeptieren.’®” Man kann
deshalb auch nicht in den vormodernen Epochen ohne Weiteres behaupten, dass

Winckelmann das Gewicht der rhetorischen Regeln zugunsten eines Zusammenspiels aus ex-
empla und exercitatio verschiebt. Entscheidend ist hierbei aber, wie der Schaffende die Schon-
heiterkennt, namlich nicht analytisch-deduktiv, sondern intuitiv-induktiv durch die Beschif-
tigung mit schénen Dingen.

134 Zur Grundlegung einer subjektiven Betrachtung des Schonen durch Francis Hutcheson fiir
den englischsprachigen Raum, der zwolf Jahre nach Baumgarten eine individuelle Schon-
heitskonzeption bereits stirker betont, vgl. POLTNER: Grundkurs Philosophie, S. 72f.

135 RESCHKE: Schon/Schoénheit, S. 391f.

136 Vgl. DIECKMANN: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des 18. Jahrhun-
derts, S. 296ff.

137 Vgl.ebd,, S.305.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

79


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Das Schweigen der Gewalt

das Hissliche negiert oder tabuisiert wurde. Es ist aber die besondere Funktiona-
lisierung als Mittel zur teleologisch verstandenen Menschwerdung, die die Kunst
vor allem in der Zeit der Aufklirung besonders ausgeprigt erfihrt und die Themen
wie Gewalt oder Sexualitit letztlich ihre Kunstfihigkeit abspricht. Zur Zeit der Auf-
klirung gilt weiterhin die Bedingung, dass das Schéne auch gut sein soll.3® Wer-
den Gewalt und die Darstellung ihrer Folgen zu den hisslichen, schrecklichen und
widerlichen Dingen gezihlt und werden diese wiederum als die Abwesenheit des
Guten verstanden, weil die dsthetischen Kategorien als mit den moralischen ver-
bunden gedacht werden, dann kann das Hissliche weder »schén« noch »zweckfrei«
auftreten. Das teleologische Weltbild der Aufklirer, das auf eine Vervollkommnung
der Menschheit ausgerichtet ist, ein Weltbild also, das ein Fortschreiten zum Gu-
ten annimmt (oder zumindest anstrebt), muss allerdings das Schlechte ebenfalls als
Teil zu diesem Prozess ansehen. Die Gewalt ist dann immer auch Element eines
Werdungsprozesses, an dessen Ende die Vervollkommnung steht. Diese Denkfigur
erfasst das Schreckliche als ein zielgerichtetes, als ein niitzliches Ereignis. Gewalt
kann hier nicht als >schon« auftreten, da dies wiederum der moralischen Ideologie
zuwiderlaufen wiirde, wenn diese mit der Poetologie eng verzahnt wird.** Weder
Ausgangs- noch Endpunkt, aber wichtiger Meilenstein in diesem Prozess bilden

die Laokoon-Diskussionen, die letztlich bis zu Hegel reichen.#°

Paradigmatisch
ist Lessings Zuspitzung in der Laokoon-Diskussion die reprisentativ fiir eine Set-
zung steht, die im 19. Jahrhundert revidiert wird. Handelt es sich hier zwar nicht
um die Gewalt, sondern um eine ihrer Folgen, nimlich den Schmerz, so ist an der
Diskussion dennoch abzulesen, dass die »nichtschénen Dinge« bei Lessing an eine
Funktion gebunden werden miissen und zumindest theoretisch bestimmten Re-

geln unterworfen bleiben:

Der Meister arbeitete auf die hochste Schonheit, unter den angenommenen Um-
standen des korperlichen Schmerzes. Dieser, in aller seiner entstellenden Heftig-
keit, war mit jener nicht zu verbinden. Er mufste ihn also herabsetzen; er mufite
Schreien in Seufzen mildern; nicht weil das Schreien eine unedle Seele verrat, son-
dern weil es das Gesicht auf eine ekelhafte Weise verstellet. Denn man reifle dem
Laokoon in Gedanken nur den Mund auf, und urteile. Man lasse ihn schreien, und
sehe. Es war eine Bildung, die Mitleid einflofite, weil sie Schonheit und Schmerz
zugleich zeigte; nun ist es eine hdfliche, eine abscheuliche Bildung geworden,
von der man gern sein Gesicht verwendet, weil der Anblick des Schmerzes Unlust

138  KIESEL: Geschichte der literarischen Moderne, S. 100f.

139 Vgl.JAus: Die nicht mehr schonen Kiinste: Dritte Diskussion, S. 595 u. 567.

140 Aufihre enorme historische Relevanz ist in der wissenschaftlichen Literatur wiederholt hin-
gewiesen worden. Vgl. SCHNEIDER: Geschichte der Asthetik von der Aufkldrung bis zur Post-
moderne, S. 30.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

erregt, ohne daf die Schénheit des leidenden Gegenstandes diese Unlust in das
siiRe Gefiihl des Mitleids verwandeln kann.'#’

In dieser berithmten Stelle aus Lessings Traktat kulminiert das Bedingungsver-
hiltnis von Dargestelltem und Darstellungslehre. Zuriicknahme und Beschrin-
kung werden von Lessing in der Ausfithrung gesehen. Schmerz ist Mittel, nicht
Teil des Edlen. Es dient als Kontrast, um das Mitleid zu beférdern und die gu-
te Seele darzustellen. Natiirlich setzt sich Lessing auch an verschiedenen Stellen
in seiner Schrift neben Schmerz nicht nur mit Gewalt auseinander, sondern mit

142 3ber

den hisslichen Dingen im Allgemeinen und ihrem Verhiltnis zur Kunst,
in seiner empathischen Asthetik liegt der Schwerpunkt mehr auf den Folgen beim
Opfer. Entscheidend bleibt, dass die Funktionalisierung die Mittel heiligt; ihr Feh-
len aber wiirde den dargestellten Schmerz zwecklos machen und ihn damit seinem
Sinn berauben - er wire nutzlos. Das Widerliche und Hissliche hat einen Hilfs-
status als Werkzeug, nicht als essenzielles Element. Als Letzteres ist es bei Lessing
nicht vorgesehen, weder als Thema noch als Gegenstand der Kunst.** Und trotz
aller tiefgreifenden Wandlungsprozesse, die wihrend der Poetikdiskussionen fol-
gen, behaupten Lessings Schriften ihre Relevanz bis in die Moderne hinein.*
Aber bereits in der Romantik hinterfragt Friedrich Schlegel die unbedingte
Zwangslaufigkeit einer Niitzlichkeit der Kunst. Mit seiner Hinwendung zum In-
teressanten anstelle des bedingungslosen Schénen beginnt jene Verschiebung, die
der Kunst ihren Autonomiestatus zugestehen wird, gerade indem sie das zuvor
Abseitige zulisst.”* Mit ihr beginnt sich zudem auch das Verhiltnis von Kunst

und Wirklichkeit zu verindern.’*® Allerdings erfihrt auch bei Schlegel das Hassli-

141 LESSING: Laokoon, S. 20.

142 DIECKMANN: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des 18. Jahrhunderts,
S.310.

143 EBD, S.311.

144 Manfred Fuhrmann (Die Funktion grausiger und ekelhafter Motive in der lateinischen Dich-
tung, S. 250) weist z.B. darauf hin, dass Lessings Urteil zur antiken Literatur unter den Vor-
zeichen seiner Asthetik den bis dahin bestehenden Kanon verindert. GroRere Teile der bis
dato rezipierten lateinischen Dichtung, insbesondere die Tragddien Senecas, fallen in der
Nachfolge Lessings aus dem Kanon. Erst mit dem Beginn des 20. Jahrhunderts dndert sich
die philologische Sichtweise auf diese Schriften erneut. Lessings Auswahl ist ein Beispiel fir
die Beschrankung einer kulturellen Selektion aufgrund poetologischer Entscheidungen.

145 Vgl. K&sser: Erfahrung und Erwartung, S. 237f.

146 Da hier der Fokus nicht auf dem Verhiltnis von Kunst und Wirklichkeit liegt, kann der Aspekt
nicht in angemessener Weise vertieft werden, aber in der Romantik ist letztlich die Annah-
me, dass Kunst reine Nachahmung sei, langst iiberholt. Vgl. PETERSEN: Mimesis — Imitatio —
Nachahmung, S. 232f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

81


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Das Schweigen der Gewalt

che keine Aufwertung zur dsthetischen Kategorie, sondern ist des >Kriminalkodex«

wegen, wie er es formuliert, Bestandteil der Reflexion.™’

2.2.3 Rosenkranz Asthetik des Hasslichen

Einer ihnlichen Motivation folgend wie Schlegel unternimmt 1853 Karl Rosen-
kranz, was laut ihm seit dem Beginn der Asthetik fehlt - den systematischen
Versuch einer Erfassung des Hisslichen:

Crofde Herzenskiinstler haben sich in die schauerlichen Abgriinde des Bésen ver-
tieft und die furchtbaren Gestalten geschildert, die ihnen aus ihrer Nacht entge-
gengetreten sind. [..] Die Holle ist nicht bloR eine religés-ethische, sie ist auch
eine dsthetische. Wir stehen inmitten des Bosen und des Ubels, aber auch inmit-

ten des HaRlichen. [..] In diese Holle des Schénen wollen wir niedersteigen.148

Das Hissliche gehort fiir ihn zum festen Repertoire der Kunst. Wie bereits im Ein-
gangsteil erwihnt und wie es auch im ersten Zitat reprisentiert ist, existiert seit
dem akademischen Versuch, das Asthetische zu fassen, eine Spannung zwischen
den Begriffen des Erhabenen, des Schénen und des Wahren. Aus dieser Spannung
heraus entstehen im Laufe der vielen Diskussionen immer wieder Abwigungen
zwischen dem Wahren und damit dem, was dargestellt werden kann, dem Scho-
nen und somit dem, was dargestellt werden darf, und schlieflich dem Erhabenen,
welches zwischen dem ersten und dem zweiten Begrift changiert. So ist auch fir
Rosenkranz das Hissliche ein komplexes Phinomen, das nicht in einer einfachen
Dichotomie zum Schénen aufgeht. Der Unterschied seiner Haltung, etwa im Ver-
gleich zu Kant, ist, dass Rosenkranz das Hissliche nicht nur als Teil der Kunst ver-
steht, sondern es auch in ihr reprisentiert sehen mochte. Ein Sachverhalt, den Kant
noch kategorisch ausschlieft.’ Der Gewalt im gréferen Umfang widmet sich Ro-
senkranz in seinem Abschnitt {iber das Rohe. Autotelischer Gewalt nach Reemtsma
entspricht bei Rosenkranz die »Brutalitit«. Sie sei die willkiirliche Grausambkeit,

150 Hinsichtlich ihrer isthetischen

die veriibt wiirde, um aus ihr Lust zu schopfen.
Reprasentation, die Rosenkranz fiir kontinuierlich und epocheniibergreifend ver-
wirklicht sieht, gilt weiterhin die Bedingung der Riicknahme. Anhand von Schlach-
tengemailden fithrt er aus, dass Grausamkeiten Themen sind, dass der Kiinstler

151

aber bestimmte, reelle Formen der Gewalt dennoch nicht darstellt.”>! Besondere

Bedeutung haben die Darstellungen der Grausamkeit fiir ihn seit Anbeginn der

147 ZELLE: Die doppelte Asthetik der Moderne, S. 299.

148 ROSENKRANZ: Asthetik des HaRlichen, S.11.

149 SCHNEIDER: Geschichte der Asthetik von der Aufklarung bis zur Postmoderne, S. 97.
150 ROSENKRANZ: Asthetik des HaRlichen, S. 235f.

151  EBD, S.242.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

kiinstlerischen Verarbeitung christlicher Motive wie der Kreuzigung und des Mir-
tyrertodes. Die strikte Dichotomie zwischen dem guten Opfer und dem schlechten
Tater wire etwas, das der griechischen und rémischen Mythologie fremd gewesen
sei.’s? An dieser Stelle macht Rosenkranz noch einmal ganz deutlich, dass er eine
autonome Darstellung von Brutalitit fir die Kunst ablehnt:

Ein dsthetischer CGegenstand kann die Brutalitit, welche den wehrlosen Heiligen
ausgesuchte Leiden bereitet, nur insofern werden, als die Darstellung den Sieg

der inneren Freiheit iiber die dufere Gestalt zur Erscheinung bringt.’>3

Systematisch versucht Rosenkranz dem Hisslichen begrifflich habhaft zu werden
und kann es weder mit dem Unvollkommenen noch mit dem Negativen gleichset-
zen. Weder muss das Unvollkommene hisslich noch das Vollkommene schén sein.
Das Negative entzieht sich sogar ganz der Asthetik, da es nicht ist und somit auch
kein Gegenstand einer Anschauung sein kann.»*

Auch das Gute oder Niitzliche ist fiir Rosenkranz nicht zwingend mit dem
Schénen verbunden. So wiirden giftige Blumen bezaubern und téten konnen.
Ebenso ist das Hissliche nicht die Folge des Bosen in der Welt, weder als Sym-
ptom noch als Ausdruck, denn auch das Gute ist fihig, in hisslicher Form zu
erscheinen. Uberdies kann ein hissliches Tier nicht hisslich sein, weil es bose ist,
da es selbst zum Bosen gar nicht fihig ist.’>

Aber der Mensch ist zum Bosen fihig, und hier ist es fiir Rosenkranz doch
wichtig, einen Unterschied zu machen. Fiir ihn ist »der absolute Zweck des Geistes
Wahrheit und Schénheit«.’>® Der Mensch ist aus freiem Willen zum Bosen fihig,
und diese Deformation, dieses bewusste Handeln gegen die eigentliche Natur des
menschlichen Geistes, miisste sich auch in der duleren Form niederschlagen.’>”
Rosenkranz hat also die Bindung vom Guten und Schonen, auch wenn er sie re-
lativiert, noch nicht ganz aufgegeben. Das Bose kann sich, es muss sich nicht in
der Verinderung des Schénen zeigen. Wenn es sich jedoch zeigt, dann ist es eine
Deformation des zum Schénen fihigen Geistes, dessen Schonheit sich aber erst
entfaltet, wenn der Mensch das Gute zuldsst. Dass Rosenkranz die entsprechen-
den Diskussionsschritte, auch wenn er sie knapphilt, dennoch anfithrt, zeigt, dass
seinerzeit die Entsprechung, dass das Bose auch hisslich sein muss, doch noch

nicht ganz erodiert ist. Besonders deutlich wird dies im Abschnitt, den Rosenkranz

152  EBD.,S. 241f.
153 EBD, S. 242.
154 EBD., S.18f.
155 EBD., S.31.
156 EBD, S.32.
157 EBD., S.35.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

83


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Das Schweigen der Gewalt

dem Bosen selbst widmet. Zwar bekriftigt er noch einmal, dass die Annahme, al-
les Hissliche sei gleichbedeutend mit dem Bosen, eine unzulissige Ausweitung
des Begriffes sei, dennoch ist fiir Rosenkranz das Bose als das Radikale oder Ab-

158 Wihrend also das Gute und jenes,

surde gleichbedeutend mit dem Hisslichen.
das weder gut noch bése ist, zum Hisslichen fihig ist, impliziert er in diesem Ab-
schnitt letztlich doch, dass das Bose sich immer in der Deformation dessen zeigt,
was zum Schonen fihig wire. Das Bose kann also nicht schon sein. Rosenkranz tiber-
antwortet die Definition des Bosen als ethischen Begriff einer anderen Disziplin
und beschrankt sich auf eine konzentrierte Formulierung, nimlich dass das Bose
der bose Wille ist, der sich in der willkiirlichen Tat, dem Verbrechen, etabliert.’®
In diesem Zusammenhang positioniert er sich explizit gegen Friedrich Schillers
Haltung, indem er Schillers Gedanken so wendet, dass das dsthetische Verbrechen
zwar formal dsthetisch ist, jedoch kein Ausdruck der Freiheit, sondern gerade ih-
re Verleugnung darstellt.’®® Durch diese Verleugnung wiederum offenbart sich als
Kontrast die Freiheit in der Tat des guten Willens.®!

Wie im Falle der Brutalitit ist das Bose respektive der bose Wille weiterhin
ein Gegenstand der Kontrastierung und nur in dieser Funktion Teil der Kunst. An
dieser Grenze des Denkens zeigt sich die Verinderung, die im Fortschreiten der
Moderne fiir viele dsthetische Konzepte entscheidend werden wird. Rosenkranz’
epistemologischer Schritt ist dennoch eine wichtige Verinderung fir die Verwen-
dung der Gewalt in der Literatur der Moderne: Auch in der 4sthetischen Reflexion
kann nun das Hissliche als Teil des Kunstwerks erscheinen. Es ist damit nicht
mehr zwangsliufig iiberformt oder zweckgebundenes nétiges Ubel, sondern >an
sich< und somit >rein<. Denn das Bestreben der Kunst sei immer auch die Idee, die
Imagination, zu reprisentieren und diese sei fiir sich an keine Grenze gebunden,
sondern frei. Auch kénne nicht vor dem Hisslichen haltgemacht werden, wenn die
Gesamtheit der Wirklichkeit Gegenstand der Kunst sein soll.***

Zwar darf man bei Rosenkranz’ Betrachtungen noch nicht so weit gehen, dass
ausschliefllich das Hissliche ganz Kunst sein kann, denn es ist fir ihn nicht zu
einer >asthetischen Selbststindigkeit< fihig, aber es ist in seiner reinen Form als
Bestandteil der Kunst akzeptiert.'®3 Ebenso idealisiert fiir ihn die Kunst auch das

158 EBD., S.305.

159 EBD., S.306.

160 Peter-André Alt (Asthetik des Bosen, S.177ff.) weist darauf hin, dass Schillers Darstellung des
Bosen in Die Riuber Gber eine blofde Kontrastierung des Guten hinaus geht und vielmehr eine
tiefgehende Skepsis gegeniiber dem aufklarerischen Rationalismus darstellt, weshalb er bei
ihm einen dekonstruktiven Ansatz vermutet, wofiir Alt Belege in Schillers Der Verbrecher aus
verlorener Ehre findet.

161 ROSENKRANZ: Asthetik des HaRlichen, S.306.

162 EBD.,S. 43f.

163 EBD-, S. 44.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Hissliche, da alle Gegenstinde, die sie behandelt, in der Anschauung aufihre Idee
reduziert werden. Dies geschieht, indem sie von dem Natiirlich-Zufilligen befreit
werden. Durch diesen Prozess wird das Hissliche in der Kunst wie jeder andere Ge-
genstand auch isthetisiert.'®# Die Verwendung in der Kunst gibt dem Hasslichen
einen (formalen!) Zweck im Gesamtkunstwerk, ohne den es nicht Bestandteil der
Kunst werden kann, aber diese Eingliederung erfolgt als dsthetisches Element.'®
Unter welchen Bedingungen das Hissliche in der Kunst Verwendung finden und
welche Formen es dabei annehmen kann, fithrt Rosenkranz dann in seiner Arbeit
auf und systematisiert ihre Reprasentationen. Indem sich Rosenkranz somit von
seinem Lehrmeister Hegel entfernt, steht er auf halbem Weg zwischen den radika-
len dsthetischen Auffassungen der Avantgarden und den traditionellen aufklireri-
schen Konzepten des Schénen. 66

Rosenkranz, an der Schwelle der Moderne, versteht das Bose, obwohl er es
im &sthetischen Sinne als reine Idee anerkennt, weiterhin nicht als eigenstindig,
sondern in Abhingigkeit zum Guten. Philosophieisthetisch konsequent allerdings
wire der nichstliegende Schritt, die eigenstindige Asthetik des Bésen zu fordern.
Denn Rosenkranz’ Argument fir die Aufrechterhaltung des Bedingungsverhiltnis-
ses ist schwach, wie sich hinsichtlich der Besprechung von Schillers Werk zeigt. So
hat er zwar selbst die Fihigkeit des Menschen zum Bésen gerade durch seinen
freien Willen begriindet und ihn somit vom Tier unterschieden, kassiert aber diese
Voraussetzung wieder, indem er das Verbrechen nicht als die Handlung des freien
Willens und somit der Freiheit des Menschen anerkennen will. In diesem Wider-
spruch tritt letztlich die feine Grenze seines Denkens in Erscheinung, wenn er nur
die gute Tat als den Ausdruck der Freiheit akzeptiert. Ob Rosenkranz den letz-
ten argumentativen Schritt nicht zu gehen vermag, ihn nicht gehen mochte oder
sich nicht zu gehen traut, bleibt natiirlich an dieser Stelle Spekulation. Dennoch
scheint er weiter an der didaktisch-humanistischen Ideologie der Aufklirung fest-
zuhalten. Rosenkranz’ Argumentation und Gedankenfithrung wird bei der Ausein-
andersetzung mit Schiller wage und weniger stringent. Das Dilemma, dass Schiller
offensichtlich in seinem Text Der Verbrecher aus verlorener Ehre einen bosen Willen
portritiert, und zwar nicht zwangsliufig, um etwas héheres Gutes besser zu ak-
zentuieren, und dennoch ein Werk der hohen Literatur schafft, stellt Rosenkranz
vor das Problem, diesem Text Schillers entweder das Asthetische abzuerkennen

164 EBD.,S. 47f.

165 EBD.,S. 49.

166 Flr Hegel ist die Dichotomie von Schén und Hisslich entscheidend. Er lehnt den romanti-
schen Gedanken vom Zufilligen, Interessanten und Dunklen entschieden ab. Und weil er
damit der Kunst jegliche Dynamik entzieht, was ihm bewusst ist, resultiert seine Entschei-
dung im Ende der Kunst. Vgl. ALT: Asthetik des Bésen, S.173ff; ZELLE: Die doppelte Asthetik
der Moderne, S. 305.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

85


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Das Schweigen der Gewalt

oder aber ihm eine Lesart aufzuzwingen, die seiner eigentlichen Aussage zuwi-
derlduft. Denn Schiller eréffnet in seinem Text die Frage, ob das Bése immer nur
einem Nachgeben der niederen Instinkte gleichkommt oder eben nicht doch eine
selbstbestimmte und damit freie Entscheidung sei.’®” Eine Tat, die bése ist um
der Bosheit willen, ist demnach keine Handlung, die nur ein Bediirfnis wie Rache,
Hunger oder Gier befriedigt: Sie ist eine freie Entscheidung zum Bésen und da-
mit Ausdruck des freien Willens. Rosenkranz entscheidet sich letztlich dazu, diese
Lesart zu negieren.'¢8

Es zeigt aber, dass dsthetische Darstellungen von Gewalt in dieser Zeit womdg-
lich genau diesen Konflikt der Ideologien in ihren Reprisentationsformen abbil-
den. Die Kopplung der ethischen Verpflichtung an das Asthetische der Kunst und
gleichzeitig die Konzentration auf das Recht und die Pflicht der Ausitbung des frei-
en Willens schaffen ein Spannungsverhiltnis, das die Verwiirfnisse der Moderne
einleitet.

2.2.4  »Entiibelung aller Ubel«

Obwohl es Ziel der bisherigen Ausfithrungen war, die argumentative Konsequenz
aufzuzeigen, die zu der Wandlung der dsthetischen Kategorien fiihrt, soll nicht der
Anschein entstehen, als sei die Asthetik der Moderne alleinig ein Ergebnis dieser.
Wie bereits eingangs erwahnt, sind diverse Prozesse in einem stindigen Wechsel-
verhaltnis und auf verschiedenen Ebenen beteiligt. Auch Rosenkranz’ Einbeziehen
des Hisslichen als Teil der Asthetik wird in der Sekundirliteratur unter anderem
als Resultat einer Krisenerfahrung der Wirklichkeit gesehen, die nicht nur diese
selbst, sondern auch mutatis mutandis abstrakte Begriffe als Folge daraus zuneh-
mend als kontingent begreift.’®® Darum stellen auch poetologische Verinderun-
gen hiufig genug konstitutive Setzungen und keine rein deduktiven Folgerungen

167 Vgl. LIMBACH: Friedrich Schillers Seelenkunde vom Verbrechen, S. 222f.

168 Zwar ist es etwas verwunderlich, dass Rosenkranz sich gerade an diesem Text von Schiller
abarbeitet, gehort er doch nicht zwangslaufig zu den entscheidenden, kiinstlerischen Wer-
ken des Autors, zumal Die Rauber formaldsthetisch weitaus interessanter hitten sein diirfen.
Es zeigt aber erneut die Abhédngigkeit Rosenkranz’ Denken von der ethischen Konzeption.
Wahrend sich Schiller in den Raubern namlich noch auf den traditionellen Zweck des ab-
schreckenden Beispiels in seiner Vorrede, wenn auch nur noch pro forma, als Legitimation
fiir das Dargebotene beruft, ist die Zielsetzung beim Verbrecher aus verlorener Ehre eine an-
dere. Der Text hinterfragt grundsatzliche, moralische Werte und eré6ffnet das Problem der
Schuldfahigkeit, wodurch sich Rosenkranz womaoglich herausgefordert sieht. Unter dem As-
pekt aber einer Asthetisierung des Bosen wiren die Riuber weitaus radikaler einzustufen.
Alt bemerkt dazu in Asthetik des Bosen: »In den Riubern ist die Asthetik des Bésen so massiv
prasent, daf man liberlegen mufs, ob es hinreicht, sie einzig als funktionaler Bestandteil der
Abschreckungsprogrammatik zu deuten, die ihr die Vorrede zuweist.« (S. 180)

169 Vgl. SCHNEIDER: Geschichte der Asthetik von der Aufklarung bis zur Postmoderne, S. 96ff.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

dar. Dies wird besonders deutlich, wenn man sich die Rezeption von Nietzsches

Uberlegungen zu einer Asthetik der Moderne vor Augen fiihrt.'7°

In Bezug auf
die formalisthetische Diskussion vollzieht Nietzsche zunichst nimlich nur noch
diesen letzten Schritt dadurch, dass er dem Bosen seine volle Kunstfihigkeit zu-
spricht und dem Erhabenen den Schrecken und das Chaos als Tiefenstruktur ent-

71 Tatsichlich aber muss seine Philosophie noch weitaus mehr leis-

gegenstellt.
ten.’””* Indem er nimlich das Wahrhaftige der Kunst in ihr Gegenteil verkehrt und
das nur Imaginativ-Illusorische an seine Stelle hebt, antwortet er auf jene Kontin-
genzerfahrung der Moderne mit der Abkehr von der einen Wirklichkeit und der
Hinwendung zur anderen - zur kiinstlichen Wirklichkeit.'”? Zudem wird riickwir-
kend exakt jenes Fundament umgedeutet, das zuvor argumentativer Garant fir
die bisherigen Asthetiktheorien war — die Kunst der Griechen. Nietzsches Schrif-
ten sind Inspiration fiir die Kulturschaffenden, wie sie zugleich Zeitdiagnose und
Vision der Moderne darstellen. Deshalb werden in vielen Abhandlungen, die sich
mit der Moderne auseinandersetzen, die Schriften Nietzsches zu Recht als zentral
herausgestellt und die Philosophie Nietzsches minutids referiert. Dabei darf aller-
dings nicht iibersehen werden, dass in vielen Fillen die Umsetzung in der Kunst
sowie die Rezeption in intellektuellen Zirkeln bei Weitem nicht derart elaboriert
ablief, wie die Werke Nietzsches das erméglicht hitten.’* Gerade im Falle Jung-
Wiens ist die Ubernahme seiner Ideen eher vermittelt und eklektisch. Hermann
Bahr bewundert seine Wortkunst, steht aber dem philosophischen Werk kritisch
gegeniiber.'”> Selbst Hofmannsthal, der sich im Vergleich zu den anderen Autoren
nachweislich intensiver mit den Schriften, allerdings in sehr jungen Jahren, aus-
einandergesetzt hat, ibernimmt nur reduziert einzelne Konzeptelemente seiner

170 Wobei diese Relevanz aus einer sehr komplexen Verflechtung von wegweisenden philoso-
phischen Aussagen Nietzsches einerseits und einem ausufernden Personenkult unter seinen
Anhingern andererseits besteht. Vgl. VALK: Friedrich Nietzsche — Musaget der literarischen
Moderne, S. 1-20.

171 PLUMPE: Asthetische Kommunikation der Moderne, S. 36f. Im Sinne Nietzsches spielt die Di-
chotomie von Gut und Bose letztlich keine Rolle mehr. De facto aber setzen auch die Anhdnger
von seiner Asthetiktheorie die Dichotomie sowohl im kiinstlerischen wie im theoretischen
Diskurs fort.

172 Gerhard Plumpe (Asthetische Kommunikation der Moderne, S. 27ff)) pointiert, dass in der
Zeit vor Nietzsche die dsthetische Theoriebildung im Grunde stagniert. Nietzsche tritt eben
auch deshalb mit seinen Textformen nicht akademisch auf, sondern versucht mit einer Viel-
zahlvon Stilmitteln, seine Ideen zu formulieren. Sein Anspruch ist nichts Geringeres als eine
Veranderung der bisherigen Kultur und ihrem zugrunde liegenden Denken. Deshalb sind
die Unterschiede in seiner Philosophie tiefergehender, als es auf rein formal-logischer Ebe-
ne sich darstellt.

173 ZELLE: Die doppelte Asthetik der Moderne, S. 330.

174 Vgl. VALK: Friedrich Nietzsche — Musaget der literarischen Moderne, S. 7f.

175 NIEFANGER: Nietzsche-Lektiiren in der Wiener Moderne, S. 43.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

87


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Das Schweigen der Gewalt

Asthetik. Nietzsches Gedankengebiude ist fragmentiert in einzelne Ideen in den
éffentlichen, intellektuellen Diskurs eingedrungen, weshalb sich viele Ahnlichkei-

ten in der Literatur finden lassen.'7¢

Dabei sind seine Vorstellungen aber hiufig
genug auf prignante Spriiche, wie die sUmwertung aller Werte, reduziert. Es ist
deshalb durchaus sinnvoll, bei einer generalisierenden Betrachtung der Prozesse,
die das Spezifische der modernen Asthetik herausbilden, auf diesem Niveau der
Abstraktion zu bleiben.

Nichtsdestotrotz werden im diskursiven Kollektiv der Avantgarden so entschei-
dende Primissen verschoben, die wiederum als kleinster gemeinsamer Konsens
sowohl zur Abgrenzung zu den etablierten Kunstvorstellungen dienen als auch als
Gegenposition zu den eigenen Bewegungen fungieren. Wobei die individuelle Aus-
formulierung der einzelnen Autoren zu ihren ganz eigenen, elaborierten Werken
fithrt. Beziiglich der Hinwendung zum Grotesken und AbstofRenden spricht Har-
ry Lehmann deshalb von einer >-Umcodierung« der bisherigen Binirschemata, die
damit auch die Opposition von schén/hisslich ablsst.’”” Sie beginnt bei Charles
Baudelaire vorerst mit einer gleichwertigen Ersetzung von schén und hisslich,
die jedoch deshalb keine simple Verkehrung darstelle, weil die Poetik der Moder-
ne zugleich die Setzung einer neuen, absolut giiltigen Schonheitsidee ablehne.'”8
Das bedeutet, dass entgegen anderer Befunde der Literaturwissenschaft Baude-
laire durch die Verweigerung einer neugesetzten Konstante im Bezugsrahmen der
Asthetik zwar die alten Beschrinkungen erodiert, jedoch ohne ihr Gegenteil zur
neuen Beschrinkung werden zu lassen. Vorerst ist der Griff nach dem Abseitigen
und AbstofRenden als Erweiterung der schopferischen Moglichkeiten gedacht, ohne
zur neuen Doktrin werden zu sollen.

Auch Odo Marquard bezeichnet das zentrale Moment der Asthetik der Moderne
als die »Entiibelung aller Ubel«.”® Es resultiert fiir ihn aus dem Scheitern der Theo-
logie bei der Losung des Theodizeeproblems, woraus der Verlust erwichst, dass in
der Wirklichkeit eine gottliche Entsprechung im Schénen nicht mehr zu finden ist.
Selbst das >Naturschone« kann nicht mehr als absolut empfunden werden. Konse-
quentrakzeptiere« die Kunst nun das Nichtschone ebenso gut als ihren Gegenstand,
da die Letztbegriindung des vorherigen Asthetikideals verloren sei. Dies schaffe
zugleich den Ausgangspunkt einer Kunstentwicklung, die sich bis heute fortset-
ze und die der Kunst eine komplexe kompensatorische Aufgabe iiberantworte.'#°
Nach Marquard tibernimmt die Kunst die beiden essenziellen Funktionen der »Re-

176 EBD., S. 49.

177 LEHMANN: Die fliichtige Wahrheit der Kunst, S. 181.
178 EBD.

179 MARQUARD: Aesthetica und Anaesthetica, S. 14.
180 EBD,, S.12ff.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

volutionierung der Wirklichkeit« und der »Asthetisierung der Wirklichkeit«.!8! As-
thetik muss nun (allein) leisten, was mit der teleologischen Geschichtsauffassung
verloren gegangen ist: die Vervollkommnung des Menschen und seiner Welt zum
Guten. Daraus folgt aber auch, dass weder die Vergangenheit noch der jetztzeitige
Zustand die Vervollkommnung bedeutet; sondern einer kiinftigen Zeit wird tiber-
antwortet, was als defizitir in der Gegenwart empfunden wird.’®? Dies alles zu
einem Moment, wo eigentlich das >Ende« der Kunst proklamiert wurde, was sich
allerdings vor allem auf ihre gesellschaftliche Relevanz und Beeinflussungsmog-
lichkeiten bezieht.!®3 Fiir die Intellektuellen bedeutet das zuerst einen Riickgriff
auf eine apokalyptische Geschichtsauffassung, die sich am Beginn der Moderne in
der Literatur des Fin de Siécle und der Dekadenz manifestiert; beides Bewegungen,
die ihre gegenwirtige Kultur als eine endzeitige begreifen. 84

Neben dem Moment der Verschiebung des Ideellen auf das zukiinftige Zeital-
ter wird in der Literaturwissenschaft hiufig als Reaktion auf eine mit der Existenz
empfundene Krise auch auf eine neue Auffassung der Sensibilitit verwiesen.'85
Das Reizvolle des bereits seit Lingerem in die Kritik geratenen Primats der Schén-
heit soll zugunsten der Reizbarkeit der Nerven iiberwunden werden.'8¢ Asthetisch
ist nicht mehr, was gefillt, sondern was auffillt, und das bezeichnet all jenes, was in
der Lage ist, zur abgestumpften und ermattenden Wahrnehmung des reiziiberflu-
teten Menschen der Moderne durchzudringen.’®” Ein ihnlicher Ansatz liegt auch
beim Asthetizismus der Jung-Wiener vor, weshalb zu dieser Zeit auch der Begriff
»Nervenkunst« populir wird. Hierbei handelt es sich aber nicht um eine fehlende
Empfinglichkeit, sondern im Gegenteil um eine Hypersensibilitit, die der Rich-
tung ihren Namen gibt.’®® Mit einher geht im franzésischen Asthetizismus auch
bereits die Forderung nach stindiger Erneuerung, um interessant zu bleiben, die
bei den folgenden Avantgarden im >Uberbietungsdruck« der Innovation miindet.*8°
Dies alles begiinstigt die Zunahme der Gewalt als Mittel der Inszenierung, gerade
aufgrund ihrer verstérenden und existenziell bedrohlichen Eigenschaften, wie im
vorherigen Kapitel versucht zu illustrieren, die sich nun zum Garant der Schock-
wirkung wandeln.

181 EBD., S.16.

182 EBD.,S.18.

183 LIESSMANN: Die Kunst nach dem Ende des Endes der Kunst, S. 211f.

184 Mo0G-GRUNEWALD: Poetik der Décadence — eine Poetik der Moderne, S.170.
185 CRESCENZI: Moderne und décadence, S. 319.

186 EBD.

187 EBD.

188 HAUPT: Themen und Motive. 143f.

189 SIMONIS: Asthetizismus und Avantgarde, S. 296.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

89


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Das Schweigen der Gewalt

2.2.5 Asthetik des Negativen

2.2.5.1 Das Nichts und das Bose als Freiheit und Imagination

Ungeachtet der komplexen und filigranen Effekte, die diese Verschiebungen in den
teilweise diametral ausgerichteten Ideologien, Stromungen und Subkulturen be-
wirke, ist das einende Prinzip, dass die Zuversicht in Bezug auf ein stabiles Zen-
trum verloren gegangen ist. Die sich selbst immer wieder verschiebende Kunst
resultiert aus einer Poetik der Negativitit. Mit Negativitdt ist hier gemeint, dass
zum strukturbildenden Prinzip, vor allem durch Baudelaire in seinem essenziellen
Essay Notes nouvelles sur Edgar Poe (1884), ein >Endzeitgefiihlc erhoben wird, das zu-
gleich den Anbeginn etwas radikal Neuem zwar postuliert, dieses aber als Leerstel-
le inszeniert. Maria Moog-Griinewald fasst diesbeziiglich zusammen: »Das Neue,
Andere scheint poietisch [sic] nicht realisierbar, ist bestenfalls im Momentum is-
thetisch erfahrbar: als Aufschein dessen, was nicht ist, noch nicht ist und zugleich

190 Das Resultat der negativen Asthetik fiir das sprachliche Kunst-

nicht mehr ist.«
werk ist die »Unsagbarkeit« als neuer Kern der Literatur.’’ Sowohl die Thematisie-
rung des Verlustes der Sprache im Chandos-Brief auf Motivebene als auch das Su-
chen der Literaten nach der absoluten Metapher auf struktureller Ebene sind letzt-
lich Bewegungen, in deren Zentrum die Negativitit steht. Wie Moog-Griinewald
noch einmal deutlich herausstellt, handelt es sich dabei eben nicht um die Annihe-
rung an eine »erfahrbare Realitit«, sondern im Gegenteil soll die Sprache in reine
Poesie iiberfithrt werden.’* Sprache, die so artistisch an das Unsagbare heran-
reichen soll, ja im Idealfall durch hermetische Bilder selbst zum Unsagbaren oder
wenigstens zum Nichtbezeichnenden wird, ist wie das Kunstwerk generell in die-
ser Ideologieauffassung gerade nicht Reprasentant von Welt, sondern diese selbst
bzw. ihr ideelles Substrat. Marquard wiederum weist dabei auf ein entscheidendes
Problem dieser Radikalisierung des Absolutheitsanspruchs hin. Kunst geht ihr Ge-
geniiber verloren, das sie zu ihrer Konstitution braucht. Wenn >Welt« nicht mehr
relevant ist, fehlt der »Kunst«< ihre notwendige Opposition, gegen die sie sich ab-
grenzen kann.'”

Gleichzeitig resultiert aus diesem Gedankengang noch ein weiterer Konflikt
der modernen Kinstler: Zunehmend wird durch die radikalen Absolutheitsansprii-
che die Unvereinbarkeit von Kunst und Leben zum zentralen Problem. Das reale
Leben, kann es nicht dsthetisch tiberformt werden, kontaminiert die kiinstlerische
Existenz, die sich wiederum nicht selbst aus dem menschlichen Dasein suspendie-
ren kann. Die Unvereinbarkeit, die im Falle der Dekadenz in ihrer apokalyptischen

190 Mo0G-GRUNEWALD: Poetik der Décadence —eine Poetik der Moderne, S.171.
191  EBD.

192 EBD, S.175.

193 MARQUARD: Aesthetica und Anaesthetica, S.11.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54.



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Ausprigung miindet und die eine Entwicklung des poetischen Reflexionsprozesses
darstellt, widerspricht nicht und wird auch nicht widerlegt von der gegenlidufigen
Bestrebung der Avantgarden, die Grenze zwischen Welt und Kunst aufzulésen.'*
Sowohl die Dekadenz mit ihrem apokalyptischen, endzeitlichen Impetus als auch
die Avantgarden, die sie iiberwinden wollen und die sich deshalb auf das Jetzt und
das Prisente konzentrieren, folgen letztlich demselben Prinzip.’> Ihr Ziel bleibt

196 1m Bestreben, alles zu isthetisieren, beraubt sich

eine »oxymorale Semantik«.
auch die Avantgarde dem notwendigen Nichtisthetischen als konstitutive Opposi-
tion.”” Auch die Darstellung von Gewalt ist von diesen Tendenzen betroffen. Fiir
das Verstindnis ihrer spezifischen Darstellung in Abhingigkeit zur Asthetik nach
dem bisher Referierten stellt die Etablierung des Bosen als dsthetische Kategorie
die Verschiebung mit der wichtigsten Auswirkung auf die Gewaltreprisentation in
der Literatur dar.

Es ist vor allem Karl Heinz Bohrer fiir den deutschsprachigen Raum, der sich
mit diesem nichsten Schritt der dsthetischen Entwicklung intensiv auseinander-
gesetzt hat und der radikalisierten Form der Asthetik des Bésen in zentralen Wer-
ken der Moderne nachspiirt. Dabei weist er dem Bosen als dsthetische Katego-
rie die Funktion eines konstitutiven Moments der Moderne zu. Denn fiir nichts
Geringeres hilt Bohrer genau diese Verinderung: die Etablierung des Bosen als
ontologische und dsthetische Kategorie, die der Gewalt und Brutalitit einen neu-
en Bereich zugesteht, nimlich die Fihigkeit zur Imagination, und zwar ohne ein
zweckrationalistisches Programm im Hintergrund zu haben oder eine Konterkari-
katur eines Schonheitsideals darzustellen, sei die eigentliche Signatur der anbre-

198 Der Beginn hierfiir lieRe sich

chenden Moderne das wirkliche Novum der Zeit.
auf das Erscheinen der Erzahlung The black cat von Edgar Allan Poe datieren (1843),
in der der Protagonist dariiber resiimiert, dass das Wohlgefallen des Menschen an
der Grausamkeit bisher keine philosophische Reflexion erfahren habe. Bohrer geht
mit der Meinung Poes Protagonisten konform und méchte zeigen, dass bis zum
Beginn der Moderne, als das Bose in die philosophische oder dsthetische Reflexion
eintrat, es nie losgeldst und fiir sich — wie etwa das Erhabene — betrachtet wurde,
sondern immer schon als Gegenpart und zur Abgrenzung, zur Stigmatisierung und

zur [lustration eines Anderen, eines Gegeniibers. Das sinnlose Bose, jenes, das um

194 Mo0G-GRUNEWALD: Poetik der Décadence — eine Poetik der Moderne, S.182f.

195 Zumal nicht Gbersehen werden darf, dass teilweise Anspruch und tatsichliche Umsetzung
der proklamierten Programme auseinandergehen. Mehr noch geht Annette Simonis (Asthe-
tizismus und Avantgarde, S. 291ff)) davon aus, dass der Einfluss des Asthetizismus auf die
Avantgarden sich nicht mit einer simplen Abwehrhaltung dieser ihm gegeniiber subsumie-
ren lasst.

196 Mo00G-GRUNEWALD: Poetik der Décadence — eine Poetik der Moderne, S.175f.

197 MARQUARD: Aesthetica und Anaesthetica, S. 11.

198 BOHRER: Imaginationen des Bosen, S.12.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Das Schweigen der Gewalt

seiner selbst willen beschrieben und inszeniert wird, wire das Fremde des Diskur-
ses. Die idealistische Philosophie, die sich auf Aristoteles oder seine poetologische
Tradition berufe, verweigere jedoch der >schwarzen Literatur<, die diesen Imagina-
tionsbereich semantisch kodiere, den Stellenwert dsthetisch wertvoller Kunst.*?
Dies ist fiir Bohrer eine »Unterschlagung des Bosen als ein[e] hermeneutisch[e]
Kategorie, die die Gegenwart begreift«.>°° Eine Umwertung der Gewalt in etwas
Schénes, die s>Umwertung der Wertes, ist dabei nur die erste Stufe der Entwicklung
einer dsthetischen Kategorie des Bosen, denn sie folge letztlich dem Ideal »Schon-
heit« mit umgekehrten Vorzeichen. Als nichster Schritt witrde sich die Vorstellung
vom Bosen als »eigentliche Produktivkraft« etablieren, die im letzten Schritt zu ei-
ner »semantischen Organisation« fithre, die sich der Bewertung von positiv und
negativ entzoge.>** Fiir ihn zeigt sich diese neue Form der Asthetik in der pro-
grammatischen Zwecklosigkeit des dargestellten Bosen, was, auf den Gegenstand
dieser Untersuchung gewendet, ebenso fir die Darstellung von Gewalt zutreffen
wiirde: »Es handelt sich um ein Schweigen der bosen Bilder: um die Strategie kon-
tinuierlicher Sinnverweigerung.«*°* Das ist der entscheidende Effekt, durch den
sich die Asthetik des Bosen respektive durch den sich das Bése selbst manifestiert
und der deshalb nicht genug betont werden kann: Das Bose als dsthetische Kate-
gorie ist dann durch die Kunst realisiert, wenn die dsthetische Inszenierung von
Grausambkeiten und Gewalt rein um ihrer selbst willen, frei von jeglicher didakti-
scher Intention kiinstlerisch und damit autonomieisthetisch inszeniert wird. Im
Resultat >schweigen« die Bilder, indem sie sich jeder Interpretation entziehen, die
wiederum eine Inbesitznahme und Zweckrationalisierung darstellen wiirde.

Im Kontrast zur aufklirerischen Asthetik und auch noch im Hinblick auf Ro-
senkranz’ Argumentation wird deutlich, was Bohrer hier als entscheidend heraus-
streicht. Zumindest fiir die akademische Asthetiktheoriediskussion stellt es einen
wesentlichen Schritt dar, die ethische Kategorie des Bosen ihre volle, verantwor-
tungslose Kunstfihigkeit zuzusprechen und damit jeglichen humanistischen Prin-
zipien einer Bildung des Menschen durch Kunst und Kultur zu widersprechen.

Das Sperrige an Bohrers These ist die apodiktische Alleinstellung, die der Mo-
derne in der Reflexion der menschlichen Natur und ihrer bésen Kraft hier zufallen
soll, deren Ausgangspunkt zudem noch im Werk des Autors Edgar Allan Poe lige.
Problematisch schon deshalb, weil Bohrer explizit zum Teil seines Ansatzes erklirt,
dass vor allem der deutsche Idealismus das Bése »unterschlagen« hitte.%°? Der Ab-
solutheitsanspruch, mit dem er seine Annahme hier formuliert, ist schwer zu ak-

199 Vgl. ebd., S.17ff.
200 EBD., S.13.
201 EBD.,S.29.
202 EBD,S.28.
203 EBD,S.31.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

zeptieren. Seine These muss vielmehr als Abgrenzung zu direkt vorhergehenden
asthetischen, philosophischen und poetologischen Konzepten gedacht werden, an-
sonsten ist die These von der bésen Natur des Menschen als eigene ontologische
GroRe, die erstmalig am und als Beginn der Moderne entdeckt werden wiirde,
schlichtweg nicht haltbar.?°* Bezieht man hingegen seine Aussagen ausschlief3-
lich auf die philosophieisthetische Diskussion, die erst mit Baumgarten beginnt,
mag seine Position stimmen und schliissig sein. Tatsichlich muss dann die Asthe-
tisierung auch des Hisslich-Bdsen als Erodierung der letzten Bastion des im 18.
Jahrhunderts gesetzten Paradigmas angesehen werden.

Poes Erzihlung The Imp of Perverse (1845) eines Inhaftierten und zum Tode Ver-
urteilten, auf die sich Bohrer hier bezieht, gleicht tatsichlich eher einem Essay,
da auf der Ebene der Handlung eigentlich kaum Ereignisse stattfinden. Dennoch
darf nicht vergessen werden, dass Poe das Medium der »Weird Tale« nutzt, um die
Beispiele fiir seine Argumentation aus der Fiktion selbst zu beziehen. Wie auch in
The black cat ist der Erzihler iiberzeugt, dass bisherige Betrachtungen der mensch-
lichen Seele einen Antrieb ginzlich aufler Acht gelassen haben:

Induction, a posteriori, would have brought phrenology to admit, as aninnate and
primitive principle of human action, a paradoxical something, which we may call
perverseness, for want of a more characteristic term. In the sense | intend, it s, in

fact, a mobile without motive, a motive not motivirt.2°>

Diese prima mobilia verfolge lediglich einen Zweck: »to do wrong for the wrong’s
sake«. Ilustriert wird dies an drei Gegebenheiten, in der einmal ein Gesprichs-
partner nicht davon ablassen kann, etwas Beleidigendes zu sagen, obwohl er nicht
will. In einem zweiten ist es der Drang, iiber eine Klippe zu springen, motiviert
allein durch die Idee dessen, was die Folge davon wire, und im letzten Beispiel
wird die Abgabe einer Arbeit deshalb nicht eingehalten, weil, wohl wissend, welche
Nachteile demjenigen daraus entstehen, er sich nicht vor Fristende dazu durch-
ringen kann zu arbeiten. In allen drei Beispielen hat der Mensch keinen Nutzen,
nur Schaden aus seinen eigenen Handlungen. Eine weitere Erliuterung stellen die
analeptisch prisentierten Ereignisse des Protagonisten dar, der sich selbst als Op-
fer dieser Kraft sieht. Sein zuvor perfekt veriibter Mord blieb unentdeckt. Aber aus
dem reinen Antrieb heraus, sich zu schaden, gesteht er am Ende die Tat. Allerdings

204 Zwar wird als Argument hier immer wieder auf Nietzsches Philosophie und Asthetik verwie-
sen, die sich aber meiner Meinung nach gerade auf das archaische Konzept der Vorstellung
von einander gleichberechtigten Kraften der Zerstérung und der zum Nitzlichen domesti-
zierten Zerstorung beruft (vgl. RusseL: Philosophie des Abendlandes, S. 36ff.). Auch in Hin-
blick auf die direkten Vorlaufer und Anfinge der Asthetik stellen sich Zweifel ein hinsicht-
lich eines wirklichen Novums der Reflexion der bésen Natur, wie ich es versucht habe im
Eingangskapitel zu skizzieren.

205 PoE: The Imp of the Perverse, S. 354.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

93


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Das Schweigen der Gewalt

wird an dieser Stelle noch einmal deutlich, wie die zuvor dargebrachten Gedanken
und Uberlegungen zur Charakterisierung und Motivierung des Protagonisten die-
nen. Bohrer vollzieht somit auch in Hinblick auf The black cat eine problematische
Gleichsetzung der Reflexionen der Figur mit Poes eigenen Gedanken.

Peter-André Alt sieht in diesem Zusammenhang noch eine andere Bewegung,
wenngleich er auch zum selben Schluss wie Bohrer kommt. Seine These zu seiner
Beschiftigung mit der Asthetik des Bésen lautet, dass es sich um eine »Verlagerung
in die Psychologie« handele.2°® Diese Bewegung gehe einher mit der Freisetzung
des Bosen als dsthetische Kategorie, die méglich wurde durch die sich etablierende
Kunstautonomie. Das Bdse, was zuvor eingebettet war in einem Rahmen aus An-
schauung und moralischer Erziehung, konnte durch den Verlust der Metaphysik
frei werden, um neue Funktionen zu ibernehmen. Dabei liefert gerade die zuvor
erfolgte Anschauungskultur das entsprechende Repertoire, das nun umgedeutet
werden kann und dessen Topoi neu besetzt werden. »Der dsthetische Reiz des Bo-
sen verbindet das Moment der Veranschaulichung jedoch mit einer Komponente
der Mehrdeutigkeit, die ihm erst durch seine konkrete Erscheinung zufillt: das
Bose wird bése und zugleich schén durch seine Sichtbarkeit.«*%7

Da bereits Baumgarten fiir das Schone eine Verlagerung ins Innere des Indivi-
duums vorgenommen hat, erscheint es nur konsequent, wenn sich dies im gleichen
Zug auch fir das Bose ereignen sollte. Aber auch fiir Alt ist das Schweigen der bo-
sen Bilder in ihrer Abkopplung von jeglicher ethischer Funktionalisierung, ohne
eine Umwertung zum vermeintlichen Schénen jener Kern der Moderne, in dessen
Bereich sich die neue dsthetische Kategorie bildet. Das Bose und in diesem Fall die
Inszenierung der Gewalt greift auf ein Spektrum bereits entwickelter Strategien
zuriick, die sich nun unter der Kunstautonomie neu besetzen.

Auch Jurgen Nieraad sieht in der Unauflésbarkeit der Bilder von Gewalt jenes
Moment der Moderne, wie es von Bohrer und Alt herausgestellt wird. Die Darstel-
lungen der Gewalt, die vor der Moderne womdoglich symbolische, metaphorische
oder allegorische Funktionen besessen hitten, stehen nun unversohnlich fiir sich
selbst. Nieraad fithrt ebenfalls Die Gesinge des Maldoror (1874) von Lautréamont an
als Beispiel einer Verselbststindigung des Metaphernbereichs. Die deutlich auflos-
baren Metaphern der vorangegangenen Epochen, die das Dargebotene mit einem
Signifikanten zweiter Ordnung verbunden hitten, bewahrten so eine Ordnung, die
der Gewalt ihre Verselbststindigung nahm und sie unter einen rationalen Aspekt
stellte. Hier nun lése sich dieses Verhiltnis auf, indem sich der Bildspenderbereich
vom Bildempfingerbereich entferne. Die Metapher verschiebe sich hin zur abso-

luten Metapher im Sinne Hugo Friedrichs, die ihre Deutung verweigere.2°%

206 ALT: Asthetik des Bésen, S.12.
207 EBD, S.16.
208 NIERAAD: Die Spur der Gewalt, S. 125f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Die Bewegung der Loslosung mochte Nieraad mit einem Konzept von Julia
Kristeva erkliren. Diesem zur Folge bahnt sich in den Bildern der Grausamkeit ei-
ne menschliche Triebstruktur iiber den Bereich des Bezeichneten seinen Weg nach
aufen, die ansonsten durch das Gebot der Sprachreglung unterdriickt ist. Kristeva
wird dabei so verstanden, dass die Sprache in einen symbolischen und einen se-
miotischen Teil zerfillt. Ersterer ist der Sphire des Bewusstseins zuzuordnen, die
den zweiten Teil des Semiotischen als Ausdruck der menschlichen Triebstruktur zu
beherrschen versucht. Der Trieb als die Grundstruktur des menschlichen Wesens
schaffe es nun erstmalig im 19. Jahrhundert, sich jenseits von Gut und Bése in der
Literatur zu manifestieren.>°°

Bereits Odo Marquard hat eine dhnliche Betrachtung vorgenommen, indem
er das Modell des Unbewussten als notwendige Voraussetzung fir den Wandel zu
den >nicht mehr schénen Kiinsten« erachtet.?’® Anders als Marquard muss Nier-
aad jedoch einen hohen argumentativen Aufwand betreiben, da er offensichtlich
mit seiner Analyse mehrere Aspekte gleichzeitig verfolgt. So soll zum einen die
Darstellung der Gewalt, wie versucht zu referieren, in ihrer Darstellung um ihrer
Darstellung willen die Zweckbindung fiir moralisch-ethische Deutungen verhin-
dern. Ihr gelingt dies durch eine hohe Autoreflexivitit, da die evozierten Bilder
ganz fiir sich stehen, ohne die Moglichkeit der vollstindig befriedigenden, rationa-
len Auflésung. Die Sprachkunst zeige aber dariiber hinaus auch mittels des Bruchs
mit der Verstindigung das Unvermogen des Subjekts, mithilfe der Sprache sich
der Umwelt durch adiquate Abbildung zu ermichtigen.*"* Zugleich soll aber die-
se »poetische Semiosis« die Riickkehr des Subjekts, hier als Triebobjekt, in den
Ort der Sprache moglich machen, weil iber die individuelle Sprachverwendung
sich das Individuum gegen die Symbolmacht der Sprache in diese einschreibt.?**
Da nun aber weder das Triebmodell nach Freud noch das Modell nach Lacan dem
Subjekt iiberhaupt eine grofRe individuelle Eigenstindigkeit, aufier einer zufillig-
ontogenetischen, einriumt, muss er Kristevas Ausfithrungen zuvor in eine Tradi-
tion der Subjektheorien stellen, die das Subjekt als weiterhin autark betrachten,
um schlieflich in ihrer Sprachtheorie ein Schichtenmodell zu erkennen, das bei
aller symbolischen Loslosung der Sprache vom Individuum dieses als fest einge-
schriebenes Triebobjekt immer an die reine Symbolverwendung koppelt. Kristevas
»symbolisch-semiotisches Schichtenmodell« bette das Subjektive in den Kode der
Sprache mit ein, sodass das Symbolische nie vollstindig alleinig determinierend

209 EBD., S.119f.

210 Wobei er vorsichtiger von einer Begleiterscheinung spricht, die erst im Verlauf der Verdnde-
rungen aus der Romantik heraus konstitutive Elemente beitragt. — Vgl. MARQUARD: Aesthe-
tica und Anaesthetica, S. 45f.

211 NIERAAD: Die Spur der Cewalt, S.120.

212 EBD.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

95


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Das Schweigen der Gewalt

sein koénne.?”® Die Verwendung der Gewalt und die daraus resultierenden Me-
taphernkomplexe besonders bei Lautréamont miissen in Nieraads Lesart zu viel
leisten. Zum einen ist ihre Verwendung und die Verweigerung der Auflosbarkeit
hinsichtlich einer zweckrationalen Deutung Voraussetzung fiir die absolute Meta-
pher. Hiermit wird sowohl der Sprachzerfall als auch der Ichzerfall diagnostiziert.
Dieses Spiel der Worte, die sich in einer hohen Autoreflexion aufeinander beziehen
und sich somit vom Referenten abgelost haben, garantiert ihre Loslésung von einer
rein referenziellen Funktion. Da aber Nieraad sowohl Derridas als auch Lacans Hal-
tung der Eigenmacht der Sprache iiber das Subjekt ablehnt, mochte er mithilfe des
Konzeptes von Kristeva das Individuum sich iiber eine zweite Schicht, und zwar
vorsymbolisch, in die Sprache einschreiben lassen.?* So garantieren zum anderen
die imaginativen Gewaltfantasien das Subjektiv-Individuelle und konservieren das
Kiinstler-Ich tiber sein vorsymbolisches Triebsubjekt, das sich in die Verwendung
der Worte bereits eingeschrieben hat. Damit stehen sich die Verselbststindigun-
gen der Sprachbilder, die sich einer sinnhaften Interpretation verweigern, und das
Imaginative, durch das sich das Individuum in den Text einschreibt, kontradikto-
risch gegeniiber. Selbst wenn in einer Textanalyse, der selbst wieder nur die Spra-
che zur Beschreibung zur Verfigung steht, sich ein solcher Befund zwar hochstens
postulieren, niemals aber veranschaulichen lassen wiirde, liefde sich dennoch die
Kontradiktion von Nieraads eigener Argumentation nie auflésen.

Aber auch Bohrers Ansatz bereitet hinsichtlich der Verwendung fir die Text-
beschreibung einige Schwierigkeiten. Bohrer widmet sich im Zuge seiner Asthetik
des Bosen der Gewalt gesondert. Gewalt ist hierbei ein Element in der Literatur, das
in einem Bedingungsverhiltnis mit der Form steht.””> Das formgebende Prinzip,
das den poetischen Zweck der Revolte verfolgt und bei dem der Kiinstler bestrebt
ist, seine Wirkung durch die Stérung und im besten Fall durch die Zerschlagung
des Automatismus zu erreichen, findet seine passende Entsprechung auf bildge-
bender Ebene in der Gewalt. Sie ist also deshalb vorrangig Teil der Erzihlung, weil
sie sich aus den formalen Uberlegungen zum Stil ergibt. Die Darstellung von Ge-
walt entspricht auf Inhaltsebene somit dem formgebenden Prinzip der Formzer-
schlagung auf der Ebene des Stils:

Cewaltthemen treten deshalb so oft in der Kunst auf, weil ihre formale Expres-
sion der dem grofen Kiinstler eingeborenen Affinitdt zum Stil, der verwundet,
entgegenkommt. Es ist also die Stilaffinitit als Affinitat zum Effekt, der das Ge-

waltthema erst zur Gewaltphantasie macht.'®

213 EBD., S.128.
214 EBD, S.127f.
215 BOHRER: Imaginationen des Bosen, S.189.
216 EBD.,, S.191.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Der Ansatz ist hier ebenfalls ein autonomieisthetischer: Die Gewalt ist im Text,
wenn auch nicht ausschlief3lich, so zumindest vorrangig deshalb, weil sie auf der
Ebene der Darstellung das beste Aquivalent zur Ebene des Stils bildet. Stil und
Ausdruck harmonieren in diesem Fall besonders gut. Die Gewalt, so allen iibrigen
Funktionen entbunden, kann nach Bohrers Verstindnis dann ganz dsthetisch sein.
Thr Vorhandensein ist durch die Form, nicht durch den Inhalt begriindet. Auf das
Problem der textimmanenten Beschreibung gewendet, wiirde dies bedeuten, dass
es also nicht reicht, wenn >Gewalt« von einem Text als >schén< ausgewiesen wird.
Die eigentliche Asthetik entfaltet sich erst bei ihrer Prisentation um ihrer Prisen-
tation willen. Damit wird ihre Funktion im Textgefiige auf ihre bloRRe Anwesenheit
reduziert. Diesen Aspekt, der bei Bohrer hier etwas im Dunkeln verbleibt und nur
durch die Hinzunahme anderer Aufsitze von ihm klarer wird, hat Sabine Fried-
richs konziser formuliert: Die absolute Metapher, auf die letztlich die Verwendung
der Gewalt abzielt, entsteht durch die Repetition und Steigerung des Dargestell-
ten. Der permanente Versuch der Texte, das Dargebotene noch zu iiberbieten, die
Grausambkeiten noch genauer zu beschreiben, fithrt zu einem »Hyperrealismus« ei-
nerseits und einer »phantasmatischen Entgrenzung« andererseits, die letztlich es
unmoglich machen, sich die Szenen noch als etwas Konkretes zu denken, sondern
sie gehen tatsichlich in eine Welle der reinen Wortgewalt iiber.?!”

selbst, die dsthetischen Versprachlichungsmodi des Bsen und die Textstrukturen
218

»Die Sprache

werden damit zentral.«

Dass dies aber einen eklatanten Paradigmenwechsel darstellen soll, ist nur in
Abhingigkeit mit dem isthetischen Uberbau zu verstehen. Ansonsten hat es den
Anschein, dass Darstellungsformen unter ein Programm gezwungen werden. Das
Spezifische des Bosen, respektive des neuen Asthetischen, muss absolut sein. Da-
mit widerfihrt dem Bosen, was zuvor dem Schonen und Erhabenen widerfahren
ist. Sowohl das Bose selbst als auch seine Pradikation als >absolut< sind axioma-
tisch. Bohrer, Nieraad und Alt etablieren deshalb auch einen Kanon, der Grundlage
zur Bestimmung des Bésen wird.?*® Bei Bohrer ist das absolute und damit dstheti-
sche Bose selbst wiederum nicht als positive Eigenschaft, Proposition oder Aussage
vorhanden, sondern zeigt sich negativ durch den Modus einer sinnverweigernden
Reprisentation. Nicht das Dargestellte allein, sondern die Art und Weise der Dar-
stellung bilden zusammen notwendige und hinreichende Bedingung. Was >bose«
ist, ist hierbei aus sich selbst heraus evident. Die angefiihrten Beispiele werden
nicht hinsichtlich ihrer Eigenschaft, bose zu sein, hinterfragt, sondern gelten als

217  FRIEDRICH: Die Imagination des Bdsen, S.13.
218 EBD.
219 Sospiiren alle drei Autoren bei ahnlichen Werken der Moderne das Bose als konstitutiv auf.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

97


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Das Schweigen der Gewalt

exemplarisch, um den Modus der Reprisentation zu veranschaulichen.*° Genau
so verfihrt Winckelmann bei seiner Bestimmung des Schénen. Bohrer konstitu-
iert das Bose durch zwei Pole: Das Bose ist auf sich selbst gerichtet und existiert
um seiner selbst willen; es ist nicht das Gegenteil des Guten. Er schlieft damit ei-
nen funktionalen Nutzen kategorisch aus, damit das Bose selbst dsthetische Kraft
werden kann. Bei dieser Setzung verbleibt es und im Fortgang seiner Erorterun-
gen konstituiert sich das Bése vor allem an Beispielen dadurch, wie es sich zeigt
und was das Gezeigte nicht ist. Sabine Friedrichs konstatiert deshalb hinsichtlich
Bohrers Begriff vom Bosen folgerichtig:

Neben den Schwierigkeiten, das dsthetische Bose jenseits jeder Referentialisier-
barkeit tatsdchlich angemessen erfassen zu kénnen, liegt das grofite Problem
wohl darin, da Bohrers Konzeption des Bdsen als plotzliches Erschrecken weder
eine detaillierte Beschreibung der spezifischen Textstrukturen ermoglicht, noch
Unterscheidungskriterien bereitstellt, die es erlauben wiirden, das Bose histo-
risch zu differenzieren. Reduziert auf ein inhaltlich nicht fafibares, plotzliches
dsthetisches >Ereignis< erscheint das >Bdse« letztlich bei so unterschiedlichen Au-
toren wie Baudelaire, Flaubert, Nietzsche, Kierkegaard und Proust als identisches
Phinomen.??'

Friedrichs prizise Kritik des plotzlichen Erschreckens halte ich allerdings noch fir
einen anderen, entscheidenden Effekt in der Haltung des Rezipienten fir relevant,
auf den im Anschluss auf die folgenden Erorterungen noch einmal gezielt einge-
gangen werden soll.

2.2.5.2 Die Lust an der Gewalt und das absolute Bose

Bei den bisherigen Autoren spielt die Lust am Schrecklichen und Hisslichen in den
besprochenen Ausfithrungen fast keine Rolle, wenngleich sie bei fritheren Asthe-
tikern wie etwa Edmund Burke den eigentlichen Grund zu seiner Beschiftigung
mit dem Phinomen darstellte. Da gerade in den sozialwissenschaftlichen Ausein-
andersetzungen dieser Lustgewinn einen ganz wesentlichen Teil der Analysen aus-
macht, insbesondere in Bezug auf die Motivation eines Titers, mag es zuerst iiber-
raschen, dass in dsthetisch-theoretischen Abhandlungen der Aspekt kaum zum
Tragen kommt. Es wird aber dann verstindlich, wenn man sich in Erinnerung ruft,
dass zu den traditionellen dsthetischen Grundannahmen gehort, dass das profane

220 Obwohl Alt (Asthetik des Bésen, S. 605) selbst in einer Futnote auf den Aspekt hinweist, dass
in Bohrers Schrift »das Bose« als gegeben verbleibt, wird auch von ihm kein klar umrissener
Begriff des Bosen verwendet; zur Kritik am Begriff des Bosen bei Alt vgl. WORTCHE: Das Bose,
ach ..., besonders Abschnitt 10 und 39.

221 FRIEDRICH: Die Imagination des Bosen, S. 41f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Lustgefiihl dem Héheren, Asthetischen im Weg steht. Denn das Lustgefiihl inter-
feriert mit dem komplexen Abhingigkeitsverhiltnis von dsthetischer Einstellung,
asthetischer Erfahrung und 4sthetischem Werturteil. Seit Kant ist das >interesse-
lose Wohlgefallen« ein entscheidendes Merkmal der isthetischen Erfahrung bzw.
je nach Deutung des dsthetischen Wohlgefallens, welches wiederum mit dem ethi-
schen Erkennen des Guten verschrinkt war. Deshalb kann sich z.B. Rosenkranz
auch nur zwei Moglichkeiten des Wohlgefallens am Hisslichen vorstellen. Entwe-
der es geschieht »gesund« als Teil des Rezeptionsvorganges des Kunstwerks, indem
sich das Hissliche dem Schénen unterordnet und somit aufgeldst wird, oder es
geschieht >krankhaft< und ist damit symptomatisch fiir ein degeneriertes Zeitalter,
das den Lustgewinn in der Darstellung des Ekelhaften sucht.

Georges Bataille allerdings, ein weiterer wichtiger Asthetiker im Hinblick auf
das Bose aus dem franzosischen Sprachraum, setzt sich zwar nicht primir, aber
unter anderem auch mit dem Lustgewinn durch Gewaltdarstellungen auseinan-
der. Dies ist zum Teil seiner anders gelagerten Konzeption der negativen Asthetik
geschuldet. Er entwirft ein sehr viel konkreteres Bild von der Schopfungskraft des
Bosen, seinem Zweck und seinem Ursprung, als es die deutschsprachigen Theo-
retiker vornehmen. Dabei verfolgt er weniger einen systematischen, sondern eher
einen kursorischen Zugriff, der an jedem Phinomen des Bésen seine Funktion und
Bedeutung spezifisch herausarbeitet.

Anders als die streng formale Position Bohrers vollzieht Bataille eine idealisti-
sche Umwertung des Bésen. Er hat einen absoluten Anspruch an die Literatur, den
er gleich zu Beginn seiner Abhandlung darlegt und auf den bezogen das Bose eine
entscheidende Funktion einnimmt: »Die Literatur ist das Wesentliche, oder sie ist
gar nichts. Das Bose — eine akute Form des Bésen —, dessen Ausdruck sie ist, stellt
fiir uns meiner Ansicht nach den souverinen Wert dar.«**>

Indem Bataille im Bosen einen Kern der Freiheit erkennt, den er auf eine kind-
liche Komponente des Erwachsenen riickbezieht, schafft er ein Spannungsverhilt-
nis zwischen einer kindlichen Unschuld, die letztlich nur den Regelverstof sucht,
und dem Ringen des Erwachsenen um Souverinitit. Die kindliche Unschuld, die
der Erwachsene nicht mehr besitzt, besteht in Batailles Konzeption zum Teil aber
in der Revolte gegen die Regeln fort, wobei diese Revolte tatsichlich nur die Regel-
tiberschreitung zum Ziel hat. Was das Kind noch in Auflehnung gegen die Erwach-
senen geduldet vollziehen darf, ist dem Erwachsenen hinsichtlich der Gesellschaft
fast vollstindig versagt.**® Wenngleich er aber nicht mehr mit derselben Unschuld
des Kindes gegen die Regeln revoltieren kann, so beinhaltet jedoch dennoch die
Transgression weiterhin im Kern den Akt der Souverinitit. Diesen Freiheitsgedan-
ken verfolgt Bataille als roten Faden durch seine unterschiedlichen Betrachtungen

222 BATAILLE: Die Literatur und das Bose, S. 7f.
223 Vgl.ebd,, S.17f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

99


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Das Schweigen der Gewalt

iiber die bose Literatur. >Bése« ist die Literatur hierbei wie der Teufel bése ist, der
geduldet von Gott Transgression um der Transgression willen vorantreiben darf.?*#
Auch der Kinstler muss diese Konventionsiiberschreitung suchen, will er wirkliche
Literatur schaffen. Die Gesellschaft duldet dies im Namen der Kunst.?25

Seit der Romantik, die nach dem Wegfall der Religion Aufgaben dieser der
Kunst iiberantwortet, sieht Bataille zudem eine starke Wesensihnlichkeit von Li-
teratur und mystischer Kontemplation, da sie beide fihig sind, Zustinde zu er-
schaffen, die Derivate der erwiinschten Urzustinde, wie etwa Kindheit oder Frei-
heit, darstellen.?%®

sowohl von einer gewaltsamen Literatur als auch von der Gewalt der mystischen
227

»Gutes und Béses, Schmerz und Freude. Dieser Standort wird

Erfahrung bezeichnet.«

Das Bose ist bei Bataille auch dadurch gekennzeichnet, dass es der geizigen
Moralk entgegengesetzt ist.22® Die >klassische, konservative Moral ist auf den Fort-
bestand und die Erhaltung des Menschen ausgelegt, alles, was diesem Ziel zuwi-
derlauft, ist zugleich ein Verstof3 gegen sie. Sich gegen diese schiitzende Haltung
der Gesellschaft zu stellen, die als >gut< deklariert, was dem Menschen im Allge-
meinen niitzt, bedeutet auch einen Schlag der Befreiung zu fithren fiir das Indi-
viduelle, den Einzelnen, der hier ganz nach seinen egoistischen Prinzipien han-
deln darf. Aber das Bése ist nicht der alleinige Antagonist dieser Moral, sondern
wiederum nur die Umkehrung des Prinzips des Heiligen.??® Auch das Heilige ist
gegen eine konservative Moral ausgerichtet, da es den Menschen zugunsten eines
héheren Prinzips zu opfern bereit ist. Damit fithrt Bataille das Bose und das Hei-
lige eng, wenn er sie beide als egoistische Prinzipien der dem Kollektiv dienenden
Moral entgegenstellt. Sowohl dem Heiligen als auch dem Bésen liegt seiner Auf-
fassung nach ein radikaler Individuationsprozess zugrunde, der das Subjekt der
Gesellschaft entzieht.

Bei seinen Ausfithrungen zum Marquis de Sade setzt sich nun Bataille inten-
siv mit dem Lustgewinn durch Gewaltdarstellungen auseinander und kommt zu

23° Das Repetitive seiner obszo-

dem Schluss: De Sades Biicher seien >langweilig.
nen und gewaltsamen Darstellungsexzesse konne den Spannungsbogen nicht auf-
rechterhalten. Auch die Variation der immer neuen Foltermethoden seiner Figuren
sind nach einer gewissen Seitenzahl erschopft. Der Gewohnungseffekt bei der Lek-

tiire bleibt unvermeidlich. Dennoch konstatiert Bataille: »Niemand — es sei denn,

224 Vgl.ebd., S. 30f.

225 Vgl. ebd,, S.16ff. und 31.
226 Vgl.ebd,, S. 21ff.

227 EBD.,S. 24.

228 Vgl.ebd., S.118.

229 Vgl.ebd., S.149.

230 Vgl.ebd,, S. 96.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

er wire gefithllos — beendet die >Cent vingt journées< ohne Ubelkeit: Am Ubelsten
ist sicher der daran, den diese Lektiire sinnlich erregt.«*3!

Damit endet seine im Kapitel iberwiegend formalidsthetische Beschreibung
der Werke de Sades mit einem Geschmacksurteil und auf einer moralischen No-
te. Dieses, im Hinblick auf den zuvor formulierten Freiheitsanspruch des Bosen,
doch eher tiberraschende Ergebnis wird von Bataille an dieser Stelle nicht niher er-
lautert. Jedoch ist es paradigmatisch, nicht nur fiir Batailles Verstindnis, sondern
fir jene theoretische Haltung insgesamt, die ich zu Beginn des Abschnitts skiz-
ziert habe. Bei Bataille stehen sich Bewusstsein und Leidenschaft unverséhnlich
gegeniiber. Wollte man den Exzess Sades begreifen, miisste man verstehen, dass
die Wahrheit in der erlebten Leidenschaft liegt. Aber Leidenschaft ist fiir das reflek-
tierende Bewusstsein nicht zuginglich, es wird durch sie blockiert. Sie kann nicht
rational erschlossen werden. Man erlebt Leidenschaft oder man erlebt sie nicht.*3*
Wird ein dsthetischer Gegenstand vom Rezipienten zur Lustbefriedigung genutzt,
kann sich keine dsthetische Lesart einstellen, da dafir ein reflektierender Zugang
nétig ist. Die Wahrnehmung der Kunst ist stattdessen besetzt oder »getrinkt« von
der primiren Funktion, Bediirfnisse zu befriedigen, wobei eine dsthetische Erfah-
rung in diesem Denkmodell nicht als Bediirfnis angesehen wird. Gleiches lisst sich
auf den Autor iibertragen. Schafft er Gewaltdarstellungen, weil sie ihm Lust berei-
ten, weil er Freude an der Darstellung von Gewalt empfindet, steht diese primire
Funktion der dsthetischen im Weg.

So sehr diese Argumentation hinsichtlich der philosophieisthetischen Denk-
tradition sicherlich richtig und schliissig ist, stehe ich einer Uberbeanspruchung
dieses Ansatzes kritisch gegeniiber, da ich bezweifle, dass selbst auf der Ebene der
Begriffe sich eine trennscharfe Unterscheidung zwischen Lust, Freude und isthe-
tischem Gefithl finden ldsst, auch wenn sie logisch zwingend notwendig erscheint.
Vielmehr hat es den Anschein, dass dem Theoretiker Bataille der Leser Bataille in
die Quere kommt bei dem Versuch, eine personlich negative Rezeptionserfahrung
objektiv zu begriinden. Ich halte zudem dieses hier dokumentierte >Herausfallenc
fiir einen ganz wesentlichen Aspekt im Hinblick auf die Auseinandersetzung nicht
nur mit der Gewalt, sondern auch z.B. mit dem Ekelhaften. Denn es wird hier ver-
sucht, etwas intellektuell zu trennen, was emotional eng verwoben zu sein scheint.

Ebenso zeigt sich hier, dass das schwierige Verhiltnis von Asthetik und Ethik
nicht aufgelést ist, sondern als essenzielles Spannungsverhiltnis weiter fortbe-
steht. Dabei befindet sich der Gestus einer Argumentation, die das Absolute will,
hiufig im Widerstreit mit den personlichen oder aber den diskursiven ethischen
Ausschlusspraktiken, was dazu fithrt, das entscheidende Argumente iibersehen

231 EBD, S.101.
232 Vgl. ebd,, S.103ff.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Das Schweigen der Gewalt

werden. Ausgerechnet in Bohrers Arbeit lisst sich ein anschauliches Beispiel hier-
fir finden. Er mochte sich ganz auf eine dsthetische Betrachtung verlegen und holt
bei seiner Distanzierung zu tibrigen Positionen und der seiner Meinung nach in
Deutschland stark von der idealistischen Philosophie geprigten Diskussion zu ei-
nem Rundumschlag gegen die bisherigen Auseinandersetzungen aus. »Gott« wiir-
de lediglich durch »Geist« ersetzt und schliefilich sei die Ursache fiir die »Bigot-
terien« der Hochschulgermanistik auch in der »kleinbiirgerlichen kleinstidtisch-
akademischen Struktur der deutschen Intelligenz« zu suchen.?** Dabei wird deut-
lich, dass die dsthetische Betrachtung des Bosen jenseits moralischer Bewertungen
auch einen sozialkritischen Impetus besitzt, der méglicherweise nicht ohne Wei-
teres mit dem theoretischen in Einklang zu bringen ist.

Bohrer kritisiert nun an Batailles Position vor allem zwei Dinge: So sieht er in
Batailles Apologetik eine Definition der Gewalt aus sich selbst heraus und nicht,
wie Bohrer es fordert, aus dsthetischen Gesichtspunkten.??# Denn, und dies ist sein
zweiter Haupteinwand, indem Bataille eine Verklirung der Gewalt und des Bésen
betreibe, bewahre er zugleich auch die Abhingigkeit dieser von ihrer moralischen
Betrachtungsweise.?35 Erst aber, wenn man die Gewalt aus diesem Verhiltnis lose
und sie wie Bohrer nur unter dem formalen Gesichtspunkt beriicksichtige, kénne
sie zu der »hermeneutischen Kategorie, die die Gegenwart begreift«, avancieren.?3
Wenngleich Bohrer in Bezug auf seine Argumentation recht hat, Bataille fiir seine
Verherrlichung zu kritisieren, da sie einen autonomieisthetischen Sinn verfehle,
so wichtig ist Batailles vorhin erwihnte Uberlegung zur Abhingigkeit dieser Ka-
tegorie von ihrem ethischen Ursprung. Denn wenn Bohrer erst in der Loslésung
des Bosen von allen ethischen Beziigen die volle Entfaltung der 4sthetischen Ka-
tegorie sieht, so erodiert er zugleich die Konstituente des Bosen. In dieser Kon-
trastierung wird erneut der problematische Begriff des Bésen bei Bohrer deutlich,
der eine ethische Kategorie in eine dsthetische tberfithren, aber zugleich aus ih-
rem ethischen Bedingungsverhiltnis entheben méchte und damit den Begriff auch
von der ihn konstituierenden Abhingigkeit zum ethischen Diskurs befreien will.
Damit hort das Bose auf zu sein, denn wie Bataille ganz richtig feststellt:

Das Bose verbleibt nur so lange das Bose, wie es von dem ihm beschworen, ver-
klarten oder handelnden Subjekt als das Bése empfunden wird. Es hért dann auf
das Bose zu sein, wenn es zur Normalitat oder zur ehrlichen Leidenschaft wird und

damit keine Grenzverletzung mehr darstellt.?3”

233 BOHRER: Imaginationen des Bésen, S. 44.

234 Vgl.ebd., S.184.

235 Vgl. ebd., S.176. Bohrer spricht hierbei von der Uberfiihrung in das »Heteronom-Heilige«.
236 EBD., S.13.

237 Vgl. BATAILLE: Die Literatur und das Bose, S. 152 u. 154.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Der Kiinstler, der die Gewalt seiner stilistischen Eigenschaften wegen einbringt,
vollzieht tatsichlich nichts Boses, wenn es ihm nicht mehr um die Grenziiber-
schreitung, die Provokation oder den Schock geht. Nur in einer polyperspektivi-
schen Betrachtung ist das Bose noch aufrechtzuerhalten. Wihrend der Kiinstler
keine ethischen Beziige mehr fiir relevant erachtet, muss es der Leser sehr wohl
tun, wenn das Bose weiterhin als das Bose erkannt werden soll. Friedrichs kriti-
siert an Bohrers Ansatz ebenso genau dies und gerade an der fiir Bohrer so wichti-
gen Stelle aus Flauberts Salambo ist fir Friedrichs das Schweigen der Gewalt alles
andere als evident sowie sie auch ein Boses jenseits der Moral nicht fiir moglich
halt.238

In den narrativen Inszenierungsverfahren konstituiert sich auf der Grundlage an-
thropologischer Diskursvorgaben ein neuartiges asthetisches Béses, das jedoch

stets auf das Reizpotential des moralisch Verwerflichen angewiesen bleibt.?3?

Diese Kritik betrifft letztlich auch in abgeschwichter Form Alt und Nieraad. Auch
diese Autoren haben die Schwierigkeit, das Bése als unabhingig von jeglichen sitt-
lichen Diskursen zu erfassen, ohne die moralische Komponente dabei zu suspen-
dieren. Dennoch bleiben ihre Ergebnisse insofern giiltig, als dass das Funktions-
spektrum des Bosen zum Beginn der Moderne erweitert wird. Es ist eben nicht
mehr nur Kontrastmittel, um das Gute oder Moralische deutlicher hervortreten
zu lassen, sondern es kann um seiner selbst willen auftreten. Es kann dsthetisch
sein — auch trotz oder gerade wegen seiner moralischen Abhingigkeit. Das allein
ist vollends hinreichend als Abgrenzung zu historisch fritheren Poetologien. Boh-
rer schief3t iiber das Ziel hinaus, wenn er bei seiner Bestrebung, das Bése in die
Autonomieisthetik zu tiberfithren, jenes ganz von seinem ethischen Diskurs 16-
sen zu konnen glaubt. Dies ist schon allein aus diskurshistorischen Erwigungen
nicht moglich, da selbst bei einem Kiinstler, der zum Ziel hat, das Bose als rein
isthetische Kategorie zu etablieren, im historischen Kontext das bis heute weiter-
hin immer in Abgrenzung zu einem moralischen Diskurs stattfinden wird. Auch
Bohrers >Erschrecken« wird letztlich zerrieben zwischen der korperlichen Reakti-
on, die einer distanzierten Betrachtung zuwiderliuft, und der aktiven Loslésung
von jedweden moralischen Bewertungen, die diese wiederum voraussetzt.
Deutlich wird die Abhingigkeit noch einmal, wenn Jirgen Nieraad Bataille
ebenfalls fiir seine Gewaltapologie kritisiert, was zudem auch beleuchtet, wieso
Nieraad den argumentativ schwierigen Weg tiber die subversive Etablierung des
Subjekts im Unbewussten der Sprache wihlt, um die Autonomie des Bosen greif-
bar zu machen. Weder eine sinnstiftende Funktion noch eine absolute Autonomie
will er der Gewalt zugestehen als Resultat der Erlebnisse und Erkenntnisse des

238 FRIEDRICH: Die Imagination des Bosen, S. 37.
239 EBD,S.38.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

103


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Das Schweigen der Gewalt

Zweiten Weltkrieges.*4°

Eine Radikalisthetik der absoluten Gewaltdarstellung wi-
re fiir de Sade, Lautréamont und Poe noch moglich gewesen, heute hitte aber die
Wirklichkeit die Imagination iiberholt.2#" Ob sich Nieraad dafiir den Vorwurf der
>Bigotterie« vonseiten Bohrers einhandeln wiirde, bleibt sicherlich unentscheidbar,
es illustriert jedoch, dass weder Flaubert noch Bohrer sich auflerhalb der histo-
rischen Diskursivitit bewegen kénnen und nur in der theoretisch-abstrakten is-
thetischen Betrachtung das Bése von seinen Abhingigkeiten abzulésen vermogen,
wobei der Begriff dann sich entleert. Weder aber lisst sich innerhalb des Textkon-
textes die semantische Ebene suspendieren noch im Rezeptionskontext ihre refe-
renzielle Funktion negieren. Es ist aber anzunehmen, dass Bohrer sich gegen diese
Haltung generell stellt und hofft, die Kunst von ihrer moralischen Abhingigkeit in
Ginze zu befreien.

Zwischen Bohrer und Bataille spannen sich die entgegengesetzten Positionen
der isthetischen Betrachtungen von Gewalt auf. Sofern nicht ohnehin im Text als
positiv konnotiert, kann die Gewalt mit Bataille in threm Schrecken eine Spur der
Souverinitit sein, weil sie die Grenzverletzung per se darstellt. Sinnlose Gewalt, so
verstanden, dass sie nicht niitzlich, sondern menschenfeindlich ist, ist zugleich das
Element des nach Selbstbestimmung greifenden Subjekts, das sich wiederum nur
im Refugium der Literatur wirklich entfalten kann (und darf). Wihrend Bataille
damit eine Sinngebung vollzieht, beldsst Bohrers Ansatz hingegen den Schrecken
der Gewalt als das Unerklirliche, das sich dem Verstindnis entzieht und gerade
darum autonom und dsthetisch wird. Wenngleich man den Schritt der ethischen
Loslésung (aus begriffsanalytischen Griinden) nicht mitgehen darf, bleibt Bohrers
Modell in seiner theoretischen Konsequenz das essenziellere: Wenn die Sigle der
Moderne sich durch die Aufwertung des Hisslichen und Bésen konstituiert und zu-
gleich im Asthetizismus sich mit der Kunstautonomie verbindet, dann muss sie im
Hinblick auf die Gewalt die auf sich selbst gerichtete und damit zweckfreie Gewalt-
darstellung zur Folge haben, die zudem eine autonomieisthetische Uberformung
erfihrt und damit ganz als vollberechtigter Teil des Kunstwerkes existieren darf.
Thre Erscheinungsform verweigert sich jeglicher Sinngebung und manifestiert sich
deshalb als schweigender Textterm.

Allerdings wird nicht nur durch die Kritik von Sabine Friedrichs deutlich, dass
die vorgestellten Positionen einen umgekehrten Weg beschreiten und das Beno-
tigte in die literarischen Phinomene legen und deshalb wichtige Einwinde, wie
etwa die historische Provokation von christlichen Werten, die Schockwirkung oder
die Lust am Grauen, zwar erwihnen und fiir falsch befinden, aber nicht ernstzu-
nehmend entkriften kénnen. Besonders Bohrers Position, wie Friedrichs gezeigt

240 NIERAAD: Die Spur der Gewalt, S. 141f.
241 EBD., S.144.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

hat, versucht sich in ein changierendes Verhiltnis zwischen einer Referenzlosig-
keit der gewaltsamen Bilder und ihrer Bedingung durch den Stil zu stellen. Nur
genau hier bleibt unentscheidbar, ob der Stil die Semantik oder die Semantik den
Stil begriindet.

Ubrig bleibt das Merkmal der Sinnverweigerung — ein hermetischer Textterm
also, der sich jeglicher zufriedenstellender Interpretation entzieht. Méchte man an
der Idee der negativen Asthetik als konstitutives Prinzip der modernen Literatur
festhalten und méchte man dies auch am Textmaterial sichtbar machen, muss man
dieses Merkmal wohl oder iibel in eine textanalytische Grofie tiberfiithren.

Vielleicht deuten Friedrichs’ Hinweis auf den »Hyperrealismus« und Batailles
Werturteil der »Ermiidung« in die Richtung einer moglichen Losung: Durch das
Repetitive einer Gewaltdarstellung entleert sich ihre Funktion fur das Textgefiige,
da die Wirkung oder ihr Nutzen mit jeder weiteren Nennung abnehmen muss. Als
sinnlos empfunden wird — so meine Annahme -, was als zwecklos oder funkti-
onslos in der Literatur erscheint. Das >Zuvielc der Gewalt ist ein Nebeneffekt der
Darstellung um ihrer selbst willen, also einer autonomieisthetischen Reprisenta-
tion. Dabei spielen ethische Abhingigkeiten insofern eine untergeordnete Rolle,
weil sich auch ihr Spannungsverhiltnis in der Repetition verliert. Fraglich bleibt
weiterhin, ob sich dies mit der Vorstellung vom >schweigenden Text« verbinden
lasst.

2.3 Der Ort des Negativ-Asthetischen

Die im vorherigen Teil herausgearbeitete Negativitit der modernen Asthetik muss
nun eine Uberfithrung in textanalytische Gréfien erfahren, wenn ein Beleg auf tex-
timmanenter Ebene moglich sein soll. Ebenso steht im Zentrum, wie und wodurch
sich das Schweigen eines Textes zeigt. Das berithrt allerdings die Frage, ob Ele-
mente in einem Kunstwerk respektive in der Literatur zu finden sind, die den Ge-
genstand als genuin 4sthetisch ausweisen. Da diese Frage aber zu den ungeldsten
Fragen der Asthetiktheorie gehért, kann auch hier kein endgiiltig befriedigendes
Ergebnis gefunden werden. Das angestrebte Ziel ist ein pragmatischer Kompro-
miss.

2.3.1 Das Asthetische der Kunst

Ging es im vorherigen Kapitel um die Komplexitit des Phinomens des Hisslichen
und des Bosen in der Literatur, die ideologischen Bedingungen fiir ihre Aufnah-
me unter die >schénen Dinge« sowie ihre Bedeutung fiir die kulturell-dsthetische
Entwicklung, so steht als Nichstes im Zentrum, wie eine Beschreibung des Phi-
nomens systematisch und analytisch auf der Ebene des Textes zu leisten sein soll.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54.

105


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Das Schweigen der Gewalt

Diese Fragestellung wiederum zerfillt in zwei Problembereiche, nimlich wie und
wo sich das Asthetische am Text zeigt und auf welche Weise die so lokalisierte
asthetische Eigenschaft des Textes in Bezug zu den dsthetischen Theorien zu set-
zen ist. Denn, wie bereits im vorherigen Kapitel angedeutet, fithren die elaborier-
te Asthetiktheorie und die komplexe Poetologie der Moderne zu einem entschei-
denden, analytischen Problem, das ich im Folgenden genauer ausfithren mochte:
Wenn auch auf textimmanenter und damit auf analytischer Ebene die Negativitit
der modernen Asthetik belegbar gemacht werden soll, ist es nétig, die abstrakten
asthetischen Bestimmungen in textanalytische Gréflen zu tiberfithren. Ansonsten
verbleibt das bisherige Ergebnis der dsthetischen Diskussion lediglich auf theore-
tischer Ebene und findet keine nachweisbare und damit auch keine tiber den Text
intersubjektiv vermittelbare Entsprechung auf der Ebene der realisierten Werke.
Negativitit an einem Text zu veranschaulichen, scheint zunichst aber zu bedeuten,
zu zeigen, dass etwas nicht ist.

Wie schon mehrfach erwihnt, muss die Erérterung der Frage, ob sich das As-
thetische am konkreten kulturellen Gegenstand zeigt, im Rahmen dieser Arbeit
ausgeklammert bleiben. Denn ob Asthetik etwas im Kern Stabiles und damit Uber-
historisches beschreibt oder ob es sich auf etwas vollstindig Wandelbares bezieht,
ob es Teil des Kunstwerkes ist oder ganz im Auge des Betrachters liegt — das sind
Aspekte, die auch in den aktuellen Diskussionen nicht entschieden sind und die es
deshalb auch hier nicht zu entscheiden gilt.

Dass es distinguierende Elemente geben muss, wird einem einsichtig, wenn
man bedenkt, wie gut wir in der Lage sind, Teile unserer aktuellen Kultur, z.B.
Popmusik, Filme oder Mode, bis auf wenige Jahre genau einzuordnen. Dies setzt
voraus, dass wir entscheidende Unterschiede in ihrer Gemachtheit feststellen kon-
nen, die wiederum uns Auskunft dariiber geben, welchen historischen Geschmack
sie gerade bedienen, seien es nun Elemente der kulturellen Artefakte selbst oder die
sie umgebenden Diskursive. Ebenso wiren jegliche Epocheneinteilungen obsolet,
wiirde es nicht verinderliche und zugleich historisch spezifische Charakteristika
geben, die uns von Stromungen oder Moden sprechen lassen. Diese Charakteris-
tika miissen sich an einem Gegenstand ebenso wie im Gesprich iiber ihn manifes-
tieren.?4

Kann allerdings die Annahme von spezifischen dsthetischen Charakteristika ei-
nes Gegenstandes erkliren, warum wir uns auch itber Gegenstinde, die aus sehr
frithen Epochen stammen, hinsichtlich ihrer Schénheit unterhalten kénnen, so ist
doch auch der stirkste Einwand gegen diese Annahme, dass offensichtlich nicht
nur historische Gegenstinde, die mal als schén galten, nun nicht mehr von uns als
solche empfunden werden. Mehr noch scheint es, dass gerade auch aktuelle Kul-
turobjekte einer sehr viel intensiveren Diskussion iiber ihren dsthetischen Status

242 REICHER: Einfithrung in die philosophische Asthetik, S. 64.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

unterliegen als historische, obwohl die Rezipienten hier sogar denselben kulturell-
ideologischen Horizont teilen sollten.>#* Lisst man dieses Argument gelten, ist es
leicht, zu der Uberzeugung zu gelangen, dass letztlich Asthetik eben nicht evident,
sondern >Verhandlungssache<, womdglich noch subjektiv und damit absolut belie-
big ist. Als Folge daraus besteht im heutigen Verstindnis trotz der elaborierten
Diskussionen iiber das Erhabene und das Absolute der vergangen Jahrhunderte
zwischen Schonheit und Asthetik ein Bedingungsverhiltnis.*** Tatsichlich geht
Norbert Schneider so weit, anzunehmen, dass >Asthetik< inzwischen den Begriff
des Schénen ersetzt bzw. ihn vollstindig absorbiert hat: »Die Kategorie des Asthe-
tischen ist durch ihren expansiven Gebrauch soweit verallgemeinert worden, dafd
sie heute wieder auf das angewendet werden kann, was man einst das Naturschone
nannte.«*4

Grund dafiir eben sei, dass der Begriff des Asthetischen nun die Uberzeugung
der nur relativen Giltigkeit von Schénheit transportieren wiirde, der der gegen-
wirtigen Auffassung entspriche, dass letztlich der Diskurs iber das Schone als
historisch verortet gelten miisse und somit ganz abhingig von der Haltung des
Rezipienten zum Kunstwerk sei.24

Wenn man aber den Nutzen einer Textbeschreibung nicht suspendieren méch-
te — und dsthetische Kodierung impliziert eine Anlage im literarischen Text —, dann
folgt daraus die Uberzeugung, dass sich etwas am Text zeigen lisst. Die Literatur
als das sprachliche Kunstwerk textimmanent iiber seine dsthetische Sprachverwen-
dung zu beschreiben, war und ist ein Kernanliegen der literaturwissenschaftlichen
Methodik. Nicht zwangsliufig muss dies jedoch das Asthetische selbst sein, son-
dern es konnte sich auch um die textuellen Voraussetzungen handeln, die den Ge-
genstand in die Lage versetzen, als dsthetisch akzeptiert zu werden.

Deshalb aber lisst sich die Frage nach dem Wie und Wo des Asthetischen nicht
ausklammern, denn wenn der bisherige Befund der Literaturwissenschaft stimmt,
dass eine spezifisch neue dsthetische Kodierung von dem Hisslichen, konkret der
Gewalt, vorlige, die sich in ihrer Art und Weise nun mindestens von der direkt
vorhergehenden kulturellen Epoche unterscheiden wiirde, dann muss sie sich im
Text auch benennen lassen. Zwar ist nun klar, dass mit der Ubernahme des Begriffs
»asthetisch« man sich auch seine Grundlagenfrage nach der méglichen Autonomie

243 Vgl.ebd,, S. 60.

244 »Schon« galt und gilt weiterhin als eine wichtige, vielleicht die wichtigste Eigenschaft von
Kunst bzw. von dsthetischen Gegenstanden (vgl. ebd., S. 57).

245 SCHNEIDER: Geschichte der Asthetik von der Aufklarung bis zur Postmoderne, S.19.

246 EBD. Vgl. hierzu GoLDMAN: Aesthetic properties, S.127f.: »Aesthetic properties are response
dependent —relations between objective properties and responses of observers —and these
responses are relative to different tastes.«

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

107


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Das Schweigen der Gewalt

des Kunstwerks sowie dessen Absolutheitsanspruch einhandelt, ich méchte aber
dieser Spannung nicht einfach durch eine Suspendierung des Begriffs entgehen.
Damit setzt man allerdings voraus, dass Objekte der Kunst nicht beliebig sein
konnen. Denn wenn alle Werte dem historischen Wandel unterligen und wenn zu-
dem der Ort der Manifestation des Asthetischen als reine Empfindung sich im Re-
zipienten befinde, dann lige auch in der Kunstbetrachtung der Zweifel nahe, dass
etwas allgemein Konstantes womdglich nicht existiere. Andernfalls aber muss dem
Kunstwerk, respektive der Literatur, eine distinguierende Eigenschaft zukommen,
die es von anderen Gegenstinden unterscheidet. Ansonsten kann jedes Ding (oder
jeder Text) zur Kunst erhoben werden. Zu beachten gilt bei dieser Fragestellung
allerdings, wie auch schon beim gesteigerten Interesse beziiglich des Themas »Ge-
walte, dass es sich um eine aktuelle Diskussion handelt, die vor allem durch Theo-
dor W. Adorno wieder angestoflen wurde und seitdem erneut eine sehr komplexe

Ausprigung erfahren hat.?47

Es ist deshalb auch hier weder méglich noch sinnvoll,
vollstindig alle derzeitig hinsichtlich der Fragestellung diskutierten Losungsansit-
ze vorzustellen. Da diese Arbeit vor allem einen semiotischen Ansatz verfolgt, sind
in Bezug auf die Abhandlungen, die von der zeichenbasierten Verfasstheit des Ge-
genstands aus nach seiner Interaktion mit den Kommunikationskreisen itber ihn
fragen, in letzter Zeit im deutschsprachigen Raum vielleicht besonders die Uber-
legungen von Bernd Kleinmann, in seiner Folge Harry Lehmann und Siegfried J.
Schmidt hervorzuheben. Letztere bietet sich aufgrund seiner pragnanten Zuspit-
zung der Problematik am ehesten an, um in der hier gebotenen Kiirze einen mog-
lichen Kompromiss zu umreiflen. Schmidt lehnt ab, dass jedes beliebige Objekt
asthetisch sein kann, sondern im Medium muss ein »Angebot« einer dsthetischen
Bedeutung vorliegen, die aber ebenso der Rezipient lesen kénnen will, was sich je
nach historischer Situation dndert. Die dsthetische Eigenschaft selbst ist aber vom
historischen Kontext unabhingig beschreibbar:

»Das Asthetische ist eine Eigenschaft eines Werkes, die sich unter einer ganz be-
stimmten Perspektive zeigt.«So lautet die These, die im Folgenden expliziert wird.
Die Bedingungen dieser Eigenschaft, d.h. die Asthetizitit, muf a-historisch ex-
plikabel sein. Die Wertung, Einschitzung dieser Eigenschaften aber unterliegt
historisch bedingten Schwankungen. So hangen Kunst und Asthetisches zusam-

men.248

Die hier erwihnten Uberlegungen sind ebenfalls hiufig Teil der Diskussion um
die tatsichliche oder vermeintliche objektive Nachweisbarkeit von Literarizitat.
Die unterschiedlichen Zuginge werden in der Regel durch die Gegeniiberstellung

247 Vgl. KLEINMANN: Das dsthetische Weltverhiltnis, S. off.
248 ScHMIDT: Asthetische Prozesse, S.12 (Hervorhebungen im Orig.).

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

vom pragmatischen, normativen und deskriptiven Literaturbegriff subsumiert.?4?
Schmidts Ansatz kombiniert im Grunde alle drei Zuginge, wenn er das Problem
16st, indem er annimmt, dass aus dem Angebot isthetischer Objekte durch die
Gesellschaft normativ Objekte ausgewihlt werden, die dann als >Kunst< gelten.
Ebenso konnen aber unter diesen >Kunstobjekten« auch nichtisthetische Objek-

te sein.z>°

Dies bedeutet, dass pragmatisch als Kunst gilt, was eine Kultur zu ihr
erklirt, und dies ungeachtet eventueller akademischer Definitionsversuche.>* Zu-
gleich ist der Kunstbegriff, der einige Werke zur Norm erhebt und anhand dieser
selektiert, ein normativer, der eventuell einige Objekte herausfallen lisst, die aber
spiter wieder in einen Kanon aufgenommen werden kénnen.>* Ebenso werden
(gelegentlich) Objekte ausgewihlt, die keine dsthetischen Eigenschaften besitzen,
die also unter einer deskriptiven Perspektive keine dsthetischen Objekte sind.
Schmidts Konzept schlief3t zwar die normative und pragmatische Ebene nicht
aus, sondern benutzt sie zur Erklirung bestimmter kultureller Phinomene, reicht
die Entscheidungshoheit in wissenschaftlicher Hinsicht jedoch wieder an die de-
skriptive Ebene zuriick, da diese schlielich transparent machen kénnen miiss-
te, wann die kulturelle Selektion irrt, indem sie in der Lage wire, auch istheti-
sches Potenzial in Objekten zu erkennen, die gerade nicht ausgewihlt sind und
vice versa. Wenngleich er ganz konsequent damit die letztliche Begriindung des As-
thetischen auf eine mit der Wissenschaftstheorie in Einklang zu bringende Defi-
nition zuriickfithrt, unterstellt er im Grunde den vorhergehenden Epochen eine
Unfihigkeit zur Objektivitit, da sie in dsthetischen Fragen strikt normativ vorge-
gangen sein miissten. Nicht dsthetische Prinzipien, sondern ausschlieflich immer
nur ihre konkrete Realisierung wiren dann zuvor betrachtet worden, wenn beide
Annahmen aufrechterhalten werden sollen: sowohl eine verinderliche Auffassung
des Schoénen als auch historisch unabhingige Bildungsprinzipien, aus denen be-
stimmte ausgewihlt und bestimmte ausgeschlossen werden. Allerdings wenn man
akzeptiert, dass es diese Bildungsprinzipien sind, die unter spezieller Perspektive
einen Gegenstand in die Fihigkeit versetzen, als Kunst zu gelten, dann lief3en sich
die konkreten Ergebnisse der Bildungsprinzipien, die sich im Kunstwerk zeigen,
als dsthetische Merkmale bezeichnen. Damit ist allerdings nichts iiber das spezifisch
Asthetische der Merkmale ausgesagt, sondern es wird lediglich konstatiert, dass
sie vorhanden sind. Um auch zum Ende dieses Abschnittes konkret das oben an-
gesprochene methodische Problem zuspitzen zu kénnen, ist es deshalb notwendig,

249 BAASNER: Allgemeine Einfithrung: Grundbegriffe, S. 31.

250 Vgl. ScHMIDT: Asthetische Prozesse, S. 15ff.

251 »Wissenschaft« ist hierbei natirlich ein Teilsystem der Kultur, aber unterschieden von dem
Teilsystem »Kunst«, hat also in diesem System nur bedingt Aussagekraft.

252 Vgl. hierzu auch JAHRAUS: Literaturtheorie, S. 97f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Das Schweigen der Gewalt

sich die wichtigsten Uberlegungen zur Existenzweise des Asthetischen im Gegen-
stand Literatur noch einmal bewusst zu machen.

2.3.2  Asthetisch als Medieneigenschaft

Die systematische Frage nach dem Asthetischen fiihrt also zwangsliufig zur Frage
nach dem Literarischen bzw. der Literarizitit. Dieser Zusammenhang ist keines-
falls iberraschend, da die philosophische Asthetik letztlich auch das sprachliche
Kunstwerk zu definieren bestrebt war und ist, wenngleich auch ihr Einfluss fiir
die derzeitige Literaturwissenschaft mehr und mehr zuriickgedringt wird.>>* Die
Fragestellungen der Literaturtheorie hinsichtlich ihres Objektes »Literatur« sind
somit aber zum Teil dennoch weiterhin die Weiterfithrungen der dsthetischen Aus-
einandersetzung, allerdings auf einem weitaus spezifischeren Gebiet.

>Asthetisch« ist uns zwar offenbar intuitiv einsichtig und ebenso zihlen wir die
>Literaturs, hier als besondere Textform verstanden, sicherlich zu den »isthetischen
Gegenstandens, beides jedoch trigt an dieser Stelle wenig zu einer Konkretisie-
rung der Begriffe bei. Die Transformation eines Ereignisses in ein Medium und
zudem noch in ein kiinstlerisches Medium ist ein abstrahierender Akt, der das Er-
eignis von seinem urspriinglichen Kontext bis zu einem gewissen Grad ablést. Das
Vorhandensein der Gewalt im literarischen Text zwingt sie als Teil immer in Re-
lation zu den anderen Teilen und wir unterstellen als Rezipienten eine planvolle,
eine sinnvolle, eine bewusste Entscheidung.254 Die hohe Kiinstlichkeit des Medi-
ums Literatur als »asthetischen Kode« per se zu verstehen, ist — wie bereits erwihnt
— deshalb nicht abwegig.?>> Wiirde man »asthetisch« so ausschlieRlich als Medi-
enattribut auffassen wie etwa >visuell, kdnnte man argumentieren, dass mit der
Ubersetzung spezifischer Inhalte in das Medium Literatur sie bereits >dsthetisch
kodiert« wiren, weil alle kanonischen Texte der Literaturwissenschaft per Defini-
tion schon asthetische Gegenstinde seien. Wiren die Texte in dieser Weise bereits
asthetische Gegenstinde, so wiren es folglich auch ihre Teile — etwa so, wie alle
Elemente eines Bildes zwangsliufig visuell wiren. Zwar variieren die dargestellten
Ereignisse in ihrer Reprasentation, sie besitzen auch unterschiedliche Funktionen,
aber ihr Erscheinungsort markiert sie immer schon als dsthetisch. Auch wie und
wofiir Gewalt dann dargestellt werden wiirde, wire unerheblich fiir die Frage, ob

253  Vgl.GEISENHANSLUKE: Einfithrung in die Literaturtheorie, S.18; Jahraus: Literaturtheorie,
S.106ff.

254 Marie Reicher (Einfithrung in die philosophische Asthetik, S. 164) erhebt andersherum den
intentionalen Akt aufseiten des Senders zum entscheidenden Moment, der das Medium zu
einem Kunstobjekt erhebt, sogar auch dann, wenn der Rezipient diese Intention der dsthe-
tischen Kommunikation nicht erkennt.

255 So etwa Michael Baum in seiner Arbeit, der damit die Schwierigkeit der Problematisierung
des Asthetischen am Text umgeht. Vgl. BAum: Kontingenz und Gewalt, S. 21ff.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

es sich um eine 4sthetische Kodierung dieser handeln wiirde. Ein normativer Lite-
raturbegriff verfihrt letztlich genau so, indem die Zugehorigkeit eines Textes zur
Literatur nicht belegt werden zu braucht, sondern festgelegt wird, im Idealfall von
einer dafiir ebenfalls ausgewiesenen Autoritit. Historisch gesehen war dies der
fiir die Asthetik empfindsame Mensch, der Kunst >erkenntc, wenn er sie sieht, was
z.B. die Schriften Winckelmanns durchzieht. Literarizitit ist dann immer schon
evident und muss nur noch prisentiert, nicht aber belegt werden.

In diesem Sinne argumentiert z.B. Giinther Poltner, wenn er kritisiert, dass
analytische Versuche der Erfassung des Gegenstandes immer bereits ein Vorver-
stindnis von »isthetisch« voraussetzen wiirden, ohne dieses zu reflektieren.?*®
Sein Vorschlag fiir die Erfassung des Asthetischen ist die Riickbesinnung auf
die urspriingliche Idee von der Erfahrung der Schénheit. Nur indem man sich
der Beschreibung der Erfahrung des Schénen zuwende und schlieflich am Mo-
ment der Bewusstwerdung der Existenz des Schonen ansetzen wiirde, wire
eine befriedigende Beschiftigung moglich. Der Mensch bilde seine Idee von
Schénheit urspriinglich durch die Erfahrung derselben, deshalb sei es notwendig,
sich tiber die Voraussetzungen, die Moglichkeiten und ihre Struktur Klarheit zu
verschaffen.?”’

Mit der Riickbesinnung auf die baumgartensche/winckelmannsche Empfin-
dung allerdings gerit man an die Grenze dessen, was innerhalb der Literaturwis-
senschaft noch intersubjektiv beschreibbar ist. Die dsthetische Erfahrung wire so-
mit fiir den Literaturwissenschaftler seiner Gegenstandssphire enthoben. Denn
am Analyseobjekt sLiteratur« lisst sich nicht die individuelle Wahrnehmung bele-
gen. Sie kann zwar festgehalten und vermittelt werden, aber sie stellt letztlich nicht
mehr als ein Indiz fiir das jeweilige dsthetische Phinomen dar. Ob es sich bei einem
Textterm um ein dsthetisches Merkmal in formaler Hinsicht handelt, wire erneut
nicht intersubjektiv argumentierbar. Als Garant, dass etwas auf das spezifisch As-
thetische verweist, bleibt nur die subjektive Leseerfahrung als Beglaubigung. Jedes
Element, das so isoliert, aufgliedert und von dem behauptet wird, dass es dsthe-
tisch sei, bleibt dann abhingig von der Reproduzierbarkeit der dsthetischen Emp-
258 Die Gefahr besteht, hierbei ein subjektives Werturteil
mit einem Urteil iiber die dsthetische Qualitit eines Textes zu verwechseln. Was

findung im Gegeniiber.

wiederum voraussetzt, dass man einen Unterschied zwischen den beiden Urteilen
grundsitzlich akzeptiert.?5°
Dies wire aus verschiedenen Griinden eine unbefriedigende Ausgangssituati-

on. Denn Ziel des Abschnittes sollte es ja sein, die spezifisch negativ-dsthetischen

256 POLTNER: Grundkurs Philosophie, S. 220.

257 EBD,S.214f.

258 Vgl. RUHLING: Fiktionalitit und Poetizitat, S. 39.

259 REICHER: Einfithrung in die philosophische Asthetik, S. 68f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Das Schweigen der Gewalt

Momente der Darstellung von Gewalt sichtbar zu machen. Damit kann nicht eine
allgemeine Objekt- bzw. Medieneigenschaft zielfithrend fiir das Erkenntnisinter-
esse sein, sondern >dsthetisch« muss eine besondere und damit von anderen Re-
prisentationsformen unterscheidbare Inszenierung bezeichnen, weil es um qua-
litative Nuancen geht, die die einzelnen Phinomene untereinander distinguieren.
»Asthetische Kodierung« meint hier also eine graduelle Unterscheidung zwischen
einer isthetischen Inszenierung und einer reinen »Realititsreferenz«*°, die es gilt
anhand der unterschiedlichen Umsetzungen jeglicher Elemente in Literatur zu ver-
anschaulichen.?®! Die Eigenschaft »asthetisch« wire somit nicht nur Merkmal einer
Textform, sondern dariiber hinaus auch Merkmal eines spezifischen Reprisenta-
tionsmodus innerhalb des Textes, der wiederum den Rezipienten in die Lage ver-
setzt, den Text als Literatur zu lesen.

Es darfaber nicht der Fehler begangen werden, die Eigenschaft eines Textes mit
einer Rezeptionshaltung gleichzusetzen, oder anders gewendet: Die Verschiebung
der Problematik des Asthetischen in die Rezeptionshaltung des Lesers ist nicht
zielfithrend fiir eine Beschreibung des Asthetischen am Text. Denn wenn man die
isthetische Empfindung als Voraussetzung fiir die Asthetik des Gegenstandes er-
hebt, kann riickwirkend jedes Element als dsthetisch bezeichnet werden. Was exakt
zu dem zirkuliren Schluss fithren wiirde, den ich einleitend erwihnt habe.

2.3.2.1 Asthetisch als >Verfasstheitc

Im besonderen Fall der Literatur findet das Asthetische statt durch oder ist aufge-
hoben in einer materiellen Form. Es handelt sich dabei in der Regel um einen fest-
gesetzten Text, und da es im Rahmen dieser Arbeit nicht nétig ist, grundsitzlich
alle moglichen Realisationsformen zu beriicksichtigen, diirfen die vorauszusetzen-
den Annahmen auch insofern defizitir sein, wenn sie wenigstens fir literarische
Texte Giiltigkeit haben.26?

Ein immer schon entscheidendes Kriterium fiir die Literarizitit war in diesem
Zusammenhang die planvolle kreative Sprachverwendung. Die Sprache als Mate-
rial, die in dem Maf3e arrangiert und zusammengestellt wird, dass sie erkennbar
mit Absicht zu einem Werk mit kiinstlerischer Intention wird, ist die Grundla-
ge der Literatur. Diese charakteristische und hiufig originelle Sprachverwendung

260 BOHRER: Warum ist Gewalt ein dsthetisches Ausdrucksmittel?, S. 22.

261 Offensichtlich evident wird dies, wenn man kontrastiv Lyrik und Prosa gegeniiberstellt. Vgl.
hierzu Moritz Bafller (Zur Sprache der Gewalt in der Lyrik des deutschen Barock, S. 125-
144), der anhand der Barocklyrik veranschaulicht, in wie vielfaltiger und konzeptionell un-
terschiedlicher Weise die Graueltaten eines DreiRigjahrigen Krieges ihre Verarbeitungin der
Literatur gefunden haben.

262 Hier liegt ein entscheidender Unterschied zwischen Literaturwissenschaft und Philosophie,
dennim Rahmen der Literaturwissenschaft ist es nicht zwingend nétig, dass auch auflerlite-
rarische Phdnomene in einem Beschreibungsmodell hinreichend aufgehoben sein missen.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

wurde und wird mit dem Konzept des Stils versucht zu erfassen. »Stilc beinhaltet
die intentionelle Verfasstheit, die kreative Sprachverwendung und die individuelle,
charakteristische Komponente des Autors.

Manfred Frank sieht aber die semiotischen Beschreibungsverfahren nicht im
Stande, den Stil eines Textes zu erfassen. Im Stil jedoch liegt das Individuelle be-
griindet und dies wiederum erst tiberfithrt den Text in ein Werk und macht ihn
damit zur Literatur.2®®> Da das Individuelle allerdings vor allem die Abweichung
von der Norm und das Unterlaufen des Konventionellen markiere, kann sie un-
ter den >szientistischen< Pramissen einer strukturalen Textanalyse letztlich nicht
sichtbar gemacht werden, da das Bestreben dieser sei, die Vielfalt der entstehen-
den Textphinomene auf eine handhabbare Menge von Grundprinzipien zu redu-
zieren.?®* Das Individuelle jedoch, das sich dem Allgemeinen entziehe, sei selbst
immer »unteilbar und mithin unmittelbar«.?®> Wenn aber das Individuelle, das
hier durch das Beschreibungsraster fillt, zugleich das Wesentliche der Literatur
darstellt, dann ist auch das Asthetische eines Textes mit semiotischen Verfahren
nicht sichtbar zu machen. Da das Individuum bei seiner Sprachverwendung dem
Text ein >Mehr« zuftigt, das sich durch »Unwiederholbarkeit« und »Uniibertragbar-
keit« auszeichnet, zerfillt die Interpretation in zwei Teile.2%¢ Der erste beinhaltet
die konventionelle Beschreibung einer »symbolischen Ordnung«, der zweite Teil
sei der Versuch, »den Akt der urspriinglichen Sinnfindung des Autors diesseits
der sprachlichen Konventionen zu erraten«.2%’ Der Autor ist nie vollstindig den
Regeln einer Grammatik unterworfen und die neuen »Sinnpotentiale«, die durch
die »Kreativitit des sprechenden/schreibenden Individuums« in den Text geschrie-
ben werden, bezeichnet Frank mit Sartres Begriff als »Hermeneutik des Schwei-
gens«.2%8 Dieses Schweigen sei zwar nur ein »heuristisches und voritbergehendes
Moment der Textauslegung«, dennoch bleibt die Kluft zwischen Leser und Autor
uniiberbriickbar.?®® Der Leser ist an dieser Scharnierstelle nun gefordert, seine
Freiheit zu ergreifen und dem Text einen Sinn zu geben und damit gleichzeitig
auch seine Umwelt wieder infrage zu stellen.?’° Das Schweigen des Textes bedeu-
tet also das Einzigartige des Individuums, das mit seiner personlichen Sprachver-
wendung eine neue Sinngebung in der Zeichenordnung vornimmt, die von keiner
Konvention determiniert ist. Wenn der Leser den Text zum Sprechen bringen will,

263 FRANK: Was ist ein literarischer Text, und was heifst es, ihn zu verstehen?, S.177.
264 EBD.,S.171ff.

265 EBD, S.179.

266 EBD., S.189.

267 EBD, S.191.

268 EBD.

269 EBD.

270 EBD,S.194.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

13


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Das Schweigen der Gewalt

dann kann er nicht anders, als dieser Kombination von Zeichen einen Sinn zu ge-
ben, bei der er sich auf keine Regel und keine kollektive Vorgabe verlassen kann.*”*
Damit ist ein Kerngedanke der Hermeneutik per se formuliert, die als Ziel gera-

272 Hans-Georg Gadamer

de das >Zum-Sprechen-Bringen« der stummen Texte hat.
spricht in diesem Zusammenhang von »Horizontverschmelzung«.?”3

»Schweigen« ist hier eine hermeneutische Kategorie der Interpretation. Sie ist
jedem literarischen Text inhirent und sie ist der Abstand zum Verfasserindividu-
um, der im selbstbestimmten Akt der Textaneignung durch das Leserindividuum —
wenn auch niemals vollstindig - iiberwunden wird. Gadamer nennt es die »Leer-
stelle« des Textes, die vom Leser aufgefiillt wird, jedoch ist fiir ihn auch letztlich
die tatsichliche Intention des Autors nicht rekonstruierbar.>7+

Nun wollen sicherlich weder Gadamer noch Frank Literarizitit ausschliefilich
als einen individuellen Stil verstanden wissen, sondern der literarische Text muss
noch mehr Potenzial in sich bergen als nur eine persénliche Sprachverwendung.
Zudem lief3e sich einwenden, ob die Neuschaffung von Gestaltungsmoglichkeiten
der Sprache wirklich unbegrenzt und willkiirlich ist. Mukafovsky etwa geht von ei-
ner fortschreitenden Kumulation aus. Damit wichst auch das Ausdrucksvermégen
jeder Sprache, die sukzessive Moglichkeiten der Aussage und damit Moglichkeiten
der isthetischen Gestaltung ansammelt.?’> Er geht aber auch davon aus, dass die

271 Nicht iibersehen werden darf hierbei, dass diese Kritik ein starkes ideologisches Moment
hat. Frank bezieht sich auch deshalb auf Sartres radikalen Freiheitsbegriff, um die person-
liche Einzigartigkeit zu betonen, die er durch die naturwissenschaftlichen Bestrebungen,
die seiner Meinung nach individuumsfeindlich und allgemein ausgerichtet sind, in Gefahr
sieht zu verschwinden. Dieses ideologische Moment begegnet einem immer wieder, so auch
beim Aspekt der asthetischen Erfahrung: Giinther Poltner (Crundkurs Philosophie, S. 223)
etwa bringt seine ablehnende Haltung gegeniiber dem wissenschaftlichen Ansatz zum Aus-
druck in Bezug auf die personliche dsthetische Empfindung angesichts des Kunstwerks: »Zu
den grofiten VerschlieRungen gehdrt gegenwiartig nach wie vor der Szientismus, die Wis-
senschaftsglaubigkeit. Fiir den Szientismus ist die wissenschaftliche (= fachwissenschaftli-
che!) Rationalitatdie allein mafigebliche Rationalitit und dementsprechend die fachwissen-
schaftlich erfafite Realitit die wahre Realitdt. Der Szientist ist blind fiir den methodischen
Reduktionismus, dem sich die (Fach-)Wissenschaften verdanken. Er setzt die aller Wissen-
schaften uneinholbar vorausliegende lebenspraktische Erfahrung zu einer unkritischen, sub-
jektiven Weltsicht herab und verdrangt den Widerspruch, der darin besteht, dafd seine Theo-
rie vom eigenen Leben stindig widerlegt wird. Was von allem Anfang an methodisch ausge-
klammert wird, kann innerhalb der dadurch gewonnenen Perspektive grundsatzlich nicht
mehr vorkommen. Der Szientist ldsst seine Theorie gescheiter als seine Erfahrung sein.«

272 Vgl. SEXL: Einfiihrung in die Literaturtheorie, S.135ff. Hier auch der Hinweis auf Manfred
Franks entscheidende Rolle bei der Wiederaneignung der Schriften Schleiermachers durch
die postmoderne Hermeneutik.

273 GADAMER: Wahrheit und Methode, S. 29.

274 EBD., S.32.

275 Vgl. MukARovskY: Studien zur strukturalistischen Asthetik und Poetik, S.155.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Neuschaffung solcher Gestaltungsprinzipien immer in Abhingigkeit der bereits
erfolgten stattfindet und durch diese limitiert wird. Solange kulturelle Praktiken,
auch die der Sprache, nicht in Vergessenheit geraten, begrenzt sich die Moglich-
keit zur Neuschaffung mit jedem weiteren kreativen Akt. Und letztendlich bildet
Sprache das Material, aus dem auch das sprachliche Kunstwerk geschaffen wird.
Damit setzen die Moglichkeiten des Materials zugleich das Fundament und auch

ihre Grenzen.?7®

Das bedeutet, dass die Gestaltungsprinzipien, die den Oberfli-
chendiskurs betreffen, sich immer auf den Tiefendiskurs und damit die zugrunde
liegenden Bildungsprinzipien der (Schrift-)Sprache zuriickfithren lassen und epo-
chenunabhingig beschreibbar bleiben.?”” Ebenso diirfte Einigkeit dariiber herr-
schen, dass das Asthetische durch die Bearbeitung der Sprache im Text auftritt.27®
Das Ergebnis ist in seiner materiellen Form stabil und damit ist auch das Konstrukt
der Zeichen stabil und weder beliebig noch in Bewegung.?”® Diesen Sachverhalt
meinten die Formalisten und auch die Strukturalisten, als sie von der kristallinen
Form ausgegangen sind, in der die Sprache einmal erstarrt ist. Bei allen Schwie-
rigkeiten hinsichtlich der Festsetzung eines Modells von Struktur und Bedeutung
kann daher dennoch nicht ignoriert werden, dass auf materieller Seite ein >Ge-
gebenes« existiert. Dass der Semioseprozess deshalb trotzdem nicht zwangsliufig
zu eindeutigen, objektiven Ergebnissen fiihrt, bleibt hiervon unberiihrt. Aber auch
dagegen liefRe sich einwenden, ob die Neuschaffung von Gestaltungsmoglichkeiten
wirklich unbegrenzt und willkiirlich ist.

Zudem miissen diese zwei Bereiche auseinandergehalten werden, und das sind
zum einen die Beziehungen der Worte untereinander, also die Zeichenstruktur,
und zum anderen die Bedeutung bzw. das Verstindnis dieser, also die Semiose.
Auch wenn es so scheinen mag, dass unter dem Begriffsapparat der Semiotik alles
nur in grundlegende Prinzipien atomatisiert wird, so ist dieses Vorgehen — wie
bereits erwihnt — lediglich das Hilfsmittel zur Beschreibung des Besonderen am
Text als Abweichung von der Norm. Auch die bisher zitierten Semiotiker sind sich ei-
nig, dass das Literarische des Textes zugleich auch immer seine Exklusivitit zu
anderen Textsorten, aber auch zu anderen Werken ausmacht. Gérard Genette wi-
derspricht deshalb der hermeneutischen Kritik, da fiir ihn das Revolutionire eines
Textes erst dann zutage tritt, wenn man es vor der Folie des Konventionellen sieht.

276 Vgl.ebd., S.149.

277 Dasgilt fiir die zu beschreibenden Gegenstinde, nicht fiir den Standpunkt des Beschreiben-
den. In seinem Standpunkt manifestiert sich der diachrone Wandel.

278 JAHRAUS: Literaturtheorie, S.107.

279 »Kodifiziertheit« der Literatur ist tatsichlich eines der wenigen konsensfihigen Merkmale
und wird sowohl in theoretischen Abhandlungen als auch in einfithrenden Darstellungen
immer wieder genannt. Kodifiziertheit darf aber nicht mit »Abgeschlossenheit des Textes«
gleichgesetzt oder als notwendige Voraussetzung der Textdefinition verstanden werden,
denn schon hier endet der Konsens.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Das Schweigen der Gewalt

Das bedeutet, dass durch die systematische Betrachtung der konventionellen und
damit nichtliterarischen Texte das Individuelle des literarischen Stils zutage tritt.

Ebenfalls ist zu beriicksichtigen, dass jeder Text immer vom Rezipienten >zum
Sprechen« gebracht werden muss, indem er die kodierten Platzhalter fiir die Sinn-
einheiten in sseine Sprache tibersetzt¢, wie das Gadamer beschreibt.?8° Denn die
Bedeutung der Zeichen ist nicht in den Zeichen selbst gespeichert, sondern im
Rezipienten und im Sender. Die um absolute Eindeutigkeit bemiihte Bedienungs-
anleitung eines Gerites und das sprachliche Kunstwerk sind in dieser fundamen-
talen Struktur gleich. Der Semioseprozess ist nur ungleich komplexer im Fall der
Literatur.

Frank, Gadamer und respektive auch Bohrer referieren also nicht auf einen
grundsitzlichen Semioseprozess, sondern einen fur das sprachliche Kunstwerk
exklusiven. Damit bleibt trotz aller Ablehnung seitens der Hermeneutik fiir ein
strukturanalytisches Verfahren ungeklirt, was hermeneutisch den Stil und semio-
tisch die Zeichenstruktur der Literatur so besonders gegeniiber anderen Textfor-
men macht, aufler dass der Text ein gemachter ist.

2.3.2.2 Asthetisch als Funktion

Wenn die Verfasstheit als notwendige Voraussetzung fiir Literatur gelten soll,
dann ist weiterhin itber das spezifisch Asthetische nichts ausgesagt. Wire das As-
thetische eine Funktion innerhalb des Textes, so liefRen sich Elemente isolieren, die
womdglich nur diese Funktion aufweisen witrden. Dieser Ansatz ist spitestens mit
Roman Jakobsons poetischer Funktion ausgiebig verfolgt und letztendlich auch
verworfen worden — allerdings nur unter dem Aspekt, dass sie als hinreichendes
Merkmal fiir die Unterscheidung von isthetischen zu nicht dsthetischen Texten
dienen kénnte. Die poetische Funktion allein kann nicht mit dem Asthetischen
gleichgesetzt werden. Jakobsons Ansatz liegt aber die traditionelle dsthetisch-
philosophische Auffassung zugrunde, dass die Kunst an sich und damit auch das
sprachliche Kunstwerk in erster Linie auf sich selbst verweist.?8! Konsequent
spricht er deshalb auch von »der Autonomie der dsthetischen Funktion«, schriankt
aber zugleich ein und will dies nicht auf die gesamte Kunst iibertragen wissen.282
Die Autoreflexivitit bleibt ein starkes, tragfihiges Konzept zur Beschreibung der
Besonderheit literarischer Texte. Der Text, der zuerst selbstverweisend auf seine
diegetische Welt und seine Sprachverwendung gerichtet ist, unterscheidet sich
damit von anderen Textsorten, die eine andere kommunikative Funktion iiber

280 GADAMER: Wahrheit und Methode, S. 33.

281 JAKOBSON: Linguistik und Poetik, S. 92: »Die Einstellung auf die BOTSCHAFT als solche, die
Ausrichtung auf die Botschaft um ihrer selbst willen, stellt die POETISCHE Funktion der Spra-
che dar.« (Hervorhebungen im Original).

282 JAKOBSON: Was ist Poesie, S. 78.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

die selbstreferenzielle Darstellungsfunktion stellen.?83 Jakobsons Ansatz des ge-
spiegelten Prinzips der Aquivalenz auf die Achse der Selektion 16st die schwierige
Frage nach der Beschaffenheit dieser Selbstreferenzialitit, indem ein innersyste-
matischer Grund alleinig fiir die Auswahl eines anderen Elements verantwortlich
ist, das in anderen kommunikativen Kontexten nicht nach dem Prinzip der
Aquivalenz, sondern aus rein semantischen Griinden gewihlt werden wiirde, 284
In Jakobsons Beispielen handelt es sich hiufig um lautliche Entscheidungen,
bei denen der Sprecher einem Wort aus klanglichen Erwigungen heraus einem
anderen gegeniiber den Vorzug gibt.?® Aber weder haben alle Bestandteile der
Dichtung ausschlieflich eine poetische Funktion, noch ist die poetische Funktion
exklusiv dem Sprachkunstwerk vorbehalten. Sprachliche Mittel der Poesie werden
auch in anderen Situationen genutzt, wo sie womdglich allerdings storen, da sie
auferhalb ihres kulturell vorgesehenen Rahmens auftreten.?8¢ Diese von Jakobson
gemachte wichtige Einschrinkung wird hiufig bei der Kritik an seinem Ansatz
iibersehen.28” Er selbst stellt aber wiederholt heraus, dass die poetische Funktion
fiir die Bestimmung der Literarizitit eines Textes nur eine notwendige, aber keine
hinreichende Bedingung ist.

Ebenso ist die >Autonomie der poetischen Funktion« bei Jakobson nicht in dem
Sinne als absolut zu verstehen, dass sie die alleinige Funktion des gesamten Textes
darstelle. Fiir die Sprache der Literatur gilt, was fiir andere sprachliche Akte eben-
falls gilt: Potenziell sind alle Funktionen einer Mitteilung enthalten, nur in unter-
schiedlicher Gewichtung.?88 Bei literarischen Texten aber iiberwiegt die poetische.
>Poetische Funktion« bedeutet allerdings auch nicht, dass der semantische Teil des
Zeichens getilgt wird. Die poetische Funktion lenkt lediglich die Aufmerksambkeit
auf das Wort und die Wortverwendung und erfillt damit eben jene essenzielle,
kulturelle Aufgabe der Sprachkunst, einer Automatisierung der Sprache und da-
mit ihrem Entwicklungsstillstand entgegenzuwirken.?%

Jakobson betrachtet vor allem die Poesie als Idealform des literarischen Textes.
Wie bereits im Kapitel iiber Kodierung von Gewalt erwihnt, muss aber fiir die Pro-
sa die Ebene der Narration als essenzielles Strukturmoment ebenso beriicksichtigt

283 JAHRAUS: Literaturtheorie, S.133. Damit ist nicht das Merkmal der Fiktionalitit gemeint.

284 ]AKOBSON: Linguistik und Poetik, S. 93f. Vgl. hierzu auch BABKA: Formalistisch-strukturalisti-
sche Theorien, S. 166f.

285 JAKOBSON: Linguistik und Poetik, S. 93.

286 EBD, S.92f.

287 Soz.B. bei RUHLING: Fiktionalitat und Poetizitdt, S. 43.

288 JAKOBSON: Linguistik und Poetik, S. 88f.

289 JAKOBSON: Was ist Poesie?, S. 79.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

n7


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Das Schweigen der Gewalt

werden.??°

Die Erzihlstruktur und im makrostrukturellen Bereich die Gattungs-
struktur sind allerdings streng genommen bereits innerliterarische Bezugssyste-
me. Denn durch die Transformation zur Erzihlung ist der Bezug zur auflertextli-
chen Realitit unterbrochen. Genette geht so weit zu sagen getilgt. Wenn man also
die systeminterne Selbstreferenz auch auf narrative Entscheidungen ausweitet und
zeigen kann, dass bestimmte Elemente eine feste Funktion im Handlungsgefiige
erhalten, die sie vorrangig fiir das Handlungsgefiige haben, dann treten ihre iibri-
gen Funktionen in den Hintergrund.?**

Erneut gerdt man jedoch so in Versuchung, alle der Narration zugehérigen Ele-
mente a priori als selbstreferenziell und damit poetisch bzw. dsthetisch aufzufas-
sen, womit man letzten Endes den gleichen Zirkelschluss begehen wiirde, wie wenn
man eine Medieneigenschaft als >isthetisch< ausweist. Ein wirkliches Aquivalent zu
Jakobsons poetischer Funktion wire ein Element auf narrativer Ebene, das fir die
diegetische Konstruktion keine Bedeutung hitte. Aber wie soll im Sinne der Narra-
tologie, einem Beschreibungsapparat, der zwar zwischen der Darstellung und dem
Dargestellten unterscheiden kann, eine Unterscheidung in >der Erzihlung zugeho-
rig« und >der Erzdhlung nicht zugehorig« treffen? Verortet sie doch jedes Element

des Textes entweder als Darstellendes oder als Dargestelltes.?>

Die Beantwortung
dieser Frage muss hier vorerst zuriickgestellt werden, wird aber im Kapitel 2.3.8

noch einmal zentral.

2.3.2.3 Asthetisch als Notwendigkeit zur Interpretation

Mit dem Konzept der Selbstreferenzialitit hat Jakobson gezeigt, dass sehr wohl
in Texten Funktionen beschreibbar sind, die iiber eine einfache Informationsver-
mittlung hinausgehen. Sein Ansatz stellt in Bezug auf die Asthetiktheorie letztlich
die Einlésung des Autonomiegedankens im semiotischen Beschreibungssystems
dar. Fir Jakobson war es genug, dass die selbstreferenzielle Funktion in Texten
iiberwog, um sie sliterarisch« zu nennen. Die sich seinem Vorschlag anschlieRende
Diskussion hat wiederum deutlich gemacht, dass Selbstreferenzialitit sich nicht

290 So lbertragt dann auch Roland Barthes Jakobsons Funktion auf die diegetische Ebene, wes-
halb ich auf sein Konzept noch einmal in Kap. 2.3.8 eingehen werde, da es fiir die bisher
aufgeworfene Problematik entscheidend wird.

291 Ich hatte bereits zuvor auf Uwe Dursts Beispiel des Todes von Emilia Galotti verwiesen. Wenn-
gleich seine Argumentation natiirlich bewusst provokant ist und sie somit teilweise unter-
schlagt, dass an einer derartig zentralen Stelle des gesamten Handlungsgefiiges auch eine
systeminterne Funktion (Tod der Hauptfigur aufgrund der Konventionen der Gattung Trago-
die) zwangslaufig eine Interpretation provoziert, die tiber die Funktion hinausgeht, so lassen
sich aber vielleicht fiir weniger zentrale Stellen genau diese primaren handlungsrelevanten
Funktionen sicherlich bestimmen.

292 Vgl. FLUDERNIK: Einfithrung in die Erzdhltheorie, S.17ff.; MARTINEZ/SCHEFFEL: Einfithrung in
die Erzahltheorie, S. 19ff.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

mit Poetizitit oder Literarizitit gleichsetzen lisst. Jakobson selbst verweist dar-
auf, dass die poetische Funktion den gesamten Text >firbt¢, und er benutzt hierfir
das Bild eines Gewiirzes, das den Geschmack der Speise verindert. Damit begibt
er sich indirekt zuriick in die Rezeptionshaltung des Lesers. Lotman fasst es dann
konkret, wenn er konstatiert, dass Literatur nicht der Text allein sei. Denn die bis-
herigen Bestrebungen, formale Merkmale zu finden, kommen tiber den Status von
notwendigen Bedingungen nicht hinaus, weshalb Titzmann dazu festhilt:

Literarische Texte sind eine Teilmenge der sprachlichen Texte: »literarisch« sind
jene Texte, die im je gegebenen synchronen System (Epoche, Kultur) fiir »litera-
risch« gehalten/als »literarisch« rezipiert werden. Dieser pragmatische Literatur-
begriff ist notwendig (und hinreichend), solange keine definitorischen Kriterien
fur »Literarizitat« formuliert werden kdnnen. Entsprechende Versuche wurden in
den1970erJahren — mit dem Eingestdndnis des Scheiterns —zumindest vorldufig

eingestel|t.>%3

Wihrend Titzmann eher resignierend eine Vorliufigkeit konstatiert, wendet Jahr-
aus diesen Sachverhalt in ein positives, dynamisches Verhiltnis zwischen zwei ver-
schiedenen Dimensionen von >Texts, die er als >JKommunikationssystem Literatur«
und >Symbolsystem Literatur« auffasst.?** Wie bei Titzmann ist die Zugehérigkeit
eines Textes zum Korpus Literatur im Kommunikationssystem eine externe Zu-
schreibung, die den Gegenstand erst in die Position versetzt, als Literatur rezi-
piert werden zu konnen. Dagegen ist das Symbolsystem sowohl textintern als auch
intertextuell auf sich bezogen und bildet seine eigene Einheit, vorerst ungeachtet
dessen, ob auch die gesellschaftliche Zuschreibung als Literatur vorliegt oder nicht.
Diese beiden Systeme sind nicht voneinander isoliert, sondern bedingen und be-
einflussen sich gegenseitig. Das eine resultiert aber nicht zwangsliufig aus dem
anderen. Ein System kann deshalb auch nicht dem anderen vorgezogen oder prio-
risiert werden. Auch hier manifestiert sich erneut das bereits in der philosophisch-
asthetischen Betrachtung aufgekommene Problem, dass nicht entscheidbar ist, ob
das genuin Asthetische rein als internes Element oder nur als externe Zuschrei-
bung existiert. Jahraus hilt dariiber hinaus und anders als Titzmann die Objek-
tivierbarkeit von Literarizitit generell fir fraglich. Er kritisiert an der Idee der
wissenschaftlichen Objektivierbarkeit von dsthetischem Potenzial, dass die kon-
stitutive Fihigkeit der Kunstobjekte damit iibersehen wird: Die Literatur selbst ist
in der Lage, das Spektrum der isthetischen Dinge zu verindern und um bisher
unbekannte Gestaltungsprinzipien zu erweitern.

Auch Jahraus hilt an dieser Exklusivitit des literarischen Textes fest. So be-
inhaltet Literatur fiir ihn ein konstitutives Element und damit ein >Wesens, das

293 TITZMANN: Semiotische Aspekte der Literaturwissenschaft, S.3031.
294 JAHRAUS: Literaturtheorie, S. 142 ff.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Das Schweigen der Gewalt

sich der wissenschaftlichen Objektivierung letztlich immer entzieht; »ein sympto-
matischer, signifikanter und konstitutiver Rest«*. Dieser >konstitutive Rest« ent-
ziehe sich seiner Beschreibbarkeit durch eine intersubjektive Analyse deshalb, da
er nicht in ihr abbildbar sei. Zugleich sei er das, was Literatur ausmache. Er ist
fiir Jahraus auch fiir den bereits referierten Umstand verantwortlich, dass Kunst
das Diskursobjekt »Kunst« selbst verindert und somit auch die Mafistibe verin-
dert, iiber die sie beschreibbar wird. Konsequenterweise macht sich das sowohl im
kulturellen als auch im symbolischen System Literatur bemerkbar. Im kulturellen
System ist es die stindige Dynamik der Parameter, nach denen eine Gemeinschaft
entscheidet, was Literatur ist. So verindern gerade innovative Texte die Kriteri-
en dadurch, dass bisher unbekannte oder nicht akzeptierte Elemente nun Teil des
Katalogs werden kénnen, 2%

Im Bereich des Symbolsystems bezieht sich der nicht fixierbare Teil auf das
Bedeutungspotenzial literarischer Texte.?®” Ambiguitit, Mehrdeutigkeit und sogar
hermetische Passagen sind — hier wiederum auf der Ebene des kulturellen Systems
— in der Literatur geduldet und erwiinscht, wohingegen sie in anderen Bereichen,
wie etwa Sachtexten, nicht zwangsliufig akzeptiert werden. >Polyvalenz« ist eben-
falls ein Merkmal, das zu den traditionellen Eigenschaften des Kunstwerkes in der
Asthetiktheorie gehort.2%8

Die Aussagefihigkeit der Literatur ist nicht durch exakte Terminologie zu leis-
ten.* Das wire aber nur dann problematisch, wenn man die Literaturwissen-
schaft(en) zum einzig richtigen Umgang mit Literatur erkliren wollen wiirde. Hier-
zu hatte bereits Michail Bachtin angemerkt:

Der Autor bestimmt, wenn er ein Werk schafft, dieses Werk nicht fiir die Litera-
turwissenschaftler, und er setzt kein spezifisches literaturwissenschaftliches Ver-
stindnis voraus; er hat nicht ein Kollektiv von Literaturwissenschaftlern im Blick.
Er lddt zum Festmahl nicht die Literaturwissenschaftler an seinen Tisch.3°°

295 EBD., S.99.

296 EBD.

297 Jahraus versucht in seinem Ansatz immer wieder schwierige Synthesen aus einer Nominal-
und einer Realdefinition, wie er auch zwischen Kriterien eines deskriptiven und eines norma-
tiven Literaturbegriffs wechseln muss. Hierzu dienen die beiden Systeme, die jeweils einen
Bereich des Beschreibungszugriffs darstellen.

298 Im Hinblick auf die Frage, was Literatur sei, wird in vielen Einfihrungen in die Literaturwis-
senschaft auf die drei Hauptmerkmale »Fiktionalitit«, »Polyvalenz« und »kreative Sprach-
verwendung« verwiesen, allerdings mit abweichenden Formulierungen.

299 Vgl. diesbeziiglich auch Lotman (Die Struktur literarischer Texte, S. 39ff.), der ebenfalls her-
ausstellt, dass in Literatur Vermitteltes nur mit der Sprache der Literatur auch vermittelt wer-
den kann.

300 BACHTIN: Die Asthetik des Wortes, S. 349.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Literatur als Kommunikat ist auf ein Verstehen ohne wissenschaftliche Methode
hin ausgerichtet und bedarf nicht der Literaturwissenschaft als Vermittler. Aber
auch von literatursemiotischer Seite wird dieses >Fehlen«<des unspezifischen >Mehr«
eines Textes in der analytischen Beschreibung immer wieder reflektiert. Lotman
z.B. wendet ein, dass es nicht verwundern diirfe, wenn bei der Ubersetzung eines
polysem ausgerichteten Textes in eine auf Eindeutigkeit bestrebte Sprache es zu
Verlusten kommt. Die Literaturwissenschaft, jedenfalls der Teil mit der sich selbst
oktroyierten Forderung nach eindeutiger, intersubjektiver Vermittelbarkeit der Er-
gebnisse, kann die Ambiguitit und Mehrdeutigkeit eines literarischen Textes nicht
vollstindig wiedergeben. Dem anderen Teil der Literaturwissenschaft bleibt aller-
dings auch nur die Option iibrig, sie mit neuen, dhnlich ambiquen Begriffen zu
reproduzieren. Der unbeschreibbare >Rest« ist ein potenzieller Mehrwert von In-
formation, also ein Bedeutungspotenzial eines smehrschichtigen« kiinstlerischen
Textes, der nicht vollstindig in ein einschichtiges< Beschreibungssystem der Lite-
raturwissenschaft iibersetzt werden kann. Das Problem relativiert sich aber, wenn
die Gesamtheit der Kommentare zu einem literarischen Text betrachtet wird, die
dariiber hinaus selbst wieder konstitutiven Charakter haben und die den Text erst
zum Objekt »Literatur« erkliren. Lotman spricht vom spielerischen »Flimmern«
des Textes und bezeichnet damit jenes Phinomen, dass dem Leser das Bedeu-
tungspotenzial der Literatur immer bewusst ist. Die fiir ihn relevante Lesart ver-
halt sich zur Literatur als eine mogliche unter anderen, die nicht nebeneinander
bestehen, sondern sich itberlagern, und verleiht dem Text die Komplexitit, die sich
beim Lesen immer wieder entfaltet.3?! Fiir Lotman erhilt die potenzielle Bedeu-
tungsvielfalt eines sprachlichen Kunstwerks erst durch eine realisierte Koexistenz
verschiedener fixierter Lesarten sein kulturell konstitutives Moment.>°* Literatur-
wissenschaft ist deshalb auch ein Teil dieser Lesarten.

2.3.6  Das Vorlaufig-Asthetische

Der Problemkomplex der >dsthetischen Gewalt« zerfillt also fiir diese Arbeit in ei-
ne diskursive und eine systematische Komponente. Aber beide Komponenten sind
verinderlich in einem stetigen dynamischen Austausch. Auch das System des As-
thetischen ist ein historisches und es gibt Griinde, warum man z.B. der Uberzeu-
gung sein kann, dass dieses System fiir die heutige Kunst obsolet ist.3%?

Wie hoffentlich deutlich geworden ist, fithrt die Frage, ob das Asthetische dem

Text vorgelagert oder inhirent ist, zu einer methodischen Entscheidung, nimlich

301 LoTMAN: Die Struktur literarischer Texte, S.107.
302 EBD, S.108.
303 Vgl.]Jaug: Die nicht mehr schonen Kiinste: Siebte Diskussion, S. 634.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Das Schweigen der Gewalt

ob die Analysekategorie »isthetisch« als eine systematische oder als eine pragma-
tische Eigenschaft beschrieben werden soll. Vorausgesetzt wird, dass es so etwas
wie ein dsthetisches Erlebnis im Rezipienten gibt.>°* Ausléser aber fiir diese dsthe-
tischen Empfindungen sind dann Teile oder die Gesamtheit eines Kunstwerkes.

Wie ebenfalls bereits erwihnt, kann im Rahmen der Arbeit nicht entschieden
werden: ob nur im Werk genuin dsthetische Merkmale vorhanden sind, die eine
hinreichende Bedingung darstellen und somit dieses eindeutig als Kunst auswei-
sen kénnen, indem sie es von anderen kulturellen Objekten unterscheiden. Es war
auch nicht Ziel, das Problem der dsthetischen Eigenschaften zu l6sen, sondern fest-
zulegen, was fiir den Geltungsbereich dieser Arbeit unter isthetisch zu verstehen
ist.

Asthetisch ist im Rahmen der Fragestellung ein Zustand des Mediums, die der
aus seiner Verfasstheit, ihren seinen Funktionen und aus seiner kulturellen Einbet-
tung entsteht. Spezifisch literarisch-dsthetisch meint, dass die Verfasstheit im ho-
hen MafRe selbstreferenzielle Ziige aufweist. Selbstreferenziell bedeutet hier, dass
im Text Elemente vorliegen, die Teil einer narrativen Struktur sind und deren
hauptsichliche Funktion auf diese gerichtet ist, wenn es sich um einen Erzihltext
handelt. Schlieflich meint dsthetisch auch, dass der Semioseprozess eine grofie-
re Herausforderung darstellt, da aufgrund der Struktur des literarischen Textes
sein Bedeutungsgeriist nicht trivial ist, sondern einer intensiveren Form der In-
terpretation bedarf. Eine dsthetische Kodierung von Gewalt liegt dann vor, wenn
die genannten notwendigen Bedingungen gegeben sind.

Es bleiben noch zwei offene Fragen, die im nichsten Schritt zu kliren sind. So
ist es zunichst noch nétig, das Spezifische der Asthetik der Moderne in Verbin-
dung mit den hier entworfenen Analysekategorien zu bringen. Wie ich versucht
habe zu illustrieren, ist dabei der Begriff des Schweigens essenziell. Bei diesem
wiederum handelt es sich um eine hermeneutische Kategorie, die sich auf die Mog-
lichkeit oder in diesem Fall die Unmoglichkeit bezieht, einen Text zum Sprechen
zu bringen, zu verstehen oder zu interpretieren. Sie steht in Bezug zu einer Au-
tonomieauffassung der Kunst, bei der diese als Ideal vollig in der Selbstreferenz
aufgeht. Das Werk entzieht sich hierbei permanent einem endgiiltigen Zugriff des
Subjekts und kann so seine Autonomie behaupten. Jedes zum Sprechenbringen, je-
de Interpretation stellt den Versuch dar, das Kunstwerk begreifbar zu machen und
es damit letztlich seiner Autonomie wieder zu berauben. Deshalb muss auch der
literarische Text, wenn er denn absolut Kunst ist, sich permanent einer abschlie-
8enden Deutung mittels der Selbstreflexivitit entziehen.

Wie im vorherigen Kapitel versucht zu veranschaulichen, geht dabei die theo-
retische Forderung soweit, dass es auch keinen innernarrativen Sinn geben darf,

304 Wollte man dies auch noch definieren, wiirde man in einen infiniten Regress gelangen (vgl.
REICHER: Einfithrung in die philosophische Asthetik, S.17ff.).

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

d.h., dass es nicht geniigt, wenn im Falle der Gewalt eine textexterne Referenz ge-
tilgt ist, sondern auch eine textinterne Referenz, z.B. in Form einer Begriindung als
notwendiges Handlungselement witrde nur wieder ein Begreifbarmachen und da-
mit Zweckrationalisieren ihrer Existenz darstellen. Die semiotische Entsprechung
hierfiir wire eine absolute Funktionslosigkeit der Gewalt. Daraus resultiert das
zweite zu losende Problem, denn bisher war sowohl im Kapitel zur Kodierung von
Gewalt sowie in diesem hier von Funktionen die Rede, nicht aber von einer Funkti-
onslosigkeit. Mehr noch ist hoffentlich deutlich geworden, dass eine formal-struk-
turelle Analyse keine Funktionslosigkeit abbilden kann, wenn sie bestrebt ist, jedes
Element in einer Zeichenstruktur zu bestimmen. Auch Selbstreferenzialitit ist im
semiotischen Sinne eine Funktion.

Um jedoch Missverstindnissen vorzubeugen, ist zu erwihnen: Es handelt sich
hier um einen Versuch einer Uberfithrung eines abstrakten, wenig definierten her-
meneutischen Begriffs, der mehr den Charakter einer beschreibenden Metapher
hat, in eine fassbare analytische Grof3e, die sich am Textmaterial zeigen lisst. Das
Ergebnis kann nur ein Kompromiss sein und wird nicht die gesamte philosophi-
sche Dimension fassen konnen, die in den komplexen Uberlegungen und Argu-
mentationsfolgen von Bohrer, Frank und anderen entwickelt worden sind. Es ist
ein Versuch, dessen Ziel es ist zu entscheiden, ob sich auch systematisch-analytisch
Indizien fir den von den genannten Autoren angefithrten Sachverhalt benennen
lassen. Das Hauptaugenmerk liegt auf der Negativitit, dem Schweigen und wie
es sich am literarischen Werk zeigen lisst. Denn letztlich liegt dem die Frage zu-
grunde, welche Relevanz die dsthetisch-theoretischen Uberlegungen fiir die Praxis
einer analytischen Textbeschiftigung haben kénnen und wie sich ihre Ergebnisse
bei dieser beriicksichtigen lassen.

2.3.7 Wie und warum die Literatur von Gewalt >schweigt¢

Was aber, wenn diese Bilder schweigen und in einem Arrangement dsthetisch ver-
schlossener béser Vorstellungen verharrten, ohne dafd ein Sinn, welcher auch im-
mer, vermittelt wiirde? Wenn letzteres moglich ware, dann kénnte man von dem
Bosen im Modus des Kunstwerks sprechen und sagen, das Bose sei eine dstheti-
sche Kategorie in dem Sinne, dafd hermeneutisch eine Perspektive auf die Welt
freigelegt werde 39

Dies war die These, von der Bohrer und andere Autoren ausgegangen waren
und deren Beriicksichtigung vorerst zuriickgestellt wurde. So soll hier der Frage
nachgegangen werden, inwiefern der Befund immerhin einiger wichtiger phi-
losophieisthetischer Autoren seinen Niederschlag finden kann, dass sich die

305 BOHRER: Imaginationen des Bosen, S. 23.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

123


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Das Schweigen der Gewalt

Darstellung des Hisslichen, reprisentiert durch die Darstellung der Gewal, jegli-
cher Sinngebung verweigert, um gleichfalls dadurch absolut dsthetisch zu werden.
Denn schliefilich ist dies nicht nur fir Karl Heinz Bohrer nichts Geringeres als der
»Grundstein einer Poetologie der Moderne«.3°¢

Bohrer spricht davon, dass die Bilder >schweigens, dass sie sich also nicht mit-
teilen, dass sie nichts aussagen. Der Text enthilt keine Wertungen und keine An-
gebote weder hinsichtlich einer kausalen noch metaphysischen Begriindung, die
zufriedenstellend das Vorhandensein der Gewalt rechtfertigen wiirden. Die Kon-
sequenz der Gedankenfithrung ist unbestreitbar. Denn wenn das Asthetische am
Werk das initiale Schweigen ist, das uns zur Auseinandersetzung zwingt, dann
kann das absolute Kunstwerk nur jenes sein, das wir nicht zum Sprechen bringen
konnen und uns deshalb ewig mit ihm auseinandersetzen miissen. Auch die Dar-
stellung der Gewalt ist dann erst eine »>dsthetische Kategorie, die hermeneutisch
eine Perspektive auf die Welt freilegt¢, wenn sie schweigt. Der undeutbare Kern als
Substituens der Wirklichkeit in der Kunst ist das Element, aufgrund dessen erst
Kunst zur Kunst wird. Kunst vermag somit, ex negativo die Wirklichkeit zu repri-
sentieren bzw. selbst zur Wirklichkeit zu werden, weil sie durch ihre Provokation
zur Auseinandersetzung uns an die Undeutbarkeit und damit Sinnlosigkeit der
uns umgebenden Realitit erinnert. Kunst besitzt ihr Wesen demnach dort, wo sie
absurd bleibt.

Vorausgesetzt, solche Elemente existierten, ergibt sich auch von hermeneuti-
scher Seite her das basale Problem der Beschreibungsmaoglichkeit. Es wird — um
es zugespitzt zu formulieren — von einem hermeneutischen Verfahren gefordert,
die Unmoglichkeit der Interpretation zu veranschaulichen. Um zu illustrieren, wie
sich dabei das Interpretationsproblem zum Methodenproblem verschieben kann
und so letztlich droht sich in einer zirkuliren Argumentationskette zu verlieren,
soll stellvertretend Bettine Menkes dekonstruktivistischer Ansatz Bohrers autono-
miedsthetischem gegeniibergestellt werden. Menke setzt sich in ihrer Monogra-
fie intensiv mit dem Thema der Stimme und in diesem Zusammenhang auch mit
ihrem Verstummen unter verschiedenen Aspekten auseinander. Eines ihrer dabei
verhandelten Hauptprobleme ist die Schwierigkeit, eine »Unlesbarkeit< zu erfassen.
Unter anderem bei Kafka geht sie der Frage nach, wie ein angemessener Verste-
hensprozess zu beschreiben ist, bei Werken, die sich dem Verstehen gerade ver-
weigern. In diesem Zuge kritisiert sie die Auslegung von Theodor W. Adorno zu
Kafkas posthum verdffentlichter Erzihlung Der Bau (1923/24, verdffentlicht 1928).
Adorno sihe den sich verweigernden Text als Allegorie einer sich dem Begreifen
verweigernden Welt. Menke wirft Adornos Lesart vor, dass er im Grunde mit der
Festlegung auf die Negativitit der Aussage als Verweis auf die Unverstehbarkeit
der Welt den Text seiner hermetischen Qualitit beraubt. Alternativ bietet sie das

306 EBD.,S.22.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

Verfahren der Dekonstruktion zur Texterfassung an. Die Aussage des Interpreten
wird hierbei Mal um Mal verschoben, um nicht wieder auf eine einfache Aussage
reduziert werden zu kénnen.>%”

Méchte man dennoch andeutungsweise eine Zusammenfassung angeben, so
konnte man formulieren, dass der Text Der Bau auf verschiedenen Ebenen einen
»negativen Prozess« fordert, der letztlich das Lesen selbst zum Reflexionsmittel-
punkt werden lisst, ohne jedoch die Moglichkeit zu bieten, diesem Mittelpunkt
eine klare Zuschreibung itberantworten zu kénnen.3°® Womit dann die Deutung
wieder nur auf die Selbstreflexivitit des Leseprozesses zuriickgeworfen wird.

Bohrer betont aber, dass es sich gerade nicht um eine Dekonstruktion des Sinns
handelt, wie sie Derrida beschreibt, da diese das Bose in der Literatur ansonsten
nimlich seiner Exklusivitit berauben wiirde, da im Sinne der Dekonstruktion jeg-
liche Bedeutung im Text von diesem Prozess betroffen ist.3°® Vielmehr geht es,
wie bereits ausgefithrt, um ein Bedingungsverhiltnis zwischen dem Stil der Mo-
derne und seiner Wahl des Dargestellten. Die Begriindung der Anwesenheit des
Grausamen ist die Form selbst und damit eine rein isthetische. Somit wird das
mogliche Verweispotenzial der Gewalt riickgebunden auf eine kiinstlerische Not-
wendigkeit — sie ist anwesend, weil sie auf der Ebene des Bildgebenden die beste
Entsprechung des Formgebenden ist.3'° Das Zuviel der Darstellung, das Schwelgen
in Grausambkeiten und das Phinomen, dass sich diese Bestandteile weder restlos
aus der Notwendigkeit einer Handlung noch aus textexternen Begriindungen, wie
gesellschaftlichen oder biografischen, erkliren lassen, resultiert fiir Bohrer eben
daraus, dass die Begriindung fiir das Vorhandensein einzig und allein im Stil zu
suchen ist.

»Schweigen« aber im semiotischen Sinn widerspricht zunichst einmal dem
grundlegenden Zeichenmodell. Semiotik kennt zwar das Prinzip der Leerstelle,
aber dieses Prinzip bezeichnet das Fehlen eines fiir eine Deutung relevanten
Elementes. Auch dieses Phinomen ist fiir die Literatur des Symbolismus und
des Asthetizismus entscheidend, wie es Annette Simonis in ihrer Abhandlung
herausstellt. Allerdings pointiert sie dabei zu Recht, dass man das Unsagbare

307 MENKE: Prosopopoiia, S. 43ff.

308 EBD, S.53. Menkes Text setzt im Grunde an die Stelle der Interpretation ein Biindel von Aus-
sagen, die selbst wieder nicht endgtiltig interpretierbar sind. In ihrer Beschreibung wird also
der Effekt nachgeahmt, den sie am Text meint erkennen zu kénnen. Ihr Vorgehen, ihre Aus-
sagen immer wieder einzuschranken und zu tiberlagern, um sie so einer schlichten Eindeu-
tigkeit zu entziehen, ist moglicherweise das einzige probate Mittel, um sich einem hermeti-
schen Textphdnomen zu ndhern, allerdings um den Preis, einen weiteren hermetischen Text
zu produzieren.

309 BOHRER: Imaginationen des Bosen, S.187.

310 EBD,S.191.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

125


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Das Schweigen der Gewalt

von dem Ungesagten klar unterscheiden muss.3™ In Bohrers Fall jedoch wird
das Vorhandensein eines Elementes vorausgesetzt, das vom Leser nicht gedeutet
werden kann — oder vielleicht praziser: dem Leser kein Angebot fiir eine Deutung
anbietet. Eine Sinnverweigerung dergestalt, dass ein kompetenter Leser zu keiner
zufriedenstellenden Interpretation gelangt, miisste einen hermetischen Text-
term als Grundlage haben, der entweder durch ein Uberangebot gleichwertiger
Moglichkeiten eine Unentscheidbarkeit oder durch eine Hiufung oxymoroner
Merkmale eine Unlesbarkeit schafft und somit sich einer letztendlich zufrieden-
stellenden Lesart entzieht. Das ist aber das Gegenteil dessen, was der Begriff
»Schweigen« impliziert. Denn weiterhin besteht das Problem, dass das einge-
brachte Ausdrucksmittel, auch wenn es stilistisch motiviert ist, innerhalb des
Symbolkomplexes weder seine Bedeutung noch seine Funktion verliert. Mag das
Element auch lediglich Ornament sein, die Abhingigkeit im Bedeutungsgeflecht
bleibt bestehen. Der textliche Kontext garantiert bis zu einem gewissen Grad die
Stabilitit des Signifikanten. Nelson Goodman exemplifiziert das Phinomen in sei-
ner Unterscheidung in intrinsische und extrinsische Qualititen der Kunst. Obwohl
er zuerst von Literatur ausgeht, diskutiert er schliefdlich anhand von bildender
Kunst, vor allem anhand der abstrakten Malerei, die Moglichkeit einer rein, wie er

312 Um sein Argument zu verdeutlichen,

es nennt, »intrinsischen Symbolisierung«
schliefdt er schliefilich alle konkreten, bildlichen Darstellungen aus, weil selbst
im Falle der Abbildung etwas Nichtexistenten, in Goodmans Beispiel Fabelwesen,
schlussendlich etwas symbolisiert wiirde.>”> Auch abstrakte Darstellung, die ein
Gefiihl, eine Stimmung oder eine Idee darstellen, schliefit er aus.>™* Letztlich
behilt Goodman nur noch Arrangements von Farben und Formen tibrig oder, wie
im Fall der Readymade-Kunst, unbearbeitete Objekte oder Aktionen. Doch auch
hier fungierten die Bestandteile als »Proben« und symbolisierten erneut extrinsi-
sche Eigenschaften, die sie in einen Verweiszusammenhang zwingen.?”® Schuld
daran sei der zeitlich-kulturelle Kontext, der den Gegenstand zur Kunst erhebt
und dami alle seine Teile einem Kunstbetrachtungsprozess itberantworte.3'6

Um es noch einmal zu verdeutlichen, weder Bohrer noch Goodman gehen da-
von aus, dass die Bedeutungsebene des Zeichens getilgt werden kann. Bohrer hilt
aber einen Zustand fiir denkbar, indem die Verweisstruktur irrelevant wird und die
Darstellung fiir sich steht. Dagegen wendet Goodman die Stabilitit des Zeichen-

systems ein, aus dem sich mikrostrukturell das Kunstwerk durch seine makro-

311 SIMONIs: Asthetizismus und Avantgarde, S. 255f.
312  GOODMAN: Weisen der Welterzeugung, S. 77ff.
313  EBD., S.80.

314 EBD,S. 80f.

315 EBD.,S. 81f.

316 EBD., S. 84ff.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

strukturelle Abhingigkeit nicht entziehen kann, gerade weil der Kunstgegenstand
Kunst ist.

Jan Mukafovsky hat sich mit dieser Diskursmacht intensiv auseinanderge-
setzt, indem er das dynamische Spiel aus Absichtlichem und Unabsichtlichem
beschreibt. Die dsthetische Rezeptionshaltung des Betrachters begiinstigt zuerst
den Wunsch, das Kunstwerk als ein bedeutendes zu nehmen, in dem jedes Teil
seinen Sinn und Zweck hat.3"7 Selbst die offensichtliche Zufilligkeit, in Mukafovs-
kys Beispiel die Beschidigungen des Torsos der Venus von Milo, wird schlieflich
zum Teil der Wirkung des Werks selbst.3'® In der Kontemplation ist somit auch
jenes Faktum der Zerstérung entscheidend fiir die Wirkung des Objekts auf den
Betrachter. Es ist womoglich gerade wegen dieses Teils, der sich zuerst sperrt,
als Teil der Bedeutung des Kunstwerks mit akzeptiert zu werden, Kunst. Erst in
dem Moment, wenn der Betrachter irritiert ist, ergriffen ist und einmal mehr
entscheiden muss, ob er dieses Element, das stort, zur Kunst dazurechnet und
im zweiten Schritt entscheiden muss, welche Bedeutung es fur ihn hat, beginnt
die oszillierende Auseinandersetzung mit der Kunst selbst.3"? Die Pointe hierbei
ist aber, dass der Rezipient es schlussendlich harmonisiert, selbst das Zufillige.
Wenn aber selbst das Zufillige wieder eine Sinngebung erfihrt und somit durch
den Rezipienten eine Bedeutung zugewiesen bekommt, wird sich ein Gegenstand,
der seine Gemachtheit als geordnetes Zeichenkonvolut noch deutlicher zur Schau
stellt, ebenfalls nicht entziehen kénnen. Und so wie die Farbe Rot ihr Rotsein
nicht verliert, so wird der sprachliche Ausdruck seine Semantik behalten und ist
damit dem Semioseprozess preisgegeben. An dieser Stelle muss man sich von
dem Gedanken verabschieden, dass Elemente der Kunst absolut intrinsisch sein
konnen.

Wiirde man allerdings hier stehen bleiben, miisste man entweder wohl oder
iibel auf die semantische Methode verzichten, da sie an ihre Grenze gestofRen ist,
oder Karl Heinz Bohrer und all den anderen Autoren, fiir die er hier stellvertre-
tend steht, die Richtigkeit seiner Beobachtung absprechen, die er nun mal »das
Schweigen der bosen Bilder« genannt hat. Sicherlich besteht die Moglichkeit, dass
Bohrer theoretisch zu einer Uberzeugung gelangt ist, die er selbst als Erlebnis am
Text nicht reproduzieren kann. Zwar wiren dann seine Uberlegungen im Rahmen
der dsthetischen Diskussion logisch zwingend, aber sie wiirden den Zeichencha-
rakter der Sprache negieren und zudem auf keiner Leseerfahrung griinden. Die
Vermutung liegt jedoch nahe, dass der Erfahrung die Theorie folgte. Auch Batail-
le, der zwar nicht von >Schweigens, sondern von >Ermiidung« spricht, scheint sich
offensichtlich auf etwas Ahnliches zu beziehen.

317 MukaRovskY: Studien zur strukturalistischen Asthetik und Poetik, S. 35f.
318 EBD.,S.34
319  MuKAROvVsKY: Studien zur strukturalistischen Asthetik und Poetik, S. 55ff.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

127


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Das Schweigen der Gewalt

Deshalb soll versucht werden, auf anderem Weg diesen Effekt zu begreifen, in-
dem man sich zunichst von der semantischen Bedeutung des Wortes »Schweigen«
ein wenig lost, um so womdglich zu einer Synthese zu gelangen, die beide sich jetzt
unvereinbar gegeniiberstehenden Positionen vereint.

2.3.8  Wirklichkeitseffekt und Abscheu als das Negativ-Asthetische

Was fiir die intrinsische und extrinsische Qualitit eines Kunstwerkes gilt, gilt mu-
tatis mutandis somit auch auf funktional-narrativer Ebene. Ein Gewaltereignis in-
nerhalb eines Handlungsgefiiges konnte nur dann als >sinnlos< bezeichnet werden,
wenn es fir das Gefiige der Geschichte keinerlei Relevanz hitte. Es wire dann
funktionslos. Aber wenn ein Ereignis in einem Handlungsverlauf narratologisch er-
schlossen wird, so zielt gerade das Beschreibungsmodell darauf ab, dass jedem Ele-
ment auch eine Funktion innerhalb einer Erzihlstruktur zugeordnet werden kann.
Der Beschreibungsapparat selbst macht somit eine Funktionslosigkeit im Grunde
nicht abbildbar.3° Lediglich iiber die Zunahme einer neuen Funktion, die etwa
»asthetisch< oder >poetisch« lauten miisste, konnte eine derartige Nullposition in-
nerhalb des Systems markiert werden. Dies ist nun aber bereits im vorhergehenden
Teil und unter der Beriicksichtigung von Roman Jakobsons Versuch ausgeschlos-
sen worden, da, wenn »>asthetisch« nur als selbstverweisend aufgefasst wird, die
Narration schon auf sich selbst und ihre diegetische Welt ausgerichtet ist. Ubrig
blieben dann erneut nur Versuche, sprachliches Ornament wie Alliterationen oder
das vielleicht hierfiir bereits iiberstrapazierte rhetorische Mittel der Metapher zu
isolieren. Schlussendlich hitte es so zwar einen dezidiert dsthetischen, aber nicht
zwangsliufig einen negativ-asthetischen Wert. Selbst gesetzt den Fall, man hit-
te eine absolute Metapher innerhalb der Gewaltdarstellung verwirklicht, umfasst
diese wiederum nur einen sehr kleinen Teil des Gesamtphidnomens der Gewaltdar-
stellung. Schliefilich enthalten auch die Stellen, die Bohrer, Nieraad oder Bataille
als Belege heranziehen, eher weniger Metaphern und werden vielmehr selbst in ih-
rer Gesamtheit als Metaphern aufgefasst. Allerdings ist damit auch anzunehmen,
dass die Belegstellen wegen ihrer Eigenschaft, einen bestimmten Leseeindruck zu
evozieren, ausgewdhlt wurden, méchte man nicht eine absolute Beliebigkeit un-
terstellen. Es ist womdglich dieser Leseeindruck, der den Schliissel fiir die Losung
des Problems bereithilt.

So beschreibt Roland Barthes an einem ginzlich anderen Phinomen, allerdings
ebenso wie Bohrer bei Flaubert, wie der >Beschreibungszwang« des franzdsischen
Realismus Artefakte produziert, die sich scheinbar in keinen Funktionszusammen-

320 Oder ein solches Element wird als irrelevant bezeichnet und damit seine Funktionslosigkeit
bagatellisiert (vgl. BARTHES: Der Wirklichkeitseffekt, S.164).

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

hang fiigen.*! Daran schliefit er die Frage an: »Ist in einer Erzihlung alles signi-
fikant, und wenn nicht, wenn in einer Erzdhlung bedeutungslose Flecken bleiben,
wie lautet dann letztlich, wenn man so sagen kann, die Bedeutung dieser Bedeu-
tungslosigkeit?«3**

Barthes zeigt, dass die Detailversessenheit einer moglichst genauen Wieder-
gabe einer Szene, die bei dem Prozess der Beschreibung Dinge hinzufugt, die kei-
ne Funktion im Handlungsgefiige aufzuweisen scheinen, keinen atmosphirischen
Wert und keine charakterisierende Aufgabe fiir eine Figur der Erzihlung haben,
dennoch einen Effekt produzieren. Er nennt es den »Wirklichkeitseffekt«.3*3 Die-
sen Teilen sei allen gemein, dass sie fiir das »Seiende« stiinden und sich wie dieses
einer Einhegung unter einen Sinn sperrten.3**

Barthes’ Vorgehen zeigt andererseits auch, worauf eingangs Bezug genommen
wurde, nimlich dass die semiotische Beschreibung schlecht mit funktionslosen
Dingen umgehen kann - er schafft eine neue Funktion, um das Phinomen zu er-
fassen.

Das Kriterium der neuen Funktion ist der niedrige Informationsgehalt der be-
schriebenen Elemente fiir die Narration, weil ihre potenziell anderen Funktionen
fiir die Erzdhlung bereits von anderen Elementen erfiillt worden sind, wie in Bar-
thes’ Beispiel etwa die Konstruktion eines Handlungsortes. Die zusitzlichen In-
formationen sind additive und tragen zu einer Detailschirfe der Szene bei.3?5 Sie
sind aber in informationstheoretischem Sinne redundant, wobei ihre Redundanz
mit jedem hinzugefiigten Element steigt. Mit der Reduzierung ihrer Zweckgebun-
denheit hinsichtlich anderer Funktionen steigt im gleichen Mafe die Funktion der
Reprisentation, oder anders formuliert: Das Vorhandensein des Elementes wird
zu seiner einzigen Funktion.

Betrachtet man unter dem Erérterten erneut die ganz zu Beginn zitierte Stelle
aus Kleists Erdbeben in Chili, in der der Siugling mit zerschlagenem Schidel auf
dem Boden liegt, dann zeigt sich tatsichlich, dass Barthes’ Analyse einen Effekt
beschreibt, der auch hier Anwendung finden kann. Die Plastizitit der Darstellung,
die den Leser zwingt zu imaginieren, was er vielleicht nicht imaginieren will, be-
sitzt einen Wirklichkeitseffekt in dem Sinne, dass auch hier die Dinge gegen den
Willen des Rezipienten da sind. Das Zuviel der Darstellung verleiht dem Dargestell-
ten den Hauch des Wirklichen. Denn nun ragt etwas in den geschlossenen Raum

321 EBD., S.164f.

322 EBD, S.166.

323 EBD., S.171.

324 EBD., S.169.

325 Immervorausgesetzt natiirlich, dass keines der beschriebenen Elemente spiter eine wesent-
liche Funktion ibernimmt oder es sich wie hdufig auch in der Literatur Jung-Wiens um ein
Seeleninterior handelt und damit die Funktion einer Charakterisierung libernehmen wiirde.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

129


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Das Schweigen der Gewalt

der Kunst, was auf die chaotische oder als sinnlos empfundene Wirklichkeit ver-
weist, wo Dinge, Gegebenheiten oder Ereignisse nicht zweckgerichtet vorhanden
sind und wo ihre Existenz weder selektierbar noch dosierbar ist.

Exakt dies ist es auch, was Sabine Friedrichs mit dem bereits referierten Begriff
des Hyperrealismus beschreibt. Durch die stete Wiederholung von Elementen, de-
ren Funktion bereits erfiillt ist, durch die Erh6hung der Detailvielfalt, die den Le-
ser zwingt, zu imaginieren, was er vielleicht nicht imaginieren will, entleert sich
einerseits strukturell betrachtet ihre (narrative) Funktion, wihrend andererseits
sich der von Barthes beschriebene Wirklichkeitseffekt intensiviert. Zunichst lisst
sich also festhalten, dass damit auf textlicher Ebene ein Kriterium gefunden ist,
das intersubjektiv beschreibbar ist. Ein Element, das hinsichtlich seiner anderen
narrativen Funktionen redundant ist und dadurch hauptsichlich die Funktion der
Reprisentation besitzt, ist — zwar nicht funktionslos, aber — funktionsschwach. Sei-
ne Redundanz und Funktionsschwiche tragen dazu bei, dass die Aufmerksambkeit
nur noch auf sein Vorhandensein gelenkt wird.

Bohrer selbst nimmt im Grunde auf diesen Effekt Bezug, wenn er feststellt,

dass Kleists Stil woméglich »wehtun« wolle326

und dass aber gleichzeitig das Pu-
blikum der Goethezeit nicht in der Lage sei, seine Exzesse zu »geniefRen«.*” Damit
ist eine weitere entscheidende Voraussetzung genannt, die der dsthetischen Kon-
figuration zuwiderliuft: die Reaktion des Rezipienten. Der Leser wird zum Zu-
schauer der Gewalt und befindet sich damit in einem ambivalenten Verhiltnis,
wie es Sofsky skizziert: »Trotz Abscheu und Widerwillen wird der Zuschauer von

328 Das Tableau der méglichen Reaktionen sergreiftc

der Leidenschaft ergriffen.«
den Wahrnehmenden. Um die Gewalt aber zu »genief3enc, ist eine distanzierte
Betrachtung nétig, die wiederum in zwei Haltungen zerfallen kann: »Der Gleich-
giiltige isoliert das Ereignis, der interessierte Beobachter isoliert sich selbst.«**°
Je mehr eine Asthetik das Mittel der Gewalt nutzt und ausdifferenziert, um sei-
ne Autonomie zu behaupten, desto eher wirke sie ihr gleichzeitig entgegen, indem
sie die Schockwirkung zum zentralen Gegenstand der Reprisentation werden ldsst
und damit das Abwenden des Betrachters riskiert.

Neben kérperlichen Reaktionen sind es auch ethische Grenzen, die Hans Robert
Jauf? als Grund fiir das sich verweigernde Verstehen, den Abbruch des Verstehens-

prozesses ansetzt:

Wer vermdchte zu sagen, daf er das Unmenschliche von Folter, Inquisition,
Erpressung, Vernichtung des Gegners oder Genozid »verstehe«? Es mag sein,
daf sich solche Erscheinungen zwar historisch oder psychologisch durchaus

326 BOHRER: Imaginationen des Bosen, S.198.
327 EBD,S.239f

328 SoFsky: Traktat iiber die Gewalt, S.102.
329 EBD,S.107.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

»erklaren«lassen. Doch das besagt dann keineswegs, dafR man damit den Folter-
knecht, den Inquisitor oder Mérder in seinem Handeln auch schon sverstandenc
hatte. Auch die poetische Fiktion wahrt diese Grenze: wenn sie — wie im Falle der
Fleurs du Mal — es sich herausnimmt, das Bewufitsein im Bdsen vorstellbar zu
machen und damit unser Verstehen zu erweitern, impliziert solches Verstehen
keineswegs eine Rechtfertigung des Bosen, sondern fordert unser moralisches

Urteil heraus.33°

Verstehen scheitert also hiernach nicht an einer Sinnverweigerung des Textes, son-
dern daran, dass der Rezipient das Verstehen ablehnt. Zwar wird im Zitat nur auf
die Motivation fiktiver oder realer Personen Bezug genommen, der Umstand ldsst
sich aber ohne Weiteres auf das gesamte Gefiige einer Handlung ausdehnen. So-
mit ist zum vorherigen Verstindnis von Schweigen ein weiterer Gesichtspunkt hin-
zugetreten. Wihrend es zuvor um eine Lesbarkeit im klassisch hermeneutischen
Verstindnis ging, die sich nicht auf der ersten Ebene der reinen Rekodierung von
Signifikanten im Leseprozess abspielt, sondern auf der zweiten, der ibergeordne-
ten Ebene der Signifikanten zweiter Ordnung oder der Allegorie im Sinne Benja-
mins, so geht es Jaufy um eine Akzeptanz, ein Nachvollziehen und ein Begreifen
der dargebrachten diegetischen Welt.

Oder anders formuliert: In der fiir den modernen Menschen kein Ordnungs-
wille mehr zu erkennen ist. sWirklichkeit« bedeutet hier vor allem die emotionale
Reaktion, die der Rezipient bei dem Kunstwerk hat, die er doch eigentlich nur bei
der Realitit haben sollte.>* Mukatovsky spricht vom >Ergriffensein« als der Hal-
tung des Betrachters, der gerade nicht dazu in der Lage ist, dieses Phinomen aus
einer Distanz zu betrachten — Distanz ist aber bei der dsthetischen Betrachtung
eines Gegenstandes als notwendig herausgestellt worden.?3*

Mit Ergriffensein ist nicht gemeint, dass der Rezipient einfach in Anbetracht
der Kunst emotional bewegt ist, er mit den Schicksalen von fiktiven Figuren mit-
leiden kann oder von dem Verhalten einer Figur abgestofRen ist, sondern es ist
damit gemeint, dass das mediale Objekt die Grenze von Illusion und Realitit ver-
wischt. Das Dargestellte wird nicht mehr als artifiziell wahrgenommen, sondern
provoziert wenigstens partiell Reaktionen, die in einer faktualen, empirischen Si-
tuation auftreten wiitrden. Etwa wenn Kinder dem Kasper den Ort verraten, wo das
Krokodil sich versteckt, Fans einer TV-Serie wiitende Briefe an einen Schauspieler
schreiben fiir etwas, das seine Rolle getan hat und die Schreiben auch an diese
adressieren oder Zuschauer, die in einem Horrorfilm bei einer sogenannten Jump-
Scare-Filmsequenz einen wirklichen Adrenalinausstof? im Korper erfahren und mit

330 JAuUB: Wege des Verstehens, S. 21.
331  MukARovskY: Studien zur strukturalistischen Asthetik und Poetik, S. 58.
332 REICHER: Einfithrung in die philosophische Asthetik, S. 44f.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A

131


https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Das Schweigen der Gewalt

Schreckreaktion reagieren, in etwa, indem sie versuchen, sich zu verstecken. Das
Herausfallen ist auch das, was Bataille anspricht, wenn er von der »Ermiidung«
angesichts der Mal um Mal prisentierten Grausambkeiten bei de Sade spricht und
ebenso, wenn er von der Lust spricht, die ein Leser empfindet und damit auch aus
der dsthetischen Haltung herausfillt. In all diesen Fillen ist das kulturelle Artefakt
nicht mehr in seinem Status als kiinstliches Objekt aufgehoben, sondern verlisst
auf kiirzere oder lingere Zeit den sicheren Ort des Nichtreellen. Ebenfalls wird
auch einsichtig, warum ein derartiges Ergriffensein keine isthetische und damit
distanzierte Rezeptionshaltung mehr erméglicht. Selbes geschieht auch, wenn sich
ein ethisches Urteil mit einem &sthetischen vermischt. Das ethisch ablehnende Ur-
teil verhindert zugleich die Moglichkeit, den Gegenstand als Kunst zu akzeptieren,
wie im Beispiel von Jauf$ veranschaulicht.3** Bohrers »Schweigen der bésen Bilder«
ist genau an diesem Punkt zu finden. Zunichst ist anzumerken, dass es ein Fehler
ist, anzunehmen, dass das isthetische Empfinden ein grundsitzlich distanziertes
ist. Das ist es nicht. Es ist das partielle Herausfallen des ansonsten dsthetisch mo-
tivierten Rezipienten, was hier den Kern der autonomieisthetischen Empfindung
bildet. Erst wenn der Rezipient nach dem Herausfallen aus einer distanzierten Hal-
tung den Entschluss fasst, sich weiterhin mit dem Gegenstand isthetisch ausein-
anderzusetzen (nicht identifikatorisch und auch nicht ablehnend), dann wird der
Gegenstand fir ihn persénlich zum Kunstgegenstand.

Wie Mukafovsky ausgefiihrt hat, ist die dsthetische Haltung des Rezipienten
geprigt von dem Willen, das Gesamte als Kunst zu begreifen. Selbst die unabsicht-
lichen Dinge werden unter diesem Willen harmonisiert und somit zum beabsich-
tigten Kunstwerk. Wihrend dieses Aneignungsprozesses behilt aber das Kunst-
werk einen Teil, der sich nicht harmonisieren lisst, und die Griinde dafiir konnen
unterschiedlich sein, wie bereits ausgefithrt. Auch bei einem erneuten Versuch, das
Element in das Kunstwerk einzufiigen, misslingt das Vorhaben, weil der Rezipient
Mal um Mal aus seiner distanzierten Position herausfillt. Der Verstehensprozess
beginnt zu oszillieren, weil der Betrachter nicht harmonisieren kann, was er aber
harmonisieren will. Das Element verbleibt Ding und will nicht Kunst werden. Ge-
nau jetzt »schweigt« es. Es schweigt innersystematisch, da es fiir den Rezipienten
letztlich nicht Teil der Kunstlogik wird.>** Folglich kann es auch keine Funktion in-
nerhalb des Werks tibernehmen. Bohrers Schriften sind nicht nur Beleg, sondern
auch kongeniale Losung des Dilemmas, indem er diesen Effekt des sich sperren-
den Elements, was ja wiederum individuell unterschiedlich empfunden wird, zum
eigentlichen Kern der modernen Autonomieisthetik macht, da es nach seiner Auf-
fassung ein Element rein aus Stilwillen ist und in seiner Sinnverweigerung par

333 Reicher (ebd., S.37f.) erwidhnt, dass Wohlgefallen offensichtlich mit moralisch gut assoziiert
wird.
334 MuUKAROVSKY: Studien zur strukturalistischen Asthetik und Poetik, S. 50.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Moderne Asthetik und Gewalt

excellence die Idealform des Selbstverweises annimmt. So lisst sich auch Jahraus’
Problem losen. Der konstitutive Rest eines Kunstwerks entsteht durch unsere per-
sonliche Ergriffenheit, bei der wir die Position des Analytikers verlassen und nicht
mehr zuriickfinden.

Der individuelle Eindruck des Rezipienten kann kein Argument fiir die Exis-
tenz der Merkmale einer negativen Asthetik sein. Er ist zwar intersubjektiv ver-
mittelbar, verbleibt jedoch ein subjektives Empfinden. Aber die begiinstigenden
Faktoren fiir dieses Erlebnis sind sehr wohl beschreibbar. Diese zwei wesentlichen
Faktoren sind Funktionsschwiche und Repetition. Repetition bezieht sich auf den
Informationsgehalt einer Darstellung, das bedeutet, dass mit steigender Repetiti-
on die Detaildichte zunimmt. Detaildichte begiinstigt wiederum Funktionsschwi-
che. Funktionsschwache Detaildichte ist das, was Barthes als den Wirklichkeits-
effekt bezeichnet und was das Herausfallen des Rezipienten begiinstigt. Sabine
Friedrichs geht hier einen entscheidenden Schritt weiter, indem sie annimmt, dass
selbst der Wirklichkeitseffekt irgendwann gesattigt ist und bei anhaltender Repe-
tition — oder vielleicht besser: funktionsschwacher Explikation und Variation der
Grausamkeiten - die Darstellung ins Groteske und Absurde kippt. In diesem Fall
kann sich wieder eine distanzierte, dsthetische Rezeptionshaltung einstellen. Hier-
mit eréffnet sich eine weitere Méglichkeit der Beschreibung der negativen Asthetik:
Der Wirklichkeitseffekt wird durch den Hyperrealititseffekt iiberwunden. Gerade
fiir aktuelle Gewaltdarstellungen ist Letzteres ein effizientes Beschreibungsinstru-
ment. Sinnvoll ist es in jedem Fall, mit beiden Annahmen zu operieren. Da beide
aufeinander aufbauen, liegt es schlussendlich im Auge das Betrachters, die Grenze
fiir den Wechsel vom Wirklichkeitseffekt zum Hyperrealismus zu ziehen.

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54. A



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839460368-004 - am 13.02.2026, 20:10:54.



https://doi.org/10.14361/9783839460368-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

