
Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte

im öffentlichen Raum1

Hilge Landweer

1. Emotionalisierung des Politischen und Aggressionsaffekte

»Zu keiner Zeit war das Politische frei von Emotionen«. Dies wird in der Ankündi-

gung der Tagung, die diesem Band vorangegangen ist, völlig zu Recht festgestellt.

Bereits Aristoteles spricht in seiner Rhetorik die enge Verbindung von Politik und

Emotionen an. In der Tagungsankündigung heißt es weiter einschränkend: »Je-

doch scheint es in der jüngeren Zeit eine stetige Zunahme in Quantität, Qualität

und Geltung der Emotionen in der politischen Sphäre zu geben«. Quantität und

Qualität von Emotionen sind kaum zu ermitteln, und es spricht wenig dafür, dass

Emotionen und Stimmungen in der politischen Sphäre heute mehr gelten als frü-

her: Politiker:innen waren immer schon davon abhängig, wiedergewählt zu wer-

den, und deshalb mussten sie auch immer schon die Gefühle ihrer Wähler:innen

berücksichtigen. Zudem ist ohne Leidenschaft kaum Politik möglich. Geändert hat

sich aber der Ausdruck von Emotionen, der emotional-politische Habitus, ließe sich

sagen, und geändert haben sich vor allem die Medien, in denen Emotionen kom-

muniziert werden. Verschoben haben sich in der gesamten Kultur (nicht nur im

Politischen!) die Stile, mit Emotionen umzugehen.

Es ist seit mindestens einem Jahrzehnt üblich geworden, von »Emotionalisie-

rung« generell und auch von der »Emotionalisierung des Politischen« zu sprechen,

aber das ist problematisch. Denn der Begriff unterstellt einen Prozess, der durch

mehr oder intensivere Emotionen geprägt ist als die Zeit vorher, eben eine neue

Quantität und Qualität, wie es in der Ankündigung heißt. Doch ist das wirklich so?

In den parlamentarischen Debatten der 60er und 70er Jahre etwa scheint die Lei-

denschaft, mit der Politik betrieben wurde, eher stärker gewesen zu sein als heute,

1 Der Text stimmt inhaltlich mit manchen Abschnitten aus Hilge Landweer: »Aggressive Emo-

tions. From Irritation to Hatred, Contempt and Indignation«, in: Thomas Szanto und Hilge

Landweer (Hg.): Routledge Handbook of Phenomenology of Emotions, London & New York 2020,

S. 441-454 überein.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 Hilge Landweer

man denke nur an Persönlichkeiten wieWehner oder Brandt. Deshalb muss vor al-

lem gefragt werden,wo und bei wemdie behauptete Emotionalisierung stattfindet.

Denn der Ausdruck »Emotionalisierung des Politischen« lebt von seinen negativen

Konnotationen: »Emotionalisiert« erscheinen vor allem die Anderen, diejenigen,

die unsere politik-bezogenen Gefühle nicht teilen.

Die in diesem Text artikulierte Perspektive ist die einer Theorie der Gefühle.

Aus dieser Sicht muss der Begriff der Emotionalisierung problematisiert werden,

weil er implizit davon ausgeht, es gäbe so etwas wie Sachlichkeit und Rationali-

tät in der Politik, die durch »Emotionalisierung« verzerrt würden.2 Die starke Di-

chotomie von Rationalität und Emotion, die dem zugrunde liegt, wird schon bei

Aristoteles aufgeweicht, insofern er davon ausgeht, dass durch die Erkenntnis über

die Funktionsweise der Emotionen auf diese Einfluss genommen werden kann; sie

sind also der Vernunft zugänglich.3 Nach fast zweitausendfünfhundert Jahren ei-

ner verwickelten und nuancenreichen Geschichte der Philosophie der Emotionen4

vertritt Heidegger die These, dass wir nicht umhin können, gestimmt zu sein, und

damit entwirft er, so könnte man sagen, eine Theorie einer grundlegenden »Emo-

tionalisierung« – oder richtiger: eine Theorie einer durchgängigen Gestimmtheit.

Dies lässt sich auch auf die Politik übertragen: Auch sie ist nicht nur zumeist

durch Gefühle motiviert, sondern in allen ihren Praktikenmit Emotionen verfloch-

ten. Dabei spielen Aggressionsaffekte in milden ebenso wie in offen agonalen Kon-

flikten in der Politik eine zentrale Rolle. Mit »Aggressionsaffekten« bezeichne ich

Gefühle wie Ärger,Wut, Neid, Eifersucht, Hass, Empörung und Ressentiment, wo-

bei letzteres eher eine emotionale Haltung als eine akute Emotion bezeichnet. Bei

allen diesen Gefühlen (im weitesten Sinne) ist der Anlass, der sie auslöst, ein Sach-

verhalt, der vom fühlenden Subjekt abgelehnt wird; aus seiner Sicht wäre dieser

Anlass besser gar nicht erst dagewesen. Oft schwingt im Gefühl ein nicht unbe-

dingt realisierbarer Wunsch mit, der Anlass möge verschwinden oder gar vernich-

tet werden. Damit haben alle diese Gefühle einen aversiven Charakter: Wenn sie

2 Vgl. Lucas von Ramin: »Zwischen Verrohung und Sensibilisierung – Chancen einer Emotio-

nalisierung des Politischen bei Richard Rorty und Zygmunt Bauman« im vorliegenden Band.

3 Spätestens seit der neueren Debatte über die Theorie, Empirie und Philosophie der Gefüh-

le (die inzwischen auch nicht mehr wirklich neu ist, sondern seit mindestens 30 Jahren in

vielen Einzeldisziplinen und interdisziplinär geführt wird) ist klar, dass Emotionalität und

Rationalität keine Gegensätze sind, und dass alles menschliche Denken und Handeln von

Emotionen begleitet wird. So müssen wir etwa auch in einer bestimmten Gefühlsverfassung

sein, um Philosophie und Wissenschaft betreiben zu können. Aber auch im Alltag können

wir gar nicht anders, als uns unsere Welt durch Gefühle zu erschließen. Heidegger hat die-

sen Zusammenhang in der These artikuliert, dass es die Befindlichkeit ist, die Verstehen und

Rede fundiert.

4 Hilge Landweer undUrsula Renz (Hg.): Klassische Emotionstheorien. VonPlaton bisWittgenstein,

Berlin: De Gruyter 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum 77

gegen Sachen gerichtet sind, somit einemDrang, sie zu zerstören.Wenn sie gegen

Personen gerichtet sind, so lassen sie sich zumeist durch den Wunsch charakteri-

sieren, den Anderen beeinträchtigt zu sehen, oder sie enthalten sogar den Impuls,

ihm Schaden zuzufügen. Ichmöchte sie deshalb als »Aggressionsgefühle« bezeich-

nen, wobei »Aggression« hier nicht im psychoanalytischen Sinn, d.h. nicht trieb-

theoretisch zu verstehen ist. Das, was an diesen Gefühlen »aggressiv« ist, ist die

Ausrichtung ihrer Leiblichkeit: Sie alle sind nach »außen« gegen andere Personen

oder Sachen gerichtet, auf die sie wie aggressive Vektoren einwirken.

Die folgenden Überlegungen befassen sich vor allem mit zwei Gefühlen, mit

Hass und Verachtung, ohne sie bestimmtenGruppen oder politischen Akteuren zu-

zuschreiben. Auf Eifersucht, Ressentiment und Empörung wird eingegangen, in-

sofern sie Bezüge zu Hass oder Verachtung aufweisen. Der Verachtung kommt we-

gen ihrer leiblichen Richtungen wie auch in ihrem Aggressionspotenzial eine Son-

derstellung im Spektrum der Aggressionsgefühle zu. Hass und Verachtung werden

oft miteinander verwechselt, und das hat massive Auswirkungen vor allem im öf-

fentlichen Raum. Sie haben aber unterschiedliche Implikationen und verschiede-

ne Handlungspotenziale, weshalb es erforderlich ist, sie genau zu unterscheiden.

Die Verwechslungen von Aggressionsgefühlen folgen, so die hier vertretene The-

se, normativen Vorgaben; sie geschehen nicht zufällig, sondern systematisch. Und

sie sind nicht nur in einem politischen Feld zu finden, sondern in allen diesen Fel-

dern –wenn auchmit unterschiedlichen Akzenten und in unterschiedlichemMaße

strategisch gelenkt.

Im Zentrum steht dabei die These, dass Verachtung im politischen Kontext

mindestens ebenso gefährlich ist wie Hass, und zwar deshalb, weil sie zumeist

unterschätzt, oft auch ganz übersehen wird. Ich halte es deshalb für dringend er-

forderlich, eine öffentliche Diskussion über die destruktiven Folgen dieses Gefühls

anzustoßen.

Im Folgenden soll die Differenz von Hass und Verachtung genauer beschrieben

werden, um einerseits politisch-ideologischmotivierte Fehlinterpretationen dieser

Emotionen kritisieren und ihre Auswirkungen kontrollieren zu können. Anderer-

seits ist aber auch niemand davor gefeit, schon gar nicht qua politischer Haltung,

sich über die eigenen Gefühle zu täuschen, sodass die Beschreibung auch dazu

dienen kann, sich selbst kritisch zu befragen, ob die eigene emotionale Haltung,

z.B. gegenüber der Wähler:innenschaft der »Anderen«, angemessen ist.

Diesen Zielen dient die Deskription einzelner Aggressionsgefühle und der nor-

mativen Haltungen zu ihnen. Sie werden je nach Kontext in unterschiedlicherWei-

se bewertet und behandelt, etwa geächtet, tabuisiert, sanktioniert, akzeptiert oder

gar gefördert – und vor allem umgedeutet. Denn die Normen, auf deren Grundlage

die Aggressionsgefühle beurteilt werden, gehen über die auch für alle anderen Af-

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 Hilge Landweer

fekte geltenden Vorstellungen von Angemessenheit5 hinaus. Da Affekte wie Hass,

Neid und Ressentiment aggressive Handlungen einschließlich Hassreden und Ge-

walt auslösen können, werden sozial zumeist nicht nur diese Handlungen selbst

sanktioniert, sondern auch die Gefühle, durch die sie motiviert und hervorgerufen

werden. Weil diese Gefühle aber trotzdem entstehen, werden sie oft umgedeutet

in sozial akzeptiertere Emotionen, vor allem in Empörung. Empörung ist ein Ge-

rechtigkeitsgefühl, denn man empört sich über Unrecht. Ein solches Gefühl kann

nicht so leicht zurückgewiesen werden wie Hass, der in relevanten Teilen der Öf-

fentlichkeit stark tabuisiert ist.

Emotionen treten selten isoliert auf, sie vermischen sich und gehen ineinan-

der über. Dabei gilt es verschiedene Prozesse zu unterscheiden: das Entstehen

von Gefühlskonglomeraten, also Mischungen oder Zusammenballungen verschie-

dener Gefühle, die in bestimmterWeise zusammenpassen oder ineinandergreifen;

Transformationen, bei denen ein Gefühl sich in ein anderes verwandelt; mehr oder

weniger bewusste oder gezielte Umdeutungen; Verharmlosungen bestimmter Ge-

fühle und Prozesse der Selbsttäuschung über eigene und fremde Affekte. Die fol-

genden Überlegungen versuchen das Zusammenwirken dieser verschiedenen Vor-

gänge zu verstehen, und zwar vor allem die kulturell tief verankerte Umdeutung

und Verharmlosung von Verachtung, deren vergiftendes und zerstörerisches Po-

tenzial fast vollkommen ignoriert wird.

Zu diesem Ziel werde ich im nächsten Abschnitt (2.) die Begriffe einführen,mit

deren Hilfe ich die Aggressionsaffekte untersuche, zunächst Hass und Verachtung

(3.). Der folgende Abschnitt ist einem typischen Gefühlskonglomerat gewidmet,

und zwar der Mischung von Eifersucht und Hass, geht aber auch auf die Haltung

des Ressentiments ein (4.). Hier werden bereits Transformationen von Gefühlen

angesprochen, die im letzten Abschnitt (5.) auf den Übergang von Hass in Verach-

tung bezogen werden, eine Transformation, die zu Umdeutungen, Verharmlosun-

gen und Selbsttäuschungen einlädt.

2. Grundbegriffe der Phänomen-Analyse

Ich bedienemich im Folgenden des phänomenologischen Vokabulars vonHermann

Schmitz,6 das sich in der Emotionsdebatte erst allmählich etabliert. Als »leiblich«

5 Vgl. Roberta Di Monticelli: »Values, norms, justification and the appropriateness of emo-

tions«, in: Thomas Szanto und Hilge Landweer (Hg.): Routledge Handbook of Phenomenology

of Emotions, London &New York: Routledge 2020, S. 275-287. Vgl. auch Hilge Landweer: »The

Sense of Appropriateness as an Emotional Capability«, in: Tanja Staehler (Hg.): Existentialism.

Vol. II: Basic Themes and Concepts, London & New York: Routledge 2013, 301-312.

6 Vgl. Hermann Schmitz: Kurze Einführung in die Neue Phänomenologie, München & Freiburg

i.Br.: Alber 2009. Eine Erläuterung vieler zentraler Thesen von Schmitz unternimmt Henning

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum 79

bezeichne ich das, was am oder im Körper aus der Perspektive der 1. Person ge-

spürt werden kann, ohne exterozeptive Sinne wie den Gesichts- oder Tastsinn zu

Hilfe zu nehmen. Der »Körper« ist dagegen vergegenständlicht und wird aus der

Perspektive einer 3. Person wahrgenommen, etwa auch, wenn der eigene Körper

von der Person selbst betrachtet wird.

Um das leibliche Spüren zu beschreiben, sind »Engung« und »Weitung« zwei

grundlegende Kategorien. Um es gleich am Beispiel von Gefühlen zu erläutern:

Wenn ich Angst habe, fühle ich leiblich eine gewisse Engung, halbmetaphorisch

artikuliert in der Wendung »mir schnürt sich die Kehle zu«; wenn ich mich freue,

so kann ich mich leicht und beschwingt fühlen oder auch ein Gefühl der Weitung

spüren, ausgedrückt etwa in der Wendung »mir geht das Herz auf«.

Die Struktur von Engung und Weitung findet sich nicht nur bei Emotionen;

sie ist grundlegend für unsere leibliche Dynamik überhaupt. Unser gesamtes leib-

liches Befinden oszilliert ständig zwischen Engungs- und Weitungstendenzen; es

hat, so könnte man sagen, eine dialogische Struktur; Engung ›antwortet‹ auf Wei-

tung und umgekehrt.7 Beim Einatmen etwa verspürt man zunächst eine Weitung,

bis eine Engung einsetzt, die im Ausatmen gelöst wird, solange, bis diese zweite

Weitung gewissermaßen wieder an eine Grenze und damit Enge anstößt und zur

Umkehr in erneute Weitung beim Einatmen zwingt. Der Unterschied von Körper

und Leib wird dabei deutlich erlebbar: Der Körper weitet sich beimEinatmen,wäh-

rend der Leib in ein und derselben Bewegung eine Engung erfährt. Dies ist eine

räumliche Erfahrung, d.h. eine des erlebten Raumes im Unterschied zum geome-

trisch messbaren Raum.

Weitung und Engung schließen einander nicht völlig aus, sondern sind im be-

wussten Erleben aneinandergebunden: Nur in Extremfällen koppeln sich Engung

und Weitung voneinander ganz ab. So kann in extremen Schmerzerfahrungen der

Engungspol die Weitung so dominieren, dass diese nicht mehr möglich ist und die

Person damit bewusstlos wird. Beim Einschlafen dagegen ist es die Weitung in der

Entspannung, welche die Engung verdrängt und so das Einschlafen ermöglicht. In

beiden Fällen setzt das wache Erleben aus. Bei Angst tritt die leiblicheWeitung vor-

übergehend zurück, bei Freude die Engung. Die Aggressionsgefühle zeichnen sich

dagegen durch eine dynamische Mischung leiblich weitender Richtungen – sprü-

hend nach allen Seiten bei Wut und Zorn, nach vorn bei Hass – und einer gewissen

Noerenberg: »Hermann Schmitz«, in: Thomas Szanto und Hilge Landweer (Hg.): The Rout-

ledge Handbook of Phenomenology of Emotion, London & New York: Routledge 2020, S. 215-223.

7 Vgl. Hermann Schmitz: Der Leib (= System der Philosophie, Bd. II,1), 2. Aufl. Bonn: Bouvier

1982, S. 73-89 sowie Hermann Schmitz: Der Leib, Berlin & Boston: De Gruyter 2011, S. 2-4. –

Fuchs und De Jaegher sprechen von »centering« und »decentering«. Vgl. Thomas Fuchs und

Hanne De Jaegher: »Enactive Intersubjectivity: Participatory sense-making and mutual in-

corporation«, in: Phenomenology and Cognitive Science 8, 2009, S. 476.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 Hilge Landweer

Bremsung oder Lenkung dieser Impulse (außer bei Wut) durch verdichtende oder

angespannte Konzentration auf die Person aus, auf die sich das Gefühl bezieht,

also einer leiblich eher engenden Tendenz. Auch hierin zeigt sich die Koppelung

von Engung und Weitung in der eigenleiblichen Dynamik.

Gefühle lassen sich durch die Unterscheidung vonVerankerungspunkt undVer-

dichtungsbereich genauer beschreiben. Als »Verankerungspunkt« kann der Anlass,

der das Gefühl auslöst, verstanden werden, während der Ausdruck »Verdichtungs-

bereich« jene Aspekte der Situation bezeichnet, in denen sich das Gefühl anschau-

lich sammelt.8 Diese Unterscheidung ermöglicht, die Übergänge und Überlappun-

gen von bloß vermeintlich distinkten Gefühlen besser zu verstehen; bei allen fakti-

schen Affekten stellen Mischungen verschiedener Gefühlslagen eher den Normal-

fall als eine Ausnahme dar.

3. Hass und Verachtung

Hass ist das am deutlichsten aversive Gefühl in der Reihe der Aggressionsaffekte,

es ist fast immermit einem Impuls zu Gewalt verbunden. In seinem Verdichtungs-

bereich steht eine bestimmte Gruppe oder die gehasste Person,9 das heißt wie bei

Neid und Eifersucht ein personales Objekt. Wie die Eifersucht ist auch der Hass

durch eine engende Fixierung auf den Verdichtungsbereich gekennzeichnet, die

nur schwer zu lösen ist. Bei Hass allerdings ist diese Fixierung auf eine bestimmte

Gruppe oder Person noch stärker. Die Anlässe für Hass in individuellen Beziehun-

gen, seine Verankerungspunkte, sind manchmal erlittene Verletzungen, auch De-

mütigungen, bei Hass auf Gruppen (aber auch auf Einzelne) zumeist tatsächliche

oder eingebildete Einschränkungen der eigenen Möglichkeiten durch die reaktiv

gehassten Personen.

Typisch für Hass ist allerdings, dass der ursprüngliche Verankerungspunkt ver-

blasst und in andere Anlässe übergeht, die zum Vorwand für das durch den neu-

en Sachverhalt angeblich ›begründete‹ Fortbestehen dieses Gefühls werden. Für

Hass ist charakteristisch, dass der Verankerungspunkt sich oft verschiebt, sodass

er letztlich beliebig ist. Hassenswert erscheint jemand zwar, weil er etwas Be-

stimmtes getan, etwa dem Hassenden geschadet oder angeblich gewisse hassens-

werte Eigenschaften hat, aber letztlich lässt sich in der Außenperspektive kaum

8 Hermann Schmitz: Der unerschöpfliche Gegenstand. Grundzüge der Philosophie, Bonn: Bouvier

1990, S. 30.

9 Redeweisen, wonach man »etwas« hassen kann, etwa bestimmte Eigenschaften, Sprachen

oder alles andere, wogegen man Abneigungen empfinden kann, halte ich, wie schon Kol-

nai, für uneigentliche Redeweisen, die dem, was mit dem Gefühl des Hasses gemeint ist,

nicht entsprechen. Vgl. Aurel Kolnai: Ekel, Hochmut, Haß: Zur Phänomenologie feindlicher Ge-

fühle. Berlin: Suhrkamp 2007, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum 81

unterscheiden, ob es tatsächlich Anlässe für den Hass gibt oder der Hassende nur

Vorwände für sein Gefühl sucht. Der Innenperspektive ist aber gerade bei den Ag-

gressionsaffekten nur sehr begrenzt zu trauen, weil sehr viele Menschen sich diese

nicht zuschreiben wollen und sie sehr oft in andere Gefühle umdeuten.

Auch wenn Hass ganz ohne Anlass tatsächlich vorkommen mag, scheint es mir

dennoch nicht gerechtfertigt, daraus zu schließen, Hass verfüge prinzipiell über

keinerlei Verankerungspunkt. Hier wird deutlich, dass die Beschreibung und Be-

stimmung der Struktur der Aggressionsaffekte methodische Probleme aufwirft,

denn sie kann nicht aus gänzlich neutraler Perspektive erfolgen. Eine Lösungs-

möglichkeit für diese Schwierigkeit sehe ich darin, hier wie bei anderen Gefühls-

analysen auch vorzugehen: Für die phänomenologische Beschreibung des Hasses

sollten nicht die Fälle paradigmatisch genommenwerden, in denen derHass beson-

ders abwegig oder beliebig erscheint, sondern es sollte von Situationen ausgegan-

gen werden, in denen der Hass nachvollziehbar ist, wenn auch nicht akzeptabel.

Damit folge ich der Grundannahme, dass auch Aggressionsgefühle trotz ihrer De-

struktivität wie andere Emotionen auch in manchen Fällen eine wichtige Funktion

im menschlichen Zusammenleben haben. Die normative Haltung zu diesen Ge-

fühlen muss deshalb jedenfalls von ihrer Beschreibung methodisch getrennt wer-

den, soweit das eben möglich ist. Denken wir an den Extremfall von Hass auf ei-

nen Vergewaltiger oder einen Folterer in einem Rechtssystem, das keine rechtliche

Verfolgung solcher Täter erlaubt. Hier scheint der Hass eindeutig einen Veranke-

rungspunkt zu haben. In diesem Fall hat Hass sogar eine gewisse Nähe zu Un-

rechtsgefühlen wie Sich-gedemütigt-Fühlen oder Empörung.10 So kann hier etwa

zu Beginn der Geschichte ein Ohnmachtsgefühl oder vielleicht sogar Empörung

über das Verhalten der später gehassten Person stehen, die aber keine rechtlich

oder sozial anerkannte Form findet und so gewissermaßen stecken bleibt, weil die

Empörung – aus welchen Gründen auch immer – ihrem Vergeltungsimpuls11 nicht

nachgeben kann.Die Person kann dann ihremGefühl keinen Ausdruck verschaffen;

sie fühlt sich ohnmächtig und gedemütigt. Gestalttheoretisch könnte man sagen:

10 Vgl.Hilge Landweer: »Ist Sich-gedemütigt-fühlen einRechtsgefühl?«, in:Hilge Landweer und

Dirk Koppelberg (Hg.): Recht und Emotionen I. Verkannte Zusammenhänge, Freiburg: Alber 2016,

S. 103-135.

11 Empörung und Zorn enthalten beide einen Impuls, das Unrecht zu sanktionieren, das sie

auslöst, und sei es nur mit dem Gefühl selbst, welches das Unrecht beantwortet. Dabei muss

die Vergeltung am Unrecht Maß nehmen, um auch in der Außenperspektive angemessen

zu erscheinen; auch die Gefühlsäußerung muss darauf abgestimmt sein. Wenn sich jemand

empören würde, weil ihm versehentlich ein Stift weggenommen wurde, würde das zweifel-

los als maßlos übertrieben wahrgenommen werden, erst recht, wenn er die andere Person

deswegen beschimpfen würde. Vgl. unten, S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


82 Hilge Landweer

die Verlaufsgestalt12 der Empörung kann nicht abgeschlossen werden. Stattdessen

fixiert sich der Fühlende vollends auf die nunmehr gehasste Person, die vorher im

Verdichtungsbereich von Zorn oder Empörung stand. Diese Fixierung im Verdich-

tungsbereich ist typisch für voll entfalteten Hass.

Offenbar hat Hass in manchen Fällen einen Verankerungspunkt, in anderen

aber scheint er beliebig oder fehlt ganz. In allen Fällen von Hass aber lässt sich

konstatieren, dass sein Verankerungspunkt, sofern überhaupt einer vorhanden ist,

gegenüber der Fokussierung auf seinen Verdichtungsbereich verblasst – im Un-

terschied zu Zorn, Empörung und sogar Wut, bei denen der Verankerungspunkt

stets präsent und prägnant bleibt. Je intensiver der Hass, umso mehr trifft er die

ganze Person des Gehassten, und das heißt ausdrücklich unabhängig davon, was

sie tut oder unterlässt, umso unwichtiger wird ihr tatsächliches aktuelles und ihr

vergangenes Verhalten, umso stärker wird die Konzentration auf den Gehassten.

Der Hassende kann sich gewissermaßen selbst kaum von der Fixierung auf den

Gehassten lösen, wenn er sich dem Hass einmal überlassen hat.

Leiblich ist der Hassende im akuten Gefühl wie mit aggressiven Vektoren un-

mittelbar auf den Gehassten ausgerichtet: Wenn es keinerlei Hemmung gäbe, wür-

de er ihn am liebsten gezielt frontal angreifen. Anders als Gefühle wie Ärger, Wut

und Zorn tritt Hass gegenüber ein und demselben Verdichtungsbereich äußerst

selten einmalig und ausschließlich akut auf und verschwindet dann wieder. Statt-

dessen bildet sich Hass zumeist als eine Disposition zu Hass gegenüber einer be-

stimmten Person oder einer ganzen Gruppe aus. Allerdings bedarf es akuter Hass-

attacken, damit dieseHaltung entstehen und andauern kann.13 Sie kann lange Pha-

sen, schlimmstenfalls sogar das ganze Leben der von ihr Betroffenen bestimmen.

Diese intrinsische Tendenz des Hasses zur Versteifung in einer Haltung hängt da-

mit zusammen, dass Hass sich anders als etwa Wut oder Zorn leiblich nicht durch

akute Hassausbrüche abreagieren lässt: Hass findet typischerweise kein Ende; der

Gestaltverlauf dieses Gefühls lässt keine Auflösung der Fixierung auf seinen Ver-

dichtungsbereich zu – es sei denn mit der Vernichtung des Gehassten.

Selbstverständlich trägt zur Intensität der Ausprägung der Verlaufsgestalt des

Hasses wie bei allen Gefühlen auch die persönliche Stellungnahme zu diesem Ge-

fühl bei; und diese ist immer kulturell geformt. So bildet jede:r eine Haltung zu

12 DieGestaltpsychologie hebt hervor, dass dasGanzemehr ist als die Summe seiner Teile. So ist

etwa eineMelodiemehr als das Aneinanderreihender einzelnen Töne, aus denen sie besteht.

Als »Verlaufsgestalt« bezeichnet man den inneren Zusammenhalt der Einzelelemente einer

Gestalt, der daraus erst das Ganze macht. So bleibt etwa die Verlaufsgestalt einer Melodie

erhalten, wenn sie in verschiedenen Tonarten oder von verschiedenen Instrumenten gespielt

wird. In diesem Sinne gehört zur Verlaufsgestalt der Empörung, dass sie ihren Abschluss in

der Vergeltung des Unrechts findet, auf das sie reagiert.

13 Eine Gegenposition vertritt Thomas Szanto: »In hate we trust: The collectivization and habit-

ualization of hatred«, in: Phenomenology and Cognitive Science 19 (3) 2020, S. 457.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum 83

der Art aus, wie man sich mit seiner leiblich-affektiven Betroffenheit auseinander-

setzt, ob man das jeweilige Gefühl, das man spürt, z.B. bloß beobachtet, kultiviert,

erduldet, zu kontrollieren versucht oder verleugnet.14 Während individueller Hass

in Mitteleuropa zumeist geächtet ist und deshalb von denen, die davon betroffen

sind, zumeist verleugnet wird, wird Hass auf bestimmte gesellschaftliche Gruppen

in manchen Milieus zumindest geduldet, in einigen sogar kultiviert. Als Indikator

für und Rechtfertigung von Hass, insbesondere für Hass auf Kollektive, dienen le-

gitimierende negative Narrationen über die gehasste Gruppe, etwa bei Misogynie,

Rassismus und Antisemitismus. In diesen Ideologien, artikuliert, gespeist und ge-

stärkt durch Erzählungen und Anekdoten, werden ambivalente Gefühle wie Über-

und Unterlegenheitsgefühle angedeutet, und es zeigt sich, dass Hass-Narrative

stets eine Vielfalt unterschiedlicher aggressiver Gefühle ansprechen: Neid, Ressen-

timent, Zorn und Empörung, aber auch Verachtung bilden zusammen mit dem

Hass eine toxische Mixtur.

Dabei ist das Nebeneinander insbesondere von Hass und Verachtung beson-

ders erklärungsbedürftig, da beide Gefühle neben einigen Gemeinsamkeiten leib-

lich und oft auch im durch sie motivierten Verhalten beinahe entgegengesetzte

Bestrebungen aufweisen. Verachtung scheint auf den ersten Blick aus der Gruppe

der Aggressionsaffekte herauszufallen, führt sie doch dazu, sich von den Verachte-

ten abzuwenden und sie zu ignorieren: Das Gefühl richtet sich leiblich gerade nicht

gegen die Personen in seinem Verdichtungsbereich wie etwa bei Hass oder Zorn;

es ignoriert sie und schließt sie aus der eigenen Welt aus. Es ist in seinen klaren

und unvermischten Formen, insbesondere bei moralischer Verachtung (d.h. Ver-

achtung gegen jemanden aufgrund von dessen moralischen Verfehlungen),15 sel-

ten unmittelbar mit einem physischen Vernichtungsimpuls verbunden. Dennoch

ist ihr Aggressionspotenzial hoch, nicht nur, weil sozialer Ausschluss aufgrund von

Ignoranz ebenso zerstörerisch wirken kann wie Gewalt, sondern auch, weil der

Verachtete als jemand betrachtet und behandelt wird, der besser gar nicht da sein

würde und nichts oder doch deutlich weniger wert ist als die Verachtenden selbst.

Leiblich ist Verachtung durch einen Abwendungsimpuls gekennzeichnet, der

mit einer Tendenz zum Sich-Aufrichten verbunden ist, das den körperlichen und

leiblichen Richtungen beim Stolz, aber auch Hochmut16 vergleichbar und zumeist

mit einem Überlegenheitsgefühl verbunden ist. Statt von »Hochmut« würde man

heute wahrscheinlich eher von »Arroganz« sprechen, beide sind eher Haltungen

14 Vgl. Hermann Schmitz: Atmosphären, Freiburg: Alber 2014, S. 72.

15 Die Bezeichnung »moralische« Verachtung adelt dieses Gefühlm.E. zu Unrecht, da jede Form

von Verachtung den Verachteten herabsetzt und ihm, wie der Name sagt, die moralisch ge-

botene Achtung verweigert. Man könnte allenfalls von »moralistischer« anstatt von »morali-

scher« Verachtung sprechen, aber das ist in der Forschungsliteratur ungebräuchlich.

16 Vgl. Kolnai: Ekel, Hochmut, Haß, S. 66-99.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


84 Hilge Landweer

oder Einstellungen als akute Gefühle, die – anders als Stolz – durch eine gewis-

se Versteifung in der aufrechten Haltung wie auch im Verhalten gekennzeichnet

sind. – Die tatsächliche oder bloß eingebildete Überlegenheit in der Verachtung

kann sich auf vermeintlich unmoralische, aber auch auf beliebige andere für ir-

gendwie »schlecht« erachtete Eigenschaften der Person oder Gruppe in ihrem Ver-

dichtungsbereich beziehen.

Mit dem Überlegenheitsgefühl, dem die leibliche Tendenz nach oben ent-

spricht, hängt zusammen, dass Verachtung oft aus einer sozial oder vom Macht-

potenzial her überlegenen Position aus gefühlt wird. Hass dagegen ist eher ein

Gefühl des sich sozial, politisch oder aus anderen Gründen unterlegen Fühlenden,

das sich gegen die – aus Sicht des Hassenden – Verantwortlichen für seine proble-

matische Lage richtet, etwa wenn im obigen Beispiel die Opfer von Vergewaltigung

und deren Angehörige die Täter hassen. Das Gefühl sozialer Unterlegenheit kann

sich auf die eigene rassistische, religiöse, auf Bildung bezogene oder sonstige Stig-

matisierung, auf die Klassenlage, aber auch lediglich auf eine bestimmte Situation

oder auf Diskriminierung beziehen. Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Hass

in historischen oder aktuellen, in individuellen oder kollektiven Konstellationen

oft auf die Erfahrung von Unterlegenheit im weitesten Sinne zurückzuführen ist.

Dieser Zusammenhang ist darin begründet, dass Hass Kräfte zur Überwindung

der als unerträglich erlebten Situation mobilisiert; der Ohnmächtige erfährt sich

im Hassen etwas handlungsfähiger. Deswegen hassen tendenziell eher diejenigen,

die sich unterlegen und hilflos ausgeliefert fühlen. Der in einer Situation sozial

Überlegene dagegen kann souverän sein – oder er verachtet.

Anders als der Vernichtungsimpuls des Hasses gehört zur Verachtung ein Im-

puls zu sozialer Ächtung und Ausschluss; sie zielt gewissermaßen auf den sozialen

Tod imUnterschied zumphysischen Tod, dem endgültigen Ziel desHasses.Das be-

deutet nicht, dass Verachtung mit physischer Gewalt unvereinbar ist, nur ist deren

Ausgangspunkt ein anderer: Da der Verachtete als in irgendeiner Weise minder-

wertig angesehen wird, kann die Minderwertigkeit zum Anlass dafür werden, die

Verachteten im Extremfall wie Sachen zu behandeln und so zu entmenschlichen;17

jegliche Art des Umgangs, also auch brutale Gewalt, scheint dann gerechtfertigt

bzw. ist als Gewalt gegen vorgebliche Sachen nicht begründungsbedürftig. Diese

Haltung findet sich oft bei den Tätern in Genoziden. Der Zusammenhang von Hass

und Gewalt scheint nur deshalb enger zu sein als der von Verachtung und Gewalt,

weil der Ohnmächtige im Hass auf Gewalt aus ist, um die Situation aufzulösen,

während der Überlegene ein anderes Verhältnis zur Situation hat.

17 Vgl. Mari Mikkola: »Der Begriff der Entmenschlichung und seine Rolle in der feministischen

Philosophie«, in: Hilge Landweer, Catherine Newmark, Simone Miller und Christine Kley

(Hg.): Philosophie und die Potenziale der Gender Studies. Peripherie und Zentrum imFeld der Theorie,

transcript, Bielefeld 2012, S. 87-116.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum 85

Im Verdichtungsbereich der Verachtung stehen eine oder mehrere Personen,

während der Verankerungspunkt deren angebliche moralische, soziale, geistige

oder sonstige Minderwertigkeit ist. In allen Formen von Verachtung stellt sich der

Verachtende über den Verachteten; Verachtung inszeniert die eigene Überlegen-

heit und entzieht dem Gegenüber die Anerkennung als gleichberechtigte Person;

der Verachtete wird übergangen und ignoriert. Hass dagegen beinhaltet die kon-

zentrierte Aufmerksamkeit auf den Anderen; er bindet.18

Diese idealtypischen Beschreibungen beider Gefühle waren erforderlich, um

die Phänomene unterscheiden zu können. Da Hass und Verachtung aber oft ver-

mischt sind, in ein und derselben Beziehung ineinander übergehen und sich ab-

wechseln können, muss die oben vorgenommene Zurechnung auf Machtkonstel-

lationen weiter differenziert und gefragt werden, was den Übergang von einer

Emotion in die andere ermöglicht, wenn sie doch im begleitenden Über- bzw.

Unterlegenheitsgefühl einander entgegengesetzt sind. Im Folgenden werden zu-

nächst typische Mischungen oder Konglomerate von anderen Aggressionsaffekten

untersucht, um so einige Thesen über deren Nebeneinander und charakteristische

Transformationen entwickeln zu können. Im übernächsten Absatz wird dann ein

benachbartes, aber davon zu unterscheidendes Phänomen skizziert, nämlich die

Umdeutung von Hass in Verachtung. Während bestimmte Gefühlskombinationen

häufig sind und Transformationen als tatsächliche Veränderungen von Gefühlen

ständig geschehen, bedürfen Umdeutungen von Gefühlen eines besonderen Anlas-

ses und einer eigenen Rahmung: Umdeutungen sind stets normativ eingebettet.

4. Gefühlskonglomerate und Transformationen.
Eifersucht, Hass und Ressentiment

Gemeinsam ist allen Aggressionsaffekten (außer manchen Formen von Ärger und

Wut) das personale Objekt in ihrem Verdichtungsbereich, das mehr oder weni-

ger scharf umrissen ist. Alle diese Affekte sind leiblich gegen dieses Objekt ge-

richtet, in gereizter, explosiver oder fixierender Weise. Diese Gemeinsamkeit er-

leichtert Transformationen19 von einem Aggressionsaffekt zu einem anderen: Fasst

18 Vgl. Kolnai: Ekel, Hochmut, Haß, S. 100-142 und Ahmed, Sara: The Cultural Politics of Emotions.

Edinburgh: Edinburgh University Press 2014.

19 Betrachtet man die Geschichte der Affekttheorien, die bis weit ins 18. Jahrhundert reicht, so

ist es David Hume, der eine dezidierte Theorie der Transformation von einer Emotion in eine

andere entwickelt hat. Dabei bezieht er seine Unterscheidung von »Ursache« (cause; das ent-

spricht ungefähr, wenn auch nicht ganz, demVerankerungspunkt der Emotion) und »Objekt«

(object;das bezeichnet die Person, die nachmeiner Terminologie imVerdichtungsbereich der

jeweiligen Emotion steht) auf die mit ihr verbundenen »Eindrücke« (impressions) und »Vor-

stellungen« (ideas), die das Gefühl begleiten, aber auch auf die leibliche Ebene, bei der er

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86 Hilge Landweer

man Verankerungspunkt und Verdichtungsbereich als Teil des erlebten Gefühls-

raumes auf, so ist bei gleichbleibendem Verdichtungsbereich für eine Transforma-

tion in ein anderes Aggressionsgefühl lediglich eine kleine Verschiebung des Veran-

kerungspunktes erforderlich. So kann ich beispielsweise einem Kollegen zunächst

sein ehrenvolles Amt neiden. Erfahre ich aber, dass er das Amt wahrscheinlich nur

deshalb bekommen hat, weil er der engste Freund desjenigen ist, der das Hauptge-

wicht bei der Entscheidungsfindung hatte und so gegen eine rechtlich-moralische

Norm verstoßen wurde, kann der Verankerungspunkt, das begehrte Amt, verscho-

ben werden, nämlich zu der Tatsache, dass der Kollege dieses Amt unrechtmäßig

– durch befangenes Urteil und damit eine klare Normüberschreitung – bekom-

men hat. Der Verdichtungsbereich des Neides, in dem der Kollege mit dem ehren-

vollen Amt stand, braucht nicht verändert, sondern lediglich um dessen Freund

erweitert zu werden: nun sammelt sich in beiden Personen als gemeinsam illegi-

tim Handelnden meine Empörung anschaulich, die in der Normübertretung ihren

Verankerungspunkt hat. Hierbei handelt es sich um eine tatsächliche Veränderung

von Neid in Empörung, nicht um eine Umdeutung der Emotion.

Solche Übergänge werden durch die Struktur von Verankerungspunkt und

Verdichtungsbereich und die leiblichen Charakteristika der beteiligten Gefühle er-

leichtert. Wenn etwa der Verdichtungsbereich ganz oder in Teilen übereinstimmt

wie im obigen Beispiel, kann der Verankerungspunkt leichter gewechselt werden.

Leiblich engende Gefühle gehen leicht in andere engende Gefühle über, entspre-

chend vereinfacht ist die Transformation von einem weitendenden Gefühl in ein

anderes. Die typischen Gefühlsmischungen im Bereich der Aggressionsgefühle

können in dieser Weise verstanden werden: 1. die Verbindung von Eifersucht

und Hass, 2. das Ressentiment als Überlappung von Neid, Unterlegenheitsgefühl,

Abneigung und Groll; und 3. wird dadurch auch die häufige Mischung von Hass

und Verachtung anschaulicher. Auf den Übergang von Hass zu Verachtung und in

umgekehrte Richtung komme ich im nächsten Abschnitt zurück.

1. Dass Eifersucht oft zu Hass gesteigert wird, ist eine Binsenweisheit, die in

vielen Kinofilmen in Szene gesetzt wird. Doch wodurch kommt die Dramatik die-

ser Gefühle zustande? Eifersucht ist eine spezielle Form des Neides:20 Während

allerdings leider nur Lust oder Unlust unterscheidet. Hierbei handelt es sich um den meines

Wissens ersten Versuch, systematisch die wahrscheinlichen Übergänge von einem Gefühl

in ein anderes zu beschreiben, der trotz eines gewissen Schematismus immer noch äußerst

diskutabel ist und als Phänomenologie avant la lettre interpretiert werden kann. Vgl. Hilge

Landweer: »David Humes ›Grammatik‹ der Gefühle. Sympathy, Vergleich und Moral Sense«,

in: Birgit Neumann und Barbara Schmidt-Haberkamp (Hg.): Das 18. Jahrhundert. Themenheft

»Emotion, Wissen, Aufklärung – Gefühlskulturen im Großbritannien des 18. Jahrhunderts«, 2015,

S. 160-175.

20 Aufschlussreich ist, dass Spinoza den Neid von vornherein und umstandslos als eine Art von

Hass bestimmt, »insofern er den Menschen so afficirt, dass er über das Glück eines Andern

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum 87

im Neid einem Anderen eine Sache oder eine Eigenschaft geneidet wird, die der

Neider selbst gern hätte und stark begehrt, wird in der Eifersucht einem Anderen

(nennen wir diese Person Hannah) die Beziehung geneidet, die dieser mit jemand

Drittem (nennenwir diese Person Anna) hat, anstatt, wie sich die eifersüchtige Per-

son wünscht (nennen wir sie Greta), zu ihr selbst. Greta möchte für Hannah die

Bedeutung haben, die Anna für Hannah hat; sie möchte für sie wichtig, wenn nicht

die wichtigste Person überhaupt sein. Für Eifersucht als einer besonders »süchtig«,

d.h. abhängig machenden und fixierenden Form des Neides ist charakteristisch,

dass dieses Gefühl in vielen Fällen zu einer Immunisierung gegen die Unterschei-

dung von Fantasie und Wirklichkeit führt. Möglicherweise ist die Beziehung, die

Anna und Hannah miteinander haben, in Wirklichkeit ganz unbedeutend oder gar

nicht erstrebenswert, und möglicherweise würde Greta diesen Typ von Beziehung

nicht wirklich zuHannah habenwollen, doch in der Eifersucht spielen solche Über-

legungen oft keine oder nur eine untergeordnete, da weitgehend wirkungslose Rol-

le. Denn oft geht es für die Eifersüchtige, hier Greta, ausschließlich darum, einen

mindestens hervorgehobenen, wenn nicht den einzigen relevanten Platz im Bezie-

hungsnetz desjenigen haben zu wollen, auf den das Gefühl zielt, hier also bei Han-

nah, und sich dieses Platzes nicht sicher zu sein. Eifersucht ist, anders als Neid,

mit einer starken Form von Verlustangst verbunden,21 ja, man könnte sogar sagen,

dass ohne diese Angst vor dem Verlust der Zuneigung einer wichtigen Person von

Eifersucht keine Rede sein kann. Diese Angst kann sich in der Eifersucht bis zu

Panik steigern.

Die Leiblichkeit der Eifersucht ist durch eine Dynamik geprägt, die durch das

Changieren zwischen dieser Angst und den aggressiven Bestrebungen gegen die

Person, auf die der Fühlende eifersüchtig ist, entsteht. Dies ist eine explosive Mi-

schung aus leiblich engenden und weitenden Richtungen: engend wegen der Ge-

fühle von Ohnmacht, Angst und Panik aufgrund des befürchteten Verlustes, beför-

dert noch durch die stark anspannende Fixierung auf die tatsächliche oder bloß

imaginierte Beziehung der beiden anderen im Gefühl Beteiligten, aber zugleich

auch weitend wegen der aggressiven Impulse: die dritte Person, hier Anna, sollte

Unlust empfindet und über das Unglück eines Andern sich dagegen freut.« Baruch de Spino-

za: Ethik, Darmstadt: 1967, III, def. 23 (S. 363). Dadurch, dass Spinoza Neid und Schadenfreu-

de in dieserWeise zu einem einzigen Phänomen zusammenzieht, werden seine aggressiven

Seiten besonders hervorgehoben.

21 Insofern verlangte es eine gründlichereAuseinandersetzung, ob Eifersuchtwirklich eine Spe-

zialform des Neides ist. Denn die Verlustangst in der Eifersucht als hinzukommendes Struk-

turelement würde es auch rechtfertigen, bei Neid und Eifersucht von ähnlichen (wegen des

Vergleichs zuungunsten der fühlenden Person), aber eigenständigen Phänomenen zu spre-

chen. Im hier diskutierten Zusammenhang der Transformation und Umdeutung der Aggres-

sionsaffekte scheint mir diese klassifikatorische Frage aber vernachlässigt werden zu kön-

nen.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


88 Hilge Landweer

verschwinden, es sollte sie nie gegeben haben. Die engenden leiblichen Richtun-

gen werden so imGefühl der Eifersucht selbst umzuleiten, ja umzukehren versucht

durch die aggressive Orientierung auf den Dritten.

Im Verdichtungsbereich der Eifersucht steht mal die Person, deren Verlust der

Eifersüchtige fürchtet, mal die Person, auf die er eifersüchtig ist, mal alle beide.

Vor allem aber sammelt sich das Gefühl anschaulich um die tatsächliche oder ima-

ginierte Beziehung der beiden, wobei der Verankerungspunkt der Eifersucht der

drohende Verlust der Zuneigung ist. Während, wie skizziert, im Hass der Verdich-

tungsbereich scharf fixiert ist, der Verankerungspunkt aber schwanken oder ganz

fehlen kann, verhält es sich bei der Eifersucht beinahe umgekehrt: Der Verdich-

tungsbereich kann wechseln oder stabil auf eine oder beide Personen fixiert sein,

kann allerdings niemals ganz fehlen; der Verankerungspunkt dagegen ist stets fest-

gelegt.

Es sind mindestens zwei Elemente, die Eifersucht und Hass teilen: die aggres-

sive Fixierung auf den Verdichtungsbereich des Gefühls einerseits und die starke

Rolle der Imagination bei beiden Gefühlen, die zum Verschwimmen von Realität

und Fantasie führt und sie unter den Generalverdacht stellt, »irrational« zu sein,

andererseits. Ein drittes beiden gemeinsames Element, das allerdings in der Ei-

fersucht zumeist stärker ausgeprägt zu sein scheint als im Hass, ist der Vergleich

mit der Person im Verdichtungsbereich, der zuungunsten des Fühlenden ausfällt:

Während sich der Hassende zumeist weniger mächtig fühlt, als er den Gehassten

empfindet, wäre der Eifersüchtige seinem quälenden Gefühl gar nicht erst aus-

geliefert, wenn er nicht befürchten würde, eine ihm wichtige Person (im Beispiel

Hannah) zu verlieren. Insofern schätzt er die Person, auf die er eifersüchtig ist, hier

Anna, als bei der anderen Person erfolgreicher ein als sich selbst oder befürchtet

das zumindest.

Aus dem bisher Gesagten lässt sich schließen, warum sich Eifersucht so

leicht mit Hass verbindet: Zusätzlich zu den drei strukturellen Ähnlichkeiten

beider Gefühle, die einen leichten Übergang von einem zum anderen ermögli-

chen, verspricht der Hass eine Vereindeutigung der Eifersucht, die sie zugleich

weitgehend von ihren quälenden leiblich engenden Richtungen befreien würde:

Im Hass fühlt sich die Fühlende handlungsfähiger und weniger ausgeliefert als

in der Eifersucht; die eigenen Ängste verschwinden aus dem Horizont seiner

Aufmerksamkeit.22 Insofern »glättet« der Hass gewissermaßen die Ambivalenzen

22 Etwas als »Emotion« zu bezeichnen, was leiblich nicht gespürt wird, ist in meiner Termino-

logie begrifflich nicht möglich; bei dem, was in der Psychoanalyse »unbewusste Gefühle«

genannt wird (vgl. z.B. Richard Wollheim: Emotionen. Eine Philosophie der Gefühle, München

2001), spreche ich von Gefühlsdispositionen. Allerdings sind Gefühle, die ich »unbemerkt«

oder »übergangen« nennen möchte, phänomenologisch durchaus aufweisbar; sie können

durch bestimmte, z.B. psychotherapeutische Praktiken in den Fokus der Aufmerksamkeit rü-

cken und so bemerkt werden. Dies gilt auch für den hier erwähnten Fall von Eifersucht, die

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum 89

der Eifersucht zwischen Verlustangst und Aggression; die leiblich weitenden und

zugleich fixierenden Richtungen werden im Hass beherrschend.

Obwohl man in dieser leiblichen Konzentration auf den Gehassten eine gewis-

se Entlastung der leiblichen Dynamik gegenüber reiner Eifersucht sehen kann und

der Übergang von Eifersucht in Hass bzw. deren Verbindung sehr wahrscheinlich

ist, stehen dem bewussten Fühlen und Akzeptieren dieses Gefühls starke gesell-

schaftliche Kräfte entgegen: Eifersucht ist – zumindest, wenn sie auf intime Be-

ziehungen bezogen ist – sicherlich das sozial eher anerkannte und zugleich »priva-

tere« Gefühl (in dem Sinne, dass es als Privatangelegenheit behandelt wird), Hass

dagegen wird wegen seiner offenkundig destruktiven sozialen Auswirkungen ab-

gelehnt. Das hat zur Folge, dass diejenigen, die außer ihrer Eifersucht auch Hass

empfinden, sich letzteren oft nicht eingestehen können und ihn verleugnen.

2. Die komplexeste Gefühlsmischung im Bereich der Aggressionsgefühle ist

sicherlich das Ressentiment. Der Begriff »Ressentiment« bezeichnet ein Gefühls-

konglomerat, das von unterschiedlichen Autoren in sehr unterschiedliche histori-

sche und soziale Kontexte gestellt und verschieden beschrieben wird.23 Es entsteht

auf der Basis von Unterlegenheitsgefühlen, Neid, oft auch Scham, Abneigung und

mehr oder weniger untergründigem Hass. Was als Verankerungspunkt des Res-

sentiments gelten kann, lässt sich nicht leicht ausmachen, weil es aus Dynamiken

unterschiedlicher Gefühle zusammengesetzt ist und es sich eher um eine Haltung

als um ein einzelnes akutes Gefühl handelt. Sicherlich beruht Ressentiment zu-

meist auf Vorurteilen, die vordergründig eine starke gefühlsmäßige Abneigung

zumeist gegen bestimmte gesellschaftliche Gruppen, seltener gegen Einzelne in

seinem Verdichtungsbereich zu rechtfertigen scheinen. Im Französischen bedeu-

tet der Ausdruck »heimlicher Groll«. Oft liegt dem Ressentiment in seiner Genese

ein Gefühl von dauerhafter Ohnmacht zugrunde: Die Betroffenen fühlen sich de-

nen, die im Verdichtungsbereich dieses Gefühls stehen, unterlegen,wasmit Scham

verbunden sein kann, eine extrem engende Emotion, aber auch mit mehr oder we-

niger starken aversiven Gefühlen.

Gemeinsam ist Autoren wie Montaigne, Nietzsche und Scheler die Auffassung,

dass Ressentiment durch das Zurückdrängen bestimmter negativer Affekte, vor

in Hass übergeht. Vgl. auch unten das im Ressentiment nicht bemerkte Gefühl der Unterle-

genheit.

23 Vgl. Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, Neuausgabe, München: 1999, 245-

412; Max Scheler: »Das Ressentiment im Aufbau der Moralen«, in: Gesammelte Schriften Bd. 3:

Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsätze, Bern: Francke, S. 33-147; Helmut Schoeck:

Der Neid. Eine Theorie der Gesellschaft, Freiburg & München: Verlag Karl Alber 1966; Sébastien

Aeschbach: Ressentiment–AnAnatomy, Thèse: Université de Genève 2017. doi: 10.13097/archi-

ve-ouverte/unige:103621 https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621


90 Hilge Landweer

allem des Rache- oder Vergeltungsbedürfnisses,24 entsteht, wenn sie sich nicht

entladen können, und dass es deshalb einen reaktiven, verneinenden Charakter

hat. Dabei braucht Ressentiment keinen akuten Anlass; es reicht ein diffuses Ge-

fühl, irgendwie gegenüber anderen zurückgesetzt, übervorteilt und zum »Verlie-

rer« gemacht zu werden. Insofern kann Ressentiment seinen Verankerungspunkt

in einem diffusen Gefühl von Unrecht gemischt mit Ohnmacht haben, das aber

zumeist nicht recht adressiert oder auch nur benannt werden kann. Das hat zur

Folge, dass sich jemand im Ressentiment nicht direkt über klares Unrecht empö-

ren und schon gar nicht am Auslöser des Vergeltungsimpulses rächen kann, zumal

die Verantwortlichen dafür von den Betroffenen nicht genau ausgemacht werden

können. Stattdessen wird eine leicht identifizierbare Gruppe ins Zentrum dieses

Gefühls gestellt, etwa die Juden im antisemitischen Ressentiment, und der Wert,

den sie darstellt, wird stellvertretend herabgesetzt und entwertet. So entsteht ein

»falsches«, da täuschendes Gefühl der Überlegenheit, das sich auf den psycholo-

gischen Mechanismus stützt, sich durch Abwertung Anderer oder der durch sie

vertretenen Werte selbst aufzuwerten.25 Diese Ambivalenz kann leicht in eine all-

gemeine Haltung des Zu-kurz-gekommen-seins übergehen. »Heimlich« – wie es

die französische Grundbedeutung nahelegt – ist dieser Groll insofern, als er sich

selbst oft nicht eingestanden wird, aber auch deshalb, weil er mehr oder weni-

ger bewusst zurückgehalten wird, zumeist aus Gründen der Anpassung an gesell-

schaftliche Normen.

Gefühlstheoretisch stellt der Begriff eine Herausforderung dar, weil die von

diesem Gefühl Betroffenen selbst ihre Befindlichkeit in den allermeisten Fällen

nicht so bezeichnen würden; manchmal wird dieses Gefühl in der Außenperspek-

tive für »unbewusst« gehalten. Treffender scheint mir die Sicht von Ressentiment

als einer Haltung zu sein. Von einer Haltung kann nach meiner Auffassung aber

24 Zu Vergeltung vgl. oben Anm. 11. – Der Begriff der Rache ist, wie Marcel Hénaff gezeigt hat,

imheutigen kulturellen Imaginären oftmitMaßlosigkeit undGewalt konnotiert, was der tat-

sächlichen Funktion der Rache in nicht-staatlichen Gesellschaften widerspricht: »Diese Vor-

urteile bestehen im allgemeinen darin, die Rache als wilde, unkontrollierbare, blinde Gewalt

erscheinen zu lassen: Leidenschaften der Individuen gegen das Recht der Gemeinschaft. Das

mag sie in politischen Gesellschaften sein, wo sie gerade nicht mehr kodifiziert ist (weil auf

jedenfalls für ungesetzlich erachtet); in dieser brutalen Form ist sie ein spätes Phänomen.

Ganz anders dagegen in den nicht-staatlichen Gesellschaften, wo sie im Gegenteil eine äu-

ßerst elaborierte und kontrollierte Form der Gewaltregulierung bildet.« Marcel Hénaff: Der

Preis derWahrheit. Gabe, Geld und Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S. 331. Vgl. auch

Fabian Bernhardt: Rache. Über einen blinden Fleck der Moderne, Matthes & Seitz: Berlin 2021.

25 Else Voigtländer spricht in ihrer Dissertation über das Selbstgefühl von einem »künstlich

übertriebenen Selbstgefühl«, das erstens »durch beständiges Sichvorhalten der eigenen Vor-

züge, des eigenen Wertes oder zweitens durch Herabsetzen fremder Vorzüge (Ressenti-

ment)« erreicht werde. Else Voigtländer: Über die Typen des Selbstgefühls, Leipzig: R. Voigt-

länders Verlag 1910, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum 91

nur dann gesprochen werden, wenn sie sich zumindest gelegentlich in episodi-

schen Gefühlen zeigt.26 Im Fall des Ressentiments ist es die Abneigung gegen be-

stimmte Andere, die akut auftritt und dann auch für die Betroffenen selbst spürbar

ist. Der Begriff »Ressentiment« würde dann innerhalb der Aggressionsaffekte eine

besondere, durch heterogene Gefühlselemente zusammengesetzte Disposition zu

Abneigung und sogar zu Hass bezeichnen.

5. Transformationen und Umdeutungen von Aggressionsaffekten:
»Zivilisierte« Verachtung?

Die durch die Struktur der Gefühle unterstützten Transformationen bieten, wie in

den beiden Beispielen für Mischungen im Bereich der Aggressionsaffekte bereits

angedeutet wurde, zugleich auch die Möglichkeit zu Missdeutungen und Umdeu-

tungen, die immer in einem normativen Rahmen erfolgen. Dabei hängt es selbst-

verständlich vom kulturellen Kontext ab, in welchemMaße und bei welchen Anläs-

sen die verschiedenen Aggressionsgefühle tabuisiert, sanktioniert oder akzeptiert

werden. Das Spektrum möglicher normativer Haltungen reicht von einem abso-

luten Tabu bis hin zu positiven Bewertungen: Das Tabu bezieht sich – vor allem

wegen des hohen Gewaltpotenzials dieses Gefühls – zumeist auf Hass; unkontrol-

lierte Wutausbrüche werden missbilligt. Manche Formen von Neid werden unter

neoliberalen Vorzeichen für produktiv gehalten, weil sie die Anstrengungen und

möglicherweise auch die Leistungen verstärken, indem sie die Konkurrenz ver-

schärfen und ein Sich-durchsetzen befördern. Andere Varianten von Neid werden

dagegen als Missgunst verurteilt, weil sie den Fühlenden wenig souverän, nämlich

als »zu kurz gekommen« erscheinen lassen – ein Bild, das in neoliberaler Perspek-

tive tunlichst vermieden werden sollte. Bestimmte Formen von Eifersucht werden

geradezu erwartet und trotz hoher Gewalttätigkeit in manchen Kontexten als ver-

ständlich, manchmal sogar als Liebesbeweis angesehen. In anderen Zusammen-

hängen gelten gewalttätige Verhaltensweisen gegen die Person im Verdichtungs-

bereich dieses Gefühls oder gar deren Tötung als von der Ehre geboten und wer-

den deshalb gesellschaftlich gefordert.27 Besondere Anerkennung aber finden in

westlich orientierten Kulturen die vergeltenden Gerechtigkeitsgefühle Zorn und

Empörung,28 die sich nur darin unterscheiden, dass Zorn immer ein personales

26 Vgl. oben Anm. 22 über nicht bemerkte Gefühle.

27 Die Gefühlsmischungen, die mit so genannter Ehrverletzung auch heute noch einhergehen

können, werden im Roman »Ehre« von Elif Shafak höchst anschaulich. Vgl. Elif Shafak: Ehre,

Zürich: Kein & Aber 2014.

28 Inmanchen Kontexten wird Zorn, wie die anderen Aggressionsaffekte auch, weitgehend un-

terbunden, etwa bei denUtkus. Vgl. Jean Briggs:Never inAnger, Cambridge,Mass.: 1970.Man-

che Kulturen sind anstatt von Zorn stärker durch Scham bestimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


92 Hilge Landweer

Objekt verlangt (man zürnt jemandem), während Empörung sich außerdem auch

auf abstraktes Unrecht beziehen kann, dessen Verursacher unbekannt oder nicht

auszumachen ist.

Wie kommt es zu dieser Sonderstellung, der Akzeptanz? Zorn ist im Spektrum

der Aggressionsaffekte sicherlich nicht nur dasjenige Gefühl, das – in angemes-

senen Äußerungsformen – sozial am meisten Verständnis und sogar Wertschät-

zung findet. Es ist auch dadurch von den anderen Aggressionsaffekten hervorgeho-

ben, dass seine Struktur besonders prägnant ist: Verankerungspunkt und Verdich-

tungsbereich sind klar umrissen und stehen zudem in einem eindeutigen Zusam-

menhang. So zürnt man wegen eines Verstoßens gegen eine verbindlich geltende

Norm, und zwar jemandem, der diesen Verstoß begangen hat. Nur durch dieses

klar strukturierte Ineinandergreifen von Verankerungspunkt und Verdichtungsbe-

reich kann Zorn als Gerechtigkeitsgefühl und als eines der wichtigsten Rechtsge-

fühle29 fungieren. Zudem nehmen Zorn und Empörung, da sie immer im Rahmen

kultureller Normen ausgeprägt werden, in ihrer Intensität Maß am geschehenen

Unrecht. So würde Empörung darüber, dass jemand versehentlich einen Kugel-

schreiber genommen hat, zweifellos als unangemessen angesehen werden und tat-

sächlich zumeist gar nicht erst vorkommen, während Zorn auf einen LKW-Fahrer,

der beim Rechtsabbiegen eine Radfahrerin umgefahren hat, als »gerecht« bewertet

und von der Radfahrerin selbst, aber auch von Außenstehenden geradezu erwartet

würde.

Ähnlich klar und zugleich komplex strukturiert wie der Zorn sind nur der Neid

und mehr noch seine Spezialform, die Eifersucht, doch haben diese Gefühle ei-

nen engen Bezug zu der fühlenden Person selbst: Hier geht es um die Sache, Ei-

genschaft oder Beziehung, die sie für sich selbst beansprucht. Zorn zielt dagegen

auf ein Unrecht, er ist auf eine Handlung gerichtet, die auch von außen als unge-

recht erscheint und nicht einmal notwendig den Zürnenden selbst getroffen ha-

ben muss. Jede Vorstellung von »Unrecht« und damit »Gerechtigkeit« relativiert

faktisch die eingeschränkte Perspektive auf das eigene unmittelbare Wohl und be-

zieht die Sichtweisen anderer ein – daher die vergleichsweise hohe Akzeptanz von

Zorn und Empörung. Das, was an diesen Emotionen aggressiv ist, scheint gerecht-

fertigt, weil es sich nicht um bloß egoistische Interessen handelt wie bei Neid und

Eifersucht. Anerkannt werden Zorn und Empörung allerdings nur dann, wenn die

Vergeltung, zu der das Gefühl motiviert, dem Normverstoß im Ausmaß angepasst

erscheint und den geltenden rechtlichen und moralischen Normen nicht wider-

spricht.

29 Ein »Gerechtigkeitsgefühl« ist nicht dasselbewie ein Rechtsgefühl. Vgl. dazuHilge Landweer

und Dirk Koppelberg: »Der verkannte Zusammenhang von Recht und Emotion«, in: Dies.

(Hg.) Recht und Emotion I. Verkannte Zusammenhänge, Freiburg i.Br. & München: Alber 2016,

S. 25f. sowie Landweer: Sich-gedemütigt-fühlen, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum 93

In jenen kulturellen Kontexten, in denen Zorn und Empörung als einzige der

Aggressionsgefühle sozial akzeptiert sind, liegt es nahe, andere Aggressionsaffekte

in sie umzudeuten, um ihre Akzeptanz zu erhöhen. So wird z.B. sogar die äußerst

selbstbezogene Eifersucht manchmal in ein Rechtsgefühl umzudeuten versucht:

Der Auslöser der Eifersucht, der drohende Verlust der geliebten Person, wird dann

von den Betroffenen gern als Unrecht interpretiert, so als habe das Objekt der Ei-

fersucht schlicht kein Recht darauf, sich für jemand anderen auch nur zu inter-

essieren.30 Eingefordert wird dann oft auch von Unbeteiligten, sie sollten die an-

gebliche Ungerechtigkeit des (tatsächlichen oder bloß fantasierten) Verhaltens der

beiden anderen Personen ebenfalls mit ihren Gefühlen oder sogar im Verhalten

sanktionieren.

Eine andere typische Uminterpretation ist die von Neid in Empörung. So mag

es sein, dass jemand einem anderen dessen Wirksamkeit im öffentlichen Diskurs

neidet, aber sein eigenes Neidgefühl nicht akzeptiert. Stattdessen wird er vielleicht

den Einfluss des anderen auf die öffentliche Debatte als »ungerecht« und sein Ge-

fühl entsprechend »Empörung« über die ungleiche Verteilung von Diskursmacht

nennen. Selten wird es sich bei solchen individuellen Umdeutungen um absicht-

liche Täuschungen anderer, häufiger um Selbstmissverständnisse oder Selbsttäu-

schungen handeln. Dabei täuscht man sich nicht darüber, dassman leiblich-affek-

tiv betroffen ist, wohl aber darüber, von welchem Gefühlman betroffen ist:31 Jemand

denkt, er zürne über ein Unrecht, ist aber »in Wirklichkeit« neidisch. Das Motiv

für dieses Selbstmissverständnis ist die normative Vorgabe, dass Neid kein sozial

akzeptables Gefühl ist, wohl aber Zorn oder Empörung.

Die häufige Umdeutung von Neid in Empörung hat aber auch zur Folge, dass

Empörung von anderen leicht als Neid missverstanden oder absichtlich in Neid

uminterpretiert wird, um die Anliegen zu diskreditieren, die in der Empörung ar-

tikuliert werden. In diesem Sinne wurde der Begriff des »Sozialneides« etabliert

und als polarisierendes Etikett verwendet, so als ob die angeblichen Neider aus-

schließlich egoistisch beschränkte Interessen verfolgen, nicht aber aus weithin ak-

zeptierten Gerechtigkeitserwägungen heraus fühlen und agieren würden.

Für die vielen Modifikationen der Aggressionsaffekte scheinen mir die Dyna-

miken von Über- und Unterlegenheit besonders wichtig, die außer beim Ressenti-

ment auch bei dem bereits angesprochenen Oszillieren von Hass und Verachtung

eine zentrale Rolle spielen. Während Verachtung über einen eindeutigen Veranke-

rungspunkt in der vermeintlichen Minderwertigkeit der Verachteten verfügt, ist

das, wie skizziert, beim Hass deutlich unklarer, während im Verdichtungsbereich

30 Dies ist z.B. sozial etabliert bei manchen Vorstellungen von weiblicher undmännlicher Ehre.

31 Zu der Frage, warum ich mit Schmitz leiblich-affektiver Betroffenheit und das Gefühl selbst

unterscheide, habe ich mich zuletzt in »Zur Räumlichkeit der Gefühle« in: Gestalt Theory Bd.

42, No. 2/2020, S. 165-180 geäußert.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


94 Hilge Landweer

beider Gefühle dieselbe Gruppe von Personen oder dieselbe Einzelperson stehen

kann.32 Auch wenn der Hass aus einer Situation tatsächlicher oder vermeintlicher

Unterlegenheit entstehen mag, so kann sich die Sicht auf das Machtverhältnis zu-

ungunsten des Gehassten verschieben, etwa durch Ideologien über dessen Inferio-

rität wie z.B. bei Misogynie.

Für den Fühlenden scheint Verachtung das angenehmere Gefühl zu sein,

kommt es doch ohne die Fixierung des Hasses auf seinen Verdichtungsbereich

aus, da man sich geradezu in Gegenrichtung von der verachteten Person oder

Gruppe abwendet und sie mindestens aus der eigenenWelt, wenn nicht insgesamt

aus der Gesellschaft ausschließt. Verachtung enthält zudem einen gehörigen Anteil

gefühlter Überlegenheit. Deshalb sind Narrative über die Minderwertigkeit der

Verachteten so wohlfeil: sie unterstützen den Übergang von Hass zu Verachtung,

dem erträglicheren und zugleich sozial eher akzeptierten Gefühl.

Imaginationen und Projektionen habenmassive Auswirkungen bei diesen Um-

deutungen von Hass: Bereits die Suggestion vermeintlicher Überlegenheit verbes-

sert die eigene Machtposition und kann zu einer tatsächlichen Transformation des

Gefühls von Unterlegenheit (und damit auch des oft als wenig souverän erlebten

Hasses) in die pseudo-gelassene Verachtung führen. Hier wird sehr deutlich, dass

Überlegenheit und Unterlegenheit keine absoluten Größen sind, sondern vollstän-

dig von Interpretationen abhängen, die von kulturellen oder eindeutig politischen

Bewertungen und Deutungen geprägt sind. Außerdem können diese Gefühle auch

individuell motiviert sein und je nach Situation wechseln. Verachtung ist aber, und

das ist hier das wichtigste Motiv für die Umdeutungen vonHass in Verachtung, ein

Gefühl, dessen Aggressivität und Destruktivität nicht so offensichtlich ist, scheint

es doch anders als Hass vordergründig kaum zu Gewalt zu führen, da sein Hand-

lungsimpuls dahin geht, den Kontakt mit der verachteten Person zu meiden. Ver-

achtung erweckt den Anschein, Ausdruck einer gelassenen, selbstbewussten Hal-

tung zu sein und fügt sich gut in einen neoliberalen Wertekanon.

IchmöchtemeineThese anhand einer Auseinandersetzungmit Carlo Strengers

Thesen über »Zivilisierte Verachtung«, so der provozierende Titel seines Essays,33

erläutern, ohne dass ich mich hier auf eine politische Debatte seinerThesen einlas-

32 Zu Differenzierungen im Bereich des »targets« des Hasses vgl. Szanto: In hate we trust, hier

S. 460-462.

33 Der vollständige Titel lautet: Carlo Strenger: Zivilisierte Verachtung. Eine Anleitung zur Vertei-

digung unserer Freiheit, Berlin: Suhrkamp 2015, 7. Aufl. 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum 95

sen kann und will.34 Strenger versteht unter zivilisierter35 Verachtung »eine Hal-

tung, aus der heraus Menschen Glaubenssätze, Verhaltensweisen undWertsetzun-

gen verachten dürfen oder gar sollen, wenn sie diese aus substanziellen Gründen

für irrational, unmoralisch, inkohärent oder unmenschlich halten«.36 Es ist offen-

sichtlich, dass es sich hier um einen normativen Begriff handelt: Unter bestimmten

Bedingungen scheint Strenger das Einnehmen einer Haltung der Verachtung ge-

boten. »Zivilisiert« nennt er die Verachtung, sofern sie auf Argumenten beruhe und

ernsthaft um wissenschaftliche Untermauerung bemüht sei. Die zweite wichtige

Bedingung dafür, dass die Verachtung berechtigterweise als »zivilisiert« bezeichnet

werden könne, bestehe darin, dass sie sich nur gegen Meinungen, Glaubensinhalte

und Werte richte, nicht aber gegen die Menschen, die sie vertreten.37

Vor allem diese zweite Bedingung erscheintmir durch und durch unrealistisch,

schlimmer noch: Sie verkennt das Wesen der Verachtung. Denn Verachtung ist ein

Gefühl, das in seinem Verdichtungsbereich zwangsläufig auf Personen bezogen

ist; man verachtet jemanden und nicht etwas. Meinungen, Glaubensinhalte und

Werte kann man teilen, wertschätzen oder verabscheuen, aber man kann sie nicht

verachten. Starke Wertungen lassen sich im Gefühl nicht von denjenigen trennen,

die für sie einstehen.

Hier bestätigt sich meine These, dass die destruktiven Wirkungen der Verach-

tung oft verkannt werden – in diesem Fall deshalb, weil Strenger sich falsche Vor-

stellungen von der Struktur dieses Gefühls macht. Zwar ist ihm durchaus darin

zuzustimmen, dass eine »zivilisierte« Form der Verachtung als Fähigkeit verstan-

den werden könnte, »zu verachten, ohne zu hassen oder zu dehumanisieren«38 –

theoretisch ist das möglich. Aber das setzt voraus, dass die von diesem Gefühl Be-

troffenen genau zwischen Hass und Verachtung unterscheiden können und sich

selbst gut genug kennen, um den oder die Verachteten nicht zu entmenschlichen

(die es laut Strengers Definition bei der zivilisierten Verachtung gar nicht erst ge-

ben dürfte, da ja nur Meinungen und Werte verachtet werden sollten, nicht aber

Personen). Wie schwierig das ist, wird insbesondere an den neueren Diskussionen

34 Strenger argumentiert dafür, dieWerte der Aufklärung aktiv zu verteidigen und schreibt der

Postmoderne zu, die westliche Kultur schlechtzureden und aus politischer Korrektheit nicht

zu verteidigen. Unter politischer Korrektheit versteht er vor allem eine Kritik amWahrheits-

begriff. Trotz dieser kruden Sicht der Diskussionslinien mag manches an seinen Thesen be-

denkenswert sein, wie etwa die Kritik daran, dass viele Linksliberale nicht offensivWerte wie

Meinungsfreiheit verteidigen.

35 Ich spare es mir hier, auf die Provokation einzugehen, die darin liegt, die von Strenger nor-

mativ geforderte Form der Verachtung »zivilisiert« zu nennen.

36 Strenger: Zivilisierte Verachtung, S. 21.

37 Ebd.

38 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


96 Hilge Landweer

über Rassismus deutlich, die vor allem zeigen, wie wenig den rassistisch Agieren-

den ihre verletzenden und ausgrenzenden Verhaltensweisen oft bewusst sind. Das

Problem des Rassismus, das sicherlich paradigmatisch für gesellschaftlich aner-

kannte Formen von Verachtung genommen werden kann, wird nur zu einem Teil

durch die erklärten Rassisten verursacht, zu einemmindestens ebenso großen An-

teil jedoch durch jene, die sich für gefeit gegen solche Haltungen halten. Eine ähn-

lich selbsttäuschende Struktur scheint mir in Strengers Prämisse zu liegen, man

könne Meinungen verachten, ohne zugleich das Gefühl an diejenigen zu adressie-

ren, die diese Meinungen vertreten.

Strenger motiviert seineThese, dass Verachtung normativ gefordert sein kann,

damit, dass es einem an Authentizität mangeln könnte, wennman sich nicht offen-

siv zu ihr bekenne: »Kein Mensch kann authentisch respektieren, was er in Wahr-

heit für unmoralisch, irrational oder ganz einfach dumm hält.«39 Das ist sicher-

lich richtig. Aber ist Verachtung die einzig mögliche »authentische« Reaktion? Wie

wäre es mit Ärger über eine falsche Meinung und mit Empörung über Unmorali-

sches? Selbstverschuldete Dummheit kann zu Zorn gegen die dafür Verantwortli-

chen führen; dann fasst man das Problem ebenfalls als ein moralisches auf. Und

unverschuldete Dummheit? Sicherlich ist es allzu menschlich, Dümmere zu ver-

achten und sich ihnen überlegen zu fühlen. Aber eine verächtliche Haltung sollte

nicht auch noch kultiviert werden. Sie wird sicherlich nicht dazu führen, die so

genannten »Dümmeren« eines Besseren zu belehren, da Verachtung, wie gesagt,

dazu führt, sich von den Verachteten abzuwenden.

Deren emotionale Reaktion auf das Verachtetwerden dürfte zumeist Hass sein

– ein Gefühl, das wenig wünschenswert ist. Hier wird deutlich, dass die Gefühle

und gefühlsmäßigen Haltungen, die andere einem entgegenbringen, wahrgenom-

men und ebenfalls mit Emotionen beantwortet werden. Bemerkenswert ist nicht

nur die interne Dynamik von Über- und Unterlegenheitsgefühlen bei Hass und

Verachtung, sondern vor allem die Interaktion der Gefühle zwischen Individuen

untereinander wie auch zwischen Gruppen. Hier liegt die größte Gefahr der Ag-

gressionsaffekte. So mag die Verachtung auf der inneren Bühne den Vorteil haben,

sich überlegen fühlen zu können. Wenn einem aber Verachtung entgegenschlägt,

so löst sie Wut und Hass aus, da sofort spürbar wird, dass man in eine minder-

wertige Position geschoben werden soll. Daraus folgt geradezu das Gegenteil von

Strengers Botschaft: Im öffentlichen Diskurs sollte eine verächtliche Haltung ge-

genüber denen, die eine Bindung ihrer Argumente an Wissen und Wissenschaft,

vor allem aber an die eigene Moral und die eigenen aufklärerischen Werte nicht

teilen, tunlichst vermieden werden, um Reaktionsbildungen zu vermeiden. Gera-

de wenn andere von den eigenenWerten überzeugt werden sollen, ist das aus einer

Haltung der Verachtung heraus nicht möglich.

39 Ebd. S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum 97

Strenger verkennt das aggressive Handlungspotenzial der Verachtung bzw.

hält es für leicht kontrollierbar, dabei führt dieses Gefühl wegen seines Veranke-

rungspunktes in der vermeintlichen Minderwertigkeit der Anderen unvermeidlich

zur Anmaßung von Überlegenheit, schlimmstenfalls zu sozialem Ausschluss und

Entmenschlichungen. Deshalb scheint mir seine Verharmlosung von Verachtung40

hochgradig problematisch. Zudem trifft sie sich mit einer kulturellen Tendenz in

neoliberal geprägten sozialen Medien, das Gefühl eigener moralischer oder sons-

tiger Überlegenheit, Verachtung und Schadenfreude zu pflegen. Das sozial immer

bedeutsamer werdende Phänomen des Mobbings (zumeist auch die Demontage

öffentlicher Personen) beruht auf nichts anderem als auf Schadenfreude und

Häme. Dass Schadenfreude ein wesentlicher Bestandteil der Aggressionsaffekte

ist und sich oft aufs engste mit Hass verbindet, kann hier nur noch erwähnt, nicht

mehr ausgearbeitet werden.

Wenn Hass und Verachtung, die in ihren leiblichen Tendenzen zu ihrem Ver-

dichtungsbereich geradezu entgegengesetzt sind, intern die heftige Dynamik ent-

falten, die in diesem Abschnitt beschrieben wurde, so lässt sich ausrechnen, wo-

zu die Verachtung ganzer Schichten, etwa der Wähler_innen der »Anderen«, im

öffentlichen Diskurs führt: zu einem Sichaufschaukeln der Gefühle und zu einer

Zunahme an Hass. Das heißt nicht, den öffentlichen Diskurs von Aggressionsge-

fühlen ganz frei zu halten; das scheint nicht möglich zu sein. Aber es gilt, sich

gewahr zu sein, dass Hass und Anmaßung auch im linken öffentlichen Diskurs,

verkleidet als vermeintlich harmlose Verachtung, auftreten können. Hier geht die

Verharmlosung nahtlos in Selbsttäuschung über.

Als Fazit lässt sich festhalten, dass sich die aversiven Bestrebungen der Aggres-

sionsaffekte trotz ihrer öffentlichen normativen Ächtung durch ihre verschiedenen

Transformationen hindurch einen Weg suchen. Während die Umdeutungen von

Neid in Zorn oder Empörung vergleichsweise harmlos sind, weil Bezüge auf Ge-

rechtigkeit sich immer auch in einem öffentlichen Diskurs rechtfertigen müssen,

wiegt die Verkennung vonHass und die Ignoranz gegenüber den destruktivenWir-

kungen von Verachtung umso schwerer. Deshalb ist es nicht nur wichtig, die ein-

zelnen aggressiven Emotionen sorgfältig voneinander zu unterscheiden, sondern

auch zu sehen, dass Konglomerate von Aggressionsaffekten, ihre Transformatio-

nen, Umdeutungen und Verharmlosungen unerkannt umso unheilvollere Wirkun-

40 Dies betreiben auch Mason und Bell in ihrer Verteidigung der Verachtung als einer morali-

schen oder moralisch gerechtfertigten Emotion. Vgl. Michelle Mason: »Contempt as a Moral

Attitude«, in: Ethics 113, 2003, S. 234-272 sowie Macalester Bell: Hard Feelings. The Moral Psy-

chology of Contempt, Oxford: Oxford University Press 2013. Kritisch dazu Ingrid Vendrell Fer-

ran: »Contempt: the experience and intersubjective dynamics of a nasty emotion«, in: John

Drummond und Sonja Rinofner-Kreidl (Hg.), Emotional Experiences. Ethical and Social Signifi-

cance, London & New York: Rowman & Littlefield 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


98 Hilge Landweer

gen entfalten können. Um Aggressionsaffekte wirkungsvoll kontrollieren zu kön-

nen,müssen sie zunächst bei sich selbst anerkannt werden.Da die eigenen Gefühle

nicht in einem abgeschlossenen Inneren ihre Dynamiken entfalten, sondern auch

von denen gespürt werden, auf die sie sich beziehen, kann eine selbstaufkläreri-

sche Haltung positive Auswirkungen auf öffentliche Diskurse haben.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006 - am 14.02.2026, 09:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

