Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte
im 6ffentlichen Raum'

Hilge Landweer

1. Emotionalisierung des Politischen und Aggressionsaffekte

»Zu keiner Zeit war das Politische frei von Emotionen«. Dies wird in der Ankiindi-
gung der Tagung, die diesem Band vorangegangen ist, vollig zu Recht festgestellt.
Bereits Aristoteles spricht in seiner Rhetorik die enge Verbindung von Politik und
Emotionen an. In der Tagungsankiindigung heiflt es weiter einschrankend: »Je-
doch scheint es in der jiingeren Zeit eine stetige Zunahme in Quantitit, Qualitit
und Geltung der Emotionen in der politischen Sphire zu geben«. Quantitit und
Qualitit von Emotionen sind kaum zu ermitteln, und es spricht wenig dafiir, dass
Emotionen und Stimmungen in der politischen Sphire heute mehr gelten als frii-
her: Politiker:innen waren immer schon davon abhingig, wiedergewihlt zu wer-
den, und deshalb mussten sie auch immer schon die Gefiihle ihrer Wihler:innen
beriicksichtigen. Zudem ist ohne Leidenschaft kaum Politik moglich. Geindert hat
sich aber der Ausdruck von Emotionen, der emotional-politische Habitus, liefde sich
sagen, und gedndert haben sich vor allem die Medien, in denen Emotionen kom-
muniziert werden. Verschoben haben sich in der gesamten Kultur (nicht nur im
Politischen!) die Stile, mit Emotionen umzugehen.

Es ist seit mindestens einem Jahrzehnt iiblich geworden, von »Emotionalisie-
rung« generell und auch von der »Emotionalisierung des Politischen« zu sprechen,
aber das ist problematisch. Denn der Begriff unterstellt einen Prozess, der durch
mehr oder intensivere Emotionen geprigt ist als die Zeit vorher, eben eine neue
Quantitit und Qualitit, wie es in der Ankiindigung heif3t. Doch ist das wirklich so?
In den parlamentarischen Debatten der 6oer und 70er Jahre etwa scheint die Lei-
denschaft, mit der Politik betrieben wurde, eher stirker gewesen zu sein als heute,

1 Der Text stimmt inhaltlich mit manchen Abschnitten aus Hilge Landweer: »Aggressive Emo-
tions. From Irritation to Hatred, Contempt and Indignation, in: Thomas Szanto und Hilge
Landweer (Hg.): Routledge Handbook of Phenomenology of Emotions, London & New York 2020,
S. 441-454 (iberein.

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

76

Hilge Landweer

man denke nur an Personlichkeiten wie Wehner oder Brandt. Deshalb muss vor al-
lem gefragt werden, wo und bei wem die behauptete Emotionalisierung stattfindet.
Denn der Ausdruck »Emotionalisierung des Politischen« lebt von seinen negativen
Konnotationen: »Emotionalisiert« erscheinen vor allem die Anderen, diejenigen,
die unsere politik-bezogenen Gefiihle nicht teilen.

Die in diesem Text artikulierte Perspektive ist die einer Theorie der Gefiihle.
Aus dieser Sicht muss der Begriff der Emotionalisierung problematisiert werden,
weil er implizit davon ausgeht, es gibe so etwas wie Sachlichkeit und Rationali-
tit in der Politik, die durch »Emotionalisierung« verzerrt wiirden.” Die starke Di-
chotomie von Rationalitit und Emotion, die dem zugrunde liegt, wird schon bei
Aristoteles aufgeweicht, insofern er davon ausgeht, dass durch die Erkenntnis iiber
die Funktionsweise der Emotionen auf diese Einfluss genommen werden kann; sie
sind also der Vernunft zuginglich.> Nach fast zweitausendfiinthundert Jahren ei-
ner verwickelten und nuancenreichen Geschichte der Philosophie der Emotionen*
vertritt Heidegger die These, dass wir nicht umhin kénnen, gestimmt zu sein, und
damit entwirft er, so kénnte man sagen, eine Theorie einer grundlegenden »Emo-
tionalisierung« — oder richtiger: eine Theorie einer durchgingigen Gestimmptheit.

Dies lasst sich auch auf die Politik ibertragen: Auch sie ist nicht nur zumeist
durch Gefiithle motiviert, sondern in allen ihren Praktiken mit Emotionen verfloch-
ten. Dabei spielen Aggressionsaffekte in milden ebenso wie in offen agonalen Kon-
flikten in der Politik eine zentrale Rolle. Mit »Aggressionsaffekten« bezeichne ich
Gefithle wie Arger, Wut, Neid, Eifersucht, Hass, Empdrung und Ressentiment, wo-
bei letzteres eher eine emotionale Haltung als eine akute Emotion bezeichnet. Bei
allen diesen Gefiihlen (im weitesten Sinne) ist der Anlass, der sie ausldst, ein Sach-
verhalt, der vom fithlenden Subjekt abgelehnt wird; aus seiner Sicht wire dieser
Anlass besser gar nicht erst dagewesen. Oft schwingt im Gefiihl ein nicht unbe-
dingt realisierbarer Wunsch mit, der Anlass mége verschwinden oder gar vernich-
tet werden. Damit haben alle diese Gefiihle einen aversiven Charakter: Wenn sie

2 Vgl. Lucas von Ramin: »Zwischen Verrohung und Sensibilisierung — Chancen einer Emotio-
nalisierung des Politischen bei Richard Rorty und Zygmunt Bauman«im vorliegenden Band.

3 Spatestens seit der neueren Debatte iiber die Theorie, Empirie und Philosophie der Gefiih-
le (die inzwischen auch nicht mehr wirklich neu ist, sondern seit mindestens 30 Jahren in
vielen Einzeldisziplinen und interdisziplinar gefiihrt wird) ist klar, dass Emotionalitit und
Rationalitdt keine Gegensitze sind, und dass alles menschliche Denken und Handeln von
Emotionen begleitet wird. So miissen wir etwa auch in einer bestimmten Gefiihlsverfassung
sein, um Philosophie und Wissenschaft betreiben zu kdnnen. Aber auch im Alltag kdnnen
wir gar nicht anders, als uns unsere Welt durch Gefiihle zu erschliefien. Heidegger hat die-
sen Zusammenhang in der These artikuliert, dass es die Befindlichkeit ist, die Verstehen und
Rede fundiert.

4 Hilge Landweer und Ursula Renz (Hg.): Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Wittgenstein,
Berlin: De Gruyter 2008.

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im éffentlichen Raum

gegen Sachen gerichtet sind, so mit einem Drang, sie zu zerstoren. Wenn sie gegen
Personen gerichtet sind, so lassen sie sich zumeist durch den Wunsch charakteri-
sieren, den Anderen beeintrichtigt zu sehen, oder sie enthalten sogar den Impuls,
ihm Schaden zuzufiigen. Ich mochte sie deshalb als »Aggressionsgefithle« bezeich-
nen, wobei »Aggression« hier nicht im psychoanalytischen Sinn, d.h. nicht trieb-
theoretisch zu verstehen ist. Das, was an diesen Gefithlen »aggressiv« ist, ist die
Ausrichtung ihrer Leiblichkeit: Sie alle sind nach »aulen« gegen andere Personen
oder Sachen gerichtet, auf die sie wie aggressive Vektoren einwirken.

Die folgenden Uberlegungen befassen sich vor allem mit zwei Gefithlen, mit
Hass und Verachtung, ohne sie bestimmten Gruppen oder politischen Akteuren zu-
zuschreiben. Auf Eifersucht, Ressentiment und Empoérung wird eingegangen, in-
sofern sie Beziige zu Hass oder Verachtung aufweisen. Der Verachtung kommt we-
gen ihrer leiblichen Richtungen wie auch in ihrem Aggressionspotenzial eine Son-
derstellung im Spektrum der Aggressionsgefithle zu. Hass und Verachtung werden
oft miteinander verwechselt, und das hat massive Auswirkungen vor allem im 6f-
fentlichen Raum. Sie haben aber unterschiedliche Implikationen und verschiede-
ne Handlungspotenziale, weshalb es erforderlich ist, sie genau zu unterscheiden.
Die Verwechslungen von Aggressionsgefiihlen folgen, so die hier vertretene The-
se, normativen Vorgaben; sie geschehen nicht zufillig, sondern systematisch. Und
sie sind nicht nur in einem politischen Feld zu finden, sondern in allen diesen Fel-
dern — wenn auch mit unterschiedlichen Akzenten und in unterschiedlichem Mafie
strategisch gelenkt.

Im Zentrum steht dabei die These, dass Verachtung im politischen Kontext
mindestens ebenso gefihrlich ist wie Hass, und zwar deshalb, weil sie zumeist
unterschitzt, oft auch ganz iibersehen wird. Ich halte es deshalb fir dringend er-
forderlich, eine 6ffentliche Diskussion tiber die destruktiven Folgen dieses Gefiihls
anzustof3en.

Im Folgenden soll die Differenz von Hass und Verachtung genauer beschrieben
werden, um einerseits politisch-ideologisch motivierte Fehlinterpretationen dieser
Emotionen kritisieren und ihre Auswirkungen kontrollieren zu kénnen. Anderer-
seits ist aber auch niemand davor gefeit, schon gar nicht qua politischer Haltung,
sich iiber die eigenen Gefiihle zu tiuschen, sodass die Beschreibung auch dazu
dienen kann, sich selbst kritisch zu befragen, ob die eigene emotionale Haltung,
z.B. gegeniiber der Wihler:innenschaft der »Anderenc, angemessen ist.

Diesen Zielen dient die Deskription einzelner Aggressionsgefithle und der nor-
mativen Haltungen zu ihnen. Sie werden je nach Kontext in unterschiedlicher Wei-
se bewertet und behandelt, etwa geichtet, tabuisiert, sanktioniert, akzeptiert oder
gar gefordert — und vor allem umgedeutet. Denn die Normen, auf deren Grundlage
die Aggressionsgefiihle beurteilt werden, gehen iiber die auch fir alle anderen Af-

14.02.2026, 09:44:31. op

71


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

78

Hilge Landweer

fekte geltenden Vorstellungen von Angemessenheit® hinaus. Da Affekte wie Hass,
Neid und Ressentiment aggressive Handlungen einschlief3lich Hassreden und Ge-
walt ausldsen konnen, werden sozial zumeist nicht nur diese Handlungen selbst
sanktioniert, sondern auch die Gefiihle, durch die sie motiviert und hervorgerufen
werden. Weil diese Gefiihle aber trotzdem entstehen, werden sie oft umgedeutet
in sozial akzeptiertere Emotionen, vor allem in Emporung. Empdrung ist ein Ge-
rechtigkeitsgefithl, denn man empért sich tiiber Unrecht. Ein solches Gefiihl kann
nicht so leicht zuriickgewiesen werden wie Hass, der in relevanten Teilen der Of-
fentlichkeit stark tabuisiert ist.

Emotionen treten selten isoliert auf, sie vermischen sich und gehen ineinan-
der iber. Dabei gilt es verschiedene Prozesse zu unterscheiden: das Entstehen
von Gefithlskonglomeraten, also Mischungen oder Zusammenballungen verschie-
dener Gefithle, die in bestimmter Weise zusammenpassen oder ineinandergreifen;
Transformationen, bei denen ein Gefiihl sich in ein anderes verwandelt; mehr oder
weniger bewusste oder gezielte Umdeutungen; Verharmlosungen bestimmter Ge-
fithle und Prozesse der Selbsttiuschung iiber eigene und fremde Affekte. Die fol-
genden Uberlegungen versuchen das Zusammenwirken dieser verschiedenen Vor-
ginge zu verstehen, und zwar vor allem die kulturell tief verankerte Umdeutung
und Verharmlosung von Verachtung, deren vergiftendes und zerstorerisches Po-
tenzial fast vollkommen ignoriert wird.

Zu diesem Ziel werde ich im nichsten Abschnitt (2.) die Begriffe einfithren, mit
deren Hilfe ich die Aggressionsaffekte untersuche, zunichst Hass und Verachtung
(3.). Der folgende Abschnitt ist einem typischen Gefithlskonglomerat gewidmet,
und zwar der Mischung von Eifersucht und Hass, geht aber auch auf die Haltung
des Ressentiments ein (4.). Hier werden bereits Transformationen von Gefiihlen
angesprochen, die im letzten Abschnitt (5.) auf den Ubergang von Hass in Verach-
tung bezogen werden, eine Transformation, die zu Umdeutungen, Verharmlosun-
gen und Selbsttiuschungen einlidt.

2. Grundbegriffe der Phdanomen-Analyse

Ich bediene mich im Folgenden des phinomenologischen Vokabulars von Hermann
Schmitz,® das sich in der Emotionsdebatte erst allmihlich etabliert. Als »leiblich«

5 Vgl. Roberta Di Monticelli: »Values, norms, justification and the appropriateness of emo-
tions«, in: Thomas Szanto und Hilge Landweer (Hg.): Routledge Handbook of Phenomenology
of Emotions, London & New York: Routledge 2020, S. 275-287. Vgl. auch Hilge Landweer: »The
Sense of Appropriateness as an Emotional Capability«, in: Tanja Staehler (Hg.): Existentialism.
Vol. I1: Basic Themes and Concepts, London & New York: Routledge 2013, 301-312.

6 Vgl. Hermann Schmitz: Kurze Einfiihrung in die Neue Phdnomenologie, Miinchen & Freiburg
i.Br.: Alber 2009. Eine Erlduterung vieler zentraler Thesen von Schmitz unternimmt Henning

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im éffentlichen Raum

bezeichne ich das, was am oder im Kérper aus der Perspektive der 1. Person ge-
spiirt werden kann, ohne exterozeptive Sinne wie den Gesichts- oder Tastsinn zu
Hilfe zu nehmen. Der »Kdrper« ist dagegen vergegenstindlicht und wird aus der
Perspektive einer 3. Person wahrgenommen, etwa auch, wenn der eigene Korper
von der Person selbst betrachtet wird.

Um das leibliche Spiiren zu beschreiben, sind »Engung« und »Weitung« zwei
grundlegende Kategorien. Um es gleich am Beispiel von Gefithlen zu erliutern:
Wenn ich Angst habe, fiihle ich leiblich eine gewisse Engung, halbmetaphorisch
artikuliert in der Wendung »mir schniirt sich die Kehle zu«; wenn ich mich freue,
so kann ich mich leicht und beschwingt fithlen oder auch ein Gefiihl der Weitung
spiiren, ausgedriickt etwa in der Wendung »mir geht das Herz auf«.

Die Struktur von Engung und Weitung findet sich nicht nur bei Emotionen;
sie ist grundlegend fiir unsere leibliche Dynamik iiberhaupt. Unser gesamtes leib-
liches Befinden oszilliert stindig zwischen Engungs- und Weitungstendenzen; es
hat, so kénnte man sagen, eine dialogische Struktur; Engung >antwortet« auf Wei-
tung und umgekehrt.” Beim Einatmen etwa verspiirt man zunichst eine Weitung,
bis eine Engung einsetzt, die im Ausatmen geldst wird, solange, bis diese zweite
Weitung gewissermafien wieder an eine Grenze und damit Enge anstof3t und zur
Umkehr in erneute Weitung beim Einatmen zwingt. Der Unterschied von Kérper
und Leib wird dabei deutlich erlebbar: Der Korper weitet sich beim Einatmen, wih-
rend der Leib in ein und derselben Bewegung eine Engung erfihrt. Dies ist eine
riumliche Erfahrung, d.h. eine des erlebten Raumes im Unterschied zum geome-
trisch messbaren Raum.

Weitung und Engung schliefRen einander nicht vollig aus, sondern sind im be-
wussten Erleben aneinandergebunden: Nur in Extremfillen koppeln sich Engung
und Weitung voneinander ganz ab. So kann in extremen Schmerzerfahrungen der
Engungspol die Weitung so dominieren, dass diese nicht mehr méglich ist und die
Person damit bewusstlos wird. Beim Einschlafen dagegen ist es die Weitung in der
Entspannung, welche die Engung verdringt und so das Einschlafen erméglicht. In
beiden Fillen setzt das wache Erleben aus. Bei Angst tritt die leibliche Weitung vor-
ibergehend zuriick, bei Freude die Engung. Die Aggressionsgefiihle zeichnen sich
dagegen durch eine dynamische Mischung leiblich weitender Richtungen - sprii-
hend nach allen Seiten bei Wut und Zorn, nach vorn bei Hass — und einer gewissen

Noerenberg: »Hermann Schmitz, in: Thomas Szanto und Hilge Landweer (Hg.): The Rout-
ledge Handbook of Phenomenology of Emotion, London & New York: Routledge 2020, S. 215-223.

7 Vgl. Hermann Schmitz: Der Leib (= System der Philosophie, Bd. 11,1), 2. Aufl. Bonn: Bouvier
1982, S. 73-89 sowie Hermann Schmitz: Der Leib, Berlin & Boston: De Gruyter 2011, S. 2-4. —
Fuchs und De Jaegher sprechen von »centering« und »decentering«. Vgl. Thomas Fuchs und
Hanne De Jaegher: »Enactive Intersubjectivity: Participatory sense-making and mutual in-
corporation, in: Phenomenology and Cognitive Science 8, 2009, S. 476.

14.02.2026, 09:44:31. op

79


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

80

Hilge Landweer

Bremsung oder Lenkung dieser Impulse (auler bei Wut) durch verdichtende oder
angespannte Konzentration auf die Person aus, auf die sich das Gefiihl bezieht,
also einer leiblich eher engenden Tendenz. Auch hierin zeigt sich die Koppelung
von Engung und Weitung in der eigenleiblichen Dynamik.

Gefiihle lassen sich durch die Unterscheidung von Verankerungspunkt und Ver-
dichtungsbereich genauer beschreiben. Als »Verankerungspunkt« kann der Anlass,
der das Gefiihl auslést, verstanden werden, wihrend der Ausdruck »Verdichtungs-
bereich« jene Aspekte der Situation bezeichnet, in denen sich das Gefiihl anschau-
lich sammelt.® Diese Unterscheidung erméglicht, die Uberginge und Uberlappun-
gen von blof} vermeintlich distinkten Gefiihlen besser zu verstehen; bei allen fakti-
schen Affekten stellen Mischungen verschiedener Gefithlslagen eher den Normal-
fall als eine Ausnahme dar.

3. Hass und Verachtung

Hass ist das am deutlichsten aversive Gefiihl in der Reihe der Aggressionsaffekte,
es ist fast immer mit einem Impuls zu Gewalt verbunden. In seinem Verdichtungs-
bereich steht eine bestimmte Gruppe oder die gehasste Person,’ das heifst wie bei
Neid und Eifersucht ein personales Objekt. Wie die Eifersucht ist auch der Hass
durch eine engende Fixierung auf den Verdichtungsbereich gekennzeichnet, die
nur schwer zu 16sen ist. Bei Hass allerdings ist diese Fixierung auf eine bestimmte
Gruppe oder Person noch stirker. Die Anlisse fiir Hass in individuellen Beziehun-
gen, seine Verankerungspunkte, sind manchmal erlittene Verletzungen, auch De-
miitigungen, bei Hass auf Gruppen (aber auch auf Einzelne) zumeist tatsichliche
oder eingebildete Einschrinkungen der eigenen Moglichkeiten durch die reaktiv
gehassten Personen.

Typisch fiir Hass ist allerdings, dass der urspriingliche Verankerungspunkt ver-
blasst und in andere Anlisse iibergeht, die zum Vorwand fir das durch den neu-
en Sachverhalt angeblich >begriindete« Fortbestehen dieses Gefithls werden. Fiir
Hass ist charakteristisch, dass der Verankerungspunkt sich oft verschiebt, sodass
er letztlich beliebig ist. Hassenswert erscheint jemand zwar, weil er etwas Be-
stimmtes getan, etwa dem Hassenden geschadet oder angeblich gewisse hassens-
werte Eigenschaften hat, aber letztlich lisst sich in der Aufienperspektive kaum

8 Hermann Schmitz: Der unerschipfliche Gegenstand. Grundziige der Philosophie, Bonn: Bouvier
1990, S. 30.

9 Redeweisen, wonach man »etwas« hassen kann, etwa bestimmte Eigenschaften, Sprachen
oder alles andere, wogegen man Abneigungen empfinden kann, halte ich, wie schon Kol-
nai, fir uneigentliche Redeweisen, die dem, was mit dem Cefiihl des Hasses gemeint ist,
nicht entsprechen. Vgl. Aurel Kolnai: Ekel, Hochmut, Haf3: Zur Phinomenologie feindlicher Ge-
fiihle. Berlin: Suhrkamp 2007, S.101.

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im éffentlichen Raum

unterscheiden, ob es tatsichlich Anlisse fir den Hass gibt oder der Hassende nur
Vorwinde fiir sein Gefithl sucht. Der Innenperspektive ist aber gerade bei den Ag-
gressionsaffekten nur sehr begrenzt zu trauen, weil sehr viele Menschen sich diese
nicht zuschreiben wollen und sie sehr oft in andere Gefithle umdeuten.

Auch wenn Hass ganz ohne Anlass tatsichlich vorkommen mag, scheint es mir
dennoch nicht gerechtfertigt, daraus zu schliefRen, Hass verfiige prinzipiell iiber
keinerlei Verankerungspunkt. Hier wird deutlich, dass die Beschreibung und Be-
stimmung der Struktur der Aggressionsaffekte methodische Probleme aufwirft,
denn sie kann nicht aus ginzlich neutraler Perspektive erfolgen. Eine Losungs-
moglichkeit fiir diese Schwierigkeit sehe ich darin, hier wie bei anderen Gefiihls-
analysen auch vorzugehen: Fiir die phinomenologische Beschreibung des Hasses
sollten nicht die Fille paradigmatisch genommen werden, in denen der Hass beson-
ders abwegig oder beliebig erscheint, sondern es sollte von Situationen ausgegan-
gen werden, in denen der Hass nachvollziehbar ist, wenn auch nicht akzeptabel.
Damit folge ich der Grundannahme, dass auch Aggressionsgefiihle trotz ihrer De-
struktivitit wie andere Emotionen auch in manchen Fillen eine wichtige Funktion
im menschlichen Zusammenleben haben. Die normative Haltung zu diesen Ge-
fithlen muss deshalb jedenfalls von ihrer Beschreibung methodisch getrennt wer-
den, soweit das eben moglich ist. Denken wir an den Extremfall von Hass auf ei-
nen Vergewaltiger oder einen Folterer in einem Rechtssystem, das keine rechtliche
Verfolgung solcher Titer erlaubt. Hier scheint der Hass eindeutig einen Veranke-
rungspunkt zu haben. In diesem Fall hat Hass sogar eine gewisse Nihe zu Un-
rechtsgefithlen wie Sich-gedemiitigt-Fithlen oder Empérung.’ So kann hier etwa
zu Beginn der Geschichte ein Ohnmachtsgefiithl oder vielleicht sogar Empérung
iiber das Verhalten der spiter gehassten Person stehen, die aber keine rechtlich
oder sozial anerkannte Form findet und so gewissermaflen stecken bleibt, weil die
Empérung — aus welchen Griinden auch immer — threm Vergeltungsimpuls™ nicht
nachgeben kann. Die Person kann dann ihrem Gefiihl keinen Ausdruck verschaffen;
sie fithlt sich ohnmichtig und gedemiitigt. Gestalttheoretisch konnte man sagen:

10 Vgl. Hilge Landweer: »Ist Sich-gedemiitigt-fithlen ein Rechtsgefiihl?«, in: Hilge Landweer und
Dirk Koppelberg (Hg.): Recht und Emotionen |. Verkannte Zusammenhdnge, Freiburg: Alber 2016,
S.103-135.

1 Emporung und Zorn enthalten beide einen Impuls, das Unrecht zu sanktionieren, das sie
ausldst, und sei es nur mit dem Gefiihl selbst, welches das Unrecht beantwortet. Dabei muss
die Vergeltung am Unrecht MaR nehmen, um auch in der AuRenperspektive angemessen
zu erscheinen; auch die GefiihlsduRerung muss darauf abgestimmt sein. Wenn sich jemand
emporen wiirde, weil ihm versehentlich ein Stift weggenommen wurde, wiirde das zweifel-
los als mafilos libertrieben wahrgenommen werden, erst recht, wenn er die andere Person
deswegen beschimpfen wiirde. Vgl. unten, S. 92.

14.02.2026, 09:44:31. op

81


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

82

Hilge Landweer

die Verlaufsgestalt” der Empdrung kann nicht abgeschlossen werden. Stattdessen
fixiert sich der Fithlende vollends auf die nunmehr gehasste Person, die vorher im
Verdichtungsbereich von Zorn oder Empérung stand. Diese Fixierung im Verdich-
tungsbereich ist typisch fiir voll entfalteten Hass.

Offenbar hat Hass in manchen Fillen einen Verankerungspunkt, in anderen
aber scheint er beliebig oder fehlt ganz. In allen Fillen von Hass aber lasst sich
konstatieren, dass sein Verankerungspunkt, sofern itberhaupt einer vorhanden ist,
gegeniiber der Fokussierung auf seinen Verdichtungsbereich verblasst — im Un-
terschied zu Zorn, Emporung und sogar Wut, bei denen der Verankerungspunkt
stets prisent und prignant bleibt. Je intensiver der Hass, umso mehr trifft er die
ganze Person des Gehassten, und das heift ausdriicklich unabhingig davon, was
sie tut oder unterlisst, umso unwichtiger wird ihr tatsichliches aktuelles und ihr
vergangenes Verhalten, umso stirker wird die Konzentration auf den Gehassten.
Der Hassende kann sich gewissermaflen selbst kaum von der Fixierung auf den
Gehassten l6sen, wenn er sich dem Hass einmal iiberlassen hat.

Leiblich ist der Hassende im akuten Gefithl wie mit aggressiven Vektoren un-
mittelbar auf den Gehassten ausgerichtet: Wenn es keinerlei Hemmung gibe, wiir-
de er ihn am liebsten gezielt frontal angreifen. Anders als Gefiihle wie Arger, Wut
und Zorn tritt Hass gegeniiber ein und demselben Verdichtungsbereich duflerst
selten einmalig und ausschliefilich akut auf und verschwindet dann wieder. Statt-
dessen bildet sich Hass zumeist als eine Disposition zu Hass gegeniiber einer be-
stimmten Person oder einer ganzen Gruppe aus. Allerdings bedarf es akuter Hass-
attacken, damit diese Haltung entstehen und andauern kann."” Sie kann lange Pha-
sen, schlimmstenfalls sogar das ganze Leben der von ihr Betroffenen bestimmen.
Diese intrinsische Tendenz des Hasses zur Versteifung in einer Haltung hingt da-
mit zusammen, dass Hass sich anders als etwa Wut oder Zorn leiblich nicht durch
akute Hassausbriiche abreagieren ldsst: Hass findet typischerweise kein Ende; der
Gestaltverlauf dieses Gefiihls lisst keine Auflosung der Fixierung auf seinen Ver-
dichtungsbereich zu — es sei denn mit der Vernichtung des Gehassten.

Selbstverstindlich tragt zur Intensitit der Auspragung der Verlaufsgestalt des
Hasses wie bei allen Gefithlen auch die persénliche Stellungnahme zu diesem Ge-
fithl bei; und diese ist immer kulturell geformt. So bildet jede:r eine Haltung zu

12 DieGestaltpsychologie hebt hervor, dass das Ganze mehristals die Summe seiner Teile. So ist
etwa eine Melodie mehrals das Aneinanderreihen der einzelnen Tone, aus denen sie besteht.
Als »Verlaufsgestalt« bezeichnet man den inneren Zusammenhalt der Einzelelemente einer
Gestalt, der daraus erst das Ganze macht. So bleibt etwa die Verlaufsgestalt einer Melodie
erhalten, wennssie in verschiedenen Tonarten oder von verschiedenen Instrumenten gespielt
wird. In diesem Sinne gehort zur Verlaufsgestalt der Emporung, dass sie ihren Abschluss in
der Vergeltung des Unrechts findet, auf das sie reagiert.

13 Eine Gegenposition vertritt Thomas Szanto: »In hate we trust: The collectivization and habit-
ualization of hatred, in: Phenomenology and Cognitive Science 19 (3) 2020, S. 457.

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im éffentlichen Raum

der Art aus, wie man sich mit seiner leiblich-affektiven Betroffenheit auseinander-
setzt, ob man das jeweilige Gefithl, das man spiirt, z.B. blof beobachtet, kultiviert,
erduldet, zu kontrollieren versucht oder verleugnet.” Wihrend individueller Hass
in Mitteleuropa zumeist geichtet ist und deshalb von denen, die davon betroffen
sind, zumeist verleugnet wird, wird Hass auf bestimmte gesellschaftliche Gruppen
in manchen Milieus zumindest geduldet, in einigen sogar kultiviert. Als Indikator
fiir und Rechtfertigung von Hass, insbesondere fiir Hass auf Kollektive, dienen le-
gitimierende negative Narrationen iiber die gehasste Gruppe, etwa bei Misogynie,
Rassismus und Antisemitismus. In diesen Ideologien, artikuliert, gespeist und ge-
starkt durch Erzihlungen und Anekdoten, werden ambivalente Gefiihle wie Uber-
und Unterlegenheitsgefithle angedeutet, und es zeigt sich, dass Hass-Narrative
stets eine Vielfalt unterschiedlicher aggressiver Gefiihle ansprechen: Neid, Ressen-
timent, Zorn und Empérung, aber auch Verachtung bilden zusammen mit dem
Hass eine toxische Mixtur.

Dabei ist das Nebeneinander insbesondere von Hass und Verachtung beson-
ders erklirungsbediirftig, da beide Gefiihle neben einigen Gemeinsambkeiten leib-
lich und oft auch im durch sie motivierten Verhalten beinahe entgegengesetzte
Bestrebungen aufweisen. Verachtung scheint auf den ersten Blick aus der Gruppe
der Aggressionsaffekte herauszufallen, fithrt sie doch dazu, sich von den Verachte-
ten abzuwenden und sie zu ignorieren: Das Gefiihl richtet sich leiblich gerade nicht
gegen die Personen in seinem Verdichtungsbereich wie etwa bei Hass oder Zorn;
es ignoriert sie und schliefit sie aus der eigenen Welt aus. Es ist in seinen klaren
und unvermischten Formen, insbesondere bei moralischer Verachtung (d.h. Ver-
achtung gegen jemanden aufgrund von dessen moralischen Verfehlungen),” sel-
ten unmittelbar mit einem physischen Vernichtungsimpuls verbunden. Dennoch
ist ihr Aggressionspotenzial hoch, nicht nur, weil sozialer Ausschluss aufgrund von
Ignoranz ebenso zerstorerisch wirken kann wie Gewalt, sondern auch, weil der
Verachtete als jemand betrachtet und behandelt wird, der besser gar nicht da sein
wiirde und nichts oder doch deutlich weniger wert ist als die Verachtenden selbst.

Leiblich ist Verachtung durch einen Abwendungsimpuls gekennzeichnet, der
mit einer Tendenz zum Sich-Aufrichten verbunden ist, das den korperlichen und
leiblichen Richtungen beim Stolz, aber auch Hochmut vergleichbar und zumeist
mit einem Uberlegenheitsgefiihl verbunden ist. Statt von »Hochmut« wiirde man
heute wahrscheinlich eher von »Arroganz« sprechen, beide sind eher Haltungen

14 Vgl. Hermann Schmitz: Atmosphdren, Freiburg: Alber 2014, S. 72.

15 Die Bezeichnung»moralische«Verachtung adelt dieses Gefithl m.E. zu Unrecht, dajede Form
von Verachtung den Verachteten herabsetzt und ihm, wie der Name sagt, die moralisch ge-
botene Achtung verweigert. Man konnte allenfalls von »moralistischer« anstatt von »morali-
scher« Verachtung sprechen, aber das ist in der Forschungsliteratur ungebrauchlich.

16  Vgl. Kolnai: Ekel, Hochmut, Haf3, S. 66-99.

14.02.2026, 09:44:31. op

83


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

84

Hilge Landweer

oder Einstellungen als akute Gefiihle, die — anders als Stolz — durch eine gewis-
se Versteifung in der aufrechten Haltung wie auch im Verhalten gekennzeichnet
sind. - Die tatsichliche oder blof} eingebildete Uberlegenheit in der Verachtung
kann sich auf vermeintlich unmoralische, aber auch auf beliebige andere fiir ir-
gendwie »schlecht« erachtete Eigenschaften der Person oder Gruppe in ihrem Ver-
dichtungsbereich beziehen.

Mit dem Uberlegenheitsgefiihl, dem die leibliche Tendenz nach oben ent-
spricht, hingt zusammen, dass Verachtung oft aus einer sozial oder vom Macht-
potenzial her iiberlegenen Position aus gefithlt wird. Hass dagegen ist eher ein
Gefiihl des sich sozial, politisch oder aus anderen Griinden unterlegen Fithlenden,
das sich gegen die — aus Sicht des Hassenden — Verantwortlichen fiir seine proble-
matische Lage richtet, etwa wenn im obigen Beispiel die Opfer von Vergewaltigung
und deren Angehoérige die Titer hassen. Das Gefiihl sozialer Unterlegenheit kann
sich auf die eigene rassistische, religiose, auf Bildung bezogene oder sonstige Stig-
matisierung, auf die Klassenlage, aber auch lediglich auf eine bestimmte Situation
oder auf Diskriminierung beziehen. Zusammenfassend lisst sich sagen, dass Hass
in historischen oder aktuellen, in individuellen oder kollektiven Konstellationen
oft auf die Erfahrung von Unterlegenheit im weitesten Sinne zuriickzufithren ist.
Dieser Zusammenhang ist darin begriindet, dass Hass Krifte zur Uberwindung
der als unertriglich erlebten Situation mobilisiert; der Ohnméichtige erfihrt sich
im Hassen etwas handlungsfihiger. Deswegen hassen tendenziell eher diejenigen,
die sich unterlegen und hilflos ausgeliefert fithlen. Der in einer Situation sozial
Uberlegene dagegen kann souverin sein — oder er verachtet.

Anders als der Vernichtungsimpuls des Hasses gehort zur Verachtung ein Im-
puls zu sozialer Achtung und Ausschluss; sie zielt gewissermafen auf den sozialen
Tod im Unterschied zum physischen Tod, dem endgiiltigen Ziel des Hasses. Das be-
deutet nicht, dass Verachtung mit physischer Gewalt unvereinbar ist, nur ist deren
Ausgangspunkt ein anderer: Da der Verachtete als in irgendeiner Weise minder-
wertig angesehen wird, kann die Minderwertigkeit zum Anlass dafiir werden, die
Verachteten im Extremfall wie Sachen zu behandeln und so zu entmenschlichen;"”
jegliche Art des Umgangs, also auch brutale Gewalt, scheint dann gerechtfertigt
bzw. ist als Gewalt gegen vorgebliche Sachen nicht begriindungsbediirftig. Diese
Haltung findet sich oft bei den Tatern in Genoziden. Der Zusammenhang von Hass
und Gewalt scheint nur deshalb enger zu sein als der von Verachtung und Gewalt,
weil der Ohnmichtige im Hass auf Gewalt aus ist, um die Situation aufzuldsen,
wihrend der Uberlegene ein anderes Verhiltnis zur Situation hat.

17 Vgl. Mari Mikkola: »Der Begriff der Entmenschlichung und seine Rolle in der feministischen
Philosophie«, in: Hilge Landweer, Catherine Newmark, Simone Miller und Christine Kley
(Hg.): Philosophie und die Potenziale der Gender Studies. Peripherie und Zentrum im Feld der Theorie,
transcript, Bielefeld 2012, S. 87-116.

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im éffentlichen Raum

Im Verdichtungsbereich der Verachtung stehen eine oder mehrere Personen,
wihrend der Verankerungspunkt deren angebliche moralische, soziale, geistige
oder sonstige Minderwertigkeit ist. In allen Formen von Verachtung stellt sich der
Verachtende iiber den Verachteten; Verachtung inszeniert die eigene Uberlegen-
heit und entzieht dem Gegeniiber die Anerkennung als gleichberechtigte Person;
der Verachtete wird itbergangen und ignoriert. Hass dagegen beinhaltet die kon-
zentrierte Aufmerksambkeit auf den Anderen; er bindet.*®

Diese idealtypischen Beschreibungen beider Gefiihle waren erforderlich, um
die Phinomene unterscheiden zu kénnen. Da Hass und Verachtung aber oft ver-
mischt sind, in ein und derselben Beziehung ineinander iibergehen und sich ab-
wechseln kénnen, muss die oben vorgenommene Zurechnung auf Machtkonstel-
lationen weiter differenziert und gefragt werden, was den Ubergang von einer
Emotion in die andere erméglicht, wenn sie doch im begleitenden Uber- bzw.
Unterlegenheitsgefithl einander entgegengesetzt sind. Im Folgenden werden zu-
nichst typische Mischungen oder Konglomerate von anderen Aggressionsaffekten
untersucht, um so einige Thesen iiber deren Nebeneinander und charakteristische
Transformationen entwickeln zu konnen. Im iibernichsten Absatz wird dann ein
benachbartes, aber davon zu unterscheidendes Phinomen skizziert, nimlich die
Umdeutung von Hass in Verachtung. Wihrend bestimmte Gefithlskombinationen
hiufig sind und Transformationen als tatsichliche Verinderungen von Gefithlen
standig geschehen, bediirfen Umdeutungen von Gefiihlen eines besonderen Anlas-
ses und einer eigenen Rahmung: Umdeutungen sind stets normativ eingebettet.

4. Gefiihlskonglomerate und Transformationen.
Eifersucht, Hass und Ressentiment

Gemeinsam ist allen Aggressionsaffekten (aufler manchen Formen von Arger und
Wut) das personale Objekt in ihrem Verdichtungsbereich, das mehr oder weni-
ger scharf umrissen ist. Alle diese Affekte sind leiblich gegen dieses Objekt ge-
richtet, in gereizter, explosiver oder fixierender Weise. Diese Gemeinsamkeit er-
leichtert Transformationen® von einem Aggressionsaffekt zu einem anderen: Fasst

18 Vgl. Kolnai: Ekel, Hochmut, Haf3, S.100-142 und Ahmed, Sara: The Cultural Politics of Emotions.
Edinburgh: Edinburgh University Press 2014.

19  Betrachtet man die Geschichte der Affekttheorien, die bis weit ins 18. Jahrhundert reicht, so
ist es David Hume, der eine dezidierte Theorie der Transformation von einer Emotion in eine
andere entwickelt hat. Dabei bezieht er seine Unterscheidung von »Ursache« (cause; das ent-
spricht ungefihr, wenn auch nicht ganz, dem Verankerungspunkt der Emotion) und »Objekt«
(object; das bezeichnet die Person, die nach meiner Terminologie im Verdichtungsbereich der
jeweiligen Emotion steht) auf die mit ihr verbundenen »Eindriicke« (impressions) und »Vor-
stellungenc (ideas), die das Gefiihl begleiten, aber auch auf die leibliche Ebene, bei der er

14.02.2026, 09:44:31. op

85


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

86

Hilge Landweer

man Verankerungspunkt und Verdichtungsbereich als Teil des erlebten Gefiihls-
raumes auf, so ist bei gleichbleibendem Verdichtungsbereich fir eine Transforma-
tion in ein anderes Aggressionsgefiihl lediglich eine kleine Verschiebung des Veran-
kerungspunktes erforderlich. So kann ich beispielsweise einem Kollegen zunichst
sein ehrenvolles Amt neiden. Erfahre ich aber, dass er das Amt wahrscheinlich nur
deshalb bekommen hat, weil er der engste Freund desjenigen ist, der das Hauptge-
wicht bei der Entscheidungsfindung hatte und so gegen eine rechtlich-moralische
Norm verstofRen wurde, kann der Verankerungspunkt, das begehrte Amt, verscho-
ben werden, ndmlich zu der Tatsache, dass der Kollege dieses Amt unrechtmifig
— durch befangenes Urteil und damit eine klare Normiiberschreitung — bekom-
men hat. Der Verdichtungsbereich des Neides, in dem der Kollege mit dem ehren-
vollen Amt stand, braucht nicht verindert, sondern lediglich um dessen Freund
erweitert zu werden: nun sammelt sich in beiden Personen als gemeinsam illegi-
tim Handelnden meine Emporung anschaulich, die in der Normiibertretung ihren
Verankerungspunkt hat. Hierbei handelt es sich um eine tatsichliche Verinderung
von Neid in Empérung, nicht um eine Umdeutung der Emotion.

Solche Uberginge werden durch die Struktur von Verankerungspunkt und
Verdichtungsbereich und die leiblichen Charakteristika der beteiligten Gefiihle er-
leichtert. Wenn etwa der Verdichtungsbereich ganz oder in Teilen iibereinstimmt
wie im obigen Beispiel, kann der Verankerungspunkt leichter gewechselt werden.
Leiblich engende Gefiihle gehen leicht in andere engende Gefiihle iiber, entspre-
chend vereinfacht ist die Transformation von einem weitendenden Gefiihl in ein
anderes. Die typischen Gefithlsmischungen im Bereich der Aggressionsgefiihle
konnen in dieser Weise verstanden werden: 1. die Verbindung von Eifersucht
und Hass, 2. das Ressentiment als Uberlappung von Neid, Unterlegenheitsgefiihl,
Abneigung und Groll; und 3. wird dadurch auch die hiufige Mischung von Hass
und Verachtung anschaulicher. Auf den Ubergang von Hass zu Verachtung und in
umgekehrte Richtung komme ich im nichsten Abschnitt zuriick.

1. Dass Eifersucht oft zu Hass gesteigert wird, ist eine Binsenweisheit, die in
vielen Kinofilmen in Szene gesetzt wird. Doch wodurch kommt die Dramatik die-
ser Gefithle zustande? Eifersucht ist eine spezielle Form des Neides:** Wihrend

allerdings leider nur Lust oder Unlust unterscheidet. Hierbei handelt es sich um den meines
Wissens ersten Versuch, systematisch die wahrscheinlichen Uberginge von einem Gefiihl
in ein anderes zu beschreiben, der trotz eines gewissen Schematismus immer noch duferst
diskutabel ist und als Phianomenologie avant la lettre interpretiert werden kann. Vgl. Hilge
Landweer: »David Humes >Grammatik< der Gefiihle. Sympathy, Vergleich und Moral Sense,
in: Birgit Neumann und Barbara Schmidt-Haberkamp (Hg.): Das 18. Jahrhundert. Themenheft
»Emotion, Wissen, Aufklidrung — Gefiihlskulturen im GroSbritannien des 18. Jahrhunderts«, 2015,
S.160-175.

20  Aufschlussreich ist, dass Spinoza den Neid von vornherein und umstandslos als eine Art von
Hass bestimmt, »insofern er den Menschen so afficirt, dass er tiber das Glick eines Andern

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im éffentlichen Raum

im Neid einem Anderen eine Sache oder eine Eigenschaft geneidet wird, die der
Neider selbst gern hitte und stark begehrt, wird in der Eifersucht einem Anderen
(nennen wir diese Person Hannah) die Beziehung geneidet, die dieser mit jemand
Drittem (nennen wir diese Person Anna) hat, anstatt, wie sich die eifersiichtige Per-
son wiinscht (nennen wir sie Greta), zu ihr selbst. Greta mochte fiir Hannah die
Bedeutung haben, die Anna fiir Hannah hat; sie mochte fiir sie wichtig, wenn nicht
die wichtigste Person itberhaupt sein. Fiir Eifersucht als einer besonders »siichtig,
d.h. abhingig machenden und fixierenden Form des Neides ist charakteristisch,
dass dieses Gefiihl in vielen Fillen zu einer Immunisierung gegen die Unterschei-
dung von Fantasie und Wirklichkeit fithrt. Moglicherweise ist die Beziehung, die
Anna und Hannah miteinander haben, in Wirklichkeit ganz unbedeutend oder gar
nicht erstrebenswert, und méglicherweise wiirde Greta diesen Typ von Beziehung
nicht wirklich zu Hannah haben wollen, doch in der Eifersucht spielen solche Uber-
legungen oft keine oder nur eine untergeordnete, da weitgehend wirkungslose Rol-
le. Denn oft geht es fiir die Eifersiichtige, hier Greta, ausschliefllich darum, einen
mindestens hervorgehobenen, wenn nicht den einzigen relevanten Platz im Bezie-
hungsnetz desjenigen haben zu wollen, auf den das Gefiihl zielt, hier also bei Han-
nah, und sich dieses Platzes nicht sicher zu sein. Eifersucht ist, anders als Neid,
mit einer starken Form von Verlustangst verbunden,” ja, man kénnte sogar sagen,
dass ohne diese Angst vor dem Verlust der Zuneigung einer wichtigen Person von
Eifersucht keine Rede sein kann. Diese Angst kann sich in der Eifersucht bis zu
Panik steigern.

Die Leiblichkeit der Eifersucht ist durch eine Dynamik geprigt, die durch das
Changieren zwischen dieser Angst und den aggressiven Bestrebungen gegen die
Person, auf die der Fithlende eifersiichtig ist, entsteht. Dies ist eine explosive Mi-
schung aus leiblich engenden und weitenden Richtungen: engend wegen der Ge-
fithle von Ohnmacht, Angst und Panik aufgrund des befiirchteten Verlustes, befor-
dert noch durch die stark anspannende Fixierung auf die tatsichliche oder blo3
imaginierte Beziehung der beiden anderen im Gefiihl Beteiligten, aber zugleich
auch weitend wegen der aggressiven Impulse: die dritte Person, hier Anna, sollte

Unlust empfindet und iber das Ungliick eines Andern sich dagegen freut.« Baruch de Spino-
za: Ethik, Darmstadt: 1967, 111, def. 23 (S. 363). Dadurch, dass Spinoza Neid und Schadenfreu-
de in dieser Weise zu einem einzigen Phdnomen zusammenzieht, werden seine aggressiven
Seiten besonders hervorgehoben.

21 Insofernverlangte es eine griindlichere Auseinandersetzung, ob Eifersucht wirklich eine Spe-
zialform des Neides ist. Denn die Verlustangst in der Eifersucht als hinzukommendes Struk-
turelement wiirde es auch rechtfertigen, bei Neid und Eifersucht von dhnlichen (wegen des
Vergleichs zuungunsten der fihlenden Person), aber eigenstindigen Phinomenen zu spre-
chen. Im hier diskutierten Zusammenhang der Transformation und Umdeutung der Aggres-
sionsaffekte scheint mir diese klassifikatorische Frage aber vernachléssigt werden zu kén-
nen.

14.02.2026, 09:44:31. op

87


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

88

Hilge Landweer

verschwinden, es sollte sie nie gegeben haben. Die engenden leiblichen Richtun-
gen werden so im Gefithl der Eifersucht selbst umzuleiten, ja umzukehren versucht
durch die aggressive Orientierung auf den Dritten.

Im Verdichtungsbereich der Eifersucht steht mal die Person, deren Verlust der
Eifersiichtige fiirchtet, mal die Person, auf die er eifersiichtig ist, mal alle beide.
Vor allem aber sammelt sich das Gefithl anschaulich um die tatsichliche oder ima-
ginierte Beziehung der beiden, wobei der Verankerungspunket der Eifersucht der
drohende Verlust der Zuneigung ist. Wihrend, wie skizziert, im Hass der Verdich-
tungsbereich scharf fixiert ist, der Verankerungspunkt aber schwanken oder ganz
fehlen kann, verhilt es sich bei der Eifersucht beinahe umgekehrt: Der Verdich-
tungsbereich kann wechseln oder stabil auf eine oder beide Personen fixiert sein,
kann allerdings niemals ganz fehlen; der Verankerungspunkt dagegen ist stets fest-
gelegt.

Es sind mindestens zwei Elemente, die Eifersucht und Hass teilen: die aggres-
sive Fixierung auf den Verdichtungsbereich des Gefiihls einerseits und die starke
Rolle der Imagination bei beiden Gefithlen, die zum Verschwimmen von Realitit
und Fantasie fithrt und sie unter den Generalverdacht stellt, »irrational« zu sein,
andererseits. Ein drittes beiden gemeinsames Element, das allerdings in der Ei-
fersucht zumeist stirker ausgeprigt zu sein scheint als im Hass, ist der Vergleich
mit der Person im Verdichtungsbereich, der zuungunsten des Fithlenden ausfillt:
Wihrend sich der Hassende zumeist weniger michtig fithlt, als er den Gehassten
empfindet, wire der Eifersiichtige seinem quilenden Gefithl gar nicht erst aus-
geliefert, wenn er nicht befiirchten wiirde, eine ihm wichtige Person (im Beispiel
Hannah) zu verlieren. Insofern schitzt er die Person, auf die er eifersiichtig ist, hier
Anna, als bei der anderen Person erfolgreicher ein als sich selbst oder befiirchtet
das zumindest.

Aus dem bisher Gesagten lisst sich schlieffen, warum sich Eifersucht so
leicht mit Hass verbindet: Zusitzlich zu den drei strukturellen Ahnlichkeiten
beider Gefiihle, die einen leichten Ubergang von einem zum anderen ermégli-
chen, verspricht der Hass eine Vereindeutigung der Eifersucht, die sie zugleich
weitgehend von ihren quilenden leiblich engenden Richtungen befreien wiirde:
Im Hass fithlt sich die Fithlende handlungsfihiger und weniger ausgeliefert als
in der Eifersucht; die eigenen Angste verschwinden aus dem Horizont seiner
Aufmerksambkeit.”” Insofern »glittet« der Hass gewissermafen die Ambivalenzen

22 Etwas als »Emotion« zu bezeichnen, was leiblich nicht gespurt wird, ist in meiner Termino-
logie begrifflich nicht moglich; bei dem, was in der Psychoanalyse »unbewusste Gefiihle«
genannt wird (vgl. z.B. Richard Wollheim: Emotionen. Eine Philosophie der Cefiihle, Miinchen
2001), spreche ich von Gefiihlsdispositionen. Allerdings sind Gefiihle, die ich »unbemerkt«
oder »libergangen« nennen mochte, phanomenologisch durchaus aufweisbar; sie kénnen
durch bestimmte, z.B. psychotherapeutische Praktiken in den Fokus der Aufmerksamkeit rii-
cken und so bemerkt werden. Dies gilt auch fir den hier erwdhnten Fall von Eifersucht, die

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im éffentlichen Raum

der Eifersucht zwischen Verlustangst und Aggression; die leiblich weitenden und
zugleich fixierenden Richtungen werden im Hass beherrschend.

Obwohl man in dieser leiblichen Konzentration auf den Gehassten eine gewis-
se Entlastung der leiblichen Dynamik gegeniiber reiner Eifersucht sehen kann und
der Ubergang von Eifersucht in Hass bzw. deren Verbindung sehr wahrscheinlich
ist, stehen dem bewussten Fithlen und Akzeptieren dieses Gefiihls starke gesell-
schaftliche Krifte entgegen: Eifersucht ist — zumindest, wenn sie auf intime Be-
ziehungen bezogen ist — sicherlich das sozial eher anerkannte und zugleich »priva-
tere« Gefithl (in dem Sinne, dass es als Privatangelegenheit behandelt wird), Hass
dagegen wird wegen seiner offenkundig destruktiven sozialen Auswirkungen ab-
gelehnt. Das hat zur Folge, dass diejenigen, die aufler ihrer Eifersucht auch Hass
empfinden, sich letzteren oft nicht eingestehen kénnen und ihn verleugnen.

2. Die komplexeste Gefithlsmischung im Bereich der Aggressionsgefithle ist
sicherlich das Ressentiment. Der Begriff »Ressentiment« bezeichnet ein Gefiihls-
konglomerat, das von unterschiedlichen Autoren in sehr unterschiedliche histori-
sche und soziale Kontexte gestellt und verschieden beschrieben wird.? Es entsteht
auf der Basis von Unterlegenheitsgefiihlen, Neid, oft auch Scham, Abneigung und
mehr oder weniger untergriindigem Hass. Was als Verankerungspunkt des Res-
sentiments gelten kann, lisst sich nicht leicht ausmachen, weil es aus Dynamiken
unterschiedlicher Gefithle zusammengesetzt ist und es sich eher um eine Haltung
als um ein einzelnes akutes Gefithl handelt. Sicherlich beruht Ressentiment zu-
meist auf Vorurteilen, die vordergriindig eine starke gefithlsmiflige Abneigung
zumeist gegen bestimmte gesellschaftliche Gruppen, seltener gegen Einzelne in
seinem Verdichtungsbereich zu rechtfertigen scheinen. Im Franzosischen bedeu-
tet der Ausdruck »heimlicher Groll«. Oft liegt dem Ressentiment in seiner Genese
ein Gefithl von dauerhafter Ohnmacht zugrunde: Die Betroffenen fiihlen sich de-
nen, die im Verdichtungsbereich dieses Gefiihls stehen, unterlegen, was mit Scham
verbunden sein kann, eine extrem engende Emotion, aber auch mit mehr oder we-
niger starken aversiven Gefithlen.

Gemeinsam ist Autoren wie Montaigne, Nietzsche und Scheler die Auffassung,
dass Ressentiment durch das Zuriickdringen bestimmter negativer Affekte, vor

in Hass tibergeht. Vgl. auch unten das im Ressentiment nicht bemerkte Gefiihl der Unterle-
genheit.

23 Vgl. Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, Neuausgabe, Miinchen: 1999, 245-
412; Max Scheler: »Das Ressentiment im Aufbau der Moralenc, in: Gesammelte Schriften Bd. 3:
Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsitze, Bern: Francke, S. 33-147; Helmut Schoeck:
Der Neid. Eine Theorie der Gesellschaft, Freiburg & Miinchen: Verlag Karl Alber 1966; Sébastien
Aeschbach: Ressentiment—An Anatomy, Thése: Université de Geneve 2017. doi: 10.13097/archi-
ve-ouverte/unige:103621 https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621

14.02.2026, 09:44:31. op

89


https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621
https://archive-ouverte.unige.ch/unige:103621

90

Hilge Landweer

24 entsteht, wenn sie sich nicht

allem des Rache- oder Vergeltungsbediirfnisses,
entladen kénnen, und dass es deshalb einen reaktiven, verneinenden Charakter
hat. Dabei braucht Ressentiment keinen akuten Anlass; es reicht ein diffuses Ge-
fithl, irgendwie gegeniiber anderen zuriickgesetzt, itbervorteilt und zum »Verlie-
rer« gemacht zu werden. Insofern kann Ressentiment seinen Verankerungspunkt
in einem diffusen Gefithl von Unrecht gemischt mit Ohnmacht haben, das aber
zumeist nicht recht adressiert oder auch nur benannt werden kann. Das hat zur
Folge, dass sich jemand im Ressentiment nicht direkt itber klares Unrecht emp6-
ren und schon gar nicht am Ausloser des Vergeltungsimpulses richen kann, zumal
die Verantwortlichen dafiir von den Betroffenen nicht genau ausgemacht werden
konnen. Stattdessen wird eine leicht identifizierbare Gruppe ins Zentrum dieses
Gefiihls gestellt, etwa die Juden im antisemitischen Ressentiment, und der Wert,
den sie darstellt, wird stellvertretend herabgesetzt und entwertet. So entsteht ein
»falsches«, da tiuschendes Gefiihl der Uberlegenheit, das sich auf den psycholo-
gischen Mechanismus stiitzt, sich durch Abwertung Anderer oder der durch sie
vertretenen Werte selbst aufzuwerten.” Diese Ambivalenz kann leicht in eine all-
gemeine Haltung des Zu-kurz-gekommen-seins ibergehen. »Heimlich« — wie es
die franzdsische Grundbedeutung nahelegt — ist dieser Groll insofern, als er sich
selbst oft nicht eingestanden wird, aber auch deshalb, weil er mehr oder weni-
ger bewusst zuriickgehalten wird, zumeist aus Griinden der Anpassung an gesell-
schaftliche Normen.

Gefiihlstheoretisch stellt der Begriff eine Herausforderung dar, weil die von
diesem Gefiihl Betroffenen selbst ihre Befindlichkeit in den allermeisten Fillen
nicht so bezeichnen wiirden; manchmal wird dieses Gefithl in der Aufienperspek-
tive fiir »unbewusst« gehalten. Treffender scheint mir die Sicht von Ressentiment
als einer Haltung zu sein. Von einer Haltung kann nach meiner Auffassung aber

24 Zu Vergeltung vgl. oben Anm. 11. — Der Begriff der Rache ist, wie Marcel Hénaff gezeigt hat,
im heutigen kulturellen Imaginaren oft mit MaRlosigkeit und Gewalt konnotiert, was der tat-
sachlichen Funktion der Rache in nicht-staatlichen Gesellschaften widerspricht: »Diese Vor-
urteile bestehen im allgemeinen darin, die Rache als wilde, unkontrollierbare, blinde Gewalt
erscheinen zu lassen: Leidenschaften der Individuen gegen das Recht der Gemeinschaft. Das
mag sie in politischen Gesellschaften sein, wo sie gerade nicht mehr kodifiziert ist (weil auf
jedenfalls fiir ungesetzlich erachtet); in dieser brutalen Form ist sie ein spites Phanomen.
Ganz anders dagegen in den nicht-staatlichen Gesellschaften, wo sie im Gegenteil eine du-
Rerst elaborierte und kontrollierte Form der Gewaltregulierung bildet.« Marcel Hénaff: Der
Preis der Wahrheit. Gabe, Celd und Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S. 331. Vgl. auch
Fabian Bernhardt: Rache. Uber einen blinden Fleck der Moderne, Matthes & Seitz: Berlin 2021.

25  Else Voigtlander spricht in ihrer Dissertation (iber das Selbstgefiihl von einem »kiinstlich
Ubertriebenen Selbstgefiihl«, das erstens »durch bestandiges Sichvorhalten der eigenen Vor-
ziige, des eigenen Wertes oder zweitens durch Herabsetzen fremder Vorziige (Ressenti-
ment)« erreicht werde. Else Voigtlinder: Uber die Typen des Selbstgefiihls, Leipzig: R. Voigt-
landers Verlag 1910, S. 41.

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im éffentlichen Raum

nur dann gesprochen werden, wenn sie sich zumindest gelegentlich in episodi-
schen Gefiihlen zeigt.?® Im Fall des Ressentiments ist es die Abneigung gegen be-
stimmte Andere, die akut auftritt und dann auch fiir die Betroffenen selbst spiirbar
ist. Der Begriff »Ressentiment« witrde dann innerhalb der Aggressionsaffekte eine
besondere, durch heterogene Gefiihlselemente zusammengesetzte Disposition zu
Abneigung und sogar zu Hass bezeichnen.

5. Transformationen und Umdeutungen von Aggressionsaffekten:
»Zivilisierte« Verachtung?

Die durch die Struktur der Gefiithle unterstiitzten Transformationen bieten, wie in
den beiden Beispielen fiir Mischungen im Bereich der Aggressionsaffekte bereits
angedeutet wurde, zugleich auch die Moglichkeit zu Missdeutungen und Umdeu-
tungen, die immer in einem normativen Rahmen erfolgen. Dabei hingt es selbst-
verstiandlich vom kulturellen Kontext ab, in welchem Mafse und bei welchen Anlis-
sen die verschiedenen Aggressionsgefiihle tabuisiert, sanktioniert oder akzeptiert
werden. Das Spektrum méglicher normativer Haltungen reicht von einem abso-
luten Tabu bis hin zu positiven Bewertungen: Das Tabu bezieht sich — vor allem
wegen des hohen Gewaltpotenzials dieses Gefithls — zumeist auf Hass; unkontrol-
lierte Wutausbriiche werden missbilligt. Manche Formen von Neid werden unter
neoliberalen Vorzeichen fiir produktiv gehalten, weil sie die Anstrengungen und
moglicherweise auch die Leistungen verstirken, indem sie die Konkurrenz ver-
schirfen und ein Sich-durchsetzen beférdern. Andere Varianten von Neid werden
dagegen als Missgunst verurteilt, weil sie den Fithlenden wenig souverin, namlich
als »zu kurz gekommenc« erscheinen lassen - ein Bild, das in neoliberaler Perspek-
tive tunlichst vermieden werden sollte. Bestimmte Formen von Eifersucht werden
geradezu erwartet und trotz hoher Gewalttitigkeit in manchen Kontexten als ver-
standlich, manchmal sogar als Liebesbeweis angesehen. In anderen Zusammen-
hingen gelten gewalttitige Verhaltensweisen gegen die Person im Verdichtungs-
bereich dieses Gefiihls oder gar deren Totung als von der Ehre geboten und wer-
den deshalb gesellschaftlich gefordert.”” Besondere Anerkennung aber finden in
westlich orientierten Kulturen die vergeltenden Gerechtigkeitsgefithle Zorn und
Empérung,”® die sich nur darin unterscheiden, dass Zorn immer ein personales

26  Vgl.oben Anm. 22 iber nicht bemerkte Gefiihle.

27  Die Geflihlsmischungen, die mit so genannter Ehrverletzung auch heute noch einhergehen
kénnen, werden im Roman »Ehre« von Elif Shafak hochst anschaulich. Vgl. Elif Shafak: Ehre,
Zurich: Kein & Aber 2014.

28  Inmanchen Kontexten wird Zorn, wie die anderen Aggressionsaffekte auch, weitgehend un-
terbunden, etwa bei den Utkus. Vgl.Jean Briggs: Neverin Anger, Cambridge, Mass.: 1970. Man-
che Kulturen sind anstatt von Zorn starker durch Scham bestimmt.

14.02.2026, 09:44:31. op

91


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

92

Hilge Landweer

Objekt verlangt (man ziirnt jemandem), wihrend Emporung sich auflerdem auch
auf abstraktes Unrecht beziehen kann, dessen Verursacher unbekannt oder nicht
auszumachen ist.

Wie kommt es zu dieser Sonderstellung, der Akzeptanz? Zorn ist im Spektrum
der Aggressionsaffekte sicherlich nicht nur dasjenige Gefiihl, das — in angemes-
senen Auerungsformen - sozial am meisten Verstindnis und sogar Wertschit-
zung findet. Es ist auch dadurch von den anderen Aggressionsaffekten hervorgeho-
ben, dass seine Struktur besonders prignant ist: Verankerungspunkt und Verdich-
tungsbereich sind klar umrissen und stehen zudem in einem eindeutigen Zusam-
menhang. So ziirnt man wegen eines VerstofRens gegen eine verbindlich geltende
Norm, und zwar jemandem, der diesen Verstof3 begangen hat. Nur durch dieses
klar strukturierte Ineinandergreifen von Verankerungspunkt und Verdichtungsbe-
reich kann Zorn als Gerechtigkeitsgefithl und als eines der wichtigsten Rechtsge-
fithle? fungieren. Zudem nehmen Zorn und Empérung, da sie immer im Rahmen
kultureller Normen ausgepragt werden, in ihrer Intensitit Maf} am geschehenen
Unrecht. So wiirde Empérung dariiber, dass jemand versehentlich einen Kugel-
schreiber genommen hat, zweifellos als unangemessen angesehen werden und tat-
sichlich zumeist gar nicht erst vorkommen, wihrend Zorn auf einen LKW-Fahrer,
der beim Rechtsabbiegen eine Radfahrerin umgefahren hat, als »gerecht« bewertet
und von der Radfahrerin selbst, aber auch von Auenstehenden geradezu erwartet
wiirde.

Ahnlich klar und zugleich komplex strukturiert wie der Zorn sind nur der Neid
und mehr noch seine Spezialform, die Eifersucht, doch haben diese Gefiihle ei-
nen engen Bezug zu der fithlenden Person selbst: Hier geht es um die Sache, Ei-
genschaft oder Beziehung, die sie fiir sich selbst beansprucht. Zorn zielt dagegen
auf ein Unrecht, er ist auf eine Handlung gerichtet, die auch von auflen als unge-
recht erscheint und nicht einmal notwendig den Ziirnenden selbst getroffen ha-
ben muss. Jede Vorstellung von »Unrecht« und damit »Gerechtigkeit« relativiert
faktisch die eingeschrinkte Perspektive auf das eigene unmittelbare Wohl und be-
zieht die Sichtweisen anderer ein — daher die vergleichsweise hohe Akzeptanz von
Zorn und Empérung. Das, was an diesen Emotionen aggressiv ist, scheint gerecht-
fertigt, weil es sich nicht um blof egoistische Interessen handelt wie bei Neid und
Eifersucht. Anerkannt werden Zorn und Empérung allerdings nur dann, wenn die
Vergeltung, zu der das Gefiihl motiviert, dem Normverstof? im Ausmaf3 angepasst
erscheint und den geltenden rechtlichen und moralischen Normen nicht wider-
spricht.

29  Ein»Gerechtigkeitsgefiihl«ist nicht dasselbe wie ein Rechtsgefiihl. Vgl. dazu Hilge Landweer
und Dirk Koppelberg: »Der verkannte Zusammenhang von Recht und Emotiong, in: Dies.
(Hg.) Recht und Emotion |. Verkannte Zusammenhdinge, Freiburg i.Br. & Miinchen: Alber 2016,
S. 25f. sowie Landweer: Sich-gedemiitigt-fiihlen, S.126.

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im éffentlichen Raum

In jenen kulturellen Kontexten, in denen Zorn und Empérung als einzige der
Aggressionsgefiihle sozial akzeptiert sind, liegt es nahe, andere Aggressionsaffekte
in sie umzudeuten, um ihre Akzeptanz zu erh6hen. So wird z.B. sogar die duflerst
selbstbezogene Eifersucht manchmal in ein Rechtsgefithl umzudeuten versucht:
Der Ausloser der Eifersucht, der drohende Verlust der geliebten Person, wird dann
von den Betroffenen gern als Unrecht interpretiert, so als habe das Objekt der Ei-
fersucht schlicht kein Recht darauf, sich fir jemand anderen auch nur zu inter-
essieren.’® Eingefordert wird dann oft auch von Unbeteiligten, sie sollten die an-
gebliche Ungerechtigkeit des (tatsichlichen oder blof fantasierten) Verhaltens der
beiden anderen Personen ebenfalls mit ihren Gefithlen oder sogar im Verhalten
sanktionieren.

Eine andere typische Uminterpretation ist die von Neid in Empérung. So mag
es sein, dass jemand einem anderen dessen Wirksamkeit im offentlichen Diskurs
neidet, aber sein eigenes Neidgefiihl nicht akzeptiert. Stattdessen wird er vielleicht
den Einfluss des anderen auf die 6ffentliche Debatte als »ungerecht« und sein Ge-
fithl entsprechend »Empérung« iiber die ungleiche Verteilung von Diskursmacht
nennen. Selten wird es sich bei solchen individuellen Umdeutungen um absicht-
liche Tauschungen anderer, hiufiger um Selbstmissverstindnisse oder Selbsttiu-
schungen handeln. Dabei tiuscht man sich nicht dariiber, dass man leiblich-affek-
tiv betroffen ist, wohl aber dariiber, von welchem Gefiihl man betroffen ist:* Jemand
denkt, er ziirne iiber ein Unrecht, ist aber »in Wirklichkeit« neidisch. Das Motiv
fiir dieses Selbstmissverstindnis ist die normative Vorgabe, dass Neid kein sozial
akzeptables Gefiihl ist, wohl aber Zorn oder Empérung.

Die hiufige Umdeutung von Neid in Emporung hat aber auch zur Folge, dass
Emporung von anderen leicht als Neid missverstanden oder absichtlich in Neid
uminterpretiert wird, um die Anliegen zu diskreditieren, die in der Emporung ar-
tikuliert werden. In diesem Sinne wurde der Begriff des »Sozialneides« etabliert
und als polarisierendes Etikett verwendet, so als ob die angeblichen Neider aus-
schliefilich egoistisch beschrinkte Interessen verfolgen, nicht aber aus weithin ak-
zeptierten Gerechtigkeitserwigungen heraus fithlen und agieren wiirden.

Fir die vielen Modifikationen der Aggressionsaffekte scheinen mir die Dyna-
miken von Uber- und Unterlegenheit besonders wichtig, die auler beim Ressenti-
ment auch bei dem bereits angesprochenen Oszillieren von Hass und Verachtung
eine zentrale Rolle spielen. Wihrend Verachtung iiber einen eindeutigen Veranke-
rungspunkt in der vermeintlichen Minderwertigkeit der Verachteten verfiigt, ist
das, wie skizziert, beim Hass deutlich unklarer, wihrend im Verdichtungsbereich

30 Diesistz.B.sozial etabliert bei manchen Vorstellungen von weiblicher und mannlicher Ehre.

31 Zuder Frage, warum ich mit Schmitz leiblich-affektiver Betroffenheit und das Gefiihl selbst
unterscheide, habe ich mich zuletzt in »Zur Raumlichkeit der Gefiithle«in: Gestalt Theory Bd.
42, No. 2/2020, S.165-180 gedufert.

14.02.2026, 09:44:31. op

93


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

94

Hilge Landweer

beider Gefiihle dieselbe Gruppe von Personen oder dieselbe Einzelperson stehen
kann.* Auch wenn der Hass aus einer Situation tatsichlicher oder vermeintlicher
Unterlegenheit entstehen mag, so kann sich die Sicht auf das Machtverhiltnis zu-
ungunsten des Gehassten verschieben, etwa durch Ideologien iiber dessen Inferio-
ritit wie z.B. bei Misogynie.

Fir den Fithlenden scheint Verachtung das angenehmere Gefithl zu sein,
kommt es doch ohne die Fixierung des Hasses auf seinen Verdichtungsbereich
aus, da man sich geradezu in Gegenrichtung von der verachteten Person oder
Gruppe abwendet und sie mindestens aus der eigenen Welt, wenn nicht insgesamt
aus der Gesellschaft ausschlie3t. Verachtung enthilt zudem einen gehérigen Anteil
gefithlter Uberlegenheit. Deshalb sind Narrative iiber die Minderwertigkeit der
Verachteten so wohlfeil: sie unterstiitzen den Ubergang von Hass zu Verachtung,
dem ertriglicheren und zugleich sozial eher akzeptierten Gefihl.

Imaginationen und Projektionen haben massive Auswirkungen bei diesen Um-
deutungen von Hass: Bereits die Suggestion vermeintlicher Uberlegenheit verbes-
sert die eigene Machtposition und kann zu einer tatsichlichen Transformation des
Gefiihls von Unterlegenheit (und damit auch des oft als wenig souverin erlebten
Hasses) in die pseudo-gelassene Verachtung fithren. Hier wird sehr deutlich, dass
Uberlegenheit und Unterlegenheit keine absoluten GrofRen sind, sondern vollstin-
dig von Interpretationen abhingen, die von kulturellen oder eindeutig politischen
Bewertungen und Deutungen gepragt sind. Auflerdem konnen diese Gefithle auch
individuell motiviert sein und je nach Situation wechseln. Verachtung ist aber, und
das ist hier das wichtigste Motiv fiir die Umdeutungen von Hass in Verachtung, ein
Gefiihl, dessen Aggressivitit und Destruktivitit nicht so offensichtlich ist, scheint
es doch anders als Hass vordergriindig kaum zu Gewalt zu fithren, da sein Hand-
lungsimpuls dahin geht, den Kontakt mit der verachteten Person zu meiden. Ver-
achtung erweckt den Anschein, Ausdruck einer gelassenen, selbstbewussten Hal-
tung zu sein und fiigt sich gut in einen neoliberalen Wertekanon.

Ich mo6chte meine These anhand einer Auseinandersetzung mit Carlo Strengers
Thesen iiber »Zivilisierte Verachtungs, so der provozierende Titel seines Essays,*
erliutern, ohne dass ich mich hier auf eine politische Debatte seiner Thesen einlas-

32 Zu Differenzierungen im Bereich des »targets« des Hasses vgl. Szanto: In hate we trust, hier
S. 460-462.

33 Der vollstindige Titel lautet: Carlo Strenger: Zivilisierte Verachtung. Eine Anleitung zur Vertei-
digung unserer Freiheit, Berlin: Suhrkamp 2015, 7. Aufl. 2019.

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im éffentlichen Raum

sen kann und will.>* Strenger versteht unter zivilisierter®® Verachtung »eine Hal-
tung, aus der heraus Menschen Glaubenssitze, Verhaltensweisen und Wertsetzun-
gen verachten diirfen oder gar sollen, wenn sie diese aus substanziellen Griinden
fiir irrational, unmoralisch, inkohirent oder unmenschlich halten«.?® Es ist offen-
sichtlich, dass es sich hier um einen normativen Begriff handelt: Unter bestimmten
Bedingungen scheint Strenger das Einnehmen einer Haltung der Verachtung ge-
boten. »Zivilisiert« nennt er die Verachtung, sofern sie auf Argumenten beruhe und
ernsthaft um wissenschaftliche Untermauerung bemiiht sei. Die zweite wichtige
Bedingung dafiir, dass die Verachtung berechtigterweise als »zivilisiert« bezeichnet
werden konne, bestehe darin, dass sie sich nur gegen Meinungen, Glaubensinhalte
und Werte richte, nicht aber gegen die Menschen, die sie vertreten.>”

Vor allem diese zweite Bedingung erscheint mir durch und durch unrealistisch,
schlimmer noch: Sie verkennt das Wesen der Verachtung. Denn Verachtung ist ein
Gefiihl, das in seinem Verdichtungsbereich zwangsldufig auf Personen bezogen
ist; man verachtet jemanden und nicht etwas. Meinungen, Glaubensinhalte und
Werte kann man teilen, wertschitzen oder verabscheuen, aber man kann sie nicht
verachten. Starke Wertungen lassen sich im Gefiihl nicht von denjenigen trennen,
die fiir sie einstehen.

Hier bestitigt sich meine These, dass die destruktiven Wirkungen der Verach-
tung oft verkannt werden — in diesem Fall deshalb, weil Strenger sich falsche Vor-
stellungen von der Struktur dieses Gefithls macht. Zwar ist ihm durchaus darin
zuzustimmen, dass eine »zivilisierte« Form der Verachtung als Fihigkeit verstan-
den werden konnte, »zu verachten, ohne zu hassen oder zu dehumanisieren«<®® —
theoretisch ist das moglich. Aber das setzt voraus, dass die von diesem Gefiihl Be-
troffenen genau zwischen Hass und Verachtung unterscheiden kénnen und sich
selbst gut genug kennen, um den oder die Verachteten nicht zu entmenschlichen
(die es laut Strengers Definition bei der zivilisierten Verachtung gar nicht erst ge-
ben diirfte, da ja nur Meinungen und Werte verachtet werden sollten, nicht aber
Personen). Wie schwierig das ist, wird insbesondere an den neueren Diskussionen

34  Strengerargumentiert dafiir, die Werte der Aufklarung aktiv zu verteidigen und schreibt der
Postmoderne zu, die westliche Kultur schlechtzureden und aus politischer Korrektheit nicht
zu verteidigen. Unter politischer Korrektheit versteht er vor allem eine Kritik am Wahrheits-
begriff. Trotz dieser kruden Sicht der Diskussionslinien mag manches an seinen Thesen be-
denkenswert sein, wie etwa die Kritik daran, dass viele Linksliberale nicht offensiv Werte wie
Meinungsfreiheit verteidigen.

35 Ich spare es mir hier, auf die Provokation einzugehen, die darin liegt, die von Strenger nor-
mativ geforderte Form der Verachtung »zivilisiert« zu nennen.

36  Strenger: Zivilisierte Verachtung, S. 21.

37 Ebd.

38  Ebd.

14.02.2026, 09:44:31. op

95


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

96

Hilge Landweer

iber Rassismus deutlich, die vor allem zeigen, wie wenig den rassistisch Agieren-
den ihre verletzenden und ausgrenzenden Verhaltensweisen oft bewusst sind. Das
Problem des Rassismus, das sicherlich paradigmatisch fiir gesellschaftlich aner-
kannte Formen von Verachtung genommen werden kann, wird nur zu einem Teil
durch die erklirten Rassisten verursacht, zu einem mindestens ebenso groflen An-
teil jedoch durch jene, die sich fir gefeit gegen solche Haltungen halten. Eine ihn-
lich selbsttiuschende Struktur scheint mir in Strengers Primisse zu liegen, man
konne Meinungen verachten, ohne zugleich das Gefiihl an diejenigen zu adressie-
ren, die diese Meinungen vertreten.

Strenger motiviert seine These, dass Verachtung normativ gefordert sein kann,
damit, dass es einem an Authentizitit mangeln kénnte, wenn man sich nicht offen-
siv zu ihr bekenne: »Kein Mensch kann authentisch respektieren, was er in Wahr-
heit fiir unmoralisch, irrational oder ganz einfach dumm hilt.«** Das ist sicher-
lich richtig. Aber ist Verachtung die einzig mégliche »authentische« Reaktion? Wie
wire es mit Arger iiber eine falsche Meinung und mit Empérung itber Unmorali-
sches? Selbstverschuldete Dummbheit kann zu Zorn gegen die dafiir Verantwortli-
chen fiithren; dann fasst man das Problem ebenfalls als ein moralisches auf. Und
unverschuldete Dummbheit? Sicherlich ist es allzu menschlich, Diimmere zu ver-
achten und sich ihnen iiberlegen zu fithlen. Aber eine verichtliche Haltung sollte
nicht auch noch kultiviert werden. Sie wird sicherlich nicht dazu fithren, die so
genannten »Dilmmeren« eines Besseren zu belehren, da Verachtung, wie gesagt,
dazu fiihrt, sich von den Verachteten abzuwenden.

Deren emotionale Reaktion auf das Verachtetwerden diirfte zumeist Hass sein
— ein Gefiihl, das wenig wiinschenswert ist. Hier wird deutlich, dass die Gefiihle
und gefithlsmifigen Haltungen, die andere einem entgegenbringen, wahrgenom-
men und ebenfalls mit Emotionen beantwortet werden. Bemerkenswert ist nicht
nur die interne Dynamik von Uber- und Unterlegenheitsgefithlen bei Hass und
Verachtung, sondern vor allem die Interaktion der Gefithle zwischen Individuen
untereinander wie auch zwischen Gruppen. Hier liegt die grofite Gefahr der Ag-
gressionsaffekte. So mag die Verachtung auf der inneren Bithne den Vorteil haben,
sich tiberlegen fithlen zu kénnen. Wenn einem aber Verachtung entgegenschligt,
so lost sie Wut und Hass aus, da sofort spiirbar wird, dass man in eine minder-
wertige Position geschoben werden soll. Daraus folgt geradezu das Gegenteil von
Strengers Botschaft: Im 6ffentlichen Diskurs sollte eine verichtliche Haltung ge-
geniiber denen, die eine Bindung ihrer Argumente an Wissen und Wissenschaft,
vor allem aber an die eigene Moral und die eigenen aufklirerischen Werte nicht
teilen, tunlichst vermieden werden, um Reaktionsbildungen zu vermeiden. Gera-
de wenn andere von den eigenen Werten iiberzeugt werden sollen, ist das aus einer
Haltung der Verachtung heraus nicht moglich.

39 Ebd.S.19.

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im éffentlichen Raum

Strenger verkennt das aggressive Handlungspotenzial der Verachtung bzw.
hilt es fiir leicht kontrollierbar, dabei fiihrt dieses Gefithl wegen seines Veranke-
rungspunktes in der vermeintlichen Minderwertigkeit der Anderen unvermeidlich
zur Anmafung von Uberlegenheit, schlimmstenfalls zu sozialem Ausschluss und
Entmenschlichungen. Deshalb scheint mir seine Verharmlosung von Verachtung*
hochgradig problematisch. Zudem trifft sie sich mit einer kulturellen Tendenz in
neoliberal geprigten sozialen Medien, das Gefiihl eigener moralischer oder sons-
tiger Uberlegenheit, Verachtung und Schadenfreude zu pflegen. Das sozial immer
bedeutsamer werdende Phinomen des Mobbings (zumeist auch die Demontage
offentlicher Personen) beruht auf nichts anderem als auf Schadenfreude und
Hime. Dass Schadenfreude ein wesentlicher Bestandteil der Aggressionsaffekte
ist und sich oft aufs engste mit Hass verbindet, kann hier nur noch erwahnt, nicht
mehr ausgearbeitet werden.

Wenn Hass und Verachtung, die in ihren leiblichen Tendenzen zu ihrem Ver-
dichtungsbereich geradezu entgegengesetzt sind, intern die heftige Dynamik ent-
falten, die in diesem Abschnitt beschrieben wurde, so lisst sich ausrechnen, wo-
zu die Verachtung ganzer Schichten, etwa der Wahler_innen der »Anderenc, im
oOffentlichen Diskurs fiihrt: zu einem Sichaufschaukeln der Gefiihle und zu einer
Zunahme an Hass. Das heifdt nicht, den 6ffentlichen Diskurs von Aggressionsge-
fithlen ganz frei zu halten; das scheint nicht méglich zu sein. Aber es gilt, sich
gewahr zu sein, dass Hass und Anmaflung auch im linken 6ffentlichen Diskurs,
verkleidet als vermeintlich harmlose Verachtung, auftreten kénnen. Hier geht die
Verharmlosung nahtlos in Selbsttiuschung iber.

Als Fazit lasst sich festhalten, dass sich die aversiven Bestrebungen der Aggres-
sionsaffekte trotz ihrer 6ffentlichen normativen Achtung durch ihre verschiedenen
Transformationen hindurch einen Weg suchen. Wihrend die Umdeutungen von
Neid in Zorn oder Emp6rung vergleichsweise harmlos sind, weil Beziige auf Ge-
rechtigkeit sich immer auch in einem 6ffentlichen Diskurs rechtfertigen miissen,
wiegt die Verkennung von Hass und die Ignoranz gegeniiber den destruktiven Wir-
kungen von Verachtung umso schwerer. Deshalb ist es nicht nur wichtig, die ein-
zelnen aggressiven Emotionen sorgfiltig voneinander zu unterscheiden, sondern
auch zu sehen, dass Konglomerate von Aggressionsaffekten, ihre Transformatio-
nen, Umdeutungen und Verharmlosungen unerkannt umso unheilvollere Wirkun-

40 Dies betreiben auch Mason und Bell in ihrer Verteidigung der Verachtung als einer morali-
schen oder moralisch gerechtfertigten Emotion. Vgl. Michelle Mason: »Contempt as a Moral
Attitude, in: Ethics 113, 2003, S. 234-272 sowie Macalester Bell: Hard Feelings. The Moral Psy-
chology of Contempt, Oxford: Oxford University Press 2013. Kritisch dazu Ingrid Vendrell Fer-
ran: »Contempt: the experience and intersubjective dynamics of a nasty emotion, in: John
Drummond und Sonja Rinofner-Kreidl (Hg.), Emotional Experiences. Ethical and Social Signifi-
cance, London & New York: Rowman & Littlefield 2018.

14.02.2026, 09:44:31. op

97


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

98

Hilge Landweer

gen entfalten kénnen. Um Aggressionsaffekte wirkungsvoll kontrollieren zu kén-
nen, miissen sie zunichst bei sich selbst anerkannt werden. Da die eigenen Gefiihle
nicht in einem abgeschlossenen Inneren ihre Dynamiken entfalten, sondern auch
von denen gespiirt werden, auf die sie sich beziehen, kann eine selbstaufklireri-
sche Haltung positive Auswirkungen auf 6ffentliche Diskurse haben.

14.02.2026, 09:44:31. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

