
Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 299 

befinden. Zugleich aber müssen einem virtuellen Museum ganz ähnliche Fragen ge-

stellt werden wie einem physischen, wenn man sein Wirken als Dispositiv verstehen 

will: Wie organisiert es Sichtbarkeiten und Sagbarkeiten? Wen lässt es sprechen, wen 

schweigen? Wie führt es Objekte zueinander und Betrachter zu Objekten? Und wie 

genau werden alle diese vernetzten Einzelelemente zusammengeführt, um welche 

Spielart des Musealen zu evozieren? 

 

 

6.5 DIE DISPOSITIVE DES VIRTUELLEN MUSEUMS 

 

Hier muss zunächst die ganze Tragweite der Tatsache ins Auge gefasst werden, dass 

das virtuelle Museum eben weder einen Ort noch ein Gebäude hat, die es beherbergen 

‒ und dass wir natürlich dennoch auch im Umgang mit digitaler Technik Wesen mit 

analogen Körpern bleiben, die sich im physikalischen Raum aufhalten. Dementspre-

chend erleben wir natürlich auch virtuelle Museen innerhalb von Räumen, und zwar 

bezeichnenderweise meist solchen, die keineswegs museal sind. Das virtuelle Mu-

seum kann uns im Gegensatz zum physischen kein außeralltägliches soziales Setting 

auferlegen, das in einer baulichen Separation von der Außenwelt evident wäre. Statt-

dessen ist sein räumlicher Schauplatz immer der, in dem sich das deck befindet, mit-

tels dessen es technisch aktualisiert wird. Natürlich sind Dispositive niemals ab-

schließbar oder gar souverän, und auch das physische Museum bildet hier keine Aus-

nahme. Allerdings ist seine architektonische und institutionelle Erscheinung sehr 

dazu angetan, es dem Besucher als ein geschlossenes System erscheinen zu lassen, 

das ›offen‹ allenfalls zu jener Vergangenheit ist, deren Überreste es im Empfang 

nimmt, bewahrt und ausstellt. Gerade darin begründet sich ja das Gegenweltliche und 

Halbsakrale, das Paul Valéry als so irritierend empfindet und in dem Krysztof Pomian 

das Vermächtnis des Musentempels erkennt.  

Das virtuelle Museum hingegen kann sich nicht dem Sachverhalt entziehen, dass 

seine innere Dispositivstruktur, wie immer sie auch aufgebaut sein mag, nur ›begeh-

bar‹ ist innerhalb einer äußeren, die ganz und gar alltäglich bleibt. Die Computer, mit 

denen wir im Netz surfen, stehen in unseren Arbeits- und Wohnzimmern, wir benut-

zen sie auf Parkbänken und in Restaurants, bei der Arbeit und in der Freizeit, nehmen 

sie zuweilen gar mit ins Bett. Die in der Cyberspace-Idee anklingende und im Hin-

blick auf die von uns an digitale Medien gerichteten Erwartungshaltungen immer 

noch oft nachwirkende Vorstellung vom Virtuellen als medialem Ausnahmezustand 

bildet unsere Medienpraxis längst nicht mehr ab. Als Technologie sind Computer für 

uns nicht weniger alltäglich als Staubsauger, Toaster, Automobile oder Heizkörper. 

Wir gehen mit ihnen um, ohne sie noch wahrzunehmen ‒ und damit sind sie eben 

Gebrauchsgegenstände des Aktionsraumes. Anette Spohns Feststellung, das Web 

schule uns auf eine das ›Übersehen‹ ins Zentrum stellende Wahrnehmung, beschreibt 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 | Dinge – Nutzer – Netze 

im Grunde die gesamte Programmatik der digitalen Kultur und ihrer Interface-Sys-

teme: Es geht darum, den Computer zu einem ›zuhandenen‹ Gegenstand zu machen, 

der in seiner eigenen Funktionalität verschwindet. 

 

6.5.1 Alltäglichkeit und Auratizität des Virtuellen 

 

Damit ist die materielle Schnittstelle zwischen dem virtuellen Museum und seinem 

Publikum ironischerweise in jeder Hinsicht die Antithese des Museums und der Mu-

seumsdinge: Sie ist der Inbegriff der Alltäglichkeit und der Normalität. Eine Syste-

matisierung der sozialen Räume der Computernutzung und der mit ihnen verbunde-

nen Dispositive versucht Michael Liebe mit Augenmerk auf Computerspielen zu ent-

wickeln. Der klassische Desktop-PC gehört seiner Auffassung nach ins Dispositiv 

»Arbeit« (Liebe 2008: 78): Er ist relativ groß und unhandlich, steht typischerweise 

auf einem Schreibtisch, vor dem der Nutzer aufrecht sitzt und besteht aus einer An-

zahl von Einzelkomponenten, zu denen neben dem Rechner selbst ein Monitor und 

diverse Ein- und Ausgabegeräte gehören. Die Spielkonsole hingegen sei im Disposi-

tiv »Wohnen« verortet: Sie wird an ein Fernsehgerät angeschlossen, das sich meist 

in einem Wohnzimmer befindet, und von einem Sofa aus in bequemer Körperhaltung 

mit einem einzigen, sehr beweglichen Steuergerät oder controller bedient (vgl. ebd.: 

79). Die mittlerweile exotisch gewordene Gattung der »Arcade-Geräte« gehört nach 

Liebe ins Dispositiv »Freizeit«, weil sie für gewöhnlich gar nicht in Privathaushalten 

steht, sondern in öffentlichen bzw. in Geschäfts-Räumen beheimatet und in der An-

schaffung überaus teuer ist (vgl. ebd.: 78). Handheld-Geräte wie Tablet-Computer 

und Smartphones schließlich fallen seiner Ansicht nach unter das relativ junge und 

noch schwammige Dispositiv »Mobilität«, weil sie batteriegetrieben, klein dimensi-

oniert und entsprechend nicht ortsgebunden sind (vgl. ebd.). 

Diese grobe und gar nicht den Anspruch auf Ausdifferenziertheit erhebende Klas-

sifizierung von den Umgang mit Computern bedingenden Raumverhältnissen be-

schreibt nicht nur die Nutzerseite, sondern nach Liebe auch die gedachten Szenarien, 

für die Softwareentwickler Programme konzipieren. Der PC werde z.B. so sehr als 

Arbeitsrechner gedacht, dass selbst für den PC entwickelte Unterhaltungssoftware 

die Attribute von Arbeitsanwendungen aufweise, wie dies z.B. bei Strategiespielen 

oder Massively Multiplayer Games der Fall sei (vgl. ebd.: 79ff.). Software für Spiele-

konsolen (die mittlerweile ja längst nicht mehr nur ›Spiele‹ im engsten Sinne bein-

haltet) sei auf geselliges, freundschaftliches, aber auch wettbewerbsorientiertes Mit-

einander von Menschen ausgerichtet, die sich auch in Zeiten vernetzter Multiplayer-

Erfahrungen noch häufig im selben Raum aufhalten und mit derselben Konsole spie-

len (vgl. ebd.: 79). Arcade-Spiele sind auf Profitmaximierung ausgerichtet und su-

chen dementsprechend die Balance zwischen »Lust und Frust«, die den Spieler ei-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 301 

nerseits für seine Erfolge arbeiten lässt (ihn also immer wieder zu erneuten Versu-

chen animiert), ihn andererseits aber nicht so sehr frustriert, dass er das Handtuch 

wirft (vgl. ebd.: 83ff.). Software für Handheld-Geräte schließlich sei auf Spontanität 

und Unkompliziertheit ausgerichtet, dürfe also nicht zu viele Bedienelemente auf-

weisen und müsse sich jederzeit beenden oder anhalten lassen, wenn der Nutzer sein 

Gerät schnell einpacken oder beiseitelegen muss (vgl. ebd.: 88f.). Was Liebe für 

Computerspiele diagnostiziert, muss auch für virtuelle Museen gelten: Will man im 

Netz museal präsentieren, dann muss man ein bestimmtes Bild nicht nur vom Nutzer, 

sondern auch von seinem Endgerät und der Raumsituation haben, in der es sich be-

findet. In vielen Fällen wird dies eine Entscheidung für und gegen bestimmte Rezep-

tionsszenarien erforderlich machen, weil unterschiedliche decks unterschiedliche De-

signs und Informationsarchitekturen erfordern. Eine Webseite, die auf einem PC bzw. 

seinem großen Monitor gut aussieht und leicht zu handhaben ist, kann auf einem 

Tablet oder gar einem Smartphone kaum zu lesen, geschweige denn zu navigieren 

sein. Eine separate mobile Webseite zu erstellen kostet wiederum Zeit und Geld, das 

möglicherweise nicht immer zur Verfügung stehen wird. 

Das kulturelle und räumliche Milieu des virtuellen Museums ist also ein prekäres, 

weil es tatsächlich notwendigerweise ein veräußertes Museum ist ‒ und zwar veräu-

ßert nicht nur an das WWW, seine Technizität und die ihm aufgesetzten Such- und 

Ordnungsmaschinerien, sondern auch an die technischen Gegebenheiten von Endge-

räten und die soziale Welt, in der diese betrieben werden. Der Frage, ob und wie ein 

virtuelles Museum seiner ›Besucherschaft‹ irgendeine Form von Rezeptionserfah-

rung didaktisch vorzugeben imstande sein kann, ist grundsätzlich die Tatsache vor-

geschaltet, dass es unmöglich die Gesamtsituation des virtuellen ›Besuchs‹ bestim-

men kann. Das physische Museum ist ‒ um abermals die Diktion Beat Hächlers auf-

zugreifen ‒ eine soziale Szenographie, während das virtuelle sich innerhalb ganz an-

derer Settings entfalten muss, die keiner intentional-autorschaftlichen Gemachtheit 

unterliegen. David Filkins in Kapitel 3.3.2 dieser Arbeit diskutierte Rede von der 

›Missionierung‹ des WWW durch das Museum greift daher tatsächlich fast zu kurz. 

Will man die Missions-Metapher konsequent anwenden, dann zielt das virtuelle Mu-

seum in seinen Missionsbestrebungen nicht nur auf das Web, sondern tatsächlich auf 

den ›Alltag‹, bzw. auf jene kulturelle Normalität, von der geschieden zu sein zuvor 

definierendes Merkmal der Institution Museum war. Hatte das Imaginäre Museum 

Malrauxs die virtuelle Latenz der Möglichkeit beschrieben, Kulturobjekte außerhalb 

von Museumswänden miteinander kommunizieren zu lassen, will das ausgewiesen 

virtuelle Museum nun tatsächlich die Aktualität (!) musealen Erlebens unter den Vo-

raussetzungen der Alltäglichkeit.  

Zugleich aber liegt die große, immer noch andauernde Widersprüchlichkeit in 

unserer Bewertung digitaler Medientechnologien darin, dass Computern nach wie 

vor das ganze diskursive Erbe der Utopien und Machbarkeitsphantasmen anhaftet, 

die sich im Laufe ihrer Geschichte mit ihnen verbunden haben. Ihre Normalität ist 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 | Dinge – Nutzer – Netze 

eine gebrochene, in der die Selbstverständlichkeit im Umgang mit dem Einzelgerät 

einerseits einem scheinbar nicht totzukriegenden Verdacht der Irrealität und der Täu-

schung, andererseits einer womöglich völlig überspitzten Erwartungshaltung an die 

Technologie insgesamt gegenübersteht. Wie die Journalistin Astrid Herbold in ihrer 

Streitschrift Das große Rauschen pointiert feststellt, sind Digitalisierungsphänomene 

häufig von extrem optimistischen Fortschrittsversprechungen getragen: Hinter der 

oberflächlichen Spekulation auf größere Praktikabilität in der Verwaltung und Über-

mittlung von Daten stehe die größere Hoffnung darauf, kulturelle und geistige Ent-

wicklungen flexibilisieren und beschleunigen zu können, indem man kulturelle In-

halte von sperrigen, materiellen Trägern löst. Die Idee der Universaldatenbank sieht 

Herbold nach wie vor als eine treibende Kraft hinter Virtualisierungsprojekten jed-

weder Art (vgl. Herbold 2009: 131ff.). Das Web als solches sei immer noch umgeben 

vom Nimbus der Möglichkeit, zu einem zugleich absoluten und von aller autorschaft-

lichen inhaltlichen Auslese befreiten Wissenssystem heranwachsen zu können, in 

dem der Leser sich Zusammenhänge nicht länger erarbeiten muss, sondern sie in 

Vollendung vorfindet (vgl. ebd.: 139ff.). Parallel dazu macht Herbold die interessante 

und durchaus nachvollziehbare Beobachtung, dass dem von Technikskeptikern und 

Kulturkritikern immer wieder geäußerten Täuschungsverdacht von den ›digital nati-

ves‹ häufig mit einem großen Vertrauen in die Wahrhaftigkeit digitaler Information 

begegnet werde. Tatsächlich lebe das Web nicht etwa vom Versprechen perfekter 

Simulation und glaubhafter Sinnestäuschung, sondern vielmehr von jenem authenti-

scher zwischenmenschlicher Kommunikation und ›echten‹ Begegnungen im virtuel-

len Raum zwischen den Rechnern. Phänomene wie Online-Dating oder die Popula-

ritätsexplosionen um Youtube-Persönlichkeiten sind nach Herbold sinnfällige Be-

weise dafür, dass das Publikum sich vom Web eben gerade Momente des Echten, des 

Unmittelbaren und der Aufrichtigkeit verspreche (vgl. ebd.: 81ff.).  

Computer sind also in all ihrer Gewöhnlichkeit durchaus eine auratische (oder 

zumindest immer wieder aufs Neue auratisierte) Technologie, und die ihnen zuge-

schriebene Besonderheit wird auch im Umgang mit Computern als materiellen Ge-

genständen ausgespielt. Menschen übernachten dokumentiertermaßen vor Apple-Ge-

schäften, um das jeweils neue iPhone am Veröffentlichungstag erstehen zu können. 

Case modder versehen ihre für Computerspiele gebauten PCs (die nicht selten als 

Sportgeräte wahrgenommen werden) mit bunten LED-Leuchten und Gehäusefens-

tern, die den Blick auf ihr eigentlich völlig unanschauliches Inneres freigeben. 2013 

ergab eine Umfrage der Firma Vuclip, dass 61 % der befragten Männer befürchteten, 

von anderen Menschen nach Marke und Modell des von ihnen benutzten Handys 

beurteilt zu werden.8 Computer sind ästhetisierte Statussymbole, in ihrer Gegenständ-

                                                             

8  Vgl. http://www.pewinternet.org/fact-sheets/mobile-technology-fact-sheet/ vom 19.05.2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.pewinternet.org/fact-sheets/mobile-technology-fact-sheet/
https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.pewinternet.org/fact-sheets/mobile-technology-fact-sheet/


Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 303 

lichkeit eine gewichtige Rolle in der sozialen Kommunikation spielen. Dies ist na-

türlich kein Novum in unserem Gesellschafts- und Wirtschaftssystem. Für Automo-

bile gilt ja ganz ähnliches. Allerdings sind Computer eben nicht nur materielle Ge-

genstände, die in eine Semiotik des Konsums eingebunden werden können, sondern 

auch Medientechnologien, die ihrerseits für die Erstellung, Übertragung und Rezep-

tion kultureller Inhalte eingesetzt werden. Der den Computer umgebende kulturelle 

Bedeutungskonnex betrifft also immer auch all die Information, die mittels des Rech-

ners übertragen und rezipiert wird. 

Die in Kapitel 6.1.1 dieser Studie festgestellte Tatsache, dass Museum und Web 

sehr gegensätzlich mit ihrem jeweiligen Netzwerkparadigma umgehen, betrifft in 

diesem Zusammenhang nicht nur ihre epistemischen (bzw. im Falle des Museums 

auch didaktischen) Eigenarten, sondern auch ihre affektive Anmutung. Die Aura der 

Museumsdinge und die Atmosphäre des musealen Raumes sind das Produkt einer 

Geschiedenheit von der Außenwelt und einer Verbriefung von Authentizität durch 

das Wirken eines auf Ab- und Ausschluss zielenden Ausstellungskonzeptes, das wie-

derum auf kuratorische Arbeit und damit die Autorität von Spezialisten zurückweist. 

Das Web und die decks, mittels derer wir es aktualisieren, beziehen ihre Anmutungs-

qualitäten hingegen gerade aus einer kulturellen Programmatik der (zumindest 

scheinbaren) Offenheit, der Zugänglichkeit, der Nichtabschließbarkeit und der Ver-

handelbarkeit von allem durch alle. Damit unterliegen die Erlebnisqualitäten von Mu-

seum und Web zugleich anderen Zeitlichkeiten. Das Museum will als kommemora-

tive Einrichtung die Vergangenheit ins Heute bringen, artikuliert sich also im Präsens 

(und in der Präsenz) seiner Exponate über Sachverhalte, die grundsätzlich abge-

schlossen sind. Das ist das Virtuelle an ihm und jener Brückenschlag zwischen An- 

und Abwesendem, den Pomian ins Zentrum seiner Charakterisierung der Institution 

stellt. Das Web hingegen ist, wie Erik Meyer feststellt, ein Medium von extremer 

Gegenwartsbezogenheit, und zwar sowohl im zeitlichen wie im räumlichen Sinne. Es 

stelle uns ein permanentes und zunehmend ortsunabhängiges ›Dabeisein‹ und eine 

Teilhabe am Weltgeschehen in Aussicht, die sich unmittelbar verbinde mit einem 

dank digitaler Speichertechnik schier unbeschränkten Erinnerungspotential. Wir kön-

nen, so Meyer, mittels digitaler Kommunikation die Kommemoration schon in An-

griff nehmen, während sich die Geschichte noch ereignet (vgl. Meyer 2009: 196). 

Abwesenheit ist in einer solchen Präsenzkultur schlicht nicht mehr vorgesehen. 

 

6.5.2 Musealität zwischen Bildungsauftrag und Wunscherfüllung 

 

Die paradoxe Situation virtueller Museen ist also die, dass sie zwar einerseits im-

stande sind, eine viel größere ›Öffentlichkeit‹ zu adressieren, als es jedes individu-

elle, ortgebundene physische Museum könnte ‒ andererseits diese Öffentlichkeit aber 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | Dinge – Nutzer – Netze 

in der Domäne des Privaten ›abholen‹ müssen. Damit stellen sie nicht nur die defini-

torischen Grenzen des Museumsbegriffs infrage, sondern auch den sozialen Ort der 

Institution. Zur medialen Wesensart des Museumsdings gehört die Tatsache, dass 

man es nicht aus der Ausstellung entfernen kann, ohne es seiner Sinnhaftigkeit zu 

berauben. Damit geht einher, dass der Museumsbesucher meist nicht in der Lage sein 

wird, die Exponate allein zu erleben. Das Erfahren einer Ausstellung ist immer ein 

soziales: Selbst wenn die Besucher nicht miteinander reden, teilen sie sich doch einen 

Raum und müssen einander allermindestens vor den Schaustücken Platz machen. Das 

›possessive individual‹ Weinsteins und Krokers hat im physischen Museumdispositiv 

keinen Platz, weil dieses ihm aus seiner ganzen Anlage heraus eben den Besitz der 

Ausstellungsstücke unmöglich macht. Im virtuellen Museum hingegen kann das Ob-

jekt nicht nur in einer ›autistischen‹, hochindividualisierten Situation erlebt werden, 

man ist außerdem auch Eigentümer der materiellen Infrastruktur seines Erscheinens. 

Das Museumsding besitzt keine physische Autonomie mehr, sondern ist ein Funkti-

onsbündel innerhalb der technischen Anordnung von Computer und Bildschirm.  

Zugleich arbeiten Suchmaschinen in die genau gegensätzliche Richtung: Hier 

werden private Vorlieben einem Auswertungssystem offengelegt, das diese (angeb-

lich anonymisiert und entpersonalisiert) an die ›Öffentlichkeit‹ seiner Nutzer zurück-

kommuniziert, das also ständig das Individuum zur Masse ins Verhältnis setzt. Das 

›besitzergreifende Individuum‹ wird hier gewissermaßen vom Subjekt zum Objekt: 

Indem es sich als souveräner Akteur begreift, der sich Information aneignet, wird es 

tatsächlich zu einem Ort innerhalb eines technosozialen Dispositivs gemacht, an dem 

Technologien Privatheiten und Öffentlichkeiten neu verhandeln, an denen sie inhalt-

lich gar nicht teilnehmen können. Der Preis einer hochindividualisierten Rezeptions-

erfahrung im Web ist tatsächlich die Entprivatisierung von Interessen und Entschei-

dungen. 

Indes ist auch das physische Museum ‒ in das, wie Eilean Hooper-Greenhill rich-

tigerweise feststellt, die Besucher immer den gesamten ›Rest ihres Lebens‹ mitneh-

men ‒ seit seiner Entstehung eine Schnittstelle zwischen privater und öffentlicher 

Lebenswelt gewesen. Die Wurzel des modernen Museums ist die private Sammlung 

‒ und der Museumsbesuch ist für uns meist im ›Privatleben‹ verortet, gehört er doch, 

um bei den Begrifflichkeiten Michael Liebes zu bleiben, ins Dispositiv ›Freizeit‹. 

Das Museum ist, so rekapituliert Friedrich Waidacher einen wiederkehrenden Befund 

der Besucherforschung des 20. Jahrhunderts, für die meisten seiner Besucher keine 

ausgewiesene Bildungseinrichtung, sondern eine Zerstreuung. Insofern steht das 

klassische Museum weniger in Konkurrenz zu anderen Bildungsangeboten, als viel-

mehr zum Kino, zum Zoo oder zum Vergnügungspark (vgl. Waidacher 2000: 8) ‒ 

und das virtuelle womöglich zu all den anderen unterhaltsamen Dingen, die man mit 

Computern (gerade auch im Web) anstellen kann. Beide stehen vor der doppelten 

Herausforderung, sich erstens in diesem Wettbewerb behaupten und zweitens ‒ denn 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 305 

das verlangt der sich mit der Institution verbindende Bildungsauftrag ‒ ihren Besu-

chern auch dann Wissen vermitteln zu müssen, wenn deren Interesse sich eigentlich 

auf etwas ganz anderes richtet. Museen mediieren zwischen einem (zumindest ange-

nommenen) öffentlichen Interesse an Bildung und Kultivierung von Gesellschaften 

und einem privaten an Unterhaltung und Erlebnissen. Insofern präsentiert sich die 

Museumsvirtualisierung der Gegenwart fast als eine Invertierung jenes Verhältnisses 

von Ausstellungsmachern und Publikum, aus dem im 17. Jahrhundert das Museum 

überhaupt erst hervorgegangen ist. In den Kunst- und Naturalienkammern, die sich 

in die ersten Museen verwandeln sollten, entschieden die Interessen und Weltbilder 

privater Sammler über das, was Besucher sehen, lernen und erleben konnten. Im 

World Wide Web sind es nunmehr die vermessbaren privaten Interessenkonnizes von 

Nutzern, die darüber entscheiden, ob museale Angebote zur Sichtbarkeit gelangen 

oder nicht ‒ und die darüber hinaus laufend ›Museen unserer selbst‹ um uns herum 

bauen, die für niemanden außer uns selbst als Einzelperson überhaupt existieren. 

David Anderson beobachtet unter dem Einfluss der Digitalisierung im Jahr 2000 

einen Paradigmenwechsel in der Praxis der Kommunikation zwischen Museum und 

Publikum, den er als einen Übergang vom »objektfokussierten (object focussed)« 

zum »nutzerfokussierten (user focussed)« Museum beschreibt. Das klassische, phy-

sische Museum sei objektfokussiert und begreife das Museumsdispositiv als eine 

Bank für Fachwissen und didaktische Expertise, die der Öffentlichkeit diametral ge-

genübersteht. Die Außenwände des Museums markieren die Grenze zwischen ›hier 

drin‹ und ›da draußen‹, und museale Sagbarkeiten sollen in dieser Dispositivstruktur 

nur in eine Richtung funktionieren, nämlich von innen nach außen. Das Museum soll 

also sprechen, während das Publikum lauscht. Der letztlich nicht als spezifische Per-

son begriffene Besucher verlässt das Museum idealerweise in Wissen und Bewusst-

sein transformiert (vgl. Anderson 2000). Das nutzerfokussierte Museum begreife sich 

hingegen als ein vernetztes, und zwar nicht nur innerlich, sondern auch nach außen: 

Nutzerfokussierung bedeutet für Anderson, die Maskerade der inneren Abgeschlos-

senheit und Gegenweltlichkeit des Museums aufzugeben, um stattdessen die Rele-

vanz anderer gesellschaftlicher Systeme für das Museum und umgekehrt zu betonen 

und zu erforschen: 

 

In a user-focussed museum, the expertise of professional staff (such as curators) is only a small 

part of – and dependent upon – the wider expertise of the whole community; the audience 

therefore must be »in here« as well as »out there« if the institution is to develop successfully. 

And in a user-focussed museum, there is a need for expertise of many kinds – for example, 

about how people can learn, create, make meanings for themselves and enjoy, as well as about 

objects. The user-focussed approach really does represent a very different philosophy of 

knowledge, and its implications for museums are significant. (Ebd.) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | Dinge – Nutzer – Netze 

Im Wesen dieses Vernetzungsgedankens (der interessanterweise gar nicht auf die 

Netzhaftigkeit von Ausstellungen selbst bezogen wird) ist für Anderson angelegt, 

dass das Museum sich nicht auf die Vermittlung von eng eingegrenzten historischen 

Sachverhalten und Narrativen oder auch von ästhetischer Herzensbildung beschrän-

ken dürfe. Vielmehr gelte es, die Voraussetzungen für den Erwerb von Wissen selbst 

zu thematisieren und Museen zu Orten zu machen, an denen das Publikum zu lernen 

lernt. Zu diesem Zweck müsse es die Kooperation mit anderen Kultureinrichtungen 

suchen und es sich zur Aufgabe machen, seine Besucher mit jenen Fähigkeiten aus-

zustatten, die sie zur Teilhabe an der Wissensgesellschaft benötigen (vgl. ebd.). Be-

zeichnend ist dabei die Art, auf die Anderson diese Überlegungen an den Phänomen-

bereich Digitalisierung zurückbindet. Seiner Ansicht nach ist nämlich für den Erfolg 

der Institution Museum im Umgang mit dem Web nicht die Gestaltung von Muse-

umshomepages im Hinblick auf Suchalgorithmen oder die Abgrenzung von anderen 

Webangeboten entscheidend. Solche Strategien wiesen letztlich auf die antiquierten 

Ausstellungsprinzipien der Objektfokussierung zurück, die das Museum nur aus sei-

ner eigenen Warte zu konzipieren wussten. Viel wichtiger sei die Frage, was das 

Publikum in Zeiten einer digitalisierten Wissensexplosion vom Museum braucht. 

Dieses ›Brauchen‹ ist dabei durchaus pädagogisch zu verstehen und nicht identisch 

mit dem ›Wollen‹, wie es Suchmaschinen bedienen. Auch Anderson will dem Publi-

kum etwas vermitteln, es erziehen. Anders als in der klassischen Museumsdidaktik 

geht es ihm dabei allerdings nicht nur um die Inhalte und Gegenstände der Ausstel-

lung, sondern um das intellektuelle Handwerkszeug, um sich in virtuellen Wissens-

landschaften zurecht zu finden: 

 

It is often said that the new digital technologies are, or could be, a force for democratic change 

in society. But it is not the technologies themselves, or information, that will do this, but the 

development of the skills and opportunities that people need if they are to participate in cultural 

life of communities, that will provide the democratic foundations for use of new media. Our 

society does not, and will not, need more information. What it does need is to learn to use 

digital cultural resources creatively, and to ensure that this opportunity is open to groups that 

the market alone cannot reach. It is here that the real responsibilities of any publicity-funded 

museum lie. This is a much more demanding – and intellectually challenging – task than simply 

churning out existing object data. It is also a function that museums – like flightless birds on 

remote islands, isolated from evolutionary change – are currently ill-equipped, as a result of 

their neglect of their educational responsibilities, to deliver. (Ebd.) 

 

Dieser letzte Satz führt uns zurück zu der in Kapitel 6.1 gemachten Feststellung, dass 

Museum und Web bei allen Ähnlichkeiten in ihrer Verfasstheit als Vernetzungssys-

teme sehr unterschiedliche Strategien im Umgang mit Offenheit und Vieldeutigkeit 

verfolgen. Ein museales Paradigma der Belehrung und Erziehung, getragen von star-

ken kuratorischen Autorschaften, produziert womöglich einen Rezipienten, der zwar 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 307 

die konkreten Ausstellungsinhalte weitgehend so erlebt, wie es vom Kuratorium ge-

wünscht ist, dabei aber beklagenswert schlecht vorbereitet wird auf einen Wissens-

erwerb in Gefügen, in denen solche Autorschaften nicht mehr gegeben sind. Um an-

gesichts der epistemischen, pädagogischen und sozialen Implikationen des Internets 

relevant bleiben zu können, müsse das Museum nach Anderson ein ganz neues 

Selbstverständnis entwickeln: als Teil eines Ökosystems von Wissensinstitutionen, 

von denen keine monumental abgeschlossen sein kann, sondern jede einzelne nur 

eine Durchgangsstation auf den Bildungswegen ihrer individuellen Besucher dar-

stellt. Das virtuelle Museum bedeutet in diesem Entwurf von der Rolle des Museums 

die Chance einer viel größeren Präsenz der Museen in der Lebenswelt der Öffentlich-

keit, der sie dienen sollen (vgl. ebd.). 

 

6.5.3 Roy Ascotts ›postmuseales Szenario‹ 

 

Eine sehr viel radikalere Vision von den Fernzielen der Museumsvirtualisierung ent-

wirft der britische Computerkünstler Roy Ascott. Seine Überzeugung ist, dass das 

›ursprüngliche‹ Museum ein Ort kreativer Entfaltung und damit des Wandels gewe-

sen sei, während das Museum der Moderne diese Funktion ins Gegenteil verkehrt 

und sich als konservativer Wertespeicher neu erfunden habe, dem es weniger um In-

halte ginge als um die Etablierung einer bestimmten Machtsituation zwischen Insti-

tution und Rezipient. Er schreibt: 

 

Bevor ich jedoch das postmuseale Szenario darstelle, will ich die Frage stellen, was der Raum 

des Museums gewesen war, bevor es Museen gegeben hat. Das führt uns weit in die Vergan-

genheit zurück. Ich nehme an, daß es der Ort des kollektiven Gedächtnisses, der Feier oder 

sogar des Hedonismus, der Ort kreativer Imagination, der Gefahr und des Wagemuts gewesen 

ist. Es war der Ort der Transformation, besonders der geistigen Transformation, der in Bildern 

zum Ausdruck kam, die den Körper veränderten. Irgendwann im Laufe der Geschichte hat das 

Museum, wie ich glaube, dieses Erbe verloren. Es sollte ausschließend, konservativ, sogar vor-

sichtig werden. Es ging mehr um Gültigkeit als um Wert, mehr um Gewißheit als die Integra-

tion des Ungewissen. Das geschah nicht immer und nicht überall. Es schlug jedoch die falsche 

Richtung ein, als das Museum sich den Werten der alten Industriekultur anpaßte, einer Kultur 

des Ausschlußes, der Fragmentierung, des vereinheitlichten Selbst, der Angst, der Entfrem-

dung, des exzessiven Individualismus, der Privatheit und der Geheimhaltung, also einer para-

noischen Gesellschaft. (Ascott 1996) 

 

Es wird hier nicht vollkommen klar, zu welcher Vergangenheit des Museums genau 

Ascott seine Gegenwart in Kontrast zu setzen versucht. Wie das zweite Kapitel dieser 

Arbeit deutlich machen konnte, war das Museum zu keiner Zeit seiner Geschichte 

nicht in politische Agenden verstrickt ‒ und die Vorstellung vom Museum als Ort 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | Dinge – Nutzer – Netze 

emanzipatorischer Selbstreflexion ist vor allem ein Produkt der Museumspädagogik 

der 1960er und 70er Jahre. Womöglich zielt Ascott hier tatsächlich auf das antike 

Museion als Kolleg von Philosophen und Forschern, also als soziales Gefüge, ab. In 

diese Richtung nämlich weist sein an die obigen Ausführungen anschließender Ent-

wurf dessen, was er Eingangs als das ›postmuseale Szenario‹ beschreibt: Das Mu-

seum solle nicht nur die Peripherie zu seiner Umwelt einreißen, wie es in Malrauxs 

Imaginärem Museum in Aussicht gestellt wurde, sondern vielmehr auch jene zu Kör-

per und Bewusstsein des Menschen: 

 

Ich will, daß mein neuronales Netzwerk durch Synapsen mit den künstlichen neuronalen Netz-

werken des Planeten verbunden ist. [...] Die Erkundung des menschlichen und des künstlichen 

Geistes, die möglicherweise ohne die Vermittlung von visuellen Formen und Repräsentationen 

vor sich gehen kann, scheint mir das Projekt der Kultur des 21. Jahrhunderts zu sein. (Ebd.) 

 

Während Malraux mit dem Imaginären Museum das Ausbrechen von Bildern aus 

dem Ausstellungsraum beschrieb, will Ascott eine Musealität, die überhaupt nicht 

mehr über den Umweg des Visuellen funktioniert. Anstatt semiotische Brücken zwi-

schen An- und Abwesendem, Aktuellem und Virtuellem zu bauen, will Ascott den 

direkten Umgang des Verstandes mit dem Abstrakten. Der Weg dorthin ist seiner 

Ansicht nach »die Verbindung einer auf Technik und wissenschaftlichen Metaphern 

basierenden Kunst mit einer geistigen und konzeptuellen Kunst« in einer Kultur, die 

Ascott als »technoetisch« bezeichnet: »Jetzt geht es um begriffliche Strategien, um 

Ideen und kognitives Verhalten, um die Entstehung eines neuen Bewusstseins« 

(ebd.). 

Mit der Idee, Medientechnik und menschliches Bewusstsein zu verkoppeln, steht 

Ascott natürlich ganz und gar in der Tradition der Hypertexttheorie seit Vannevar 

Bush und seinem Entwurf von Memex als maschineller Erweiterung des menschli-

chen Gehirns. Wo Bush aber eine technische Schnittstelle zwischen die kategorial 

verschlagwortete Speicherfunktion der Bibliothek und die netzhafte menschliche 

Kognition setzen wollte, stellt Ascott nun explizit das Museumsdispositiv in den Mit-

telpunkt, und mit ihm die Idee von Vernetzung nicht nur als Kulturtechnik, sondern 

als Leitfigur einer neuen menschlichen Daseinsform. Das Museum, so Ascott, müsse 

so sehr zu einem Abbild des menschlichen Geistes werden, dass es letztlich nicht 

länger als mediale Anordnung verstanden werden könne, über die sich ein Kurato-

rium einem Publikum mitteilt. Vielmehr müsse sich das Museum zu einem aus seiner 

inneren Struktur heraus »intelligenten« System entwickeln, das nicht mehr Mittel

oder Raum einer Kommunikation ist, sondern selbst kommuniziert. Ein Museum, das 

seinem Besucher gegenüber mit dem Anspruch auftritt, ihn zu belehren oder gar zu 

erziehen zu wollen, hat in diesem Zukunftsentwurf freilich keinen Platz mehr. Anstatt 

unsere Wahrnehmung (perception) zu schulen, gelte es für das Museum nun, deren 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 309 

veränderte mediale Voraussetzungen zu erlernen. Für Ascott nämlich ist die Vorstel-

lung einer Abtrennbarkeit menschlichen Lernens und Erlebens von Technologien 

eine reaktionäre Fiktion, die an der Tatsache vorbeigeht, dass unser Bewusstsein und 

unsere Wahrnehmung längst zutiefst technisiert sind (vgl. ebd.).  

Entsprechend sieht er in unserer Interaktion mit Computern und ihren Steue-

rungsmechaniken auch nicht unsere Fremdbestimmung durch einen unserem eigenen 

Urteilsvermögen übergeordneten Entscheidungsapparat, sondern vielmehr einen re-

ziproken Vorgang, in dem unser Denken mit diesen Mechanismen verschmilzt. Für 

ihn ist dies keine gewaltsame Verzerrung unseres Bewusstseins, sondern der Erwerb 

eines neuen Sinnes, den er als »cyberception« bezeichnet: Wir denken und erfahren 

innerhalb der Netze, und zugleich denken die Netze in uns. Das Museum ist dement-

sprechend aus Ascotts Sicht auch gar keine Bildungsinstitution mehr, sondern viel-

mehr der Idealtypus einer Zusammenkunft von Menschen, Dingen und Konzepten in 

einem Netzwerk, das eine Eigenintelligenz entwickelt:  

 

Ich spreche über das Museum als ein Gehirn, das seine eigene assoziative Gedankenwelt ver-

körpert, als einen überaus sensiblen Kortex, den man eher einen Cyberkortex nennen sollte, als 

ein kognitives Netz all der Ideen, Formen, Strukturen und Strategien, die im Zwischenraum, 

durch das assoziative Denken, durch die Hyperlinks einer tiefreichenden Vermaschung erzeugt 

werden und die jenen Bereich des Werdens zwischen dem Virtuellen und dem Realen begrün-

den, der unser globales Heim ist. (Ebd.) 

 

Während Malraux das Imaginäre Museum noch als das betrachtete, was passiert, 

wenn Reproduktionen auf einen menschlichen Verstand treffen, der zwischen ihnen 

assoziative Linien zieht, bildet für Ascott das Netz aus Menschen, Objekten und 

Technik selbst ein imaginierendes System. Das Museum der Zukunft ist daher seiner 

Ansicht nach auch nicht länger ein Raum, in dem Objekte inszeniert werden, sondern 

vielmehr ein Nicht-Ort, an dem Menschen und Kulturgüter virtuell kongregieren und 

neue Ausdrucksformen und Bedeutungen entstehen lassen können. Dieses Museum 

ist in der Diktion Ascotts ein »Museum der dritten Art«: 

 

Die erste Art des Museums, in dem diejenigen, die die Zeit hatten, sich mit der Muse beschäf-

tigten, ist vorbei. Das Museum der zweiten Art, in dem die Materialität der Kunst und ihre 

herrliche und unbeständige Gegenständlichkeit in ihr virtuelles Anderes überführt wird, kann 

nicht funktionieren. Ich spreche vom Museum der dritten Art, in dem die intime Begegnung 

des Geistes mit einem anderen Geist, des Kortex mit dem Hyperkortex, des Virtuellen mit dem 

Wirklichen zu einer Interaktivität auf der Höhe des Geistes führt. (Ebd.) 

 

Das Museum erster Art wäre demnach also der Musentempel der Antike, das Mu-

seum zweiter Art eben die moderne Institution Museum ‒ und während das Museum 

erster Art schlicht nicht länger existiert, sei das zweite letztlich an seinem Anspruch 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | Dinge – Nutzer – Netze 

gescheitert, aus materiellen Objekten abstrakte (oder eben: virtuelle) Wissensgegen-

stände zu machen. Die Ursache und Natur dieses Scheiterns verortet Ascott in dem 

seiner Ansicht nach fehlgeleiteten Bestreben, mit simulatorischen Mitteln eine Ver-

gangenheit rekonstruieren zu wollen, wo doch simulatorisches Denken immer auf 

Gegenwart und Zukunft ausgerichtet sei. Die Idee der Repräsentation und Rekon-

struktion erscheint ihm tatsächlich als ein diskursives Machtmittel, mit dem Kurato-

ren ihre Autorität dem Publikum gegenüber behaupten und affirmieren ‒ indem sie 

die Vorstellung verteidigen, es gäbe eine richtige Vergangenheit, die man in der Ge-

genwart wiederherstellen könne, und nicht etwa eine Vielzahl möglicher Gegenwar-

ten, die sich kreativ miteinander konfrontieren lassen (vgl. ebd.). In den inszenatori-

schen Elementen musealer Ausstellungspraxis sieht Ascott also eine Unterschlagung 

auf Kosten des Publikums. Die Vorlage für das Museum der Zukunft ist für ihn daher 

eine ganz andere Form von virtueller Gegenwelt: nämlich die des Themenparks. 

Der Vergnügungspark sei längst das »definitive Museum des 20. Jahrhunderts« 

geworden, und Museen ahmten ihn bereits nach, indem sie sich mit »einem Anden-

kenladen, einem Restaurant, Führungen, kunstvoller Beleuchtung« ausstaffierten und 

so Erlebnisdimensionen in das Museumsdispositiv einführten, die eigentlich nicht 

durch den etablierten Bildungsauftrag abgedeckt sind. Hiermit sei im Grunde bereits 

implizit eingestanden, dass Museen Simulacren innerhalb der Gegenwart und für die 

Gegenwart seien ‒ Themenparks allerdings gingen ganz offen und unbefangen mit 

der Tatsache um, dass sie Orte der Simulation sind, während das Museum sich hinter 

dem Anspruch der Repräsentation verbarrikadiere und seinen Besuchern die Befrie-

digung der Teilhabe an der Konstruktion der sie umgebenden Welt verweigere. Si-

mulation sei grundsätzlich »weicher und einbeziehender« als Repräsentation, weil 

ihre Gegenstände nicht unter dem Schutz von Experten stünden (vgl. ebd.). 

Überhaupt sieht Ascott im Materialitätsparadigma der Institution Museum letzt-

lich weniger eine Würdigung der auratischen Qualität und des authentischen Wesens 

von historischen Überresten, als vielmehr eine Zuspitzung dieses letztlich auf Deu-

tungshoheiten zielenden Realitätsdiskurses. Tatsächlich nämlich schieße das Mu-

seum mit seiner Betonung des physischen Materials längst völlig an unserer medialen 

Lebenswirklichkeit vorbei. Der Wahrnehmungsmodus, den es uns auferlegt, ist für 

Ascott ausdrücklich keine Rückbesinnung auf das Authentische, sondern vielmehr 

eine völlig artifizielle Verstellung unseres Bewusstseins, während die cyberception 

in seiner Lesart längst zum authentischen Zustand unserer medialen Wirklichkeit ge-

worden ist. Wo Claude Lévy-Strauss die Daseinsberechtigung des Museums aus ei-

nem angeblichen Verlust von Authentizität in der Alltagswelt ableitet, sieht Ascott 

in ihm vielmehr den letzten Bewahrer eines Authentizitätsbegriffes, der sich überall 

sonst längst überlebt habe (vgl. ebd.). Dabei habe sein Schwinden Ascott zufolge aber 

kein Vakuum der Authentizität hinterlassen, sondern vielmehr die Voraussetzungen 

für neue Formen des Authentischen geschaffen, die ganz explizit anti-monumental 

funktionierten: 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 311 

Wir fliegen von Metapher zu Metapher, von Standpunkt zu Standpunkt, und lassen uns nur für 

einen Augenblick nieder. Für uns sind diese allzu soliden Überzeugungen, diese tiefgründigen 

Visionen des Zeitalters der Vernunft mit ihrer unerschütterlichen Gewißheit und ihrer cartesi-

anischen Vergewisserung nichts. Für uns ist alles Oberfläche, eine Oberfläche auf einer wei-

teren Oberfläche. (Ebd.) 

 

So überkommen wie der fetischistische Umgang mit dem Originalobjekt in der Mu-

seumspraxis sei notwendigerweise auch die Vorstellung von der physischen Bewe-

gung des Besuchers durch den Museumsraum. Im postmusealen Szenario Ascotts, in 

dem Besucher und Ausstellungsobjekte zum denkenden Nervensystem verschmel-

zen, ist die Körperlichkeit des Betrachters ähnlich wie die materielle Gebundenheit 

des Exponats vor allem ein weiteres zu überwindendes Hindernis. Unsere Körper 

selbst sind für ihn Bedeutungsträger, die unsere Wahrnehmung verzerren und einen-

gen. Ganz in der Tradition des Cyberpunk fordert er dementsprechend ein Museum 

nicht für den körperlich anwesenden Beschauer, sondern für das »entkörperte 

Selbst«, das eben in unserer medialen Umwelt längst nicht mehr an den Körper und 

seine fünf Sinne gekettet, sondern via cyberception in den Netzen distribuiert sei. 

Einem solchen Cyberbewusstsein könne das klassische Museumsexponat gar nicht 

mehr gerecht werden, weil es völlig unterhalb seiner Wahrnehmungsschwelle exis-

tierte: 

 

Welchen Platz in unserem Bewußtsein können in diesem Eintauchen in das Immaterielle, die 

unsere Kultur der computervermittelten Ereignisse, der Fuzzy Logic, der Prinzipien der Unge-

wißheit, der Unentscheidbarkeit und des Chaos begründet, die Aufbewahrungsorte von alten 

Töpfen und Pfannen, Stöcken und Steinen, Knochen und Spielsachen einnehmen? Welche 

sinnvolle Rolle können in einer immateriellen Kultur das Aufbewahren, die Klassifizierung 

und Darstellung einer materiellen »Evidenz« vergegenständlichter Hypothesen spielen? Kön-

nen Spuren nicht in Datenbanken gespeichert werden, um sie bei Bedarf in der Virtuellen Re-

alität zu verwirklichen, wodurch der Benutzer nach seinen Wünschen Zugang zu kulturellen 

und geschichtlichen Erinnerungen erhält und seine eigenen Assoziationen. Vermutungen, Re-

konstruktionen und Bedeutungen erschaffen kann? (Ebd.) 

 

In anderen Worten: Die ›neuen Medien‹ haben uns längst für das klassische Museum 

verdorben, und das virtuelle Abbild des Originalobjektes ist für unser neues Medien-

bewusstsein zum ihm überlegenen Sinnträger geworden. An die Stelle des Museums-

gebäudes müsse und werde daher in Zukunft das treten, was Ascott »Wissensland-

schaften« nennt: Es gehe nicht länger um die Inszenierung von Geschichtsbildern 

und um Ausstellungen, die im Zeichen benennbarer kuratorischer Entscheidungen 

stehen, sondern um »Gärten von Hypothesen«, die »sich im Raum zwischen dem 

Virtuellen und dem Realen befinden«. Diese botanische Metapher zeigt bereits an, 

dass Ascott hier in einer ganz ähnlichen Bildlichkeit denkt wie jener des Rhizoms:  

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | Dinge – Nutzer – Netze 

 Sie wären den Kreisläufen des intellektuellen Wachstums und Wandels unterworfen und wür-

den unsere sich verändernden Perspektiven, Werte und Interessen spiegeln. Der Garten der 

Hypothesen ist für die technoetische Kultur und für die Welt des Künstlichen Lebens und des 

Künstlichen Bewußtseins, für den Hyperkortex und die menschliche Cyberwahrnehmung, was 

die neo-georgianischen und Prunkbehälter des alten Museums für die cartesianische Konfor-

mität der klassischen Kultur waren. (Ebd.) 

 

6.5.4 Das Museum als Akteur-Netzwerk 

 

Während die unsteten Netzstrukturen des Rhizoms allerdings in erster Linie Ideen, 

Konzepte und Menschen miteinander verbinden und die Technik im Grunde nicht 

auftaucht bzw. allenfalls als passives Mittel der Vernetzung zu denken ist, spielt sie 

bei Ascott eine herausragende und dezidiert proaktive Rolle. Sie ist kein ›Äußeres‹ 

mehr, das Kommunikation zwischen Menschen hin und her trägt, sondern Teil einer 

Meta-Intelligenz, in welcher die Grenzen zwischen ihr, dem Menschen und den In-

halten verschwimmen. So sehr Ascotts Szenario in Sprache und Dimension die Merk-

male eines salbungsvollen Techno-Utopismus tragen mag: Das hier projizierte Ver-

hältnis zwischen Menschen und ihren Technologien ist ein in unserer Lebenswelt 

durchaus evidentes, das seine wohl bekannteste und folgenreichste Systematisierung 

und theoretische Durchdringung in der Akteur-Netzwerk-Theorie Bruno Latours er-

fahren hat. 

Latours theoretisches Gebäude will dabei tatsächlich den Netzwerkbegriff wieder 

ablösen von der massiven Technisierung, die er seit dem Aufkommen von Compu-

ternetzwerken erfahren hat. Auf der Hardware-Ebene nämlich sind Computernetz-

werke, so stellt Latour fest, extrem starre und hierarchische Gebilde, weil zwischen 

den einzelnen Rechnern eine notwendig materielle Verbindungsstruktur besteht, die 

zentral geplant und baulich umgesetzt werden muss (vgl. Latour 1996: 2). Zugleich 

aber will Latour sich mit der Akteur-Netzwerk-Theorie auch vom Studium sozialer 

Netzwerke abgrenzen, wie es in Jakob Morenos Soziometrie betrieben wurde. Dieser 

Ansatz nämlich verliert sich nach Latours Einschätzung zu sehr in der Untersuchung 

der Beziehungen zwischen individuellen menschlichen Akteuren und sei aus dem 

(durchaus legitimen) Bedürfnis hervorgegangen, staatlichen Verwaltungsbürokratien 

und übermäßig global angelegten soziologischen Theoriegebäuden einen Blick auf 

die Einzelperson (und damit ›den Menschen‹) entgegenzusetzen (vgl. ebd.). Die Ak-

teur-Netzwerk-Theorie will indes den Blick auf »Aktanten« richten, die weder zwin-

gend Menschen, noch Individuen sind (vgl. ebd.). 

Was Latour damit anstrebt, ist eine Betrachtung der »Essenz« (ebd.) von sozialer 

und natürlicher Welt ‒ nicht etwa eine Neubewertung von Netzwerken innerhalb der 

Sozialtheorie, sondern eine komplette Neukonstruktion aller Sozialtheorie aus der 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 313 

Betrachtung von Netzwerken heraus, und zwar ohne Privilegierung ausgewiesen ›so-

zialer‹ Netzwerke. Insofern ist die Akteur-Netzwerk-Theorie nach Latour mindestens 

ebenso sehr Ontologie und Metaphysik, wie sie Soziologie ist (vgl. ebd.). Ein zent-

raler Gedanke ist dabei das Durchbrechen der Raummetaphern, innerhalb derer wir 

üblicherweise über Netzwerke sprechen. Akteur-Netzwerke sind für Latour weder 

zwei- noch dreidimensional, ja tatsächlich gar nicht in den Kategorien cartesianischer 

Räumlichkeit zu denken. Stattdessen haben sie so viele ›Dimensionen‹, wie sie Ver-

bindungen aufweisen. Und weil ihre Dimensionen nicht räumlich sind, lassen sie sich 

auch nicht in Regionen, Territorien, Schichten oder Ebenen zerteilen. Die Akteur-

Netzwerk-Theorie soll indes solche Beschreibungsformen nicht etwa ausklammern ‒ 

vielmehr will sie die temporären Effekte begreifen helfen, die wir mit solchen Figu-

ren produzieren, ohne sie als ontisches a priori zu akzeptieren. Dazu gehöre unwei-

gerlich auch die Einsicht, dass sämtliche Wissenschaften als Disziplinen ebenfalls 

mit den gesellschaftlichen Netzen verwoben sind, die sie beschreiben wollen ‒ und 

dass die Rückführung ihrer epistemischen und materiellen Artefakte in diese Netze 

zwingend erforderlich sei, wenn sie ihrer Aufgabe gerecht werden wollen. Damit geht 

laut Latour eine Wissensproduktion einher, die sich grob als eine Abkehr vom induk-

tiven Denken (das ja Einzelphänomene aus bekannten Regelhaftigkeiten erklären 

will) und eine Hinwendung zu einer Mischung aus deduktivem und transduktivem 

erklären lässt, das nunmehr Vielheiten lokal begrenzter Vernetzungserscheinungen 

ins Zentrum stellt (vgl. ebd.: 3). Während klassische Epistemologien die Abweichung 

von bekannten Ordnungssystemen als den zu erklärenden Sonderfall betrachten, be-

greift die Akteur-Netzwerk-Theorie die raumzeitlich begrenzte Einzelbeobachtung 

als das tatsächlich ›Normale‹, während die Ordnung den historisch gewachsenen 

Ausnahmezustand darstellt. Sie will die Lücken zwischen den Orten eines Netzwer-

kes ausdrücklich nicht mit vereinheitlichenden Theorien füllen. Insofern agieren hier 

die Netzwerke nicht mehr innerhalb einer kontinuierlichen Welt, sondern die ganze 

Welt, wie wir sie kennen und erleben, ist das Produkt von Interaktionen und Bewe-

gungen innerhalb von Netzwerken (vgl. ebd.: 3f.). 

Den besonderen Nutzen des Netzwerkbegriffes sieht Latour dabei darin, dass er 

eine Topologie von Nähen und Distanzen ermöglicht, die ganz anders funktioniert 

als jene des physischen Raumes und dabei vielen Gemengelangen weit besser gerecht 

wird als diese. Als einfache Beispiele führt Latour hier die Tatsachen an, dass ein 

Mensch, der räumlich direkt neben ihm stehe, ihm doch ferner sein könne als seine 

6.000 Meilen entfernte Mutter; dass zwei Rentiere in Alaska zehn Meter voneinander 

getrennt sein könnten, aber eine zwischen ihnen verlaufende Pipeline ihnen doch jede 

Paarung unmöglich mache; oder dass sein Sohn und der in der Schule neben ihm 

sitzende arabischstämmige Klassenkamerad letztlich in sehr verschiedenen Welten 

aufwachsen werden (vgl. ebd.: 4). Für Latour gibt es in unserem Denken einen kaum 

zu umlaufenden Konflikt zwischen Geographie und Netzwerk, bzw. genauer zwi-

schen der Anschaulichkeit spatialer Verhältnisse und der Abstraktheit tatsächlicher 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 | Dinge – Nutzer – Netze 

Zusammengehörigkeiten. Die Geographie des kontinuierlichen, physikalischen Rau-

mes impliziert ein Verhältnis von Nähe und Ferne, das tatsächlich nicht existiert (vgl. 

ebd.). Insofern soll die Akteur-Netzwerk-Theorie auch die Trennung zwischen 

›Mikro‹- und ›Makro‹-Erscheinungen überwinden, die für die Sozialwissenschaften 

immer noch bestimmend ist. Ihre qualitative Verschiedenheit soll sich auflösen in der 

quantitativen der Verdichtung und der Ausdünnung von Bezüglichkeiten in Netzwer-

ken. Massen- und Individualphänomene gehören nicht unterschiedlichen Sphären der 

Analysierbarkeit an, sondern entstehen im selben Netzwerk aus denselben Mechanis-

men (vgl. ebd.: 5). Es gibt keine Unterscheidung von globalem und lokalem Blick, 

weil jede globale Betrachtung die lokale in sich trägt (vgl. ebd.). 

Somit verschwindet auch ‒ und dies ist für das museale Szenario natürlich beson-

ders brisant ‒ jede Möglichkeit, noch die Trennung zwischen innen und außen zu 

denken. Netzwerke sind, so Latour, »all boundary without inside and outside« (ebd.: 

6). Sie haben, so sagt er »keinen Schatten« und sind eine positive Erscheinung, zu 

der es kein Negativ gibt (vgl. ebd.). Netzwerke kennen dementsprechend auch kein 

links, rechts, oben oder unten. Jede Verortung kann nur eine relative zu anderen Orten 

sein. Und an dieser Stelle kommt eben jener ›Akteur‹ ins Spiel, welcher Latours The-

orie die Hälfte ihres Namens verleiht. Dieser Akteur ist ganz ausdrücklich keine not-

wendigerweise menschliche Person, die sich Handlungsmacht aneignet. Vielmehr ist 

der Akteur jener, der agiert oder dem von einer anderen Stelle im Netzwerk die Fä-

higkeit zum Agieren verliehen wird. Buchstäblich alles kann innerhalb eines Netz-

werkes zum Akteur werden, solange von ihm in irgendeiner Form eine Aktion aus-

geht (vgl. ebd.). Akteur-Netzwerke, so schreibt Latour, verbinden menschliche und 

nichtmenschliche Entitäten, verteilen menschliche und nichtmenschliche Charakte-

ristiken auf beide, und transformieren dabei laufend sowohl die Akteure, als auch 

ihre Eigenschaften und die Verbindungen zwischen ihnen (vgl. ebd.: 7). 

Damit ist die Methodik der Akteur-Netzwerk-Theorie folgerichtig zunächst eine 

Form von semiotisch vorgehender Diskursanalyse, denn es gilt vorrangig, zu be-

schreiben, wie Ordnungen innerhalb von Akteur-Netzwerken ausgehandelt und ge-

rechtfertigt werden (vgl. ebd.: 8). Tatsächlich geht Latours Ansatz so weit, alle sozi-

alen Tatsachen unserer kulturellen Umwelt ‒ inklusive jeder Technologie ‒ als semi-

otische Konstrukte zu verstehen, die es zu kartieren heißt, allerdings weniger in ihrer 

›tatsächlichen‹ Beschaffenheit als in den Voraussetzungen ihrer Entstehung und Be-

nennbarkeit (vgl. ebd.: 9). Die Akteur-Netzwerk-Theorie will ausdrücklich das, was 

in digitalen Medien ja ohnehin längst implizite Normalität geworden ist, nämlich eine 

Aufhebung der Trennung zwischen der Welt und der Sprache, in der wir uns über sie 

verständigen ‒ und damit auch jener zwischen den Dingen und ihrer Repräsentation. 

Latour spricht hier von einer »konterkopernikanischen Revolution« (ebd.: 10): Sinn 

entsteht in Netzwerken nicht unter den Vorgaben einer äußeren Autorität, sondern 

jedes Netzwerk schafft sich die Voraussetzungen seiner Sinnproduktion völlig de-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 315 

zentral unter Mitwirkung aller beteiligten Akteure, die ihrerseits selbst netzartig be-

schaffen sind (vgl. ebd.). Und weil Dinge nur mehr das Produkt des Umgangs mit 

ihrer Repräsentation sind, gibt es keine äußere Referenz mehr, an der man ihr ›We-

sen‹ festmachen könnte. Jeder Blick auf das Netzwerk, jeder Versuch, es zu erklären 

oder beschreiben ‒ ob er nun von innen oder von außen kommt ‒ ist nur so gut oder 

so schlecht wie jeder andere. Die Perspektive des Analytikers ist nur mehr eine unter 

vielen (vgl. ebd.: 12) ‒ und jeder Versuch der Analyse berührt und verändert unwei-

gerlich seinen Gegenstand (vgl. ebd.: 13): 

 

As I said above there is not a net and an actor laying down the net, but there is an actor whose 

definition of the world outlines, traces, delineate, limn, describe, shadow forth, inscroll, file, 

list, record, mark, or tag a trajectory that is called a network. No net exists independently of the 

very act of tracing it, and no tracing is done by an actor exterior to the net. A network is not a 

thing but the recorded movement of a thing. The questions AT addresses have now changed. It 

is not longer whether a net is representation or a thing, a part of society or a part of discourse 

or a part of nature, but what moves and how this movement is recorded. (Ebd.: 14) 

 

Aus der Warte von Latours Theorie erscheint das Museum natürlich ganz unweiger-

lich als ein Akteur-Netzwerk, in dem Kuratoren, Besucher, Dinge, Architekturen und 

Technologien laufend miteinander umgehen und die Vektoren eines Sinnsystems ent-

stehen lassen, in dem jedes Teilchen grundsätzlich die Fähigkeit zur Proaktivität be-

sitzt. Selbst die Wände des Museums sind insofern keine passive Grenze der Institu-

tion, sie sind vielmehr Aktanten, die semiotisch die Unterscheidbarkeit des Netz-

werks ›Museum‹ von benachbarten, ihm teils ähnlichen, teils sehr von ihm verschie-

denen Netzwerken etablieren. Der Wert der Akteur-Netzwerk-Theorie ist für diese 

Studie (und speziell die nun folgenden Betrachtungen des Fallstudienkapitels) daher 

vor allem folgender: Sie fragt nicht nach dem definitorischen ›Wesen‹ gesellschaft-

licher Einrichtungen, sondern nach den Bedingungen ihrer kommunikativen und se-

miotischen Hervorbringung ‒ und damit ihrer ›Essenz‹ oder dem, was Ascott wo-

möglich meint, wenn er im Titel seines Traktates über das postmuseale Szenario vom 

»Geist des Museums« spricht. Aus der Sicht der Akteur-Netzwerk-Theorie ist die 

Frage nach der Möglichkeit eines Museums auf der Grundlage des World Wide Web 

allein dank der Existenz des Begriffs vom ›Virtuellen Museum‹ bereits zu bejahen: 

Mit ihr existiert eine Bezeichnung für Netzwerke, die von den Akteuren dieser Netz-

werke mit Bedeutung gefüllt werden kann. Interessant ist damit nicht, was ein virtu-

elles Museum ist oder nicht ist, sondern wie es sich selbst in unsere soziale Wirklich-

keit hineinkommuniziert: »[…] AT is not about traced networks, but about the net-

work-tracing activity.« (ebd.: 14) Und damit geht es letztlich nicht um Strukturen, 

sondern um Bewegungen.

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442326-028 - am 14.02.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

