Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 299

befinden. Zugleich aber miissen einem virtuellen Museum ganz dhnliche Fragen ge-
stellt werden wie einem physischen, wenn man sein Wirken als Dispositiv verstehen
will: Wie organisiert es Sichtbarkeiten und Sagbarkeiten? Wen lésst es sprechen, wen
schweigen? Wie fiihrt es Objekte zueinander und Betrachter zu Objekten? Und wie
genau werden alle diese vernetzten Einzelelemente zusammengefiihrt, um welche
Spielart des Musealen zu evozieren?

6.5 DIE DISPOSITIVE DES VIRTUELLEN MUSEUMS

Hier muss zunéchst die ganze Tragweite der Tatsache ins Auge gefasst werden, dass
das virtuelle Museum eben weder einen Ort noch ein Gebdude hat, die es beherbergen
— und dass wir natiirlich dennoch auch im Umgang mit digitaler Technik Wesen mit
analogen Korpern bleiben, die sich im physikalischen Raum authalten. Dementspre-
chend erleben wir natiirlich auch virtuelle Museen innerhalb von Raumen, und zwar
bezeichnenderweise meist solchen, die keineswegs museal sind. Das virtuelle Mu-
seum kann uns im Gegensatz zum physischen kein auf3eralltigliches soziales Setting
auferlegen, das in einer baulichen Separation von der AuBlenwelt evident wére. Statt-
dessen ist sein rdumlicher Schauplatz immer der, in dem sich das deck befindet, mit-
tels dessen es technisch aktualisiert wird. Natiirlich sind Dispositive niemals ab-
schlieBbar oder gar souverin, und auch das physische Museum bildet hier keine Aus-
nahme. Allerdings ist seine architektonische und institutionelle Erscheinung sehr
dazu angetan, es dem Besucher als ein geschlossenes System erscheinen zu lassen,
das roffen< allenfalls zu jener Vergangenheit ist, deren Uberreste es im Empfang
nimmt, bewahrt und ausstellt. Gerade darin begriindet sich ja das Gegenweltliche und
Halbsakrale, das Paul Valéry als so irritierend empfindet und in dem Krysztof Pomian
das Vermichtnis des Musentempels erkennt.

Das virtuelle Museum hingegen kann sich nicht dem Sachverhalt entziehen, dass
seine innere Dispositivstruktur, wie immer sie auch aufgebaut sein mag, nur >begeh-
bar« ist innerhalb einer duBeren, die ganz und gar alltiaglich bleibt. Die Computer, mit
denen wir im Netz surfen, stehen in unseren Arbeits- und Wohnzimmern, wir benut-
zen sie auf Parkbanken und in Restaurants, bei der Arbeit und in der Freizeit, nehmen
sie zuweilen gar mit ins Bett. Die in der Cyberspace-Idee anklingende und im Hin-
blick auf die von uns an digitale Medien gerichteten Erwartungshaltungen immer
noch oft nachwirkende Vorstellung vom Virtuellen als medialem Ausnahmezustand
bildet unsere Medienpraxis langst nicht mehr ab. Als Technologie sind Computer fiir
uns nicht weniger alltiglich als Staubsauger, Toaster, Automobile oder Heizkorper.
Wir gehen mit ihnen um, ohne sie noch wahrzunehmen — und damit sind sie eben
Gebrauchsgegenstinde des Aktionsraumes. Anette Spohns Feststellung, das Web
schule uns auf eine das >Ubersehen« ins Zentrum stellende Wahrnehmung, beschreibt

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | Dinge — Nutzer — Netze

im Grunde die gesamte Programmatik der digitalen Kultur und ihrer Interface-Sys-
teme: Es geht darum, den Computer zu einem >zuhandenen< Gegenstand zu machen,
der in seiner eigenen Funktionalitét verschwindet.

6.5.1 Alltaglichkeit und Auratizitat des Virtuellen

Damit ist die materielle Schnittstelle zwischen dem virtuellen Museum und seinem
Publikum ironischerweise in jeder Hinsicht die Antithese des Museums und der Mu-
seumsdinge: Sie ist der Inbegriff der Alltdglichkeit und der Normalitét. Eine Syste-
matisierung der sozialen Rdume der Computernutzung und der mit ihnen verbunde-
nen Dispositive versucht Michael Liebe mit Augenmerk auf Computerspielen zu ent-
wickeln. Der klassische Desktop-PC gehort seiner Auffassung nach ins Dispositiv
»Arbeit« (Liebe 2008: 78): Er ist relativ grol und unhandlich, steht typischerweise
auf einem Schreibtisch, vor dem der Nutzer aufrecht sitzt und besteht aus einer An-
zahl von Einzelkomponenten, zu denen neben dem Rechner selbst ein Monitor und
diverse Ein- und Ausgabegerite gehoren. Die Spielkonsole hingegen sei im Disposi-
tiv »Wohnen« verortet: Sie wird an ein Fernsehgerit angeschlossen, das sich meist
in einem Wohnzimmer befindet, und von einem Sofa aus in bequemer Kérperhaltung
mit einem einzigen, sehr beweglichen Steuergerit oder controller bedient (vgl. ebd.:
79). Die mittlerweile exotisch gewordene Gattung der »Arcade-Geréte« gehort nach
Liebe ins Dispositiv »Freizeit«, weil sie fiir gewohnlich gar nicht in Privathaushalten
steht, sondern in 6ffentlichen bzw. in Geschifts-Rdumen beheimatet und in der An-
schaffung iiberaus teuer ist (vgl. ebd.: 78). Handheld-Gerdte wie Tablet-Computer
und Smartphones schlieBlich fallen seiner Ansicht nach unter das relativ junge und
noch schwammige Dispositiv »Mobilitit«, weil sie batteriegetrieben, klein dimensi-
oniert und entsprechend nicht ortsgebunden sind (vgl. ebd.).

Diese grobe und gar nicht den Anspruch auf Ausdifferenziertheit erhebende Klas-
sifizierung von den Umgang mit Computern bedingenden Raumverhiltnissen be-
schreibt nicht nur die Nutzerseite, sondern nach Liebe auch die gedachten Szenarien,
fiir die Softwareentwickler Programme konzipieren. Der PC werde z.B. so sehr als
Arbeitsrechner gedacht, dass selbst fiir den PC entwickelte Unterhaltungssoftware
die Attribute von Arbeitsanwendungen aufweise, wie dies z.B. bei Strategiespielen
oder Massively Multiplayer Games der Fall sei (vgl. ebd.: 79ft.). Software fiir Spiele-
konsolen (die mittlerweile ja langst nicht mehr nur >Spiele< im engsten Sinne bein-
haltet) sei auf geselliges, freundschaftliches, aber auch wettbewerbsorientiertes Mit-
einander von Menschen ausgerichtet, die sich auch in Zeiten vernetzter Multiplayer-
Erfahrungen noch héufig im selben Raum aufhalten und mit derselben Konsole spie-
len (vgl. ebd.: 79). Arcade-Spiele sind auf Profitmaximierung ausgerichtet und su-
chen dementsprechend die Balance zwischen »Lust und Frust«, die den Spieler ei-

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 301

nerseits fiir seine Erfolge arbeiten ldsst (ihn also immer wieder zu erneuten Versu-
chen animiert), ihn andererseits aber nicht so sehr frustriert, dass er das Handtuch
wirft (vgl. ebd.: 83ff.). Software fiir Handheld-Geréte schlieBlich sei auf Spontanitit
und Unkompliziertheit ausgerichtet, diirfe also nicht zu viele Bedienelemente auf-
weisen und miisse sich jederzeit beenden oder anhalten lassen, wenn der Nutzer sein
Gerit schnell einpacken oder beiseitelegen muss (vgl. ebd.: 88f.). Was Liebe fiir
Computerspiele diagnostiziert, muss auch fiir virtuelle Museen gelten: Will man im
Netz museal prasentieren, dann muss man ein bestimmtes Bild nicht nur vom Nutzer,
sondern auch von seinem Endgerit und der Raumsituation haben, in der es sich be-
findet. In vielen Féllen wird dies eine Entscheidung fiir und gegen bestimmte Rezep-
tionsszenarien erforderlich machen, weil unterschiedliche decks unterschiedliche De-
signs und Informationsarchitekturen erfordern. Eine Webseite, die auf einem PC bzw.
seinem groBen Monitor gut aussieht und leicht zu handhaben ist, kann auf einem
Tablet oder gar einem Smartphone kaum zu lesen, geschweige denn zu navigieren
sein. Eine separate mobile Webseite zu erstellen kostet wiederum Zeit und Geld, das
mdglicherweise nicht immer zur Verfiigung stehen wird.

Das kulturelle und rdumliche Milieu des virtuellen Museums ist also ein prekéres,
weil es tatsdchlich notwendigerweise ein verdufiertes Museum ist — und zwar verdu-
Bert nicht nur an das WWW, seine Technizitdt und die ihm aufgesetzten Such- und
Ordnungsmaschinerien, sondern auch an die technischen Gegebenheiten von Endge-
riten und die soziale Welt, in der diese betrieben werden. Der Frage, ob und wie ein
virtuelles Museum seiner »Besucherschaft< irgendeine Form von Rezeptionserfah-
rung didaktisch vorzugeben imstande sein kann, ist grundsétzlich die Tatsache vor-
geschaltet, dass es unmoglich die Gesamtsituation des virtuellen >Besuchs< bestim-
men kann. Das physische Museum ist — um abermals die Diktion Beat Hachlers auf-
zugreifen — eine soziale Szenographie, wéhrend das virtuelle sich innerhalb ganz an-
derer Settings entfalten muss, die keiner intentional-autorschaftlichen Gemachtheit
unterliegen. David Filkins in Kapitel 3.3.2 dieser Arbeit diskutierte Rede von der
»Missionierung« des WWW durch das Museum greift daher tatséchlich fast zu kurz.
Will man die Missions-Metapher konsequent anwenden, dann zielt das virtuelle Mu-
seum in seinen Missionsbestrebungen nicht nur auf das Web, sondern tatséchlich auf
den >Alltag¢, bzw. auf jene kulturelle Normalitét, von der geschieden zu sein zuvor
definierendes Merkmal der Institution Museum war. Hatte das Imagindre Museum
Malrauxs die virtuelle Latenz der Moglichkeit beschrieben, Kulturobjekte auflerhalb
von Museumswéinden miteinander kommunizieren zu lassen, will das ausgewiesen
virtuelle Museum nun tatséchlich die Aktualitdt (!) musealen Erlebens unter den Vo-
raussetzungen der Alltdglichkeit.

Zugleich aber liegt die grole, immer noch andauernde Widerspriichlichkeit in
unserer Bewertung digitaler Medientechnologien darin, dass Computern nach wie
vor das ganze diskursive Erbe der Utopien und Machbarkeitsphantasmen anhaftet,
die sich im Laufe ihrer Geschichte mit ihnen verbunden haben. Thre Normalitit ist

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | Dinge — Nutzer — Netze

eine gebrochene, in der die Selbstverstindlichkeit im Umgang mit dem Einzelgerit
einerseits einem scheinbar nicht totzukriegenden Verdacht der Irrealitdt und der Téu-
schung, andererseits einer womoglich vollig iiberspitzten Erwartungshaltung an die
Technologie insgesamt gegeniibersteht. Wie die Journalistin Astrid Herbold in ihrer
Streitschrift Das groffe Rauschen pointiert feststellt, sind Digitalisierungsphdnomene
hdufig von extrem optimistischen Fortschrittsversprechungen getragen: Hinter der
oberflichlichen Spekulation auf groBere Praktikabilitit in der Verwaltung und Uber-
mittlung von Daten stehe die groBere Hoffnung darauf, kulturelle und geistige Ent-
wicklungen flexibilisieren und beschleunigen zu konnen, indem man kulturelle In-
halte von sperrigen, materiellen Tragern 19st. Die Idee der Universaldatenbank sieht
Herbold nach wie vor als eine treibende Kraft hinter Virtualisierungsprojekten jed-
weder Art (vgl. Herbold 2009: 131£f.). Das Web als solches sei immer noch umgeben
vom Nimbus der Mdglichkeit, zu einem zugleich absoluten und von aller autorschaft-
lichen inhaltlichen Auslese befreiten Wissenssystem heranwachsen zu konnen, in
dem der Leser sich Zusammenhénge nicht ldnger erarbeiten muss, sondern sie in
Vollendung vorfindet (vgl. ebd.: 139ff.). Parallel dazu macht Herbold die interessante
und durchaus nachvollziehbare Beobachtung, dass dem von Technikskeptikern und
Kulturkritikern immer wieder geduBerten Tauschungsverdacht von den >digital nati-
ves< hdufig mit einem grofBen Vertrauen in die Wahrhaftigkeit digitaler Information
begegnet werde. Tatséchlich lebe das Web nicht etwa vom Versprechen perfekter
Simulation und glaubhafter Sinnestduschung, sondern vielmehr von jenem authenti-
scher zwischenmenschlicher Kommunikation und »echten< Begegnungen im virtuel-
len Raum zwischen den Rechnern. Phdnomene wie Online-Dating oder die Popula-
ritdtsexplosionen um Youtube-Personlichkeiten sind nach Herbold sinnféllige Be-
weise dafiir, dass das Publikum sich vom Web eben gerade Momente des Echten, des
Unmittelbaren und der Aufrichtigkeit verspreche (vgl. ebd.: 81ff.).

Computer sind also in all ihrer Gewohnlichkeit durchaus eine auratische (oder
zumindest immer wieder aufs Neue auratisierte) Technologie, und die ihnen zuge-
schriebene Besonderheit wird auch im Umgang mit Computern als materiellen Ge-
genstdnden ausgespielt. Menschen iibernachten dokumentiertermaf3en vor Apple-Ge-
schiften, um das jeweils neue iPhone am Veroffentlichungstag erstehen zu konnen.
Case modder versehen ihre fiir Computerspiele gebauten PCs (die nicht selten als
Sportgerdte wahrgenommen werden) mit bunten LED-Leuchten und Gehéusefens-
tern, die den Blick auf ihr eigentlich vollig unanschauliches Inneres freigeben. 2013
ergab eine Umfrage der Firma Vuclip, dass 61 % der befragten Mianner befiirchteten,
von anderen Menschen nach Marke und Modell des von ihnen benutzten Handys
beurteilt zu werden.® Computer sind dsthetisierte Statussymbole, in ihrer Gegenstind-

8 Vgl. http://www.pewinternet.org/fact-sheets/mobile-technology-fact-sheet/ vom 19.05.2018.

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



http://www.pewinternet.org/fact-sheets/mobile-technology-fact-sheet/
https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.pewinternet.org/fact-sheets/mobile-technology-fact-sheet/

Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 303

lichkeit eine gewichtige Rolle in der sozialen Kommunikation spielen. Dies ist na-
tirlich kein Novum in unserem Gesellschafts- und Wirtschaftssystem. Fiir Automo-
bile gilt ja ganz dhnliches. Allerdings sind Computer eben nicht nur materielle Ge-
genstidnde, die in eine Semiotik des Konsums eingebunden werden kdnnen, sondern
auch Medientechnologien, die ihrerseits fiir die Erstellung, Ubertragung und Rezep-
tion kultureller Inhalte eingesetzt werden. Der den Computer umgebende kulturelle
Bedeutungskonnex betrifft also immer auch all die Information, die mittels des Rech-
ners iibertragen und rezipiert wird.

Die in Kapitel 6.1.1 dieser Studie festgestellte Tatsache, dass Museum und Web
sehr gegensitzlich mit ihrem jeweiligen Netzwerkparadigma umgehen, betrifft in
diesem Zusammenhang nicht nur ihre epistemischen (bzw. im Falle des Museums
auch didaktischen) Eigenarten, sondern auch ihre affektive Anmutung. Die Aura der
Museumsdinge und die Atmosphére des musealen Raumes sind das Produkt einer
Geschiedenheit von der AuBlenwelt und einer Verbriefung von Authentizitdt durch
das Wirken eines auf Ab- und Ausschluss zielenden Ausstellungskonzeptes, das wie-
derum auf kuratorische Arbeit und damit die Autoritit von Spezialisten zuriickweist.
Das Web und die decks, mittels derer wir es aktualisieren, beziehen ihre Anmutungs-
qualitdten hingegen gerade aus einer kulturellen Programmatik der (zumindest
scheinbaren) Offenheit, der Zugénglichkeit, der NichtabschlieBbarkeit und der Ver-
handelbarkeit von allem durch alle. Damit unterliegen die Erlebnisqualititen von Mu-
seum und Web zugleich anderen Zeitlichkeiten. Das Museum will als kommemora-
tive Einrichtung die Vergangenheit ins Heute bringen, artikuliert sich also im Prisens
(und in der Prédsenz) seiner Exponate {iber Sachverhalte, die grundsétzlich abge-
schlossen sind. Das ist das Virtuelle an ihm und jener Briickenschlag zwischen An-
und Abwesendem, den Pomian ins Zentrum seiner Charakterisierung der Institution
stellt. Das Web hingegen ist, wie Erik Meyer feststellt, ein Medium von extremer
Gegenwartsbezogenheit, und zwar sowohl im zeitlichen wie im rdumlichen Sinne. Es
stelle uns ein permanentes und zunehmend ortsunabhéngiges »Dabeisein< und eine
Teilhabe am Weltgeschehen in Aussicht, die sich unmittelbar verbinde mit einem
dank digitaler Speichertechnik schier unbeschrinkten Erinnerungspotential. Wir kon-
nen, so Meyer, mittels digitaler Kommunikation die Kommemoration schon in An-
griff nehmen, wéhrend sich die Geschichte noch ereignet (vgl. Meyer 2009: 196).
Abwesenbheit ist in einer solchen Priasenzkultur schlicht nicht mehr vorgesehen.

6.5.2 Musealitat zwischen Bildungsauftrag und Wunscherfiillung
Die paradoxe Situation virtueller Museen ist also die, dass sie zwar einerseits im-

stande sind, eine viel groBere >Offentlichkeit« zu adressieren, als es jedes individu-
elle, ortgebundene physische Museum konnte — andererseits diese Offentlichkeit aber

https:/fdol. 14.02.2026, 10:22:20. OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | Dinge — Nutzer — Netze

in der Domiéne des Privaten »abholen< miissen. Damit stellen sie nicht nur die defini-
torischen Grenzen des Museumsbegriffs infrage, sondern auch den sozialen Ort der
Institution. Zur medialen Wesensart des Museumsdings gehort die Tatsache, dass
man es nicht aus der Ausstellung entfernen kann, ohne es seiner Sinnhaftigkeit zu
berauben. Damit geht einher, dass der Museumsbesucher meist nicht in der Lage sein
wird, die Exponate allein zu erleben. Das Erfahren einer Ausstellung ist immer ein
soziales: Selbst wenn die Besucher nicht miteinander reden, teilen sie sich doch einen
Raum und miissen einander allermindestens vor den Schaustiicken Platz machen. Das
»possessive individual Weinsteins und Krokers hat im physischen Museumdispositiv
keinen Platz, weil dieses ihm aus seiner ganzen Anlage heraus eben den Besitz der
Ausstellungsstiicke unmdglich macht. Im virtuellen Museum hingegen kann das Ob-
jekt nicht nur in einer >autistischen, hochindividualisierten Situation erlebt werden,
man ist auBerdem auch Eigentiimer der materiellen Infrastruktur seines Erscheinens.
Das Museumsding besitzt keine physische Autonomie mehr, sondern ist ein Funkti-
onsbiindel innerhalb der technischen Anordnung von Computer und Bildschirm.

Zugleich arbeiten Suchmaschinen in die genau gegensitzliche Richtung: Hier
werden private Vorlieben einem Auswertungssystem offengelegt, das diese (angeb-
lich anonymisiert und entpersonalisiert) an die >Offentlichkeitc seiner Nutzer zuriick-
kommuniziert, das also stindig das Individuum zur Masse ins Verhéltnis setzt. Das
sbesitzergreifende Individuumc« wird hier gewissermaflen vom Subjekt zum Objekt:
Indem es sich als souverdner Akteur begreift, der sich Information aneignet, wird es
tatsdchlich zu einem Ort innerhalb eines technosozialen Dispositivs gemacht, an dem
Technologien Privatheiten und Offentlichkeiten neu verhandeln, an denen sie inhalt-
lich gar nicht teilnehmen koénnen. Der Preis einer hochindividualisierten Rezeptions-
erfahrung im Web ist tatsdchlich die Entprivatisierung von Interessen und Entschei-
dungen.

Indes ist auch das physische Museum — in das, wie Eilean Hooper-Greenhill rich-
tigerweise feststellt, die Besucher immer den gesamten >Rest ihres Lebens< mitneh-
men — seit seiner Entstehung eine Schnittstelle zwischen privater und 6ffentlicher
Lebenswelt gewesen. Die Wurzel des modernen Museums ist die private Sammlung
—und der Museumsbesuch ist fiir uns meist im >Privatleben« verortet, gehdrt er doch,
um bei den Begrifflichkeiten Michael Liebes zu bleiben, ins Dispositiv »>Freizeit«.
Das Museum ist, so rekapituliert Friedrich Waidacher einen wiederkehrenden Befund
der Besucherforschung des 20. Jahrhunderts, fiir die meisten seiner Besucher keine
ausgewiesene Bildungseinrichtung, sondern eine Zerstreuung. Insofern steht das
klassische Museum weniger in Konkurrenz zu anderen Bildungsangeboten, als viel-
mehr zum Kino, zum Zoo oder zum Vergniigungspark (vgl. Waidacher 2000: 8) —
und das virtuelle womdglich zu all den anderen unterhaltsamen Dingen, die man mit
Computern (gerade auch im Web) anstellen kann. Beide stehen vor der doppelten
Herausforderung, sich erstens in diesem Wettbewerb behaupten und zweitens — denn

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 305

das verlangt der sich mit der Institution verbindende Bildungsauftrag — ihren Besu-
chern auch dann Wissen vermitteln zu miissen, wenn deren Interesse sich eigentlich
auf etwas ganz anderes richtet. Museen mediieren zwischen einem (zumindest ange-
nommenen) Jffentlichen Interesse an Bildung und Kultivierung von Gesellschaften
und einem privaten an Unterhaltung und Erlebnissen. Insofern prasentiert sich die
Museumsvirtualisierung der Gegenwart fast als eine Invertierung jenes Verhéltnisses
von Ausstellungsmachern und Publikum, aus dem im 17. Jahrhundert das Museum
iiberhaupt erst hervorgegangen ist. In den Kunst- und Naturalienkammern, die sich
in die ersten Museen verwandeln sollten, entschieden die Interessen und Weltbilder
privater Sammler iiber das, was Besucher sehen, lernen und erleben konnten. Im
World Wide Web sind es nunmehr die vermessbaren privaten Interessenkonnizes von
Nutzern, die dariiber entscheiden, ob museale Angebote zur Sichtbarkeit gelangen
oder nicht — und die dariiber hinaus laufend »Museen unserer selbst< um uns herum
bauen, die fiir niemanden aufer uns selbst als Einzelperson tiberhaupt existieren.

David Anderson beobachtet unter dem Einfluss der Digitalisierung im Jahr 2000
einen Paradigmenwechsel in der Praxis der Kommunikation zwischen Museum und
Publikum, den er als einen Ubergang vom »objektfokussierten (object focussed)«
zum »nutzerfokussierten (user focussed)« Museum beschreibt. Das klassische, phy-
sische Museum sei objektfokussiert und begreife das Museumsdispositiv als eine
Bank fiir Fachwissen und didaktische Expertise, die der Offentlichkeit diametral ge-
geniibersteht. Die Auflenwéinde des Museums markieren die Grenze zwischen >hier
drin< und »da drauBlen<, und museale Sagbarkeiten sollen in dieser Dispositivstruktur
nur in eine Richtung funktionieren, ndmlich von innen nach auf3en. Das Museum soll
also sprechen, wihrend das Publikum lauscht. Der letztlich nicht als spezifische Per-
son begriffene Besucher verldsst das Museum idealerweise in Wissen und Bewusst-
sein transformiert (vgl. Anderson 2000). Das nutzerfokussierte Museum begreife sich
hingegen als ein vernetztes, und zwar nicht nur innerlich, sondern auch nach auflen:
Nutzerfokussierung bedeutet fiir Anderson, die Maskerade der inneren Abgeschlos-
senheit und Gegenweltlichkeit des Museums aufzugeben, um stattdessen die Rele-
vanz anderer gesellschaftlicher Systeme fiir das Museum und umgekehrt zu betonen
und zu erforschen:

In a user-focussed museum, the expertise of professional staff (such as curators) is only a small
part of — and dependent upon — the wider expertise of the whole community; the audience
therefore must be »in here« as well as »out there« if the institution is to develop successfully.
And in a user-focussed museum, there is a need for expertise of many kinds — for example,
about how people can learn, create, make meanings for themselves and enjoy, as well as about
objects. The user-focussed approach really does represent a very different philosophy of

knowledge, and its implications for museums are significant. (Ebd.)

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | Dinge — Nutzer — Netze

Im Wesen dieses Vernetzungsgedankens (der interessanterweise gar nicht auf die
Netzhaftigkeit von Ausstellungen selbst bezogen wird) ist fiir Anderson angelegt,
dass das Museum sich nicht auf die Vermittlung von eng eingegrenzten historischen
Sachverhalten und Narrativen oder auch von &sthetischer Herzensbildung beschrén-
ken diirfe. Vielmehr gelte es, die Voraussetzungen fiir den Erwerb von Wissen selbst
zu thematisieren und Museen zu Orten zu machen, an denen das Publikum zu lernen
lernt. Zu diesem Zweck miisse es die Kooperation mit anderen Kultureinrichtungen
suchen und es sich zur Aufgabe machen, seine Besucher mit jenen Fahigkeiten aus-
zustatten, die sie zur Teilhabe an der Wissensgesellschaft benotigen (vgl. ebd.). Be-
zeichnend ist dabei die Art, auf die Anderson diese Uberlegungen an den Phénomen-
bereich Digitalisierung zuriickbindet. Seiner Ansicht nach ist ndmlich fiir den Erfolg
der Institution Museum im Umgang mit dem Web nicht die Gestaltung von Muse-
umshomepages im Hinblick auf Suchalgorithmen oder die Abgrenzung von anderen
Webangeboten entscheidend. Solche Strategien wiesen letztlich auf die antiquierten
Ausstellungsprinzipien der Objektfokussierung zuriick, die das Museum nur aus sei-
ner eigenen Warte zu konzipieren wussten. Viel wichtiger sei die Frage, was das
Publikum in Zeiten einer digitalisierten Wissensexplosion vom Museum braucht.
Dieses »Brauchenc ist dabei durchaus paddagogisch zu verstehen und nicht identisch
mit dem »Wollen«, wie es Suchmaschinen bedienen. Auch Anderson will dem Publi-
kum etwas vermitteln, es erzichen. Anders als in der klassischen Museumsdidaktik
geht es ihm dabei allerdings nicht nur um die Inhalte und Gegenstdnde der Ausstel-
lung, sondern um das intellektuelle Handwerkszeug, um sich in virtuellen Wissens-
landschaften zurecht zu finden:

It is often said that the new digital technologies are, or could be, a force for democratic change
in society. But it is not the technologies themselves, or information, that will do this, but the
development of the skills and opportunities that people need if they are to participate in cultural
life of communities, that will provide the democratic foundations for use of new media. Our
society does not, and will not, need more information. What it does need is to learn to use
digital cultural resources creatively, and to ensure that this opportunity is open to groups that
the market alone cannot reach. It is here that the real responsibilities of any publicity-funded
museum lie. This is a much more demanding — and intellectually challenging — task than simply
churning out existing object data. It is also a function that museums — like flightless birds on
remote islands, isolated from evolutionary change — are currently ill-equipped, as a result of

their neglect of their educational responsibilities, to deliver. (Ebd.)

Dieser letzte Satz fiihrt uns zuriick zu der in Kapitel 6.1 gemachten Feststellung, dass
Museum und Web bei allen Ahnlichkeiten in ihrer Verfasstheit als Vernetzungssys-
teme sehr unterschiedliche Strategien im Umgang mit Offenheit und Vieldeutigkeit
verfolgen. Ein museales Paradigma der Belehrung und Erziehung, getragen von star-
ken kuratorischen Autorschaften, produziert womdoglich einen Rezipienten, der zwar

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 307

die konkreten Ausstellungsinhalte weitgehend so erlebt, wie es vom Kuratorium ge-
wiinscht ist, dabei aber beklagenswert schlecht vorbereitet wird auf einen Wissens-
erwerb in Gefiigen, in denen solche Autorschaften nicht mehr gegeben sind. Um an-
gesichts der epistemischen, padagogischen und sozialen Implikationen des Internets
relevant bleiben zu konnen, miisse das Museum nach Anderson ein ganz neues
Selbstverstindnis entwickeln: als Teil eines Okosystems von Wissensinstitutionen,
von denen keine monumental abgeschlossen sein kann, sondern jede einzelne nur
eine Durchgangsstation auf den Bildungswegen ihrer individuellen Besucher dar-
stellt. Das virtuelle Museum bedeutet in diesem Entwurf von der Rolle des Museums
die Chance einer viel groBeren Prisenz der Museen in der Lebenswelt der Offentlich-
keit, der sie dienen sollen (vgl. ebd.).

6.5.3 Roy Ascotts rpostmuseales Szenario«

Eine sehr viel radikalere Vision von den Fernzielen der Museumsvirtualisierung ent-
witft der britische Computerkiinstler Roy Ascott. Seine Uberzeugung ist, dass das
rurspriingliche< Museum ein Ort kreativer Entfaltung und damit des Wandels gewe-
sen sei, wihrend das Museum der Moderne diese Funktion ins Gegenteil verkehrt
und sich als konservativer Wertespeicher neu erfunden habe, dem es weniger um In-
halte ginge als um die Etablierung einer bestimmten Machtsituation zwischen Insti-
tution und Rezipient. Er schreibt:

Bevor ich jedoch das postmuseale Szenario darstelle, will ich die Frage stellen, was der Raum
des Museums gewesen war, bevor es Museen gegeben hat. Das fiihrt uns weit in die Vergan-
genheit zuriick. Ich nehme an, dal es der Ort des kollektiven Gedéchtnisses, der Feier oder
sogar des Hedonismus, der Ort kreativer Imagination, der Gefahr und des Wagemuts gewesen
ist. Es war der Ort der Transformation, besonders der geistigen Transformation, der in Bildern
zum Ausdruck kam, die den Korper verdnderten. Irgendwann im Laufe der Geschichte hat das
Museum, wie ich glaube, dieses Erbe verloren. Es sollte ausschlieBend, konservativ, sogar vor-
sichtig werden. Es ging mehr um Giltigkeit als um Wert, mehr um GewiBheit als die Integra-
tion des Ungewissen. Das geschah nicht immer und nicht {iberall. Es schlug jedoch die falsche
Richtung ein, als das Museum sich den Werten der alten Industriekultur anpafite, einer Kultur
des Ausschlufles, der Fragmentierung, des vereinheitlichten Selbst, der Angst, der Entfrem-
dung, des exzessiven Individualismus, der Privatheit und der Geheimhaltung, also einer para-
noischen Gesellschaft. (Ascott 1996)

Es wird hier nicht vollkommen klar, zu welcher Vergangenheit des Museums genau
Ascott seine Gegenwart in Kontrast zu setzen versucht. Wie das zweite Kapitel dieser
Arbeit deutlich machen konnte, war das Museum zu keiner Zeit seiner Geschichte
nicht in politische Agenden verstrickt — und die Vorstellung vom Museum als Ort

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | Dinge — Nutzer — Netze

emanzipatorischer Selbstreflexion ist vor allem ein Produkt der Museumspédagogik
der 1960er und 70er Jahre. Womoglich zielt Ascott hier tatsdchlich auf das antike
Museion als Kolleg von Philosophen und Forschern, also als soziales Gefiige, ab. In
diese Richtung ndmlich weist sein an die obigen Ausfiihrungen anschlieBender Ent-
wurf dessen, was er Eingangs als das >postmuseale Szenario< beschreibt: Das Mu-
seum solle nicht nur die Peripherie zu seiner Umwelt einreiflen, wie es in Malrauxs
Imagindrem Museum in Aussicht gestellt wurde, sondern vielmehr auch jene zu Kor-
per und Bewusstsein des Menschen:

Ich will, daB8 mein neuronales Netzwerk durch Synapsen mit den kiinstlichen neuronalen Netz-
werken des Planeten verbunden ist. [...] Die Erkundung des menschlichen und des kiinstlichen
Geistes, die moglicherweise ohne die Vermittlung von visuellen Formen und Repréasentationen

vor sich gehen kann, scheint mir das Projekt der Kultur des 21. Jahrhunderts zu sein. (Ebd.)

Wiéhrend Malraux mit dem Imagindren Museum das Ausbrechen von Bildern aus
dem Ausstellungsraum beschrieb, will Ascott eine Musealitét, die iiberhaupt nicht
mehr tiber den Umweg des Visuellen funktioniert. Anstatt semiotische Briicken zwi-
schen An- und Abwesendem, Aktuellem und Virtuellem zu bauen, will Ascott den
direkten Umgang des Verstandes mit dem Abstrakten. Der Weg dorthin ist seiner
Ansicht nach »die Verbindung einer auf Technik und wissenschaftlichen Metaphern
basierenden Kunst mit einer geistigen und konzeptuellen Kunst« in einer Kultur, die
Ascott als »technoetisch« bezeichnet: »Jetzt geht es um begriffliche Strategien, um
Ideen und kognitives Verhalten, um die Entstechung eines neuen Bewusstseins«
(ebd.).

Mit der Idee, Medientechnik und menschliches Bewusstsein zu verkoppeln, steht
Ascott natiirlich ganz und gar in der Tradition der Hypertexttheorie seit Vannevar
Bush und seinem Entwurf von Memex als maschineller Erweiterung des menschli-
chen Gehirns. Wo Bush aber eine technische Schnittstelle zwischen die kategorial
verschlagwortete Speicherfunktion der Bibliothek und die netzhafte menschliche
Kognition setzen wollte, stellt Ascott nun explizit das Museumsdispositiv in den Mit-
telpunkt, und mit ihm die Idee von Vernetzung nicht nur als Kulturtechnik, sondern
als Leitfigur einer neuen menschlichen Daseinsform. Das Museum, so Ascott, miisse
so sehr zu einem Abbild des menschlichen Geistes werden, dass es letztlich nicht
langer als mediale Anordnung verstanden werden konne, iiber die sich ein Kurato-
rium einem Publikum mitteilt. Vielmehr miisse sich das Museum zu einem aus seiner
inneren Struktur heraus »intelligenten« System entwickeln, das nicht mehr Mittel
oder Raum einer Kommunikation ist, sondern selbst kommuniziert. Ein Museum, das
seinem Besucher gegeniiber mit dem Anspruch auftritt, ihn zu belehren oder gar zu
erziehen zu wollen, hat in diesem Zukunftsentwurf freilich keinen Platz mehr. Anstatt
unsere Wahrnehmung (perception) zu schulen, gelte es fiir das Museum nun, deren

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 309

verdnderte mediale Voraussetzungen zu erlernen. Fiir Ascott ndmlich ist die Vorstel-
lung einer Abtrennbarkeit menschlichen Lernens und Erlebens von Technologien
eine reaktionire Fiktion, die an der Tatsache vorbeigeht, dass unser Bewusstsein und
unsere Wahrnehmung ldngst zutiefst technisiert sind (vgl. ebd.).

Entsprechend sieht er in unserer Interaktion mit Computern und ihren Steue-
rungsmechaniken auch nicht unsere Fremdbestimmung durch einen unserem eigenen
Urteilsvermdgen iibergeordneten Entscheidungsapparat, sondern vielmehr einen re-
ziproken Vorgang, in dem unser Denken mit diesen Mechanismen verschmilzt. Fiir
ihn ist dies keine gewaltsame Verzerrung unseres Bewusstseins, sondern der Erwerb
eines neuen Sinnes, den er als »cyberception« bezeichnet: Wir denken und erfahren
innerhalb der Netze, und zugleich denken die Netze in uns. Das Museum ist dement-
sprechend aus Ascotts Sicht auch gar keine Bildungsinstitution mehr, sondern viel-
mehr der Idealtypus einer Zusammenkunft von Menschen, Dingen und Konzepten in
einem Netzwerk, das eine Eigenintelligenz entwickelt:

Ich spreche tiber das Museum als ein Gehirn, das seine eigene assoziative Gedankenwelt ver-
korpert, als einen iiberaus sensiblen Kortex, den man eher einen Cyberkortex nennen sollte, als
ein kognitives Netz all der Ideen, Formen, Strukturen und Strategien, die im Zwischenraum,
durch das assoziative Denken, durch die Hyperlinks einer tiefreichenden Vermaschung erzeugt
werden und die jenen Bereich des Werdens zwischen dem Virtuellen und dem Realen begriin-

den, der unser globales Heim ist. (Ebd.)

Wihrend Malraux das Imagindre Museum noch als das betrachtete, was passiert,
wenn Reproduktionen auf einen menschlichen Verstand treffen, der zwischen ihnen
assoziative Linien zieht, bildet fiir Ascott das Netz aus Menschen, Objekten und
Technik selbst ein imaginierendes System. Das Museum der Zukunft ist daher seiner
Ansicht nach auch nicht ldnger ein Raum, in dem Objekte inszeniert werden, sondern
vielmehr ein Nicht-Ort, an dem Menschen und Kulturgiiter virtuell kongregieren und
neue Ausdrucksformen und Bedeutungen entstehen lassen konnen. Dieses Museum
ist in der Diktion Ascotts ein »Museum der dritten Art«:

Die erste Art des Museums, in dem diejenigen, die die Zeit hatten, sich mit der Muse beschaf-
tigten, ist vorbei. Das Museum der zweiten Art, in dem die Materialitdt der Kunst und ihre
herrliche und unbestdndige Gegensténdlichkeit in ihr virtuelles Anderes iiberfiihrt wird, kann
nicht funktionieren. Ich spreche vom Museum der dritten Art, in dem die intime Begegnung
des Geistes mit einem anderen Geist, des Kortex mit dem Hyperkortex, des Virtuellen mit dem
Wirklichen zu einer Interaktivitit auf der Hohe des Geistes fiihrt. (Ebd.)

Das Museum erster Art wire demnach also der Musentempel der Antike, das Mu-

seum zweiter Art eben die moderne Institution Museum — und wihrend das Museum
erster Art schlicht nicht ldnger existiert, sei das zweite letztlich an seinem Anspruch

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | Dinge — Nutzer — Netze

gescheitert, aus materiellen Objekten abstrakte (oder eben: virtuelle) Wissensgegen-
stainde zu machen. Die Ursache und Natur dieses Scheiterns verortet Ascott in dem
seiner Ansicht nach fehlgeleiteten Bestreben, mit simulatorischen Mitteln eine Ver-
gangenheit rekonstruieren zu wollen, wo doch simulatorisches Denken immer auf
Gegenwart und Zukunft ausgerichtet sei. Die Idee der Repréisentation und Rekon-
struktion erscheint ihm tatsédchlich als ein diskursives Machtmittel, mit dem Kurato-
ren ihre Autoritdt dem Publikum gegeniiber behaupten und affirmieren — indem sie
die Vorstellung verteidigen, es gébe eine richtige Vergangenheit, die man in der Ge-
genwart wiederherstellen konne, und nicht etwa eine Vielzahl moglicher Gegenwar-
ten, die sich kreativ miteinander konfrontieren lassen (vgl. ebd.). In den inszenatori-
schen Elementen musealer Ausstellungspraxis siecht Ascott also eine Unterschlagung
auf Kosten des Publikums. Die Vorlage fiir das Museum der Zukunft ist fiir ihn daher
eine ganz andere Form von virtueller Gegenwelt: ndmlich die des Themenparks.

Der Vergniigungspark sei ldngst das »definitive Museum des 20. Jahrhunderts«
geworden, und Museen ahmten ihn bereits nach, indem sie sich mit »einem Anden-
kenladen, einem Restaurant, Fithrungen, kunstvoller Beleuchtung« ausstaffierten und
so Erlebnisdimensionen in das Museumsdispositiv einfiihrten, die eigentlich nicht
durch den etablierten Bildungsauftrag abgedeckt sind. Hiermit sei im Grunde bereits
implizit eingestanden, dass Museen Simulacren innerhalb der Gegenwart und fiir die
Gegenwart seien — Themenparks allerdings gingen ganz offen und unbefangen mit
der Tatsache um, dass sie Orte der Simulation sind, wihrend das Museum sich hinter
dem Anspruch der Représentation verbarrikadiere und seinen Besuchern die Befrie-
digung der Teilhabe an der Konstruktion der sie umgebenden Welt verweigere. Si-
mulation sei grundsétzlich »weicher und einbeziehender« als Reprisentation, weil
ihre Gegenstidnde nicht unter dem Schutz von Experten stiinden (vgl. ebd.).

Uberhaupt sieht Ascott im Materialititsparadigma der Institution Museum letzt-
lich weniger eine Wiirdigung der auratischen Qualitdt und des authentischen Wesens
von historischen Uberresten, als vielmehr eine Zuspitzung dieses letztlich auf Deu-
tungshoheiten zielenden Realitdtsdiskurses. Tatsdchlich ndmlich schieBe das Mu-
seum mit seiner Betonung des physischen Materials 1dngst vollig an unserer medialen
Lebenswirklichkeit vorbei. Der Wahrnehmungsmodus, den es uns auferlegt, ist fir
Ascott ausdriicklich keine Riickbesinnung auf das Authentische, sondern vielmehr
eine vollig artifizielle Verstellung unseres Bewusstseins, wihrend die cyberception
in seiner Lesart langst zum authentischen Zustand unserer medialen Wirklichkeit ge-
worden ist. Wo Claude Lévy-Strauss die Daseinsberechtigung des Museums aus ei-
nem angeblichen Verlust von Authentizitit in der Alltagswelt ableitet, sieht Ascott
in ihm vielmehr den letzten Bewahrer eines Authentizititsbegriffes, der sich iiberall
sonst langst liberlebt habe (vgl. ebd.). Dabei habe sein Schwinden Ascott zufolge aber
kein Vakuum der Authentizitét hinterlassen, sondern vielmehr die Voraussetzungen
fiir neue Formen des Authentischen geschaffen, die ganz explizit anti-monumental
funktionierten:

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 311

Wir fliegen von Metapher zu Metapher, von Standpunkt zu Standpunkt, und lassen uns nur fiir
einen Augenblick nieder. Fiir uns sind diese allzu soliden Uberzeugungen, diese tiefgriindigen
Visionen des Zeitalters der Vernunfi mit ihrer unerschiitterlichen Gewifsheit und ihrer cartesi-
anischen Vergewisserung nichts. Fiir uns ist alles Oberfliche, eine Oberfliche auf einer wei-
teren Oberfliche. (Ebd.)

So liberkommen wie der fetischistische Umgang mit dem Originalobjekt in der Mu-
seumspraxis sei notwendigerweise auch die Vorstellung von der physischen Bewe-
gung des Besuchers durch den Museumsraum. Im postmusealen Szenario Ascotts, in
dem Besucher und Ausstellungsobjekte zum denkenden Nervensystem verschmel-
zen, ist die Korperlichkeit des Betrachters dhnlich wie die materielle Gebundenheit
des Exponats vor allem ein weiteres zu iiberwindendes Hindernis. Unsere Korper
selbst sind fiir ihn Bedeutungstriger, die unsere Wahrnehmung verzerren und einen-
gen. Ganz in der Tradition des Cyberpunk fordert er dementsprechend ein Museum
nicht fiir den korperlich anwesenden Beschauer, sondern flir das »entkorperte
Selbst«, das eben in unserer medialen Umwelt 1dngst nicht mehr an den Korper und
seine fiinf Sinne gekettet, sondern via cyberception in den Netzen distribuiert sei.
Einem solchen Cyberbewusstsein kdnne das klassische Museumsexponat gar nicht
mehr gerecht werden, weil es vollig unterhalb seiner Wahrnehmungsschwelle exis-
tierte:

Welchen Platz in unserem Bewuftsein konnen in diesem Eintauchen in das Immaterielle, die
unsere Kultur der computervermittelten Ereignisse, der Fuzzy Logic, der Prinzipien der Unge-
wiBheit, der Unentscheidbarkeit und des Chaos begriindet, die Aufbewahrungsorte von alten
Topfen und Pfannen, Stocken und Steinen, Knochen und Spielsachen einnehmen? Welche
sinnvolle Rolle kénnen in einer immateriellen Kultur das Aufbewahren, die Klassifizierung
und Darstellung einer materiellen »Evidenz« vergegenstiandlichter Hypothesen spielen? Kon-
nen Spuren nicht in Datenbanken gespeichert werden, um sie bei Bedarf in der Virtuellen Re-
alitdt zu verwirklichen, wodurch der Benutzer nach seinen Wiinschen Zugang zu kulturellen
und geschichtlichen Erinnerungen erhélt und seine eigenen Assoziationen. Vermutungen, Re-
konstruktionen und Bedeutungen erschaffen kann? (Ebd.)

In anderen Worten: Die »neuen Medien< haben uns léngst fiir das klassische Museum
verdorben, und das virtuelle Abbild des Originalobjektes ist fiir unser neues Medien-
bewusstsein zum ihm iiberlegenen Sinntriger geworden. An die Stelle des Museums-
gebdudes miisse und werde daher in Zukunft das treten, was Ascott » Wissensland-
schaften« nennt: Es gehe nicht langer um die Inszenierung von Geschichtsbildern
und um Ausstellungen, die im Zeichen benennbarer kuratorischer Entscheidungen
stehen, sondern um »Gérten von Hypothesen«, die »sich im Raum zwischen dem
Virtuellen und dem Realen befinden«. Diese botanische Metapher zeigt bereits an,
dass Ascott hier in einer ganz &hnlichen Bildlichkeit denkt wie jener des Rhizoms:

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | Dinge — Nutzer — Netze

Sie wiren den Kreisldufen des intellektuellen Wachstums und Wandels unterworfen und wiir-
den unsere sich verdndernden Perspektiven, Werte und Interessen spiegeln. Der Garten der
Hypothesen ist fiir die technoetische Kultur und fiir die Welt des Kiinstlichen Lebens und des
Kiinstlichen BewuBtseins, fiir den Hyperkortex und die menschliche Cyberwahrnehmung, was
die neo-georgianischen und Prunkbehilter des alten Museums fiir die cartesianische Konfor-

mitét der klassischen Kultur waren. (Ebd.)
6.5.4 Das Museum als Akteur-Netzwerk

Wihrend die unsteten Netzstrukturen des Rhizoms allerdings in erster Linie Ideen,
Konzepte und Menschen miteinander verbinden und die Technik im Grunde nicht
auftaucht bzw. allenfalls als passives Mittel der Vernetzung zu denken ist, spielt sie
bei Ascott eine herausragende und dezidiert proaktive Rolle. Sie ist kein »AuBeres«
mehr, das Kommunikation zwischen Menschen hin und her tragt, sondern Teil einer
Meta-Intelligenz, in welcher die Grenzen zwischen ihr, dem Menschen und den In-
halten verschwimmen. So sehr Ascotts Szenario in Sprache und Dimension die Merk-
male eines salbungsvollen Techno-Utopismus tragen mag: Das hier projizierte Ver-
héltnis zwischen Menschen und ihren Technologien ist ein in unserer Lebenswelt
durchaus evidentes, das seine wohl bekannteste und folgenreichste Systematisierung
und theoretische Durchdringung in der Akteur-Netzwerk-Theorie Bruno Latours er-
fahren hat.

Latours theoretisches Gebaude will dabei tatsdchlich den Netzwerkbegriff wieder
abldsen von der massiven Technisierung, die er seit dem Aufkommen von Compu-
ternetzwerken erfahren hat. Auf der Hardware-Ebene ndmlich sind Computernetz-
werke, so stellt Latour fest, extrem starre und hierarchische Gebilde, weil zwischen
den einzelnen Rechnern eine notwendig materielle Verbindungsstruktur besteht, die
zentral geplant und baulich umgesetzt werden muss (vgl. Latour 1996: 2). Zugleich
aber will Latour sich mit der Akteur-Netzwerk-Theorie auch vom Studium sozialer
Netzwerke abgrenzen, wie es in Jakob Morenos Soziometrie betrieben wurde. Dieser
Ansatz ndmlich verliert sich nach Latours Einschitzung zu sehr in der Untersuchung
der Bezichungen zwischen individuellen menschlichen Akteuren und sei aus dem
(durchaus legitimen) Bediirfnis hervorgegangen, staatlichen Verwaltungsbiirokratien
und tiberméBig global angelegten soziologischen Theoriegebduden einen Blick auf
die Einzelperson (und damit >den Menschenc<) entgegenzusetzen (vgl. ebd.). Die Ak-
teur-Netzwerk-Theorie will indes den Blick auf » Aktanten« richten, die weder zwin-
gend Menschen, noch Individuen sind (vgl. ebd.).

Was Latour damit anstrebt, ist eine Betrachtung der »Essenz« (ebd.) von sozialer
und natiirlicher Welt — nicht etwa eine Neubewertung von Netzwerken innerhalb der
Sozialtheorie, sondern eine komplette Neukonstruktion aller Sozialtheorie aus der

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 313

Betrachtung von Netzwerken heraus, und zwar ohne Privilegierung ausgewiesen »so-
zialer« Netzwerke. Insofern ist die Akteur-Netzwerk-Theorie nach Latour mindestens
ebenso sehr Ontologie und Metaphysik, wie sie Soziologie ist (vgl. ebd.). Ein zent-
raler Gedanke ist dabei das Durchbrechen der Raummetaphern, innerhalb derer wir
iblicherweise iiber Netzwerke sprechen. Akteur-Netzwerke sind fiir Latour weder
zwei- noch dreidimensional, ja tatsdchlich gar nicht in den Kategorien cartesianischer
Réaumlichkeit zu denken. Stattdessen haben sie so viele yDimensionen¢, wie sie Ver-
bindungen aufweisen. Und weil ihre Dimensionen nicht rdumlich sind, lassen sie sich
auch nicht in Regionen, Territorien, Schichten oder Ebenen zerteilen. Die Akteur-
Netzwerk-Theorie soll indes solche Beschreibungsformen nicht etwa ausklammern —
vielmehr will sie die temporéren Effekte begreifen helfen, die wir mit solchen Figu-
ren produzieren, ohne sie als ontisches a priori zu akzeptieren. Dazu gehdre unwei-
gerlich auch die Einsicht, dass sdmtliche Wissenschaften als Disziplinen ebenfalls
mit den gesellschaftlichen Netzen verwoben sind, die sie beschreiben wollen — und
dass die Riickfiihrung ihrer epistemischen und materiellen Artefakte in diese Netze
zwingend erforderlich sei, wenn sie ihrer Aufgabe gerecht werden wollen. Damit geht
laut Latour eine Wissensproduktion einher, die sich grob als eine Abkehr vom induk-
tiven Denken (das ja Einzelphdnomene aus bekannten Regelhaftigkeiten erkldren
will) und eine Hinwendung zu einer Mischung aus deduktivem und transduktivem
erkldren ldsst, das nunmehr Vielheiten lokal begrenzter Vernetzungserscheinungen
ins Zentrum stellt (vgl. ebd.: 3). Wahrend klassische Epistemologien die Abweichung
von bekannten Ordnungssystemen als den zu erklarenden Sonderfall betrachten, be-
greift die Akteur-Netzwerk-Theorie die raumzeitlich begrenzte Einzelbeobachtung
als das tatsdchlich »Normale«, wiahrend die Ordnung den historisch gewachsenen
Ausnahmezustand darstellt. Sie will die Liicken zwischen den Orten eines Netzwer-
kes ausdriicklich nicht mit vereinheitlichenden Theorien fiillen. Insofern agieren hier
die Netzwerke nicht mehr innerhalb einer kontinuierlichen Welt, sondern die ganze
Welt, wie wir sie kennen und erleben, ist das Produkt von Interaktionen und Bewe-
gungen innerhalb von Netzwerken (vgl. ebd.: 3f.).

Den besonderen Nutzen des Netzwerkbegriffes siecht Latour dabei darin, dass er
eine Topologie von Nihen und Distanzen ermdglicht, die ganz anders funktioniert
als jene des physischen Raumes und dabei vielen Gemengelangen weit besser gerecht
wird als diese. Als einfache Beispiele fiihrt Latour hier die Tatsachen an, dass ein
Mensch, der rdumlich direkt neben ihm stehe, ihm doch ferner sein kdnne als seine
6.000 Meilen entfernte Mutter; dass zwei Rentiere in Alaska zehn Meter voneinander
getrennt sein konnten, aber eine zwischen ihnen verlaufende Pipeline ihnen doch jede
Paarung unmoglich mache; oder dass sein Sohn und der in der Schule neben ihm
sitzende arabischstémmige Klassenkamerad letztlich in sehr verschiedenen Welten
aufwachsen werden (vgl. ebd.: 4). Fiir Latour gibt es in unserem Denken einen kaum
zu umlaufenden Konflikt zwischen Geographie und Netzwerk, bzw. genauer zwi-
schen der Anschaulichkeit spatialer Verhdltnisse und der Abstraktheit tatsdchlicher

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | Dinge — Nutzer — Netze

Zusammengehorigkeiten. Die Geographie des kontinuierlichen, physikalischen Rau-
mes impliziert ein Verhiltnis von Nihe und Ferne, das tatséchlich nicht existiert (vgl.
ebd.). Insofern soll die Akteur-Netzwerk-Theorie auch die Trennung zwischen
»Mikro<- und »Makro<-Erscheinungen iiberwinden, die fiir die Sozialwissenschaften
immer noch bestimmend ist. Thre qualitative Verschiedenheit soll sich aufldsen in der
quantitativen der Verdichtung und der Ausdiinnung von Beziiglichkeiten in Netzwer-
ken. Massen- und Individualphdnomene gehdren nicht unterschiedlichen Sphéiren der
Analysierbarkeit an, sondern entstehen im selben Netzwerk aus denselben Mechanis-
men (vgl. ebd.: 5). Es gibt keine Unterscheidung von globalem und lokalem Blick,
weil jede globale Betrachtung die lokale in sich trdgt (vgl. ebd.).

Somit verschwindet auch — und dies ist fiir das museale Szenario natiirlich beson-
ders brisant — jede Mdglichkeit, noch die Trennung zwischen innen und auflen zu
denken. Netzwerke sind, so Latour, »all boundary without inside and outside« (ebd.:
6). Sie haben, so sagt er »keinen Schatten« und sind eine positive Erscheinung, zu
der es kein Negativ gibt (vgl. ebd.). Netzwerke kennen dementsprechend auch kein
links, rechts, oben oder unten. Jede Verortung kann nur eine relative zu anderen Orten
sein. Und an dieser Stelle kommt eben jener »>Akteur« ins Spiel, welcher Latours The-
orie die Hélfte ihres Namens verleiht. Dieser Akteur ist ganz ausdriicklich keine not-
wendigerweise menschliche Person, die sich Handlungsmacht aneignet. Vielmehr ist
der Akteur jener, der agiert oder dem von einer anderen Stelle im Netzwerk die Fa-
higkeit zum Agieren verliechen wird. Buchstiblich alles kann innerhalb eines Netz-
werkes zum Akteur werden, solange von ihm in irgendeiner Form eine Aktion aus-
geht (vgl. ebd.). Akteur-Netzwerke, so schreibt Latour, verbinden menschliche und
nichtmenschliche Entititen, verteilen menschliche und nichtmenschliche Charakte-
ristiken auf beide, und transformieren dabei laufend sowohl die Akteure, als auch
ihre Eigenschaften und die Verbindungen zwischen ihnen (vgl. ebd.: 7).

Damit ist die Methodik der Akteur-Netzwerk-Theorie folgerichtig zunéchst eine
Form von semiotisch vorgehender Diskursanalyse, denn es gilt vorrangig, zu be-
schreiben, wie Ordnungen innerhalb von Akteur-Netzwerken ausgehandelt und ge-
rechtfertigt werden (vgl. ebd.: 8). Tatsdchlich geht Latours Ansatz so weit, alle sozi-
alen Tatsachen unserer kulturellen Umwelt — inklusive jeder Technologie — als semi-
otische Konstrukte zu verstehen, die es zu kartieren heift, allerdings weniger in ihrer
rtatsdchlichen«< Beschaffenheit als in den Voraussetzungen ihrer Entstehung und Be-
nennbarkeit (vgl. ebd.: 9). Die Akteur-Netzwerk-Theorie will ausdriicklich das, was
in digitalen Medien ja ohnehin langst implizite Normalitdt geworden ist, nimlich eine
Aufhebung der Trennung zwischen der Welt und der Sprache, in der wir uns iiber sie
verstdndigen — und damit auch jener zwischen den Dingen und ihrer Représentation.
Latour spricht hier von einer »konterkopernikanischen Revolution« (ebd.: 10): Sinn
entsteht in Netzwerken nicht unter den Vorgaben einer dufleren Autoritdt, sondern
jedes Netzwerk schafft sich die Voraussetzungen seiner Sinnproduktion vollig de-

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Virtualisierung und Musealisierung: Skizze eines Spannungsfeldes | 315

zentral unter Mitwirkung aller beteiligten Akteure, die ihrerseits selbst netzartig be-
schaffen sind (vgl. ebd.). Und weil Dinge nur mehr das Produkt des Umgangs mit
ihrer Représentation sind, gibt es keine duflere Referenz mehr, an der man ihr »We-
sen« festmachen konnte. Jeder Blick auf das Netzwerk, jeder Versuch, es zu erkldren
oder beschreiben — ob er nun von innen oder von aulen kommt — ist nur so gut oder
so schlecht wie jeder andere. Die Perspektive des Analytikers ist nur mehr eine unter
vielen (vgl. ebd.: 12) — und jeder Versuch der Analyse beriihrt und veréndert unwei-
gerlich seinen Gegenstand (vgl. ebd.: 13):

As I said above there is not a net and an actor laying down the net, but there is an actor whose
definition of the world outlines, traces, delineate, limn, describe, shadow forth, inscroll, file,
list, record, mark, or tag a trajectory that is called a network. No net exists independently of the
very act of tracing it, and no tracing is done by an actor exterior to the net. A network is not a
thing but the recorded movement of a thing. The questions AT addresses have now changed. It
is not longer whether a net is representation or a thing, a part of society or a part of discourse

or a part of nature, but what moves and how this movement is recorded. (Ebd.: 14)

Aus der Warte von Latours Theorie erscheint das Museum natiirlich ganz unweiger-
lich als ein Akteur-Netzwerk, in dem Kuratoren, Besucher, Dinge, Architekturen und
Technologien laufend miteinander umgehen und die Vektoren eines Sinnsystems ent-
stehen lassen, in dem jedes Teilchen grundsétzlich die Fahigkeit zur Proaktivitét be-
sitzt. Selbst die Wénde des Museums sind insofern keine passive Grenze der Institu-
tion, sie sind vielmehr Aktanten, die semiotisch die Unterscheidbarkeit des Netz-
werks »Museum« von benachbarten, ihm teils dhnlichen, teils sehr von ihm verschie-
denen Netzwerken etablieren. Der Wert der Akteur-Netzwerk-Theorie ist fiir diese
Studie (und speziell die nun folgenden Betrachtungen des Fallstudienkapitels) daher
vor allem folgender: Sie fragt nicht nach dem definitorischen »Wesen« gesellschaft-
licher Einrichtungen, sondern nach den Bedingungen ihrer kommunikativen und se-
miotischen Hervorbringung — und damit ihrer >Essenz< oder dem, was Ascott wo-
moglich meint, wenn er im Titel seines Traktates {iber das postmuseale Szenario vom
»Geist des Museums« spricht. Aus der Sicht der Akteur-Netzwerk-Theorie ist die
Frage nach der Moglichkeit eines Museums auf der Grundlage des World Wide Web
allein dank der Existenz des Begriffs vom »>Virtuellen Museumc« bereits zu bejahen:
Mit ihr existiert eine Bezeichnung fiir Netzwerke, die von den Akteuren dieser Netz-
werke mit Bedeutung gefiillt werden kann. Interessant ist damit nicht, was ein virtu-
elles Museum ist oder nicht ist, sondern wie es sich selbst in unsere soziale Wirklich-
keit hineinkommuniziert: »[...] AT is not about fraced networks, but about the net-
work-tracing activity.« (ebd.: 14) Und damit geht es letztlich nicht um Strukturen,
sondern um Bewegungen.

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26. fi@re e )



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol. 14.02.2026, 10:22:26.



https://doi.org/10.14361/9783839442326-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

