
III. Voraussetzungen des Nachdenkens über die 
Berg-Wasser-Malerei

1. Erste Ansätze zu einer ästhetischen Reflexion bei Gu Kaizhi

Es sind zweifellos aus einer historischen und geistesgeschichtlichen 
Perspektive eine größere Zahl von Voraussetzungen zu nennen, die 
zur Ausbildung einer ausdrücklichen Reflexion auf die seit der aus­
gehenden Hanj^-Zeit sich abzeichnende künstlerische Beschäftigung 
mit Bergen und Gewässern geführt haben.1 Darunter fällt die Ver­
schärfung der lebensweltlichen Kluft zwischen Stadt und Land wäh­
rend der Blütezeiten des Han'^-Reiches; historische Entwicklungen 
der frühkaiserzeitlichen Reichseinheit trugen sicherlich zu einer 
ausgeprägten Entgegensetzung von Gesellschaft und individueller 
Einsamkeit oder eben von Staatsdienst und Rückzug aus dem öffent­
lichen Leben bei. Zu nennen ist sodann der Zerfall der großen Staats­
einheit im dritten Jahrhundert und der breite Rückzug von Gebildeten 
aus dem politischen Engagement ins Private. Müßiggang und die ge­
waltige ästhetische Verfeinerung der Sitten im Adel und unter den 
Gebildeten, wie dies aus der Anfang des fünften Jahrhunderts ent­
standenen Erzählsammlung des Liu Yiqing ^035 mit dem Titel 
Neue Reden über Geschichten dieser Welt (Shi shuo xin yu IklQM 
f§) lebendig hervorgeht, bilden gewiß ebenso eine Grundlage der 
Berg-Wasser-Malerei und ihrer Theorie. Das Aufkommen einer »Na­
turdichtung«, geknüpft an Namen wie Tao Qian iWfta (365-427; be­
kannt als Tao Yuanming und Xie Lingyun (385-433), 
wird allgemein in einen Zusammenhang damit gestellt. Nicht minder 
wichtig ist ferner die Fortsetzung und Vertiefung einer »daoistisch« 
gefärbten Spekulation der frühen Han^-Zeit und die zur eigenen 
Lebensform sich auswachsende »Freigeisterei« im dritten und vierten 
Jahrhundert. Doch auch der zunehmende Einfluß des Buddhismus auf 

1 Vgl. zu den kunsthistorischen Befunden im einzelnen Sullivan, The Birth.

129

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

die Oberschicht hat seit dem vierten Jahrhundert seine Spuren in der 
Reflexion auf die Berg-Wasser-Malerei hinterlassen.

Neben diesen historischen Rahmenbedingungen ist die seit dem 
späteren zweiten Jahrhundert verfeinerte und als Kunstform mehr 
oder weniger anerkannte Schreibkunst sowie die Reflexion darauf 
nicht ohne Einfluß auf die Theoriebildung auf dem Gebiet der Malerei 
geblieben. Auf der anderen Seite treten etwa gleichzeitig mit dem 
Nachdenken über die Malerei, wenngleich aus älteren Quellen schöp­
fend, in größerem Umfang wegweisende gedankliche Leistungen auf 
dem Gebiet der Literaturkritik hervor, die an Systematik und an 
Schärfe im sprachlichen Erfassen ästhetischer, vorwiegend stilistischer 
Phänomene die frühen theoretischen Bemühungen um die Malerei 
zweifellos übertreffen. Wichtige Vergleichswerke stellen von dieser 
Seite die Rangordnung in der Dichtung (Shi pin Wnn) des Zhong 
Hong Älll^ (471? - 518?) und in höherem Maße sodann die umfas­
sende Abhandlung von Liu Xie mit dem Titel Das gebildete In­
nere und das Gravieren von Drachen (Wen xin diao long 
vom Beginn des sechsten Jahrhunderts dar. Auf dem Gebiet der Ma­
lerei selbst ist wiederum aus verstreuten Bemerkungen zu ersehen, 
daß es seit dem Altertum eine Figuren- und Tiermalerei war, die 
zuerst das Nachdenken über die bildende Kunst stimulierte und mit 
dem entsprechenden Erfahrungswissen ausstattete. Aus dieser Quelle 
schöpft auch der erste malereikritische Katalog Chinas, das Ältere Ver­
zeichnis der Rangordnung in der Malerei (Gu hua pin lu ‘^fiEnq^) 
des zwischen 479 und 502 tätigen Xie He Allerdings fällt auf, 
daß schon im Ausgang des vierten Jahrhunderts von dem berühmten 
Figurenmaler Gu Kaizhi (346-407) erste Reflexionen über die 
Malerei eingebettet in die Beschreibung eines Bildes, das starke land­
schaftliche Elemente enthält, überliefert sind. Sodann sind es Zong 
Bing tkJR (375-442) und der ältere Wang Wei (415-443), denen 
zuerst und noch vor dem einflußreichen Xie He kleine Schriften 
zugeschrieben werden, die in einer in sich geschlossenen Form von 
einer ästhetischen Reflexion über Fragen der Malerei schlechthin zeu­
gen. In diesen frühesten systematischen Versuchen einer Malerei­
theorie geht es jedoch um eine Begründung der jungen Berg-Wasser- 
Malerei. Deren Ausbildung zu einer eigenständigen Malereigattung 
stellt mithin in umgekehrter Richtung eine entscheidende Bedingung 
dafür dar, daß es im vormodernen China überhaupt zu einem durch 
die Jahrhunderte hindurch systematisch vertieften Nachdenken über 
malereispezifische Fragen der Ästhetik kommen konnte.

130

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erste Ansätze zu einer ästhetischen Reflexion bei Gu Kaizhi

Dieses historische und geistesgeschichtliche Umfeld ist so reich 
an Erscheinungen, daß es hier nicht eingehender erörtert werden 
kann. An dieser Stelle sei lediglich auf die allgemeine chinakundliche 
Literatur2 sowie auf die im voranstehenden Forschungsüberblick an­
geführten Vorarbeiten verwiesen, die auf einige dieser Zusammen­
hänge verstärkt eingehen.3 Zum anderen sei noch einmal betont, daß 
es mit dieser Untersuchung in der Konzentration auf wichtige Text­
quellen zur Berg-Wasser-Malerei nicht um eine historische Rekon­
struktion von deren Entwicklung zu tun ist. Vielmehr soll, wie im 
Vorausgehenden begründet wurde, der Versuch einer philosophi­
schen Freilegung gerade jener Grundzüge unternommen werden, de­
nen in der bisherigen Forschung noch wenig oder gar keine Aufmerk­
samkeit geschenkt wurde.

Häufig wird mit dem Namen Gu Kaizhi ein erstes Auf­
leuchten der Berg-Wasser-Malerei in ihren späteren Möglichkeiten 
wie ebenso das Einsetzen einer reflexiven Bemühung um eine Bestim­
mung der Eigenart und der Aufgaben der Malerei verknüpft. Mit den 
folgenden knappen Hinweisen zu geschichtsträchtigen Formulierun­
gen dieses berühmten Figuren- und Bildnismalers soll nicht mehr als 
eine Einleitung zur weiteren Argumentationslinie versucht werden. 
Die einschlägigen Quellen lassen ehrlicherweise kaum die Rekon­
struktion eines ästhetischen Denkens bei Gu Kaizhi Wtlfö zu, ohne 
daß in einem solchen Versuch weithin spekulative Züge enthalten 
wären. Seine verstreuten Bemerkungen nicht anders als die ihm zu­
geschriebenen Schriften sind gleichwohl immer wieder zur Quelle für 
Debatten über ästhetische Fragen geworden. Besonders die chine­
sischsprachige Forschung hat sich dieses Themas in einer nicht ab­
reißenden Kette von Diskussionen angenommen.4 Auf dem Boden 
eines angenommenen darstellerischen »Realismus« der Frühzeit wer­
den im Zuge dessen oft Verinnerlichung, Vergeistigung und Verle­
bendigung nach Maßgabe eines grundmenschlichen Ausdrucksver­

2 Vgl. etwa Paul Demieville, »Philosophy and religion from Han to Sui«, in: Denis
Twitchett/Michael Loewe (Hg.), The Cambridge History of China, Cambridge 1986, 
Bd. 1, 808-872; Wolfgang Bauer, China und die Hoffnung auf Glück. Paradiese, Uto­
pien, Idealvorstellungen, München 1974; Tang Yongtong Wei Jin xuanxue lun-
gao $1#Beijing 1957.
3 Vgl. besonders Vandier-Nicholas, Peinture Chinoise, und dies., Esthethique; Delahaye, 
Les premieres; Sullivan, The Birth; Ledderose, The Earthly Paradise.
4 Hier sei lediglich verwiesen auf Ye Lang Zhongguo meixue, 200 ff.; Yuan Xiaojin 
pc/pifi, Lun Zhongguo zaoqi, 19 f.; He Chuxiong Zhongguo hualun, 36 ff.

131

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

mögens als leitend für das Kunstschaffen selbst wie für die kunstkri­
tische Reflexion seit Gu Kaizhi unterstellt.5 Einflußreich wur­
de in erster Linie dessen Diktum von der »Weitergabe des Geistigen« 
(chudn shen f$W) in der Figurenmalerei. In den bereits erwähnten, 
etwa zeitgenössischen Neuen Reden über Geschichten dieser Welt 
wird von dem Maler folgender Ausspruch überliefert:

»Die Weitergabe des Geistigen und das Darstellen im Sichtbaren ist gerade in 
dem da gelegen.«6 7

Gemeint sind mit »dem da« die winzigen noch fehlenden Pupillen im 
Bildnis eines Gemalten, die diesem erst einen lebendigen Blick verlie­
hen haben sollen. In einer anderen Fassung hätte das Motto des Gu 
Kaizhi auch so gelautet: »Mittels der körperlichen Gestalt das 
Geistige darstellen« (yf xi'ng xie shen Der Maler war je­
denfalls bekannt dafür, mit Winzigkeiten eine große Ausstrahlung 
und lebendige Wirkung in seinen Bildern zu erzielen.8 Schon im vor­
modernen China beriefen sich Maler wie Theoretiker wiederholt auf 
ihn, um den naiven Anspruch auf eine abbildhafte Ähnlichkeit der 
gemalten Darstellung zu ihrem Gegenstand abzuweisen.

Offensichtlich geht die verbreitete Auffassung nicht fehl, wenn 
sie bei Gu Kaizhi ein aufkeimendes Bewußtsein für den über 
das Abbilden von Gegenständen hinausreichenden Sinngehalt und die 
eigentümliche ästhetische Kraft der Malerei zutage treten sieht. Aller­
dings sind die wenigen Hinweise so spärlich, daß nicht mit Sicherheit 
festgestellt werden kann, was genau mit jener Rede von einer »Wei­
tergabe des Geistigen« gemeint ist. Es ist jedoch anzuzweifeln, daß 
damit schlicht die malerische »Wiedergabe« des individuellen Geistes 
einer gemalten Person angesprochen wird. Zu fragwürdig ist bei einer 
solchen Auslegung, wie dies bereits im voranstehenden Forschungs­
überblick unterstrichen wurde, die abbildtheoretische Voraussetzung 
in bezug darauf, was für ein Geschäft überhaupt ein Figurenmaler des 
vierten Jahrhunderts betrieb. Zweifelhaft ist ebenfalls, daß so einfach 

5 So ausdrücklich He Chuxiong Zhongguo hualun, 41.
6 Liu Yiqing ^J^Wz SAi shuo xin yu pctz Kap. 21 »Qiao yi (»Geschickte 
Künstler«), Nr. 13; übersetzt nach Yu Jiaxi Shi shuo xin yu jian shu HUQ

Taibei 1989, 722: WW®BlEftT-
7 Vgl. sein Lun hua 1^4 (Erörterung zur Malerei), überliefert durch Zhang Yanyuan

vgl. Zhang Yanyuan Li dai ming hua ji (Aufzeichnungen
zu berühmten Malern aus allen Epochen), Beijing 1963 [= LDMHJ], & 5, 118.
8 Vgl. die Anekdoten in Shi shuo xin yu 21.9 und 21.11.

132

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erste Ansätze zu einer ästhetischen Reflexion bei Gu Kaizhi

nur die Lebendigkeit des Gegenüber im gemalten Bild umschrieben 
wird. Immerhin fällt diesbezüglich einmal die Wendung »das Atmen 
in der Lebendigkeit« (sheng qi zur Charakterisierung der Wir­
kung von gemalten Figuren; und an einer anderen Stelle in demselben 
Text ist - vermutlich mit einem aus dem Zhuang Zi entlehnten 
Bild - vom »Einfangen der Lebendigkeit [wie] in einer Reuse« (quän 
sheng die Rede, bevor abermals die »Weitergabe des Geistigen« 
auftaucht.9 Vermutlich ist also eine lebendige ästhetische »Wirkung« 
der gemalten Gestalt, nach welcher der Maler zweifellos strebte, noch 
zu unterscheiden von jener Geistigkeit, die da nicht so sehr im Bild 
»eingefangen« oder verwirklicht, sondern vielmehr tatsächlich in 
einem bestimmten Sinne »weitergegeben« werden sollte. Daß es frei­
lich in späterer Zeit zu einer Deutung dieser malerischen Haltung 
kam, die scheinbar ganz einem »Wesensrealismus« in der Figurenma­
lerei das Wort redet, kann nicht bestritten werden. Aber schon im 
Blick auf die großen Unterschiede innerhalb der Idee eines »Wesens­
realismus« - wird dieses Etikett doch sowohl auf die hochgotische 
Plastik als auch auf die Bildnisse eines Wilhelm Leibi oder eines Franz 
von Lenbach angewandt - muß diese moderne Paraphrase fragwürdig 
scheinen. Erst recht gilt dieser Einwand, wenn ein anderes anthropo­
logisches Grundverständnis und das Fehlen der klassischen europä­
ischen Substanzontologien im vormodernen China in Betracht gezo­
gen wird. Mit der gebührenden Vorsicht sind also spätere Aussagen 
zu diesem Fragenkreis zu begreifen; so auch die folgende von Su Shi 

(1037-1101), bekannt unter seinem Beinamen Su Dongpo
mit der er sich gegen eine äußerlich repräsentative, eine statusbe­

zogene Bildnismalerei ausspricht:

»Die >Weitergabe des Geistigem [in der Malerei] verfolgt denselben Weg wie die 
[physiognomische] Einschätzung [von Menschen]: Sie will die [vom] Himmel 
[angelegte Seite] im betreffenden Menschen erlangen, und als Verfahrensweise10 

9 Lun hua Iwlt in LDMHJ 5) 116; vgl. diesen Abschnitt in der Überlieferung als
Wei Jin sheng litt hua zan (Lobeshymne auf die Malerei der Besten aus
den Dynastien Wei und Jin), LB I 347.
10 Das Wort fä wird zumeist mit »Gesetz« oder »Regel« wiedergegeben. Wenn es 
hier statt dessen ganz bewußt mit »Verfahrensweise« übersetzt wird, so soll damit der 
prozessuale Charakter der konkreten »Regulierung eines Vorganges« betont werden, 
worauf sich der Ausdruck stets bezieht. Nicht die Kausalverknüpfung einer »Gesetzmä­
ßigkeit« oder einer »prinzipiellen Ordnung« liefert ja das Muster im altchinesischen 
Wortgebrauch von fä 'ZL, sondern das zweckmäßige Vorgehen bei einer Handlung.

133

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

nimmt sie sich vor, daß er inmitten der Menge im Verborgenen untersucht wer­
den solle.«11

Su Shi erläutert im Anschluß, die Vollendung liege darin, wenn 
das gemalte Bild die Betrachter unwillkürlich einen Toten für »wie­
dergeboren« (jü sheng erklären lasse. Dazu komme es nicht 
etwa auf die Darstellung des »ganzen Körpers« (ju ti an, wohl 
aber einfach darauf, daß

»diejenige Stelle am Betreffenden, wo sich seine innere Haltung und sein 
Sinnen12 befindet, erlangt wird.«13

Im Ausgang vom äußeren Abbild führt der Dichter nun nach rund 
600 Jahren eine bestimmte Vertiefung in die Idee der malerischen 
Darstellung ein, die entscheidend über das, was als »Wesensrealis­
mus« bezeichnet werden mag, hinausweist. Die Malerei soll in erster 
Linie dem Bild individuelle Merkmale des dargestellten Menschen 
einverleiben. Die Individualität wird gewiß auf einen inneren Lebens­
gehalt und die schicksalhaften Züge einer Existenz bezogen. Ebenso 
werden aber anschaulich wahrnehmbare Züge hervorgehoben, die auf 
die »jeweilige Sinneshaltung und das Sinnen« des Porträtierten hin­
deuten, so wie eine daher rührende Ausstrahlung den anderen Men­
schen, der da schaut, je schon anspricht. Die Kategorie yi si 
umschreibt in dieser Erörterung offenkundig nicht oder nicht aus­
schließlich innere Vorgänge im Gemalten. Sie ist zu einer aistheti- 
schen Kategorie geworden; denn sie impliziert, daß die angeschaute 
»Sinneshaltung« am Menschen und im Bild wiederum den Betrachter 
seinerseits auf lebendige Weise zu einem »Sinnen« in seiner eigenen 
»Sinneshaltung« aufruft. Nur in der Entfaltung eines solchen Ant­
wortgeschehens ist im übrigen dem Betrachter daran gelegen; er fin­

11 Vgl. sein »Chuan shen ji (»Aufzeichnung zur > Weitergabe des Geistigem«;
übersetzt nach Su Shi Su Dongpo quan ji herausgegeben von Yang
Jialuo 2 Bde., Taibei 1989, Abteilung »Xu ji fflUl«, juän 12, 2. Bd., 374: flIM3

12 Mit der sperrigen Wiedergabe »sinnen« für si ® soll versucht werden, sowohl un­
passende, das heißt Systematik und Methode evozierende Konnotationen des Wortes 
»denken« als auch die eindeutige Bildhaftigkeit im Wort »vorstellen« zu umgehen; so 
könnte allenfalls xiäng (vgl. zum Beispiel BFJ, VI. 6. [6], LB I 606) wiedergegeben 
werden. Zugleich soll mit »sinnen« für si ® der Bezug zu einer alle Phänomene des 
Menschseins tragenden Sinnhaftigkeit wie der sachliche Zusammenhang mit den leibli­
chen Sinnen und dem »inneren Sinn« (xin L') kenntlich gemacht werden.
13 Su Dongpo quan ji II 374:

134

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erste Ansätze zu einer ästhetischen Reflexion bei Gu Kaizhi

det das Bildnis dann »interessant«, wofür die heutige Umgangsspra­
che den Ausdruck yöu yisi bekanntlich gebraucht.

Zu folgern ist aus dieser späteren Deutung des alten Mottos, daß 
wenigstens von Su Shi einem der wichtigsten Künstler und 
Ästheten seiner Zeit, der Leitspruch letztlich Rezeptionsästhetik auf­
gefaßt wird. Denn es geht in der Bildnismalerei nicht um eine We- 
senserkenntnis als solche. Indem im gemalten Bild eine individuell 
ausgeprägte Geistigkeit in ihren anschaulichen Merkmalen der Ge­
staltung einverleibt ist, gewinnt das Gemalte eine individuell be­
stimmte geistige Ausstrahlung. Der Betrachter begegnet einem sol­
chen Bild so gerne, wie er einem lebenden Menschen, wie überhaupt 
der Mensch seinem Anderen gerne begegnet. So nämlich erfährt sich 
der Betrachter als ein von dem Bild Angesprochener. Insofern erfüllt 
derjenige ästhetische Sachverhalt, auf den das Motto von der »Weiter­
gabe des Geistigen« jetzt bezogen wird, seine dienende Funktion im 
Hinblick nicht auf ein wahres Wissen vom Porträtierten oder eine ge­
treue abbildhafte Ähnlichkeit, sondern viel eher im Hinblick darauf, 
daß der gemalte Mensch erst so zu einem Gegenüber werden kann, zu 
dem der Betrachter in ein sympathetisches geistiges Schwingungsver­
hältnis eintritt. Es geht dabei mithin nicht um eine symbolische. Re­
präsentation, um die abgeleitete Wiedervergegenwärtigung von et­
was; angesprochen wird mit der berühmten Wendung die ästhetische 
Entfaltung einer mitmenschlichen Wirksamkeit.

Wie klar die grundmenschliche Wirkung auf den Betrachter, die 
vom gemalten Gegenüber ausgehen kann, im Vordergrund steht, 
nicht hingegen die individuelle Wesensbeschreibung im symboli­
schen Ausdruck des Gemalten, mag schließlich die Wiederkehr des 
Mottos bei Chen Yu in der Mitte des 13. Jahrhunderts verdeut­
lichen. Da wird das »Darstellen der inneren Gesinnung des Betref­
fenden« (xie qi xin WÄ'C?) als unverzichtbares Mittel zur »Weiter­
gabe des Geistigen« angeführt. Ansonsten lasse sich nämlich der 
»Edle« (jün zi vom »gemeinen Menschen« (xiäo ren <bA) 
nicht unterscheiden.14 Einem Menschen mit gemeiner Gesinnung, so 
ist der Gedankengang hier ohne weiteres zu ergänzen, möchten wir 
jedoch im angeschauten Bild nicht begegnen. Auch hier steht folglich 
als Ziel der Bildnismalerei im Hintergrund so etwas wie eine ästheti­

14 Chen Yu Cangyi hua yu 3^—(Reiche Frucht der Worte des [Chen] Cang­
yi), Abschnitt »Lun xie xin (»Erörterung über das Darstellen der inneren Ge­
sinnung«), zitiert nach LB I 473.

135

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

sehe Erbauung in der mitmenschlichen Begegnung und nicht etwa die 
symbolisch vermittelte Erkenntnis vom individuellen Wesen eines 
bestimmten Menschen. Auch wenn diese Zusammenhänge bei Gu 
Kaizhi WtsÄ aus Mangel an reflexiver Durchdringung noch nicht 
zu heben sind, mögen sie doch dort schon im Grundzug angelegt sein. 
Das Nachdenken auf die rezeptionsästhetische Seite an künstlerischen 
Phänomenen, wie es diesen Belegen zufolge des ästhetische Denken 
zwischen dem vierten und dem 13. Jahrhundert umspannt, wird da­
her im folgenden Kapitel am Leitfaden anderer Zusammenhänge ge­
nauer zu beleuchten sein.

Einer weiteren Schrift des Gu Kaizhi ist schließlich ein 
anderer Anknüpfungspunkt zu entnehmen. Die in mehrfacher Hin­
sicht erstaunliche Bildbeschreibung zu einer projektierten oder bereits 
vollendeten »religiösen« Malerei mit erheblichen Anteilen an Berg- 
Wasser-Gegebenheiten mit dem Titel Aufzeichnungen zum Malen 
des Yuntai-Berges (Hua Yuntaishan ji JESSE |JLltB)15 enthält zwar 
viele wichtige Hinweise für die Kunstgeschichte, doch eine deutlichere 
Reflexion in bezug auf die wichtige Frage, was mit dem Aspekt des 
Geistigen gemeint ist, bietet auch diese Quelle nicht. An einer Stelle 
wird lediglich das im Bild gemalte Porträt des daoistischen »Himmels­
meisters« Zhang Daoling ’jMiSlW so beschrieben, daß er da als »von 
einem in die Ferne reichenden Atmen im Geistigen« (shen qi yuän # 
Mis) geprägt erscheine.16 Es soll im Verweis auf die bisherige For­
schung dieser Text nicht näher kommentiert werden. Immerhin geht 
aus dieser einen Stelle so viel hervor, daß erstens zu Beginn des Nach­
denkens über die Malerei das entscheidende Moment des Geistigen 
vornehmlich auf Menschen bezogen wird; zweitens ist es in einem 
bestimmten Zusammenhang mit dem »Atmen« (qi M)17 zu beurtei­
len. Möglicherweise taucht das Motto des Gu Kaizhi WtsÄ von der 
»Weitergabe des Geistigen« aus genau diesen zwei Gründen in der 
Literatur zur Berg-Wasser-Malerei nahezu nicht mehr auf, bis es of­

15 Vgl. die Übersetzung mit Untersuchung in Delahaye, Les premieres, 14 ff.; vgl. Escan- 
de, Traites, 178 ff.; Lin Yutang, The Chinese, 27 ff.; Bush/Shih, Early, 34 ff.; vgl. den 
Kommentar in Chen Chuanxi, Liuchao, 81 f.
16 LDMHJ (e 5) 119; LB I 581.
17 Zu dieser Übersetzung wird im nächsten Kapitel (III. 2. 2.) eine genauere Erläuterung 
gegeben werden. Manfred Porkert behauptet zwar, shen qi sei als eine pleonastische 
Bildung zu shen 1$ zu lesen (M. Porkert, Die energetische Terminologie, 200). Gleich­
wohl ist an dieser Stelle der Hinweis auf qi M/ damit aber die Ausdehnung der Ästhetik 
von »geistigen« auf »leibliche« Werte aufzugreifen.

136

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

fenbar erst in der Ming^-Zeit (1368-1644) mit anderen Entwick­
lungslinien des ästhetischen Denkens verschmolzen wird und hinfort 
als ein allgemeiner Satz der Maldidaktik und der Kunsttheorie fungie­
ren kann.18 Die Idee darf also auch nicht ohne weiteres als eine leiten­
de Vorstellung für die gesamte Entwicklung der Malerei und Ästhetik 
im vormodernen China herangezogen werden.

Der Spur aber, die von Gu Kaizhi mit der Verknüpfung 
von shen und qi ft, mit der Verknüpfung des »Geistigen« mit dem 
»Atmen«, gelegt wurde, sucht diese Untersuchung vorbehaltlich der 
angebrachten Skepsis im folgenden Kapitel genauer nachzugehen. Als 
These mag dem vorangestellt werden, daß die »Weitergabe des Gei­
stigen« entgegen mancher modernisierenden Auffassung nicht auf 
den Ausdruckswert der Lebendigkeit des Dargestellten im Bild, aber 
auch nicht auf eine religiös-mystische Verschmelzung mit dem Ge­
genüber hinausläuft, wie dies wiederholt an dem Zeitgenossen Zong 
Bing tx'M nachzuweisen versucht wurde. Vielmehr gilt es, in den 
frühen theoretischen Quellen eine Dimension der Wirksamkeit als 
Grundlage der Malerei dingfest zu machen, die den formalästheti­
schen Rahmen so vieler Forschungsansätze von vornherein ebenso 
sprengen muß wie die in der Ästhetik wenig dienliche Etikettierung 
mit »religiösen« Elementen.

2. Die Bedeutung von qi ft für die frühe Ästhetik

Es ist noch vor einer Naturerfahrung vor allem jener Zusammenhang 
von Phänomenen, der die gesamte frühere und spätere chinesische 
Geistesgeschichte unter dem Titel qi ft durchzieht, den es bei der hier 
verfolgten Untersuchung der theoretischen Quellen zur Berg-Was- 
ser-Malerei zu berücksichtigen gilt. Es soll daher zunächst versucht 
werden, den Gedanken des qi ftim Hinblick auf seine Bedeutsamkeit 
auf dem Feld der Anschauung hinreichend deutlich herauszustellen. 
Wenn die verschiedenen mit qi ft benannten Phänomene in der chi­
nesischen Geistesgeschichte als Ausdruck kennzeichnender Grunder­

18 Vgl. die Verwendung im Zusammenhang mit dem »Naturstudium« bei Mo Shilong 
(vor 1587, auch bekannt als Mo Yunqing ^®®|1), Hua shuo (Lehre der 

Malerei), in LB II 717; vgl. Tang Zhiqi (1579-1651), Hui shi wei yan 
(Unscheinbare Reden über das Geschäft der Malerei), Abschnitt »Hua you zi ran 
0 #£« (»In der Malerei gibt es das Von-selbst«), in LB II 739.

137

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

fahrungen und einer leitenden Weltauslegung verstanden werden 
dürfen, so zeigt sich aus dieser Perspektive rasch, daß der mit qi M 
umrissene phänomenale Bestand vornehmlich in die denkerische 
Durchdringung von ontologisch nachgeordneten Größen wie Be­
wegtheit, Bezug, Übertragung und Vermittlung einfließt. Der Qi-Ge- 
danke steht für ein grundsätzliches Bemühen, das der parmenideisch- 
platonisch-aristotelischen Erarbeitung einer Wesensontologie für das 
Abendland entgegengesetzt scheint. Insofern im Denken des qi M 
wiederum die Sinneswahrnehmung eine Schlüsselrolle spielt, soll in 
diesem Kapitel das Thema qi M im Blick auf für die Ästhetik relevante 
Zeugnisse beleuchtet werden.

Leben scheint sich ganz allgemein durch eine Struktur der 
Selbstbezüglichkeit auszuzeichnen. Diese wird in Autopoiesen, in der 
leiblichen und geistigen Reflexivität, in der zeitlichen Regeneration, 
im Gedächtnis und in der ethischen Verantwortlichkeit sichtbar. In­
dem das Leben sich vollzieht, beugt es sich zugleich oder über einen 
Zeitsprung hinweg auf eben diesen Vollzug zurück. Im Hinblick dar­
auf ist die Vermutung zu überprüfen, ob nicht im älteren chinesischen 
Denken unter dem Titel qi M eben diese Selbstbezüglichkeit im Le­
bensphänomen erfaßt werden sollte. Nach dieser These kommt der 
Leiblichkeit und dem Ausdruck in jener Ausdeutung des Lebens je­
denfalls eine ausgezeichnete Rolle zu.1

Die »Logik des Sinns« bietet das klassische Muster für ein Den­
ken der Selbstbezüglichkeit.2 Auf dem Gebiet der Ästhetik kommt 
diese Struktur des Sinns überdies in anschaulicher Weise zum Tragen. 
Sie beherrscht das Phänomen des Ausdrucks. Unter »Ausdruck« sei 
hier jede Äußerung als ein sinnhaftes Sich-Zeigen von etwas verstan­
den. Was im ausdruckshaften Zeigen gezeigt wird, gehört unmittelbar 
zu demjenigen, das da zeigt. Gerade im Phänomen des Ausdrucks sind 
die Leiblichkeit des Anderen, der oder das sich so zeigt, ebenso auch 

1 In Plessners eindringlicher Bestimmung des Lebensphänomens als einer »exzentri­
schen Positionalität« und »vermittelten Unmittelbarkeit« sind bereits viele Vorgaben 
für eine Untersuchung der Leiblichkeit und der Ausdruckshaftigkeit im Gedanken des 
qi M enthalten. Siehe zur Selbstvermittlung als Grundfigur des Lebensprozesses, zu Leib 
und Ausdruck Plessner, Die Stufen des Organischen, in: Ders., Gesammelte Schriften IV, 
177 ff./296 E/396 ff.; siehe zur fundamentalen Ausdruckshaftigkeit des Lebendigen, ins­
besondere aber des Menschseins ebenso den Hinweis in seinem Aufsatz »Grenzen der 
Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus (1924)«, in: Ders., Gesammelte 
Schriften V, 74.
2 G. Deleuze hat dem Problem der regressiven Sinnhaftigkeit seine Abhandlung Lo- 
gique du sens gewidmet; vgl. insbesondere ebd., 41 f.

138

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi M für die frühe Ästhetik

ein davon ausgeübter Anspruch, als unabdingbare Momente mitzu­
denken. Das Zeigen bezieht sich im Ausdruck zurück auf ein mehr 
oder weniger im Akt des Zeigens aufgehendes leibhaftiges Selbst. 
Ein Gesichtsausdruck spricht beispielsweise für sich selbst, das heißt 
für die Verfassung dessen, der sich darin ausdrückt. Zu unterscheiden 
ist davon das bloß stellvertretende Anzeigen von etwas anderem 
durch ein »Zeichen für«. Ein Ausdruck ist als solcher dem sich aus­
drückenden Sein gegenüber nicht nachfolgend. In Ausdrucksphäno­
menen muß der Ausdruck, muß der Akt des Sich-Zeigens als ein un­
verzichtbarer Zug am gerade so und nicht anders Sich-Gebenden 
gelten. Es ist freilich weder ausgeschlossen, daß ein Ausdruck auch 
als ein Zeichen fungiert noch, daß wir ein Zeichen umgekehrt als 
einen Ausdruck begreifen.3

2.1. Qi M als Ausdruck einer Wirksamkeit

Leitend in dieser Ergründung des qi M soll die Frage sein, inwieweit 
unter diesem Titel die sinnhaft-sinnliche Vermittlung des Lebens mit 
sich selbst als eine Grundstruktur gedacht wird. Zu fragen ist danach, 
ob im Denken des qi M die Kennzeichen eines »Ausdrucks« im ange­
gebenen Verständnis nachweisbar sind.4 Dazu gilt es zu klären, wel- 

3 Für China ist die Nähe des »Stils« zum Phänomen des »Ausdrucks« in dem doppel­
deutigen Wort ti tt, »Gliedmaßen/Körper/stilistische Verkörperung« greifbar: Ein Stil 
erscheint äußerlich und bleibt dabei gebunden an eine bestimmte Materie als den Ort 
seines Erscheinens; als Form hat er sich inwendig einem konkreten Stoff »einverleibt«. 
Cassirer (Philosophie, I 12) spricht im Hinblick auf seinen Begriff des Ausdrucks auch 
von der »inneren Form«. Zur europäischen Unterscheidung des ohne ikonische Diffe­
renz Sinn entfaltenden »Ausdrucks« von »Bild« und »Zeichen« siehe H. Plessner, »Die 
Deutung des mimischen Ausdrucks. Ein Beitrag zur Lehre vom Bewußtsein des anderen 
Ichs [1925]«, in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. VII, 92; ebenso G. Deleuze, Spinoza et 
le probleme de l'expression, Paris 1968, 12 ff./48/163 f. Vgl. aus einer anderen Richtung 
die wichtigen Überlegungen in N. Goodman, Languages, 85 ff. Genau diese Dialektik 
zwischen »Ausdruck von« und »Zeichen für« ist es im übrigen nach Ovid, worum sich 
die Legende von Narziß dreht. Narziß läßt sich von einem unerreichbaren »signum« und 
»simulacra fugacia« ohne »corpus« narren, von ebenjenem Bildzeichen ohne »Leib«, das 
aus einer nüchternen Sicht die »imago«, das Ebenbild des Narziß im Wasser, darstellen 
muß (Ovidius, Metamorphoses III 417/419/432). Auf den unglücklichen Selbstverlieb­
ten indes übt das begehrte Spiegelbild in der Anschauung offensichtlich einen leibhafti­
gen Anspruch aus, von dem er »entflammt« ist: »[...] quod videt, illo uritur.« (ebd. III 
430; Rösch, Metamorphosen, 108).
4 In aufschlußreicher Weise analysiert Plessner Ausdrucksphänomene als eine »Form­

139

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

ehe Bedeutung Phänomenen der Bezüglichkeit, der Anschauung und 
der Leiblichkeit im betreffenden Denken beigemessen wird. Wenn 
Selbstbezüglichkeit als das strukturelle Kernphänomen des Lebens 
bereits mit qi M verknüpft wurde,5 soll hier die Idee des qi Min äs­
thetischer Hinsicht ausgelotet werden. Denn es fällt auf, daß dort, wo 
qi M als eine Wirksamkeit gedeutet wird, dasselbe qi M zugleich als 
Ausdrucksphänomen erfahren wird. Gängig sind nicht von ungefähr 
stehende Wendungen wie qi se »Gesichtsfärbung und Erschei­
nungsweise im Atmen« oder qi xiäng »sinnhafte Erscheinungs­
gestalten im Atmen«. Die für das folgende leitende These kann dem­
nach so umrissen werden: Die reiche Verwendung des Terminus 
sowohl in der kosmologischen und anthropologischen wie anderer­
seits in der physiognomischen, ästhetischen und kunstkritischen Lite­
ratur liegt in einer ursprünglichen aisthetischen Dimension der mit qi 
M benannten Phänomene begründet.

Cai Biming hat gezeigt, daß nach der alten Überlieferung 
die Gemütsregungen eine erlebensmäßige, innerliche oder »seeli­
sche«, und eine äußerlich wahrnehmbare, »leibliche« Seite besitzen.6 7 
Wenn dem so ist, ist es nur konsequent, daß nach den Vorstellungen 
der chinesischen Medizin die Bewußtseins- und Gemütsbewegungen 
des »inneren Sinns« (xin also das reflexive »Seelenleben«, in 

schicht« sui generis, worin mit einer Indifferenz zwischen Subjektivität und Objektivi­
tät, einer psychophysischen Indifferenz, die Zwischensphäre des sinnhaft zu verstehen­
den Verhaltens und damit das Leben schlechthin unmittelbar anschaulich werde (vgl. 
Plessner, Die Deutung, in: Ders., Gesammelte Schriften, VII 87 ff.). Während freilich 
von seiner europäischen Warte aus Bedeutung und Verstehen im Vordergrund stehen, 
soll hier demgegenüber der Aspekt einer ausdruckshaften Wirksamkeit, wie sie in China 
unter dem Titel qi M gedacht wurde und wird, herausgestellt werden.
5 Nicht unähnlich in ihrer Grundthese ist die Darstellung des Elektrophysikers Wang 
Weigong X^X, wonach Resonanz und die gegenseitige Verstärkung von Schwingun­
gen innerhalb der Ordnungen der Körpermeridiane jenes Phänomen hervorrufen, wel­
ches in der chinesischen Medizin seit alters her unter dem Titel qi M in den Blick ge­
nommen wurde (vgl. Wang Weigong, Qi de yuezhang: Qi yu jingluo de kexue jieshi, 
zhongyi yu renti de hexie zhi wu

[Sonatensatz mit qi: Wissenschaftliche Erklärung des qi und der Meridiane, har­
monischer Tanz der chinesischen Medizin mit dem menschlichen Körper], Taibei 2002, 
76 ff. et passim).
6 So etwa Cai Biming Shenti yu ziran - yi »Huang Di nei jing su wen« wei
zhongxin lun gudai sixiang chuantong zhong de shentiguan - LA «

(Körper und Natur- Erörterung der Kör­
pervorstellungen innerhalb der alten Überlieferung des Denkens im Ausgang von [dem 
Buch] »Reine Fragen zum esoterischen Kanon des Gelben Kaisers«), Taibei 1997, 49.
7 Das Herzorgan xin L' steht seit dem Altertum in einer Reihe mit den Organen der

140

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

leiblichen Äußerungen nicht lediglich in Erscheinung treten; Gedan­
ken, Empfindungen und Gefühle ziehen das Herz und die anderen 
Leibesorgane über den äußeren Ausdruck hinaus physiologisch in 
Mitleidenschaft. Das Innere wirkt unmittelbar auf die leibliche Ver­
fassung ein. Es wird genau dort, wo es sich »äußerlich« ausdrückt, 
zugleich »inwendig« wirksam. Emotionen müssen gemäß dieser 
»Psychosomatik« geradezu aufgefaßt werden als übermäßige und 
krankheitserregende Bewegungen in der leiblichen Dimension des qi

Sie sind von vornherein nicht auf das sogenannte Innenleben be­
grenzt, sondern umfassen im Leib des Menschen auch den Bereich, 

Sinneswahrnehmung - Ohr, Auge, Nase, Mund (er mü bi köu U ÄH) - und den 
»äußeren Sinnen« Hören, Sehen, Riechen und Schmecken. Was mit xin L' bezeichnet 
wird, vereinigt Rezeptivität und Aktivität in sich; dabei besitzt es eine affektiv-erkennt­
nismäßige und eine moralische Seite. Es wird einerseits als »Sitz des Wissens« bezeich­
net (Guan Zi qf-T-, 13, Kap. 36 »Xin shu shang L'#f_L« [»Vermögen des inneren
Sinnes I«]; übersetzt nach Yang Jialuo [Hg.], Guan Zi jiaozheng 1? ^FKlE, Tai- 
bei 1990, 221: Andererseits wird es als »Fürst über den Leib, zugleich aber
Herr über die geistige Helle« gedeutet (Xun Zi 'n] 15, Kap. 21 »Jie bi [»Auf­
lösung der Irrtümer«]; übersetzt nach Wang Xianqian TiTfcW, Xun Zi ji jie 'Bj-FÄfe 
herausgegeben von Yang Jiaoluo Taibei 1987, 265: Vgl.
Homer H. Dubs (Übers.), The Works of Hsüntze, London 1928, 269). Das Herzorgan xin

»sinnt« (sF ®), »dekretiert« (ling ^p) und entfaltet zugleich »Begierden« (yü ^), wie 
aus den genannten Quellen weiterhin ersichtlich ist. Es bildet die »ruhende« (jing J?) 
»Mitte« (zhöng 41) gegenüber der gesamten Außenwelt; aber es »bewegt sich« (döng 
Jh) ebenso. Und mitunter obstruiert es auch die Tätigkeit der Sinneswahrnehmung 
(Guan Zi, a.a.O.). Letztlich vermag es dies nur, weil es als »Fürst über das Atmen« 
fungiert (Dong Zhongshu Chun qiu fan lu 16, Kap. 77 »Xun tian
zhi dao jj|« [»Der dem Himmel folgende weghaft leitende Sinn«]; übersetzt nach 
der Ausgabe von Xiong Dunsheng Taibei 1984,10b: M^^)- Über das Geistige 
hinaus wird dem Herzorgan xin somit eindeutig immer wieder eine »leibliche«, das 
heißt vor allem eine emotive und sensorische Seite zugeschrieben. Im xin erfüllt sich 
sowohl die Sinneswahrnehmung als auch die Entfaltung geistiger Sinnhaftigkeit. In 
doppelter Auslegung kann es daher besser mit »innerer Sinn« übersetzt werden, um 
das gängige abendländisch-idealistische Vorverständnis von xin als Geist und Seele 
jeweils aus dem chinesischen Kontext heraus aufdecken und dekonstruieren zu helfen. 
Zu beachten gilt dabei, daß der Bezug zur Außenwelt und zur Wahrnehmungsfunktion 
der leiblichen »Sinne« als konstitutiv für die Tätigkeit von xin anzusehen ist. Vgl. in 
dieser Richtung treffende Feststellungen zur Leiblichkeit voraussetzenden »responsive- 
ness« von xin L' bei Jane Geaney, On the Epistemology of the Senses in Early Chinese 
Thought, Honolulu 2002, 100/102 f. Der von Aristoteles über Augustinus bis zu Kant 
vermittelten Rede vom »inneren Sinn« kann somit aus der chinesischen Überlieferung 
heraus hier eine weitere Wendung hinzugefügt werden, ohne daß mit Strenge jene kol- 
vf| at6cr0qcri(; der antiken Tradition oder der sensus communis des Mittelalters im kan- 
tischen Begriff des »inneren Sinnes« (vgl. dazu I. Kant, Anthropologie in pragmatischer 
Hinsicht, BA 57ff.) gemeint sein soll.

141

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

wo der Mensch nach außen hin sichtbar ist.8 Erst im Zuge dieser phy­
sischen Wirksamkeit werden die Emotionen äußerlich sichtbar. Aus 
diesem Grund ist, was sich da zeigt, nach dem Muster eines selbst­
bezüglichen »Ausdrucks von« und nicht nach dem Muster einer indi­
rekten »Anzeige für« zu verstehen.

Wie die Affektivität auf das leibliche Wohlergehen einwirkt, be­
einflußt dieses auch umgekehrt ganz unmittelbar über qi M das »gei­
stige« Innenleben des Menschen. Und wieder kommt es bei diesem 
Übertragungsvorgang zu Ausdruckserscheinungen. Es besteht ein en­
ger Zusammenhang zwischen dem Leiblichen und geistigen Vorstel­
lungen, der mit dem Phänomen des qi M dingfest gemacht wird. Be­
zeichnend ist dafür im zweiten Jahrhundert die ausführlich 
spezifizierende Rede des Wang Fu (etwa 90-165) von einem 
»Träumen aus dem qi heraus« (qi zhi meng M^S?)z das er auch 
»Träumen aus sämtlichen Gebrechen heraus« (bäi bing zhi meng M 

nennt: Der leibliche Zustand von yin und yäng also 
gewissermaßen die physiologisch zu fassende Befindlichkeit des qi Mz 
wirkt sich unmittelbar auf die Traumvorstellungen aus. Aber auch 
anders herum versetzen bestimmte Traumvorstellungen den Men­
schen unmittelbar in bestimmte leibliche Zustände. Dieser Sachver­
halt wird dann »Träumen, das das qi anrührt« (gän qi zhi meng 
7^^) genannt.9 Das Phänomen qi M steht mithin hinsichtlich unter­
schiedlicher Erfahrungskreise genau an der Schnittstelle zwischen 
Wirksamkeit und äußerlich erscheinendem Ausdruck.

Vor einem psychologisch-medizinischen Hintergrund wird deut­
lich, warum qi M einerseits als Wirksamkeit, andererseits als ein 
wahrnehmbares, sich kundgebendes qi M aufgefaßt werden konnte. 
Wenn es aber mit dem Ausdrucksgedanken in Verbindung zu bringen 
ist, kann damit nicht jenes antike (^aiVEcrOaL, jenes »Erscheinen des 
Seienden«, gemeint sein, wonach sich der Betrachtung etwas so zeigt, 
wie es beschaffen ist. Ebenso wird aus dieser Perspektive die Anschau­
ung selbst weniger von einer Bewegung, die zwischen zwei Raumkör­
pern stattfindet, und vom rezeptiven naScx; her zu begreifen sein, 
wie dies Aristoteles in klassischer Weise vorgedacht hat.10 Vielmehr 
fällt qi M unter eine Vermittlungsfigur. Es ist das Anschauen des qi M 

8 Vgl. dazu Cai Biming, Shenti, 146 ff.
9 Siehe Wang Fu TTF, Qian fu hin (Reden eines Untergetauchten), Kapitel 28
»Meng lie ^^lj« (»Aufstellung der Träume«), in: Wang Jipei Qian fu hin jian
jiaozheng ^^Üra^fölE, herausgegeben von Peng Duo Beijing 1985, 7, 315.
10 Vgl. Aristoteles, De anima, B 424al7ff./B 415b24/416b33 ff./418a3 f./424al.

142

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

wie ein Einschwingen und Mitschwingen des - ontologisch-physika­
lisch gesprochen - prinzipiell Verschiedenen zu begreifen. Jenes ari­
stotelische »Erleiden« im Vollzug der Wahrnehmung wäre hier zu 
deuten nicht als ein »Übernehmen« oder »Empfangen von etwas«; es 
wird zu einem »Zugleich-Mitschwingen«, zum Sich-Einstellen einer 
bewegten Verbindung.

2.2. Qi M in einer Theorie des Leibes

Von »Leib« und »Leiblichkeit« soll im folgenden immer dann gespro­
chen werden, wenn Phänomene der Lebendigkeit und Entfaltungs­
weisen des menschlichen Seins-zur-Welt sowie Selbstwahrnehmun­
gen impliziert sind. Während der Leib in einer Verdoppelung immer 
sowohl als »belebter Leib« wie zugleich als »wahrgenommener Leib« 
fungiert, sehen wir einen »Körper« wie ein Ding im Raum bloß von 
außen an. Seine »physischen Funktionen« können wir als solche nur 
beschreiben wie die eines Mechanismus, nicht jedoch »erfahren« und 
»erleben«. Auch wenn diese Unterscheidung der jüngeren Phänome­
nologie entstammt11 und so im Gedankengut des vormodernen China 
gewiß nicht zu finden ist, ist sie hilfreich zur Annäherung an die hier zu 
erörternden Sachverhalte. Denn die Erfahrung des qi M muß als eine 
»leibliche« Erfahrung par excellence begriffen werden.12 Ausdrücke 
für die »dinghafte Stofflichkeit« der Körper (zhi Ä) oder für den 
sichtbaren »Leibkörper« (xmg shen #, qü |g, häi #£) fehlen nicht. 
Insbesondere der Ausdruck für die Gliedmaßen mit ihrer Disposition 
zur Bewegung in der Weise einer »Verkörperung« (ti ist wichtig 
geworden. Die Nähe zur zeitlich entfalteten Funktionalität des Leibes 
als eines »Gefäßes« {qi §5) und zu den feinen Körpersäften {jing 
wie zum Blutpuls {xue ifn) zeichnet andererseits qi das »Atmen«, 
als ein zentrales Phänomen innerhalb des zeitlichen Lebensvollzuges 
vor jeder davon abstrahierten Raumkörperlichkeit aus; und diese Zu­
sammenhänge lassen qi M wiederum der neueren Philosophie der 

11 Vgl. dazu etwa Bernhard Waidenfels, Das leibliche Selbst, 14 ff.
12 Im weiteren stütze ich mich vor allem auf: Yang Rubin (Hg.), Zhongguo gudai
sixiang zhong de qilun ji shentiguan (Die Erörterung
des qi und die Auffassung vom Körper im Denken des chinesischen Altertums), Taibei 
1993. Aus einem diesem Gedanken nahestehenden Blickwinkel untersucht auch Gudula 
Linck in ihrem Buch Leib und Körper. Zum Selbstverständnis im vormodernen China 
(Frankfurt a. M. 2001) diesen Themenkreis.

143

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

fungierenden »Leiblichkeit« vertraut erscheinen. So bestimmt qi M 
als das Be-lebte, als das spürbare Pulsieren des Blutkreislaufes (xue 
t/ilftLM) und der Meridiansysteme (jing md wäng lud
weithin die Kunst der leiblich-geistigen »Nährung des Lebens« (yäng 
sheng Hierin hebt es sich eindeutig vom durchweg »nicht­
stofflich Geistigen«, von shen ab. Bei Meng Ke SH, genannt 
Meng Zi »Meister Meng«; 372 - etwa 289) ist in solchem Sinne 
von der »Nährung des großen Atmens« (yäng häo rän zhi qi 
£Ä),13 14 dann seit der Han'/^-Zeit (206 vor bis 220 nach der allgemei­
nen Zeitrechnung) auch vom »anfänglichen Atmen« (yuän qi jeM) 
die Rede. Auch die bekannte Atemtechnik des »verschluckten At­
mens« (tim qi §M) stellt gegenüber einem »Anhalten der Atemluft« 
viel eher eine dauerhafte Weise der Atemtätigkeit dar, die zur Samm­
lung der leiblich-geistigen Person in sich führt. In der frühen Kosmo­
logie findet sich dazu bereits die genaue Zusammenfassung im Huai­
nan Zz aus dem zweiten Jahrhundert vor der allgemeinen
Zeitrechnung. Da wird überdies die im weiteren höchst bedeutsame 
Verbindung mit dem Licht und dem Sich-Zeigen und Sich-Verbergen 
aller Erscheinungen festgestellt:
»Das Helle ist dasjenige, was das Atmen nach draußen gibt. [...] Das Unschein­
bare ist dasjenige, was das Atmen nach innen in sich behält.«15

13 Vgl. zum Zusammenhang zwischen diesen Ausdrücken aus medizinhistorischer 
Sicht: Porkert, Die energetische Terminologie. Selbst aus seiner idealistisch-philosophi­
schen Sicht setzt Xu Fuguan ebenfalls jing Ih und shen in einen Bezug zu qi

im Hinblick auf das geschichtswirksame Kompendium des Huainan Zi aus 
dem ersten Jahrhundert vor der allgemeinen Zeitrechnung bezeichnet er sowohl jing 
als auch shen # einerseits als »Tätigkeit des inneren Sinnes« (xin de zuöyöng L'lFHL 
JJJ), zugleich aber eben auch als (leibliches) Vermögen des »Ansprechens auf Anrüh­
rung« (gän ying siehe Xu Fuguan Liang Han sixiang shi A,
(Geschichte des Denkens während der früheren und späteren Han-Zeit), 3 Bde., Taibei 
1976, 2. Bd. 230 ff.
14 Meng Zi A Y- 2A2 (Jiao Xun Meng Zi zheng yi /l T Beijing 1954, 117;
vgl. R. Wilhelm (Übers.), Mong Dsi: Die Lehrgespräche des Meisters Meng K'o. Aus 
dem Chinesischen übertragen und erläutert von R. W, Köln 1982, 69). Vgl. zu qi M 
im Zusammenhang der Frage nach der Leiblichkeit innerhalb der konfuzianischen Über­
lieferung ausführlich Yang Rubin Rujia shentiguan (Das Körper­
verständnis der Konfuzianer), Taibei 1996; vgl. zum Meng Zi Ä -f- besonders ebd., 12 f./ 
49/143 ff.
15 Huainan Zi S’l'b] 3 »Tian wen xun XJClJll« (»Belehrung über die Himmelser­
scheinungen«), übersetzt nach Gao You Huainan Zi zhu (Kommentar
zum Huainan Zi), herausgegeben von Yang Jialuo Taibei 1991, 36: PJ] ff 
Hi.

144

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi M für die frühe Ästhetik

All diese Deutungen grundlegender Lebensphänomene sind späte­
stens seit der mittleren Han/M-Zeit, also um unsere Zeitenwende, zu 
einem einflußreichen semantischen Geflecht in dem Wort qi M 
verwoben.16

In den daoistisch wie in den konfuzianisch ausgerichteten Quel­
len aller Jahrhunderte tritt uns qi M im Zusammenhang mit dem 
individuellen Schicksal als eine bestimmte Veranlagung, die quantifi­
zierbar ist, entgegen. Jedem Menschen ist von Geburt an ein qi M im 
Sinne einer Kraft (/i j/j) zu kürzerem oder längerem Leben (yäo shou 
^W) ebenso wie eine Begabung (cäi zum »Normalmenschen« 
(Jan fü JL^), zum »Vergeistigten« oder »Unsterblichen« (shen xiän 

oder auch zum »Vollkommenen« und zum »Tugendhaften und 
Fähigen« (sheng xiän WR) mitgegeben. Diese Mitgift wird zumeist 
als »Gabe im qi« (qi bing MM) bezeichnet.17 Die Mitgift an qi M ist 
überdies Umwelteinflüssen ausgesetzt und wandelt sich im Verlauf 
jeder Lebensgeschichte. Daraus ergibt sich folgerichtig die Ausarbei­
tung »gesunder« Lebensformen. Daneben werden medizinische Heil­
verfahren für ein geschädigtes qi M und die systematische Anstren­
gung zum Erhalt oder zur Wiederherstellung des angeborenen Maßes 
an qi M in einer lebenslangen Übung und der Einnahme von Mitteln 
aller Art entwickelt.18 Grundsätzlich gilt daher, wie Ge Hong 
(283-343?) sagt:
Was den Menschen betrifft, so befindet er sich inmitten des Atmens, und das 
Atmen befindet sich im Innern des Menschen; von Himmel und Erde bis hin zu 
den unzähligen Lebewesen gibt es nichts, was nicht des Atmens bedürfte, um 
geboren zu werden und zu leben.19

16 Zu unterscheiden ist dieses kosmologisch und medizinisch geprägte Bedeutungsfeld 
von jenem esoterisch-daoistischen Wortgebrauch, der bisweilen das vom Klassenzeichen 
huö A, »Feuer«, abgeleitete volkstümliche Zeichen qi schreibt. Vgl. dazu Li Fengmao

»Ge Hong Baopu Zi neipian de >qi<, >qi< xueshuo - Zhongguo daojiao dandao 
yangsheng sixiang de jichu f M J ' f J

(»Die Lehre von qi [1] und qi [2] in den inneren Kapitelm des 
Meisters, der das Ursprüngliche umfaßt von Ge Hong - Die Grundlagen des Denkens 
zum Zinnober-Weg und zur Förderung des Lebens im chinesischen Daoismus«), in: 
Yang Rubin, Zhongguo gudai, 533.
17 Vgl. etwa Ge Hong MÜL Baopu Zi feil' A (Der Meister, der das Ursprüngliche um­
faßt), Abteilung »Nei pian pkjÜ« (»Innere Kapitel«), 12 und 13; siehe Li Zhonghua $ 
T WHuang Zhimin Xinyi Baopu Zi tfBfetFT-, 2 Bde., Taibei 1996, 1. Bd.,
305/332 f./336.
18 So etwa Baopu Zi 5; Li Zhonghua/Huang Zhimin, Xinyi Baopu, 1. Bd., 136.
19 Baopu Zi 5; übersetzt nach Li Zhonghua/Huang Zhimin, Xinyi Baopu,
1. Bd., 142: AAftMT,MftAT,B

145

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

Schwerlich ist hier mit qi M einfach nur die stoffliche »Luft« gemeint 
- wie bedürfte ihrer gerade die Erde? Und schwerlich ist qi M hier 
nichts weiter als eine treibende »Kraft« - wie sollte der Mensch inmit­
ten derselben sein? Es müssen angemessenere Ausdrücke gesucht 
werden, um das Denken des qi M zu verstehen. An dieser Auskunft 
fällt immerhin auf, daß jenes schicksalhaft zugeteilte qi M als die Lei­
stung des Lebens selbst Welt stiftet und die Beziehung zwischen 
Mensch und Welt im ganzen trägt. Qi M ist allumfassend und all­
durchdringend am Werk, wo immer es Geburt und Leben gibt. Dabei 
übersteigt es das einzelne Sein und stellt dessen Verbindung zum 
Ganzen her. Diese Leistung bringt Innen und Außen, Mensch und 
Welt zueinander. Diese spezifische Wirksamkeit des qi M wird bis­
weilen neben jener Vorstellung von einem zugeteilten Maß an qi M 
als unteilbar und invariant gedacht.20 Dieser Umstand dürfte einer 
Deutung gemäß der Idee einer notwendig quantifizierbaren »Kraft« 
oder eines stofflichen »Elementes« Eintrag tun. Qi M birgt da als die 
je bestimmte Lebendigkeit vor allem die Gewähr für die Teilhabe des 
einzelnen an der Welt, für seine Öffnung auf die Welt hin. Ob bei dem 
frühen »Daoisten« Ge Hong oder bei dem »Neokonfuzianer« 
Zhu Xi (1130-1200)21 - die Erörterung der individuierenden 
Schicksalhaftigkeit der Anlage im qi M zielt nicht darauf ab, ein stoff­
lich wie seelisch in Unteilbarkeit mit sich selbst einiges Lebewesen, ein 
Individuum zu bestimmen. Qi M dient letztlich stets zur Erfassung 
eines Weltbezuges.

Aus den angeführten Überlegungen heraus wird qi M hier mit 
dem nominalisierten Verbalausdruck »Atmen« übersetzt. Denn es 
zeigt sich dem kritischen Blick immer wieder, daß damit nicht ein 
statisches Seiendes, sondern etwas Dynamisches, ein Bewegungs­
und Vollzugsphänomen bezeichnet wird. Das mit dem Wort qi M io 
der Frühzeit des Denkens erstmals gedeutete Phänomen dürfte - so 

20 Vgl. Shi shuo xin yu Kap. 2 »Yan yu Mia« (»Reden und Worte«), Nr. 15:
»Auf einer [wenige] Fuß großen Anzeige kann man die Größenverhältnisse ablesen, die 
die [astronomische] Ji-Waage [am Himmel] mißt. Mit einem nur zollstarken Bambus­
rohr kann man das Hin- und Hergehen des Atmens ermessen; was sollte da an seiner 
Größe gelegen sein? Die Frage ist nur, ob erkannt wird, wie es sich damit verhält - sonst 
nichts.« (übersetzt nach Yu Jiaxi, Shi shuo, 75:

Vgl. Mather, Shih-shuo, 36).
21 Vgl. ganz ähnlich wie im Baopu Zi Li Jingde Zhu Zi yu lei ^Tln^ 
(Die Aussprüche des Meisters Zhu, nach Kategorien geordnet), herausgegeben von 
Wang Xingxian TBK, 8 Bde., Beijing 1999,1. Bd„ e 4, 58/74/76/78f.

146

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi ft für die frühe Ästhetik

kann wohl nur spekulativ behauptet werden - die Lebensfülle und die 
Faktizität des Lebensprozesses im menschlichen Leib gewesen sein, so 
wie sie sich im Vorgang des Atmens spürbar manifestiert. Selbst die 
spezielle Bedeutung »Atemluft« dürfte nicht so sehr von der physika­
lischen Entität »Luft« her begriffen worden sein wie ausgehend von 
dem nicht sichtbaren, wohl aber hörbaren Vorgang des Ein- und 
Ausatmens.22 Gerade diejenige Übungspraxis, die eine Sammlung 
oder Förderung des qi ft zum Ziel und Inhalt hat, ist offensichtlich - 
zumal auf der leiblichen Ebene - nicht auf ein festes Element, sondern 
auf eine förderliche Weise des Lebensvollzuges ausgerichtet. Wenn 
also qi ^durchgängig mit »Atmen« wiedergegeben wird, soll damit 
dem prozessualen Charakter des qi ft, wie es seit dem Altertum in 
kosmologischen, anthropologischen, ästhetischen und medizinischen 
Diskursen thematisiert wird, Rechnung getragen werden. Die Aussa­
gen zu qi ft in zahlreichen Textquellen vermögen unschwer, werden 
sie erst einmal kritisch gegen ein substantialistisches Vorverständnis 
gelesen, gängige Auffassungen von qi ft als »Fluidum«, »Energie«, 
»Potenz«, »treibende Kraft«, »Materie« oder »Qi-Stoff« zu revidie­
ren. Die Erfahrung des qi ft sollte nicht auf einen ontologischen Ver­
ständnisrahmen bezogen werden. Es geht bei qi ft weithin um die 
Faktizität einer zeitlich entfalteten Lebendigkeit, um »das Leben« 
selbst, nicht um eine »Kraft«, die etwa dahinter stünde.23 Um den 
durch hundertjährige Interpretation und Übertragung europäischer 
Vorstellungen gefestigten Anschein des Gegenteils aus dem chinesi­
schen Kontext heraus zu lockern und qi ft für den Leser auf dem 
Wege einer interpretationskritischen Dekonstruktion in ein neues 
Licht zu rücken, ist hier somit die provokante - und sicherlich nicht 
überall gleich passende - metaphorische Wiedergabe »Atmen« für das 
in der chinesischen Geistesgeschichte ebenfalls zumeist im Sinne 
einer Metapher gebrauchte Wort qi ft gewählt.

Qi ft - prozessual als »Atmen« aufgefaßt - durchherrscht das 

22 Diese Deutung sei hier lediglich im Sinn einer Hypothese in bezug auf das Anschlie­
ßende vorgetragen; sie kann allenfalls aus der gesamten Arbeit im nachhinein eine ge­
wisse Bestätigung erhalten. Vgl. zunächst für nähere Hinweise auch ZW Art. qi ft, §§6- 
8.
23 Als durchaus hilfreich erweisen sich die von Manfred Porkert systematisch verfolgten 
Bestimmungen von qi ft als »konstellierte Energie« bzw. als »aktiver Aspekt« derselben; 
M. Porkert, »Untersuchungen einiger philosophisch-wissenschaftlicher Grundbegriffe 
und Beziehungen im Chinesischen«, in: Zeitschrift der deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft 110:2 (1961), 424 f.; ders., Die energetische Terminologie, 185 f.

147

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

leibliche wie das geistige Sein auf untrennbare Weise; in qi M kommt 
eine für die vormoderne chinesische Anthropologie insgesamt kenn­
zeichnende Vereinigung in einer Idee der »Leib-Sinn-Geistigkeit« 
zum Vorschein. Dem Gedanken der Vermittlung kommt bei der Aus­
legung dieses Zusammenhanges eine herausragende Rolle zu, und die 
Anschauung bildet ihrerseits ein wichtiges Glied in ihm. Die mit qi M 
assoziierte originäre Leiblichkeit ist im Sinne eines leiblichen Seins- 
zur-Welt als einer Vollzugsweise, nicht lediglich wie ein Im-Körper- 
Sein zu verstehen. Demnach richtet sich das leibliche Leben in sinn- 
hafter Reflexivität und zugleich im ethisch maßgeblichen Gegenüber 
des Anderen immer neu in seiner Welt ein. Qi M spielt in dieser ge­
lebten Bezugnahme des Menschen auf seine Welt eine Mittlerrolle, 
die sich in ein Moment der Wirksamkeit und in ein Moment des 
Selbstausdrucks aufspalten läßt. Es ist infolgedessen von jeher auf 
Wahrnehmung und Sinnverstehen bezogen, wie jetzt im Übergang 
zur Ästhetik genauer gezeigt sein soll.

2.3. Qi M wnd die Musik

Erfahrungen mit der Musik sind es, die zuerst die Ausbildung eines 
ästhetischen Denkens befördern.24 Aus phänomenologischer Sicht 
gibt es freilich gute Gründe dafür. Als Nah- und Fernsinn zugleich 
stiftet das Gehör am umfassendsten jenen Weltbezug und jenen 
Raum, in dem sich der Fernsinn schlechthin, das Sehen, erst entfalten 
kann.25 Das Sehen bedeutet eine wesenhafte Ent-fernung von sich 
selbst im leibhaftigen Entzug des Gesehenen als solchen. Es setzt den 
Menschen jederzeit der Gefahr aus, an der Berührung mit einer nur 
gesehenen, nicht jedoch leiblich gegebenen Welt zu scheitern. Dabei 
mag er mitunter zuletzt sogar, wie einst jener in sein ungreifbares 
Spiegelbild verliebte Narziß, im bloßen Schauen sich selbst verlie­
ren.26 Wo indes das Problem der Anschauung im akustisch-musika­
lisch fundierten Gedanken des qi M als einer Schwingungsübertra­
gung mit Ausdruckscharakter zur Auslegung gelangt, scheint dieser 

24 Vgl. zu diesem Thema genauer Kenneth DeWoskin, »Early Chinese Music and the 
Origins of Aesthetic Terminology«, in: Bush/Murck, Theories, 187-214.
25 Merleau-Ponty nennt das Sehen nicht von ungefähr auch ein »avoir ä distance«; ders., 
L'CEil, 27.
26 Ovidius, Metamorphoses III 440; Rösch, Metamorphosen, 108: »[...] perque oculos 
perit ipse suos«.

148

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

Gefährdung des visuellen Welthabens in gewisser Weise von vornher­
ein vorgebeugt zu sein.

Daß Konfuzius (551-479) der moralisch-didaktischen Wirksam­
keit der »Musik« (yue vielleicht noch vor derjenigen »ritenkon­
formen Verhaltens und sittlich geregelten Auftretens« (li ijif) in der 
menschlichen Welt allerhöchste Bedeutung für die Ethik beimaß, ist 
hinlänglich bekannt. Eine klare Begründung findet sich zuerst im 
Buch Xun Zi 'Ej-E des Xun Qing genannt »Meister Xun« (Xun 
Zi '§]-?*), aus dem dritten Jahrhundert vor der allgemeinen Zeitrech­
nung. Die Notwendigkeit einer Regelung der Musik erwächst demzu­
folge aus dem Wesen des Menschen selbst, denn vermittels der Musik 
»kann das Gute im inneren Sinn des Menschen durch Anrührung bewegt wer­
den, und [die rechte Musik] bewirkt, daß jenes schlechte und schmutzige Atmen 
[im Menschen] nirgendwo in ihr einen Berührungspunkt [zu seiner Entfaltung] 
erhält.«27

Anderswo wird da gesagt:

»Alle ungezügelten Klänge rühren den Menschen so an, daß das Atmen in ge­
genläufig [schädlicher Richtung in ihm] auf sie anspricht. Das Atmen in gegen­
läufig [schädlicher Richtung] formt sich zu [sinnhaften] Erscheinungsgestalten 
aus, und daraufhin erwächst daraus Unordnung. Aufrechte Klänge rühren den 
Menschen so an, daß das Atmen in gleichlaufend [günstiger Richtung] auf sie 
anspricht. Das Atmen in gleichlaufend [günstiger Richtung] bildet sich zu [sinn­
haften] Erscheinungsgestalten aus, und daraufhin erwächst daraus Ordnung.«28

Die Anrührung des Menschen durch die Musik reicht tief hinein in 
seine ganze Existenz, da sie den »Puls des Blutes und das Atmen« (xue 
qi ifuM) in der leiblichen Verfassung ganz unmittelbar erreicht. Un­
weigerlich vermag auf diesem Weg die Musik unmittelbar Einfluß auf 
die im »Atmen« seines Leibes verankerte Moralität zu nehmen. Was 
genau hat aber das »Atmen« mit den »aufrechten Klängen« (zheng 
sheng jE^) zu tun? Gehören diese nicht einer ästhetischen Ordnung 
an? Wie können »Klänge« im Leiblichen wirksam werden? Und wie 
sollten sie sich einer moralischen Ordnung einfügen? Zum Verständ­
nis dieser Grundüberzeugung von der Wirksamkeit der Kunst ver­
mittels des qi M bedarf es weiterer Aufklärung.

27 Xun Zi 'pj-T, & 14, Kap. 20 »Yue lun (»Erörterung zur Musik«); übersetzt
nach Wang Xianqian, Xun Zi, 252: vgl.
Dubs, The Works, 248.
28 Xun Zi 'nj-T 20 bzw. Wang Xianqian, Xun Zi, 254: A
üriEimA iTdVgl. Dubs, The Works, 252f.

149

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

Erstmals in jenen Konfuzius zugeschriebenen Erläuterungen 
zum ersten Hexagramm, qiän im Buch der Wandlungen (Yi jing 

oder Zhou yi JrIM), die den Titel »Worte [des Meisters] zur 
Schrift« (»Wen yan tragen, heißt es zur Deutung der fünften 
durchgezogenen Linie, zur »Neun auf dem fünften Platz« (jiü wü Ä,

»Der Meister sagt: >Gleiche Klänge sprechen aufeinander an. Gleiches Atmen 
sucht sich gegenseitig auf. Wasser fließt zum Feuchten. Feuer geht zum Trocke­
nen hin. Wolken folgen dem Drachen nach. Wind folgt dem Tiger nach. Der 
Vollkommene wird tätig, und alle Lebewesen schauen darauf. Was seinen Ur­
sprung im Himmel hat, liebt das Hohe. Was seinen Ursprung in der Erde hat, 
liebt das Niedere. Somit folgt ein jedes dem ihm korrespondierend Zugehö­
rigen^«29

In dem [Kommentar] des Herrn Lü zu den Frühlings- und Herbst­
annalen (Lü shi chun qiu Sft aus der zweiten Hälfte des dritten 
Jahrhunderts vor der allgemeinen Zeitrechnung lesen wir erneut von 
dieser kosmischen Korrespondenztheorie, in der das »Atmen« eine 
herausragende Rolle spielt:
»Sind [Vorkommnisse] der korrespondierenden Zugehörigkeit nach in Gemein­
schaft, dann rufen sie einander herbei. Sind sie im Atmen in Gemeinschaft, dann 
vereinigen sie sich. Sind sie dem Klang nach nahestehend, dann sprechen sie 
[aufeinander] an. Wenn man daher den Ton gong anschlägt, so spricht der Ton 
gong an. Wenn man den Ton jue anschlägt, so spricht der Ton jue an. Mit einem 
Drachen führt man Regen herbei. Über den Körper vertreibt man [seinen] 
Schatten.«30

Die musikalische Resonanz wird mit dem Zusammenhang zwischen 
einer körperlichen Gestalt und dem ihr zugehörigen Schatten, mit

29 Übersetzt nach Zhou yi zhu shu Jn] öijEjfä, herausgegeben von Yang Jialuo
Taibei 1987, Abteilung »Zhou yi jian yi (= ZYJY), 1, 4b:

vgl. Richard Wilhelm (Übers.), 1 Ging. Text und Materialien, München 1973,
29 £
30 Lü Buwei Lü shi chun qiu Sft^^Äz 20, Abschnitt 4 »Zhao lei £1^«
(»Korrespondierend Zugehöriges herbeirufen«); übersetzt nach Xu Weiyu Lii
shi chun qiu ji shi herausgegeben von Yang Jialuo 3 Bde., Taibei
1966, 3. Bd., 956:

vgl. dieselben Passagen eingeflochten in anderen Text ebd., 13, Abschnitt 2 
»Ying tong « (»Auf Gleiches ansprechen«; Xu Weiyu, Lü shi, II 503 ff.; vgl. R. Wil­
helm (Übers.), Frühling und Herbst des Lü Bu We. Aus dem Chinesischen übersetzt und 
erläutert von R. W, Düsseldorf/Köln 1971, 355 bzw. 161 f.

150

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

einem Korrespondenzphänomen im Bereich der Sichtbarkeit also, auf 
eine Ebene gestellt. Was diese für uns so verschiedenartigen Sachver­
halte verbindet, ist jedesmal die Wirksamkeit der »korrespondieren­
den Zugehörigkeit« (lei und des »Atmens« (qi M)-

Wenngleich allgemein mit »Art« wiedergegeben, darf lei doch 
gerade in diesem Zusammenhang offenkundig nicht im Sinne einer 
ontologischen Gleichheit begriffen werden. Wie aus den angegebenen 
Passagen bereits hinreichend ersichtlich sein dürfte, liegt das Gewicht 
vielmehr auf dem Phänomen einer gegenseitigen Anrührung und Er­
widerung. Es geht hierbei um ein Geschehen. Dieses Phänomen ergibt 
sich wohl zwischen »verwandten«, das heißt jedoch nicht zuerst ab­
stammungsmäßig gleichen Vorkommnissen. Die »korrespondierende 
Zugehörigkeit« verbindet allein solche Vorkommnisse in einer ge­
meinsamen Wirksamkeit miteinander, die je schon irgendwie aufein­
ander ansprechen. Die sich einstellende Wirkung liefert also das Kri­
terium der Zugehörigkeit; nicht aber ist es umgekehrt eine vermutete 
»Gleichheit«, die die Wirkung ermöglicht. Die »Verwandtschaft« von 
der Sorte lei wird also gerade nicht mit einer ontologischen »Ähn­
lichkeit«, sondern im Hinblick auf den gelingenden Vollzug einer Kor­
respondenz zwischen zwei Vorkommnissen bestimmt.31 Aufgrund 
dieser Korrespondenz, die die ganze Welt in ihrer Bewegtheit durch­
schwingt, ist es denkbar, daß ein Drache für Regen sorgen kann; so 
erst wird er zum Herrscher über das Wasser. Dabei geht es nicht um 
die spätere symbolische Zuordnung von Wesenheiten zu einzelnen 
Elementen. Vielmehr beruht die Vorstellung von dieser »magischen« 
Wirksamkeit in jener fundamentaleren Vorstellung von Schwin­
gungsverhältnissen, über die innerhalb der Welt bestimmte Vor­
kommnisse ganz von selbst miteinander »korrespondieren«, das heißt 
aufeinander ansprechen. Wenngleich die feinen kategorialen Unter­
schiede noch nicht völlig aufgeklärt sein mögen, zeigt sich bereits an 
dieser Stelle außerdem: Das »Atmen« spielt bei dieser Wirksamkeit 
eine ähnliche Mittlerrolle wie die »korrespondierende Zugehörigkeit« 
(lei

Aufgrund ihrer unmittelbar korrespondierenden Wirksamkeit 
besitzt neben den »Riten« auch die Musik seit Konfuzius so heraus­
ragende Bedeutung für die Kontrolle der menschlichen Leidenschaf­
ten wie für die Stiftung der Gemeinschaft bis hin zur Einrichtung 
eines geordneten Verhältnisses zur Welt im ganzen. In den Aufzeich­

31 Vgl. zu dieser Frage die ausführliche Untersuchung in Munakata, Concepts.

151

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

nungen des Historikers (Shi ji ÜB) von Sima Qian (135? - 
93?) wird die Bedeutung der Musik anläßlich der Unterredung des 
Herzogs Ding von Lu Ü mit dem Lehensfürsten des Staates Qi 
W im Beisein des Konfuzius drastisch genug geschildert: Die Unacht­
samkeit des Hofmusikers endet mit dessen Hinrichtung.32 In seiner 
Abhandlung über die Musik gibt Sima Qian nJO selbst Auskunft 
über die Hintergründe dieser strengen Einstellung zur Musik:

»In jedem Fall entstehen die Töne ursprünglich aus dem inneren Sinn des Men­
schen heraus. Wenn der innere Sinn des Menschen bewegt ist, lassen ihn die 
Vorkommnisse so werden. Er wird angerührt von den Vorkommnissen und ge­
rät daraufhin in Bewegung. Deshalb [findet der innere Sinn] eine gestalthafte 
Verkörperung im Klang [der Stimme]. Die Klänge sprechen aufeinander an; dar­
um bringen sie Veränderungen hervor. [...] [Trauer, Freude, Lust, Ärger, Ehr­
furcht, Fürsorge,] diese sechs sind nicht [Sache der] angeborenen Anlage. [Der 
innere Sinn] wird von den Vorkommnissen angerührt und gerät daraufhin in 
Bewegung. Darum achteten die frühen Könige sorgsam darauf, womit sie ihn 
anrührten. [...] Das Gemüt ist bewegt im Innern; deshalb [findet es] eine ge­
stalthafte Verkörperung im Klang [der Stimme].«33

Die Anrührung des Menschen durch Vorkommnisse seiner Umwelt 
versetzt ihn unweigerlich in dementsprechende Gemütsbewegungen. 
Diese wiederum drängen nach ihrem Ausdruck in der Stimme sowie 
dann auch in geordneten Tönen (yz’n i"f) und in der Musik (yue ^). 
Letztere wird ihrerseits als Vorkommnis in der Umwelt, als eine Art 
wü ty), nach dem bekannten Muster des »Ansprechens auf Anrüh­
rung« (garz yz'ng oder der Responsivität ebenso zwangsläufig 
in nützlicher oder schädlicher Weise auf den inneren Sinn der Men­
schen zurückwirken. Wenn also der Mensch ein mit Sinnen der äuße­
ren Wahrnehmung ausgestattetes, ein sinnliches Wesen ist, wenn 
überdies auch sein Inneres den Sinnen in der Empfänglichkeit für 
äußere Bewegung gleichkommt, wenn mithin mit vollem Recht von 
xin als einem »inneren Sinn« gesprochen werden kann - bedeutet 
all dies dann nicht, daß sich die lebendige Bewegtheit mit einer ge­
wissen Notwendigkeit eben in sinnlich wahrnehmbare Ausdrucks­

32 Shi ji 5t ÖÜ, 47, Kap. 47 »Kong Zi shi jia -fLAIIt^c« (»Chronik des Hauses des
Konfuzius«); Takigawa Kametarö ÜJI|®A^|5, Shi ji huizhu kaozheng 5t
Taibei 1982, 749a f.
33 Shi ji 5t öd, 24, Kap. 24 »Yue shu ^#« (»Schrift über die Musik«); Takigawa, Shi
ji, 431b ff.: A'LTlÜI.

[...] [OrW [...] m

152

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

gestalten ergießen muß, die jene Bewegtheit ihrerseits weitertragen 
und über den Ausdruck die darauf ansprechende Bewegtheit im Leib­
lichen hervorrufen? Wenngleich bei Sima Qian nicht eigens 
von qi M/ dem »Atmen«, die Rede ist, muß doch nach den zuvor zum 
Zusammenhang von gän und qi M angeführten Belegstellen die 
Frage erlaubt sein, ob sich mit dieser Vermittlungsfigur, die aller Mu­
sik zugrunde liegt, nicht auch schon bei Sima Qian eine we­
senhafte Selbstbezüglichkeit in der Idee des qi M/ des »Atmens«, an­
deutet.

Bestätigung findet diese Vermutung jedenfalls in Aussagen, die 
aus Ban Gus Historischen Schriften zur Herrschaft der Han 
(Han shu MW; gegen 82 nach der allgemeinen Zeitrechnung verfaßt) 
stammen. In dem darin enthaltenen »Bericht über Riten und Musik« 
(»Li yue zhi wird der bekannte Wirkzusammenhang im
»Atmen« im Hinblick auf die Musik so beschrieben:

»Dem Menschen wohnt das Atmen des Himmels und der Erde, des Schattig- 
Feuchten und des Sonnenwarmen inne; es gibt [in ihm] die Gemütsbewegungen 
der Lust und des Zorns, der Trauer und der Freude. [...] Die vollkommenen 
Menschen vermochten sie ihm [sc. dem Menschen] zu zügeln, vermochten sie 
aber nicht zu unterbinden. Deshalb machten sie [sinnhafte] Erscheinungsgestal­
ten von Himmel und Erde und schufen Riten und geregelte Sittlichkeit sowie die 
Musik, womit sie in Verbindung zum Geistig-Hellen traten, [...].34

Und etwas später heißt es noch genauer:

»Nun, in den Leuten gibt es [zwar] die angeborene Anlage im [Puls des] Blutes 
und des Atmens wie im Wissen des inneren Sinns; nicht aber gibt es da eine 
verläßliche Beständigkeit der Gemütsbewegungen der Trauer, der Freude, der 
Lust und des Zorns. Sie sprechen an auf eine Anrührung und geraten daraufhin 
in Bewegung, und sodann [bilden] die dem inneren Sinn eigenen Verfahrens­
weisen gestalthafte Verkörperungen [aus]. [...] [Musik und Riten] sind imstan­
de, den inneren Sinn der Menschen im Guten anzurühren und in Bewegung zu 
versetzen, das schlechte Atmen aber nicht mit ihm in Berührung kommen zu 
lassen; dies ist die Art und Weise, wie die frühen Könige die Musik einrich­
teten.«35

34 Ban Gu $£[£], Han shu MW, 22, Kap. »Li yue zhi übersetzt nach Yang
Jialuo (Hg.), Xinjiaoben Han shu 5 Bde., Taibei 1997, 2. Bd., 1027:

WMAilWl [...].
35 Yang Jialuo, Han shu, II 1037: rftiiffiIL

[...] Vgl.
ebenfalls folgende Formulierung: »Wenn daher der innere Sinn in Trauer oder Freude

153

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

Es gilt nunmehr als Gemeinplatz, daß der Mensch durch seine Teil­
habe am »Atmen« der ganzen Welt im Spiel innerer Gemütsbewe­
gungen wechselnden Umwelteinflüssen ausgeliefert ist. Da es diese 
zu kontrollieren gilt, bedarf es der »sinnhaften Erscheinungsgestal­
ten« (xiäng von Himmel und Erde, die eigens die Verbindung 
zwischen Mensch und Welt herzustellen vermögen. Die leibliche 
Zwangsläufigkeit der Anrührung des Menschen durch die Welt kann 
gleichsam wettgemacht werden durch die weise Einrichtung jener an­
deren Zwangsläufigkeit der menschlichen »Ausdrucksformen«. Diese 
werden als »gestalthafte Verkörperungen« (xing JfJ) des inneren Sin­
nes beschrieben. Die Formen der Sittlichkeit und der Kunst, worum es 
sich da auf der höchsten Stufe handelt, sind als unmittelbarer Aus­
wuchs des inneren Sinnes in seiner Bewegtheit zu verstehen. Die 
Ausdrucksgestalten sind auch hier wieder als unmittelbarer Selbst­
ausdruck gekennzeichnet. Sie erwachsen unmittelbar aus dem verbor­
genen »Vermögen des inneren Sinnes« (xin shu selbst. Insofern 
dieses »Vermögen« - oft auch »Berechnung« (shu S&) genannt - an­
geboren ist, wurzeln dessen Ausdrucksgestalten mit einer gewissen 
Notwendigkeit in qi M-

Die sinnhaft-sinnlichen Gestalten vermitteln mit dem Ziel mo­
ralischer Transformation zwischen dem Menschen und jener Welt, an 
der er im »Atmen« ursprünglich schon teilhat. Sie vermögen ihn un­
ter Umständen an das Geistig-Helle zu binden und das Gute in ihm 
anzuregen, und es kann ihnen sogar gelingen, schädliche Anrührun­
gen zu verhindern! Somit stellt der Ausdruck des »Atmens« einen 
Bruch mit diesem selbst dar. Auf dem Umweg über die sinnlich wahr­
nehmbare Verkörperung sozialer - und kosmischer - Ordnung in den 
Riten, der Sittlichkeit und der Musik wirkt somit das »Atmen«, sofern 
es das Menschsein trägt, mittelbar auf sich selbst zurück. In der sinn­
lichen Gestalt wird es selbstbezüglich.

2.4. Eine Korrespondenz in qi M wnd die Bilder

Dong Zhongshu (175-105?) greift den Korrespondenzgedan­
ken zitierend auf und arbeitet ihn für die Nachwelt aus. Ihm geht es 

angerührt wird, tritt daraufhin der Klang [der Stimme] in Lied und Gesang hervor.« 
(Han shu & 30, Kap. »Yi wen zhi ® [»Bericht über die Künste, Bildung 
und Literatur«]; Yang Jialuo, Han shu, II1708: ( ff ) [!»]

154

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi M für die frühe Ästhetik

darum, die gleichsam rationale Regelhaftigkeit einer solchen natur­
wüchsigen Korrespondenz zwischen Zusammengehörigem gegen­
über dem Aberglauben an die Willkür wundersamer Einwirkung jen­
seits der stofflich-leiblichen Gegebenheiten zu verteidigen und 
genauer zu erläutern. Als Medium der korrespondierenden Wirksam­
keit wird von Dong Zhongshu jEf^fdie jeweilige Verfassung des 
»Atmens« klar hervorgehoben. Er teilt alle korrespondierenden Vor­
kommnisse nach ihrer Zugehörigkeit zum »schattig-feuchten« oder 
zum »sonnenwarmen Atmen«, zu yin qi oder yäng qi FJjM/ 
ein. In diesem »Atmen« vollzieht sich ihm zufolge die Übertragungs­
leistung. So findet sich das »Atmen« erstmals in dieser Deutlichkeit 
verknüpft mit der Korrespondenzwirkung. Diese aber wird wiederum 
nüchtern auf eine »zahlenmäßige Verfassung« (shü zurückge­
führt. Meßbare Schwingungsbewegungen wie bei Klängen werden 
für die beobachtbaren Wirkungszusammenhänge im »Atmen« ver­
antwortlich gemacht. Ausdrücklich wird dabei das eher leiblich kon- 
notierte qi M gegen das »Rein-Geistige« (shen W) ausgespielt.36

Seine theoretische Reife erlangt der Gedanke in der Folge aus­
gerechnet bei dem als »Kritiker« bekannten Wang Chong (27- 
97).37 Zunächst bejaht dieser die tradierte ältere Auffassung, um je­
doch sogleich den Geltungsbereich und die Wirksamkeit der »Anrüh­
rung im Atmen« (qi gän zu präzisieren und von der Einwir­
kung eines moralischen Schicksals oder des Zufalls abzuheben:

»Der Wind folgt dem Tiger nach. Wolken folgen dem Drachen nach. Was in der 
Gemeinschaft korrespondierender Zugehörigkeit steht, durchdringt [sich gegen­
seitig] im Atmen. Hinsichtlich ihrer angeborenen Anlage rühren sie einander an 
und setzen einander in Bewegung. Wenn Lebewesen und Angelegenheiten ein­
ander begegnen, [entsteht] zugleich Glückverheißendes und Unheilvolles. Wenn 
sie durch zufällige Ereignisse aufeinandertreffen, ist das nicht gleichbedeutend 
mit der Anrührung im Atmen.«38

36 Vgl. Dong Zhongshu 3tChun qiu fan lu (Üppiger Tau der Frühlings­
und Herbstannalen), herausgegeben von Xiong Dunsheng fttEjhVU Taibei 1984, 13,
Kap. 57 »Tong lei xiang dong ®J« (»Was in der Gemeinschaft korrespondierender 
Zugehörigkeit steht, bewegt sich gegenseitig«).
37 Vgl. zu Person und Werk Alfred Forke, Philosophical Essays of Wang Ch'ung, Leipzig 
1907 und ders., Miscellaneous Essays of Wang Ch'ung, Leipzig 1911.
38 Wang Chong Lun heng ImW (Waage der Lehrmeinungen), 3, Kap. 10 »Ou
hui frUS’« (»Zufälliges Übereintreffen«); übersetzt nach Liu Pansui Lun heng ji
jie BwSrUÄ?, herausgegeben von Yang Jialuo 2 Bde., Taibei 1990 [= LH], 1. Bd., 
48:

155

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

Grundsätzlich gilt aber, wie Wang Chong verschiedentlich aus­
führt:

»Durch Gemeinschaft im Atmen und Gemeinsamkeit in der korrespondierenden 
Zugehörigkeit rufen sie sich in der Bewegung gegenseitig hervor und führen 
einander herbei.«39

Oder:

»Was Drachen sowie Wolken und Regen betrifft, so sind sie gleich im Atmen. 
Daher können sie durch Anrührung und Bewegung vermittels ihrer korrespon­
dierenden Zugehörigkeit einander nachfolgen.«40

Die Korrespondenz des Zusammengehörigen bewirkt eine Bewegung, 
die auf eine gegenseitige Durchdringung vermittels des »Atmens« 
zurückzuführen ist. An erster Stelle steht die Gemeinschaft im »At­
men« (qi M)/ die kenntlich wird in der Gemeinsamkeit einer »korres­
pondierenden Zugehörigkeit« (lei H). Diese Zusammengehörigkeit 
wiederum ist mit der »angeborenen Anlage« (xing j4) eines jeden 
Vorkommnisses - Wind und Wolken sind hierin Lebewesen wie Ti­
gern und Drachen gleichgestellt - festgelegt, weshalb dieser begrenzte 
Zusammenhang »von Himmel und Erde her angeborene Anlage, 
weghaft leitender Sinn des Von-selbst«41 genannt werden kann. Was 
der kritische Aufklärer Wang Chong dann aber gegenüber Dong 
Zhongshus »mangelhafter« Beweisführung mit einer Reihe
sophistischer Argumente darlegt, berührt unmittelbar das Thema 
der Anschauung. In der Streitfrage, ob nur »echte« (zhen X) Verkör­
perungen von etwas oder auch dessen »scheinhaft täuschende Nach­
ahmungen« (jiä {[§) und »sinnhafte Erscheinungsgestalten« (xiäng 

39 Lun heng JwW/ 14, Kap. 41 »Han wen (»Kälte und Wärme«); LH I 292: |n]

40 Lun heng ® 16, Kap. 47 »Luan long SLhI« (»Durcheinander in der Drachen­
sache«); LH I 329:
41 Lun heng 14, Kap. 41; LH I 292: Ö Wo zi rän f'j W nicht
mehr adverbial als »von selbst ...« oder »in von selbst sich ergebender Weise ...« aufge­
löst werden kann, weil der Ausdruck im Denken die Selbständigkeit einer Leitvorstel­
lung erlangt hat, soll die sperrige Wendung »das Von-selbst« die Vorstellung von einer 
»Wirklichkeit, die sich von selbst vollzieht« umschreiben. Immerhin gilt es, die vieldeu­
tige abendländische Vorstellung von der »Natur« auszuklammern, um nicht von vorn­
herein den Schöpfungsgedanken, das »Herstellen des Seienden«, in der Rede von der 
natura naturans wie von der natura naturata zu assoziieren. Das philosophische Kunst­
wort zi rän bl das »Von-selbst«, zeigt mithin ein Geschehen an, nicht ein gegebenes 
Etwas.

156

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

die besagte Korrespondenzwirkung auszulösen vermögen, vertritt 
Wang Chong HE 5t einen bemerkenswerten »Bilderglauben«:
»Die Behauptung, das [gehe] nicht vermittels [sinnhafter] Erscheinungsgestal­
ten derselben korrespondierenden Zugehörigkeit, ist falsch.«42

Als ein Beleg wird zunächst jener Fall angeführt, wo des Nachts vor 
den Stadttoren Ausgeschlossene den Hahnenschrei imitieren und die 
echten Hähne innerhalb der Stadtmauern einstimmen, woraufhin wie 
an jedem »Morgen« die Tore geöffnet werden. Der Ironiker folgert 
daraus:
»Wenn nun der Hahn durch verräterische Stimmen angerührt werden kann, 
dann kann auch der Regen mit gefälschten Erscheinungsgestalten herbeigeführt 
werden.«43

Von Belang ist hier allein das Paradigma der bildlichen Übertragung. 
In nicht weniger als 15 Belegbeispielen dieser Art wird die auslösende 
Funktion von Nachahmungen und Sinnbildern bei Geistern, Men­
schen und Tieren ausgemalt. Im Hintergrund steht dabei freilich 
immer die Ironie einer sophistischen Kritik, wenn etwa gefragt wird, 
ob nicht auch der unwissende Regen auf etwas hereinfallen könne, 
worauf nicht nur die Fische, sondern selbst alle 72 weisen Schüler 
des Konfuzius hereinfielen - die »Ähnlichkeit« (ruö ^f) der Bilder.

Wir könnten Wang Chong HE5S sicherlich eine Anthropomor­
phisierung der Naturvorgänge vorwerfen - würde er nicht all jene 
durch Bilder ausgelösten Gemütsregungen, die wir psychologisch zu 
erklären geneigt sind, von vornherein anders behandeln. Verbindend 
zwischen Welt und Menschen obwaltet ja jenes »lebendige Atmen«, 
das in seiner leiblichen Dimension den Rahmen der Psychologie eben­
so sprengt wie es der Vorstellung von der Natur je schon Leben und 
Bewegtheit einverleibt hat. So wird vorstellbar, daß selbst Abwei­
chungen vom naturwüchsigen »weghaft leitenden Sinn des Von- 
selbst« (zi rän zhi däo § als »durch den Himmel so sich er­
gebend« (tiän rän erklärbar scheinen. Auch der Himmel läßt 
sich eben durch geschickt eingesetzte Abbilder »anrühren« (gdn 1^); 
denn die Bilder haben teil an der Wirksamkeit des »Atmens«, wenn­
gleich mit Einschränkungen:

42 Lim heng 16, Kap. 47; LH I 328:
43 LH I 328: ÜbT

157

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

»Wo Wasser und Feuer angerührt und in Bewegung versetzt werden, [geschieht 
dies] in der Regel durch das echte Atmen.«44

Jeder Vorgang ist auf eine Anrührung zurückzuführen, und diese 
vollzieht sich eben in der Bewegtheit des »Atmens«, in qi M- Was alle 
Bewegtheit in der Welt vermittelt, ist qi Dieses wird nicht stofflich 
gedacht. Gerade weil es nicht eine Entität, ein Element qi M ist, wor­
auf es ankommt, gerade weil vielmehr die Struktur der Übertragung 
und eine Vermittlungsleistung die entscheidenden Merkmale von qi 
M darstellen, kann selbst noch die »korrespondierend zugehörige«, 
das heißt die mitschwingende Nachahmung in den Genuß solcher 
Wirksamkeit gelangen. Die Bilder »funktionieren« effektiv; doch laut 
Wang Chong zEjÄ fungieren sie als Auslöser nicht durch ihre formale 
Abbildhaftigkeit. Die Bilder schaffen es statt dessen gerade aufgrund 
einer Korrespondenzfähigkeit, sich tatsächlich in den Wirkzusam­
menhang des »Atmens« einzugliedern. Dafür jedenfalls tritt der 
Skeptiker in seinem überraschenden Plädoyer zugunsten des Regen­
zaubers mit Drachendarstellungen ein. Die vermeintliche »Ähnlich­
keit« der »Erscheinungsgestalten« (xiäng muß also umgekehrt so 
definiert werden, daß nur dasjenige als ähnlich zu gelten habe, was 
auch tatsächlich eine Wirksamkeit durch Anrührung im »Atmen« 
auszulösen imstande ist. »Ähnlich« (rud heißt das Wirksame, 
nicht das Gleichaussehende. Statt zu unterstellen, daß nur eine »täu­
schend echte«, eine formal abbildhafte Ähnlichkeit jene Wirksamkeit 
hervorbringen könne, muß hingegen, was überhaupt gelungene »Er­
scheinungsgestalt« (xiäng oder eben »Abbild« (xiäng genannt 
werden darf, von seinem Erfolg in einem lebendigen Vollzug aus be­
stimmt werden, nicht indes von der Wahrnehmung und der Erkennt­
nis her. Dieser Gedanke wird unten bei der Besprechung zu Zong Bing 

in IV. 1. wiederkehren.
Den Fall eines um seine verstorbene Mutter trauernden Sohnes, 

der beim Anblick ihres Bildnisses Tränen vergießt, erläutert Wang 
Chong zEjft* vor diesem Hintergrund genauer:

»Was das gemalte Bild betrifft, so ist das [gewiß] nicht die wirkliche Person der 
Mutter. Weil er die Erscheinung ihrer körperlichen Gestalt erblickt, laufen un­
weigerlich die Tränen herab. Im Andenken an die Mutter wird das Atmen ange­
rührt; da bedarf es nicht eines tatsächlichen [Gegenübers].«45

44 LH I 328:
45 LH 1331:

158

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi M für die frühe Ästhetik

Das Bild löst eine leibliche Reaktion aus, weil es über die Anschauung 
unmittelbar auf das »Atmen« einwirkt. Es sind die sichtbaren Quali­
täten des gesehenen Bildes, die dazu hinreichen. Das Bild wird anson­
sten nachdrücklich hinter die Wirklichkeit zurückgesetzt. Die Tränen 
des Sohnes dürfen jedoch gerade nicht psychologisch mit der sugge­
stiven Präsenz der Mutter im gelungenen Konterfei, mit einer unwi­
derstehlichen inneren Empfindung von Nähe also, erklärt werden. 
Die sichtbare Ähnlichkeit im Bild »repräsentiert« hier nicht die leib­
haftige Person für das Gefühl. Das Bild fungiert nicht als sym­
bolischer Stellvertreter für das Wirkliche. Hingegen gelingt es der 
anschaulichen Gestaltqualität des Bildes, über die Anschauung ge­
wissermaßen ganz äußerlich in eben jenen unmittelbar leiblichen 
Wirkzusammenhang des »Atmens« einzuschwingen, der je schon 
zwischen einander nahestehenden Menschen vorherrscht. Die An­
schauung als solche »täuscht« hier beileibe nicht das Gefühl. Als An- 
schauungsa/ct stellt sie jenen Faden lebendiger Wechselwirkung her, 
der vor allen Vorstellungen und Gefühlen in der leiblich-sinnlich- 
geistigen Grundbewegtheit des »Atmens« immer schon eine Gemein­
schaft zwischen Menschen gestiftet hat.46

Diese Auslegung mag sich kaum von der geläufigen Einfüh­
lungstheorie unterscheiden. Auf die Feinheit der leiblichen Vermitt­
lung im »Atmen« kommt es jedoch an. Die Psychologie kommt bei 
Wang Chong ZE 5t gar nicht ins Spiel. An diesem Punkt treten eine 
ältere chinesische Bildtheorie von der unmittelbaren Wirksamkeit in 
der Anschauung und eine poetologische Pathostheorie des Abend­
landes, die vom Paradigma der metaphorischen Übertragung im Zei­
chens ersteh en ausgeht, auseinander. Was mysteriös scheinen mag, ist 
zunächst in der andersartigen Erfahrung und Auslegung eines Phäno­

46 Wenn Belting (Bild-Anthropologie, 170) gegenüber dem Bildsinn der Erinnerungs­
hilfe von dem Bild als »Medium der Verkörperung« spricht, kommt er nebenbei nahe an 
eine sinnvolle Deutung der hier beschriebenen Bildpraxis heran. Wichtig ist es gleich­
wohl, den Unterschied zwischen einer präsentativen Verkörperung nach dem europä­
ischem Bildbegriff und einer primär wirksamen Verkörperung nach dem hier zutage 
tretenden Bildverständnis zu erkennen. Ebenso scheint die klassische Erörterung des 
»Bildzaubers« (siehe dazu auch Belting, Bild-Anthropologie, 148 f.) unter dem Stichwort 
der Verdoppelung auf das Bildverständnis des chinesischen Altertums kaum anwendbar 
zu sein, wenn nämlich im oben angesprochenen Regenzauber mit Bilddarstellungen die 
Gestalt selbst schon wirksam wird, ohne erst durch anschauliche »Ähnlichkeit« eine Ver­
bindung mit einem abgebildeten Gegenstand herstellen zu müssen. Im hier gegebenen 
Beispiel wiederum geht es um eine allenfalls rezeptionsästhetisch zu deutende Wirksam­
keit auf den Betrachter, nicht hingegen auf das Dargestellte.

159

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

mens zu akzeptieren. Nur so kann versucht werden, genauer zu ver­
stehen, was es heißt, wenn Bilder nicht nur einen Sinngehalt mittei­
len, sondern wenn sie gerade durch ihre Sichtbarkeit als Vermitt­
lungsinstanz in dem universalen Wirkungszusammenhang des 
»Atmens« tauglich sind. Als Beleg für diesen Unterschied führt Wang 
Chong ZE5t des weiteren den bedeutungsvollen Traum an:

»Die geistigen Kräfte geben den Menschen durch [sinnhafte] Erscheinungsge­
stalten, nicht durch eine dinghafte Wirklichkeit [etwas] kund. Daher erblicken 
wir, wenn wir im Schlafe ruhen, in Traumeinsichten die [sinnhaften] Erschei­
nungsgestalten von Angelegenheiten. Wird Glück eintreten, kommen glückver­
heißende Erscheinungsgestalten. Wird Unheil eintreten, kommen unheilvolle 
Erscheinungsgestalten herbei. Das Atmen geistiger Kräfte steht in korrespon­
dierender Zugehörigkeit mit Wolken und Regen. [...] Die geistigen Kräfte lassen 
in [sinnhaften] Erscheinungsgestalten [ihre] Wirklichkeit Sichtbarwerden.«47

Zumindest andeutungsweise ist dieser Stelle zu entnehmen, daß die 
Erscheinungsgestalten als unmittelbarer Ausfluß der geistigen Kräfte 
in ihrem »Atmen« verstanden werden. Sie sind daher nicht bloße 
»Anzeichen«, die der symbolischen Weitergabe von Bedeutungsge­
halten dienen, für die sie stehen. Vielmehr werden die Erscheinungs­
gestalten (xiäng hier in einem stärkeren Sinn, nämlich gerade als 
»Ausdruck«, verstanden. In diesem Selbstausdruck findet sich die be­
wegte Wirksamkeit des »Atmens« selbst in sichtbarer Weise verkör­
pert. In den Erscheinungsgestalten drückt sich sichtbarlich die beweg­
te Wirklichkeit selbst aus, insofern sie vom »Atmen« beherrscht wird. 
Der bildhafte Ausdruck ist nicht die Wirklichkeit selbst. Gleichwohl 
wohnt ihm eine auslösende Korrespondenzfähigkeit inne. Diese Kor­
respondenzfähigkeit desjenigen Ausdrucks, welchem die Bewegtheit 
des »Atmens« sich einverleibt, hebt den wirksamen Ausdruck von 
bloßen bedeutungangebenden Zeichen ab. Ebenso ist es diese Korres­
pondenzfähigkeit, die es gestattet, herkommend von der Erfahrung 
der Anrührung im »Atmen«, dergestalt ausdruckshaften Bilderschei­
nungen und der Anschauung grundsätzlich eine auslösende Rolle in­
mitten des Wirklichen zuzusprechen.

Vor diesem Hintergrund ist zu lesen, was Wang Chong ZE 5t 
zum Abschluß der Kapitels über Sinnbilder sagt. Diese sind dazu an­
getan, Gesellschaft und Sittlichkeit zu stiften. Sowohl die Holzfiguren 
männlicher und weiblicher Landarbeiter oder die von Rindern, die im 

47 LH I 329: »75A.
[...]

160

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

Frühjahr das ländliche Jahr einleiten, wie ebenso die hölzernen Ah­
nendarstellungen, die den Nachkommen im Tempel Ehrfurcht tat­
sächlich gebieten, auch die bemalten Totenwagen mit ihren Strohpup­
pen, schließlich das kaiserliche Bogenschießen auf Tierattrappen, die 
die Namen widerspenstiger Lehensfürsten tragen, beweisen nach 
Wang Chong EE^E folgendes: Solche Bilddarstellungen ermöglichen 
zwar nicht unbedingt einen unmittelbaren Gebrauch, und sie besitzen 
keinen praktischen Gebrauchswert (wü yöng gleichwohl grün­
det sich menschliches Sinnen und Trachten wie etwa eine ehrfürchtige 
Anrührung häufig auf Erscheinungsgestalten und Sinnbilder.48 Und 
in - der Anschaulichkeit halber vollzogenen - rituellen Handlungen 
wie überhaupt im sittlich geregelten Verhalten drückt sich wiederum 
die Sinneshaltung der Menschen aus.49 Hiermit sucht der han-zeit- 
liche Denker, die Anschauung von künstlichen Bildern als einen Wert 
eigener Art mit der unmittelbaren Wirksamkeit des Bildes zu begrün­
den. Nun ist es die »Sinneshaltung« (yi ;&) von Menschen, die sich in 
Erscheinungsgestalten ausdrückt, nicht mehr ein naturwüchsiges Ge­
schehen.

Auch wenn sich an diesen knappen Überlegungen gewiß keine 
Theorie zur Kunst im eigentlichen Sinn ablesen läßt, sind sie doch 
insofern wertvoll, als sie in einem Zusammenhang auftauchen, der 
das »Atmen«, die korrespondierende Zugehörigkeit und die Erschei­
nungsgestalten - drei wichtige Themenkreise späterer Reflexion über 
die Malerei - in einem Ausdrucks- und Wirkgeschehen zusammen­
bindet. Und gerade in dem letzten Passus zu einer sozial und kommu­
nikativ eingesetzten Bildlichkeit erhebt sich Wang Chong EE^E über 
die Idee magischer Bildwirksamkeit, wie sie beispielsweise in daoisti- 
sche Praktiken Eingang gefunden hat. Ihm geht es als Skeptiker und 
Ästhetiker wie als politischem Denker nicht um eine magische Kunst, 
sondern um den Aufweis der tatsächlich von anschaulichen Gestalten 
ausgehenden Ausstrahlung und um deren Gemeinschaft stiftenden 
Nutzen. Dort hingegen braucht die unmittelbar bannende oder be­
schwörende Wirkung im Herstellen von emblematischen Sinnbil­
dern, sogenannten fü oder fü shü nicht näher reflektiert zu 

48 Vgl. den Satz: »[Mit dem Ahnenbildnis des Tempel-] herrn aus Holz [...] wird kund­
getan, daß da eine Bewegung [des Gemüts] angemessen ist, so läßt man [diese] Sinnes­
haltung in einer [sinnhaften] Erscheinungsgestalt Fuß fassen.« (LH I 332: /f<HE [...]

49 Vgl. den Ausspruch »vermittels ritueller Vollzüge wird die Sinneshaltung kundge­
tan.« (LH I 332:

161

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

werden, da die Sinnbilder aus einer esoterischen Offenbarung und 
Überlieferung hervorgehen. Auch unterliegen diese »Embleme« her­
metischen Anwendungsregeln.50 Obgleich möglicherweise aus den­
selben Wurzeln erwachsen wie das frühe Bildverständnis und die 
Malerei, verschließen sich daoistische Embleme einer bildphilosophi­
schen Reflexion in weit höherem Maße als die gegenständlich darstel­
lenden Bilder in der von Wang Chong vorgetragenen Theorie 
zur Bildwirkung und Bildanschauung.

Überraschenderweise kann der gegenüber vielen Formen des 
zeitgenössischen »Aberglaubens« kritische Wang Chong T. als Ge­
währsmann für ein gedankliches Gemeingut des chinesischen Alter­
tums dienen. Ihm zufolge bietet sich im »Atmen« oder qi M ein Bin­
deglied zwischen allem, was in der Welt vorkommt. Alles Geschehen 
wird aus diesem Wirkzusammenhang heraus gedacht. Bilderschei­
nungen, Nachahmungen, Darstellungen und dergleichen mehr wer­
den nicht primär im Sinne eines metaphorischen Als-ob aus dem Be­
reich dieser bewegten Wirklichkeit ausgeschlossen. Auf vielfältige 
Weise gelangt die Wirklichkeit vielmehr in Sinnbildern zu ihrem 
Ausdruck, und bei aller Skepsis hinsichtlich der Reichweite ihrer Wir­
kung ist doch ausgeschlossen, daß ein solcher Ausdruck lediglich als 
ein stummer »Repräsentant«, als der Verweis eines »Zeichens« aufge­
faßt wird, das Wirkliches bloß von Ferne anzeigt. Der mit einer Wirk­
samkeit behaftete anschauliche Ausdruck steht dem bewegten Welt­
geschehen nicht einfach gegenüber, ohne in es einzugreifen. Der 
Eingriff bildhaften Ausdrucks in das Wirkliche vollzieht sich aber ex­
plizit über die sinnliche Wahrnehmung als Anrührung im »Atmen«.

Nur auf Umwegen läßt sich an dieser Stelle eine Reflexion auf 
die Sinnlichkeit des Menschen freilegen. Letztlich muß es die Sinn­
lichkeit sein, die erst den Rückgang auf den Selbstausdruck der be­
wegten Wirksamkeit im »Atmen« möglich und nötig erscheinen läßt. 
Notwendig gemacht wird diese Selbstbezüglichkeit vermittels des 
Ausdrucks und über einen Bruch hinweg durch eben jene unvermeid­
liche Wirksamkeit des »Atmens« in der Weise der Anrührung, bezo­
gen auf das Sinnenwesen Mensch.51 Qi M/ das »Atmen« muß daher 

50 Vgl. dazu das etwas spätere Zeugnis vom Gebrauch der Embleme in Baopu Zi 
& 17/19; Li Zhonghua/Huang Zhimin, I 436 ff./481 ff.
51 Rudolf zur Lippe beleuchtet eben diese selbstbezügliche Struktur des Sinnenwesens 
Mensch aus einem europäischen, gleichwohl verwandten Geist in seinem Buch Sinnen­
bewußtsein (2 Bde., Baltmannsweiler 2000).

162

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi M für die frühe Ästhetik

in letzter Konsequenz als eine Struktur der Selbstbezüglichkeit ge­
dacht werden. Angemessen ist der Idee des qi M die bipolare Figur 
einer Vermittlung. Nicht hingegen will es als einfache, gleichsam me­
chanisch oder aber magisch wirksame »Kraft« in der Welt gedacht 
werden. So viel sollte nach den bisher angeführten Aussagen bereits 
deutlich geworden sein. Auch scheint diese Auffassung von der kom­
plexen Wirksamkeit des »Atmens« den Ausgangspunkt zu bilden für 
alle späteren Überlegungen zur Ästhetik, zur Kunst und insbesondere 
zum Bild in der Malerei.

Lapidar beginnt Jahrhunderte später Zhong Hong Älll^ (471? - 
518?) die Vorrede zu seiner Rangordnung in der Dichtung (Shi pin 
no) erstmals im direkten Rückgriff auf das »Atmen«, das heißt auf 
genau diesen Gedanken von der Ausbildung eines Selbstausdrucks in­
folge eines Anrührungsprozesses, der vom »Atmen« seinen Ausgang 
nimmt:

»Wenn das Atmen die Vorkommnisse bewegt und die Vorkommnisse den Men­
schen anrühren, erschüttert dies infolgedessen die angeborene Anlage und das 
Gemüt [in diesem] und setzt sie frei, und in Tanz und Gesang wird es zu einer 
gestalthaften Verkörperung ausgebildet.«52

Erst im Rahmen einer im »Selbstausdruck« originär vermittelten 
Weltwirksamkeit wird im weiteren zu verstehen sein, was es heißt, 
wenn der Künstler im Schaffen auf das »Atmen« rekurriert oder 
wenn Bildgegenständen oder fertigen Werken die Qualität des »At­
mens« zugesprochen wird. Diese Redeweise muß als eine wörtliche, 
nicht als eine mystische oder metaphorische begriffen werden. Wie 
aber kann es dem Künstler gelingen, seinem Werk diese besondere 
Qualität einer Wirksamkeit zu verleihen? Wie wird im historischen 
Umfeld der ersten Ausbildung einer malereitheoretischen Reflexion 
der Akt des Werkschaffens im Hinblick auf qi M gedeutet?

2.5. Qi M und der künstlerische Schaffensakt

Gemäß Chinas frühem Klassiker zur Literaturkritik und -theorie vom 
Beginn des sechsten Jahrhunderts, Liu Xies Das gebildete Innere 

52 Übersetzt nach Cheng Lin (Hg.), Xinyi Shi pin duben Taibei
2003, 1:

163

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

und das Gravieren von Drachen (Wen xin diao long
»wandelt das Geistige mit den Vorkommnissen umher«; das bedeutet:

»Das Geistige wohnt im Innern der Brust, aber das Atmen in der Gesinnung 
beherrscht Schloß und Riegel an ihr [sc. an der Brust]. Die Vorkommnisse glei­
ten [außen] an Ohren und Augen vorüber, und die dichterischen Worte befehli­
gen und beherrschen ihre Dreh- und Angelpunkte. Sind die Dreh- und Angel­
punkte einmal gängig ohne Hindernis, so gibt es an den Dingen keinen sich 
verbergenden Anblick; kommt es [aber] zu einer Hemmung von Schloß und 
Riegel, so gibt es für das Geistige ein Sich-Verbergen im inneren Sinn.«53

Die bewegte Ordnung der Dinge wird nach dieser Auskunft vom 
Dichter durch die innere Sammlung und eine gefaßte Haltung er­
schlossen. Das »Atmen«, das seine leibliche Verfassung durchwaltet, 
fungiert dabei als Riegel, der die Pforte zur äußeren Welt öffnet oder 
verschließt. Das »Atmen« ist dasjenige, was die äußere Welt über­
haupt für den inneren Sinn des Dichters und für das Geistige in ihm 
zugänglich sein läßt. Die dichterische Sprache selbst kommt nur wie 
das Drehen der aufgeschlossenen Pforte in ihren Angeln hinzu. So 
kann es zur herrschaftlichen Sprachform kommen, und alles tritt 
dann in offener Sichtbarkeit für andere zutage. Im »Atmen« wird die 
Welt erschlossen; und auf dem Boden dieser leiblich konnotierten 
Grundbewegtheit des Dichters gewinnt die äußere Welt ihren Aus­
druck. Hier formt sich zuerst die dichterische Gestalt.

Liu Xie ^ij^g wird im weiteren noch deutlicher:

»Wie [der Dichter] gerade den Pinsel ergreift, findet sich das Atmen [noch] ver­
doppelt vor den dichterischen Worten; kommt es dann zur Vollendung der 
Schrift, ist die Hälfte gebrochen von den Anfängen im inneren Sinn.«54

Nicht etwa von einer Sinneshaltung (yz oder gar von einer inven- 
tiv imaginierten Redegestalt vor der sprachlichen Ausdrucksgebung 
wird demnach behauptet, sie sei zu Anfang »verdoppelt« gegenüber 
dem später entstandenen sprachlichen Ergebnis. Statt eines Gestalt­
entwurfs bildet vielmehr die jedenfalls auch leiblich konnotierte Be­
wegtheit des »Atmens« in ihrer die ganze Person beherrschenden Fül­
le den Ausgangspunkt für das Schaffen des Werkes. Fast klingt diese 

53 Übersetzt nach Luo Liqian Xinyi Wen xin diao long Taibei
1994 [= WXDL], 6, Kap. 26 »Shen si ^®« (»Vergeistigtes Sinnen«), 432 f.: M

Vgl. Hierzu und zu den weiteren Zitaten die teilweise abweichende 
englische Übersetzung bei Shih, The Literary Mind, 299 ff.
54 WXDL 433:

164

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

Aussage so, als benötige der Dichter den Anlauf seiner ganzen Exi­
stenz in ihrer lebendigen Leiblichkeit noch vor einer künstlerischen 
Sinnintention, um die dichterische Rede zuwege zu bringen. Aber­
mals taucht also das »Atmen« als Bindeglied zwischen dem Dichter 
und der von ihm zu besingenden Welt, nicht minder zwischen einer 
anfänglichen dichterischen Gestimmtheit und dem fertigen Werk auf.

In dem so umrissenen Schaffensprozeß obwaltet andererseits ein 
Strukturprinzip, das nicht anders denn als Responsivität bezeichnet 
werden kann. Liu Xie führt in demselben Kapitel zwar das »Sin­
nen und Planen« (si lü »Studium« (xue und »Kunstfertig­
keit« (shü ^f) als wichtige Faktoren ein, sagt dann aber im Hinblick 
auf einen Typus dichterischen Schaffens:
»Die behende Befähigung geht dem Planen voraus, spricht an auf die Ansatz - 
und Wirkpunkte [in der Bewegtheit der Situation] und bestimmt die Entschei­
dung [für eine Wortgestalt].«55

Ebenso heißt es ebenda zusammenfassend:

»Die Vorkommnisse ersuchen [uns] mit [ihrem] Anblick, und der innere Sinn 
spricht darauf mit einem Ordnen [entlang der Bahnen der Wirk-lichkeit] an.«56

Es ist die behend spontane Antwort einer dichterisch »befähigten Sen­
sibilität« (mm auf eine gegebene »Situation« (ji $£) und die sie 
ausfüllenden Ereignisverläufe, die zuallererst über die künstlerische 
Gestaltung entscheidet. Diese Sensibilität ist im geistigen und emo­
tionalen Innern (xm >£?) des Dichters verwurzelt. Gleich wohl wird sie 
- noch am planenden Denken vorbei - offenbar in einem unmittelba­
ren Einschwingen, das jedenfalls auch im »Atmen« stattfinden muß 
und daher leibliche Züge trägt, tätig. In der Vermittlung des »At­

55 WXDL437:aftltRij,»V:BT.
56 WXDL 443: Shih (The Literary Mind, 305) übersetzt dagegen
schwächer: »Things are apprehended by means of their appearances, and the mind re- 
sponds by the application of reason.« Damit wird eine Inversion der thematischen Sub­
jekte in diesen beiden genau parallel konstruierten Sätzen unterstellt. Dies ist nicht nur 
stilistisch und dem Sinn nach unwahrscheinlich, da das »Ansprechen auf« hier buch­
stäblich auf ein »Ersuchen« antworten zu sollen scheint, um nicht ins Leere zu laufen. 
Shihs philologische Interpretation mag auf ein sensualistisches Vorurteil vom Zugang 
der Erkenntnis zu den Dingen über deren Erscheinung zurückzuführen sein. Nicht der 
Mensch in seinem Erkenntnisbemühen sucht hier indes die Vorkommnisse in der äuße­
ren Welt auf, sondern von dort her ergeht eine Anrührung, ein Anspruch an den Dichter, 
der in seinem leiblich-geistigen Offenstehen in die Bewegtheit einschwingt und sich 
zusagt.

165

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

mens« wird indes nur die Welt eröffnet, wie die frühere Aussage zeig­
te. Es kann dann das Geistige in solcher Sensibilität aus dem inneren 
Sinn ausgehen und den »ordnenden Entwurf« (li S) des Werkes ein­
holen. Dieses kreative Antwortgeschehen nimmt aber seinen Aus­
gang bei den Dingen und den anderen innerweltlichen Vorkommnis­
sen, die mit ihrem »Anblick« (mäo den Menschen wie mit einem 
lautstarken Anspruch angehen und buchstäblich eine sich zusagende 
»Erwiderung« (ying W) »heischen« (qiü

Die sichtbare Gestalt der Dinge blickt uns an als Ausdruck ihrer 
selbst, als die verkörperte Forderung nach der Dichtung. An dieser 
Stelle ist zwar nicht eigens vom »Atmen« die Rede. Nach den ein­
gangs zitierten Passagen scheint indes klar, daß qi M als das selbst­
verständliche Medium in diesem künstlerischen Antworten auf die 
Situation, auf das Angegangen-Werden von den Vorkommnissen, 
zum Tragen kommt. Ein sichtbar verkörperter Anspruch und eine zu 
Beginn leiblich und sinnlich verfaßte, spontane Sensibilität - dies sind 
die entscheidenden Momente, die in der Entstehung eines Kunstwer­
kes zusammenspielen. Im »Atmen« kann also sinnlich Sichtbares eine 
responsive Wirksamkeit entfalten und wiederum sinnlich Sinnhaftes 
wie eine dichterische Laut- und Schriftgestalt hervorrufen.

Nur auf diesem Boden ist verständlich, warum die besondere 
Veranlagung und das individuelle Temperament des Dichters so her­
ausragenden Einfluß auf ein im vormodernen China stark durch gat­
tungsmäßige und strukturelle Regeln und Konventionen festgelegtes 
Dichten nehmen müssen. Gegen seine angeborene Anlage (xing ft) 
und seine eigentümliche Begabung (cäi zjft letztlich aber gegen seine 
individuelle Verkörperung des »Atmens« (qi M) kann niemand durch 
Bildung anlernen oder zum Beispiel im Gefolge zeitgemäßer Strö­
mungen andichten. Dem Thema der individuellen Anlage hat Liu Xie 
§iJäE nicht von ungefähr ein ganzes Kapitel gewidmet.57 Eben weil das 

57 Vgl. Wen xin diao long 6, Kap. 27 »Ti xing (»Verkörperung und
angeborene Anlage«). Zum Gemeinplatz ästhetischer Reflexion ist diese Auffassung 
spätestens in der Song5|<-Zeit geworden. Da ist beispielsweise in Guo Ruoxus 
kunstkritischer Schrift Tu hua jian wen zhi (Bericht über Gesehenes und
Gehörtes zu Bildern und zur Malerei; fertiggest. 1074. Vgl. Alexander C. Soper, Kuo ]o- 
Hsii's Experiences in Painting [T'u-hua Chien-wen Chih], Washington 1951) folgender 
Satz zu lesen: »Wenn [wir unter den sechs Verfahrensweisen des Xie He über] die Ge- 
stimmtheit im Atmen [reden] - die ist notwendig im angeborenen Wissen gelegen, und 
gewiß kann man sie nicht durch Geschick oder Geheimkniffe erlangen; hinwiederum 
kann man auch im Verstreichen der Jahre nicht dahin gelangen. Damit kommt man im 
Stillen zusammen und trifft im Geistigen überein, man weiß nicht wie, es ist einfach so.«

166

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

individuell gelebte qi M eine so entscheidende Rolle im Schaffenspro­
zeß spielt, ist die durch Geburt festgelegte Person des Dichters mit 
ihrer leiblichen und geistig-emotionalen Verfassung der letzte Garant 
für die Integrität seines Werks. Liu Xie präzisiert diesen Gedan­
ken in folgender Weise:
»Begabung und Kraft wohnen [dem Menschen] inne; sie entspringen aus dem 
[Puls des] Blutes und dem Atmen. Vermittels des Atmens erfüllt sich die Ge­
sinnung mit Wirklichkeit, und mit der Gesinnung werden die Worte festgesetzt; 
die Äußerung in edler und prachtvoller [Rede rührt] in jedem Fall [aus] dem 
Gemüt und der angeborenen Anlage [her]. [...] Außen und Innen müssen sich 
unbedingt zusammenfügen. Ist das etwa nicht die von selbst sich ergebende 
dauerhafte Anlage, das Wesentliche zur Begabung und zum Atmen?«58

In diesen Ausführungen wird doch offenkundig die literarische Ge­
staltung gleichsam zum physiognomischen Ausdruck des Tempera­
ments des Dichters erklärt. Das Temperament, die leiblich-geistige 
»Mischung« in der Persönlichkeit des Schaffenden, bildet sich im 
Werk ab wie im Siegel der Ring, wie ein Teil einer altertümlichen 
Erkennungsmarke in den Aussparungen des zweiten, eben so wie eine 
»Sichtmarke« (fu ^). Das Werk wird in letzter Konsequenz wie der 
»Charakter« - x<YQ«KTr]Q - eines Menschen aufgefaßt. Der künstle­
rische Ausdruck, der sich durch die leibliche Verfassung, durch das 
»Atmen« und das Pulsieren des Blutkreislaufs hindurch »konkreti­
siert« (shi j!f) und sinnhafte Gestalt annimmt, erscheint als eine Über­
setzung des leiblichen Seins des Menschen in ein anderes Element 
sinnhaft-sinnlicher und sichtbarer Formen. Gleiches gilt demnach 
für die Geburt der Musik aus der Leiblichkeit der menschlichen 
Stimme,59 wie folgende Stelle bei Liu Xie belegt:
»Was den Ort betrifft, an dem die musikalischen Töne ihren Anfang nehmen, so 
liegt ihr Ursprung in der menschlichen Stimme. Wenn die Stimme [die fünf 

(Guo Ruoxu Tu hua jian wen zhi E] JEJRLIxb^, 1, Abschnitt »Lun qi yun fei
shi [»Erörterung darüber, daß die Bestimmtheit im Atmen< nicht vom
Lehrer gelernt werden kann«]; übersetzt nach Guo Ruoxu Tu hua jian wen zhi

herausgegeben von Yu Jianhua Shanghai 1964 [= THJWZ], 17
bzw. LBI 59: T

vgl. Bush/Shih, Early, 95).
58 Wen xin diao long 6, Kap. 27 »Ti xing ^«, WXDL 450f.: T,

[...]

59 Vgl. zum Zusammenhang zwischen Leib, Stimme und Klang Plessner, Die Einheit der 
Sinne, in: Ders., Gesammelte Schriften III, 233.

167

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

Grundtöne wie] gong und shäng enthält, nehmen sie ihren Anfang im Puls des 
Blutes und im Atmen. [...] Die Äußerung in der Skala der musikalischen Töne 
ist [das Spiel von] Mundwinkel und Lippen, weiter nichts.«60

Was hinsichtlich des individuellen, stets in seiner leiblichen Fundie­
rung gedachten Zusammenhangs zwischen Künstler und Werk gilt, 
kann zu allgemeinen Einsichten erweitert werden. Qi das »At­
men«, kommt immer wieder am Übergang von der Verfassung der 
Person in ihrer umweithaften Situiertheit zur künstlerischen Gestalt- 
gebung zum Vorschein. Das »Atmen« stellt überhaupt jene Vermitt­
lungsleistung her, die das vielschichtige Wesen der Kunst durchzieht. 
Der Stil und die ästhetisch wirksamen Gestaltqualitäten im Werk - 
wenn der schwierige Terminus feng M, »Wind«, so umschrieben wer­
den darf - »fügen sich paßgenau und sichtbarlich zum Atmen der 
Gesinnung«.61 Die äußerlichen Erscheinungsformen der künstleri­
schen Gestaltung stehen also im Einklang mit und nehmen Bezug 
auf die innere und die leibliche Verfassung menschlicher Lebendig­
keit. Der Mensch »verkörpert« (ti buchstäblich seinen individuel­
len Stil, und in einem bestimmten Werk bildet sich jeweils dessen 
»stilistische Verkörperung« (ti aus. Diesen leiblichen Zusammen­
hang benennt der chinesische Sprachgebrauch ja tatsächlich mit aller 
wünschenswerten Deutlichkeit. Auf dieser Grundlage, so ist wohl zu 
folgern, ergibt sich ein Wirkzusammenhang des Kunstwerks, in dem 
die sinnhaft-sinnliche Gestaltung zwischen einem »Atmen« und 
einem zweiten zu vermitteln befähigt ist. Die ästhetischen Qualitäten 
von Sinngebilden sind ein individueller Ausdruck des allgemeinen 
»Atmens«. Aus diesem Grunde vermögen sie - dem Werk sozusagen 
lebendig »einverleibt« - zwischen dem Schaffenden und dem Rezi­
pienten eine gelebte Verbindung herzustellen.

Von hier aus fehlt nur noch ein Schritt, um dem künstlerischen 
Ausdruck im Werk als Kunst ebenfalls ausdrücklich die Qualität des 
»Atmens« zuzusprechen. Damit ist im Denken des qi M eine neue 
ästhetische Kategorie von gewaltiger Geschmeidigkeit und unüber­
sehbarer geschichtlicher Bedeutung geboren. Die gedankliche Vertie­
fung hin zum ästhetischen Wert mit dem Titel qi M leiten Ende des 
fünften und zu Beginn des sechsten Jahrhunderts Liu Xie ^ij^g auf 

60 Wen xin diao long X'L'JItHl, ® 7, Kap. 33 »Sheng lü St*« (»Klang und Ton«),
WXDL 522: 0 ifil«, [...] «8$«.
61 Wen xin diao long & 6, Kap. 28 »Feng gu fÄ#« (»Stil und Knochenbau«),
WXDL 458: [M •••]

168

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

dem Feld der Dichtung und der im folgenden Kapitel genauer zu erör­
ternde Xie He WM' für die Malerei ein. Liu Xie zitiert dazu bei­
spielsweise den frühen Ausspruch Cao Peis (187-226), des Kai­
sers Wen von Wei
»Bildung und literarisches Schreiben sind beherrscht vom Atmen. Für Reinheit 
und Unreinheit des Atmens gibt es [einen Ursprung in der persönlichen] Ver­
körperung, es kann nicht durch gewaltsame Anstrengung zuwege gebracht 
werden.«62

Mit großer Selbstverständlichkeit heben dann so gut wie alle späteren 
Theoretiker die grundlegende Bedeutung des »Atmens« in künstle­
rischen und ästhetischen Zusammenhängen hervor. So betont etwa 
Zhang Yanyuan in seinen Aufzeichnungen zu berühmten
Malern aus allen Epochen {Li dai ming huaji JEfE; 847 fertig­
gestellt) diese Auffassung ganz pauschal:
»Wenn man in der vom Atmen getragenen Gestimmtheit nach dem gemalten 
Bild strebte, so wäre die Ähnlichkeit der körperlichen Erscheinungsformen auch 
schon darin befaßt.«63

Nicht minder plakativ stellt diesen Umstand noch Chen Zao 
(1133-1203) in der Song^-Zeit heraus:
»Wenn man im Spiegel das Abbild darstellt, wird es nicht unbedingt etwas ande­
res als eine hölzerne Puppe. [...] Somit ist das Atmen die Hauptsache und dar­
aufhin ist der [höchste künstlerische Wert des] Geistigen auch schon 
vollendet.«64

Die Spur des aus einer leibhaftigen Wirksamkeit heraus die Gestal­
tung bestimmenden »Atmens« {qi M) durchzieht wie ein roter Faden 
die gesamte nachfolgende Reflexion auf dem Gebiet der Ästhetik. In­
wiefern dieses Denken auch die Theorien zur Berg-Wasser-Malerei 
maßgeblich geprägt hat, wird im Fortgang dieser Studie jeweils ge­
sondert herauszustellen sein. Vor allem die unten in IV. 4. zu be­
sprechenden Aufzeichnungen zu den Verfahrensweisen der Pinsel­
kunst {Bi fa ji IjiEjfefS) von Jing Hao aus dem zehnten 
Jahrhundert müssen als ein Meilenstein in der Entfaltung der älteren 

62 Wen xin diao long # 6, Kap. 28, WXDL 462: # W,

63 LDMHJ 1, Abschnitt »Lun hua liu fa jmmAäj« (»Über die sechs Verfahrenswei­
sen in der Malerei«), 13:
64 Übersetzt nach LB I 471: [...] WJM±rfnW££.

169

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

Deutungen von qi M als Selbstausdruck einer bewegten Wirksamkeit 
gelesen werden.

Zuerst wurde in diesem Untersuchungsabschnitt die Bedeutung 
einer Wirksamkeit gegenseitiger »Anrührung« (gän zwischen 
Vorkommnissen erkannt, die aus ihrer Veranlagung heraus in die Be­
wegtheit »korrespondierender Zugehörigkeit« einzugehen imstande 
sind. Seit dem Ende des dritten Jahrhunderts vor der allgemeinen 
Zeitrechnung trat bei diesem Gedanken neben dem Geistigen (shen 
W) als Übertragungsmedium der Anrührung das leiblich konnotierte 
»Atmen« (qi M) hervor. Leitend war dabei offensichtlich die früh er­
kannte Nähe der lebendigen Bewegtheit und von Schwingungs- und 
Korrespondenzphänomenen zum Moment des Ausdrucks, das heißt 
des Sich-Zeigens von etwas in sinnhaft-sinnlicher Gestalt. Das »At­
men« unterstützt nicht allein das Sichtbarwerden von etwas, sondern 
es neigt auch seinerseits dazu, sich offen zu zeigen.

Weil das »Geistige« (shen - beispielsweise in Liu Xies 
oben erläuterter Darlegung zur Gestaltfindung - dem »Innern« 
(zhöng cf4), das heißt dem »inneren Sinn« (xin verhaftet bleibt, 
besitzt es selbst keine »körperliche Erscheinungsgestalt« (xirtg Jf£). 
Auch gibt es sich allenfalls über »sinnhafte Erscheinungsgestalten« 
(xiäng kund. Dieser Faden wird in der Erörterung des Zong Bing 
tk'M in IV. 1. noch einmal aufgegriffen werden. In der Ästhetik tritt 
zunehmend qi M neben oder vor shen W, weil das »Atmen« eben 
leiblich und ausdruckshaft veranlagt ist; gerade in der Sichtbarkeit 
von qi M wird seine Funktion, das »Anrühren« (gän und »Ver­
binden« (töng il), auf eine ganz eigentümliche Weise entfaltet. Im 
Qz-Gedanken wird also nicht die Vorstellung einer mechanischen Be­
einflussung physischer Körper mit einer nachgeordneten Symbolik, 
mit einem zusätzlichen Sich-Zeigen solcher Wirksamkeit verkleidet. 
Im Gegenteil wird die in der »Anrührung« sich vollziehende Übertra­
gungsleistung als fundiert in einer Welt gedacht, die ursprünglich je 
schon als ein sich-zeigendes Weltgeschehen stattfindet. Die Welt ist 
primär nichts anderes als ein Sich-selbst-Zeigen, freilich nicht »als 
etwas«, sondern im Geschehnis. Infolgedessen kommt es schon früh 
zur Anwendung des Wortes qi M auf alle ursprünglich ausdruckshaf- 
ten Erscheinungen.

Qi M als ästhetische Eigenschaft des Kunstgebildes läßt sich aus 
den vorgeführten Zusammenhängen zwischen leiblichem Weltbezug, 
responsivem künstlerischem Schaffen und ästhetisch wirksamer Re­
zeption ohne weiteres ableiten, wenn einmal erkannt ist: Qi das 

170

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

»Atmen«, bezeichnet eine ausdruckshafte Selbstbezüglichkeit, die in 
der Anschauung wirksam wird. Wie die Dichtung hat es auch die 
Malerei, die sich im Rahmen der skizzierten theoretischen Vorgaben 
entwickelt, in erster Linie nicht auf formale Gesichtspunkte, sondern 
auf die Wirksamkeit im Element des »Atmens« abgesehen. Dieses 
wird aber als anschaulicher Ausdruck dieser Wirksamkeit wahrge­
nommen. Im Hinblick auf die Selbstbezüglichkeit des ausdruckshaf- 
ten »Atmens« bedeutet dies zuletzt jedoch: Aus qi M wird ein vor­
rangiger ästhetischer Wert. Das »Atmen« wird im Hinblick auf seine 
ureigene Ausdruckshaftigkeit zu einer aisthetischen Kategorie. Es 
wird zur Charakterisierung wahrnehmbarer Gestaltqualitäten an 
sichtbaren Gegenständen gebraucht. Dieser Aspekt soll hier zum 
Schluß aufgeklärt werden.

2.6. Qi M und die Praxis der physiognomischen Einschätzung

Die zum Gemeingut entwickelte Physiognomik der späteren HanM- 
Zeit liefert den frühesten Ansatz für die Frage nach dem »Atmen« als 
Gegenstand der Wahrnehmung. Im Gegenzug zu jener frühen Kritik, 
die der pragmatische Xun Zi in seinem fünften Kapitel »Zurück­
weisung der physiognomischen Einschätzung« (»Fei xiang 
vorgebracht hatte, behauptet ausgerechnet Wang Chong ZE 5t seiner­
seits:

»Das Lebensschicksal kann man sehr leicht erkennen. Wodurch erkennt man es? 
Man nutzt dazu die Verkörperung im Knochenbau. Wenn der Mensch sein 
Schicksal vom Himmel zugeteilt bekommt, so gibt es äußerlich sichtbare An­
zeichen dafür in seiner Verkörperung. Man untersuche die äußerlich sichtbaren 
Anzeichen, um das Schicksal zu erkennen!«65

Der Hinweis gilt der bis heute praktizierten Kunst der Einschätzung 
von Menschen nach bestimmbaren Merkmalen. Hierzu führt Wang 
Chong ZE 5t in Anlehnung an bereits herausgearbeitete gedankliche 
Grundlagen im Hinblick auf Heiratskandidaten in drastischer Zuspit­
zung weiterhin aus:

»Wenn [sie] in der korrespondierenden Zugehörigkeit gleich und hinsichtlich 
des Atmens ebenbürtig sind, ähneln sie einander in ihren als angeborene Anlage 

65 Lun heng pniftf, 3/ Kap. 11 »Gu xiang #11« (»Knochenbau und Aussehen«); LH I

171

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

[mitgegebenen] Verkörperungen und in ihren verfahrensmäßig [bestimmbaren] 
Merkmalen gewiß ganz von selbst. Im Atmen [einander] Fremde und in der 
korrespondierenden Zugehörigkeit [voneinander] Abweichende treffen [aber] 
auch aufeinander. [...] Wenn nun beider [geprüfte] Merkmale nicht ebenbürtig 
sind und sie doch aufeinandertreffen, so kommt es auf der Stelle zum Tode.«66

Was ist nun aber mit den »Merkmalen« (xiäng genau gemeint? 
Dazu sagt der han-zeitliche Gewährsmann im nächsten Kapitel:

»Wo ein Mensch bei der Geburt seiner angeborenen Anlage und seinem Schick­
sal zufolge zu Reichtum und Ansehen bestimmt ist, hat er anfangs ein von selbst 
sich ergebendes Atmen inne. Nährt und fördert er es im Aufwachsen, wird das 
Lebensschicksal des Reichen und Angesehenen auch schon tatsächlich sich 
einstellen.«67

Und später heißt es dann ebenda:

»Sobald der König [Wen] nämlich sein Lebensschicksal erhalten hatte, bildete es 
im Innern die angeborene Anlage, im Äußern die Verkörperung. Was die Ver­
körperung betrifft, so unterstützt hier das Antlitz die Verfahrensweise der auf 
den Knochenbau [blickenden Einschätzung].«68

Jeder Mensch verkörpert sein Los und macht es nach dieser Auffas­
sung in leiblichen Merkmalen sichtbar. Inneres und Äußeres stehen in 
einem streng regelhaften Verhältnis zueinander. Ermöglicht aber wird 
diese Form des ungewollten Selbstausdrucks alles Lebendigen in sei­
ner »Physiognomie« letztlich durch die Tatsache, daß das »Atmen« 
selbst sich wesenhaft in Verkörperungen äußert und als etwas zeigt.

Wang Chong erläutert, um die Erscheinung der Seelen der 
Verstorbenen und des Geistigen zu erklären, diesen Zusammenhang 
folgendermaßen:

»Der Himmel kann die menschliche Verkörperung hervorbringen. Daher kann 
er dem menschlichen Aussehen eine Erscheinungsgestalt verleihen. Wodurch 
nun der Mensch lebendig wird, ist das [schattig-feuchte] Yin-Atmen und das 
[sonnenwarme] Yang-Atmen. Das Yin-Atmen ergibt hauptsächlich den Kno­
chenbau und das Fleisch. Das Yang-Atmen ergibt hauptsächlich die feinstoffli­
chen [Fluida] und das Geistige. Bei der Geburt des Menschen sind Yin- und 
Yang-Atmen vollständig. Daher sind Knochen und Fleisch fest, die feinstoffli­

66 lh 154: «»iw»[...] a 
iw.
67 Lun heng 3, Kap. 12 »Chu bing (»Anfänglich Zugeteiltes«); LH I 58:

68 LH I 58:

172

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

chen [Fluida] und das Atmen voller Kraft. [...] Das Atmen des höchsten [son­
nenwarmen] Yang ist [bei den Seelengeistern] voller Kraft, und es gibt da kein 
[schattig-feuchtes] Yin. Daher können sie nur Erscheinungsgestalten bilden. Sie 
können keine gestalthafte Verkörperung ausbilden. Es gibt da keine Knochen 
und kein Fleisch, [aber] es gibt die feinstofflichen [Fluida] und das Atmen. Des­
halb sieht man sie in einem Augenblick vorbeihuschen, und unweigerlich ver­
gehen sie sogleich wieder und sind weg.«69

Jener Wirkungszusammenhang, der in der korrespondierenden Zuge­
hörigkeit, das heißt aber im »Atmen«, die ganze Welt durchherrscht, 
tritt in der Wirksamkeit selbst unmittelbar in Erscheinung. So be­
kommt das Lebendige und in erster Linie der Mensch einen bedeut­
samen Ausdruck (xiäng ^1) und eine sichtbare Leiblichkeit, die »kör­
perliche Gestalt« (xi'ng Jf£), das heißt eine mitunter ausdrücklich so 
genannte »gestalthafte Verkörperung« (xing

Der »Himmel« tritt hierbei nicht wie ein Schöpfer, wie ein gött­
licher Handwerker oder Demiurg auf, der einem Rohstoff die Form 
gibt. Vielmehr ist es das »Atmen« selbst, das hier am Werk ist, indem 
es sich selbst ver-körpert - in Verkörperungen hinein-verleibt; und in 
solcher Wirksamkeit zeigt es sich stets zugleich. Entsprechend den 
zwei komplementären Wirkungsweisen und Erscheinungsformen 
des »Atmens« überhaupt, nämlich entsprechend dem Verhältnis zwi­
schen dem »schattig-feuchten« yin und dem »sonnenwarmen« 
ydng ß#, muß es auch auf der Ebene der sichtbaren Verkörperungen 
zur Komplementarität einer dauerhafteren »körperlichen Gestalt« 
(xing und einer geistig bedeutsamen, hierin den bedeutsamen 
Himmelserscheinungen verwandten »Erscheinungsgestalt« (xiäng 

kommen. In diesen komplementären Weisen des Sich-Zeigens 
findet das »Atmen« selbst seinen unmittelbaren Ausdruck. Der mit 
qi M benannte Sachverhalt, die Wirksamkeit im »Atmen«, ist somit 
bereits bei Wang Chong in mehrfacher Hinsicht als ein Aus­
drucksphänomen erkannt. Muß es an dieser Stelle indes nicht darüber 
hinaus als reflexiv bezeichnet werden?

Beschrieben wird von dem Autor nicht ein Parallelismus zwi­
schen der naturwüchsigen Wirksamkeit des »Atmens« einerseits und 
seiner nachträglich im Einschätzen der menschlichen Gestalt frucht­

69 Lun heng ® 22, Kap. 65 »Ding gui i(»Klarstellung zu den Geistern«); LH

173

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

bar gemachten Erscheinung zu Zwecken der Erkenntnis und der Mit­
teilung. Das »Atmen« ist in den angeführten Passagen ja zugleich mit 
seinem Wirken je schon Ausdruck seiner selbst. Gerade in der Weise 
der Sichtbarkeit nämlich bezieht sich das »Atmen« schlicht auf sich 
selbst zurück. So wird etwa die »Wirkung« eines Menschen aus seiner 
sichtbaren Gestalt heraus erfahren; und alle, die diesen sie »anspre­
chenden« Anblick anschauen, werden über die Sehwahrnehmung zur 
»Rückwirkung« geradezu aufgefordert. Bei Wang Chong ist die 
Physiognomik nicht nur ein probates Mittel zur Erkenntnis des indi­
viduellen Menschen und seines Schicksals. Was sich als individueller 
Wuchs an der menschlichen Gestalt zeigt, kann nicht ebensogut auch 
noch als »Zeichen für« den Zusammenhang des »Atmens« gedeutet 
werden. Das »Atmen« selbst wird vielmehr je schon leiblich wirklich, 
das heißt es bedeutet in der Weise der Verkörperung je schon ein aus- 
druckshaftes Szc/i-Zeigen. Zugleich offenbart sich nun, daß die Leib­
lichkeit ihrerseits in ihrem Kern »Ausdruck« und ein Sich-Zeigen ist, 
nämlich das Sich-Zeigen des »Atmens« in einer Verkörperung. Wem 
anders aber zeigt sich dies als wiederum dem Walten des »Atmens« - 
so wie es gleichfalls immer schon etwa in der Person des »Einschät­
zers«, aber auch jedes mitmenschlichen Gegenübers verkörpert ist? 
Im Keim kommt an dieser Stelle der Gedanke der Selbstbezüglichkeit 
des »Atmens« über die Anschauung in seiner Bedeutung für die Äs­
thetik zum Vorschein. Gedacht wird stets ein Wirken, das sich zeigt 
und das in der Anschauung selbst wirksam wird. Was sich ausdrucks- 
haft zeigt, vermag, gerade indem es sich zeigt, eine Wirksamkeit zu 
entfalten. Diese Grundfigur der Phänomenalität des »Atmens« wird 
es im späteren Gang dieser Untersuchung im einzelnen zu belegen 
gelten.

Von Wang Chong führt zunächst ein Weg zu Liu Shao §ij$] 
(189? - 244?), dessen Bericht über den Menschen {Ren wu zhi

aus der Not des Zusammenbruchs der HanM-Herrschaft die Kon­
sequenz zieht, daß zugunsten einer guten Verwaltung die Auswahl 
fähiger Leute im Staatswesen nach streng »rationalen« Gesichtspunk­
ten, das heißt aber im Hinblick auf ihre individuellen Fähigkeiten und 
ihre Moralität zu erfolgen habe. Hierzu gibt diese einzigartige Ab­
handlung den Herrschern eine menschenkundliche Anleitung von 
großer Komplexität und Genauigkeit an die Hand. Mit den Titeln 
»Physiognomik« und »Charakterkunde« läßt sich nur unbefriedigend 
umreißen, was das Werk beabsichtigt und worin es fußt. Als Leitfaden 
zur Auslese und zum effektiven Einsatz von Beamten im Sinne des 

174

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

größtmöglichen Gemeinwohls ist es zugleich zutiefst im Gedanken 
einer im »Atmen« vermittelten Wirksamkeit und einer Sichtbarkeit 
derselben in eigentümlichen Erscheinungsformen verwurzelt.70 Es 
enthält somit eine für die Ästhetik bedeutsame »Philosophie der 
sichtbaren Gestalten«.71 Liu Shao stellt deren Grundlagen in 
seinem ersten Kapitel so dar:

»Alles, worin [der Puls des] Blutes und das Atmen gegeben ist, enthält auf jeden 
Fall das Anfänglich-Eine [des ursprünglichen Atmens] und bildet daraus seine 
körperliche Anlage; es bekommt zugeteilt [schattig-feuchtes] Yin [-Atmen] und 
[sonnenwarmes] Yang [-Atmen] und gründet so seine angeborene Anlage; es 
verkörpert sich in den Fünf Umlaufenden72 und macht dadurch seine körperliche 
Gestalt sichtbar. Wenn es [also] eine körperliche Gestalt und eine körperliche 
Anlage gibt, kann man doch auf diese wiederum zugehen und [daran] jenes 
aufsuchen.«73

Es folgt ein Beispiel:
»Verstand und Klugheit, das ist an [der Komplementarität] der feinstofflichen 
[Fluida] im Yin und im Yang [-Atmen] gelegen. Sind [die komplementären Flui­

70 An diesem Punkt greift auch eine Darstellung wie die von Belting (Bild-Anthropolo­
gie, 36 ff.) zum Gesicht als bildhaftem Ausdruck der Person zu kurz, da sie sich ganz am 
Leitfaden einer verstehenden Deutung des angeschauten Gegenübers ausrichtet, wäh­
rend so das Phänomen einer ausdruckshaften Wirksamkeit im »Atmen« von der Theorie 
gar nicht erfaßt werden zu können scheint. Noch die nahe an das Antwortgeschehen im 
»Atmen« heranreichende Rede von der »Blickbeziehung« mit der Maske wird doch so­
gleich wieder präsenzmetaphysisch, nämlich im Hinblick auf die Verleihung einer »Iden­
tität« im Bild verstanden (ebd., 37f.).
71 Aus moralphilosophischer Sicht hat im 20. Jahrhundert der »Neukonfuzianer« Mou
Zongsan AA das ideengeschichtliche Phänomen der Menschenbeurteilung und das 
Ren wu zhi untersucht (Mou Zongsan, Caixing yu xuanli A'I'TM AU [Natur­
anlage und die dunklen Bahnen der Wirk-lichkeit], 8., verbesserte Auflage, Taibei 1993, 
43 ff.; ebenso schon enthalten in: Ders., Wei Jin xuanxue [Die Gelehrsamkeit
vom Dunklen in der Wei-Jin-Zeit], Taizhong 1962, 1 ff.).
72 Die »Fünf Umlaufenden« (wü xing Uff), oft auch ungenau »Phasen« oder »Elemen­
te« genannt, bezeichnen seit dem Altertum eine Auslegung des Wandlungsgeschehens, 
wonach dieses sich in zyklisch wiederkehrenden Zeitphasen unter der Vorherrschaft 
jeweils eines der Fünf Umlaufenden - Metall, Holz, Wasser, Feuer, Erde (Jin mü shui 
huö tu ^:AAA A) - unter Zurücktreten aller anderen fortbewegt. Bildhaft umschrie­
ben wird damit also nicht der ontologische Aufbau von Seiendem, sondern die kom­
plementären Wertigkeiten verschiedener Verfassungen eines körperlich gestalthaft er­
scheinenden Geschehens.
73 Ren wu zhi A4^ä£, shäng _E^, Kap. 1 »Jiu zheng 7l]^« (»Die neun Merkmale«);
übersetzt nach Chen Qiaochu Ren wu zhi jinzhu jinyi Taibei
1996 [= RWZ], 13: AtAftWffn W W

175

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

da im] Yin und Yang [-Atmen] klar und im Einklang, so ist [der Mensch] im 
Innern von scharfem Sinn und weise, außen [aber] leuchtend hell. Der vollkom­
mene Mensch ist rein und strahlend; er vermag beide Schönheiten zugleich [zu 
besitzen].«74

Aus der sittlichen »Wohlgemessenheit in Erscheinung und Verhal­
ten« (du die noch das ältere Buch der Riten (Li ji ijiffß) propagier­
te, ist nunmehr eine lichte Ausdrucksgestalt geworden, die ihr reines 
Strahlen gleichsam um ihrer selbst willen kundgibt. Das Strahlen der 
Gestalt fällt überein mit der sichtbaren Verkörperung der Weisheit. 
Im »Atmen« eines Menschen entspringt nach dieser Auskunft seine 
persönliche »Ausstrahlung«, seine »atmosphärische Wirkung« als 
Person. Erscheinung und Verkörperung sind dabei als ein und dassel­
be gedacht. Diese Einheit gliedert sich lediglich in der Auslegung in 
ein Inneres und ein Äußeres. Die leiblich-ausdruckshaft aufscheinen­
de Einheit der Person entspringt im komplementären Spiel der feinen 
Lebensfluida, das heißt nach dem obigen Zitat in der Wirksamkeit des 
»Atmens«. Aus dieser engen Verflechtung von leiblichen Lebensvoll­
zügen mit der leiblichen Ausdrucksgestalt leiten sich ebenda Beschrei­
bungen wie die folgende her:
»Ist einer atmend, dabei jedoch nicht klar, so ist er überspringend und unstet.«75

Das »Atmen«, qi kann als sichtbare Gestaltqualität sprachlich wie 
ein Adjektiv gebraucht werden. Ein Mensch kann »tp-haft« wirken. 
Aber der Mensch muß nicht nur »atmend«, das heißt wohl so viel wie 
»reich erfüllt im Vollzug des Atmens«, sondern obendrein »klar« 
(qing 'M) sein, um eine ausgewogen in sich ruhende Persönlichkeit 
darzustellen.

Zuvor hieß es darum noch deutlicher zur Sichtbarkeit des »At­
mens«:

»Wer im Atmen klar und daher leuchtend ist, den nennen wir gebildet und ge­
ordnet. Was Bildunghaben und Geordnetsein betrifft, so ist dies der Ursprung 
der ritenkonformen Sittlichkeit.«76

Es liegt für Liu Shao §ijgtl offenbar auf der Hand, daß ein Sach verhalt 
wie das »Atmen« nicht nur klar sein, sondern sich überdies in dieser 
Qualität zeigen und als solcher Ausdruck seiner selbst sogar »leuch­

74
75 RWZ29: ÄlWm»
76 RWZ18: Wn

176

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

ten« (läng kann. Wessen Gestalt aber diese Ausdrucksmerkmale 
aufweist, der wiederum verkörpert auf verläßliche Weise oberste 
Werte des Menschseins. In der sichtbaren Leiblichkeit als einem Aus­
druck sind die körperliche und die moralische Verfassung zu einer 
Einheit verschmolzen. Das Sichtbare kann dabei nicht mehr als bloßer 
»Reflex«, als sekundäre Phänomenalität des Wirklichen gedeutet wer­
den, da das Wirkliche im Leiblichen genuin schon den Wesenszug der 
Sichtbarkeit aufweist. Solche Sichtbarkeit ist eine bedeutsame auch 
insofern, als sie der Mitteilung von Sinn dient und somit in ethischer 
Hinsicht Gemeinschaft stiftet. Die sichtbare Ausdrucksgestalt des 
»Atmens« bedeutet den anderen Menschen etwas - sie zeigt und gibt 
ihnen eine Wirklichkeit von ethischem Wert.

Abermals deutet sich hier die Struktur der Selbstbezüglichkeit 
im Element des »Atmens« an. Ausführlicher stellt Liu Shao 
ebenda in einem anderen Zusammenhang fest:

»Bewegung und Tätigkeit des Aussehens nun gehen aus dem inneren Sinn und 
dem Atmen hervor. Merkmale des inneren Sinns und des Atmens, das sind die 
Veränderungen im Klang [der Stimme]. Jenes Atmen sammelt sich und wird 
zum Klang [der Stimme]; die Klänge sprechen an [auf einander gemäß] den 
zwölf Tönen der musikalischen Skala: Es gibt den harmonisch befriedeten Klang. 
Es gibt den klaren und weithin [sich ausbreitenden] Klang. Es gibt den in sich 
zurücklaufenden und üppigen Klang. Wird nun der Klang [der Stimme] vom 
Atmen her freigesetzt, so wird [doch zugleich seine körperhaft] erfüllte Wirk­
lichkeit im Anblick und in der Miene aufbewahrt.«77

Um den notwendigen Zusammenhang zwischen dem »Atmen« im 
Innern der leiblichen Verfassung und dem Ausdruck jenes »Atmens« 
im äußeren Anblick zu veranschaulichen, greift Liu Shao gijgi auf das 
akustische Resonanzphänomen zurück. Daß nämlich die menschliche 
Stimme als unmittelbarer Ausfluß und sinnlicher Ausdruck des »At­
mens« in seiner individuellen Verfaßtheit begriffen werden muß, 
steht schon außer Zweifel. Der jeweilige Klang der Stimme »schwingt 
mit« (ytng Jjg) gemäß akustischen Ordnungen, und daraus wiederum 
ergeben sich bestimmte Klangqualitäten. Dieselben Klang-, Schwin- 
gungs- oder eben Wirkungsqualitäten lassen sich jedoch als Gestalt­
qualitäten ebenfalls im sichtbaren Anblick wiederfinden. Wie jeder 
Klang hat auch der Klang der menschlichen Stimme teil an geregelten 

77 RWZ 25:

177

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

Mustern der Tonalität (lü lü in denen sich der Ausfluß des 
»Atmens« zu einem sinnlich-bedeutungsvollen Ausdruck verfestigt 
und zur Mitteilungsform entäußert.

Der musikalische Ausdruck lebt per se in Schwingungen und als 
Resonanzphänomen. Resonanz wiederum wird seit alters her als 
»Ansprechen auf etwas« (ying Ug) und »Einstimmen« (he ftl) aufge­
faßt. Diese Phänomene gehen ihrerseits auf eine »Anrührung« (gän 

durch korrespondierende Zugehörigkeit und eine Verbindung im 
»Atmen« zurück (töng qi i#M)/ wie eingangs dargestellt wurde.

Hier schließt sich der Kreis zwischen dem wirksamen »Atmen« 
und einer Weise des Ausdrucks. In der hör- und sichtbar verkörper­
ten, das heißt in der leiblich wirkenden, leiblich wahrnehmbaren und 
darüber am Leib sichtbaren »Gestalt« einer individuellen Verfassung, 
wird letztlich »Atmen« mit »Atmen« vermittelt. Denn das ausdrucks- 
hafte »Atmen« des einen Menschen rührt den anderen an; dieser 
spricht darauf über die Wahrnehmung des Ausdrucks unmittelbar 
und in seiner leiblichen Verfassung an. Als Selbstbezüglichkeit voll­
zieht sich dieser »Schwingungskreislauf« zugleich im atmosphäri­
schen Einschwingen in den andern und als manifeste Wahrnehmung 
seiner. Während ersteres eine Stärke der Stimme sein dürfte, kommt 
letztere in besonderer Weise auf dem Gebiet der Anschauung zum 
Tragen. Immer aber bedarf es in diesem Geschehen einer unmittelba­
ren »Reduktion« von Angeschautem auf leibliche Vorgänge, das heißt 
es bedarf der Rückführung von wahrnehmbaren Ausdrucksgehalten 
auf die Wirksamkeit im Puls des »Atmens«. Diese Rückführung ge­
schieht wiederum immer schon in unmittelbarer Wirksamkeit im 
Medium des »Atmens«. In dessen Lebendigkeit allein haben die be­
sagten Ausdrucksphänomene ihren Sinn und ihre Erfüllung.

Im Ausdruck entfaltet sich das »Atmen« als eine selbstbezügliche 
Tätigkeit. Aufgrund dieser Selbstbezüglichkeit ist die Menschenbe­
obachtung insbesondere unter sich verändernden Umwelteinflüssen 
so aufschlußreich. Diese rühren die leibliche Verfassung des Men­
schen auf vielfältige Weise - natürlich auch wiederum durch die be­
kannten Ausdrucksphänomene wie den Klang fremder Stimmen, Ge­
stalt, Mimik und Gestik der anderen Menschen oder alle 
wahrnehmbaren Erscheinungen der Welt überhaupt - an und rufen 
unmittelbar den Widerschein dieser Anrührung im Ausdruck der Per­
son hervor. Liu Shao ^ijgjb resümiert diesen Gedanken wie folgt:

178

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik

»Man betrachte aus diesem Grund das Angerührtwerden des betreffenden 
[Menschen] in sich verändernden [Situationen], und daraufhin kann man Be­
scheid wissen über die innere Verfassung seines regelmäßigen Verhaltens.«78

Neben die Einschätzung des Wuchses einer Person tritt demzufolge 
überdies die Beobachtung ihres Verhaltens in Reaktion auf die Um­
welt. Diese äußerliche »Anrührung« muß sich nämlich, wie gezeigt, 
unmittelbar im Ausdruck der betreffenden Person bemerkbar ma­
chen. Dieser Umstand bringt vollends den engen Zusammenhang 
zwischen »Atmen«, Anrührung und Ausdruck ans Licht. Die Selbst­
bezüglichkeit des leiblichen Menschseins im Moment des »Atmens« 
ermöglicht nicht bloß die Menschenkunde im Ausgang von sinnhaft­
sinnlichen Ausdrucksphänomenen. Sie durchwaltet je schon die 
gleichsam zwischen Tatsache und Sinngestalt hin- und herschwingen­
de Wirksamkeit des Lebens selbst.

Auf diesem Boden kann gleichsam die reine Intensität des »At­
mens«, die »Qz-haftigkeit«, zur besonderen Eigenschaft von Men­
schen und Vorkommnissen, später auch von Berg-Wasser-Gegeben­
heiten umgedacht werden. Eine originäre Sichtbarkeit im Sinne der 
Ausdruckshaftigkeit von qi M leitet diesen gedanklichen Umschlag 
hin zu einer gesteigerten Aufmerksamkeit gegenüber der Qz'-Qualität 
selbst ein. So ist es im vierten Jahrhundert bereits gang und gäbe, 
jemanden durch gü # und qi durch »knochenfest« und »atmend« 
zu qualifizieren.79 Das »Atmen« ist seinerseits von einer ausdrucktra­
genden Dimension, ist von einem Medium der Vermittlung zur 
»Qualität« geworden, die sich zeigt. Man kann qi M wahrnehmen; 
man kann es sogar anschauen.

Daß in der zur damaligen Zeit beliebten Praxis einer ästhetisch­
literarischen Menschenbeurteilung (pin zäo qn'M) gerade eine Kate­
gorie wie qi M zum Einsatz gelangt, bestätigt nachdrücklich eine be­
reits eingeführte These: Schönheit bezeichnet in der Ästhetik des älte­
ren China schwerlich das formosum, eine Form an sich; allenfalls läßt 
sich Schönheit von der Kraft zur Entfaltung einer verbindenden Wir­
kung oder sogar Wirksamkeit aussagen. Die Anschauung des qi M 
einer Person richtet sich nämlich weniger auf ein Geschmacksüberteil 
über ihre gestalthafte Schönheit wie vielmehr auf die von dem Gegen­

78 Renwu zhi zhöng Kap. 9 »Ba guan ÄtB« (»Die acht Betrachtungs-
Iweisen]«); RWZ 198: TTn
79 Vgl. zum Beispiel Shi shuo xin yu Kap. 9 »Pin zao (»Bewertung der
Schönheit«), Nr. 30; Yu Jiaxi, Shi shuo, 519; vgl. Mather, Shih-shuo, 256.

179

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

über ausgehende Ausstrahlung und Wirkung. Die Anschauung des qi 
M an einer menschlichen Gestalt sollte daher als Rückprojektion aus 
einem atmosphärischen Wirkungsgeschehen auf die dasselbe auslö­
sende Gestalt verstanden werden. Gerade wo in diesem Punkt ein Ge­
schmacksurteil über das Schöne impliziert ist, muß dieses eher in 
einer lebendigen Wirkung als in bestimmten Formmerkmalen des Ge­
genstandes gründen.

Es findet sich - um den letzten Schritt auf die Berg-Wasser-Ma­
lerei zuzugehen - sogar die weitere Übertragung von Lebewesen auf 
naturwüchsige Gegebenheiten in der Anschauung einer Berg-Wasser- 
Gegebenheit bereits bei Liu Shao präfiguriert:

»Die Merkmale der fünf [Grund-] Vorkommnisse [und treibenden Verkörperun­
gen] sind ja auch alle jeweils sichtbar an dem betreffenden Körper. Sofern sie sich 
in einem Körper befinden, ist das Holz [als] Knochengerüst, das Metall [als] 
Muskeln, das Feuer [als] Atmen, die Erde [als] Haut, das Wasser [als] Blut die 
Erscheinungsgestalt der fünf [Grund-] Vorkommnisse [und treibenden 
Verkörperungen].«80

Was oft mit einer Kabbalistik abstrakter Analogien und Zuordnungen 
verwechselt wird, ist bei Liu Shao in Wahrheit die Feststellung, 
daß all diese Zugehörigkeiten, die die gesamte Welt durchwalten, sich 
in leiblicher Weise sichtbar zeigen. Dabei mag es sich um eine »Ver­
körperung« (ti im Menschen oder um eine solche in Bergen und 
Gewässern handeln. Hier wie dort zeigen sich dieselben »Grundvor­
kommnisse« im großen Wirkzusammenhang des Lebens. Es ist ange­
sichts dessen letztlich ebenso wenig dienlich, von einer »Naturalisie­
rung« des leiblichen Menschseins in der Lehre von den »Fünf 
Umlaufenden« (wü xing Uff) wie von einem »Anthropomorphis­
mus« oder »organizistischen« Leitbildern bei der Beschreibung der 
Natur in Termini der Menschenkunde zu sprechen - auch wenn aus 
einer abendländischen Perspektive damit zweifelsohne etwas Rich­
tiges getroffen wird.81 Der alle Bereiche einende Sinn dieser durch 

80 Renwu zhi A^A, 1; RWZ 18: :A#'
' AM ' :1-JUL' Aifii,A^£^t!2.

81 Die reichlich ungenau als »Geomantie« bezeichneten Vorstellungen von einem orga­
nischen Leben in Bergen und Gewässern unter dem Vorzeichen des Phänomens des qi M 
und die daraus resultierende Erkenntnis über für den Menschen heilsame und unheilsa­
me Orte und Ausrichtungen in seiner Umwelt - bekannt als feng shuiMA, »[Wirksam­
keit der] Winde und Gewässer« - erlangte naturgemäß schon früh große Bedeutung für 
die Berg-Wasser-Malerei und ihre Theorie; vgl. dazu eingehend Goepper, Vom Wesen, 
148 ff.

180

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Xie He Wttt und das Problem des qi

die chinesische Geistesgeschichte hindurch sehr einflußreichen Auf­
fassung liegt in der großen Bedeutung, die der grundlegenden An­
schaulichkeit aller naturwüchsigen Wirkzusammenhänge beigemes­
sen wird. In der Blütezeit der Berg-Wasser-Malerei nach dem 
zehnten Jahrhundert gehört nicht ohne Grund die Wendung qi xiäng 

»Erscheinungsgestalten im Atmen«, zum gängigen Vokabular 
vieler Maler und Theoretiker der Berg-Wasser-Malerei.82

3. Xie He WJ# und das Problem des qi M

Bevor anhand der großen Quellentexte zur Berg-Wasser-Malerie die­
se Grundlegung zum Denken des qi M entfaltet werden kann, muß in 
knapper Form jene äußerst einflußreiche Ausarbeitung vorgeführt 
werden, die das Phänomen hinsichtlich seiner Bedeutung für die Be­
urteilung im Kunstwerk durch Xie He Wh# und dessen Schrift erhal­
ten hat. Es handelt sich um das wahrscheinlich gegen 500 entstandene 
Ältere Verzeichnis der Rangordnung in der Malerei (Gu hua pin lu 
lEqq^), kurz GHPL.* 1 Eine umfassende Interpretation der für die 
Theoriebildung zur Ästhetik in China bis in die jüngste Zeit wegwei­
senden »Vorrede« (xü J^)2 dieses Quellentextes würde nicht nur den 
Gedankengang dieser Studie sprengen. Sie stellt auch insofern nicht 
die dringlichste Aufgabe dar, als das Verzeichnis von Xie He Wh# nach 
allgemeiner Auffassung vornehmlich die Reflexion auf die ältere Fi­
gurenmalerei, nicht jedoch auf die noch junge Berg-Wasser-Malerei, 
um deren Verständnis es hier vornehmlich zu tun ist, widerspiegelt. 
Überdies läßt das GHPL im ganzen wenig systematische Reflexion 
erkennen, was nicht verwundert; denn es handelt sich dabei im Ge­
gensatz zu sämtlichen anderen im weiteren herangezogenen und in 
Teil VI. übersetzten Quellen um eine deutlich kunstkritisch ausge­
richtete, der Gattung klassifikatorischer Texte zuzuordnende Schrift. 
Und selbst die für die Ästhetik so wichtigen Angaben der Vorrede sind 
eher als historisches Zeugnis und geschichtliche Grundlage von Be­
lang als daß darin an sich schon eine weiterführende gedankliche 
Durchdringung erkennbar würde. Schließlich hat es auch bereits eine 

82 Vgl. etwa BFJ, VI. 6. [13], LB I 608; SSJÜ, VI. 7. [14], LB I 617; LQGZ, VI. 8. [5], LB I 
632.
1 Vgl. die hier beigegebene Übersetzung des GHPL in VI. 3.
2 Vgl. VI. 3. [1] bis [4], LB I 355.

181

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

lange Auseinandersetzung mit Xie He und insbesondere mit 
seiner wegweisenden Aufstellung der »sechs Verfahrensweisen der 
Malerei« (huä liü fä ÄÄfe) in der modernen Forschung gegeben, 
worauf an dieser Stelle verwiesen werden kann.3 Hinweise zur Dis­
kussion philologischer wie sachlicher Probleme im einzelnen sind auf­
grund dessen wie ebenso der Übersichtlichkeit halber in den Fußno­
tenapparat zur beigefügten Übersetzung in VI. 3. eingearbeitet 
worden. An dieser Stelle soll lediglich der Gedanke des »Atmens« als 
einer ästhetischen Kategorie im Hinblick auf das Phänomen des »Aus­
drucks« etwas genauer verfolgt werden.

Der Maler, insbesondere hier noch der frühere Figurenmaler, 
richtet sein Bemühen auf die Grundzüge des Lebendigen, wie sie am 
Gegenstand der Anschauung in Erscheinung treten. Es ist daher vor 
allem das »Geistige« (shen ^), wie dies an Äußerungen des Gu Kaizhi 

ablesbar wird, sowie das im Vorausgehenden als anschauliches 
Merkmal herausgearbeitete »Atmen« (qi ^), worauf zu achten ist. 
Dieses Vorgehen bietet die Gewähr dafür, daß die Malerei eine be­
stimmte Lebendigkeit und Wesensfülle vom Gegenstand der Darstel­
lung ins Bild hereinzuholen vermag. Es gilt daher vor allem, das Gei­
stige und das »Atmen« als anschauliche Gestaltqualitäten im Werk 
zur Entfaltung zu bringen. Auf diesem Wege erst kann die Malerei 
den höchsten Wert erringen. Infolgedessen trifft, was eine frühe äs­
thetische Reflexion einmal als konstitutiv für die Erscheinung des dar­
gestellten Gegenstandes hervorhob, bald genauso auf das Objekt der 
Kunstbetrachtung, für das gemalte Bild zu. Auch da sind nunmehr in 
der Gestaltung mit genuin malerischen Mitteln künstlerisch-ästheti­
sche Werte wie Vergeistigung oder »Qi-haftigkeit« zu verwirklichen.

Diese Lehre ist seit Xie Hes Utf# berühmter Vorrede zum wich­
tigsten Leitsatz in der chinesischen Ästhetik geworden. Unter den 
»sechs Verfahrensweisen« nimmt das »Atmen« in folgender Formu­
lierung des Kunstkritikers den obersten Rang ein:

»Bestimmtheit im Atmem, das bedeutet eine lebendige Selbstbewegung.«4

Die Idee eines im gemalten Bild zugleich angeschauten und als 
Schwingung wirksam werdenden »Atmens« wird hiernach ebenso 

3 Vgl. vor allem Acker, Some Tang, I XIV ff. und ebd. 1 ff.; Zürcher, Recent; Nakamura,
Chügoku garon, 165 ff.; Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 144 ff.; Liu Gangji »Liufa 
chubu yanjiu in: Ders., Meixue yu zhexue (Ästhetik und
Philosophie), Hubei 1986, 365-422; Ye Lang, Zhongguo meixue, 212 ff.
4 GHPL, VI. 3. [2], LB I 355:

182

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Xie He und das Problem des qi M

metaphorisch als Forderung verstanden, in der malerischen Gestal­
tung das Dargestellte so zu zeigen, als sei es aus sich selbst heraus in 
lebendiger Weise bewegt. Im naheliegenden Hinblick auf die Figuren­
malerei der Zeit ist dieser Aussage wenigstens so viel zu entnehmen: 
Im Bildeindruck von dem gemalten Menschen soll sich jene ganzheit­
liche personale Qualität wiederfinden lassen, die jeden lebendigen 
Menschen in je spezifischer Weise charakterisiert, nämlich seine »Ge- 
stimmtheit im Atmen« (qi yün Mai)- Die Malerei kann nach Xie Hes

Auffassung tatsächlich sowohl die Gestimmtheit als auch das 
Walten des »Atmens« in einer individuellen Existenz einfangen. Bei­
de Momente sind aber systematisch im Gedanken der gelebten 
Schwingungsübertragung miteinander verknüpft.

3.1. Qi yün Mtft hn gemalten Bild

Ungeachtet der wechselvollen Geschichte dieses obersten Leitspruchs, 
ebenso ungeachtet der variantenreichen Auslegung des Gedankens in 
China wie im Ausland,5 soll im vorliegenden Argumentationsgang 
nur folgendes herausgestellt werden. Das Wort yün bezeichnet ur­
sprünglich das akustische Phänomen des Nachhalls, daher auch den 
Gleichklang einzelner Töne und den Wortreim. Gemeint ist zunächst 
das oben ausführlicher beschriebene, früh reflektierte Korrespon­
denzphänomen einzelner Klänge, die aufeinander ansprechen.6 Schon 
im musikalischen und dichterischen Klingen wird aber das Gegeben­
sein solcher Phänomene insgesamt als eine »Gestimmtheit« ver­
nehmbar. Zugleich wird der Umstand, daß bestimmte Verhältnisse 
einen solchen Nachhall oder Gleichklang in besonderer Weise beför­
dern, als die eigentümliche »Gestimmtheit« einer Situation oder einer 
dichterischen Gestaltung unmittelbar atmosphärisch wahrnehmbar. 
Übertragen auf die individuellen Verhältnisse, die eine menschliche 
Existenz durchwalten, mithin auf das Gebiet der Menschenkunde, 
wird yün Ü schließlich als eine »Grundstimmung« von leiblich-gei­

5 Vgl. die diesbezüglichen Anmerkungen in VI. 3. [2] und die dort angeführte For­
schungsliteratur.
6 Der Zeitgenosse Liu Xie sagt beispielsweise zur Erläuterung des Sinnes von yün

»Folgen unterschiedliche Töne einander, wird das >Zusammenklang< genannt. Spre­
chen gemeinschaftliche Klänge aufeinander an, wird das >Gleichklang< genannt« (Wen 
xin diao long 7, Kap. 33 »Sheng lü H^« [»Klänge und Harmonien«];
WXDL 525: g«fl£ft,

183

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

stiger Bedeutsamkeit empfunden, die zugleich als eine »Gestimmt- 
heit« des individuellen Aussehens und Auftretens und als persönli­
cher Stil sinnlich aufzufassen ist. Wenn die Grundausrichtung eines 
menschlichen Lebens ästhetisch als Schwingungskorrespondenz aller 
seiner Momente bestimmt wird,7 besagt dies freilich, daß es zu deren 
Wahrnehmung gleichsam eines »Nachhalls« oder einer »Resonanz« 
bedarf, die die betreffende Person in einem Gegenüber hervorruft. 
Seit der Jin#-Zeit, also seit dem ausgehenden dritten Jahrhundert 
als menschenkundliche Metapher gebraucht, mag yün Ü in dem Zu­
sammenhang dann ebenso metaphorisch als »gehörte Aura« zu be­
zeichnen sein. Die Nähe zu feng »Wind/Liedweise/Stil«, zu einer 
»Ausstrahlung« also, von der nach diesem Sprachdenken bemerkens­
werterweise zunächst ebenso das Gehör (wen wie der Geruchssinn 
(wen Hfl oder wei 5k) sowie erst in Übertragung die Anschauung 
(guän fg) angesprochen wird, ist offenkundig. Ihrer streng akus­
tisch-musikalischen Herkunft zufolge muß aber die Rede von yün afi 
hier noch ein handfestes Schwingungsgeschehen bezeichnen, soll sie 
sich von verwandten, jedoch eher statischen Ausdrücken wie vor al­
lem gü #, »Knochenbau« und du »persönliches Maß im Auftre­
ten«, aber auch von jener gewissermaßen noch ätherischeren Vorstel­
lung vom »Wind« (feng ®) abheben. Auch als »Stimmung« 
verstanden, bleibt das anschauliche Schwingungsphänomen unter 
dem Titel yün eng gebunden an das Moment des »Atmens«, des­
sen Bewegtheit per se Schwingungen zu übertragen imstande ist. Die 
spezifisch menschenkundliche Ausweitung des Terminus yün H, 
nicht eine abstrakt-formale Metaphorik - wonach etwa gemalte Bilder 
gleichsam wie Musikstücke »erklingen« - steht schon nach Xu Fu- 
guans plausibler Interpretation in erster Linie Pate für seine 
malereiästhetische Bedeutsamkeit im Ausgang von der 
Figurenmalerei.8

Nach dieser Erklärung ist mit dem auf die Malerei übertragenen 

7 So ist beispielsweise rund ein Jahrhundert früher bei Tao Yuanming in dem
ersten Gedicht aus dem Zyklus »Gui yuan tian ju wu shou HiföTi. ff« (»Heimkehr 
zum Wohnen auf dem Landsitz«) zu lesen: »In meiner Jugend hatte ich nicht eine zum 
Gewöhnlichen passende [Lust und] Gestimmtheit, in meiner angeborenen Anlage liebe 
ich ursprünglich Hügel und Gebirge.« (übersetzt nach Gong Bin UM/ Tao Yuanming ji 
jiaojian Shanghai 1996, 2, 73: H|1|). Vgl. zu die­
sem geistesgeschichtlichen Zusammenhang zwischen Akustik und Menschenkunde be­
sonders Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 169; Nakamura, Chügoku garon, 168 f.; Ye Lang, 
Zhongguo meixue, 220.
8 Vgl. dazu ausführlich Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 170 ff.

184

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Xie He und das Problem des qi SS

Ausdruck yün Ü die in den Gestaltqualitäten des Bildes verkörperte 
»Grundstimmung« genau jenes »Atmens« gemeint, das den ursprüng­
lichen Bildgegenstand, also in erster Linie einmal den porträtierten 
Menschen, vor dem Blick des Malers durchwaltete. Das so gemalte 
Bild wäre damit letztlich weniger als »Abbild« in Nachahmung visuel­
ler Qualitäten wie vielmehr als anschaulich verkörperte »Nach­
schwingung«, erwachsen aus einem tatsächlichen Lebensganzen, zu 
kennzeichnen. Als ein solches Schwingungsphänomen kann auch das 
gemalte Bild mit seiner ästhetischen Gestimmtheit wiederum auf das 
»Atmen« des Betrachters weiterwirken. Gerade die Qualität der Ge­
stimmtheit des gemalten Menschen ruft im Betrachter einen leben­
digen »Nachhall« (yün hervor, wodurch das gemalte Bild seine 
eigentliche Wirkmächtigkeit in der ästhetischen Anschauung erlangt. 
In Anbetracht dieses lebensmäßigen Wirkzusammenhanges greift die 
in der Forschung weit verbreitete, nur scheinbar kongeniale Wie­
dergabe mit »Resonanz« zu kurz. Denn in aller Regel zielt diese Be­
zeichnung in europäischen Sprachen entgegen ihrem ursprünglichen 
Sinngehalt allein auf eine ganz bestimmte metaphorische Verwen­
dungsweise ab. Zumeist wird das fragliche Phänomen damit auf einer 
rein formalen Ebene festgeschrieben.9 So verschließt ausgerechnet 
dieser Übersetzungsbegriff in den meisten Fällen gerade die existen­
tiellen Konnotationen einer emotiven »Stimmung« im Menschenle­
ben. Die Übersetzung mit »Gestimmtheit« sucht dagegen jene asso­
ziative Verbindung mit der empfundenen »Grundstimmung« einer 
individuellen Existenz in ihrer jeweiligen Lebenswelt10 zu wahren, 
die der ästhetische Ausdruck yün Ü im Durchgang durch die Men­
schenkunde unleugbar eingegangen ist.

Als eigenständiger künstlerischer Wert und womöglich sogar als 
Gestaltqualität im Gemalten verstanden, wird ferner das »Atmen« (qi 
M) seinerseits von Xie He UH# in seinem Katalog in verschiedenen 
Zusammensetzungen und Hinsichten gebraucht. Im Vordergrund 
steht mit dieser Kategorie freilich der Gedanke einer lebendigen, er­
fahrbaren Wirksamkeit, nicht der einer rein formalen Beschaffenheit 
des Angeschauten. Hie und da mag sich dabei in den Beschreibungen

9 Letztlich gilt dieser Vorbehalt auch noch, wenn Jullien (Das große Bild, 120 f.) den 
ganzen Ausdruck qi yün MBL »Gestimmtheit im Atmen«, zwar sehr berechtigt aus 
dem Gedanken eines bewegten Zwischen heraus, jedoch noch ähnlich formalistisch im 
Hinblick auf die Musik als »Hauch-Klang« oder auch »Klang-Zu-sammenklang« inter­
pretiert.
10 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, (§29) 134.

185

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

des GHPL der Bezug auf die Person des Malers mitunter vor den 
Bezug auf das Gemalte bzw. auf die gemalte Person drängen.11 Hin­
sichtlich des Gu Junzhi ist in Abschnitt [9] beispielsweise von 
der »geistigen Gestimmtheit und der Kraft im Atmen« (shen yün qi li 

die Rede. Bei Xia ZhanMB® taucht diese »Kraft im Atmen« 
in Abschnitt [15] erneut auf, und dem malenden Kaiser Ming der Jin- 
Dynastie (Jin Ming di wird in Abschnitt [25] »Atmen im
Geistigen« (shen qi WM) zugesprochen. Bisweilen scheint diese Be­
zeichnung wiederum zwischen dem Bezug auf den dargestellten Ge­
genstand, auf den Menschen im Bild also, und auf die Darstellung 
selbst, mithin die Gestaltung des Werkes, zu schwanken. Dies wird 
etwa sichtbar, wenn zu Wei Xie Jtjfö folgendes ausgeführt wird:

»Obgleich ich nicht sagen [möchte], daß er ganz und gar die körperlichen Ge­
stalten in wunderbarer Vollendung [erlangt], erreicht er doch in beachtlichem 
Maße die satte Kraft des Atmens.«12

Es mag so gesehen werden, daß in den Bildern des Wei Xie eine 
»satte Kraft des Atmens« (zhuäng qi die dem gemalten Gegen­
über sichtbarlich zu eigen ist, irgendwie sich ausdrückt. Der Maler 
»erreicht« (de diese Gegenstandsqualität in der Wirkung seiner 
Darstellung. Gemeint sein kann freilich zur gleichen Zeit, daß im Pin­
selzug seiner malerischen Gestaltgebung selbst diese »satte Kraft des 
Atmens« sich ausdrückt. Vor dem Hintergrund der oben aufgewiese­
nen Vorstellung, daß dem »Atmen« in dieser Epoche zugleich mit 
einer anschaulichen Ausdrucksgestalt immer schon eine gelebte 
Wirksamkeit zugesprochen wird, darf diese Auskunft allerdings nicht 
einseitig so gelesen werden, als gehe es Xie He ausschließlich um 
die Betonung »expressiver« Formeigenschaften, die vornehmlich aus 
der Pinselführung resultieren und die der malerischen Gestaltung 
selbst, nicht jedoch dem Gegenstand der Darstellung im und vor dem 
Bild zukommen. Einer Fixiertheit auf die Idee der Form ist bei der 

11 Diese Mehrdeutigkeit der kritischen Terminologie stellt John Timothy Wixted aus­
drücklich für das Parallelwerk zur Dichtung, das Shi pin tiTin’i, fest. Er spricht von einer 
»dual referential quality of the terms«, die sich sowohl auf den Charakter des Dichters als 
auch auf das Werk beziehen ließen (J. T. Wixted, »The Nature of Evaluation in the Shih- 
p'in [Grandings of Poets] by Chung Hong [A. D. 469-518]«, in: Bush/Murck, Theories, 
232 f.). Aufgrund ihres gegenständlichen Darstellungscharakters kommt jedoch gerade 
in der Figuren- und Tiermalerei wenigstens potentiell noch eine weitere Bezugsgröße, 
der Bildgegenstand, hinzu.
12 GHPL, VI. 3. [7], LB I 356 f.:

186

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Xie He und das Problem des qi

Lektüre jederzeit die Aufmerksamkeit auf Wirkverhältnisse entgegen 
zu stellen. Dieser Einwand bezüglich einer vermeintlichen Abstrak­
tion von der gegenstandsbeschreibenden Seite richtet sich gegen eine 
verbreitete Fehldeutung in der westlichen Forschung, wonach allzu 
rasch der Blick späterer Jahrhunderte, vermischt mit ästhetischen Er­
rungenschaften einer europäischen Moderne die Interpretation der 
frühen Quellen in anachronistischer Weise verzerrt.13

Deutlicher wird Xie He HO bei Zhang Mo und Xun Xu

»In ihrer Ausstrahlung und Artung, in den Anzeichen des Atmens sind sie von 
ganz wunderbarer Vollendung und haben teil am rein Geistigen. Sie nehmen 
einzig das Feinstoffliche und die geistigen Kräfte auf und lassen die Verfahrens­
weise des Knochen [-baus ihrer Gestalten] beiseite.«14

Bei diesen Beschreibungen spielt der erfassende Gegenstandsbezug 
ebenso wie die Charakterisierung der Person des Malers eindeutig 
eine Rolle. Bewertet werden gleichwohl die fertigen Bilder, und diese 
verkörpern jetzt ihrerseits in Vollendung sichtbare »Anzeichen« (höu 

des »Atmens«. Wird also nicht in den gemalten Bildern dieser 
Meister das ursprünglich sich zeigende »Atmen« des dargestellten 
Menschen als solches anschaulich sichtbar? Indem es jedoch in der 
Malerei eine anschauliche Gestalt erhält, geschieht darüber hinaus 
etwas Anderes. Gerade auf das »Feinstoffliche« (Jing ), das in Form 
der feineren Lebenssäfte und im Verein mit dem »Atmen« den 
menschlichen Leib durchwaltet, zielt diese hochrangige Malerei ab;15 
und gerade die Wirksamkeit der »geistigen Kräfte« (Jmg üf), nicht 
etwa das »Vergeistigte« (shen W) an der Person des Dargestellten, 
wird herausgestellt. Als wirksame Kräfte können diese anschaulichen 
Momente des Lebens in gewisser Weise von dem Bildbetrachter auf­
genommen werden, sofern er nur »außerhalb der Erscheinungsgestal­

13 Vgl. stellvertretend Acker, Some T'ang, I 9; Escande, Traites, 300, besonders ebd. 
Anm. 625; vgl. tendenziell dagegen Ye Lang, Zhongguo meixue, 218 ff.
14 GHPL, VI. 3. [8], LB I 357:
15 Mit der Übersetzung »feinstofflich« statt »verfeinert« für jing soll ausdrücklich die 
in der frühen Malereitheorie allgegenwärtige Nähe zu daoistischen Übungspraktiken 
wie überhaupt zum Leiblichen, zugleich aber auch zum Paradigma von Sichtbarkeit 
und Unsichtbarkeit erhalten bleiben. Das »Feinstoffliche« (jing |r) ist von seinen Kon­
notationen her weithin im Spannungsfeld des »Atmens« (qi M), der »geistigen Kräfte« 
bzw. der »geistigen Bewegtheit« (ling H) und erst dann einer Steigerung hin zum »rein 
Geistigen« bzw. zum »Vergeistigten« (shen fä) zu verstehen.

187

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

ten« (xiäng wäi zu schauen versteht. Geschieht die eigentliche 
Bildwirkung da also nicht geradezu neben dem Gesehenen?

Es scheint immerhin in diesen knappen Sätzen eine Bildwirkung 
angesprochen zu werden, die über eine formale Gegenstandserfas­
sung hinausreicht. Eine ästhetisch ausgelöste Wirksamkeit bestimmt 
zugleich den ästhetischen Wert einer Malerei, die solches vermag: Sie 
ist »wunderbar vollendet und hat teil am rein Geistigen«. So werden, 
im nachhinein besehen, »Ausstrahlung und Artung« sowie die »An­
zeichen des Atmens« über das Dargestellte hinaus zu einem Marken­
zeichen dieser Malerei und zu charakteristischen Eigenschaften der 
Malweise, die sich mit der Wirkung zugleich zeigt. Erst so kann qi 
M ebenfalls als Kategorie der Beurteilung von künstlerischem Gelin­
gen und Scheitern eingesetzt werden. Erst aus diesem Zusammen­
hang mit einer durch das Bild hindurch vermittelten Wirksamkeit 
kann dann auch die »Qz-haftigkeit« der Gestaltung selbst angeschaut 
werden.

Erst im Gefolge dieser ästhetischen Erfahrung angesichts von 
Bilddarstellungen prägen sich vermutlich einige Jahrhunderte später 
pauschale Wendungen wie qi ge »Maßstäbe im Atmen«,16 oder 
qi yän »lodernde Flamme des Atmens«,17 aus. Diese ästheti­
schen Bestimmungen können sich erst nach Xie Hes HhM bahnbre­
chender Übertragung auf Gemaltes überhaupt mit jenem älteren 
Wortschatz der Charakterisierung von Menschen vermengen. Ver­
mutlich bedurfte es einer geraumen Zeit und einer erheblichen Ab­
straktionsleistung innerhalb ästhetischer Erfahrung, bis diese Über­
tragung tatsächlich zu einer neuartigen Kunstwahrnehmung führte. 
Wo zunächst gemalte Menschen wie lebende Menschen angeschaut 
wurden, wurden sodann die Bildgestalten selbst und mit ihnen die 
Art der Darstellung wie lebendige Wesen erfahren. Die allmähliche 
Entdeckung des »Atmens« als einer Kategorie von künstlerischen Ge­
staltungswerten, die der im Gestalteten angeschauten Wirksamkeit 
immanent ist, sollte nicht aus einer modern abgeklärten Perspektive 
als ein Phänomen der »metaphorischen« Benennung im Hinblick auf 
rein formale Kennzeichen verstanden werden. Denn in der weiteren 
Ausbildung des ästhetischen Denkens ist es, wie zu zeigen sein wird, 

16 So Mi Fu X'r'fj (1051-1107) zu den Malern aus Shu g) (etwa das heutige Sichuan PH 
Jl|) und zu Li Gonglin LB I 458.
17 So Liu Daochun in seinem Katalog mit dem Titel Song chao ming hua ping

Jö# (Kritische Besprechung der namhaften Malerei der Song-Zeit) unter der Ru­
brik »Miao pin« fcknn (»Rang der wunderbar Vollendeten«) zu Hou Yi LB I 410.

188

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Xie He und das Problem des qi M

gerade nicht eine formalästhetische Verwendung des Wortes qi Mz 
sondern der Gedanke des Selbstausdrucks einer Wirksamkeit, der die 
folgenreiche Übertragung der Kategorie von der Menschenkunde und 
der Figurenmalerei auf die Naturwahrnehmung und die Anschauung 
von Berg-Wasser-Gegebenheiten herbeiführt.18 Was genau schaut 
denn beispielsweise der Wanderer und Maler Jing Hao im zehn­
ten Jahrhundert an, wenn er vom Eindruck einer »Frische im Atmen« 
spricht, den ihm ein Wäldchen vermittelt?19 An anderer Stelle führt 
derselbe Jing Hao aus:

»Manche malen [den Kiefernbaum] wie einen fliegenden Drachen, sich windend 
zum Knäuel, mit wildem Wuchs von Ästen und Nadeln - das entspricht nicht der 
Gestimmtheit im Atmen des Kiefernbaumes.«20

Meint er da anschauliche Werte in gemalten Bildern, also die Art der 
bildnerischen Gestaltung, oder meint er immer noch hauptsächlich 
das Was der Gestaltung, letztlich also naturwüchsige Gegebenheiten 
in ihrer Wirkmächtigkeit? Wie er da aber schaut, und warum er über­
haupt auf das qi M an naturwüchsigen Gegebenheiten schaut, ist si­
cherlich auf eine gedankliche Leistung der Ästhetik des fünften und 
sechsten Jahrhunderts und nicht zum wenigsten auf die Ausarbeitung 
im GHPL zurückzuführen.

3.2. Gestaltwerte als Ausdruck einer leiblichen Gestaltgebung

Auch in einem abweichenden Verständnis, nämlich als »Gestimmtheit 
im Atmen und lebendige Bewegtheit«, in die weitere Diskussion 
eingegangen,21 beherrschte Xie Hes erster Leitsatz samt Erläu­

18 Vgl. zu einer ideengeschichtlich und philologisch vorgehenden Nachzeichnung dieses 
historischen Prozesses schon Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 163 ff.
19 BFJ, VI. 6. [1], LB I 605:
20 BFJ, VI. 6. [10], LB I 607:
21 Dieses populäre Verständnis der vier Zeichen im Sinne einer Aufzählung geht na­
mentlich auf die Überlieferung in Zhang Yanyuans Li dai ming hua ji
ftp!!, 1/ zurück. Hier fehlt jeweils der Ausdruck »ist dies« (shi ye am Ende 
(LDMHJ 13). Vgl. dazu ausführlich Acker, Some T'ang, I XXII ff. und XIV ff. Schon der 
unmittelbare Nachfolger des Xie He UtSh, Yao Zui faßt freilich um 550 die Ver­
fahrensweise ausgerechnet in seiner Charakterisierung des Xie He ÜO selbst in eben 
diesem Sinne als doppelwertig auf, wenn er dem Vorgänger bescheinigt: »Er ist zwar 
hinsichtlich der Gestimmtheit im Atmen verfeinert und von geistiger Kraft [beseelt], 
aber er hat noch nicht den Reiz lebendiger Selbstbewegung ausgeschöpft.« (Yao Zui 

189

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

terung hinfort die chinesische Ästhetik. So vermag dieser eine Spruch 
in gewisser Weise das ganze Feld zwischen einer formalästhetisch ver­
kürzten Kunstkritik und dem auch in dieser Studie verfolgten umfas­
senderen Kunstverständnis aufzuspannen. Immer neue Anläufe wur­
den durch die Jahrhunderte unternommen, um diesen knappen 
Spruch mit Sinn und sowohl malpraktischer als auch kunstkritischer 
Bedeutung zu füllen. Zentral wurde die Frage, an welchen Gestalt­
merkmalen sich wohl das »Atmen« festmachen, wie es sich in der 
Malerei im Hinblicken auf einen Gegenstand - sei dieser ein Mensch, 
ein Tier, eine Pflanze oder eine Berg-Wasser-Gegebenheit - mit der 
Arbeit des Pinsels verwirklichen lasse. Die Vorschläge schwanken 
zwischen einem gewissen »Aufnehmen« des im gegenständlichen 
Ausdruck ja schon greifbaren »Atmens« oder einer Überhöhung der 
sichtbaren Gestalt im Blick auf die »Bahnen der Wirk-lichkeit« (li JS). 
Deutlich gewinnt erst im zehnten Jahrhundert die Beachtung der in 
einem gewissen Maße zunehmend unabhängig vom Bildvorwurf und 
einer gegenstandsbeschreibenden Bedeutung der Linie erörterten 
Ausdrucksqualitäten des Pinselstriches selbst an Einfluß, wie in der 
Besprechung des BFJ von Jing Hao unten in IV. 4. genauer zu 
zeigen sein wird. Die Wertvorstellung vom »Atmen« im Bild, von der 
atmenden Lebendigkeit der Bildgestalt, beförderte zweifellos die Ent­
deckung der unmittelbar leiblich - mithin in lebendig atmender Weise 
- zuwege gebrachten Ausdruckswerte des Pinselzuges. Geschult an 
den frühen Errungenschaften der Schreibkunst mit ihrem wesentlich 
höheren ästhetischen »Abstraktionsgrad», richteten Maler, Kunst­
kenner und Theoretiker ihr Augenmerk offensichtlich mehr und 
mehr auf die Pinselarbeit. Die Bewegung des Pinsels wurde demnach 
gewiß nicht als ein bloßes Darstellungsmittel begriffen. Entscheidend 
ist aber zu erkennen, daß die Pinsellinie gerade nicht in solchem Ma­
ße, wie dies ein modernistisches Kunstverständnis der Forschung 
immer wieder in die Feder zu diktieren scheint, allein in ihrem for­
malästhetischen, abstrakten »Duktus« wahrgenommen wurde.22 Ent­

/(L Xu hua pin (!mhi (Fortsetzung der Malerei, nach ihrem Rang geordnet), übersetzt 
nach LB I 370:
22 Eine aus der frühen Ausbildung verwandter Gedanken in der Schreibkunst, aber wohl 
auch aus der Entwicklung hin zur »Autonomie« und zur »Abstraktion« in der Kunst der 
europäischen Moderne gespeiste Vormeinung vom ästhetischen Reiz der »reinen« Pin­
sellinie auch in der Berg-Wasser-Malerei wird vor allem in den Interpretationen der 
theoretischen Äußerungen zu dieser Malereigattung bei Acker (Some T'ang) und Escan- 
de (Traites) durchweg sichtbar. Doch auch bei Xu Fuguan tritt mitunter eine 

190

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Xie He und das Problem des qi ft

scheidend war vielmehr auch in dieser Richtung der Hinblick auf die 
lebendig atmende Leiblichkeit, die unmittelbar in die Bewegung des 
Pinsels und von da aus in die angeschaute Gestalt als eine ganzheit­
liche Gestalt im prägnanten Sinne Eingang findet. Als eine leibliche 
Übung des Bewegungsvollzuges, aus dem heraus bildhafter Ausdruck 
erwächst, wird nach dem Gegenstand der Wahrnehmung und der 
Darstellung die Pinselführung selbst etwa bei Jing Hao in einen 
direkten Zusammenhang zum »Atmen« des Künstlers gebracht wer­
den. Nicht aus der Umsetzung einer vorstellungsmäßigen Bildidee 
heraus, sondern aus der lebendig atmenden Bewegtheit des Malens 
selbst hat die künstlerische Gestalt zu erwachsen, soll sie ihrerseits 
tatsächlich die Eigenschaft höchster Gestimmtheit und lebendigen 
»Atmens« besitzen. So aber wird es zuletzt ihre aus dem qi M ent­
springende Entstehungswezse und gerade nicht der angeschaute 
»Duktus« ihres linearen Aufbaus sein, die der gemalten Gestalt 
Schwingungswerte, eben die »Gestimmtheit im Atmen«, verleiht.

Der Zweifel an zu stark formalästhetisch motivierten Auffassun­
gen von diesen Zusammenhängen zwischen Errungenschaften der 
Schreibkunst wie der diesbezüglichen Reflexion einerseits und dem 
Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei andererseits wird immer 
wieder am Hinblick auf die leiblich bewegte Ausführung festzuma­
chen sein. Die »Pinselspuren« (bi ji ft?®) wurden erst auf diesem ge­
danklichen Boden einer lebendigen Wirksamkeit bisweilen scheinbar 
in höherem Maße als die Bildinhalte selbst zum Träger der dynami­
schen, lebendigen Qualitäten des gemalten Bildes erklärt. Infolgedes­
sen konnte es zu einer ausufernden Einübung in die Bandbreite aller 
technisch-formal bestimmten sogenannten Texturstriche23 als Vorbe­

solche Interpretationsweise zutage; vgl. zum Beispiel Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 167 f. 
zur zweiten Verfahrensweise im GHPL, gü fä was er ohne Zögern im Sinne einer 
»Empfindung von Kraft in der Linie« (xiäntido de ligän 7j® umschreibt.
23 Die zentralen malerischen Techniken des als cün »Risse/Aufrauhungen«, oder cün 
fä bekannten Pinselgebrauchs und des xuän oder xuän rän genannten 
Lavierens mit Tusche hinterlassen auf dem Malgrund eine charakteristische Maserung 
und Opazität. Diese beiden Momente sollen im folgenden nicht mit irreführenden Aus­
drücken wie »Schraffur« und »Abschattung«, vielmehr mit »Textur« oder »Texturstri­
che« bzw. mit »Einfärben« wiedergegeben werden. Es handelt sich nämlich weder um ein 
Mittel zur Darstellung von Licht und Schatten oder von Plastizität, noch ist damit ein 
graphisches Suggerieren von Flächigkeit bzw. ein bloßes »Auswaschen« von Linien in 
die Fläche intendiert. Es geht gerade bei der Vielzahl unterschiedlicher Texturstriche in 
aller Regel weniger um Mittel der Gegenstandsbeschreibung oder um rein im Hinblick 
auf die anschauliche Form der Darstellung zur Anwendung gelangende Gestaltungsmit-

191

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

reitung zur Berg-Wasser-Malerei kommen. Umgekehrt wird aber 
auch erst vor diesem Hintergrund einer genuin im malerischen 
Selbstausdruck des »Atmens« vermittelten Wirksamkeit die Kritik 
an der Möglichkeit verständlich, etwa mit »technischen« Verfahrens­
weisen überhaupt den »atmosphärischen« Effekt »Atmens« zu errei­
chen. Die »abstrakte« oder »autonome« Pinsellinie kann aus ästheti­
scher Sicht sicher ihren visuellen und taktilen, ja sensomotorischen 
Reiz besitzen. Wirksam vermag sie jedoch aufgrund dessen allein 
nicht zu werden. Das »Atmen« übersteigt noch in der ästhetischen 
Reflexion auf die »Pinselspur« den gerade für das heutige Europa be­
sonders naheliegenden Gedanken der formalen Abstraktion. Li Xiuyi

(1796-1861) beispielsweise äußert noch am Ende einer langen 
künstlerischen und theoretischen Entwicklung den Zweifel an einer 
rein formalästhetischen Auslegung von Xie Hes WM Leitsatz:

»Die Gestimmtheit im Atmen kann nicht in [sichtbaren] Spuren gewonnen wer­
den. [...] Wenn Guatian sagt, es gebe solche, die von der [Qualität] der Tusche 
ausgingen, solche, die von der Pinsel [-arbeit] ausgingen, solche, die von einem 
Entwurf in der Vorstellung ausgingen, und solche, die dort anfingen, wo eine 
vorstellungsmäßige Absicht nicht gegeben ist, so ist allein die Lehre von denen, 
die dort anfangen, wo eine vorstellungsmäßige Absicht nicht gegeben ist, wirk­
lich treffend.«24

Ebenso mag immerhin schon die wesentlich frühere Antwort der di- 
lettierenden »Gebildeten« (wen ren auf methodische Auswüch­
se der akademischen Malerei, die Rückkehr zur impulsiven Hand­
schriftlichkeit im skizzenhaften Bild seit dem elften Jahrhundert, bis 
hin zur Lehre von der lebendigen »einen [Pinsel-] linie« (yi huä — 

tel. Gerade die schreibkünstlerisch sensibilisierte Pinsellinie lebt sich in einer Vielfalt von 
unterschiedlichen, im Laufe der Geschichte mustergültig ausgeprägten und tradierten 
cün »Aufrauhungen« oder eben »Strichführungen«, aus, die nicht zum wenigsten 
aus einer leiblichen Bewegungsübung heraus vollzogen werden. Sie zielen weniger auf 
die formale Gegenstandserfassung - etwa die Darstellung von »rauhen Oberflächen« - 
wie zunehmend auf die Dynamisierung und Belebung bestimmter Bildelemente wie 
etwa Felsen oder Gewässer. Der Einsatz dieser Gestaltungsmittel geht somit letztlich 
nicht von der anschaulichen physischen Form der Gegenstände, sondern in weit stärke­
rem Maße von ihrer Sinngestalt im gemalten Bild aus. Die malerische Textur steht dem 
Gedanken des alldurchwaltenden »Atmens« (qi M) näher als der sichtbaren Form, wie 
etwa auch aus dem analog zum pulsierenden Blut und den Meridianen zu lesenden Aus­
druck shi mö T®, »Felsadern« (unten [12]), ersichtlich wird.
24 Li Xiuyi Xiao Penglai ge hua jian (Spiegel der Malerei aus
dem kleinen Penglai-Kabinett), übersetzt nach LB I 272f.: ÄätT'[...]

192

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Xie He und das Problem des qi M

W), die nach dem Mönch Yuanji M'/W oder te'M, auch als Shitao TJ 
bekannt, das gesamte Bild durchpulsen sollte, auf eine bald nach dem 
Untergang der Han 'M im dritten Jahrhundert erfolgte Sensibilisie­
rung für die ästhetische Macht der malerischen Pinselarbeit zurück­
zuführen sein. Allein, es darf dabei die Tragweite des Gedankens einer 
Wirksamkeit im »Atmen« bis in den Pinselzug hinein nicht unter­
schätzt werden. Auf der Grundlage der oben in III. 2. nachgezeichne­
ten Verbindungen der ästhetischen Kategorie qi M mit anthropologi­
schen und kosmologischen Erfahrungen sowie den diesbezüglichen 
Deutungsmustern war man in der Blütezeit ästhetischer und künst­
lerischer Entwicklung unter den Tang und Song offenbar auch 
innerhalb der akademischen Malerei noch optimistisch, was den Wert 
einer Einübung in die malerischen Mittel betraf. Denn noch vermoch­
te man trotz aller Konventionalisierung in der leiblich ausdruckshaf- 
ten Pinselspur den unmittelbaren Ausfluß einer weithaften Wirksam­
keit des »Atmens« zu erkennen; noch vermochte man - im Gegensatz 
zu formalästhetischen Auffassungen - diese Wirksamkeit als solche 
über ihren Selbstausdruck in der leiblich gezogenen Linie im gemal­
ten Bild tatsächlich aufzunehmen. Wo also mit Xie He W® die Kate­
gorie qi M zunehmend zu einem eigenen Gestaltwert in der bildenden 
Kunst geworden ist, gilt es den richtigen Rahmen nicht aus den Au­
gen zu verlieren, soll der besondere Wert der Idee des »Atmens« für 
die vormoderne chinesische Ästhetik gehoben werden. Um den hier 
unternommenen kritischen Neuansatz bei einer modernen Würdi­
gung der Quellen gewissermaßen von der Seite her zu untermauern, 
sei daher das Augenmerk zum Abschluß noch auf einen weiteren um­
strittenen Punkt gelenkt.

3.3 Das Problem des gü fä # in der Malereitheorie

Bereits in Xie Hes frühem Katalog kündigt sich die skizzierte 
historische Entwicklung, die den weiteren Gang dieser Untersuchung 
mitbestimmen wird, an. Noch vor der Verfahrensweise zur gegen­
ständlichen Gestaltgebung steht nämlich an zweiter Stelle die Bedeu­
tung der Pinselarbeit:

«>Die Verfahrensweise [einer Ausrichtung nach] dem Knochen [-bau]<, das be­
trifft den Einsatz des Pinsels.«25

25 GHPL, VI. 3. [2], LB I 355:

193

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

Nach gängiger Forschungsmeinung gelangt hiermit im Gefolge der 
Schreibkunst auch auf dem Gebiet der Malerei ein bestimmter Linear­
stil in den Blick des Kunstkritikers; angeblich handelt es sich um »(a 
way of) using the brush«.26 Eine zur Zeit des Wang Xizhi 
(307? - 365; nach anderen Angaben 321-379) in der Schreibkunst 
unter dem Stichwort »knochen [-fester] Pinselzug« (gü li #A) auf­
kommende, allerdings erst im achten Jahrhundert voll ausgereifte 
Technik sowie die entsprechende Ausdrucksqualität der Pinsellinie 
will man nun im GHPL auf die Malerei übertragen wiederfinden. 
Der ursprünglich menschenkundliche Terminus gü fä »metho­
dische [Einschätzung des] Knochen [-baus]«, stammt jedoch aus dem 
Zusammenhang der »Einschätzung eines Menschen aus der Anschau­
ung« (xiang ren A). Wie er seit dem Altertum belegt ist, zielt der 
Ausdruck auf diejenige »kunstfertige Verfahrensweise« (fä jfe) ab, 
wonach sich aus einer anschaulich gegebenen individuellen »Regel- 
haftigkeit« im Körperbau von Personen - anfangs zunächst vielleicht 
nur von Tieren27 - auf deren Charaktereigenschaften und Schicksal 
schließen läßt.28 So berichtet der Historiker Sima Qian von 
der Auskunft des Kuai Tong zum Verfahren der Menschenein­
schätzung:

26 Acker, Some Tang, I 4; Bush/Shih, Early, 40; ähnlich undifferenziert jüngst wieder
Goeppers Rede von der »Pinselschrift« in der Malerei (Goepper, Aspekte, 26). Einzig Liu 
Gangji stellt einigermaßen deutlich heraus, daß es sich bei dieser ästhetischen 
Kategorie zunächst vornehmlich um die Bestimmung einer »konkreten [malerischen] 
Technik« (shijl jiqiäo gehandelt habe; aus dem menschenkundlichen Sprach­
gebrauch übernommen, sei diese ästhetische Rede von gü fä jedoch auf die Katego­
rie gü fä den gestalthaften »Knochenbau«, am angeschauten Gegenüber ausge­
richtet gewesen (Liu Gangji, Liufa, 389ff.).
27 Jüngst hat Goepper erneut auf die Bedeutung der im Altertum gebräuchlichen »Ein­
schätzung von Pferden« (xiäng mä hBM) für die Entwicklung der Malereitheorie hinge­
wiesen (Goepper, Aspekte, 26).
28 Nah verwandt ist dieser Praxis die der charakterlichen Einschätzung unter Titeln wie 
guän ren BIA, »Menschenbetrachtung«, chä ren »Prüfung von Menschen«, und 
anderen mehr. Allerdings fallen diese Ausdrücke eher unter die Überprüfung von Kan­
didaten durch den Fürsten zum Behufe der Beamtenauswahl - vielfach als guän ren 
A, »Verbeamtung von Leuten«, bezeichnet. Hierbei geht es also nicht um jene bereits in 
Xun Zi A’ f3 Kap. 5, unter dem Titel »Fei xiang A1H« (»Zurückweisung der Ein­
schätzung«) als unsinnig gescholtene Weissagung zum individuellen Schicksal aus dem 
körperlichen Wuchs, sondern vielmehr um eine gezielte Erhebung zu Leistung, Befähi­
gung und Verläßlichkeit einer Person in bezug auf ein bestimmtes Amt. Vgl. dazu ge­
nauer Matthias Richter, Guan ren. Texte der altchinesischen Literatur zur Charakter­
kunde und Beamtenrekrutierung, Bern u.a. 2005.

194

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Xie He und das Problem des qi

»[Vorhersagen über] Ansehen oder niedrige Stellung [einer Person] obliegen 
dem Verfahren [der Einschätzung des] Knochen [-baus].«29

Bei Wang Chong findet sich dann hinsichtlich der Einschätzung 
des individuellen Lebensschicksals der Satz:
»Was die äußerlichen Anzeichen< betrifft, so ist damit das Verfahren [der Ein­
schätzung des] Knochen [-baus] gemeint.«30

Ob also die Wendung gü fä im GHPL überhaupt auf die bereits 
weit entwickelten Erfahrungen der Schreibkunst verweist, wonach 
der feste Pinselzug die Schrift wie ein »Knochengerüst« auf bauen 
kann,31 muß vorderhand als fraglich angesehen werden. Vor dem 
Hintergrund jener gängigen Praxis einer physiognomischen Beobach­
tung des Körperwuchses, die unter demselben Titel bekannt ist, aber 
allein schon angesichts der Tatsache, daß Xie Hes Überlegungen 
sich anerkanntermaßen auf die Figurenmalerei der Zeit beziehen, 
muß jedenfalls eine Deutung des Ausdrucks gü fä ausschließlich 
im Licht einer »methode de Los« aus der Schreibkunst, wie dies jüngst 
wieder Escande ganz entschieden verfolgt hat,32 als ein fragwürdiger 
Anachronismus gelten. Wie Chen Chuanxi dagegen zu Recht 
ausführt, bezeichnet diese zweite Verfahrensweise bei Xie He WU 
nur den linearen Gestaltaufbau überhaupt, also die Tatsache der Pin­
sellinie als Mittel der Darstellung, nicht eine besondere Technik.33 
Acker und die Mehrzahl aller Kommentatoren erliegen demgegen­
über sehr wahrscheinlich einer Rückprojektion späterer ästhetischer 
Errungenschaften in die Frühzeit der Theorie. Sie übersehen, daß es 
zur wertenden Charakterisierung des einzelnen Pinselstrichs selbst 
einer weiteren Übertragungsleistung der Kategorie gü #, »Kno­
chen«, auf das formalästhetische Gebiet innerhalb der Malereitheorie 
bedarf. Während in der Schreibkunst mit der ihr eigenen Abstraktion 
der metaphorische Gebrauch des »Knochens« für den Tuschebalken 
näher liegt, kann diese Auffassung vom graphischen Eigenleben der 

29 Shi ji 37, »Huaiyin Hou lie zhuan (»Biographie des Lehens­
fürsten von Huaiyin«), 27; Takigawa, Shi ji, 1070 d: ft #'?£)■
30 Lun heng pmW, ft 3, »Gu xiang (»Anschauliche Merkmale des Knochen­
baus«); LH I 52:
31 Vgl. zur zentralen Rolle der Körpermetaphorik in der Ästhetik der Schreibkunst John 
Hay, »The Human Body as a Microcosmic Source of Macrocosmic Values in Calligra- 
phy«, in: Bush/Murck, Theories, 74-102; Escande, L'art, 84 ff.
32 Escande, Traites, 297 bzw. 298 Anm. 610.
33 Chen Chuanxi, Liuchao, 201 Anm. 8.

195

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

Pinsellinie sich wohl erst auf dem Boden der Jahrhunderte nach Xie 
He aufkommenden Tuschemalerei überhaupt durchsetzen. Zu 
seiner Zeit hat die Malerei diesen »Abstraktionsgrad« und vor allem 
den notwendigen Variantenreichtum des Pinselzuges - nach den er­
haltenen Zeugnissen zu urteilen - schwerlich bereits erreicht. Zumin­
dest wird diese Form der formalästhetischen Betrachtung von dem 
Umstand verwirrt, daß in der vorrangig noch als Figurenmalerei zu 
denkenden gegenständlichen Malerei vor der TangJ§-Zeit (618-907) 
die Gegenstandsqualitäten selbst gegenüber der gestalterischen Ebene 
jederzeit einen hohen Eigenwert behaupten. Wo Menschen gemalt 
werden, sind zunächst einmal sie es, die nach der überkommenen An­
schauung anschauliche und methodisch einschätzbare Merkmale des 
Knochenbaus besitzen und sich somit einer »methodisch prüfenden 
Aufmerksamkeit gegenüber ihrem Knochenbau« (gu fä anbie­
ten. Dieser »Knochenbau«, der hierbei natürlich weder das Skelett 
noch harte Umrißlinien, sondern zuerst den »Wuchs« der Gestalt im 
ganzen meint, läßt sich ebenso methodisch mittels der markanten 
Pinsellinie auf die gemalte Darstellung übertragen. Die Linie steht 
dann in gewisser Weise für den Knochenwuchs des Modells. Dement­
sprechend kann das gemalte Bildnis ebenso in Hinblick auf die Eigen­
tümlichkeit seines knochenfesten Liniengefüges angeschaut werden. 
Damit muß indes noch nicht eine Bewertung der Eigenart des einzel­
nen Pinselzuges einhergehen. Nicht um sonst findet sich diesbezüg­
lich für die Malerei voll ausgereift erst im zehnten Jahrhundert bei 
Jing Hao eine ganz andere Klassifikation, die dann eindeutig be­
stimmte Qualitäten der Pinsellinie betrifft:

»Am Pinsel [-zug] gibt es im ganzen vier [Qualitäten der] wirkmächtigen Er­
scheinung. Sie heißen >Muskeln und Sehnem, >Fleisch<, >Knochen<, >Atmen<.«34

Schon aus diesen wenigen Überlegungen ergibt sich folgende Vermu­
tung: In der Tat ist zwar die Kategorie »Knochen« (gu #) bereits in 
jener einflußreichen Besprechung der »Kraft« (li Jj) im Gebrauch des 
Pinsels anzutreffen, die von der Dame Wei (Wei Shuo 
272-349) unter dem Namen Tafel mit der Ausrichtung der Pinselzüge 
(Bi zhen tu ^f$H) überliefert ist.35 Allerdings finden die beiden an­

34 BFJ, VI. 6. [8] bzw. LB I 606:
35 Enthalten in: Wang Yuanqi, Peiwen, 3, II 55b £ Escande (L'art, 55) zufolge 
handelt es sich bei dieser wohl fälschlich Wei Shuo zugeschriebenen Erörterung 
jedoch um eine Schrift aus dem sechsten Jahrhundert.

196

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Xie He üJM und das Problem des qi

deren dort komplementär eingeführten Kategorien, also »Fleisch« so­
wie »Muskeln und Sehnen« (rou |^]z jin im GHPL noch keine 
Verwendung. Auf dem Gebiet der Malerei tauchen sie erst im BFJ 
des Jing Hao auf. Infolgedessen scheint entschiedener Zweifel 
an der verbreiteten Auffassung berechtigt, Xie Hes zweite Ver­
fahrensweise sei historisch unmittelbar aus den Vorgaben der früher 
entwickelten Schreibpraxis abzuleiten. Erhärten lassen sich die ange­
führten theoretischen und historischen Einwände gegen die opinio 
communis nun auch im Blick auf den Text selbst. Denn nicht zuletzt 
das dreimalige Vorkommnis der Kategorie »Knochen« (gü #) im 
GHPL selbst ist es, das eher auf eine Sonderentwicklung der Malerei­
theorie gegenüber der Reflexion auf die Schreibkunst hindeutet.

Zunächst taucht der Ausdruck in der Besprechung zu Cao Bu- 
xing W'TH- in Abschnitt [6] auf. Infolge des unklaren »Possessivpro­
nomens« qi Ä ist da die Charakterisierung mit »Ausstrahlung und 
Knochen [-bau]« (feng gü M#) scheinbar zweideutig, indem sie so­
wohl auf die stilistisch-moralische Wertung des Malers wie auf die 
anschaulichen Gestaltmerkmale an dem einzig von diesem überliefer­
ten gemalten Drachen zu beziehen sein kann.36 Diese fragliche Ver­
wendung der Kategorie gewinnt bei näherem Hinsehen allerdings an 
Schärfe. Der Autor spricht erstens von einem »Betrachten« (guän Ü), 
also von »Ausstrahlung und Knochenbau« in der Anschauung und 
nicht etwa in der Person des Malers. Zweitens mag der Rückschluß 
von einem einzigen Beleg auf den Rang von dessen CEuvre erlaubt 
sein; der Rückschluß in stilistischer Verallgemeinerung vom Einzel­
fall auf die angeschauten Gestaltmerkmale aller Werke dürfte indes 
weniger legitim sein. Gemeint sind demzufolge tatsächlich Kennzei­
chen dieser einen Drachendarstellung, die der Autor vor Augen hat. 
Dann aber ist es nicht mehr zwingend, die in diesem Bild erschei­
nenden Werte »Ausstrahlung und Knochenbau« auf die stilistische 
Qualität der künstlerischen Darstellungsweise zu beziehen. Wahr­
scheinlicher ist, daß der gemalte Drache selbst seine Ausstrahlung in 
der Malerei sichtbar verkörpert und daß sein Knochenbau und impo­
santer Wuchs in der Eigenart der Pinsellinie anschaulich vermittelt 
wird. Dies muß indes keineswegs auch schon bedeuten, daß auf einer 
höher abstrahierenden Reflexionsstufe am gemalten Drachen die all-

36 Dementsprechend folgen Acker (Some Tang, 8) und Bush/Shih (Early, 29) der zwei­
ten, Escande hingegen offenbar der ersten Auslegung (Traites, 300; besonders ebenda die 
personbezogene Erläuterung in Anm. 623).

197

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

gemeine stilistische Eigenart des Cao Buxing das heißt der
künstlerisch-ästhetische Charakter einer »knochenfesten« Pinselfüh­
rung sich zeigt. Um diesen weiteren Schritt in der ästhetischen Wahr­
nehmung zu gehen, bedarf es jedenfalls einer entschiedenen Abstrak­
tion vom Büdgegenstand mit der ihm eigenen Wirkmächtigkeit und 
einer doch wohl modernistischen Wahrnehmung des gemalten Bildes 
als einer »nur und eigens gemachten«, einer »künstlichen« und 
»künstlerischen« Gestaltung. In Europa fällt dieser radikale Schritt 
hin zur geforderten und bewußt ergriffenen »Autonomie« der künst­
lerischen Gestaltung als solcher bekanntermaßen ins 19. Jahrhundert. 
Ist also für das China des fünften oder sechsten Jahrhunderts, also 
noch vor der Ausbildung der bekannten Tuschemalerei und einer pro­
grammatisch dilettierenden »Malerei zum Zeitvertreib«, wie selbst­
verständlich mit dieser Leistung ästhetischer Anschauung und Theo­
riebildung zu rechnen? Die kulturprägenden Erfahrungen der 
Schreibkunst mögen den Weg sicherlich vorgezeichnet haben. Die 
Gegenstandsbindung und der gesellschaftliche Ort einer so gut wie 
reinen Auftragsmalerei dieser Epoche dürfen andererseits auch nicht 
unterschätzt werden.

Noch deutlicher ist aufgrund dessen wohl der Hinweis zu Zhang 
Mo und Xun Xu im bereits zitierten Abschnitt [8]. Diese 
beiden Maler

»nehmen einzig das Feinstoffliche und die geistigen Kräfte auf und lassen die 
Verfahrensweise des Knochen [-baus ihrer Gestalten] beiseite.«37

Indem da vom Gegenstand her in der Malerei Aspekte »aufgenom­
men« (qü und andere »beiseite gelassen« (yi Ü) werden, wird 
diesmal das »Possessivpronomen« qi JC mit größerer Wahrscheinlich­
keit auf die Gegenstände der Darstellung, nicht etwa auf die im Hin­
tergrund sicherlich immer mit thematisierten sechs Verfahrensweisen 
zu beziehen sein;38 unter diesen ist gar nicht vom »Feinstofflichen und 
den geistigen Kräften« die Rede. Die scheinbare Alternative gehört 
also letztlich noch der angeschauten Gestalt an, nicht dem Wie ihrer 

37 GHPL, VI. 3. [8], LB I 357: {0
38 Die sprachliche Feinheit der in der Übersetzung unterschlagenen Partikel qi wird 
bei Escande außer Acht gelassen, um hier einen klaren Beleg für folgendes zu sehen: 
»Dans ce paragraphe, Xie He fait clairement le lien entre la technique du coup de pinceau 
calligraphique et la presence de souffle [Hervorhebung M. O.].« (Escande, Traites, 301 
Anm. 628). Aber schon in Acker, Some T'ang, 10, und Bush/Shih, Early, 29, wird diese 
Deutung in derselben großzügigen Übersetzungsweise begründet.

198

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Xie He und das Problem des qi

malerischen Darstellungsweise. Der doppeldeutige Ausdruck gü fä # 
& kann hier - ganz im Sinne der ursprünglichen Bedeutung dieser 
alten Kategorie der Menschenkunde - schwerlich anderes als die Ge­
staltqualitäten der Bildgegenstände selbst meinen, weshalb Xie He 
ft folgerichtig davor das »Possessivpronomen« qi Ä einfügt. Dem­
nach wurde von diesen beiden Malern an ihren Gegenständen ein be­
stimmter Ausdruck geistiger Wirksamkeit erfaßt, andere, eher kör­
perliche Merkmale hingegen nicht.

An einer dritten Stelle zu Jiang Sengbao '/TftlJt schließlich mag 
umstritten bleiben, ob der Ausdruck gü # gleichsam »abstrakte« 
Qualitäten des Pinselzuges oder nicht auch hier viel eher gegen­
standsbezogene Gestaltmerkmale anspricht. Zu ungenau ist die Be­
schreibung:

»Im Gebrauch des Pinsels [ist] er knochen [-fest] und grat [-haft] [...].«39

Was soll da »knochen [-fest] und grat [-haft]« sein? Hebt diese Cha­
rakterisierung auf Gestaltmerkmale der gemalten Bilddarstellung ab 
oder auf den darin anschaulich verkörperten Stil des Malers, also 
wirklich analog zur Schreibkunst auf die kennzeichnende Ausdrucks­
qualität seiner Pinsellinien? Stecken hinter dieser Wendung tatsäch­
lich »Eigenschaftswörter«, die die Pinselführung selbst metaphorisch 
umschreiben, wie Ackers Wiedergabe mit »bold and straightforward« 
oder die mit »solide et inflexible« bei Escande dies nahelegen?40 Nicht 
von der Hand zu weisen wäre jedenfalls auch hier wieder eine »kon­
ventionelle« Deutung, wonach die Pinselarbeit dem Gemalten schlicht 
durch die Betonung von »Graten« (geng ®), die letztlich aus der An­
schauung am Gegenstand gewonnen und von dessen eigentümlichem 
Sein motiviert sind, einen »knochenfesten Wuchs« (gu #) verleiht. 
Daß diese Gestaltungsaufgabe vor allem dem Pinselzug obliegen soll, 
hindert doch nicht, im Ergebnis nicht mehr diesen selbst, sondern die 
Wirkung des gemalten Gegenstandes als ganzen zu würdigen.

Zumindest dort, wo in der Forschung klar die Verbindung des 
Terminus gü fä #'?£, »Verfahrensweise [einer Ausrichtung nach] 
dem Knochen [-bau]«, mit der weit verbreiteten physiognomischen 
Literatur seit der Hanj^-Zeit herausgestellt wird,41 muß es angesichts 

39 GHPL, VI. 3. [8], LB I 362:
40 Vgl. Acker, Some Tang, 22 bzw. Escande, Traites, 308.
41 Vgl. Acker, Some Tang, XXXIII ff.; Zürcher, Recent, 380 ff.; Liu Gangji, Liufa, 372. 
Bei Escande findet sich kein Hinweis zu diesen Zusammenhängen - vielleicht um die 
Lesart aus der Perspektive einer Ästhetik der Schreibkunst nicht zu gefährden.

199

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

dieser Tatsache - aller Strittigkeit der hier vorgeführten Belegstellen 
zum Trotz - wie ein Selbstwiderspruch erscheinen, wenn gleichwohl 
angenommen werden soll, es handle sich bei dem gü fä im GHPL 
nunmehr schlicht um diejenige aus der Reflexion auf die Schreibkunst 
übernommene Malweise, wonach der auf den Pinsel ausgeübte Druck 
und das Tempo des Zuges sich an einer »Knochenhaftigkeit« der Pin­
selspur ablesen lassen. Noch Gu Kaizhi WtsÄ verwendet den zeitge­
nössischen Vorgaben aus dem Bereich der Schreibkunst zum Trotz 
den Ausdruck »Knochen« (gü #) mehrfach zweifelsfrei mit Blick auf 
die gegenständlichen Merkmale in der Darstellung.42 Konnte die ge­
genstandsgebundene darstellende Malerei binnen eines Jahrhunderts 
bis zu einer solch hochgradigen Sensibilisierung der ästhetischen 
Wahrnehmung für den Eigenwert der Linie vordringen? Hatte sie 
dies überhaupt nötig? Mußte ihr nicht doch - aus Gründen, die im 
Fortgang dieser Untersuchung aufzudecken sein werden - mehr an 
einer engen Beziehung der Pinsellinie zu bestimmten Qualitäten des 
Dargestellten selbst gelegen sein? Daß mit dieser Skepsis keineswegs 
einer mimetischen Umrißzeichnung im Hinblick auf formale Ähn­
lichkeit das Wort geredet werden muß, wird sich von selbst zeigen. 
Es gilt gegenüber formalästhetischen Lesarten in der einen wie in der 
anderen Richtung immer wieder die Leitidee einer leiblichen Vermitt­
lung der Wirksamkeit des »Atmens« durch die Malerei ins Spiel zu 
bringen.

Aus dieser Perspektive zeigt sich im übrigen um so deutlicher, 
inwiefern die übertragene Verwendung des Terminus gü # in bezug 
auf die nicht bildnerisch darstellende Dichtkunst noch einmal abzu­
heben ist vom Auftauchen desselben Wortes unter malereitheoreti­
schen Gesichtspunkten. Der dichtungstheoretische Gebrauch kommt 
sicherlich am weitesten ausgeformt in jenem 28. Kapitel von Liu Xies 

etwa zeitgleichem Werk Wen xin diao long mit dem
schier unübersetzbaren Titel »[Musikalische] Weisen in der [Dich­
tung] und knochen [-fester Sprachausdruck]« (»Feng gu M#«) zum 
Vorschein. Im Abzielen auf sprachliche Erscheinungen und allgemei­
ner auf stilistische Zusammenhänge steht diese suggestive Rede von 
gü #, »Knochen«, innerhalb der ästhetischen Reflexion gewisserma­
ßen in der Mitte zwischen einer in leiblich-emotiver Gestaltwahrneh-

42 Vgl. die Besprechung von Bildern in dem von ihm überlieferten Lun hua Jm *, in 
LDMHJ (e 5) 116; LB I347f.

200

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Xie He und das Problem des qi ft

mung wurzelnden Schreibkunst einerseits und der in ihren Inhalten 
konkret bedeutsamen Malerei andererseits.

Sieht man einmal von dem ab, was möglicherweise eine Projek­
tion späterer Leistungen des ästhetischen Denkens in das frühe Zeug­
nis des GHPL zur Idee von gü #, »Knochen«, darstellt, so bleibt im­
merhin der aussagekräftige Umstand erhalten, daß gleich nach den 
»atmosphärischen« Werten »Atmen« und »Gestimmtheit« für Xie 
He Wft der Einsatz des Pinsels, mithin die in den Pinselzügen sicht­
bar werdende Gestaltgebung der handwerklichen Arbeit, durchaus 
von Belang ist. Gerade im Hinblick auf weniger gelungene Werke 
redet er in diesem Sinne stets von den »Pinselspuren« (bi ji äjtäK), 
wo er die künstlerische Durcharbeitung des Bildes im ganzen meint.43 
Es scheint fast, als sei gerade auf dieser unteren Stufe hinsichtlich der 
gegenständlichen Darstellung weniger zu erwarten; der hymnische 
Ton der menschenkundlichen Tradition schlägt daher an diesem 
Punkt in nüchternere Feststellungen zum malerischen Rang um, wie 
sie gleichsam unter Kollegen geäußert würden. Oft gilt Xie Hes WS 
Augenmerk allerdings auch sonst dem »Einsatz des Pinsels« (ybng bi 
ffllj), noch genauer der »Pinselbewegung« (döng bi #J^). So führt 
er im Falle von Lu Gao etwa aus:

»Von einem Fleck zu einer Linie bewegt sich [der Pinsel] fließend hin und her 
zwischen groß und klein.«44

Es kann nach all diesen Beobachtungen unschwer geleugnet werden, 
daß im GHPL eine gewisse Wahrnehmung der Gestaltqualitäten der 
Pinsellinie an oberster Stelle in die Reflexion zur Malerei eindringt. 
Fraglich bleibt aber, inwieweit damit auf den abstrakten Duktus als 
einen eigenständigen Ausdruckswert der Pinsellinie gesehen wird 
und inwieweit in der gegenständlichen Malerei nicht notwendig alle 
an der Linie abgelesenen ästhetischen Eigenschaften im wesentlichen 
doch dem Dargestellten oder eben der malerischen Gestaltung im 
ganzen, das heißt aber der anschaulich bedeutsamen Gestalt im Hin­
blick auf eine bestimmte Wirksamkeit, zugeschrieben werden. Gerade 
in der Ausbildung des Nachdenkens über die Gattung der Berg-Was­
ser-Malerei wird diese Frage auf längere Zeit zu Ungunsten einer 
frühreifen »Abstraktion«, wohl aber zugunsten einer aus der Leib­

43 So zum fünften und sechsten Rang; vgl. GHPL, VI. 3. [24] bis [29], LB I 364 f.
44 GHPL, VI. 3. [20], LB I 363:

201

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei

lichkeit des Malers heraus bewußt vollzogenen Pinselbewegung mit 
dem Zweck einer Übertragung des »Atmens« beantwortet werden.

Vor diesem problematischen Hintergrund erhalten auch die oft 
vernachlässigten weiteren Verfahrensweisen in der Vorrede zum 
GHPL ein neues Gewicht. Sie stellen klar, daß diese Verfahrensweisen 
eben nicht im Hinblick auf die Schreibkunst, vielmehr unter Berück­
sichtigung der Eigentümlichkeiten einer gegenständlichen Malerei 
aufgestellt wurden. Da wird zunächst ein über den prüfenden Blick 
des Malers hinausgehender, ein »antwortender« Einsatz der ganzen 
Person im Verhältnis zur Welt gefordert. So soll für die gestalthafte 
Verkörperung der Vorkommnisse in der Welt eine sinnhafte Erschei­
nungsgestalt im gemalten Bild gefunden werden:

«>Sich den innerweltlichen Vorkommnissen zusagem, das meint [die Art und 
Weise, wie] den körperlichen Gestalten eine [sinnhafte] Erscheinungsgestalt ver­
liehen wird.«45

Wenn in der vierten Verfahrensweise dann noch die hinlänglich be­
kannte und an dieser Stelle bereits von Acker diskutierte46 »korres­
pondierende Zugehörigkeit« (lei H) auftaucht, so erweist sich hiermit 
wenigstens, daß das GHPL im Rahmen eines älteren Gedankenganges 
ausformuliert wurde und daß sowohl ein Antwortgeschehen als auch 
Wirkprozesse den angemessenen Verständnishintergrund für die er­
ste und die zweite Verfahrensweise abgeben. Mit Blick auf die Anfän­
ge der Reflexion auf die Berg-Wasser-Malerei im fünften Jahrhundert 
wird auf diese Punkte nunmehr genauer einzugehen sein.

45 GHPL, VI. 3. [2], LB I 355:
46 Vgl. Acker, Some T'ang, XI f./XXXVI f.; vgl. Zürcher, Recent, 389 f.

202

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129 - am 16.01.2026, 10:06:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Erste Ansätze zu einer ästhetischen Reflexion bei Gu Kaizhi
	2. Die Bedeutung von qi für die frühe Ästhetik
	2.1. Qi als Ausdruck einer Wirksamkeit
	2.2. Qi in einer Theorie des Leibes
	2.3. Qi und die Musik
	2.4. Eine Korrespondenz in qi und die Bilder
	2.5. Qi und der künstlerische Schaffensakt
	2.6. Qi und die Praxis der physiognomischen Einschätzung

	3. Xie He und das Problem des qi
	3.1. Qi yün im gemalten Bild
	3.2. Gestaltwerte als Ausdruck einer leiblichen Gestaltgebung
	3.3 Das Problem des gu fa in der Malereitheorie


