
Hegel und die Sittlichkeit

1. Mit Kant über Kant hinaus (und mit Hegel über Fichte
und Schelling)

Bei der Betrachtung der kantischen Moraltheologie sind wir nicht umhinge-

kommen, ihre Schwächen zu erkennen und zu kritisieren. Wenn dies sowohl

bei der Frage nach den Phaenomena und Noumena als auch beim überschüs-

sigen Charakter des Sittengesetzes jedes Mal durch die Zuhilfenahme hegel-

scher Termini und Denkweisen geschah, so rührt dies daher, dass es gerade

Hegel war, der bereits um 1800 (d.h. also noch zu Lebzeiten Kants) die ent-

sprechende Kritik an der kantischen Ethik übte und Lösungsansätze präsen-

tierte.Hegel trägt damit zu einemDiskurs bei, der die Philosophengeneration

nach Kant umtrieb. Friedrich Schlegels Kritik fand in diesem Zusammenhang

bereits Erwähnung. Ermissbilligt die kantischen Postulate, denn diese stellen

»aus Imperativen abgeleitete Sätze dar und taugen somit nicht als Fundament

des Wissens« (Schlegel 1963, zitiert nach Vieweg 2019, 213). Und auch der Je-

naer Philosophieprofessor Johann Baptist Schad stellt fest, dass die »Sphinx

Transzendentalphilosophie … sich mit der Behauptung der reinen Identität

und des nur formalen Absoluten auf die ›morsche Brücke von Postulaten‹

(Schad) [begibt]« (ebd., 214). Hegel teilt die Kritik an der Behauptung der

»reinen Identität« und des »formalen Absoluten« und er ist es auch, der kon-

struktiv an der Vermeidung besagter Versäumnisse arbeiten wird. Was aber

ist hier eigentlich mit reiner Identität und formalem Absoluten gemeint? Um die-

se Frage zu beantworten, wollen wir uns zunächst den Grundgedanken der

hegelschen Kritik an Kant anschauen und dann in den folgenden Abschnitten

Hegels Entfaltung seiner Einsicht betrachten.

Der Grundgedanke von Hegels Kritik lässt sich gut veranschaulichen,

wenn wir uns vor Augen führen, auf welche Weise wir das Sittengesetz selbst

im Laufe der Argumentation integriert haben. Diese Integration verlief über

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Kritik der ethischen Institution

den Weg einer bestimmten Frageform: »Kann ich vernünftigerweise wollen,

dass…«. Diese Formulierung ist Kants Gedanken insofern verpflichtet, da er

feststellt, dass es nichts per se Gutes geben kann als allein den guten Willen

(vgl. GMS, BA 1). Stelle ich nun aber die Frage, was ich vernünftigerweise, d.h.

entsprechend des Sittengesetzes, wollen kann und tun soll, dann zeigt sich im

Ergebnis meiner vernunftgemäßen Prüfung des hinterfragten Sachverhaltes

die Identität meines guten Willens mit dem Gesetz der Vernunft. Wir haben

aber auch festgestellt, dass sich das Ergebnis dieser Frage je nach Situation

durchaus ändern kann und dass sich die Ergebnisse sogar widersprechen

können. Hegel erkennt nun, dass der Widerspruch daher rührt, dass in dem

Augenblick, in dem ich das Sittengesetz anwenden will, ich dazu gezwungen

bin, den kategorischen Imperativ durch eine »Bestimmtheit« bzw. eine »Ma-

terie« anzureichern (vgl. Hegel 1986v, bes. 459-464). Das ist aber aufgrund

seiner apriorischen und formalen Gültigkeit gar nicht zulässig, da hierdurch

die praktische Vernunft eben nicht länger als die reine praktische Vernunft

fungieren würde. »Denn sie ist die absolute Abstraktion von aller Materie

des Willens; durch einen Inhalt wird eine Heteronomie der Willkür gesetzt.«

(Ebd., 461) Hegel erkennt hier exakt diejenige (problematische) Eigenschaft

der kantischen Moralphilosophie, die bereits Sade aufgefallen war, aber von

diesem lediglich ironisch torpediert wurde. Wenn allein die formale Gestalt

des Sittengesetzes Gültigkeit beanspruchen kann, haben wir es auch lediglich

mit einem formalen Absoluten zu tun, das sehr wohl apriorische Gültigkeit

beanspruchen kann, aber deshalb auch von der Sphäre der Wirklichkeit,

genauer gesagt der Verwirklichung1, losgelöst ist. Die Willkür, von der Hegel

schreibt, kommt dann durch die Anwendung des Sittengesetzes zustande.

Und was Sade durch die Überspitzung dieses Sachverhaltes veranschaulicht,

bringt Hegel auf den Punkt, wenn er feststellt, dass es »gar nichts [gibt], was

nicht auf diese Weise zu einem sittlichen Gesetz gemacht werden könnte«

(Hegel 1986v, 461).

Hegel wirft Kant vor, die Moralphilosophie hier in einem aporetischen

Zustand belassen zu haben. Denn in kantischer Perspektive muss man offen-

1 Die Zentralstellung der Verwirklichung im hegelschen Denken der Sittlichkeit ist un-

übersehbar. Laut Hegel hat die Rechtsphilosophie »den Begriff des Rechts und dessen

Verwirklichung zum Gegenstand« (GPhR, § 1). Das Recht aber hat seinen Grund im

Geistigen und sein Kernelement bildet der freie Wille, weshalb »das Rechtssystem das

Reich der verwirklichten Freiheit« und damit die »zweite Natur« des Geistes ist (GPhR,

§ 4).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 137

bar folgende Reduktionen des ethischen Diskurses in Kauf nehmen: zum ei-

nen die Reduktion des ethischen Subjekts auf seinen gutenWillen, seine reine

Identität mit sich selbst in seiner autonomen (Selbst-)Bestimmtheit durch das

Sittengesetz, zum anderen die Reduktion der praktischen Philosophie auf die

reine Vernunfttätigkeit, die in Form des Sittengesetzes nur erst ein formales

Absolutes bildet. Kants Ethik entpuppt sich daher als ein unvermittelter Idea-

lismus der praktischen Vernunft, »ein bloßer Gedanke« (Hegel 1986u, 393),

»ein Formalismus von Rechtswissenschaft und Moral ohne Lebendigkeit so-

wie ohne Wahrheit« (ebd., 394). Hegel erkennt aber, dass neben der Faktizität

der reinen praktischen Vernunft auch das tätige Subjekt in der realen Gemein-

schaft mit anderen ihrerseits tätigen Subjekten zu berücksichtigen ist. Mit

anderen Worten, Hegel geht es um das ethische Subjekt als Ganzes. Was bei

Kant also noch auf die individualethische Ebene beschränkt bleibt, muss laut

Hegel durch den sozialethischen Aspekt ergänzt werden. Was bei jenem auf

der abstrakten und nur formalen, subjektiven Ebene des reinen Sollens ver-

bleibt, muss laut diesem dialektisch vermittelt werden und konkret, objektiv

werden.

Den Ansatz für sein Vorhaben findet Hegel (wie seine idealistischenWeg-

gefährten) natürlich bei Kant selbst: So lobt er Kants Entdeckung der synthe-

tischen Urteile a priori, die »zu dem Großen und Unsterblichen seiner Philo-

sophie« (WL I, 240) gehören. In diesen synthetischen Urteilen a priori ist es

der Vernunft möglich, ihre eigene Struktur zu erkennen und nachzuvollzie-

hen, indem sie via Subjektivität in den Prozess der Selbstvermittlung eintritt.

Dementsprechend liegt der Sinn der hegelschen Dialektik bzw. der ihr zugrun-

deliegenden (Wissenschaft der) Logik darin, dass sie die Methode und den Voll-

zug beschreibt, in dem sich die Form des Wissens selbst zum Inhalt wird und

sich selbst begreift. Damit eröffnet sich dieMöglichkeit, die Vernunft als Gan-

ze zu erkennen, nämlich als Wissenschaft und – wie Hegel sagt – als Geist.2

Dieses Vorhaben bildet das Kerngeschäft der Deutschen Idealisten, nament-

lich von Fichte, Schelling und Hegel.

Auf Schellings berühmtes Bonmot über die fehlenden Prämissen der kan-

tischen Philosophie wurde bereits hingewiesen. Von welchen Prämissen ist

2 Hegels Wissenschaftsbegriff ist an dieser Stelle somit demjenigen Fichtes verwandt

und nicht mit dem modernen Begriff der Einzelwissenschaft zu verwechseln, ge-

schweige dennmit demkanonisch-dogmatischenWissenschaftsbegriff, denwir in Ka-

pitel I.2 umrissen haben. Vgl. auch konkret Hegels Ausführungen am Ende der Phäno-

menologie des Geistes (PhG, 588-590).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Kritik der ethischen Institution

hier aber eigentlich die Rede? Anhand von Hegels Kantkritik konnten wir be-

reits erkennen, dass das Hauptproblem der Transzendentalphilosophie nicht

in ihrer Deduktion der Verstandeskategorien liegt, sondern in ihren Postula-

ten. Diese Postulate formulieren nur unzureichende Begründungen des phi-

losophischen Systems. Unter den Philosophen, die Kants neue Denkart auf-

nehmen und weiterführen, ist es Johann Gottlieb Fichte, dessen »ursprüng-

liche Einsicht« (vgl. Henrich 1966) den Schritt von der kantischen Transzen-

dentalphilosophie zumDeutschen Idealismus ermöglicht. Zum besseren Ver-

ständnis der hegelschen Dialektik sei diese Erkenntnis Fichtes und ihre Wei-

terentwicklung durch Schelling und Hegel im Folgenden überblickshaft skiz-

ziert.

Es ist Fichte, der als Erster erkannt hat, dass das Denken Kants schon

längst diejenige unbedingte Prämisse enthält, die der Königsberger Philosoph

nur selbst nicht als diese erkannt hat, um stattdessen auf das Postulat eines

Gottesbegriffs zurückzugreifen.Wir sind dieser grundlegenden Kategorie im

Verlauf der Argumentation bereits begegnet und habe dabei ihre Sonderstel-

lung schon erahnen können. Die Rede ist vom ›Ich denke‹, das alle meine Vorstel-

lungen begleiten können muss (vgl. KrV, B 131-136). Das Ich bzw. das ›Ich denke‹

bleibt für Kant nur der leere, rein formale Ausgangspunkt für die Einheits-

funktion der Verstandestätigkeit in der Einbildungskraft. In seiner frühen

Schrift Über den Begriff der Wissenschaftslehre hebt Fichte diese Kategorie nun

hervor und benennt ihre Zentralstellung im System der Philosophie. »Das Ob-

ject der Wissenschaftslehre ist nach allem das System des menschlichenWis-

sens. Dieses ist unabhängig von der Wissenschaft desselben vorhanden, wird

aber durch sie in systematischer Form aufgestellt.« (Fichte 1971e, 70) Im Ich

selbst liegt ein Wissen, das dem Wissen noch vorausliegt, das durch die An-

wendung der Verstandeskategorien auf Anschauungen bedingt ist, denn bei

diesem handelt es sich lediglich um aposteriorischesWissen, das zwar genau

den Wissensfundus produziert, mit dem die Einzelwissenschaften arbeiten,

aber niemals als ein Wissen betrachtet werden kann, dem absolute Gültigkeit

zugesprochen werden könnte. Daher rührt auch Fichtes Unterscheidung, die

durch den Begriff der Wissenschaftslehre angezeigt wird: Das Wissen seiner

Philosophie ist apriorischer Natur, da es sich allein auf das Ich richtet, das als

Ich notwendigerweise von sich selbst wissen muss. Auf diese Weise macht

Fichte das Selbstbewusstsein zum unbedingten Kernbegriff der Philosophie

des Deutschen Idealismus.

Fichte nimmt nun Kants Idee produktiv auf. Mit ihm teilt er die Ansicht,

dass das Selbstbewusstsein kein Objekt als solches ist, sondern sich im Akt

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 139

des Denkens zeigt, genauer gesagt im Akt des Urteilens (vgl. Henrich 2001c,

61). Wie für Kant gilt auch für Fichte, dass dabei der Akt des Denkens nicht

vom Inhalt getrennt werden kann (vgl. ebd.). Wo Kant nun aber die einfache

Identität des sich denkenden Ichs mit seinem Inhalt (sich selbst) behauptet,

da schaut Fichte etwas genauer hin und begegnet einigen Schwierigkeiten.

Die Reflexionstheorie des Ichs wie sie für Kant gilt, setzt nämlich eine Iden-

tität voraus, die scheinbar unleugbar ist, zeigt sich aber bei näherer Betrach-

tung als unzureichende Erklärung für das Phänomen. Fichte erkennt, dass

im Selbstbewusstsein zwei Terme eine Rolle spielen, deren Identität wir zwar

annehmen müssen, die auf semantischer Ebene aber auseinanderfallen. Das

Urteil Ich = Ich ist nämlich ungenau, denn wo Selbstbewusstsein der Fall ist,

da haben wir es, wie Henrich anhand von Fichtes Gedankengang zeigt, mit

einem Ich-Subjekt zu tun, das sich auf sich selbst als Ich-Objekt bezieht.3

Es ist aber nicht ersichtlich, warum Ich-Subjekt = Ich-Objekt gelten soll, denn

beide bezeichnen offensichtlich zwei unterschiedene Aspekte ein und des-

selben Bewusstseins. Wenn ich sage ›Ich bin ich‹, dann beziehe ich mich auf

mich selbst als ein Objekt. Gleichzeitig habe ich aberWissen vonmir selbst in

dem Sinne, dass sich in dieser Aussage sogar mein Wissen von meinem Von-

mir-selbst-Wissen widerspiegelt. Über den Weg der Reflexion werde ich aber

so niemals zu einer Erkenntnis darüber gelangen, was mit der Kopula der

Aussage (dem konkreten ›ist‹ bzw. ›bin‹, das Ich-Subjekt und Ich-Objekt ver-

bindet) eigentlich inhaltlich ausgedrückt ist. Man spricht hier daher auch von

einer Selbstbewusstseinsaporie, d.h. einer Ausweglosigkeit des selbstbewuss-

ten Subjekts, in seinem Selbstbezug zu einer inhaltlichen Selbsterkenntnis zu

kommen. In kantischen Begriffen ausgedrückt: Das Ich ist kein analytischer

Begriff, aber ein synthetischer Begriff a priori. Die Gleichung Ich = Ich produ-

ziert einen Überschuss, wie wir gleich noch genauer sehen werden.

Wenn Fichte nun einerseits erkennt, dass Kant sehr wohl die Prämisse für

seine Resultate in Anspruch nimmt, so muss er gleichzeitig einsehen, dass

er, sofern er aus dieser Erkenntnis etwas machen will, eine Bestimmung des

Ich finden muss. In seiner Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre formu-

liert Fichte nun den Gedanken vom »absoluten Ich«. Im Unterschied zu Kant

geht er dabei nicht einfach vom ›Ich denke‹ aus, sondern vom ›Ich bin‹. Ficht

nimmt an, dass das Ich sich selbst »setzt«. Bei diesem Setzen haben wir es

mit einemAspekt zu tun, der nicht bewiesen werden kann, dem aber dennoch

3 Zu den unterschiedlichen Formen des fichteschen Gedankens vgl. Henrich 1966.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Kritik der ethischen Institution

unbedingte Gültigkeit zuerkannt werdenmuss, weshalb Fichte hier auch vom

»Factum des Bewusstseyns« (Fichte 1971f, 252) spricht.

Das Ich setzt sich selbst, und es ist, vermöge des blossen Setzens durch sich

selbst; und umgekehrt: das Ich ist, und es setzt sein Seyn, vermöge seines

blossen Seyns. – Es ist zugleich das Handelnde, und das Product der Hand-

lung; das Thätige, und das, was durch die Thätigkeit hervorgebracht wird;

[…] Handlung und That sind Eins und ebendasselbe; und daher ist das: Ich

bin, Ausdruck einer Thathandlung […]. (Ebd., 96)

Da das Ich sich selbst setzt, muss es laut Fichte als »absolutes Ich« behandelt

werden. Das absolute Ich der Tathandlung garantiert die Identität seiner Re-

lata. Dies schafft aber ein neues Problem: Soll nämlich das Ich absolut sein,

dann darf es kein selbstständiges, von ihm unterschiedenes »Nicht-Ich« ge-

ben. Es steht aber fest, dass das seiner selbst bewusste Ich sehr wohl von sich

abstrahieren kann und das Produkt dieser Abstraktion eben als ein Nicht-Ich

betrachtet. Dies gibt auch Fichte zu und liefert sogleich eine Erklärung: Das

absolute Ich bildet den »ersten Grundsatz« und ist nicht einfach »etwas«, son-

dern »es ist schlechthin, was es ist« (ebd., 109); mit dem absoluten Ich »ist

im Bewusstseyn alle Realität« (ebd.) und »das Nicht-Ich schlechthin Nichts«,

eine »negative Größe« (ebd., 110). Als diese negative Größe ist das Nicht-Ich

notwendig, denn es dient der Bestimmung des Ichs, das von sich selbst weiß

und dessen Selbstbewusstsein seinen Grund im absoluten Ich hat. Als solches

zeigt sich das Nicht-Ich als Grenzbegriff.

Mit diesem Gedanken, dass das absolute Ich als erster Grundsatz, d.h.

als ἀρχή, alle Realität in sich birgt, führt Fichte zugleich eine Unterschei-

dung ein, die er von Kant erbt und die Hegel kritisieren wird. »Das Ich soll

sich selbst gleich, und dennoch sich selbst entgegengesetzt seyn. Aber es ist

gleich in Absicht des Bewusstseyns, das Bewusstseyn ist einig: aber in diesem

Bewusstseyn ist gesetzt das absolute Ich, als untheilbar; das Ich hingegen,

welchem das Nicht-Ich entgegengesetzt wird, als theilbar.« (Ebd.) Die Formu-

lierung, dass das Ich sich selbst gleichen soll, ist es, woran Hegel sich stößt.

Er erkennt, dass Fichte, wie Kant vor ihm, einen transzendentalen Idealismus

pflegt und in dieselbe Falle tappt wie dieser, lediglich auf einer anderen Ebe-

ne. »Die Einheit ist in einer nur relativen Identität erzwungen«,wirft er Fichte

vor, »die Identität, die eine absolute sein soll, ist eine unvollständige« (Hegel

1986r, 48). Fichtes Entwurf verspricht, die Prämissen der Transzendentalphi-

losophie zu liefern, gerät dabei aber selbst in die Aporie des Selbstbewusst-

seins, aus der er sich nur durch das Postulat des absoluten Ichs herauszu-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 141

winden vermag. Doch das Postulat täuscht über eine latente Vertröstung auf

ein Jenseitiges hinweg, in dem das Ich sich selbst gleich ist, und, so wendet

Hegel ein, »die absolute Synthesis, zu welcher dieses gelangt, ist nicht Ich =

Ich, sondern Ich soll gleich Ich sein« (ebd., 50). Um die Ähnlichkeit zum Pro-

blem der kantischen Philosophie zu veranschaulichen, zeigt Hegel, dass auch

Fichtes Denken nur eine »formelle Philosophie« ist, wenn man sie unter dem

Aspekt ihres Imaginären, nämlich dem »Selbstbewußtsein Gottes […], in wel-

chem durch das Gesetztsein des Ich alles gesetzt wäre« (ebd., 99), betrachtet.

Eine Stelle aus Fichtes Aenesidemus-Rezension weist dabei auf eine fundamen-

tale Differenz hin: Auch für Fichte gilt, dass die Vernunft praktisch ist. Dies ist

sie aber seiner Meinung nach nur, sofern das absolute Ich und das »Ich als In-

telligenz« vereinigt sind. In dieser Vereinigung zeigt sich aber eine qualitative

Differenz, die derjenigen entspricht, die Kant mit seinem Gottesbegriff ein-

führt, insofern in beiden Fällen die Verwirklichung ewig aufgeschoben bleibt:

Jene Vereinigung: Ein Ich, das durch seine Selbstbestimmung zugleich alles

Nicht-Ich bestimme (die Idee der Gottheit), ist das letzte Ziel dieses Stre-

bens; ein solches Streben,wenndurch das intelligente Ich das Ziel desselben

ausser ihm vorgestellt wird, ist ein Glaube (Glauben an Gott). Dies Streben

kann nicht aufhören, als nach Erreichung des Ziels, d.h. die Intelligenz kann

keinen Moment ihres Daseyns, in welchem dieses Ziel noch nicht erreicht

ist, als den letzten annehmen (Glauben an ewige Fortdauer). (Fichte 1971d,

23)

In späteren Texten wird Fichte den Gottesbegriff dann auch mit der »mo-

ralischen Weltordnung« identifizieren (vgl. Fichte 1971i, 185), wobei die Of-

fenbarung Gottes gerade der Erziehung des Menschengeschlechts dienen soll

(vgl. Fichte 1971h). Das Voraussetzen eines Ideals wird sich zuletzt auch auf

Fichtes Rechts- und Sittlichkeitsverständnis auswirken und ihm den Vorwurf

(gerade von Seiten Hegels) einbringen, einen Polizeistaat zu legitimieren, da

das Postulat des absoluten Ichs auf imaginärer Ebene eine panoptische Kon-

trollinstanz impliziert (vgl. Vieweg 2018; Vieweg 2012, 313-315). Es zeigt sich

also, dass auch Fichtes Philosophie – wie zuvor die kantische – im reinen

(formalen) Sollen verbleibt, worüber die Verwirklichung des realen Sittlichen

vergessen bzw. – durch ein wechselseitiges Verdachtsmoment4 – stetig auf

Distanz gehalten wird. Fichtes Philosophie blendet die Frage der Realität aus,

indem sie sie unter die Idealität des absoluten Ichs fasst. Hegel bemängelt

4 Vgl. hierzu Fichtes Überlegungen zum Zwangsrecht in Fichte 1971g.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Kritik der ethischen Institution

daher, »wie gleichgültig für diese Absolutheit des Empirischen jener formale

Idealismus ist, welcher erweist, daß diese ganze empirische Realität nur ein

Subjektives, ein Gefühl sei […]« (Hegel 1986u, 396).

Vor Hegel ist es aber Schelling, der das Problem der fichteschen Lehre er-

kennt und zu lösen versucht. Schelling geht es darum, dem, was Fichte mit

dem Begriff vom absoluten Ich (und Nicht-Ich) verloren geht, gerecht zu wer-

den, weshalb er in seinem System des transzendentalen Idealismus dessen Ge-

danken um den Aspekt der Natur (des Empirischen) ergänzt. Dabei möchte

Schelling zweierlei leisten: Zum einen soll die Natur als Selbstständiges, Un-

bedingtes, vom Ich Unterschiedenes dargestellt werden, zum anderen aber

soll der Grundgedanke Fichtes gelten, wonach die Natur letztlich eine Vor-

stellung des Ichs ist (vgl. Frank 2016, 84). Durch die Feststellung eines »Par-

allelismus der Natur mit dem Intelligenten« (Schelling 1985d, 399), soll jener

nun das gebührende Recht widerfahren. Wie Fichte versteht auch Schelling

das »Unbedingte« nicht als ein bestimmtes Ding, sondern als »Seyn selbst, das

in keinem endlichen Produkte sich ganz darstellt, und wovon alles Einzel-

ne nur gleichsam ein besonderer Ausdruck ist« (Schelling 1985c, 327). Wenn

nun aber die Natur – »nach allgemeiner Meinung« – »als der Inbegriff alles

Seyns« zu betrachten wäre, dann wäre es »unmöglich, die Natur als ein Unbe-

dingtes anzusehen, wenn nicht im Begriff des Seyns selbst die Spur der Frei-

heit entdeckbar wäre« (ebd., 329). Es gilt nun also zu zeigen, dass die Natur

ebenso unbedingt ist, wie ›das Intelligente‹, respektive das Ich. Die Analogie,

die Schelling nachweisen will, findet ihren Achsenpunkt nun darin, dass »das

Seyn selbst = Thätigkeit ist« (ebd.). Wir haben es also in Wahrheit nicht ein-

fach mit der Natur als solcher zu tun, sondern gerade mit einer »continuirlich-

wirksame[n] Naturthätigkeit, die in ihrem Produkte erloschen ist« (ebd.). Die

Produkte der Natur sind eben nur dies – Produkte. In ihnen blicken wir nicht

die Natur als Tätigkeit an. In der Naturphilosophie ist es daher unsere Aufga-

be, von der Anschauung der Produkte der Natur zu deren »ersten Ursprung«

(ebd.) zurückzugehen. »Ueber die Natur philosophiren heißt die Natur schaf-

fen«, schreibt Schelling (ebd.). »Philosophiren über die Natur heißt, sie aus

dem todten Mechanismus, worin sie befangen erscheint, herausheben, sie

mit Freiheit gleichsam beleben […].« (Ebd.)

Da nun auch die Naturtätigkeit dem Prinzip der Vernunft entspricht (an-

dernfalls gäbe es keine Naturgesetze und schlechterdings nur das unstruk-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 143

turierte, aber auch undenkbare Chaos)5, ist es Schelling möglich, die Selbst-

ständigkeit von Ich und Natur zusammenzudenken. Denn auch für ihn gilt,

dass die Vernunft nur eine ist (vgl. Schelling 1985e, 48). Da also sowohl das Be-

wusstsein als auch die Natur dem Prinzip der Vernunft folgen, findet Schel-

ling ihr Einheitsprinzip in ebendieser: »Außer der Vernunft ist nichts, und in

ihr ist alles.« (Ebd., 47) Auf diese Weise gelingt Schelling die In-Eins-Setzung

von Subjekt und Objekt, von Bewusstsein und Natur. Hegel drückt Schellings

Gedanken wie folgt aus: »Es müssen daher beide in das Absolute oder das

Absolute in beiden Formen gesetzt werden und zugleich beide als Getrenn-

te bestehen; das Subjekt ist hiermit subjektives Subjekt-Objekt, – das Objekt

objektives Subjekt-Objekt.« (Hegel 1986r, 97) In der Vernunft sind das subjek-

tive Subjekt-Objekt (damit ist Fichtes absolutes Ich gemeint) und das objek-

tive Subjekt-Objekt (die Natur) aufgehoben. Diesen Sachverhalt hält Hegel in

einem berühmten Bonmot fest: »Das Absolute selbst aber ist darum die Iden-

tität der Identität und der Nichtidentität, Entgegengesetztes und Einssein ist

zugleich in ihm.« (Ebd., 96)

Es mag nun so erscheinen, als seien sich Hegel und Schelling gerade über

denWeg der Fichtekritik vollkommen einig, doch der Schein trügt. Denn He-

gel wird auch in Schellings System eine Problemstellung ausfindig machen,

die uns nicht ganz unbekannt ist (vgl. zum Folgenden auch Förster 2018, 290-

295): Für Schelling steht nämlich fest, dass mit diesem Begriff des Absolu-

5 Man denke hier an Leibniz‘ berühmte Sentenz: Natura non facit saltus. Und auch wenn

wir heutzutage um das PlanckscheWirkungsquantum und den zum geflügeltenWort

gewordenen ›Quantensprung‹ wissen, bleibt der ›vernünftige‹ Naturbegriff haltbar, da

die zufälligen Phänomene desMikrokosmos sehrwohl Teil dieser Ordnung sind. Zufall

und Gesetz sind im Naturbegriff gewissermaßen dialektisch vermittelt. So stellt etwa

Manfred Eigen fest, dass die Einheit der Natur und ihre Gesetzmäßigkeit nicht in einer

prästabilierten Struktur derselben besteht, sondern in der Beziehung zwischen plura-

len Strukturen (vgl. Eigen/Winkler 1975). Und auch in der modernen Quantenphysik

wird für eine »Physik der Beziehungen« optiert, die sichwesentlich als Physik der Infor-

mationen und Strukturen präsentiert und dabei den Begriff der Ganzheit dynamisch

versteht (vgl. Görnitz 2021, hier 50; Mann 2021). Eine plausible philosophische Erklä-

rung bietet auch Zupančič, die in diesem Zusammenhang konkret auf Lacans Begriff

des Realen zurückgreift (Zupančič 2020, 188-190): »Natur ist nicht als solche chaotisch,

sie ist ›gesetzestreu‹ (imwissenschaftlichen Sinn), dochdiese ›Gesetzestreue‹ ist nichts

anderes als eine Strukturierung ihres inneren Antagonismus, Widerspruchs und ›Un-

vollständigkeit‹. Sie ist seine eigentliche Form. In diesem Sinne existieren Naturgesetze

genau durch die Nichtexistenz der Natur. […] ›Die Natur existiert nicht.‹ (Was heißt:

Die Natur als bedeutsames Ganzes existiert nicht.)« (Ebd., 189)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Kritik der ethischen Institution

ten der »Indifferenzpunkt des Subjektiven und Objektiven« (Schelling 1985e,

47) bezeichnet ist. Das heißt, dass er, im Unterschied zu Hegel, die ›Identität

von Identität und Nichtidentität‹ als eine punktuelle, ursprüngliche Identität ver-

steht, die er als Absolutes bezeichnet. Schelling geht es hier also um eine »ab-

solute Einheit des Ideellen und Reellen« (Förster 2018, 291), die entsprechend

losgelöst von der ihr immanenten Differenzierung beider Relata eine Letztgül-

tigkeit beansprucht. So überträgt Schelling Fichtes Prinzip des absoluten Ichs

auf den Begriff des Absoluten als solches. Genauwie der »ursprüngliche Streit

des Selbstbewußtseyns«, die dynamische Beziehung von Ich und Nicht-Ich,

nie in einem »Produkt« zu einem Stillstand kommt, aber auf einem absolu-

ten Ich beruht, so gilt auch für die Natur, dass sie »nicht in irgend einem

einzelnen Produkt, sondern nur in einem Produkt, das immer wird, und nie

ist« erkannt werden kann (Schelling 1985c, 336; vgl. Frank 2016, 91f.), nämlich

als unendliche Tätigkeit, die ihrerseits durch die ursprüngliche Identität des

Subjektiven und Objektiven bedingt ist. Hiermit hat Schelling sich allerdings

in eine Aporie verstrickt: Denn einerseits hat er formuliert, dass die Naturtä-

tigkeit in ihremProdukt »erloschen« ist, andererseits aber spricht er von einer

ursprünglichen Identität, die es zu denken gilt. So lässt sich aber nur einge-

schränkt vom Absoluten sprechen und der Begriff verweist vielmehr auf ein

›Losgelöstes‹, das die reale Einheit verfehlt. Dies zeigt sich dann auch deutlich

im Begriff des Ursprungs bzw. der ursprünglichen, absoluten Identität, die

Schelling voraussetzen muss. Denn Schelling sieht den »Grundirrthum aller

Philosophie« (Schelling 1985e, 51) in der Annahme, »die absolute Identität sey

wirklich aus sich herausgetreten«, um sich »begreiflich zumachen« (ebd., 52).

Dadurch hat er allerdings das Kindmit dem Bade ausgeschüttet. Denn indem

er die absolute Identität von Subjekt und Objekt nur noch punktuell versteht,

führt er eine qualitative Differenz zwischen der Vernunft als Absolutes und der Ver-

nunft als Begriff von sich selbst ein, »weil nämlich nie ein erster Punkt angegeben

werden kann, wo die absolute Identität in ein einzelnes Ding übergegangen

ist […]« (ebd., 64).

Hegel durchschaut diesen Sachverhalt und erkennt, dass das, was Schel-

ling als Absolutes bezeichnet, den Namen gar nicht verdient. In seiner Jenen-

ser Logik kritisiert er Schellings Identitätsphilosophie und macht darauf auf-

merksam, dass dieser eigentlich nur eine »Grenze« ausfindig gemacht habe:

»Das eine der entgegengesetzten ist nothwendig die Einheit selbst; aber die-

se Einheit ist ebendadurch nicht die absolute, und indem sie zugleich nicht

bloß als ein entgegengesetztes, sondern an sich selbst sein soll, so kann sie

als Einheit ihrer selbst und des ihr entgegengesetzten nur Gräntze seyn; denn

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 145

als Einheit beyder hört sie auf, selbst ein entgegengesetztes zu seyn.« (Hegel

1971, 3)6 Solange das Absolute als punktuelle Identität verstanden wird, wird

es als Ideelles immer vom Reellen unterschieden sein. Als Grenze bildet es

den Scheitelpunkt, an dem ideelle und reelle Tätigkeit unterschieden sind in

zwei differente Qualitäten. »In dem Begriff der Gräntze selbst sind so die

Einheit und Vielheit, oder die Realität und die Negation, noch für sich be-

stehende […].« (Hegel 1971, 3) Hegel erkennt also, dass auch Schelling das Ver-

sprechen des Idealismus noch nicht einlösen kann. Vernunft bzw. Absolutes

bilden auch in Schellings Denken nur abstrakte Momente, die vom Konkreten

abstrahieren. Auch er erkennt nicht die Vernunft als Ganze, als »der Begriff

von Unterschiedenem, das ebenso untrennbar ist, einem Identischen, das an ihm

selbst ungetrennt Unterschied ist« (WL I, 240). Genau wie Kant und Fichte vor

ihm bleibt seine Philosophie formaler Natur, »indem das absolute Einswer-

den nur ein Sollen bleibt, d.h. ein Jenseits gegen die Einheit der Gräntze bleibt,

und beyde auseinander fallen« (Hegel 1971, 4).

Es dürfte nicht verwundern, dass sich die von Schelling eingeführte qua-

litative Differenz auch in seiner Religionsphilosophie und schließlich auch in

seiner Ethik niederschlägt. Die Trennung des Absoluten an der Grenze wird

darin substanzialisiert, dass Schelling die »Natur in Gott« als Gottes »Unbe-

wußtes«, als »der dunkle Grund, aus demGott sich erhebt« deutet (Baumgart-

ner/Korten 1996, 120). An dieser ›Schattenseite‹ seiner Selbst äußert sich die

göttliche »Begierde nach seinem Ebenbild« (ebd.). Aber Schellings Gott ist da-

bei nicht entzweit (bzw. er wird nicht, wie bei Hegel, zugleich als Subjekt be-

griffen), sondern er ist das All-Eine, dasmit sich selbst identisch ist. Trotzdem

geht Schelling von einer Selbstoffenbarung Gottes aus, »worin Gott, absolut

betrachtet, verwirklicht ist, obgleich nur in ihm selbst […]«; »sie ist im Anfang

bei Gott und der in Gott gezeugte Gott selbst« (Schelling 1860b, 361). Gott ist

also zugleich »Grund (Ureinheit)« und »Ziel (Urbild)« (ebd.) (hier bestätigen

sich also die zwei Aspekte des Imaginären, nämlich Ganzheit und Bildlichkeit)

eines Prozesses, der in sich selbst inhaltlich schon immer beschlossen und

prästabiliert ist.

Damit ist es aber zugleich um die Freiheit des Menschen geschehen. Sei-

ne Freiheit ist in Wirklichkeit nämlich nicht die seine, sondern die Freiheit

Gottes, der sich als »Herr des Seyns« (Schelling 1861c, 260), als »absolutes Pri-

us« (Schelling 1861b, 216) selbst setzt. Der Mensch ist Moment des göttlichen

6 Förster kann nachweisen, dass diese Kritik Hegels, die zumeist als eine Kritik an Fichte

gelesen wird, sich eigentlich auf Schelling bezieht (vgl. Förster 2018, 290-292).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Kritik der ethischen Institution

Seins und als Subjekt diesem absoluten Sein subordiniert und seine Freiheit

eine heteronome, bedingte Freiheit. Damit fällt Schelling hinter das zurück,

was mit Kants Theorie bereits erwiesen war, nämlich die ihrerseits ursprüng-

liche Freiheit des Menschen, wodurch dieser zum wirklichen Subjekt wird.7

In Schellings Philosophie hingegen degeneriert der Mensch zum Derivat der

Freiheit Gottes: Im freien Akt Gottes, d.h. im Akt der Schöpfung, geschieht

»alles in Einemmagischen Schlage zugleich« und »so hat der Mensch, der hier

entschieden und bestimmt scheint, in der ersten Schöpfung sich in bestimmter

Gestalt ergriffen, und wird als solcher, der er von Ewigkeit ist, geboren […]«

(Schelling 1860b, 387; Herv. T.M.). Der Mensch findet seine Bestimmung im

freien Akt Gottes, der stets Ursprung und Ziel bezeichnet. Aber da das Absolu-

te entzogen und punktuell ist, bleibt auch die Bestimmung des Menschen als

solche entzogen und stets aufgeschoben. Ein weiteres Mal bleibt der Mensch

auf das reine Sollen und das Imaginäre verwiesen. Und es ist bittere Ironie,

dass gerade Schelling, bei seiner Suche nach den Prämissen, die Resultate,

die Kant gegeben hat, letztlich ignoriert.

So sind wir nun schließlich bei Hegel angelangt. In seinem ersten großen

Hauptwerk, der epochemachenden Phänomenologie des Geistes, widmet sich

Hegel nun der Aufgabe, die voraufklärerischen Atavismen der Transzenden-

talphilosophien seiner Vorgänger loszuwerden und einen absoluten Idealismus

zu formulieren, in dem die Forderung nach der Identität von Identität und

7 Bereits Schellings Zeitgenossen nehmen diese Problematik wahr. Hegel weist darauf

hin, dass es sich bei Schellings Freiheitsbegriff nur um einen besonderen und nicht ei-

nen allgemeinen Begriff handelt. Die Freiheit bei Schelling »steht … einzeln für sich«

und habe daher mit dem philosophischen Diskurs wenig zu tun, da er den Begriff

nicht im philosophisch-systemischen Gesamtzusammenhang ausarbeitet (vgl. VGPh

III, 453). Wenn wir Schelling an dieser Stelle kritisieren, dann erfolgt diese Kritik nun

vor allem in praktisch-philosophischer und psychoanalytischer Perspektive, nämlich

mit Blick auf den Freiheitsbegriff und das Imaginäre. Es soll aber nicht unerwähnt blei-

ben, dass die Intuition hinsichtlich einer positiven Philosophie, die sich in Schellings

Spätwerk äußert, in formallogischer Perspektive als ausgesprochen tiefsinnig gewer-

tet werden muss (vgl. das positive Votum bei Günther 1991, bes. 51f.), wenn auch die

religiöse Wendung, in die er seinen Gedanken kleidet, problematisch bleibt und ei-

nen gedanklichen Regress zeitigt, indem die Trennung von (menschlicher) Reflexion

als gewesener Freiheit und (göttlichem) Willen als wirklicher Freiheit in ein zweiwer-

tiges System eintreten, da dieser Wille, laut Schelling, allein am Ende der Geschichte,

am Jüngsten Tag, also mit dem Untergang der Reflexion, zu dem wird, was er ist (vgl.

ebd., 77-79).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 147

Nichtidentität verwirklicht ist. Dass er sich dabei konkret gegen das Ima-

ginäre und den damit verbundenen philosophischen Formalismus wendet,

machen bereits zwei zentrale Aussagen aus der Vorrede der Phänomenologie

deutlich:

Das »Wahre«, so schreibt Hegel und wendet sich dabei gegen seine

Vorgänger, muss nicht nur »als Substanz, sondern ebensosehr als Subjekt«

aufgefasst werden (PhG, 23). Diese Aussage richtet sich gegen die All-

Einheitskonzepte von Fichte und Schelling, aber auch gegen Kants Verweis

auf ein imaginäres jenseitiges (transzendentales) Ideal. Die All-Einheit kann

nicht ein abstraktes Absolutes meinen. Sie muss zugleich auch das Absolute

als Konkretes umfassen, denn ansonsten wäre es zwar Einheit, aber noch

lange nicht All-Einheit. Auch kann unter dem Begriff des Absoluten nicht

etwas In-Aussicht-Gestelltes verstanden werden. Wer das Absolute zu einem

transzendenten Ziel transzendentaler Provenienz macht, »das gesucht wird«,

betrügt sich selbst, denn »es ist schon vorhanden – wie könnte es sonst ge-

sucht werden?« (Hegel 1986r, 24) Wenn es das Absolute ist, dann ist es das

Ganze der Wirklichkeit. Deshalb kann Hegel auch schreiben: »Das Wahre

ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das durch seine Entwicklung sich

vollendende Wesen.« (PhG, 24) Was bei Schelling nur als »Indifferenzpunkt«

bestimmt ist, ist bei Hegel zugleich auch als ein Dynamisches definiert. Und

es ist weder das Ganze des Prozesses, noch der Prozess des Ganzen das, was

als Absolutes definiert werden kann, sondern das Absolute ist das, was das Ganze

als den Prozess und den Prozess als das Ganze begreift. Daher ist das Absolute für

Hegel die dialektische Vermittlung »als die sich bewegende Sichselbstgleich-

heit« (PhG, 25). Es lässt sich an dieser Aussage leicht ablesen, dass auch

Hegels Vermittlung ihren Ankerpunkt im Ich bzw. im Selbstbewusstsein hat.

Im Ich durchschaut sich die Vernunft (lies: durch-schaut, d.h. auch im Sinne

des Vorgangs des Durch-etwas-hindurch-Blickens, in der Weise, wie z.B. ein

Fenster zugleich eine Grenze und keine Grenze ist)8, weshalb Hegels philo-

sophische Methode auch als Spekulation bezeichnet wird. »Das Ich oder das

Werden überhaupt, dieses Vermitteln ist um seiner Einfachheit willen eben

eine werdende Unmittelbarkeit und das Unmittelbare selbst.« (PhG, 25) Es fragt

sich nun aber, wie die Vernunft sich im Selbstbewusstsein durchschauen

soll, ohne dabei das rein ideelle Ich im fichteschen Sinne zu verabsolutie-

ren. Hegel hat darauf eine beispielhafte Antwort – verbunden mit einem

kleinen Augenzwinkern, denn er ist nicht der verklärte ›Idealist‹ für den er

8 Vgl. hierzu auch Hegels Gebrauch des Wortes in PhG, 430f.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Kritik der ethischen Institution

manchmal ausgegeben wird. So äußert er sich in einem kuriosen Abschnitt

der Phänomenologie über die Schädellehre9 zum irreduziblen Zusammenhang

von Geist und Körper: Ohne eine ›physische Inkarnation‹ kann sich der Geist

nicht begreifen.10 »Der Begriff dieser Vorstellung ist, daß die Vernunft sich

alle Dingheit, auch die rein gegenständliche, selbst ist; sie ist aber dies im Begriffe

[…]« (PhG, 262), d.h. aber nicht, dass die Vernunft nur als »unmittelbare,

sinnliche« (ebd.) zu verstehen ist, sondern als das dialektische Prinzip, in

dem sie den Gegensatz von Geist und Körper aufhebt. Das Absolute ist

schließlich die Identität der Gegensätze. In diesem Sinne steht der Geist für

die »Verknüpfung des Hohen und Niedrigen« (ebd.). Hegel findet hierfür

eine interessante Metapher, nämlich die der Geschlechtsorgane. Diese veran-

schaulichen den verwirklichten und den sich verwirklichenden Geist, indem

sie sich zum einen als »Organ der Zeugung«, zum anderen als »Organ des

Pissens« erweisen (ebd.). So lässt sich auch seine Formel verstehen, in der es

heißt, »daß das Sein des Geistes ein Knochen ist« (PhG, 260).11

In dieser Aussage spiegelt sich ferner eine fundamentale Erkenntnis He-

gels wider: Die (Selbst-)Bewegung des Geistes beruht auf derNegation. Indem

der Geist Knochen wird, wird er sich selbst zumGegenstand (hierin zeigt sich

auch der Sinn des Titels Phänomenologie des Geistes an). Denn indem er sich in

seiner unstrukturierten Unbeschränktheit als reines Bewusstsein selbst eine

9 Die Idee der Schädellehre bzw. Phrenologie geht auf denArzt Franz JosephGall zurück.

Die Phrenologie widmet sich der Topologie des Gehirns und geht davon aus, dass sich

anhand von Schädel- und Gehirnform valide Aussagen über Charakterzüge, Talente,

Fähigkeiten usw. einzelner Personen formulieren lassen. Diese aus heutiger Perspek-

tive naive Theoriewurde auch vonHegel vor allem in demPunkt kritisiert, wo sie davon

ausgeht, gesetzmäßige Beziehungen zu postulieren und von quantitativenGrößen auf

qualitative geistige Zustände und Gefühle zu schließen. Nichtsdestotrotz nimmt He-

gel diese Theorie kritisch auf, da er im Gehirn so etwas wie die Mitte zwischen Körper

und Geist sieht (vgl. Siep 2000, 138-143, bes. 140f.). Galls Schädellehre ist aus heutiger

Perspektive nicht haltbar, was aber nicht den Wert des entsprechenden Kapitels der

Phänomenologie schmälert. Denn es versteht sich von selbst, dass auch die moderne

Hirnforschung an der Grenze von quantitativ-physischen (zweiwertigen) und qualita-

tiven-geistigen (mehrwertigen) Befunden arbeitet. Für einen Überblick vgl. Koch 2013;

Seung 2013. Darüber hinaus geht die moderne Kybernetik das Thema gewissermaßen

›von der anderen Seite‹ her an (vgl. Günther 2021).

10 In jüngerer Zeit wurde dieser Gedanke in der Philosophie erneut stark gemacht durch

Jean-Luc Nancy (2014).

11 Man denke in diesem Zusammenhang auch an den umgangssprachlichen englischen

Begriff boner, der für das erigierte männliche Glied steht.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 149

Grenze setzt, in der seine Unbegrenztheit also negiert wird, ist es ihm über-

haupt erst möglich, sich selbst zu begreifen. Hegel folgt hier Spinozas Dik-

tum ›determinatio est negatio‹. Ohne die Negation, ohne Grenzziehung, bleibt

das Bewusstsein unbegrenzt und unstrukturiert.12 Es hätte weder Sein noch

Sinn zu seinem Thema und wäre insofern a-thematisch (vgl. Günther 1991,

218). Ein unstrukturiertes Bewusstsein hat insofern auch keinWissen von sich

selbst. In Form einer Selbstbegrenzung führt die Negation nun eine Struktur

ein, wodurch das Bewusstsein für sich, d.h. zu seinem eigenen Gegenstand

wird, was uns an die Funktion des konstitutiven Neins (nom/non-du-père) erin-

nert, wie sie uns im ersten Kapitel begegnete. Diese Strukturierung wirkt sich

auf das ganze Feld der Erkenntnis aus. Ohne Selbstbewusstsein bliebe auch

»dieWelt ein in sich Zerfallendes«, ein unstrukturiertes Chaos von Sinnesein-

drücken, das blanke Reale, weshalb Hegel auch von der »Wohltat des Selbst-

bewußtseins« spricht, das »Zusammenhang und Halt« gewährleistet (Hegel

1986u, 309). Diese Wohltat versteht Hegel als Akt der Freiheit, in dem sich

der Geist mit jedem konkreten (Selbst-)Bewusstsein setzt. Was wir also bei

Kant bereits in Gestalt der Autonomie als Selbstbegrenzung durch Selbst-

bestimmung kennengelernt haben, wird bei Hegel somit zum grundlegen-

den Moment der gesamten Dynamik seines metaphysischen Denkens. Damit

gleichbedeutend ist die Feststellung, dass die Freiheit, im Sinne der Selbstbe-

stimmung, das Fundament der hegelschen Philosophie bildet.13 Das Ich ist

gerade deshalb frei, weil es als Sich-Setzendes zu begreifen ist und nicht in-

haltlich bestimmt ist. In diesem Sinne zeigt sich Hegel, wie Žižek feststellt,

als der konsequentere Transzendentalphilosoph, da er dem transzendentalen

Ich nicht noch ein bestimmtes (göttliches) Sein vorordnet: »Der transzenden-

tale Standpunkt ist in gewisser Weise irreduzibel, denn man kann sich nicht

›objektiv‹ betrachten und in der Realität verorten; die Aufgabe besteht darin,

ebendiese Unmöglichkeit als eine ontologische Tatsache zu denken, nicht als episte-

mologische Beschränkung.« (Žižek 2014, 330)

12 Sehr anschaulichwird dieserGedanke auch vonŽižek diskutiert, der das Phänomen vor

demHintergrund dermodernen Kognitionswissenschaften undBiogenetik betrachtet

(vgl. Žižek 2001, 49-59). Da Žižek die Hegel-Passagen, auf die er sich bezieht, selbst

nicht ausweist, sei hier auf zwei prägnante Stellen hingewiesen, in denen Hegel die

»Vernunft als Leben überhaupt« beschreibt: vgl. PhG, bes. 198.215-224; Enz., § 299.

13 Aus diesem Grund bezeichnet Klaus Vieweg (2019) Hegel im Untertitel seiner Biogra-

phie auch als »Philosoph[en] der Freiheit«.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Kritik der ethischen Institution

Kommen wir schließlich zur zweiten einschlägigen Aussage aus der Vor-

rede der Phänomenologie: »Die Philosophie aber muss sich hüten, erbaulich

sein zu wollen.« (PhG, 17) Diese Forderung richtet sich gezielt gegen das Ima-

ginäre und die von ihm abgeleiteten illusorischen Versprechen und Verhei-

ßungen. Die Philosophie der Aufklärung und allen voran Kant hat gezeigt,

dass es unsere intellektuelle und zivilisatorische Aufgabe ist, uns unseres ei-

genen Verstandes zu bedienen. Sie hat gezeigt, dass wir dies nicht nur sol-

len, sondern auch können, und sie hat gezeigt, dass sich die Vernunft nur

in der Autonomie verwirklicht und nicht durch Unterwerfung unter eine ir-

gendwie geartete Fremdherrschaft. Wir haben gesehen, dass sich diese Kri-

tik auch auf die Unterwerfung unter eine imaginäre Hoffnung bezieht. Denn

egal was in dieser Hoffnung als jenseitige Erfüllungsphantasie gesetzt oder

festgelegt wird, wenn allein dieses Bild hinreicht, denMenschen anzutreiben,

dann wird er von diesem Bild regiert wie von den Geistern, die er eigentlich

selbst herbeirief. Nach Hegels Auffassung dienen diese Bilder lediglich der

Erbauung und dem Lustprinzip mit dem Effekt, dass sie unsere Wahrneh-

mung der Wirklichkeit – mag sie auch noch so prekär oder privilegiert aus-

fallen – verzerren und uns zu Fehlurteilen verleiten,14 anstatt uns auf unsere

Sittlichkeit und unsere tatsächliche Freiheit zu besinnen. »Wer nur Erbauung

sucht, wer die irdischeMannigfaltigkeit seines Daseins und des Gedankens in

Nebel einzuhüllen und nach dem unbestimmten Genusse dieser unbestimm-

ten Göttlichkeit verlangt, mag zusehen, wo er dies findet; er wird leicht selbst

sich etwas vorzuschwärmen und damit sich aufzuspreizen die Mittel finden.«

(PhG, 17) Das vernünftige Denken ist aber aufgefordert, sich kritisch selbst zu

prüfen. Daher rühren Ernst Blochs mahnende Worte: Jede*r Leser*in Hegels

»muß wachsame Untreue gegen einen fixen Begriff lernen« (Bloch 1962, 26).

Dieser Selbstanspruch der Philosophie und die Prämissen Hegels sind ir-

reduzible Forderungen, denen jeder Mensch ausgesetzt ist, wenn es um die

sittliche Erkenntnis im Sinne einer vernünftigen und verständigen Sozialität

geht. Sittlichkeit ist entweder hier und jetzt verwirklicht oder es ist halt keine

Sittlichkeit, sondern nur ein Versprechen, ein Vertrag, eine Hoffnung oder ei-

ne Träumerei. Mit diesen fundamentalen Einsichten, die in jenen bedeuten-

den »25 Jahren der Philosophie« (vgl. Förster 2018) hervorgebracht wurden,

wollen wir uns nun der grundsätzlichen Struktur des hegelschen Denkens

14 Dieses Phänomen ist in der modernen Psychologie als Status-Quo-Verzerrung (status

quo bias) bekannt (vgl. Samuelson/Zeckhauser 1988; Kahnemann/Knetsch/Thaler 1991).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 151

widmen, um zugleich auf den fundamentalen Zusammenhang von Geistphi-

losophie und praktischer Philosophie hinzuweisen.

2. Hegels praktische Philosophie und der absolute Idealismus

Der Bewegung des Geistes begegnen wir in allen Phänomenen der natür-

lichen und menschlichen Welt. Damit sich der Geist aber in seiner Bewe-

gung selbst erkennt, bedarf es der Subjektivität in Form des (menschlichen)

Selbstbewusstseins, denn in diesem findet die Vermittlung des Geistes mit

sich selbst statt. Dieser Prozess der Selbsterkenntnis des Geistes äußert sich

dabei als historischer, da mit der Kategorie des Selbstbewusstseins zugleich

die Struktur der Reflexion gegeben ist, die als Bedingung der Dimension der

Zeitlichkeit des Bewusstseins wirkt.15 Als historischer Prozess ist die Selbst-

erkenntnis des Geistes aber nicht determiniert oder auf ein vorgefasstes Ziel

hin ausgerichtet, sondern jederzeit nur als Koaleszenz des Abstrakten und

des Konkreten, des Ideellen und des Reellen zu fassen.

Diese Erkenntnis ist ausgesprochen wichtig: Nur weil wir (seit Kant die

Resultate geliefert hat) wissen, dass der Geist sich im vernünftigen Selbstbe-

wusstsein zu erkennen vermag, haben wir es hier nicht mit einem teleologi-

schen Determinismus zu tun. Die Verwirklichung des sich verwirklichenden

Geistes darf nicht durch die Einführung einer abstrakten Teleologie ›ergänzt‹

werden, da auf diese Weise erneut eine Trennung des Abstrakten und des

Konkreten vorgenommen würde.16 Außerdem ist die Bewegung des Geistes

frei und nicht vorherbestimmt durch ein abstraktes Absolutes à la Schelling,

15 »Die Bewegung, die Form seines [des Geistes; Anm. T.M.] Wissens von sich hervorzu-

treiben, ist die Arbeit, die er als wirkliche Geschichte vollbringt.« (PhG, 586) »Dies Ich =

Ich ist aber die sich in sich selbst reflektierende Bewegung; denn indem diese Gleich-

heit als absoluteNegativität der absoluteUnterschied ist, so steht die Sichselbstgleich-

heit des Ich diesem reinen Unterschied gegenüber, der als der reine und zugleich dem

sich wissenden Selbst gegenständliche, als die Zeit auszusprechen ist […].« (PhG, 586f.)

16 Vgl. hierzu auch Jameson 2017, 1-5, der zudem von einem »non-teleological Hegel«

(ebd., 50) spricht. Wir schließen uns dieser modernen (Re-)Lektüre des hegelschen

Denkens an und versuchen uns hier – wie bereits im Vorwort angekündigt – an ei-

ner praktisch-philosophischenBegründung eines nicht-teleologischenHegels.Wir be-

haupten daher nicht, dass es keinen teleologischen Hegel gäbe (Günther stellt die-

sen problematischen Hegel dar in Günther 1991, 90); wir sagen aber, dass diesem He-

gel – konsequenterweise gerade in hegelscher Perspektive – keine Notwendigkeit zu-

kommt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

