Hegel und die Sittlichkeit

1. Mit Kant iiber Kant hinaus (und mit Hegel iiber Fichte
und Schelling)

Bei der Betrachtung der kantischen Moraltheologie sind wir nicht umhinge-
kommen, ihre Schwichen zu erkennen und zu kritisieren. Wenn dies sowohl
bei der Frage nach den Phaenomena und Noumena als auch beim tiberschiis-
sigen Charakter des Sittengesetzes jedes Mal durch die Zuhilfenahme hegel-
scher Termini und Denkweisen geschah, so rithrt dies daher, dass es gerade
Hegel war, der bereits um 1800 (d.h. also noch zu Lebzeiten Kants) die ent-
sprechende Kritik an der kantischen Ethik iibte und Losungsansitze prisen-
tierte. Hegel trigt damit zu einem Diskurs bei, der die Philosophengeneration
nach Kant umtrieb. Friedrich Schlegels Kritik fand in diesem Zusammenhang
bereits Erwihnung. Er missbilligt die kantischen Postulate, denn diese stellen
»aus Imperativen abgeleitete Sitze dar und taugen somit nicht als Fundament
des Wissens« (Schlegel 1963, zitiert nach Vieweg 2019, 213). Und auch der Je-
naer Philosophieprofessor Johann Baptist Schad stellt fest, dass die »Sphinx
Transzendentalphilosophie ... sich mit der Behauptung der reinen Identitit
und des nur formalen Absoluten auf die >morsche Briicke von Postulatenc
(Schad) [begibtl« (ebd., 214). Hegel teilt die Kritik an der Behauptung der
»reinen Identitit« und des »formalen Absoluten« und er ist es auch, der kon-
struktiv an der Vermeidung besagter Versiumnisse arbeiten wird. Was aber
ist hier eigentlich mit reiner Identitit und formalem Absoluten gemeint? Um die-
se Frage zu beantworten, wollen wir uns zunichst den Grundgedanken der
hegelschen Kritik an Kant anschauen und dann in den folgenden Abschnitten
Hegels Entfaltung seiner Einsicht betrachten.

Der Grundgedanke von Hegels Kritik lisst sich gut veranschaulichen,
wenn wir uns vor Augen fithren, auf welche Weise wir das Sittengesetz selbst
im Laufe der Argumentation integriert haben. Diese Integration verlief iiber

- 8 14,02,2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Kritik der ethischen Institution

den Weg einer bestimmten Frageform: »Kann ich verniinftigerweise wollen,
dass..«. Diese Formulierung ist Kants Gedanken insofern verpflichtet, da er
feststellt, dass es nichts per se Gutes geben kann als allein den guten Willen
(vgl. GMS, BA 1). Stelle ich nun aber die Frage, was ich verniinftigerweise, d.h.
entsprechend des Sittengesetzes, wollen kann und tun soll, dann zeigt sich im
Ergebnis meiner vernunftgemifien Priifung des hinterfragten Sachverhaltes
die Identitit meines guten Willens mit dem Gesetz der Vernunft. Wir haben
aber auch festgestellt, dass sich das Ergebnis dieser Frage je nach Situation
durchaus dndern kann und dass sich die Ergebnisse sogar widersprechen
konnen. Hegel erkennt nun, dass der Widerspruch daher rithrt, dass in dem
Augenblick, in dem ich das Sittengesetz anwenden will, ich dazu gezwungen
bin, den kategorischen Imperativ durch eine »Bestimmtheit« bzw. eine »Ma-
terie« anzureichern (vgl. Hegel 1986v, bes. 459-464). Das ist aber aufgrund
seiner apriorischen und formalen Giiltigkeit gar nicht zulissig, da hierdurch
die praktische Vernunft eben nicht linger als die reine praktische Vernunft
fungieren wiirde. »Denn sie ist die absolute Abstraktion von aller Materie
des Willens; durch einen Inhalt wird eine Heteronomie der Willkiir gesetzt.«
(Ebd., 461) Hegel erkennt hier exakt diejenige (problematische) Eigenschaft
der kantischen Moralphilosophie, die bereits Sade aufgefallen war, aber von
diesem lediglich ironisch torpediert wurde. Wenn allein die formale Gestalt
des Sittengesetzes Giiltigkeit beanspruchen kann, haben wir es auch lediglich
mit einem formalen Absoluten zu tun, das sehr wohl apriorische Guiltigkeit
beanspruchen kann, aber deshalb auch von der Sphire der Wirklichkeit,
genauer gesagt der Verwirklichung', losgelést ist. Die Willkiir, von der Hegel
schreibt, kommt dann durch die Anwendung des Sittengesetzes zustande.
Und was Sade durch die Uberspitzung dieses Sachverhaltes veranschaulicht,
bringt Hegel auf den Punkt, wenn er feststellt, dass es »gar nichts [gibt], was
nicht auf diese Weise zu einem sittlichen Gesetz gemacht werden kénnte«
(Hegel 1986v, 461).

Hegel wirft Kant vor, die Moralphilosophie hier in einem aporetischen
Zustand belassen zu haben. Denn in kantischer Perspektive muss man offen-

1 Die Zentralstellung der Verwirklichung im hegelschen Denken der Sittlichkeit ist un-
ibersehbar. Laut Hegel hat die Rechtsphilosophie »den Begriff des Rechts und dessen
Verwirklichung zum Gegenstand« (GPhR, § 1). Das Recht aber hat seinen Grund im
Geistigen und sein Kernelement bildet der freie Wille, weshalb »das Rechtssystem das
Reich der verwirklichten Freiheit« und damit die »zweite Natur« des Geistes ist (GPhR,
§4).

- 8m 14.02.2026, 09:54:02. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

bar folgende Reduktionen des ethischen Diskurses in Kauf nehmen: zum ei-
nen die Reduktion des ethischen Subjekts auf seinen guten Willen, seine reine
Identitit mit sich selbst in seiner autonomen (Selbst-)Bestimmtheit durch das
Sittengesetz, zum anderen die Reduktion der praktischen Philosophie auf die
reine Vernunfttitigkeit, die in Form des Sittengesetzes nur erst ein formales
Absolutes bildet. Kants Ethik entpuppt sich daher als ein unvermittelter Idea-
lismus der praktischen Vernunft, »ein blofier Gedanke« (Hegel 1986u, 393),
»ein Formalismus von Rechtswissenschaft und Moral ohne Lebendigkeit so-
wie ohne Wahrheit« (ebd., 394). Hegel erkennt aber, dass neben der Faktizitit
der reinen praktischen Vernunft auch das titige Subjekt in der realen Gemein-
schaft mit anderen ihrerseits titigen Subjekten zu beriicksichtigen ist. Mit
anderen Worten, Hegel geht es um das ethische Subjekt als Ganzes. Was bei
Kant also noch auf die individualethische Ebene beschrinkt bleibt, muss laut
Hegel durch den sozialethischen Aspekt erginzt werden. Was bei jenem auf
der abstrakten und nur formalen, subjektiven Ebene des reinen Sollens ver-
bleibt, muss laut diesem dialektisch vermittelt werden und konkret, objektiv
werden.

Den Ansatz fir sein Vorhaben findet Hegel (wie seine idealistischen Weg-
gefihrten) natiirlich bei Kant selbst: So lobt er Kants Entdeckung der synthe-
tischen Urteile a priori, die »zu dem Grofden und Unsterblichen seiner Philo-
sophie« (WL I, 240) gehoren. In diesen synthetischen Urteilen a priori ist es
der Vernunft moglich, ihre eigene Struktur zu erkennen und nachzuvollzie-
hen, indem sie via Subjektivitit in den Prozess der Selbstvermittlung eintritt.
Dementsprechend liegt der Sinn der hegelschen Dialektik bzw. der ihr zugrun-
deliegenden (Wissenschaft der) Logik darin, dass sie die Methode und den Voll-
zug beschreibt, in dem sich die Form des Wissens selbst zum Inhalt wird und
sich selbst begreift. Damit eréffnet sich die Moglichkeit, die Vernunft als Gan-
ze zu erkennen, nimlich als Wissenschaft und - wie Hegel sagt - als Geist.>
Dieses Vorhaben bildet das Kerngeschift der Deutschen Idealisten, nament-
lich von Fichte, Schelling und Hegel.

Auf Schellings berithmtes Bonmot iitber die fehlenden Pramissen der kan-
tischen Philosophie wurde bereits hingewiesen. Von welchen Primissen ist

2 Hegels Wissenschaftsbegriff ist an dieser Stelle somit demjenigen Fichtes verwandt
und nicht mit dem modernen Begriff der Einzelwissenschaft zu verwechseln, ge-
schweige denn mit dem kanonisch-dogmatischen Wissenschaftsbegriff, den wirin Ka-
pitel .2 umrissen haben. Vgl. auch konkret Hegels Ausfithrungen am Ende der Phdino-
menologie des Geistes (PhG, 588-590).

- 8 14,02,2026, 09:54:02.

137


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Kritik der ethischen Institution

hier aber eigentlich die Rede? Anhand von Hegels Kantkritik konnten wir be-
reits erkennen, dass das Hauptproblem der Transzendentalphilosophie nicht
in ihrer Deduktion der Verstandeskategorien liegt, sondern in ihren Postula-
ten. Diese Postulate formulieren nur unzureichende Begriindungen des phi-
losophischen Systems. Unter den Philosophen, die Kants neue Denkart auf-
nehmen und weiterfithren, ist es Johann Gottlieb Fichte, dessen »urspriing-
liche Einsicht« (vgl. Henrich 1966) den Schritt von der kantischen Transzen-
dentalphilosophie zum Deutschen Idealismus erméglicht. Zum besseren Ver-
stindnis der hegelschen Dialektik sei diese Erkenntnis Fichtes und ihre Wei-
terentwicklung durch Schelling und Hegel im Folgenden iiberblickshaft skiz-
ziert.

Es ist Fichte, der als Erster erkannt hat, dass das Denken Kants schon
lingst diejenige unbedingte Primisse enthalt, die der Kénigsberger Philosoph
nur selbst nicht als diese erkannt hat, um stattdessen auf das Postulat eines
Gottesbegriffs zuriickzugreifen. Wir sind dieser grundlegenden Kategorie im
Verlauf der Argumentation bereits begegnet und habe dabei ihre Sonderstel-
lung schon erahnen kénnen. Die Rede ist vom >Ich denkes, das alle meine Vorstel-
lungen begleiten kinnen muss (vgl. KrV, B 131-136). Das Ich bzw. das >Ich denke«
bleibt fir Kant nur der leere, rein formale Ausgangspunkt fiir die Einheits-
funktion der Verstandestitigkeit in der Einbildungskraft. In seiner frithen
Schrift Uber den Begriff der Wissenschaftslehre hebt Fichte diese Kategorie nun
hervor und benennt ihre Zentralstellung im System der Philosophie. »Das Ob-
ject der Wissenschaftslehre ist nach allem das System des menschlichen Wis-
sens. Dieses ist unabhingig von der Wissenschaft desselben vorhanden, wird
aber durch sie in systematischer Form aufgestellt.« (Fichte 1971e, 70) Im Ich
selbst liegt ein Wissen, das dem Wissen noch vorausliegt, das durch die An-
wendung der Verstandeskategorien auf Anschauungen bedingt ist, denn bei
diesem handelt es sich lediglich um aposteriorisches Wissen, das zwar genau
den Wissensfundus produziert, mit dem die Einzelwissenschaften arbeiten,
aber niemals als ein Wissen betrachtet werden kann, dem absolute Giltigkeit
zugesprochen werden kénnte. Daher rithrt auch Fichtes Unterscheidung, die
durch den Begriff der Wissenschaftslehre angezeigt wird: Das Wissen seiner
Philosophie ist apriorischer Natur, da es sich allein auf das Ich richtet, das als
Ich notwendigerweise von sich selbst wissen muss. Auf diese Weise macht
Fichte das Selbstbewusstsein zum unbedingten Kernbegriff der Philosophie
des Deutschen Idealismus.

Fichte nimmt nun Kants Idee produktiv auf. Mit ihm teilt er die Ansicht,
dass das Selbstbewusstsein kein Objekt als solches ist, sondern sich im Akt

- 8 14,02,2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

des Denkens zeigt, genauer gesagt im Akt des Urteilens (vgl. Henrich 2001c,
61). Wie fir Kant gilt auch fiir Fichte, dass dabei der Akt des Denkens nicht
vom Inhalt getrennt werden kann (vgl. ebd.). Wo Kant nun aber die einfache
Identitit des sich denkenden Ichs mit seinem Inhalt (sich selbst) behauptet,
da schaut Fichte etwas genauer hin und begegnet einigen Schwierigkeiten.
Die Reflexionstheorie des Ichs wie sie fur Kant gilt, setzt nimlich eine Iden-
titdt voraus, die scheinbar unleugbar ist, zeigt sich aber bei niherer Betrach-
tung als unzureichende Erklirung fir das Phinomen. Fichte erkennt, dass
im Selbstbewusstsein zwei Terme eine Rolle spielen, deren Identitit wir zwar
annehmen miissen, die auf semantischer Ebene aber auseinanderfallen. Das
Urteil Ich = Ich ist nimlich ungenau, denn wo Selbstbewusstsein der Fall ist,
da haben wir es, wie Henrich anhand von Fichtes Gedankengang zeigt, mit
einem Ich-Subjekt zu tun, das sich auf sich selbst als Ich-Objekt bezieht.?
Es ist aber nicht ersichtlich, warum Ich-Subjekt = Ich-Objekt gelten soll, denn
beide bezeichnen offensichtlich zwei unterschiedene Aspekte ein und des-
selben Bewusstseins. Wenn ich sage >Ich bin ich<, dann beziehe ich mich auf
mich selbst als ein Objekt. Gleichzeitig habe ich aber Wissen von mir selbst in
dem Sinne, dass sich in dieser Aussage sogar mein Wissen von meinem Von-
mir-selbst-Wissen widerspiegelt. Uber den Weg der Reflexion werde ich aber
so niemals zu einer Erkenntnis dariiber gelangen, was mit der Kopula der
Aussage (dem konkreten »ist< bzw. >bin<, das Ich-Subjekt und Ich-Objekt ver-
bindet) eigentlich inhaltlich ausgedriickt ist. Man spricht hier daher auch von
einer Selbstbewusstseinsaporie, d.h. einer Ausweglosigkeit des selbstbewuss-
ten Subjekts, in seinem Selbstbezug zu einer inhaltlichen Selbsterkenntnis zu
kommen. In kantischen Begriffen ausgedriickt: Das Ich ist kein analytischer
Begriff, aber ein synthetischer Begrift a priori. Die Gleichung Ich = Ich produ-
ziert einen Uberschuss, wie wir gleich noch genauer sehen werden.

Wenn Fichte nun einerseits erkennt, dass Kant sehr wohl die Primisse fiir
seine Resultate in Anspruch nimmt, so muss er gleichzeitig einsehen, dass
er, sofern er aus dieser Erkenntnis etwas machen will, eine Bestimmung des
Ich finden muss. In seiner Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre formu-
liert Fichte nun den Gedanken vom »absoluten Ich«. Im Unterschied zu Kant
geht er dabei nicht einfach vom >Ich denke« aus, sondern vom >Ich bin«. Ficht
nimmt an, dass das Ich sich selbst »setzt«. Bei diesem Setzen haben wir es
mit einem Aspekt zu tun, der nicht bewiesen werden kann, dem aber dennoch

3 Zu den unterschiedlichen Formen des fichteschen Gedankens vgl. Henrich 1966.

- 8m 14.02.2026, 09:54:02. - Open A

139


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 Kritik der ethischen Institution

unbedingte Giiltigkeit zuerkannt werden muss, weshalb Fichte hier auch vom
»Factum des Bewusstseyns« (Fichte 1971f, 252) spricht.

Das Ich setzt sich selbst, und es ist, vermoge des blossen Setzens durch sich
selbst; und umgekehrt: das Ich ist, und es setzt sein Seyn, vermodge seines
blossen Seyns. — Es ist zugleich das Handelnde, und das Product der Hand-
lung; das Thatige, und das, was durch die Thatigkeit hervorgebracht wird;
[..] Handlung und That sind Eins und ebendasselbe; und daher ist das: Ich
bin, Ausdruck einer Thathandlung [...]. (Ebd., 96)

Da das Ich sich selbst setzt, muss es laut Fichte als »absolutes Ich« behandelt
werden. Das absolute Ich der Tathandlung garantiert die Identitit seiner Re-
lata. Dies schafft aber ein neues Problem: Soll nimlich das Ich absolut sein,
dann darf es kein selbststindiges, von ihm unterschiedenes »Nicht-Ich« ge-
ben. Es steht aber fest, dass das seiner selbst bewusste Ich sehr wohl von sich
abstrahieren kann und das Produkt dieser Abstraktion eben als ein Nicht-Ich
betrachtet. Dies gibt auch Fichte zu und liefert sogleich eine Erklirung: Das
absolute Ich bildet den »ersten Grundsatz« und ist nicht einfach »etwas«, son-
dern »es ist schlechthin, was es ist« (ebd., 109); mit dem absoluten Ich »ist
im Bewusstseyn alle Realitit« (ebd.) und »das Nicht-Ich schlechthin Nichts«,
eine »negative GrifSe« (ebd., 110). Als diese negative Grofe ist das Nicht-Ich
notwendig, denn es dient der Bestimmung des Ichs, das von sich selbst weif3
und dessen Selbstbewusstsein seinen Grund im absoluten Ich hat. Als solches
zeigt sich das Nicht-Ich als Grenzbegriff.

Mit diesem Gedanken, dass das absolute Ich als erster Grundsatz, d.h.
als apyxn, alle Realitdt in sich birgt, fithrt Fichte zugleich eine Unterschei-
dung ein, die er von Kant erbt und die Hegel kritisieren wird. »Das Ich soll
sich selbst gleich, und dennoch sich selbst entgegengesetzt seyn. Aber es ist
gleich in Absicht des Bewusstseyns, das Bewusstseyn ist einig: aber in diesem
Bewusstseyn ist gesetzt das absolute Ich, als untheilbar; das Ich hingegen,
welchem das Nicht-Ich entgegengesetzt wird, als theilbar.« (Ebd.) Die Formu-
lierung, dass das Ich sich selbst gleichen soll, ist es, woran Hegel sich stof3t.
Er erkennt, dass Fichte, wie Kant vor ihm, einen transzendentalen Idealismus
pflegt und in dieselbe Falle tappt wie dieser, lediglich auf einer anderen Ebe-
ne. »Die Einheit ist in einer nur relativen Identitit erzwungen«, wirft er Fichte
vor, »die Identitit, die eine absolute sein soll, ist eine unvollstindige« (Hegel
1986r, 48). Fichtes Entwurf verspricht, die Primissen der Transzendentalphi-
losophie zu liefern, gerit dabei aber selbst in die Aporie des Selbstbewusst-
seins, aus der er sich nur durch das Postulat des absoluten Ichs herauszu-

- 8 14,02,2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

winden vermag. Doch das Postulat tiuscht iiber eine latente Vertréstung auf
ein Jenseitiges hinweg, in dem das Ich sich selbst gleich ist, und, so wendet
Hegel ein, »die absolute Synthesis, zu welcher dieses gelangt, ist nicht Ich =
Ich, sondern Ich soll gleich Ich sein« (ebd., 50). Um die Ahnlichkeit zum Pro-
blem der kantischen Philosophie zu veranschaulichen, zeigt Hegel, dass auch
Fichtes Denken nur eine »formelle Philosophie« ist, wenn man sie unter dem
Aspekt ihres Imaginiren, nimlich dem »Selbstbewuf3tsein Gottes [...], in wel-
chem durch das Gesetztsein des Ich alles gesetzt wire« (ebd., 99), betrachtet.
Eine Stelle aus Fichtes Aenesidemus-Rezension weist dabei auf eine fundamen-
tale Differenz hin: Auch fiir Fichte gilt, dass die Vernunft praktisch ist. Dies ist
sie aber seiner Meinung nach nur, sofern das absolute Ich und das »Ich als In-
telligenz« vereinigt sind. In dieser Vereinigung zeigt sich aber eine qualitative
Differenz, die derjenigen entspricht, die Kant mit seinem Gottesbegriff ein-
fithrt, insofern in beiden Fillen die Verwirklichung ewig aufgeschoben bleibt:

Jene Vereinigung: Ein Ich, das durch seine Selbstbestimmung zugleich alles
Nicht-Ich bestimme (die Idee der Gottheit), ist das letzte Ziel dieses Stre-
bens; ein solches Streben, wenn durch das intelligente Ich das Ziel desselben
ausser ihm vorgestellt wird, ist ein Glaube (Glauben an Cott). Dies Streben
kann nicht aufhéren, als nach Erreichung des Ziels, d.h. die Intelligenz kann
keinen Moment ihres Daseyns, in welchem dieses Ziel noch nicht erreicht
ist, als den letzten annehmen (Glauben an ewige Fortdauer). (Fichte 1971d,
23)

In spiteren Texten wird Fichte den Gottesbegriff dann auch mit der »mo-
ralischen Weltordnung« identifizieren (vgl. Fichte 1971i, 185), wobei die Of-
fenbarung Gottes gerade der Erziehung des Menschengeschlechts dienen soll
(vgl. Fichte 1971h). Das Voraussetzen eines Ideals wird sich zuletzt auch auf
Fichtes Rechts- und Sittlichkeitsverstindnis auswirken und ihm den Vorwurf
(gerade von Seiten Hegels) einbringen, einen Polizeistaat zu legitimieren, da
das Postulat des absoluten Ichs auf imaginirer Ebene eine panoptische Kon-
trollinstanz impliziert (vgl. Vieweg 2018; Vieweg 2012, 313-315). Es zeigt sich
also, dass auch Fichtes Philosophie — wie zuvor die kantische — im reinen
(formalen) Sollen verbleibt, woriiber die Verwirklichung des realen Sittlichen
vergessen bzw. — durch ein wechselseitiges Verdachtsmoment* - stetig auf
Distanz gehalten wird. Fichtes Philosophie blendet die Frage der Realitit aus,
indem sie sie unter die Idealitit des absoluten Ichs fasst. Hegel bemingelt

4 Vgl. hierzu Fichtes Uberlegungen zum Zwangsrecht in Fichte 1971g.

- 8 14,02,2026, 09:54:02.

141


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Kritik der ethischen Institution

daher, »wie gleichgiiltig fiir diese Absolutheit des Empirischen jener formale
Idealismus ist, welcher erweist, dafy diese ganze empirische Realitit nur ein
Subjektives, ein Gefithl sei [...]« (Hegel 1986u, 396).

Vor Hegel ist es aber Schelling, der das Problem der fichteschen Lehre er-
kennt und zu lésen versucht. Schelling geht es darum, dem, was Fichte mit
dem Begriff vom absoluten Ich (und Nicht-Ich) verloren geht, gerecht zu wer-
den, weshalb er in seinem System des transzendentalen Idealismus dessen Ge-
danken um den Aspekt der Natur (des Empirischen) erganzt. Dabei mochte
Schelling zweierlei leisten: Zum einen soll die Natur als Selbststindiges, Un-
bedingtes, vom Ich Unterschiedenes dargestellt werden, zum anderen aber
soll der Grundgedanke Fichtes gelten, wonach die Natur letztlich eine Vor-
stellung des Ichs ist (vgl. Frank 2016, 84). Durch die Feststellung eines »Par-
allelismus der Natur mit dem Intelligenten« (Schelling 1985d, 399), soll jener
nun das gebithrende Recht widerfahren. Wie Fichte versteht auch Schelling
das »Unbedingte« nicht als ein bestimmtes Ding, sondern als »Seyn selbst, das
in keinem endlichen Produkte sich ganz darstellt, und wovon alles Einzel-
ne nur gleichsam ein besonderer Ausdruck ist« (Schelling 1985c, 327). Wenn
nun aber die Natur — »nach allgemeiner Meinung« — »als der Inbegriff alles
Seyns« zu betrachten wire, dann wire es »unmoglich, die Natur als ein Unbe-
dingtes anzusehen, wenn nicht im Begriff des Seyns selbst die Spur der Frei-
heit entdeckbar wire« (ebd., 329). Es gilt nun also zu zeigen, dass die Natur
ebenso unbedingt ist, wie >das Intelligentes, respektive das Ich. Die Analogie,
die Schelling nachweisen will, findet ihren Achsenpunkt nun darin, dass »das
Seyn selbst = Thitigkeit ist« (ebd.). Wir haben es also in Wahrheit nicht ein-
fach mit der Natur als solcher zu tun, sondern gerade mit einer »continuirlich-
wirksame[n] Naturthitigkeit, die in threm Produkte erloschen ist« (ebd.). Die
Produkte der Natur sind eben nur dies — Produkte. In ihnen blicken wir nicht
die Natur als Tatigkeit an. In der Naturphilosophie ist es daher unsere Aufga-
be, von der Anschauung der Produkte der Natur zu deren »ersten Ursprung«
(ebd.) zuriickzugehen. »Ueber die Natur philosophiren heift die Natur schaf-
fen«, schreibt Schelling (ebd.). »Philosophiren tiber die Natur heift, sie aus
dem todten Mechanismus, worin sie befangen erscheint, herausheben, sie
mit Freiheit gleichsam beleben [...].« (Ebd.)

Da nun auch die Naturtitigkeit dem Prinzip der Vernunft entspricht (an-
dernfalls gibe es keine Naturgesetze und schlechterdings nur das unstruk-

- 8 14,02,2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

turierte, aber auch undenkbare Chaos)®, ist es Schelling méglich, die Selbst-
standigkeit von Ich und Natur zusammenzudenken. Denn auch fiir ihn gilt,
dass die Vernunft nur eine ist (vgl. Schelling 1985e, 48). Da also sowohl das Be-
wusstsein als auch die Natur dem Prinzip der Vernunft folgen, findet Schel-
ling ihr Einheitsprinzip in ebendieser: »Aufler der Vernunft ist nichts, und in
ihr ist alles.« (Ebd., 47) Auf diese Weise gelingt Schelling die In-Eins-Setzung
von Subjekt und Objekt, von Bewusstsein und Natur. Hegel driickt Schellings
Gedanken wie folgt aus: »Es miissen daher beide in das Absolute oder das
Absolute in beiden Formen gesetzt werden und zugleich beide als Getrenn-
te bestehen; das Subjekt ist hiermit subjektives Subjekt-Objekt, — das Objekt
objektives Subjekt-Objekt.« (Hegel 1986r, 97) In der Vernunft sind das subjek-
tive Subjekt-Objekt (damit ist Fichtes absolutes Ich gemeint) und das objek-
tive Subjekt-Objekt (die Natur) aufgehoben. Diesen Sachverhalt hilt Hegel in
einem berithmten Bonmot fest: »Das Absolute selbst aber ist darum die Iden-
titit der Identitit und der Nichtidentitit, Entgegengesetztes und Einssein ist
zugleich in ihm.« (Ebd., 96)

Es mag nun so erscheinen, als seien sich Hegel und Schelling gerade tiber
den Weg der Fichtekritik vollkommen einig, doch der Schein triigt. Denn He-
gel wird auch in Schellings System eine Problemstellung ausfindig machen,
die uns nicht ganz unbekannt ist (vgl. zum Folgenden auch Forster 2018, 290-
295): Fiir Schelling steht nimlich fest, dass mit diesem Begrift des Absolu-

5 Man denke hier an Leibniz' beriihmte Sentenz: Natura non facit saltus. Und auch wenn
wir heutzutage um das Plancksche Wirkungsquantum und den zum gefliigelten Wort
gewordenen>Quantensprung«wissen, bleibt dersverntnftige«Naturbegriff haltbar, da
die zufélligen Phanomene des Mikrokosmos sehr wohl Teil dieser Ordnung sind. Zufall
und Gesetz sind im Naturbegriff gewissermafien dialektisch vermittelt. So stellt etwa
Manfred Eigen fest, dass die Einheit der Natur und ihre Gesetzmafigkeit nichtin einer
prastabilierten Struktur derselben besteht, sondern in der Beziehung zwischen plura-
len Strukturen (vgl. Eigen/Winkler 1975). Und auch in der modernen Quantenphysik
wird fiir eine »Physik der Beziehungen«optiert, die sich wesentlich als Physik der Infor-
mationen und Strukturen prasentiert und dabei den Begriff der Ganzheit dynamisch
versteht (vgl. Gornitz 2021, hier 50; Mann 2021). Eine plausible philosophische Erkla-
rung bietet auch Zupandi¢, die in diesem Zusammenhang konkret auf Lacans Begriff
des Realen zuriickgreift (Zupandi¢ 2020, 188-190): »Natur ist nicht als solche chaotisch,
sieist>gesetzestreu« (im wissenschaftlichen Sinn), doch diese »Gesetzestreuec<ist nichts
anderes als eine Strukturierung ihres inneren Antagonismus, Widerspruchs und >Un-
vollstandigkeit. Sie ist seine eigentliche Form. In diesem Sinne existieren Naturgesetze
genau durch die Nichtexistenz der Natur. [...] >Die Natur existiert nicht.< (Was heif3t:
Die Natur als bedeutsames Ganzes existiert nicht.)« (Ebd., 189)

- 8m 14.02.2026, 09:54:02. - Open A

143


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Kritik der ethischen Institution

ten der »Indifferenzpunkt des Subjektiven und Objektiven« (Schelling 1985e,
47) bezeichnet ist. Das heif3t, dass er, im Unterschied zu Hegel, die >Identitit
von Identitit und Nichtidentitit« als eine punktuelle, urspriingliche Identitit ver-
steht, die er als Absolutes bezeichnet. Schelling geht es hier also um eine »ab-
solute Einheit des Ideellen und Reellen« (Forster 2018, 291), die entsprechend
losgelost von der ihr immanenten Differenzierung beider Relata eine Letztgiil-
tigkeit beansprucht. So tibertrigt Schelling Fichtes Prinzip des absoluten Ichs
auf den Begriff des Absoluten als solches. Genau wie der »urspriingliche Streit
des Selbstbewufitseyns«, die dynamische Beziehung von Ich und Nicht-Ich,
nie in einem »Produkt« zu einem Stillstand kommt, aber auf einem absolu-
ten Ich beruht, so gilt auch fir die Natur, dass sie »nicht in irgend einem
einzelnen Produkt, sondern nur in einem Produkt, das immer wird, und nie
ist« erkannt werden kann (Schelling 1985c, 336; vgl. Frank 2016, 91f.), nimlich
als unendliche Titigkeit, die ihrerseits durch die urspriingliche Identitat des
Subjektiven und Objektiven bedingt ist. Hiermit hat Schelling sich allerdings
in eine Aporie verstrickt: Denn einerseits hat er formuliert, dass die Naturti-
tigkeit in ihrem Produkt »erloschen«ist, andererseits aber spricht er von einer
urspriinglichen Identitit, die es zu denken gilt. So l4sst sich aber nur einge-
schrinkt vom Absoluten sprechen und der Begriff verweist vielmehr auf ein
sLosgeldstess, das die reale Einheit verfehlt. Dies zeigt sich dann auch deutlich
im Begriff des Ursprungs bzw. der urspriinglichen, absoluten Identitit, die
Schelling voraussetzen muss. Denn Schelling sieht den »Grundirrthum aller
Philosophie« (Schelling 1985e, 51) in der Annahme, »die absolute Identitit sey
wirklich aus sich herausgetreten«, um sich »begreiflich zu machen« (ebd., 52).
Dadurch hat er allerdings das Kind mit dem Bade ausgeschiittet. Denn indem
er die absolute Identitit von Subjekt und Objekt nur noch punktuell versteht,
fithrt er eine qualitative Differenz zwischen der Vernunft als Absolutes und der Ver-
nunft als Begriff von sich selbst ein, »weil nimlich nie ein erster Punkt angegeben
werden kann, wo die absolute Identitit in ein einzelnes Ding iibergegangen
ist [...]J« (ebd., 64).

Hegel durchschaut diesen Sachverhalt und erkennt, dass das, was Schel-
ling als Absolutes bezeichnet, den Namen gar nicht verdient. In seiner Jenen-
ser Logik kritisiert er Schellings Identititsphilosophie und macht darauf auf-
merksam, dass dieser eigentlich nur eine »Grenze« ausfindig gemacht habe:
»Das eine der entgegengesetzten ist nothwendig die Einheit selbst; aber die-
se Einheit ist ebendadurch nicht die absolute, und indem sie zugleich nicht
bloR als ein entgegengesetztes, sondern an sich selbst sein soll, so kann sie
als Einheit ihrer selbst und des ihr entgegengesetzten nur Grintze seyn; denn

- 8 14,02,2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

als Einheit beyder hort sie auf, selbst ein entgegengesetztes zu seyn.« (Hegel
1971, 3)° Solange das Absolute als punktuelle Identitit verstanden wird, wird
es als Ideelles immer vom Reellen unterschieden sein. Als Grenze bildet es
den Scheitelpunkt, an dem ideelle und reelle Titigkeit unterschieden sind in
zwei differente Qualititen. »In dem Begriff der Grintze selbst sind so die
Einheit und Vielheit, oder die Realitit und die Negation, noch fiir sich be-
stehende [...].« (Hegel 1971, 3) Hegel erkennt also, dass auch Schelling das Ver-
sprechen des Idealismus noch nicht einlésen kann. Vernunft bzw. Absolutes
bilden auch in Schellings Denken nur abstrakte Momente, die vom Konkreten
abstrahieren. Auch er erkennt nicht die Vernunft als Ganze, als »der Begriff
von Unterschiedenem, das ebenso untrennbar ist, einem Identischen, das an ihm
selbst ungetrennt Unterschied ist« (WL I, 240). Genau wie Kant und Fichte vor
ihm bleibt seine Philosophie formaler Natur, »indem das absolute Einswer-
den nur ein Sollen bleibt, d.h. ein Jenseits gegen die Einheit der Grintze bleibt,
und beyde auseinander fallen« (Hegel 1971, 4).

Es diirfte nicht verwundern, dass sich die von Schelling eingefiihrte qua-
litative Differenz auch in seiner Religionsphilosophie und schlieflich auch in
seiner Ethik niederschligt. Die Trennung des Absoluten an der Grenze wird
darin substanzialisiert, dass Schelling die »Natur in Gott« als Gottes »Unbe-
wufltes, als »der dunkle Grund, aus dem Gott sich erhebt« deutet (Baumgart-
ner/Korten 1996, 120). An dieser >Schattenseite« seiner Selbst duflert sich die
gottliche »Begierde nach seinem Ebenbild« (ebd.). Aber Schellings Gott ist da-
bei nicht entzweit (bzw. er wird nicht, wie bei Hegel, zugleich als Subjekt be-
griffen), sondern er ist das All-Eine, das mit sich selbst identisch ist. Trotzdem
geht Schelling von einer Selbstoffenbarung Gottes aus, »worin Gott, absolut
betrachtet, verwirklicht ist, obgleich nur in ihm selbst [...]«; »sie ist im Anfang
bei Gott und der in Gott gezeugte Gott selbst« (Schelling 1860b, 361). Gott ist
also zugleich »Grund (Ureinheit)« und »Ziel (Urbild)« (ebd.) (hier bestitigen
sich also die zwei Aspekte des Imaginiren, nimlich Ganzheit und Bildlichkeit)
eines Prozesses, der in sich selbst inhaltlich schon immer beschlossen und
préstabiliert ist.

Damit ist es aber zugleich um die Freiheit des Menschen geschehen. Sei-
ne Freiheit ist in Wirklichkeit nimlich nicht die seine, sondern die Freiheit
Gottes, der sich als »Herr des Seyns« (Schelling 1861c, 260), als »absolutes Pri-
us« (Schelling 1861b, 216) selbst setzt. Der Mensch ist Moment des géttlichen

6 Forster kann nachweisen, dass diese Kritik Hegels, die zumeist als eine Kritik an Fichte
gelesen wird, sich eigentlich auf Schelling bezieht (vgl. Férster 2018, 290-292).

- 8 14,02,2026, 09:54:02.

145


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Kritik der ethischen Institution

Seins und als Subjekt diesem absoluten Sein subordiniert und seine Freiheit
eine heteronome, bedingte Freiheit. Damit fillt Schelling hinter das zuriick,
was mit Kants Theorie bereits erwiesen war, nimlich die ihrerseits urspriing-
liche Freiheit des Menschen, wodurch dieser zum wirklichen Subjekt wird.”
In Schellings Philosophie hingegen degeneriert der Mensch zum Derivat der
Freiheit Gottes: Im freien Akt Gottes, d.h. im Akt der Schopfung, geschieht
»alles in Einem magischen Schlage zugleich« und »so hat der Mensch, der hier
entschieden und bestimmt scheint, in der ersten Schopfung sich in bestimmter
Gestalt ergriffen, und wird als solcher, der er von Ewigkeit ist, geboren [...]«
(Schelling 1860b, 387; Herv. T.M.). Der Mensch findet seine Bestimmung im
freien Akt Gottes, der stets Ursprung und Ziel bezeichnet. Aber da das Absolu-
te entzogen und punktuell ist, bleibt auch die Bestimmung des Menschen als
solche entzogen und stets aufgeschoben. Ein weiteres Mal bleibt der Mensch
auf das reine Sollen und das Imaginire verwiesen. Und es ist bittere Ironie,
dass gerade Schelling, bei seiner Suche nach den Primissen, die Resultate,
die Kant gegeben hat, letztlich ignoriert.

So sind wir nun schliefilich bei Hegel angelangt. In seinem ersten grofien
Hauptwerk, der epochemachenden Phdnomenologie des Geistes, widmet sich
Hegel nun der Aufgabe, die voraufklirerischen Atavismen der Transzenden-
talphilosophien seiner Vorginger loszuwerden und einen absoluten Idealismus
zu formulieren, in dem die Forderung nach der Identitit von Identitit und

7 Bereits Schellings Zeitgenossen nehmen diese Problematik wahr. Hegel weist darauf
hin, dass es sich bei Schellings Freiheitsbegriff nur um einen besonderen und nicht ei-
nen allgemeinen Begriff handelt. Die Freiheit bei Schelling »steht ... einzeln fir sich«
und habe daher mit dem philosophischen Diskurs wenig zu tun, da er den Begriff
nicht im philosophisch-systemischen Gesamtzusammenhang ausarbeitet (vgl. VGPh
111, 453). Wenn wir Schelling an dieser Stelle kritisieren, dann erfolgt diese Kritik nun
vor allem in praktisch-philosophischer und psychoanalytischer Perspektive, namlich
mitBlickauf den Freiheitsbegriff und das Imaginére. Es soll aber nicht unerwihnt blei-
ben, dass die Intuition hinsichtlich einer positiven Philosophie, die sich in Schellings
Spatwerk dufdert, in formallogischer Perspektive als ausgesprochen tiefsinnig gewer-
tet werden muss (vgl. das positive Votum bei Glnther 1991, bes. 51f.), wenn auch die
religiose Wendung, in die er seinen Gedanken kleidet, problematisch bleibt und ei-
nen gedanklichen Regress zeitigt, indem die Trennung von (menschlicher) Reflexion
als gewesener Freiheit und (goéttlichem) Willen als wirklicher Freiheit in ein zweiwer-
tiges System eintreten, da dieser Wille, laut Schelling, allein am Ende der Geschichte,
am Jiingsten Tag, also mit dem Untergang der Reflexion, zu dem wird, was er ist (vgl.
ebd., 77-79).

- 8m 14.02.2026, 09:54:02. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Nichtidentitat verwirklicht ist. Dass er sich dabei konkret gegen das Ima-
ginire und den damit verbundenen philosophischen Formalismus wendet,
machen bereits zwei zentrale Aussagen aus der Vorrede der Phinomenologie
deutlich:

Das »Wahre«, so schreibt Hegel und wendet sich dabei gegen seine
Vorginger, muss nicht nur »als Substanz, sondern ebensosehr als Subjekt«
aufgefasst werden (PhG, 23). Diese Aussage richtet sich gegen die All-
Einheitskonzepte von Fichte und Schelling, aber auch gegen Kants Verweis
auf ein imaginires jenseitiges (transzendentales) Ideal. Die All-Einheit kann
nicht ein abstraktes Absolutes meinen. Sie muss zugleich auch das Absolute
als Konkretes umfassen, denn ansonsten wire es zwar Einheit, aber noch
lange nicht All-Einheit. Auch kann unter dem Begrift des Absoluten nicht
etwas In-Aussicht-Gestelltes verstanden werden. Wer das Absolute zu einem
transzendenten Ziel transzendentaler Provenienz macht, »das gesucht wird,
betriigt sich selbst, denn »es ist schon vorhanden — wie kénnte es sonst ge-
sucht werden?« (Hegel 1986r, 24) Wenn es das Absolute ist, dann ist es das
Ganze der Wirklichkeit. Deshalb kann Hegel auch schreiben: »Das Wahre
ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das durch seine Entwicklung sich
vollendende Wesen.« (PhG, 24) Was bei Schelling nur als »Indifferenzpunkt«
bestimmt ist, ist bei Hegel zugleich auch als ein Dynamisches definiert. Und
es ist weder das Ganze des Prozesses, noch der Prozess des Ganzen das, was
als Absolutes definiert werden kann, sondern das Absolute ist das, was das Ganze
als den Prozess und den Prozess als das Ganze begreift. Daher ist das Absolute fiir
Hegel die dialektische Vermittlung »als die sich bewegende Sichselbstgleich-
heit« (PhG, 25). Es lisst sich an dieser Aussage leicht ablesen, dass auch
Hegels Vermittlung ihren Ankerpunkt im Ich bzw. im Selbstbewusstsein hat.
Im Ich durchschaut sich die Vernunft (lies: durch-schaut, d.h. auch im Sinne
des Vorgangs des Durch-etwas-hindurch-Blickens, in der Weise, wie z.B. ein
)8 weshalb Hegels philo-
sophische Methode auch als Spekulation bezeichnet wird. »Das Ich oder das

Fenster zugleich eine Grenze und keine Grenze ist

Werden tiberhaupt, dieses Vermitteln ist um seiner Einfachheit willen eben
eine werdende Unmittelbarkeit und das Unmittelbare selbst.« (PhG, 25) Es fragt
sich nun aber, wie die Vernunft sich im Selbstbewusstsein durchschauen
soll, ohne dabei das rein ideelle Ich im fichteschen Sinne zu verabsolutie-
ren. Hegel hat darauf eine beispielhafte Antwort — verbunden mit einem
kleinen Augenzwinkern, denn er ist nicht der verklirte >Idealist« fiir den er

8 Vgl. hierzu auch Hegels Gebrauch des Wortes in PhG, 430f.

- 8 14,02,2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Kritik der ethischen Institution

manchmal ausgegeben wird. So dufiert er sich in einem kuriosen Abschnitt
der Phinomenologie iiber die Schidellehre® zum irreduziblen Zusammenhang
von Geist und Kérper: Ohne eine >physische Inkarnation< kann sich der Geist
nicht begreifen.’® »Der Begriff dieser Vorstellung ist, daf} die Vernunft sich
alle Dingheit, auch die rein gegenstindliche, selbst ist; sie ist aber dies im Begriffe
[..]J« (PhG, 262), d.h. aber nicht, dass die Vernunft nur als »unmittelbare,
sinnliche« (ebd.) zu verstehen ist, sondern als das dialektische Prinzip, in
dem sie den Gegensatz von Geist und Korper aufhebt. Das Absolute ist
schlieRlich die Identitit der Gegensitze. In diesem Sinne steht der Geist fur
die »Verkniipfung des Hohen und Niedrigen« (ebd.). Hegel findet hierfir
eine interessante Metapher, nimlich die der Geschlechtsorgane. Diese veran-
schaulichen den verwirklichten und den sich verwirklichenden Geist, indem
sie sich zum einen als »Organ der Zeugung«, zum anderen als »Organ des
Pissens« erweisen (ebd.). So lisst sich auch seine Formel verstehen, in der es
heifdt, »dafR das Sein des Geistes ein Knochen ist« (PhG, 260).1

In dieser Aussage spiegelt sich ferner eine fundamentale Erkenntnis He-
gels wider: Die (Selbst-)Bewegung des Geistes beruht auf der Negation. Indem
der Geist Knochen wird, wird er sich selbst zum Gegenstand (hierin zeigt sich
auch der Sinn des Titels Phdnomenologie des Geistes an). Denn indem er sich in
seiner unstrukturierten Unbeschrinktheit als reines Bewusstsein selbst eine

9 Die Idee der Schidellehre bzw. Phrenologie geht auf den Arzt Franz Joseph Gall zuriick.
Die Phrenologie widmet sich der Topologie des Gehirns und geht davon aus, dass sich
anhand von Schidel- und Gehirnform valide Aussagen (iber Charakterziige, Talente,
Fahigkeiten usw. einzelner Personen formulieren lassen. Diese aus heutiger Perspek-
tive naive Theorie wurde auch von Hegel vor allem in dem Punkt kritisiert, wo sie davon
ausgeht, gesetzmafige Beziehungen zu postulieren und von quantitativen Grofsen auf
qualitative geistige Zustande und Gefiihle zu schliefien. Nichtsdestotrotz nimmt He-
gel diese Theorie kritisch auf, da erim Gehirn so etwas wie die Mitte zwischen Korper
und Geist sieht (vgl. Siep 2000, 138-143, bes. 140f.). Galls Schadellehre ist aus heutiger
Perspektive nicht haltbar, was aber nicht den Wert des entsprechenden Kapitels der
Phinomenologie schmélert. Denn es versteht sich von selbst, dass auch die moderne
Hirnforschung an der Grenze von quantitativ-physischen (zweiwertigen) und qualita-
tiven-geistigen (mehrwertigen) Befunden arbeitet. Fiir einen Uberblick vgl. Koch 2013;
Seung 2013. Dariiber hinaus geht die moderne Kybernetik das Thema gewissermafien
»von der anderen Seite< her an (vgl. Giinther 2021).

10 Injlingerer Zeit wurde dieser Gedanke in der Philosophie erneut stark gemacht durch
Jean-Luc Nancy (2014).

11 Man denke in diesem Zusammenhang auch an den umgangssprachlichen englischen
Begriff boner, der fiir das erigierte mannliche Clied steht.

- 8m 14.02.2026, 09:54:02. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Grenze setzt, in der seine Unbegrenztheit also negiert wird, ist es ihm iiber-
haupt erst moglich, sich selbst zu begreifen. Hegel folgt hier Spinozas Dik-
tum >determinatio est negatio. Ohne die Negation, ohne Grenzziehung, bleibt
das Bewusstsein unbegrenzt und unstrukturiert.’* Es hitte weder Sein noch
Sinn zu seinem Thema und wire insofern a-thematisch (vgl. Giinther 1991,
218). Ein unstrukturiertes Bewusstsein hat insofern auch kein Wissen von sich
selbst. In Form einer Selbstbegrenzung fithrt die Negation nun eine Struktur
ein, wodurch das Bewusstsein fiir sich, d.h. zu seinem eigenen Gegenstand
wird, was uns an die Funktion des konstitutiven Neins (nom/non-du-pére) erin-
nert, wie sie uns im ersten Kapitel begegnete. Diese Strukturierung wirkt sich
auf das ganze Feld der Erkenntnis aus. Ohne Selbstbewusstsein bliebe auch
»die Welt ein in sich Zerfallendes«, ein unstrukturiertes Chaos von Sinnesein-
driicken, das blanke Reale, weshalb Hegel auch von der »Wohltat des Selbst-
bewufitseins« spricht, das »Zusammenhang und Halt« gewihrleistet (Hegel
1986u, 309). Diese Wohltat versteht Hegel als Akt der Freiheit, in dem sich
der Geist mit jedem konkreten (Selbst-)Bewusstsein setzt. Was wir also bei
Kant bereits in Gestalt der Autonomie als Selbstbegrenzung durch Selbst-
bestimmung kennengelernt haben, wird bei Hegel somit zum grundlegen-
den Moment der gesamten Dynamik seines metaphysischen Denkens. Damit
gleichbedeutend ist die Feststellung, dass die Freiheit, im Sinne der Selbstbe-
stimmung, das Fundament der hegelschen Philosophie bildet.”* Das Ich ist
gerade deshalb frei, weil es als Sich-Setzendes zu begreifen ist und nicht in-
haltlich bestimmt ist. In diesem Sinne zeigt sich Hegel, wie Zizek feststellt,
als der konsequentere Transzendentalphilosoph, da er dem transzendentalen
Ich nicht noch ein bestimmtes (gottliches) Sein vorordnet: »Der transzenden-
tale Standpunkt ist in gewisser Weise irreduzibel, denn man kann sich nicht
sobjektiv« betrachten und in der Realitit verorten; die Aufgabe besteht darin,
ebendiese Unmaiglichkeit als eine ontologische Tatsache zu denken, nicht als episte-
mologische Beschrinkung.« (ZiZek 2014, 330)

12 Sehranschaulich wird dieser Gedanke auch von Zizek diskutiert, der das Phanomen vor
dem Hintergrund der modernen Kognitionswissenschaften und Biogenetik betrachtet
(vgl. Zizek 2001, 49-59). Da Zizek die Hegel-Passagen, auf die er sich bezieht, selbst
nicht ausweist, sei hier auf zwei pragnante Stellen hingewiesen, in denen Hegel die
»Vernunft als Leben iiberhaupt« beschreibt: vgl. PhG, bes. 198.215-224; Enz., § 299.

13 Aus diesem Grund bezeichnet Klaus Vieweg (2019) Hegel im Untertitel seiner Biogra-
phie auch als »Philosoph[en] der Freiheit«.

- 8m 14.02.2026, 09:54:02. - Open A

149


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Kritik der ethischen Institution

Kommen wir schliefllich zur zweiten einschligigen Aussage aus der Vor-
rede der Phéinomenologie: »Die Philosophie aber muss sich hiiten, erbaulich
sein zu wollen.« (PhG, 17) Diese Forderung richtet sich gezielt gegen das Ima-
gindre und die von ihm abgeleiteten illusorischen Versprechen und Verhei-
3ungen. Die Philosophie der Aufklirung und allen voran Kant hat gezeigt,
dass es unsere intellektuelle und zivilisatorische Aufgabe ist, uns unseres ei-
genen Verstandes zu bedienen. Sie hat gezeigt, dass wir dies nicht nur sol-
len, sondern auch konnen, und sie hat gezeigt, dass sich die Vernunft nur
in der Autonomie verwirklicht und nicht durch Unterwerfung unter eine ir-
gendwie geartete Fremdherrschaft. Wir haben gesehen, dass sich diese Kri-
tik auch auf die Unterwerfung unter eine imaginire Hoffnung bezieht. Denn
egal was in dieser Hoffnung als jenseitige Erfiillungsphantasie gesetzt oder
festgelegt wird, wenn allein dieses Bild hinreicht, den Menschen anzutreiben,
dann wird er von diesem Bild regiert wie von den Geistern, die er eigentlich
selbst herbeirief. Nach Hegels Auffassung dienen diese Bilder lediglich der
Erbauung und dem Lustprinzip mit dem Effekt, dass sie unsere Wahrneh-
mung der Wirklichkeit — mag sie auch noch so prekir oder privilegiert aus-
fallen — verzerren und uns zu Fehlurteilen verleiten,* anstatt uns auf unsere
Sittlichkeit und unsere tatsdchliche Freiheit zu besinnen. »Wer nur Erbauung
sucht, wer die irdische Mannigfaltigkeit seines Daseins und des Gedankens in
Nebel einzuhiillen und nach dem unbestimmten Genusse dieser unbestimm-
ten Gottlichkeit verlangt, mag zusehen, wo er dies findet; er wird leicht selbst
sich etwas vorzuschwirmen und damit sich aufzuspreizen die Mittel finden.«
(PhG, 17) Das verniinftige Denken ist aber aufgefordert, sich kritisch selbst zu
priifen. Daher rithren Ernst Blochs mahnende Worte: Jede*r Leser*in Hegels
»mufd wachsame Untreue gegen einen fixen Begriff lernen« (Bloch 1962, 26).

Dieser Selbstanspruch der Philosophie und die Primissen Hegels sind ir-
reduzible Forderungen, denen jeder Mensch ausgesetzt ist, wenn es um die
sittliche Erkenntnis im Sinne einer verniinftigen und verstindigen Sozialitat
geht. Sittlichkeit ist entweder hier und jetzt verwirklicht oder es ist halt keine
Sittlichkeit, sondern nur ein Versprechen, ein Vertrag, eine Hoffnung oder ei-
ne Triumerei. Mit diesen fundamentalen Einsichten, die in jenen bedeuten-
den »25 Jahren der Philosophie« (vgl. Forster 2018) hervorgebracht wurden,
wollen wir uns nun der grundsitzlichen Struktur des hegelschen Denkens

14 Dieses Phdnomen ist in der modernen Psychologie als Status-Quo-Verzerrung (status
quo bias) bekannt (vgl. Samuelson/Zeckhauser1988; Kahnemann/Knetsch/Thaler1991).

- 8m 14.02.2026, 09:54:02. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

widmen, um zugleich auf den fundamentalen Zusammenhang von Geistphi-
losophie und praktischer Philosophie hinzuweisen.

2. Hegels praktische Philosophie und der absolute Idealismus

Der Bewegung des Geistes begegnen wir in allen Phinomenen der natiir-
lichen und menschlichen Welt. Damit sich der Geist aber in seiner Bewe-
gung selbst erkennt, bedarf es der Subjektivitit in Form des (menschlichen)
Selbstbewusstseins, denn in diesem findet die Vermittlung des Geistes mit
sich selbst statt. Dieser Prozess der Selbsterkenntnis des Geistes dufiert sich
dabei als historischer, da mit der Kategorie des Selbstbewusstseins zugleich
die Struktur der Reflexion gegeben ist, die als Bedingung der Dimension der
Zeitlichkeit des Bewusstseins wirkt.”® Als historischer Prozess ist die Selbst-
erkenntnis des Geistes aber nicht determiniert oder auf ein vorgefasstes Ziel
hin ausgerichtet, sondern jederzeit nur als Koaleszenz des Abstrakten und
des Konkreten, des Ideellen und des Reellen zu fassen.

Diese Erkenntnis ist ausgesprochen wichtig: Nur weil wir (seit Kant die
Resultate geliefert hat) wissen, dass der Geist sich im verniinftigen Selbstbe-
wusstsein zu erkennen vermag, haben wir es hier nicht mit einem teleologi-
schen Determinismus zu tun. Die Verwirklichung des sich verwirklichenden
Geistes darf nicht durch die Einfithrung einer abstrakten Teleologie serginzt«
werden, da auf diese Weise erneut eine Trennung des Abstrakten und des
Konkreten vorgenommen wiirde.'® Auferdem ist die Bewegung des Geistes
frei und nicht vorherbestimmt durch ein abstraktes Absolutes a la Schelling,

15 »Die Bewegung, die Form seines [des Geistes; Anm. T.M.] Wissens von sich hervorzu-
treiben, ist die Arbeit, die er als wirkliche Ceschichte vollbringt.« (PhG, 586) »Dies Ich =
Ich ist aber die sich in sich selbst reflektierende Bewegung; denn indem diese Gleich-
heitalsabsolute Negativitit derabsolute Unterschied ist, so steht die Sichselbstgleich-
heit des Ich diesem reinen Unterschied gegeniiber, der als der reine und zugleich dem
sich wissenden Selbst gegenstindliche, als die Zeit auszusprechen st [...].« (PhG, 586f.)

16  Vgl. hierzu auch Jameson 2017, 1-5, der zudem von einem »non-teleological Hegel«
(ebd., 50) spricht. Wir schliefRen uns dieser modernen (Re-)Lektiire des hegelschen
Denkens an und versuchen uns hier — wie bereits im Vorwort angekiindigt — an ei-
ner praktisch-philosophischen Begriindung eines nicht-teleologischen Hegels. Wir be-
haupten daher nicht, dass es keinen teleologischen Hegel gibe (Giinther stellt die-
sen problematischen Hegel dar in Giinther 1991, 90); wir sagen aber, dass diesem He-
gel — konsequenterweise gerade in hegelscher Perspektive — keine Notwendigkeit zu-
kommt.

- 8m 14.02.2026, 09:54:02. - Open A

151


https://doi.org/10.14361/9783839462119-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

