
Krieg und das Streben nach Sicherheit:
Zur Begründung des Krieges im politischen Realismus

Max Mutschler

Bernhard Taureck legt in seinem Text Drei Wurzeln des Krieges, und war‐
um nur eine nicht ins Verderben führt eine „synthetische“ Kriegsdefinition
vor:1 „Krieg bezeichnet eine ruhmreiche kollektive Erbeutungsaktion, die
zusätzlich als Notwendigkeit deklariert wird und die auf einer Illusion
letztlicher, infolge Krieg zu erreichender Vorteile beruht“ (in diesem
Band, S. 26). Dies ist jedoch weit mehr als eine bloße Definition des Phä‐
nomens Krieg. Vielmehr präsentiert Taureck damit eine These über den
Ursprung des Krieges oder zumindest über die Motivation der (kollekti‐
ven) Akteure zur Kriegführung. Diese liegt gemäß Taurecks Definition
primär in der ruhmreichen Erbeutungsaktion. Denn die ebenfalls in der
Definition erwähnte „Notwendigkeit“ und die „Vorteile“ des Krieges er‐
scheinen nicht als gleichwertige Wurzeln des Krieges. Als Deklaration der
Notwendigkeit und Illusion über die Vorteile des Krieges wird ihnen ge‐
wissermaßen ein sekundärer Rang zugewiesen. Taureck selbst spricht von
drei konzentrischen Kreisen mit der Erbeutungsaktion im Zentrum. Aus‐
gangspunkt des Krieges ist demnach also der Wille zum Beutemachen.
Damit aber größere Kollektive tatsächlich zur kriegerischen Gewalt bereit
sind, muss dieses Motiv verschleiert werden. Vor allem muss der Krieg er‐
folgreich als Akt der Selbstverteidigung im nationalen Interesse (wobei
die Nation auch durch andere Kollektive ersetzt werden kann) präsentiert
werden.

Im Folgenden werde ich mich vor allem mit dieser zentralen These
Taurecks auseinandersetzen. Ich möchte dabei aufzuzeigen, dass Taureck
zwar einen sehr wichtigen Punkt macht, wenn er die Begründung des
Krieges durch die Deklaration seiner Notwendigkeit kritisch hinterfragt.
Mit seiner Kriegsdefinition läuft er aber auch Gefahr, den Blick zu schnell
auf die überwiegend ökonomische Dimension, das Beutemachen, zu ver‐

1 Ich danke Stella Hauk und Thomas Nielebock für wertvolle Hinweise und Kommen‐
tare.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83


engen und darüber andere Aspekte zu unterschätzen. Gerade die Denk‐
schule des politischen Realismus hat unter Bezug auf Thukydides, auf den
auch Taureck sich stützt, eine Argumentation entwickelt, die den Krieg
nicht primär als Beutemachen, sondern aus dem Streben nach Sicherheit
heraus erklärt. Eine solche Argumentation ist nicht identisch mit der von
Taureck zu Recht kritisierten, letztendlich doch recht eindimensionalen
aber gängigen Interpretation von Heraklits Diktum, wonach der Krieg not‐
wendig sei, weil er als Vater aller Dinge das Sein der Menschen bestimmt.
Demnach führen nicht die Menschen den Krieg, sondern der Krieg die
Menschen.

Es ist sehr verdienstvoll, dass Taureck diese Interpretation von Hera‐
klits Kriegsfragment auseinandernimmt und ihr eine weitaus weniger krie‐
gerische Alternative gegenüberstellt. Diesbezüglich sticht sein Argument
von der bloßen Deklaration der Notwendigkeit des Krieges. Der politische
Realismus allerdings argumentiert anders und wesentlich komplexer. Ihm
zu Folge sind es durchaus die Menschen, die Kriege führen und die sich
auch dafür entscheiden können, es zu unterlassen – etwa wenn beide Sei‐
ten sich durch ihre militärische Macht wechselseitig davon abschrecken.
Der Krieg ist zwar ein gängiger Modus, um Konflikte zwischen Staaten
auszutragen; es gibt aber keinen Determinismus hin zum Krieg. Die Men‐
schen müssen ihre Entscheidungen über Krieg und Frieden angesichts be‐
stimmter struktureller Faktoren treffen. Da es keine Sanktionsinstanz über
den Staaten selbst gibt, die ihre Sicherheit garantieren kann, können letz‐
tere sich nur selbst helfen und dafür auf den Primat der Machtpolitik ver‐
trauen. Ich bin kein Anhänger dieser Denkschule und werde aufzeigen,
warum auch sie zu kurz greift. Gleichwohl aber sollten die Überlegungen
des Realismus sehr ernst genommen werden – um in der Auseinander‐
setzung mit ihnen Wege zur Überwindung des Primats der Machtpolitik,
oder zumindest zu dessen Einhegung, zu finden. Letzteres ist insbesondere
der konkurrierenden Denkschule des Institutionalismus gelungen. Folgt
man allein der Kriegsdefinition Taurecks, könnte man diese Wurzel des
Krieges – das Streben von menschlichen Kollektiven nach Sicherheit –
und damit auch die damit zusammenhängenden Friedensstrategien überse‐
hen. Bevor ich diese Punkte näher ausführe, will ich aber noch auf Tau‐
recks Überlegung, wie Kriege verhindert werden können und in diesem
Zusammenhang auch noch einmal genauer auf seine Ausführungen zu He‐
raklit eingehen.

84 Max Mutschler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83


Der Krieg als Vater aller Dinge?

In seinem Text fragt Taureck auch nach Wegen, wie Krieg verhindert bzw.
überwunden werden kann. Er setzt dafür vor allem auf eine Strategie der
„kognitiven Desillusionierung“ (S. 53). Vor allem die vermeintliche Not‐
wendigkeit des Krieges und seine Vorteile müssten als die Illusion entlarvt
werden, die sie sind. Dass es richtig und auch friedenspolitisch sinnvoll
ist, die Lügen und Täuschungsmanöver derer aufzudecken, die den Krieg
aus eigennützigen Motiven wünschen (hier kann man in der Tat an das
Beutemachen denken), steht außer Frage. Darüber hinaus scheint es mir
ebenfalls eine wichtige Rolle zu spielen, sich kritisch mit denjenigen Phi‐
losophen (und ihren Interpretationen) auseinanderzusetzen, die den Krieg
als vorteilhaft preisen oder ihn als notwendig rechtfertigen.

Deshalb ist Taurecks Dekonstruktion der gängigen Heraklit-Interpreta‐
tion vom Krieg als Vater aller Dinge sehr verdienstvoll. Heraklit wird, wie
Taureck darlegt, gerne so gedeutet, dass es nicht die Menschen sind, die
Krieg führen, sondern umgekehrt; dass der Krieg, quasi gott- oder natur‐
gegeben, das Sein der Menschen bestimmt.2 Die Konsequenz einer sol‐
chen Heraklit-Interpretation für die praktische Politik liegt auf der Hand.
Wenn sich die Menschheit permanent in einem kriegerischen Naturzu‐
stand befindet, aus dem sie nicht entkommen kann, so bleibt dem weisen
politischen Führer nur der Primat der rücksichtslosen und zwangsweise
auch kriegerischen Machtpolitik. Heraklit erscheint dann als der düstere,
noch pessimistischere Vordenker von Machiavelli oder Hobbes.

Taureck aber liefert eine alternative, weitaus weniger kriegerische He‐
raklit-Interpretation. Demnach ist Heraklit nicht so zu verstehen, dass der
Krieg als solcher notwendig und unvermeidbar sei, sondern dass die Men‐
schen seiner Notwendigkeit unterliegen, wenn sie sich auf den Krieg ein‐
lassen. Den Menschen steht es also durchaus frei, einen Krieg zu beginnen
– oder dies eben nicht zu tun. Aber der Krieg, erst einmal entfesselt, hat
seine eigene Gesetzmäßigkeit, welche die Menschen dann nicht mehr be‐
herrschen können. Eine Aussage, der übrigens auch Clausewitz sofort zu‐
gestimmt hätte, sah er doch den Krieg stark als ein von Zufällen und Un‐
abwägbarkeiten geprägtes Unterfangen.3

1.

2 Vgl. die Diskussion bei Taureck S. 36 ff.
3 Carl v. Clausewitz, Vom Kriege [1832], Hamburg 2014; siehe vor allem die Ausfüh‐

rungen im ersten Kapitel des Ersten Buches (Über die Natur des Krieges).

Krieg und das Streben nach Sicherheit 85

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83


Mit Taurecks Heraklit-Interpretation wird nun der Krieg vom Vater al‐
ler Dinge zur „Ausnahmelösung von Konflikten“ (S. 39) heruntergestutzt.
Diese Unterscheidung zwischen Konflikt und Krieg ist wichtig. Nicht alle
Konflikte, selbst wenn sich die Konfliktparteien nicht gütlich einig wer‐
den, enden mit Krieg. Es gibt Alternativen zum Krieg. So einfach und klar
formuliert mag diese Feststellung trivial klingen. Sie ist aber wichtig in
philosophischen und politischen Diskursen, in denen Prämissen der Not‐
wendigkeit und Allgegenwärtigkeit von Krieg immer noch eine große
Rolle spielen.

Das Streben nach Sicherheit als Wurzel des Krieges

Allerdings greift die Kriegsdefinition von Taureck zu kurz, indem sie nur
die ruhmreiche Erbeutung als Motivation zum Krieg wirklich ernst nimmt.
Taureck bezieht sich unter anderem auf den Melier Dialog bei Thuky‐
dides, der für ihn eine „Anatomie eines Raubkrieges“ aufzeigt (S. 27).
Hauptmotiv der Athener für die Unterwerfung (und letztendlich Vernich‐
tung) der Melier sei es gewesen, Beute zu machen. Die von den Athenern
vorgebrachte sicherheitspolitische Begründung (wir werden später noch
genauer auf sie zurückkommen) – Taureck spricht von einem „Logos der
Stärke“ – sieht er nur als „Pseudo-Logos“, der dazu dient, das wahre Mo‐
tiv zu verschleiern und somit die Gewalt zu legitimieren (S. 28).

Krieg als Beutemachen – mit dieser These ist Taureck bei weitem nicht
allein. Auch die Imperialismustheorien des frühen 20. Jahrhunderts sahen,
neben anderen Faktoren, in der Ausbeutung der Kolonien ein zentrales
Motiv für die Kriege der imperialistischen Mächte (nicht zuletzt auch für
diejenigen Kriege, die sie untereinander führten).4 Aber auch jenseits die‐
ser Denkrichtung verorten zahlreiche Arbeiten die Ursachen des Krieges
primär in den ökonomischen Motiven von Akteuren, die von Kriegen als
„Gewaltmärkten“ profitieren möchten.5 Nicht zuletzt in der Debatte um

2.

4 Für einen Überblick, siehe Michael Heinrich, „Imperialismustheorie“, in: Siegfried
Schieder, Manuela Spindler (Hg.), Theorien der Internationalen Beziehungen, Opla‐
den 2003, S. 279–307.

5 Zum Konzept des Gewaltmarktes siehe Georg Elwert, „Gewaltmärkte. Beobachtun‐
gen zur Zweckrationalität der Gewalt“, in: Trutz v. Trotha (Hg.), Soziologie der Ge‐
walt. Sonderheft 37 der Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Op‐
laden 1997, S. 86–101.

86 Max Mutschler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83


die „neuen Kriege“ spielte dieses Erklärungsmuster eine Rolle.6 Demnach
haben im Zuge einer Entstaatlichung des Krieges nicht-staatliche Gewalt‐
akteure (Warlords, Söldnertruppen etc.) an Bedeutung gewonnen und die
Gewalt zum eigenen Profit, zum Beispiel durch die Kontrolle über wert‐
volle Bodenschätze oder den Drogenhandel, privatisiert.

Aber so wichtig es ist, bei der Analyse von Krieg und Gewalt auch auf
diese ökonomische Perspektive einzugehen, besteht hier auch die Gefahr
einer vorschnellen Verengung bei der Suche nach den Wurzeln des Krie‐
ges. So wurden etwa die Arbeiten zu den „neuen Kriegen“ auch dafür kri‐
tisiert, dass sie zu viel Gewicht auf die ökonomische Erklärung von Ge‐
walt legen und darüber die politischen Faktoren, wie etwa die teilweise
auch legitimen politischen Interessen von Rebellengruppen, außer Acht
lassen.7 Auch Taureck läuft Gefahr, dass er seinen Blick auf den Krieg mit
dem Beutemachen im Zentrum zu stark auf rein ökonomische Motive fo‐
kussiert und dabei anderen Faktoren zu wenig Gewicht einräumt. Das gilt
aus meiner Sicht vor allem für die sicherheitspolitischen Ursachen von
Kriegen, welche bei Taureck nur die Rolle eines Vorwandes für die An‐
wendung kriegerischer Gewalt spielen.

Schauen wir unter diesem Gesichtspunkt noch einmal auf den Melier-
Dialog bei Thukydides, auf den Taureck Bezug nimmt, wenn er den von
den Athenern vertretenen „Logos der Stärke“ vermeintlich als „Pseudo-
Logos“ entlarvt, der ihnen nur dazu dient, einen Raubkrieg gegen Melos
zu legitimieren. Denn der Melier-Dialog lässt sich auch als Lehrstück des
politischen Realismus lesen. Gemeint ist damit die sogenannte realistische
Denkschule der Internationalen Beziehungen.8 Nach dieser Denkschule ist
Anarchie das zentrale Strukturmerkmal des internationalen Systems. Es
existiert keine Instanz über den Staaten (wie schon gesagt: wir können die
Staaten auch durch andere Kollektive, wie etwa den Attischen Seebund
oder die freie Stadt Melos ersetzen), die für ihre Sicherheit sorgen kann;
sie können nur auf Selbst-Hilfe vertrauen. Daraus folgt ein Primat der

6 Mary Kaldor, New & Old Wars: Organized Violence in a Global Era, Stanford 1999;
Herfried Münkler, Die neuen Kriege, Berlin 2002.

7 Siehe zum Beispiel Klaus Schlichte, „Neues über den Krieg? Einige Anmerkungen
zum Stand der Kriegsforschung in den Internationalen Beziehungen“, in: Zeitschrift
für Internationale Beziehungen 9 (2002), S. 113–137.

8 Maßgebende Arbeiten dieser Denkschule sind insbesondere Henry J. Morgenthau,
Politics Among Nations: The Struggle for Power and Peace, New York 1948; und für
den späteren, sog. Neorealismus Kenneth N. Waltz, Theory of International Politics,
Reading/Mass. 1979.

Krieg und das Streben nach Sicherheit 87

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83


Machtpolitik: Sicherheit ist am besten dadurch zu erreichen, dass sich ein
Staat mit Machtmitteln (Rüstung, Allianzen u. a.) versieht und diese,
wenn nötig, auch ohne Rücksicht einsetzt.9

Verfahren die Athener nicht genau auf diese Weise mit den Meliern?
Sie wollen die freie Stadt Melos mit der Androhung von Gewalt in den
Attischen Seebund zwingen. Dies geschieht auch, wie Taureck richtiger‐
weise feststellt, um die Melier so tributpflichtig zu machen. Dies ist aller‐
dings nicht das einzige und vielleicht noch nicht einmal das stärkste Motiv
der Athener. Es lässt sich ebenso argumentieren, dass die Athener dadurch
vor allem ihre Machtposition gegenüber ihren machtpolitischen Kontra‐
henten, den Spartanern, ausbauen wollten. Insbesondere zielten sie darauf
ab, den Spartanern zuvorzukommen und zu verhindern, dass das einst von
den Spartanern gegründete Melos sich auf deren Seite schlagen könnte.
Folgender Passus aus dem Melier-Dialog gibt dies wider und lässt erken‐
nen, warum Thukydides zum Kronzeugen des Realismus geworden ist. So
belehren die Athener die Melier:

Wir allerdings gedenken unsererseits nicht mit schönen Worten – etwa als Be‐
sieger der Perser seien wir zur Herrschaft berechtigt oder wir müßten erlitte‐
nes Unrecht jetzt vergelten – endlose und unglaubhafte Reden euch vorzutra‐
gen, noch dürft ihr meinen uns zu überreden, wenn ihr sagt, Abkömmlinge
Spartas, hättet ihr doch keine Heeresfolge geleistet oder ihr hättet uns nichts
zuleide getan; sondern das Mögliche sucht zu erreichen nach unser beider
wahren Gedanken, da ihr so gut wißt wie wir, dass im menschlichen Verhält‐
nis Recht gilt bei Gleichheit der Kräfte, doch das Mögliche der Überlegene
durchsetzt, der Schwache hinnimmt.10

Bei diesem Logos der Stärke/Macht handelt es sich meiner Ansicht nach
nicht zwangsläufig um einen Vorwand, der nur das wahre Motiv des Beu‐
temachens verschleiern soll. Vielmehr haben die Realisten durchaus plau‐
sible Argumente geliefert, warum wir die Suche nach Sicherheit durch
Machtstreben als Kriegsursache sehr ernst nehmen sollten. Zentral ist hier
die Idee des Sicherheitsdilemmas.11 Demnach resultieren Kriege aus der

9 In der offensiven Variante des Neorealismus streben die Staaten sogar danach, ihre
relative Machtposition zu maximieren. In der defensiven Variante wollen sie primär
ihre Sicherheit maximieren. Für die offensive Variante steht vor allem John J. Mear‐
sheimer, The Tragedy of Great Power Politics, New York 2001; für die defensive
hingegen Waltz, Theory of International Politics.

10 Thukydides, Geschichte des Peloponnesischen Krieges [um 400 v. Chr.], Zürich
1960, Buch V, § 89.

11 John H. Herz, Political Realism and Political Idealism, Chicago 1951.

88 Max Mutschler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83


oben bereits beschriebenen, anarchischen Struktur des internationalen
Systems. Da eine zentrale Ordnungs- und Sanktionsinstanz fehlt, ist es für
jeden Staat im Grunde erst einmal rational, die eigene Macht zu stärken,
um sich so sicherer zu machen. Dieses Streben nach Sicherheit kann
durchaus auch in der Angst wurzeln, von anderen Kollektiven des Beute‐
machens wegen überfallen zu werden. Dass dieses Motiv eine Rolle spielt
bestreite ich nicht. Das Dilemma liegt nun aber darin, dass ein Staat, der
seine Macht ausbaut, dadurch andere Staaten in ihrer relativen Machtposi‐
tion schwächt und somit unsicherer macht. Das veranlasst diese wiede‐
rum, ebenfalls nach mehr Macht zu streben. So entstehen eine Abwärts‐
spirale aus sich wechselseitig verstärkendem Misstrauen und Anreize, ver‐
meintlich günstige Gelegenheiten zu nutzen, um sich durch kriegerische
Gewalt entscheidende Vorteile im Kampf ums Überleben zu sichern. Der
Melier-Dialog lässt sich auch so lesen, als hätten die Athener genau nach
dieser Überlegung gehandelt: wenn wir jetzt die Melier nicht auf unsere
Seite ziehen können, dann müssen wir sie vernichten, damit ihre
Machtressourcen nicht in die Hände der Spartaner fallen.

Freilich geht es hier nicht primär darum, ob dies nun wirklich einst die
wahre Motivation der Athener war, oder ob nicht doch vielmehr die Aus‐
sicht auf Beute dahinter steckte. Es wäre ja auch nicht unplausibel zu ver‐
muten, dass beide Motive eine Rolle gespielt haben. Aber das ist eine Fra‐
ge für intensivere historische Untersuchungen. Hier geht es nur darum, zu
zeigen, dass Taureck vielleicht etwas zu vorschnell ist, wenn er den
macht- bzw. sicherheitspolitischen Motiven nur einen nachgeordneten
Rang als Legitimationsstrategie einräumt.

Dies gilt auch für Taurecks Auseinandersetzung mit Hegel. Interessan‐
terweise ordnet Taureck den philosophischen Idealisten Hegel als politi‐
schen bzw. politikwissenschaftlichen Realisten ein. Diese Einordnung er‐
scheint auch zutreffend, kann Taureck doch zeigen, dass Hegel den Krieg
als etwas betrachtet, das nicht vermeidbar ist, weil Konflikte zwischen
Staaten ohne beidseitiges Einvernehmen nur durch Krieg entschieden wer‐
den (siehe die Diskussion bei Taureck, S. 34–36). Damit ist Hegel in der
Tat sehr nah an der realistischen Argumentation, wonach die Anarchie des
internationalen Systems den Krieg hervorbringt. Taurecks diesbezügliche
Kritik an Hegel schießt dann aber über das Ziel hinaus. Er kritisiert, dass
es keine Regel gäbe, die besagt, dass Differenzen zwischen Staaten am
Ende allein durch Krieg ausgetragen werden können. Das ist natürlich völ‐
lig richtig und durch zahlreiche Beispiele friedlicher Streitbeilegung in der
internationalen Politik belegt. Aber – so würden die Vertreter des Realis‐

Krieg und das Streben nach Sicherheit 89

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83


mus argumentieren12 – es besteht eben durchaus die Möglichkeit, dass
zwischenstaatliche Differenzen auch durch Krieg ausgetragen werden
könnten. Und schon allein diese Unsicherheit genüge, um das Sicherheits‐
dilemma mit seiner destruktiven Wirkung in Gang zu setzen.

Wege zur Überwindung des Sicherheitsdilemmas

Diese Überlegungen des politischen Realismus zum Zusammenhang zwi‐
schen der Struktur des internationalen Systems, dem Streben nach Sicher‐
heit und Krieg – ganz besonders der Primat der Machtpolitik – müssen
kritisch hinterfragt werden. Sie sind hoch problematisch und es spricht ei‐
niges dafür, dass ihre Umsetzung in praktische Politik Konflikte eher es‐
kaliert als stabilisiert. Eine gängige realistische These ist etwa, dass
Machtgleichgewichte im Sinne wechselseitiger Abschreckung Krieg ver‐
hindern. Mit gewissen Einschränkungen (Stichwort: Stellvertreterkriege)
mag dies vielleicht für den speziellen Fall des Kalten Krieges mit seiner
Blockbildung gegolten haben. Allerdings hat die Forschung gezeigt, dass
die konkreten Praktiken der Machtpolitik wie Allianzbildung und Aufrüs‐
tung das Risiko eines Kriegsausbruchs deutlich erhöhen.13 Etwas zuge‐
spitzt könnte man sagen, der Realismus kann zwar eine plausible Erklä‐
rung für die Entstehung von Kriegen liefern, scheitert aber daran, Wege
zum Frieden aufzuzeigen und birgt sogar die Gefahr einer sich selbst er‐
füllenden Prophezeiung. Aber dennoch sind seine grundlegenden Betrach‐
tungen, vor allem zur Rolle des Sicherheitsdilemmas, ein wichtiger Aus‐
gangspunkt bei der Suche nach den Wurzeln des Krieges und damit auch
bei dessen Überwindung – oder zumindest dessen Einhegung, um die An‐
sprüche etwas bescheidener zu formulieren.

3.

12 Auch Hegel könnte man an besagter Stelle so interpretieren. Schließlich schränkt er
die Aussage, dass der Streit der Staaten nur durch Krieg entschieden werden kann,
im selben Satz dadurch ein, dass dies nur gilt „[…] insofern die besonderen Willen
[der Staaten] keine Übereinkunft finden […]“, zitiert nach Taureck, Drei Wurzeln,
S. 35.

13 John A. Vasquez, „Reexamining the Steps to War: New Evidence and Theoretical
Insights“, in: Manus I. Midlarsky (Hg.), Handbook of War Studies II, Ann Arbor
2000, 371–406.

90 Max Mutschler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83


Gerade in der Auseinandersetzung mit dem realistischen Denken hat
sich die Denkschule des Institutionalismus entwickelt.14 Internationale In‐
stitutionen – so ihre Kernthese – können internationale Kooperation er‐
möglichen. Sie helfen, das Sicherheitsdilemma zu reduzieren und das Es‐
kalationsrisiko von Konflikten zu minimieren. Das tun sie vor allem da‐
durch, indem sie auf Normen und Regeln basierende Verhaltensmuster be‐
gründen und im besten Falle auch Instanzen schaffen, um die Einhaltung
der Regeln zu überwachen. Ein hervorragendes Beispiel hierfür sind die
verschiedenen Rüstungskontrollregime, die vor allem ab den 1970er Jah‐
ren zur Begrenzung der Rüstungsdynamik zwischen den beiden Blöcken
des Kalten Krieges geschaffen wurden. Diese Regime haben, wie etwa die
nukleare Rüstungskontrolle zwischen den USA und der Sowjetunion, aber
auch die konventionelle Rüstungskontrolle im Rahmen des Vertrags über
konventionelle Streitkräfte in Europa (KSE-Vertrag von 1990), Obergren‐
zen für bestimmte Waffensysteme festgelegt und Verifikationsmechanis‐
men geschaffen, um deren Einhaltung wirksam zu überprüfen. So konnte
das Wettrüsten zwischen den Akteuren eingedämmt und wechselseitiges
Vertrauen aufgebaut werden. Tatsächlich haben sich die beteiligten Staa‐
ten weitgehend an die Regeln gehalten. Aus der Raubkriegsperspektive,
wie sie von Taureck vertreten wird, scheint das schwer zu erklären: warum
sollte ein Kollektiv seine Macht selbst beschränken, wenn es doch damit
auch seine Möglichkeiten, andere zu überfallen oder zu erpressen, ein‐
schränken würde? Aus einer Perspektive der Notwendigkeit, nicht von
Krieg, aber von Sicherheit, macht ein solches Verhalten hingegen Sinn.
Nämlich dann, wenn die beteiligten Akteure erkennen, dass sie im Falle
allseitig fortgesetzter Aufrüstung letztendlich keinen Gewinn, sondern
einen Verlust an Sicherheit erzielen.15

Die erfolgreiche Kooperation im Rahmen solcher Institutionen kann
dann auch dazu beitragen, das Sicherheitsdilemma nicht nur abzuschwä‐
chen, sondern sogar zu überwinden. Erfolgreiche Kooperation hilft, Feind‐

14 Gängig sind auch die Bezeichnungen rationalistischer/neoliberaler Institutionalis‐
mus oder Regimetheorie. Siehe etwa Robert O. Keohane, After Hegemony. Coope‐
ration and Discord in the World Political Economy, Princeton 1984; Volker Ritt‐
berger (Hg.), International Regimes in East-West Politics, London 1990.

15 Emanuel Adler hat dies für den Bereich der nuklearen Rüstungskontrolle sehr über‐
zeugend herausgearbeitet: Emmanuel Adler, „The Emergence of Cooperation. Na‐
tional Epistemic Communities and the International Evolution of the Idea of Nucle‐
ar Arms Control“, in: Peter M. Haas (Hg.), Knowledge, Power, and International
Policy Coordination, Columbia, SC 1997, S. 101–145.

Krieg und das Streben nach Sicherheit 91

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83


bilder ab- und Vertrauen aufzubauen und so Schritt für Schritt von der
Feindschaft zu überwiegend kooperativen Beziehungen, im besten Fall so‐
gar über die militärische Integration (gemeinsame Verteidigungsplanung)
zur Sicherheitsgemeinschaft zu kommen.16 Wer behauptet, das sei
Wunschdenken ohne empirisches Fundament möge sich die Entwicklung
der deutsch-französischen Beziehungen vom Zweiten Weltkrieg bis heute
in Erinnerung rufen.

Wir sehen mit der Bildung internationaler und transnationaler Institu‐
tionen also eine weitere Option für Friedensstrategien. Eine Option, die
man, geht man von Taurecks „synthetischer“ Kriegsdefinition aus, leicht
übersieht, weil sich diese zu sehr auf das Beutemachen als zentrale Moti‐
vation zur Kriegführung fokussiert.

Schlussbetrachtung zur Definition von Krieg

Abschließend möchte ich die Frage aufwerfen, ob es nicht sowieso besser
wäre, die Motivation der beteiligten Akteure und generell die Frage nach
den Ursachen bei der Suche nach einer Kriegs-Definition außer Acht zu
lassen. Schließlich ist Krieg ein solch komplexes soziales Phänomen, dass
es wohl in den meisten Fällen schwer fallen dürfte, sie auf eine einzige
Motivation oder Ursache zurückzuführen – ganz zu schweigen davon, die‐
se dann auch noch wissenschaftlich nachzuweisen. Und selbst wenn dies
in einzelnen Fällen gelänge, wäre es hoch problematisch, daraus auf eine
allgemeingültige Kriegsursache zu schließen. Warum sollten wir eine
Auswahl unter den Motiven treffen müssen, nur um dann eine Reihe von
ansonsten plausiblen Fällen als Nicht-Krieg abzutun? Nur weil die Akteu‐
re einer anderen Motivation folgen? Um nicht missverstanden zu werden:
ich halte die Frage nach den Kriegsursachen und damit zusammenhängend
auch nach der Motivation der Akteure für äußerst wichtig; nicht zuletzt
um daraus Möglichkeiten abzuleiten, wie sich Kriege verhindern oder be‐
enden lassen. Gerade deswegen aber sollte die Antwort auf die Frage nach
den Kriegsursachen nicht a priori durch unsere Definition von Krieg vor‐
weggenommen werden.

Ich halte es für sinnvoller, bei der Definition von Krieg vom Phänomen
der Gewalt und den konkreten Gewaltpraktiken der beteiligten Akteure

4.

16 Harald Müller, „Von der Feindschaft zur Sicherheitsgemeinschaft – Eine neue Kon‐
zeption der Rüstungskontrolle“, in: Berthold Meyer (Hg.), Eine Welt oder Chaos?,
Frankfurt/M. 1996, S. 399–428.

92 Max Mutschler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83


auszugehen. Aus meiner Sicht ist deshalb die kurze Kriegsdefinition, die
Taureck ganz zu Anfang seines Textes vorlegt – Krieg als „Einsatz kollek‐
tiver Gewalt gegen kollektive Gewalt“ (S. 25) – als Ausgangspunkt für
eine nähere Beschäftigung mit dem Krieg sehr viel besser geeignet, als die
gleich darauf präsentierte, synthetische Kriegsdefinition. Krieg als Einsatz
kollektiver Gewalt gegen kollektive Gewalt – das ist in der Tat eine sehr
elegante Definition für Krieg. Sie hat außerdem den Vorteil, dass sie den
Krieg von einer Reihe von anderen Gewalt-Phänomenen abgrenzt, bei de‐
nen die Gewalt einseitig ausgeübt wird: so zum Beispiel bei Genoziden,
Massakern an Wehrlosen oder auch bei terroristischen Anschlägen. In die‐
sen Fällen handelt es sich, mit Ausnahme von terroristischen Einzeltätern,
ebenfalls um organisierte, aber eben einseitige Gewalt.17 Wie schon Clau‐
sewitz anmerkte: der Krieg beginnt nicht mit dem Angriff, sondern erst
mit der Verteidigung, weil es erst dann tatsächlich zum Kampf kommt.18

Hierzu eine Anmerkung am Rande: Blickt man aus dieser Perspektive auf
den vielbeschworenen und auch von Taureck kurz erwähnten „war on ter‐
ror“, so muss man feststellen, dass dieser dann, wenn er sich auf das bloße
Töten vermeintlicher Terroristen mittels Drohnen- oder andersartiger Luft‐
schläge aus der Distanz beschränkt, ebenso wenig als Krieg klassifiziert
werden kann, wie ein terroristischer Akt. Zutreffender wäre dafür wohl die
Bezeichnung „Menschenjagd“.19

Mit der Definition vom Krieg als kollektive Gewalt gegen kollektive
Gewalt ist Taureck also gar nicht so weit von Clausewitz entfernt. Beide
betonen explizit und sinnvollerweise den Zweikampfcharakter des Krie‐
ges. Wo sich Taureck jedoch scharf von Clausewitz abgrenzt, ist beim Zu‐
sammenhang zwischen Politik und Krieg. Clausewitz‘ berühmtem Diktum
vom Krieg als Fortsetzung der Politik mit anderen Mitteln hält er entge‐
gen, dass dies unzutreffend sei, „[…] weil Kriege, indem sie das Uner‐
laubte legalisieren, Ausdruck von gescheiterter Politik darstellen“ (S. 26).
Unter normativen Gesichtspunkten ist ein solches Politikverständnis im
Sinne von Dolf Sternberger – Frieden als Norm und Ziel der Politik – ver‐

17 Zu den unterschiedlichen Typen organisierter Gewalt, siehe Martin Shaw, „Concep‐
tual and Theoretical Frameworks for Organised Violence“, in: International Journal
of Conflict and Violence 3 (2009), S. 97–106.

18 Clausewitz, Vom Kriege, S. 429 f.
19 Gregoire Chamayou, „The Manhunt Doctrine“, in: Radical Philosophy 169 (2011),

S. 2–6.

Krieg und das Streben nach Sicherheit 93

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83


ständlich.20 Aber steckt in einer solchen Betrachtung von Politik nicht
auch etwas Verklärendes? Politik als gewaltlose Aushandlung, quasi syno‐
nym zu Diplomatie? Wenn man Politik hingegen in Anlehnung an David
Easton und insbesondere Ernst-Otto Czempiel als Prozess der autoritati‐
ven oder mittels Macht erfolgenden Verteilung und Generierung von Wer‐
ten durch das jeweilige politische System (und auch durch gesellschaftli‐
che Akteure) betrachtet,21 dann ist die Beschreibung des Krieges als Poli‐
tik mit anderen Mitteln recht zutreffend. Denn warum sollte nicht auch die
kriegerische Gewalt zu den Machtmitteln zählen, mit denen bestimmte
Werte „verteilt“ werden? Normativ gesehen mag man dies ablehnen. Aber
aus einer analytischen Perspektive auf den Krieg (und ich glaube, dass
man Clausewitz so lesen sollte) eröffnet gerade dieser Blick auf den Krieg
als eine Form der organisierten, politischen Gewalt wichtige Hinweise auf
die Wurzeln des Krieges. Denn diese liegen nicht zuletzt in eben jenen,
durch Politik zugeteilten Werten – sei es nun das Beutemachen als obers‐
tes Ziel oder das Streben nach Sicherheit.

20 Dolf Sternberger, Begriff des Politischen. Der Friede als der Grund und das Merk‐
mal und die Norm des Politischen, Frankfurt/M. 1961.

21 David Easton, A Framework for Political Analysis, Inglewood Cliffs/NJ, 1965;
Ernst-Otto Czempiel, Friedensstrategien. Eine systematische Darstellung außenpo‐
litischer Theorien von Machiavelli bis Madariaga, Opladen, Wiesbaden 1998,
S. 35 ff.

94 Max Mutschler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-83

	1. Der Krieg als Vater aller Dinge?
	2. Das Streben nach Sicherheit als Wurzel des Krieges
	3. Wege zur Überwindung des Sicherheitsdilemmas
	4. Schlussbetrachtung zur Definition von Krieg

