1.

Einleitung

11

Begriindung der Arbeit

»Unsere Vater hatten vielleicht noch die Zeit, sich zu beschéftigen mit den Idea-
len einer objektiven Wissenschaft und einer Kunst, die um ihrer selbst willen be-
steht. Wir dagegen befinden uns ganz eindeutigin einer Lage, in der nicht dieses
oderjenes, sondern in der die Totalitit unseres Lebens [Hervorhebungen N. A ] in Fra-
ge steht. Das macht den Akt der Totalen Mobilmachung erforderlich, die an jede
personelle und materielle Erscheinung die brutale Frage nach der Notwendigkeit
zu stellen hat.

Ernst Jiinger, Der Arbeiter, 1932>

»Wenn der Volkermord der Traum der modernen Michte ist, so nicht aufgrund
einer Wiederkehr des alten Rechts zum Toten, sondern eben weil sich die Macht
auf der Ebene des Lebens, der Gattung, der Rasse und der Massenphanomene der
Bevolkerung abspielt. [...] Jahrtausende hindurch ist der Mensch das geblieben,
was er fir Aristoteles war: ein lebendes Tier, das auch einer politischen Existenz
fahigist. Der moderne Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen
auf dem Spiel steht [Hervorhebungen N. A.].«

Michel Foucault, Der Wille zum Wissen, 1976°

Diese beiden Zitate markieren den Anfangspunkt einer mehrjihrigen Forschung,

die dieser Studie zugrunde liegt. Es sind nur wenige Sitze, die zumindest den Au-

tor der vorliegenden Arbeit mit Verwunderung zuriicklieRen. Freilich rithrt diese

daher, wer die beiden eingangs Zitierten sind: zwei Manner, die im selben Jahrhun-

dert lebten, doch unterschiedlicher nicht sein kénnten. Ernst Jinger, der deutsche,

Samtliche Auszeichnungen und Hervorhebungen bei den in dieser Arbeit aufgefiihrten Zita-
ten wurden, soweit nicht anders kenntlich gemacht, bereits innerhalb des jeweiligen Zitats
verwendet.

Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 210.
Foucault, Michel: Sexualititund Wahrheit|. Der Wille zum Wissen, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2014, S.133-138.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

faschistische Militarist und Weltkriegsveteran auf der einen Seite und Michel Fou-
cault, der linke franzdsische Provokateur, der den abendlindischen Denksystemen
der Moderne den Krieg erklirte, auf der anderen Seite. Letzterer ist ein inspirie-
rendes Vorbild des Autors dieser Zeilen, Ersterer als Feind der Demokratie eher
das genaue Gegenteil. Es verbanden sich sofort vier Fragen im Zusammenhang
mit diesen beiden Zitaten:

a) Was meinen Ernst Jinger und Michel Foucault, wenn sie davon sprechen, dass
die Totalitit unseres Lebens als Lebewesen auf dem Spiel steht?

b) Sprechen die beiden Autoren denn itberhaupt vom selben Phinomen?

¢) Welche Implikationen fiir die Frage des Politischen hat diese Erkenntnis?

d) Was sagt das iiber die ideengeschichtliche Einordnung der politischen Theorie
der beiden und derjenigen, die ebenso denken?

a) Leben auf dem Spiel

Zu diesem Punkt lisst sich sagen, dass Jinger diese beschriebene Zeitdiagnose im
Zusammenhang mit der Begriindung seiner metaphysischen Gestaltphilosophie
herausarbeitete. Die Vorarbeit hierzu leistete er in seinem sehr bekannten Beitrag
zu einem Sammelband namens Die totale Mobilmachung* im Jahre 1930. Jiinger ord-
net den Ersten Weltkrieg im Gesamtzusammenhang einer strategisch, aber aper-
sonal verlaufenden, zunehmenden Einspannung des Lebens in die Verwertungs-
maschinerie der kalten Rationalitit der Moderne ein. In einer Abwendung von sei-
ner radikal nationalistischen Publizistik der spaten 1920er Jahre kommt Jinger in
Der Arbeiter 1932 zu dem Schluss, dass diese zunehmende Verwertungslogik sich
nicht nur in der Beschlagnahme des Individuums durch den Staat zeigt, sondern
vor allem durch gesellschaftliche, institutionelle und dsthetische Diskurse. Seine
Pointe liegt nun darin, dass sowohl die Rationalitit der Aufklirung, die Mobili-
sierung durch liberale Fithrungsschichten im Sinne einer Férderung der indus-
triellen Revolution als auch nationalistische und in einer hervorragenden Weise
auch kommunistische Mobilisierungen letztlich allesamt einer gleichen Logik fol-
gen: einer zunehmenden Freisetzung von Lebensenergien und die Verschmelzung
des Lebens mit der Technik.” Ziel sei die prometheisch-faustische »Meisterung des

4 Der Begriff>Totale Mobilmachung<wird in der vorliegenden Arbeit durchgingig als Eigenna-
me behandelt und daher im FliefStext groRgeschrieben. Wenn hingegen, wie in diesem Fall,
Ernst]iingers Aufsatz von1930 gemeintist, folgt diese Arbeit der Kleinschreibung des Autors:
>totale Mobilmachung«. Damit folgt diese Arbeit Jiingers eigener Verwendung. Wahrend er
den Begriff 1930 in seinem Aufsatz noch klein schreibt, nutzt er ihn in seinem GrofSessay Der
Arbeiter 1932 und fortan durchgédngig in der grofRgeschriebenen Variante (siehe Zitat Nr. 1).

5 Vgl. hierzu Kapitel 3.2 dieser Arbeit.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Erdkreises«®, wie es Heidegger formuliert hat. Jiingers politische Implikationen —
das Fordern eines totalitiren Arbeitsstaates — begriindet er mit dem Sehen dieser
Beschlagnahme des Lebens durch die metaphysische Gestalt des Arbeiters.

Foucault hingegen ist 1976 auf der Suche nach einer Machttheorie, welche es
ihm erlaubt, Formen moderner Macht besser zu verstehen. Zu diesem Zeitpunkt
hat Foucault einen strategisch-militirischen Zugang zur Macht gewihlt: »Die
Macht ist der Name, den man einer komplexen strategischen Situation in einer
Gesellschaft gibt.«” Macht ist Ergebnis von Kimpfen um Hegemonie. In seinen
Vorlesungen zur Gouvernementalitit 1978/79 fithrt Foucault den Zusammenhang
zwischen Kriegshypothese und Biomacht aus: im Abendland sei historisch ein
umkimpfter Diskurs entbrannt iiber das richtige Regieren, welcher sich von der
philosophischen Frage nach dem guten Leben absetzte. Der moderne Souverin
im Sinne der patria potestas entwickelt sich durch umkimpfte Diskurse zum
Souverin des ratio status und durch Reformation, Kriege und Revolutionen nimmt
er disziplinartechnische und biopolitische Formen der Dressur der Kdrper so-
wie Regulierung der Bevilkerung in sich auf. Um als Souverin zu iiberleben,
greift die moderne Macht die zweite Natur der Gesellschaft auf, deren Leben zur
Grenze der Machtfillle und zum Sinn der Macht wird. Den Souverin gibt es im
liberalen Rechtsstaat nur im Namen des Volkes und politisch-6konomisch nur
im Namen der Gesellschaft. Foucault fithrt nun aus, wie sich diese Konstruktion
der Gleichsetzung von Souveranitit und vital-verstandener Logik der Gesellschaft
verselbststindigt. Ohne die Einschreibung der >Sorge um das Leben der Gesell-
schaft< in die souverine Macht seien Phinomene wie die Totale Mobilmachung,
der hygienisch-pathologische Nationalsozialismus und auch der Stalinismus nicht
zu verstehen.® Foucaults Analytik der Macht ist der Versuch, diese zunehmende
Vereinnahmung der Macht iiber das Leben in der Moderne sichtbar zu machen
und den vielen lokalen Widerstinden gegen sie ein Instrument an die Hand zu
geben, sie zu kritisieren.

»Biomacht« ist fiir Foucault der Name fiir einen Zustand der Machtverhaltnisse
in der Moderne. Sie legitimiert sich durch den gerade beschriebenen Auftrag des
Souverins im Namen der Gesellschaft und hat eine zunehmende Macht iiber das
Leben zur Folge. Im Laufe dieser Studie wird sich herausstellen, dass dies dieselbe

6 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:
Zu ErnstJinger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

7 Foucault, Michel: Sexualitat und Wahrheit|. Der Wille zum Wissen, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2014, S. 94.

8 Vgl. hierzu Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalitat Il. Die Geburt der Biopoli-
tik, Vorlesung am Collége de France 1978-1979, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004. Eine tiefere
Auseinandersetzung mit der Geschichte der Gouvernementalitit findet sich in dieser Arbeit in
Kapitel 3.1.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Zeitdiagnose ist, die Jiinger auch in Der Arbeiter vortrigt und an einer Stelle als >Le-
bensmacht« bezeichnet.® Sowohl Ernst Jitnger 1932 als auch Michel Foucault 1976
fithren diese Zeitdiagnose im Rahmen ihrer Suchbewegung nach Selbstbehaup-
tung fir das Individuum an. Beide sind feinfithlige Diagnostiker eines Jahrhun-
derts der grofden Katastrophen. Ihre Suche nach Selbstbehauptung und Emanzi-
pation ist ohne die Katastrophen des totalen Kriegs, des Faschismus, des Stalinis-
mus und die vielen anderen Suchbewegungen nach revolutionirer Befreiung ihrer
Zeit nicht zu verstehen. Es eint sie die Einsicht, dass der Liberalismus bzw. der
liberale Begriffsrahmen in der Philosophie nicht die Losung fiir die Frage nach der
Emanzipation des >Selbst« sein kann. Biographisch betrachtet hat dies wohl sehr
unterschiedliche Griinde und geht auf verschiedene Einfliisse zuriick. Der Front-
soldat und berithmte Kriegsautor Jiinger »ruht« wie ein Fisch im Wasser ultra-
rechter/nationalbolschewiker Diskurse der Weimarer Republik und schreibt die
erste Demokratie auf deutschem Boden mit hinfort. Trotz fanatischem Eifer als
>Neo-Nationalist« in den 1920er Jahren erschopft sich Jiingers Suchbewegung nach
Selbstbehauptung nicht im Phantasma des vélkischen/arischen Ubermenschen-
Mythos. Er versucht einen Mittelweg zu finden zwischen einer nationalistischen
und marxistischen Revolution. Beiden Seiten will er die Augen 6ffnen. Die wahre
Revolution erreiche man nur durch das »Sehen von Gestalten«.’® Konkret durch
das Sehen der Gestalt des Arbeiters, die sich hinter den liberalen, proletarischen
und nationalen Revolutionen entwickelt hitte. Dem bourgeoisen, proletarischen
und nationalistischen Mythos der Geschichte stellt Jiinger einen eigenen Mythos
entgegen, der tatsichlich in der Lage sein soll, den Menschen zu befreien. Hierfir
wagt sich Jiinger an eine »freedom ablaze« (eine Freiheit in Flammen), wie es Leon
Niemoczynski und Kevin Sédergren so schon auf den Punkt gebracht haben: Jin-
ger steckt den liberalen Begriffsrahmen in Brand, er reinigt Kommunismus und
Nationalismus vom Rationalismus der Moderne mit dem Ziel der existenzialisti-
schen Befreiung des Individuums. Und hierin, so Niemoczynski und Sédergren,

9 Es handelt sich hierbei um eine zentrale Forschungshypothese dieser Arbeit. Biomacht und
Lebensmacht werden im Laufe dieser Arbeit daher synonym verwendet. Die Begriindung
hierfiirwird in Kapitel 3.2 dieser Arbeit erbracht werden. Biomacht/Lebensmacht sind jedoch
von der Biopolitik zu unterscheiden. Wahrend die Biomacht in Foucaults Werk fur eben-
jene neue Art der Gouvernementalitit steht, fiir ein sParadigma« der Machttechnologien
(nicht nur die Regierung betreffend), so steht die Biopolitik fiir ein ganz praktisches Set an
Policy-Interventionen an der Bevolkerung wie am Korper im Zusammenhang mit dem neu-
en Machtparadigma. Biopolitische Interventionen sind etwa die Einfiihrung von kollektiven
Versicherungssystemen oder Impfungen (Variolation und Vakzination) im19. Jahrhundert.

10 Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 44.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

liegt eine entscheidende Parallele zwischen Jinger und Foucault: Auch Michel Fou-
cault wird den liberalen Begriffsrahmen dhnlich in Brand stecken.™

Biographisch kann man Jinger und Foucault keineswegs vergleichen. Foucault
ist prominenter Vertreter einer Generation junger Linker nach 1945 in Frankreich.
Wie viele andere ist auch er vom >Scheitern« der studentischen Revolten vom Mai
1968 frustriert. Das Konzept der Biomacht und ihres machttheoretischen Vorgin-
gers der Kriegshypothese'*sind Reaktionen auf ebenjenes Scheitern, das Foucault
auch als Scheitern der Intellektuellen und ihrer Theorien versteht. Foucault schreibt
gegen die franzosischen Kommunisten an, denen er sich vormals noch zugehorig
fithlte, gegen die Sinnlosigkeit des Strukturalismus, dem er sich weitestgehend
noch zuordnen lieRR, etwa in Wahnsinn und Gesellschaft (1961), gegen Phinomenolo-
gie und Hermeneutik seiner Lehrer und Vordenker'® (etwa Jean Hyppolite), gegen
liberale Vertreter des Kontraktualismus genauso wie gegen die >Kritische Theorie«
etwa eines Jiirgen Habermas. Foucault hat nie einen Hehl daraus gemacht, dass
er seine Aufgabe als Intellektueller darin sah, Partei zu ergreifen fur die Anteil-
losen, wie sie Jacques Ranciére nannte. Ihn trieb die Selbstbehauptung der seit
dem Zweiten Weltkrieg neu aufgekommenen Subjekte des Widerstands an. Fou-
caults theoretisches Werk ist ohne den Blick auf sein politisches Engagement fir
Schwule, Gefangene, Frauen, Auslinder, Psychiatrisierte und Diskriminierte nicht
zu verstehen. Foucault geht es um eine theoretische Aufriistung der neu entstan-
denen sozialen Bewegungen iiberall im >Westen<. Und vor allem nach 1968 geht
es ihm um die Korrektur von theoretischen Fehlern und Engfithrungen der klas-
sischen genauso wie der neuen Linken. Um zu einer Machttheorie zu kommen,
die ebendiese Aufriistung der neuen sozialen Bewegungen leisten kann, entziin-
det auch Foucault den liberalen Begriffsrahmen, der immer noch die Theorien der
neuen Linken durchzége und damit die Herrschaft der Bourgeoisie festige.’

sBiomacht« ist der Name fiir einen Zustand der Machtverhiltnisse in der Mo-
derne und man erkennt sie an einem genealogischen statt eines historistischen
oder geschichtsphilosophischen Zugangs zur Geschichte. Das Schlagwort Biomacht
ist verwandt mit dem Schlagwort Nietzsche. So verwundert es auch nicht, dass zu
den jeweiligen Zeitpunkten, als das Konzept der Lebensmacht bzw. Biomacht in
ihrem Werk auftaucht (1932 und 1976), Jinger und Foucault sich intensiv mit dem

11 Vgl. Niemoczynski, Leon/Sodergren, Kevin: Freedom Ablaze: Ernst Jiinger and Michel Fou-
cualt’s Concept of Force, in: pli. The Warwick Journal of Philosophy 17, 2006 (S. 84-97).

12 Vgl hierzu Kapitel 6 dieser Arbeit.

13 Mit Nennung der mannlichen Funktionsbezeichnung istin diesem Buch, sofern nicht anders
gekennzeichnet, immer auch die weibliche Form mitgemeint.

14 Vgl. hierzu das Gesprach von Michel Foucault mit Jacques Ranciére: Foucault, Michel: Machte
und Strategien, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Banden, Band |11 (Dits et écrits), hg. von
Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurta.M.: Suhrkamp 2001-2005, S. 540ff. (S. 538-550).

15 Vgl hierzu das Kapitel 6.1 dieser Arbeit.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A

17


https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Spatwerk Friedrich Nietzsches auseinandersetzten. Nietzsche hilt Einzug in das
Denken von Jiinger und Foucault, als beide ebenjene radikale Kritik des liberalen
Begriffsrahmens jenseits der linken und rechten Theoriestringe ihrer Zeit zu eta-
blieren versuchen. Ausgangspunkt ihres Denkens der Biomacht ist die Nietzschea-
nische Kritik des liberalen Begriffsrahmens. Dieser kritisierte Begriffsrahmen be-
inhaltet konkret gesprochen die Subjektphilosophie, die Kant’sche Vernunftkritik,
den humanistischen Rationalismus der Aufklirung, kontraktualistische Theorien
des Politischen und schlieRlich die Hegel'sche Geschichtsphilosophie.’® Beide grei-
fen Nietzsche auf, doch — wenig verwunderlich bei dem so multivalenten Denker
Nietzsche — greifen sie seinen Willen zur Macht sehr unterschiedlich auf. In Kapitel
2 der vorliegenden Studie wird dieser Unterschied aufgezeigt. Doch bei allen Un-
terschieden: Ausgangspunkt der Biomacht ist die Genealogie Nietzsches. Sowohl
Jiinger als auch Foucault nehmen die genealogische Perspektive ein, um den libe-
ralen Begriffsrahmen aufler Kraft zu setzen.

b) Biomacht = Lebensmacht?

Es stellt sich nun die Frage, ob b) Jiitnger und Foucault denn von derselben Biomacht
sprechen. Sind die eingangs aufgezeigten Zitate vielleicht nur auf den ersten Blick
parallel zu lesen? Die vorliegende Studie wird belegen, dass es sich hier um das-
selbe Phinomen handelt. Das haben die vergangenen Zeilen schon angedeutet.
Zwar verfolgen Jinger und Foucault unterschiedliche theoretische und politisch-
praktische Ziele, doch beide argumentieren in einer dhnlichen Art und Weise und
legen verbliiffend dhnliche Phinomenologien einer in der Moderne zunehmend
biopolitischen Macht iiber das Leben vor. Da Jiinger und Foucault in klassischen
Einteilungen des politischen Denkens weit voneinander entfernt stehen, tendiert
man dazu, diese Ubereinstimmung eher als nebensichlich abzutun. Die vorliegen-
de Arbeit geht einen anderen Weg. Die zeitkritische Diagnose einer zunehmend
gefihrlichen, biopolitischen Macht iiber das Leben steht im Werk der beiden an
solch zentraler Stelle, dass es nicht moglich ist, sie als nebensichlich abzutun. Zu-
dem hat diese Zeitdiagnose in der politischen Theorie inzwischen auch weit iiber
Michel Foucault hinaus an Popularitit gewonnen und wurde etwa durch Giorgio

16 Um den biopolitischen Typus des politischen Denkens zu konstruieren, sind die Kapitel die-
ser Arbeit nach dem hier kritisierten Begriffsrahmen und seinen Bestandteilen sortiert. Die
Begriindung hierfiir folgt im Laufe dieser Einleitung noch. Die Arbeit beginnt mit der Kri-
tik der Geschichtsphilosophie in Kapitel 2, geht (iber in die Entgegenstellung eines eigenen,
biopolitischen Geschichtsverstindnisses in Kapitel 3, geht in Kapitel 4 auf die Kritik des Ratio-
nalismus ein, in Kapitel 5 auf die Kritik des autonomen Subjekts und abschliefend in Kapitel
6 auf die Kritik an liberalen Konzeptionen des Politischen als Verstindigung.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Agamben'” oder auch Michael Hardt und Antonio Negri'® weiter ausgebaut und
zu einer Theorie ausgearbeitet.

c) Biomacht und die Frage nach dem Politischen

Die Diagnose, einen Hauptzug der modernen Macht in einer unsichtbaren, an-
onymen, apersonalen, nicht-juridischen und totalitiren Vereinnahmung unseres
Lebens zu sehen, geht mit einer konkreten Vorstellung des Politischen einher. Die
Konstitution der politischen >Welt« ist eine strategisch-militirische. Das Politische
ist aus dieser Sicht als Ort von (physischen) Kimpfen, Hegemonien und der Logik
von Freund und Feind zu verstehen. In der vorliegenden Arbeit wird — unter Re-
kurs auf die beiden Theoretiker der Biomacht — dieser Zusammenhang in Kapitel 6
sichtbar gemacht.

d) Ideengeschichtliche Einordnung

Die letzte Frage ist es nun, welche diese Studie umfassend zu beantworten sucht. Die
vorliegende Studie wird sich jedoch auch mit den vorgenannten Fragestellungen
auseinandersetzen miissen. Frage a) muss erliutert werden, bei Frage b) braucht es
einen Beleg und Frage c) ist mit Kapitel 6 ein ganzes Kapitel gewidmet. Die parallele
Lektiire der Zeitdiagnose der Biomacht und ihrer politischen Implikationen sind
Ausgangspunkt dieser Arbeit, aber diese Arbeit erschopft sich nicht in den ersten
drei Fragestellungen. Sie beschiftigt sich mit dem Problem der ideengeschicht-
lichen Einordnung dieses Typus von politischem Denken. Wie schon angedeutet,
sind diese Parallelen zwischen Jinger, Foucault und Agamben nicht richtig einzu-
ordnen mit klassischen Einteilungen des politischen Denkens. Mit herkdmmlichen
Kategorien wird einer tiefgehenden machtanalytischen und politisch-analytischen
Identitit der beiden Autoren nicht Rechnung getragen. Dies liegt an der Distanz
der beiden Autoren in diesen Einteilungen. Aus ideengeschichtlichen Standard-
werken kann dieser doch wichtige Zug der politischen Theoretisierung in keiner
Weise gefasst werden. Genau an dieser Stelle sehe ich eine Liicke im Typologisie-
rungssystem politischen Denkens in der Moderne. Denn es scheint mir mehr als
nur zufillige Parallelen zwischen dem Konstrukt der Jiinger’schen Lebens- und der
Foucault’schen Biomacht zu geben. Beide stehen anscheinend auf derselben Seite
einer entscheidenden Zweiteilung des politischen Denkens der Moderne. Bei die-
ser Zweiteilung geht es um eine grundlegende Frage des Verstindnisses des Politi-
schen in der Moderne, auf das es in der politischen Philosophie zwei entgegenge-
setzte Antworten gibt. Es geht um die Frage, ob das Politische eher eine Funktion

17 Vgl. Agamben, Giorgio: Homo Sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben, Berlin: Suhr-
kamp 2015.

18 Vgl. Hardt, Michael/Negri, Antonio: Empire, Die neue Weltordnung, Frankfurt a.M.: Campus
2003.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Verstindigung und des Geistigen ist, oder ob das Politische eher eine Funktion
des Krieges/Kampfes und des Kérperlichen ist. Hier konnte eine trennende Linie
durch das politische Denken in der Moderne gezogen werden, die Ernst Jinger
und Michel Foucault derselben Seite zuordnen. Diese Linie zu ziehen, kann durch
die dadurch entstehenden Idealtypen (Politisches als Verstindigung, Geistiges —
Politisches als Krieg/Kampf, Korperliches) helfen, politische Theorien in ihren Ab-
standsverhiltnissen zu diesen beiden Polen neu einzuordnen und daraus Schliisse
zu ziehen. Diese Schliisse wiirden quer zu den klassischen ideengeschichtlichen
Einteilungen liegen. Die vorliegende Dissertation soll hierbei den ersten Schritt
einer Typenbildung darstellen.

Mein Forschungsbegehren ist es somit, einen Typus des politischen Denkens
herauszuarbeiten. Dafiir ziehe ich sowohl Ernst Jiingers Lebensmacht als auch Mi-
chel Foucaults Biomacht fiir eine Textanalyse heran. Die konkrete Forschungsfrage
lautet daher: Gehoren die kontriren Positionen Ernst Jiitngers und Michel Foucaults
demselben biopolitischen Typus des politischen Denkens an, der eine zunehmende
Macht itber das Leben als Signum der Moderne versteht und das Politische grund-
legend vom Kérper und vom Kampf her strukturiert? Oder anders formuliert: Kann
man sowohl das politische Denken Jiingers als auch Foucaults auf derselbe Seite des
biopolitischen Typus des politischen Denkens einordnen?

Aus methodologischen Griinden — so wird spater noch ausgefiithrt — ziehe ich
moglichst kontrire Positionen heran, die ich trotzdem noch auf dieselbe Seite des
zu bildenden Idealtyps stellen wiirde. Ernst Jiinger und Michel Foucault eignen sich
hierfiir hervorragend. Von ihrer politischen Uberzeugung her (der eine verstand
sich als »Nietzscheanischer Marxist«, der andere als Speerspitze eines »Heroischen
Realismus«) konnten Foucault und Jiinger nicht weiter auseinanderliegen.

Zwischen Michel Foucaults In Verteidigung der Gesellschaft sowie Der Wille zum
Wissen und Ernst Jingers Der Arbeiter spannt sich ein Raum politischer Theoretisie-
rung auf, der einen Angriff auf den liberalen Begriffsrahmen darstellt. In landliu-
figen Darstellungen des politischen Denkens, wie etwa in Jan-Werner Miillers Das
demokratische Zeitalter™ oder Walter Reese-Schifers Politische Theorie der Gegenwart
in fiinfzehn Modellen®® erscheint dieser Typus des politischen Denkens nicht in die-
ser spezifisch biopolitischen Perspektive. Ernst Jiitnger kommt sowohl bei Miiller
als auch Schifer gar nicht erst vor, Foucault hingegen mehr im Zusammenhang
der Poststrukturalisten und als Kind der Bewegung von 1968 und nicht so sehr im
biopolitischen Zusammenhang. Oder er kommt gar, wie bei Schifer nur im Zu-
sammenhang der Gouvernementalitit des Neoliberalismus und somit als fahiger

19 Vgl. Miiller, Jan-Werner: Das Demokratische Zeitalter. Eine Ideengeschichte Europas im 20.
Jahrhundert, Berlin: Suhrkamp 2013.

20  vgl. Reese-Schafer, Walter: Politische Theorie der Gegenwart in fiinfzehn Modellen, Miin-
chen: Oldenbourg 2006.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41.



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Seismograph der internen Verschiebungen der liberalen zur neoliberalen Regie-
rungskunst, aber nicht als Herausforderer des liberalen Macht/Wissen-Regimes
vor. Das scheint mir ein Fehler zu sein. Unter anderem dieser soll anhand einer
typologischen Vorgehensweise behoben werden.

1.2 Die textanalytisch-typologische Methode

Wenn nun in der vorliegenden Arbeit vom »Typus« die Rede ist, so gibt es hier
zwei Bedeutungsebenen. Auf der einen Seite geht es um die Methode dieser Arbeit
und auf der anderen um Ernst Jingers Begrift des Typus, der in einem Verhilt-
nis der abgestuften Rangordnung zur Gestalt steht. Die Jinger’sche Typik wird in
Kapitel 5.2.4 dargestellt. Gleich an dieser Stelle soll Missverstindnissen vorgebeugt
werden: Diese Arbeit macht sich Ernst Jingers Methode und dessen Begriff nicht
zu eigen, sondern trifft eigene methodologische Entscheidungen und verfolgt ei-
ne eigene Methode und ist als eine textanalytische Typenbildung zu verstehen. Ihr
ganzes Ziel ist es, einen Typus aus zwei vordergriindig widerspriichlich scheinen-
den Textkorpora herauszulesen — letztlich handelt es sich hier um eine Vorarbeit
fiir eine zu erstellende Typologie. Dieses Vorgehen wird auf den nichsten Seiten
dargelegt.

1.2.1 Erérterung der textanalytisch-typologischen Methode

Die vorliegende Studie hat den Anspruch, eine typologische Ideengeschichte vor-
zubereiten. In der Regel greift die Ideengeschichte auf chronologische, begriffsge-
schichtliche oder problemorientierte Methoden zuriick.?! Die vorliegende Arbeit
versucht, den typologischen Ansatz fiir die Ideengeschichte fruchtbar zu machen.
Geschichte fordert die politische Philosophie heraus. Das historistische Vorurteil
besagt, dass Geschichte das Denken prige und Denken daher stets relativ zur Zeit
sei. Die Beschiftigung mit Ideen der Vergangenheit sei daher nur eine rein his-
torische Angelegenheit und stets >iiberholt«. Oder in verschiedenen Formen wird
an ihr bemingelt, sie sei herrschaftsstiitzend. Michel Foucault wird in seiner Aus-
einandersetzung mit (Ideen-)Geschichte in der Archiologie des Wissens wiederum
dem Historismus eben das vorwerfen: die Macht zu stiitzen, anstatt alternative
Geschichte, oppositionelle Geschichte oder Geschichte der unterdriickten Stimmen
zu sein. Und spéter in Nietzsche, die Genealogie, die Historie wird er noch weiter gehen
und sich fiir eine hegemoniale Geschichte der unterdriickten Leiber und Liiste ein-

21 Vgl. Weber, Ralph: Politische Ideengeschichte. Interpretationsansitze in der Praxis, Gottin-
gen: UTB 2014.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41.

2


https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

setzen.?” Wihrend folglich der Historismus das Problem aufhebt, indem er Ideen-
geschichte streng an »subjektiven« und einzigartigen Epochen bzw. an paradigma-
tischen Denkern der jeweiligen Zeit festmacht, deren Denken nicht iiber die Jahr-
hunderte vergleichbar sei mit heutigem, steht dem gegeniiber die Fokussierung auf
die Genese von Ideen, deren Entwicklung, deren Verzweigungen und deren Wirk-
michtigkeit oder Wirkungslosigkeit auf die politischen Entscheidungen. Dem poli-
tisch-philosophisHalchen Nachdenken iiber Ideen ist letztlich jede Grundlage ent-
zogen, wenn Ideen nur streng als Kinder ihrer Zeit oder als Ausdruck hegemonialer
Praktiken verstanden werden. Timothy Goering bezeichnet diese beiden grund-
legenden Richtungen figurativ als Geistesgeschichte (kontextzentriert/materialis-
tisch) und Ideengeschichte (idealistisch).?® Auf diese Unterscheidung wird diese
Arbeit spater wieder zuriickkommen. Eine besondere Form der Ideengeschichte ist
die Tradition der Nietzscheanischen Genealogie. Darunter versteht man, die letz-
tere Ideengeschichte strategisch-hegemonial zu denken. Ideengeschichte bedeutet
dann, den Machtkampf der Ideen bzw. den Machtkampf »hinter« den Ideen sicht-
bar zu machen. Und es geht um die Erforschung einer nicht-linearen und nicht-
organischen Entwicklung von Ideen, folglich um die Betonung der vielen parallelen
Herkunftsgeschichten anstelle eines monolithischen Ursprunges.>*

Typologisch zu arbeiten heifit, einen Zwischenweg einschlagen zu wollen. Es
bedeutet, von einer gewissen Konstanz der Methoden, Konzepte und Fragen in der
Geschichte des politischen Denkens auszugehen. Das Typische in politischem Den-
ken und politischen Theorien zu sehen, meint weder, den Epochenkontext iiber-
bewerten zu wollen, noch die Kraft von zeitlosen Ideen (ob nun idealistisch oder
hegemonial) allzu sehr in den Vordergrund zu stellen. Die vorliegende Arbeit will
eine Typologie vorbereiten.

Was heiflt das konkret? Im Falle dieser Arbeit kann man es in etwa wie folgt
auf den Punkt bringen: Das Politische vom Kérper und vom Kampf her zu denken,
erscheint aus dieser Perspektive als eine typische Antwort auf das Problem des Po-
litischen — und sie erscheint nicht als epochal-alternativlos, aber gewissermaflen

22 Vgl. hierzu Foucault, Michel: Archdologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973; Fou-
cault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin (Hg.): absolute
Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S.104 (S. 98-117).

23 Vgl. Coering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und
Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 10 (S. 7-54).

24 Vgl. Llanque, Marcus: Genealogie als ideengeschichtliche Methode und die Idee der Men-
schenrechte, in: Goering, D. Timothy (Hg.): (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und
Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017, S.171-194.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

als typisch modern.?> Daher steht der hier vorgestellte Ansatz zwischen Ideenge-
schichte und Geistesgeschichte.

Anhand dieser Methode soll aufgezeigt werden, wie die klassischen Liberalen,
die historischen Materialisten, aber auch Max Weber in seinem Zugriff auf das
Politische genauso wie viele bedeutende Theoretiker, die das Politische aus dem
philosophischen Gegenstandsbereich der Antike zogen, das Politische vom Korper
und vom Kampf her dachten. Trotz der Vielzahl solcher Ansitze in der Moderne
darf jedoch nicht vergessen werden, was im platonischen Bewusstsein der Antike
noch transparent war: Es gibt mehrere Zuginge zum Politischen. Etwa einen tiber
die Seele/Vernunft und einen itber den Kérper/Kampf. Es sind der Historismus
und die Geistesgeschichte, die diese antike Unterscheidung als nicht mehr frucht-
bar fur unser heutiges Denken scheinen lassen. Die vorliegende Arbeit wihlt den
typischen Zugang zum Politischen mit der Absicht, die Alternative zwischen Ver-
stindigung und Kampf sowie Geistigem und Korperlichem als Ausgangspunkte
fiir politisches Denken wieder zu 6ffnen und sichtbar zu machen. Der typologi-
sche Blickwinkel erméglicht es, philosophische Grundentscheidungen jenseits von
Epochen und von hegemonialen Prozessen sichtbar zu machen und sie fiir die phi-
losophische Diskussion dariiber zu 6ffnen. Er lisst sich somit eher dem ideenge-
schichtlichen Ansatz (im Sinne Timothy Goerings) zuordnen, behilt jedoch eine
Vermittlung zu kontextuellen Elementen und steht dadurch zwischen den beiden
Varianten der Geistes- und Ideengeschichte, jedoch niher zur Letzteren.

Ziel dieser Studie ist es, mit der Vorbereitung fiir eine typologische Studie die
Grundentscheidungen iiber die Frage des Politischen in der Moderne sichtbar zu ma-
chen. Ganz konkret geht es um den biopolitischen Typus des politischen Denkens,
welcher spitestens im 20. Jahrhundert als eine Spielart des politischen Denkens
vom Korper und vom Kampf her »aufgetaucht« ist. Diese Studie nimmt eine breit
angelegte Textanalyse von Schliisseltexten Michel Foucaults und Ernst Jiingers vor
und wird hieraus einen Idealtypus formen, der neben weiteren Idealtypen stehen
soll.

In verschiedenen Bereichen der Sozialwissenschaften sind typologische Me-
thoden spitestens seit Max Weber geliufig. Bis auf wenige Ausnahmen, wie etwa

25  Mirist klar, dass der Begriff der Moderne selbst hoch umstritten und dufRerst vieldeutig ist.
Die vorliegende Arbeit wird auf den wissenschaftlichen Diskurs iiber die Moderne nicht ein-
gehen konnen. Dieser Hinweis der Arbeit darauf, dass die Fokussierung auf Kampf und Kér-
per ein typisch modernes Phanomen ist, ist trotzdem als Randnotiz fiir die weitere Arbeit mit
dem hiererarbeiteten Typus des Politischen wichtig. Denn hier soll eine ansonsten nicht ganz
transparente Voreinstellung des Autors sichtbar gemacht werden. Ich gehe namlich implizit
davon aus, dass entscheidende politische Theorien spatestens seit der Renaissance (und um
einen Namen zu nennen: seit Machiavelli) ausmacht, dass sie vom Kérper und vom Kampf
her gedacht wurden.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A

23


https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Hermann Liibbes Beitrag zum Sammelband Das Problem der Ordnung, trifft dies je-
doch fiir die Ideengeschichte nicht zu. In seinem Beitrag namens Typologie der po-
litischen Theorie arbeitet Liibbe vier zeitlose Typen der theoretischen Positionierung
zum politischen Faktum heraus: dem Faktum, dass jedes Regierungssystem eines
der »Herrschaft des Menschen iiber den Menschen«?® sei. Politisch nennt Liibbe
jene Theorien seit der Antike, welche sich zu diesem entscheidenden politischen
Faktum positionierten. Wieso wird geherrscht und ist dies legitim? Fiir Liibbe wa-
ren es die Sophisten, welche sich als erste auf diese Art mit der Ordnung ausein-
andersetzten. Thre Analyse drehte sich um den pragmatischen Sinn bzw. um den
konkreten Herrschaftswillen der Herrschenden. Der erste Typus politischer Theo-
rien ist somit fir Libbe der sophistische, welcher (bei den Sophisten selbst we-
niger aus revolutioniren als aus geistig-emanzipatorischen Griinden) Herrschaft
als Ausdruck des Interesses der Herrschenden darstellte.?” Fiirsten herrschen aus
Eigennutz. Diesem Typus steht die diametral gegenldufige Antwort auf die Frage
nach dem Warum der Herrschaft von Menschen iiber Menschen entgegen: Herr-
schaft im Sinne der Beherrschten.?® Menschen brauchen Herrschaft. Die theoreti-
sche Begriindung dieser Notwendigkeit der Herrschaft fiir die Beherrschten reicht
von der klassisch-liberalen Argumentation der Uberwindung des unertriglichen
Naturzustands (Typus 2, bspw. Thomas Hobbes) bis hin zur Begriindung von Herr-
schaft durch die Uberwindung der menschlichen Eigenschaften, welche den Na-
turzustand @iberhaupt unertriglich machen: Die folgenden zwei Typen beschreibt
Liibbe als Typen der Liquidation des Politischen.? Der erste Typus der Liquida-
tion des Politischen erkennt das Grundiibel des menschlichen Zusammenlebens
in der Konkurrenz der Gliicksvorstellungen. Ihr politisches Programm besteht in
der Setzung einer Gliicksvorstellung durch eine héhere Instanz und damit ginge
das Absterben des Politischen einher. Dies ist der eschatologische Typus der ter-
roristischen Moral, welchen Litbbe »[vlon Platon bis Natorp, von Campanella bis
Marx«3® erkennen will (Typ 3). Der letzte Typus ist der eschatologisch-technokra-
tische (Typ 4). Die Herrschaft des Menschen tiber den Menschen werde unnotig
in einer Gesellschaft, in der der Mensch die vollkommene Kontrolle iiber die Na-
tur habe. Denn in diesem Fall fiele das »Ausbeutungsinteresse« weg. Dem geht
die Analyse vorweg, dass die heutigen Ausbeutungsverhiltnisse iiberhaupt ihren
Grund erst darin hitten, dass das natiirliche Ausbeutungsinteresse des Menschen

26  Libbe, Hermann: Typologie der politischen Theorie, in: Kuhn, Helmut/Wiedmann, Franz: Das
Problem der Ordnung, Sechster deutscher Kongress fiir Philosophie Miinchen 1960, Meisen-
hein am Glan: Anton Hain 1962, S. 77.

27 Vgl.ebd,S. 81.

28 Vgl.ebd,S. 86.

29 Vgl.ebd, S.91.

30 Ebd,S.79.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

sich derzeit noch leichter die Menschen als die Natur Untertan machen kénne.
Eine Politik, welche die gesellschaftlichen Produktivkrifte so organisieren und op-
timieren kénne, dass der Mensch die volle Kontrolle iiber die Natur hitte, wiirde
der Herrschaft des Menschen itber den Menschen den Boden final entziehen und
wire die einzig legitime.>!

Fur Libbe wire Ernst Jiinger ein typisch eschatologisch-technokratischer Theo-
retiker (Typ 4) und Michel Foucault wohl am ehesten ein sophistischer (Typ 1). Liib-
bes Typologie ist zwar sehr hilfreich fiir die generelle Einordnung der Theoretisie-
rungen von Regierung. Doch sie hat auch Schwichen. Sie kann das Phinomen der
Biomacht nicht erfassen. Denn Jiinger und Foucault eint, dass beide in ihrer Theo-
retisierung des Politischen nicht auf legitime Herrschaft (in Foucaults Duktus: ju-
ridische Macht) rekurrieren, sondern eine historisch-strategische Macht itber das
Leben entdecken, welche strikt post-souverin, apersonal und anonym zu verstehen
ist. Das politische Faktum ist fiir beide eben nicht die Herrschaft von Menschen
iiber Menschen, sondern ist durchzogen von der sHerrschaft« eines Dispositivs itber
das Leben. Obwohl Liibbe typologisch arbeitet und somit zeitlose Aspekte in po-
litischen Theorien betont, so kann er doch bestimmte politische Theorien in ihrer
disruptiven Logik nicht erfassen. Dies hat zwei Griinde: erstens wegen seiner Re-
duzierung des Politischen auf das politische Faktum der Herrschaft des Menschen
iiber den Menschen. Und zweitens, weil mit seinem Ansatz die Besonderheit post-
moderner Theoretisierung nicht abbildbar ist. Jiingers und Foucaults Biomacht
kann man zwar jenseits der tiefgreifenden Briiche von 1917, 1918, 1945 und 1989
als typisch verstehen. Doch ohne 1789 und die industrielle Revolution sind sie zum
Teil unverstandlich. Sie theoretisieren das Politische vom Kérper und vom Kampf
her; diese Aspekte kann man sehr wohl typologisch bis in die Antike zuriickverfol-
gen. Doch sie konstruieren ihre Theorie von einer zunehmenden post-souverinen,
apersonalen und anonymen Macht itber das Leben aus und diese ist mit dem Pro-
blem der Moderne unzertrennlich verwoben. Die Theorie der Biomacht ist ein Beitrag
zu einem Diskurs tiber das Problem der Moderne oder anders ausgedriickt: Bio-
macht ist — ganz im Sinne Wolfgang Reese-Schifers — politisch-ideengeschichtlich
zu verstehen: als Beitrag fiir ein Modell zur Antwort auf offene Fragen des Libera-
lismus, der seit dem 19. Jahrhundert hegemonial geworden ist. In Kategorien der
Biomacht zu denken, ist typisch modern und zugleich typisch modernititskritisch.

Hermann Liibbes Typologie eignet sich folglich nicht als Mafstab fiir die vor-
liegende Studie. Welche Art der Typologie soll stattdessen verwendet werden? Die
vorliegende Studie versucht eine Typologie des Politischen in der Moderne textanalytisch
vorzubereiten. Politische Theorie versteht sie im Sinne Liibbes als Auseinanderset-
zung mit dem politischen Faktum. Doch das politische Faktum will sie nicht tren-
nen von den epochemachenden Problemen, die neu auftauchen und Antworten

31 Vgl.ebd, S. 78f.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41.

25


https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

erfordern. Moderne politische Theorie ist nicht zu verstehen ohne die Krise der
Souverinitit, ohne das Aufkommen einer eigenstindigen Rationalitit, ohne das
souverdne Subjekt und ohne die Geschichtsphilosophie. Politische Antworten zu
geben bedeutet seither, sich zu diesen Herausforderungen zu positionieren. Hier
argumentiert folgende Arbeit, dass Michel Foucault und Ernst Jiinger im Rahmen
ihrer politischen Theorien (Gestaltphilosophie und Genealogie) sich typisch biopo-
litisch zu den genannten modernen Fragen positionieren.

Methodologisch orientiert sich die hier vorgeschlagene Typologisierung des po-
litischen Denkens an Max Weber. Weber war zwar einer der ersten, die in der sozi-
alwissenschaftlichen Forschung typologisch gearbeitet haben. Doch freilich gibt es
eine viel weiter zuriickreichende Tradition typologischer Methoden. Schon Aris-
toteles nutzte Typen. In seiner wichtigsten staatspolitischen Schrift, der Politik,
geht es Aristoteles in den Biichern IV und VI um die Staatsformenlehre. Sie soll-
te Regierenden als Ratgeber dienen, die beste Staatsform zu finden. Im Gegen-
satz zu Platon, dessen Politeia er aufgrund eines zu utopistischen und schidlichen
»Kommunismus«ablehnt, favorisiert Aristoteles nicht nur eine Staatsform, sondern
sieht zwischen den beiden Extremen der Tyrannis und der Demokratie abgestufte
Zwischenformen, die unter bestimmten Bedingungen fiir eine bestimmte Polis die
richtige sein kdnnten. Doch Aristoteles unterscheidet sich vom viele Jahrhunder-
te spater auf ihn zuriickkommenden Niccolo Machiavelli dahingehend, dass es fiir
ihn eine beste Staatsform im Sinne eines >regulativen Ideals« gibt. Den am Gemein-
wohl ausgerichteten Formen der Monarchie, Aristokratie und der Politie stellt er
die illegitimen Formen der Tyrannis, Oligarchie und der Demokratie gegeniiber. Er
selbst hilt eine Mischform, eine gemifiigte Regierung weder nur der Reichen noch
de facto der Armen (wenn es keinen Zensus gibe und in einer extremen Demokra-
tie, konnten sie aufgrund ihrer Mehrheit herrschen) fiir in den meisten Fillen die
optimale Regierungsform. Um als Ratgeber fiir Politiker und Gesetzgeber zu die-
nen, miisse, so Aristoteles, die Staatsformenlehre wie andere Wissenschaften auch
betrieben werden. Man miisse sich folglich der guten Verfassung dadurch nihern,
dass man die einzelnen Moglichkeiten, die es empirisch gibt und gegeben hat, im
Einzelnen studiert und daraus Schliisse fiir das politische Handeln zieht.3* Ohne
an dieser Stelle tiefer auf Aristoteles’ Staatsformenlehre und die Politik einzuge-
hen, so lasst sich doch festhalten, dass er Typen anhand klarer empirischer Kri-
terien bildet, um dem jeweils Handelnden die Moglichkeit des Vergleichs und der
Verortung im Feld der moglichen guten und schlechten Verfassungen zu geben.
Die Wissenschaft ist in diesem normativ-ontologischen Verstindnis nicht nur em-
pirisch, sondern stets mit empirischen Methoden der Erfassung komplexer Sach-

32 Vgl. Reese-Schifer, Walter: Klassiker der politischen Ideengeschichte. Von Platon bis Marx,
Miinchen: Oldenbourg 2011.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

verhalte auch Instrument zur Ausrichtung an einem regulativen Ideal und somit
zeit- und struktur-itbergreifend normativ.

Hiervon abgrenzen lisst sich wohl Max Webers Verstindnis von Sozialwissen-
schaft. Analog zu Aristoteles’ Typologie nutzt auch Weber Typen zum Zwecke des
wissenschaftlichen Vergleiches. Weber arbeitete typologisch, um denkendes Ord-
nen in Abstandsverhiltnissen moglich zu machen. Er hat jedoch im Gegensatz
zur aristotelischen Tradition, der bspw. Hannah Arendt im 20. Jahrhundert niher-
stand, keine normative Intention. Weber ist entsprechend seiner Werturteilsfrei-
heit Vertreter eines empirisch-analytischen Ansatzes. Analog zum strikt mathema-
tisch angehauchten Versuch der philosophischen Logik, so ist auch der Weber’sche
Idealtypus der Versuch in den ungenauen Erfahrungswissenschaften, Sprache sys-
tematisch klar zu formalisieren und somit moglichst »objektive< Ergebnisse zu er-
reichen. Wenn man im Weber’schen Zusammenhang von Typen spricht, so sind
damit sinnadiquat konstruierte »Idealtypen« gemeint. Methodologisch betrach-
tet meint dies einen Begriff, der vollig (zweck-)rational, unseren Denkstrukturen
folgend, die Realitit aus heuristischen Griinden stark iiberspitzend, konstruiert
wird. Ziel ist es, anhand von Idealtypen die Realitit und all ihre Irrationalititen
sowie das ganze Chaos »denkend« in »Abstandsverhiltnissen« (Nihe und Ferne)
zu den vollig rational gebildeten Idealtypen zu ordnen. Thr Zweck ist es nicht, ei-
nen Durchschnitt darzustellen oder »realistisch« zu sein, sondern aus terminolo-
gischen und heuristischen Griinden als Ankerpunkt denkenden Ordnens zu die-
nen.?® Im hier vorliegenden Fall wird aus kontriren politisch-philosophischen Po-
sitionen ein Idealtyp politischen Denkens in der Moderne herausgearbeitet werden.
Dies stellt die Vorarbeit fiir weitere Studien mit derselben Grundstellung dar. Ziel
ist es, zukiinftig anhand dieses Idealtyps, politisches Denken in der Moderne bes-
ser verstehen und einordnen zu kénnen. In Lebensmacht und Biomacht bei Jinger
und Foucault einen Typus politischen Denkens zu sehen, erdffnet ein ganz neues
Feld des Ordnens und Beurteilens politischer Ideen.

Methodisch gibt dies ein textanalytisch-typologisches Verfahren vor. Das be-
deutet, dass die vorliegende Arbeit Texte aus den beiden Werken von Jinger und
Foucault heranzieht, um ein und denselben Typus politischen Denkens herauszu-
arbeiten. Dieser soll an den Texten von Jiinger und Foucault konturiert werden,
damit er seine Funktion in der allgemeinen Kategorisierung des politischen Den-
kens in weiteren Forschungsprojekten erfiillen kann.

33 Vgl. Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, Tiibin-
gen: Mohr 1956, S.1-11.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A

27


https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

1.2.2 Methodologische Verortung zwischen Geistes- und Ideengeschichte

Es handelt sich folglich um keinen Vergleich zweier »grofier Manner«. Der vor-
liegenden Studie liegt ein textanalytisch-typologischer Ansatz zugrunde, um sich
vom Vergleich und der geistesgeschichtlichen Kontextualisierung abzuheben.
Schon Liibbes Typologie der politischen Theorie aus dem Jahre 1962 fiel unter das
neue Ordnungsparadigma einer nach 1945 in die Krise geratenen Ideen- und
Geistesgeschichte, die sich von solch vergleichendem Vorgehen distanzierte. Auch
ganz generell wurde die spitestens seit der NS-Zeit in Verruf geratene Geistes-
geschichte durch das Hervorheben iiberzeitlicher Ideen zunehmend iiberlagert.3*
Gegeniiber der klassischen Ideengeschichte entstand jedoch eine Reihe an Ansit-
zen, welche die Ideen und »Diskurse« mit ihren eigenen Konjunkturen, Genesen
und deren theoretischer und praktischer Gestaltungskraft in den Mittelpunkt
stellten. Die Ideen wurden zunehmend der »Hohenluft« der groflen Minner
entzogen und somit als Beitrige zur Problemlosung verstanden. Die Ideen selbst
gelte es zu isolieren und in ihrer Genese entweder chronologisch, problemorien-
tiert oder begriffsgeschichtlich zu verfolgen. Seit dem vollkommenen Riickzug
der deutschen Ideengeschichte seit den 1970er Jahren haben sich diese Ansitze
vor allem in Nachbardisziplinen der Soziologie, Geschichtswissenschaft, Politik-
wissenschaft und den Geisteswissenschaften durchgesetzt. Die Ideengeschichte
selbst hingegen hat sich nicht als eigenstindiges Gebiet mit eigenen Lehrstithlen
und Institutionen halten bzw. etablieren kénnen. Timothy Goering unterscheidet
(selbst idealtypisch) zwei unterschiedliche Richtungen der Ideengeschichte:

»Der erste Typus verfolgte Entwicklungsstadien klar umrissener, gesonderter
Ideen. Er ging methodologisch davon aus, dass sich Ideen— in der Regel philo-
sophische oder politische Ideen— von den geschichtlichen Kontexten und den
historischen Personlichkeiten absondern und in ihrer Cenese verfolgen liefRen.
[..] Der andere Typus hingegen versuchte den Geist oder Kontext von grofieren
Ideenzusammenhingen vergangener Epochen zu ergriinden. Dieser Typus ging
methodologisch vom Gegenteil des ersten aus, ndmlich davon, dass Ideen immer
mit der Zeit verwoben seien und dass alle Ideen immer Entauflerungen eines

herrschenden Zeitgeistes seien.<>®

34  ZurKritikderklassischen Ideengeschichte im deutschsprachigen Raum sowie als Einfithrung
in die neuerliche Renaissance der anti-idealistischen Ideengeschichte spatestens seit 2000
vgl. den Sammelband: Goering, D. Timothy (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und
Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017.

35  Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und Per-
spektiven, Bielefeld: transcript 2017 S.10 (S. 7-54).

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Den ersten Typus nennt Goering Ideengeschichte, den zweiten Geistesgeschich-
te.3® Die Ideengeschichte folgte paradigmatisch seit dem frithen 20. Jahrhundert
dem Leitfaden, die menschliche Entwicklung im Bereich der Philosophie und Poli-
tik anhand der Entwicklung der Ideen, die als orientierende Fixsterne dienten, zu
beobachten. Nichts anderes verfolgte im soziologischen Bereich etwa Max Weber,
der in seiner Geschichte der protestantischen Ethik eine jener paradigmatischen
Ideen herausgriff und versuchte, sie in ihrem historischen Vollzug zu verstehen. Bei
Weber ist es die Idee der protestantischen Askese, welche im entscheidenden Mo-
ment der Figuration des amerikanischen Liberalismus eine ganze abendlindische
Kulturgeschichte begriindete.3” In Webers Werk erscheinen zwar Interessen als das
entscheidende Movens unserer Kultur, doch er zeigt die weichenstellende Funktion
der Ideen fir die Interessen der Handelnden auf. »Die kulturelle Wirksambkeit von
individuellen Ideen spielte [...] in Webers Soziologie eine herausragende Rolle. Mit
seiner Kultursoziologie legte er wichtige, theoretisch-methodologische Grundstei-
ne fiir eine ideengeschichtliche Forschung, auch wenn er nicht immer als ein Ahn-
herr der Ideengeschichte wahrgenommen wurde.«*® Grofe Gegnerschaft erfuhr
diese Form der Ideengeschichte (in ihren zahllosen Varianten durch verschiedene
Disziplinen) durch die Geistesgeschichte, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts in
den ideengeschichtlichen Methoden der Zerlegung der Kultur in isolierte Ideen ei-
ne Art des abzulehnenden naturwissenschaftlichen Positivismus sah. Die deutsche
Debatte iiber Ideen- und Geistesgeschichte bis 1945 soll an dieser Stelle ausgeklam-
mert bleiben.

Vor allem nach 1945 — und im Vergleich zum internationalen Diskurs — ist je-
doch bezeichnend, dass die Ideengeschichte sich in Deutschland nicht wirklich als
Disziplin durchsetzen konnte. Seit zwei Jahrzehnten nimmt jedoch die ideenge-
schichtliche Forschung wieder an Fahrt auf — nicht zuletzt durch einen Transfer
aus dem angelsichsischen Raum. Trotz fehlender Durchsetzungskraft ist — wie
schon angedeutet — auch in der Zeit zwischen 1945 und den beginnenden 1990er
Jahren viel Ideengeschichtliches publiziert worden. Nicht zuletzt der hier schon
angebrachte Hermann Liibbe wandte seine typologische Methode in seinem Buch
Politische Philosophie in Deutschland an.3 Dariiber hinaus zihlt Goering eine gan-
ze Reihe weiterer Autoren auf, die zwar nicht im Sinne dieser vorliegenden Ar-
beit typologisch arbeiteten, jedoch einen ideengeschichtlichen Ansatz wihlten. Des

36 Vgl.ebd.

37  Vgl. Weber, Max: Die protestantische Ethik und der Ceist des Kapitalismus, in: Ders.: Gesam-
melte Aufsitze zur Religionssoziologie |, Tilbingen: Mohr Siebeck 1988, S. 203 (ganzer Aufsatz
S.17-206).

38  Coering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und Per-
spektiven, Bielefeld: transcript 2017, S.12.

39  Liubbe, Hermann: Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer Geschichte, Basel:
Benno Schwabe 1963.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A

29


https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Weiteren etablieren sich ideengeschichtlich-soziologische Methoden, bspw. in Ni-
klas Luhmanns Systemtheorie und auch als Teilbereich der Politikwissenschaften

t.4° Mit der von Paul

etablierte sich die politische Ideengeschichte deutschlandwei
Nolte schlagwortartig geprigten Neuen Ideengeschichte beginnt Ende der 1990er Jah-
re eine Renaissance der Ideengeschichte. Die Vielzahl unterschiedlicher Ansitze,
die sich unter diesem Schlagwort versammelt, eint vor allem eine Abgrenzung zur
traditionellen Ideengeschichte durch ihren konstruktivistischen und anti-idealisti-
schen Ansatz. Es geht den Autoren um die wirklichkeits- und gesellschaftsstiftende
Kraft von Ideen und weniger um deren Mafd an regulativen Idealen oder deren
Verkniipfung mit den »grofien Mannern« der Geschichte. Was die Neue Ideenge-
schichte bewegt ist die Rekonstruktion von Ordnung und von Denksystemen.

Mit der Abgrenzung der Neuen Ideengeschichte vom Idealismus kritisiert die
vorliegende Studie auch methodologisch den typologischen Ansatz Liibbes. Damit
sei die Abgrenzung von der Leitvorstellung gemeint, »dass sich die ideelle Sphire
nicht von der physisch-materiellen Sphire scharf trennen liefe und dass es so et-
was wie individuelle Ideen [...] gibe ohne Bezug zu den materiellen Interessen der
entsprechenden Zeit«.* Mit der starken Kontextualisierung von Ideen in ihre Ra-
tionalititsfelder, wie sie etwa die Cambridge School in der Tradition eines Quentin
Skinners vertritt, wird das Uberzeitliche des Konzepts der Biomacht nicht deutlich
genug sichtbar. In der vorliegenden Studie geht es folglich im Sinne der Neuen
Ideengeschichte nicht um Ideen als iiberzeitliche, regulative Entititen, aber auch
gleichzeitig nicht um Felder feststehender Rationalitit, denen Ideen zuzuschreiben
wiren. Diese Studie mochte der methodologischen Polarisierung zwischen dem
Uberzeitlichen gegeniiber dem Kontextuellen/Materiellen mit dem Typus als drit-
tem Weg begegnen. Jiingers und Foucaults idealtypischer biopolitischer Ansatz ist
weniger als eine iiberzeitlich-ontologische Idee und mehr als einfach nur Ausdruck
eines Zeitgeistes der krisenhaften Moderne. Die Hypothese, welche dieser Studie
zugrunde liegt, ist, dass ein denkendes Ordnen im Weber’schen Sinne am besten
die Geistesgeschichte der Moderne (und der mit ihr zwangsliufig verbundenen
Postmoderne) verstehen lisst. Ein solches Unterfangen wird Liicken in der Ideenge-
schichte des 20. Jahrhunderts schlief}en konnen, bspw. in Jan-Werner Miillers Das
demokratische Zeitalter, in dem der Aspekt der Foucault’schen Biomacht und Ernst
Jinger als Figur nicht zufillig ginzlich fehlen.

40  Fiireinen Uberblick iiber die soziologischen und politikwissenschaftlichen Anleihen der Ide-
engeschichte vgl. Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): ldeengeschichte heute,
Traditionen und Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 41ff.

41 Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und Per-
spektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 49.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41.



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

1.2.3  Beitrag zum historisch-politischen Diskurs des Liberalismus

Zur weiter oben skizzierten ideengeschichtlichen Entwicklung sind auch nun par-
allel die Einlassungen Ralph Webers als dezidiert politisch-ideengeschichtliche Po-
sition interessant. Er geht in seiner Politischen Ideengeschichte auf die Schwierigkeit
des Begriffs dieser Disziplin ein. Er problematisiert die Disziplin von der Frage her,
was eigentlich eine politische Idee ausmache. Auch er distanziert sich vom Idea-
lismus, der an iiberzeitlichen Ideen festhalte. Am klassischen Begriff der Ideenge-
schichte schwinge der Gedanke mit, dass historisch betrachtet, ewig wiederkehren-
de Ideen in jeweils verschiedener Konnotation oder im unterschiedlichen Gewande
diskutiert wiirden. Hierher rithrt auch Hermann Liibbes Vorstellung eines iiber die
vielen Jahrhunderte stabil gebliebenen spolitischen Faktums«. Ralph Weber hinge-
gen erachtet solche Kontinuititen als problematisch.** Freilich korrespondieren
derlei Vorstellungen mit gewissen Vorstellungen zu anthropologischen Grundkon-
stanten. Weber unterstiitzt in der politischen Ideengeschichte eher die neueren
Ansitze, die sich auf »politisches Denken« anstatt auf den problematischen Be-
grift der »Ideengeschichte« fokussierten und eher auf die Breite politischer Kon-
zepte und Methoden sowie den Begriff der »politischen Philosophie« setzten als
auf die Kanonisierung von Klassikern (analog zu den ideengeschichtlichen »grofRen
Minnern«). Weber selbst sieht sich als Vertreter der politischen Ideengeschichte,
die sich von der Vorstellung ewig wiederkehrender Ideen distanziert. Politische
Ideengeschichte sei eher ein Feld, das aus der Uberlappung dreier Wissensberei-
che besteht: der Politik, der Ideen und der Geschichte. Webers Politische Ideenge-
schichte will auf einer Metaebene aufzeigen, welche Beziehungen zwischen Politik,
Ideen und Geschichte diskursiv existieren. Wie bei der Neuen Ideengeschichte geht
es ihm um wirklichkeits- und gesellschaftsstiftende Aspekte von Ideen. Politische
Ideen/Ideologien haben bspw. einen Einfluss darauf, was unter Geschichte ver-
standen wird (hier ist wohl Marx’ Verstindnis einer materialistischen Geschichts-
wissenschaft ebenso ein Beispiel, wie der Versuch der Feministen und Postkolonia-
listen, eine post-moderne Geschichte zu schreiben). Auch das Verstindnis, dass in
der Politik seit Menschengedenken stets eine endliche Zahl an letzten Ideen wie-
derkehrt, sei somit Ausdruck eines politisch-ideellen Diskurses der Gegenwart,
wie andere auch.* An dieser Stelle lisst sich sehr gut mit Foucaults Kritik an
der Ideengeschichte fortfahren, die er so harsch in der Archdologie des Wissens vor-
trigt. Im Kern geht es ihm um die Unhaltbarkeit totalisierender Momente in der mo-
dernen Geschichtswissenschaft: es gebe nach der marxistischen Kritik am Deut-
schen Idealismus, nach Nietzsches Tod des Menschen, nach Spenglers Bruch mit

42 Vgl. Weber, Ralph: Politische Ideengeschichte. Interpretationsansatze in der Praxis, Gottin-
gen: UTB 2014, S.13-24.
43 Vgl.ebd, S.13-24.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41.



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Kants Fortschrittsglauben, nach der postkolonialen und der feministischen Kritik
an dem universalistischen Fortschrittsglauben der Menschenrechte keine tiberzeu-
gend-haltbare, kontinuierliche Weltgeschichte mehr. Foucaults konkrete Archiologie
stellt daher den Versuch dar, radikal Geschichten von Diskontinuititen zu schreiben
und hierfiir gelte es, programmatisch die letzte »Zitadelle« einer universalen Welt-
geschichte mit Nietzsche radikal zu tilgen: Es gilt, das Subjekt und den Menschen
zu>tdtens. Es muss jedoch erwihnt werden, dass Foucault hier einen entscheiden-
den Schritt weiter geht als sein Vorbild Nietzsche. Denn Nietzsche sieht trotz seines
genealogischen Vorgehens hinter dem Willen zur Macht doch wieder Subjekte. Am
Ende bleibt bei Nietzsche das Leben eine ahistorische Grundkonstante. Er verbleibt
gewissermaflen in den Kategorien der Subjektphilosophie. Foucault hingegen ver-
sucht, die Konstanten der Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie ginzlich hinter
sich zu lassen, indem er das souverine Subjekt ginzlich aus seiner Philosophie
tilgt. In der humanistischen Anthropologie des Liberalismus sei das letzte Auf-
gebot dieses verheerenden, unterjochenden Diskurses der Geschichte versteckt —
dort setzt Foucault an.**

Worin liegt die Unterjochung, fragt man sich da. In Foucaults genealogischen
Schriften wird klar, dass er in Anlehnung an Nietzsche jede Art von Wissen und so-
mit auch das historische Wissen als Macht/Wissen-Korrelat versteht, das diskursiv
wirkt. Das bedeutet kurz gesagt: Auch Wissen iiber die Geschichte ist umkimpf-
tes Wissen. Und sehr eindriicklich besagt seine Vorlesung In Verteidigung der Gesell-
schaft, dass die Geschichte von den hegemonialen Siegern des andauernden Krie-
ges am Grunde der Gesellschaft geschrieben wird. Jede Auslegung der Geschichte
wirkt auf gesellschaftliche Strukturen im Hier und Jetzt. Universale Geschichten
sind immer Schimiren und unterdriicken die Verlierer.*>

Foucaults Anspruch war es somit, mit der Genealogie die oppositionelle Geschichte
zu schreiben und die Ungehorten bzw. die Unterdriickten, die nicht teilhaben kon-
nen, einer Teilhabe zuzufiithren, indem man sie hér- und sichtbar macht. Er setzt
diese oppositionelle Geschichte an die Stelle einer in seinen Augen zu euphorischen
Sieges-Geschichte des souverinen Subjekts des Humanismus.*® Erst aus dieser
Flucht heraus lassen sich seine archiologisch-genalogischen Biicher Wahnsinn und
Gesellschaft oder auch Uberwachen und Strafen in ein grofReres Bild einordnen:*’ Es
geht nicht darum, weltgeschichtliche Totalititen (als die man die >episteme« noch

44 Vgl Foucault, Michel: Archdologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S. 9-47.

45 Vgl Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am College de France
1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

46  Vgl. hierzu Kapitel 2.2 dieser Arbeit.

47  Man muss an dieser Stelle festhalten, dass Foucault erst ab Mitte der 1970er Jahre diese
Unterordnung der archiologischen Schriften unter die Methode der Genealogie vornimmt.
Hierzu und zu der Frage, ob es einen Bruch in Foucaults Denken zwischen Archdologie und
Genealogie gibteignetsich hervorragend als Lektiire der Sammelband von Michael Kelly. Vgl.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

missverstehen konnte) aufzuzeigen, sondern die duflerst diskontinuierlichen, ein-
schligigen Diskurse, die zur Etablierung der einsperrenden Vernunft gegeniiber
dem Wahnsinnigen als auch dem veridnderten Umgang mit Strafgefangenen von
grausamer Bestrafung hin zu seelischer Optimierung, aufzuzeigen.*® Und das al-
les geschah im Namen des Subjekts. Hier liegt Foucaults bis heute aktuelle Kritik.
Foucault wechselt von der diskurs-strukturalistischen Verfolgung der >epistemes
hin zum Leitbegriff des Dispositivs. Es gibt nicht »die Geschichte« der Humani-
sierung im Umgang mit Wahnsinnigen und Strafgefangenen, sondern es gibt dis-
kontinuierliche, gesellschaftliche Macht/Wissen-Korrelate, die im Mittelalter jene
sichtbare Gewalt auf den Korper notwendig machten, die wir aus einem neuerli-
chen Macht/Wissen-Korrelat heraus als grausam empfinden und heute die Gewalt
auf die Optimierung der Seele und Unversehrtheit des Kérpers Wert legt. Gewalt ist
es in jedem Fall, denn hinter jedem historischen Diskurs steht die dem Einzelnen
nicht zugingliche Setzung, die grausame Gewalt des richenden Koénigs oder die
klinisch-medizinische Gewalt, die vom panoptischen Blick (frz. regard) ausgeht.*
Daher rithrt auch die bekannte methodologische Formel seiner Genealogie, eine
Verbindung zwischen Geschichte und dem Leib herstellen zu wollen:

»Die Genealogie stellt als Analyse der Herkunft eine Verbindung zwischen Leib
und Ceschichte her. Sie soll zeigen, dass der Leib von der Geschichte gepragt und
von ihr zerstort wird.«>°

Wichtig fiir den Fortgang dieser Arbeit ist es, schon an dieser Stelle auf einen
entscheidenden Unterschied zwischen Foucaults und Jiingers Geschichtsverstind-
nis hinzuweisen: Selbstverstindlich lehnt Foucault den Spengler’schen und Jin-
ger'schen® Ansatz der Morphologie und Gestaltphilosophie implizit in seiner Ar-
chiologie des Wissens ab, weil Letztere anstelle des Subjekts der Menschheit/des Sub-
jekts im Liberalismus als Treiber der Geschichte nun die metaphysische Gestalt
bzw. die »Kultur« zu einem Subjekt und zu einem Telos bzw. zu einem »Ursprung«
stilisierten. Foucault will sich des Telos und des Ursprungsdenkens ginzlich ent-
ledigen und anstelle dessen die Logik der »Herkunft« setzen.”” Die Herkunft der
Geschichte deutet auf die Irrtiimer, die Diskontinuititen und vor allem auf die Ein-
priagungen der Geschichte in den Leib hin. Habermas wird darauf hinweisen, dass

Kelly, Michael: Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge:
MIT Press 1994.

48 Vgl ebd.

49  Vgl. hierzu Kapitel 2.2 dieser Arbeit.

50  Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin (Hg.): absolute
Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S.104.

51 Jingerund Spengler werden hierin einem Atemzug genannt, da hinsichtlich dieser Morpho-
logie ihr Ansatz dhnlich ist. Vgl. hierzu Kapitel 2.2.2 dieser Arbeit.

52 Vgl. Foucault, Michel: Archdologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A

33


https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

auch Foucault einerseits das Entledigen des Ursprungs nicht so recht gelingt, doch
darauf wird die folgende Studie noch zuriickkommen. Entscheidend ist hingegen,
dass sowohl Jiingers als auch Foucaults Verstindnis der Geschichte einen paralle-
len Effekt haben: Beide machen einen Mechanismus sichtbar, in dem das Politische
als leibhaftiger Kampf erscheint. Und sie machen beide eine Einschreibung des Le-
bens in die moderne Macht sichtbar. Foucault und Jinger beschreiben diese beiden
Phinomene sehr dhnlich — die vorliegende Arbeit leitet daraus einen typisch bio-
politischen Blickwinkel auf die Moderne bzw. auf den Liberalismus. Fiir Foucault
ist die Genealogie diejenige Wissenschaft, welche das Feld des Kampfes um An-
erkennung der Unterdriickten und Verlierer sichtbar macht. Fiir Jiinger steht ein
Wille zur Macht im Mittelpunkt der Geschichte.® Nicht im Verstindnis dessen,
was Geschichte bedeutet und nicht einmal in dem, wen man hérbar/sichtbar ma-
chen will oder darin, wie man nun zur Totalen Mobilmachung steht (Das Sehen von
Gestalten und die Unterordnung des Einzelnen unter diesen totalitiren Imperativ
sei ein revolutionirer Akt, meinte ja Jiinger, wohingegen Foucault den Einzelnen
gegen dieses itberbordende totalitire Staatliche in seinem Engagement fiir die Ge-
fangenen bspw. schiitzen wollte), sind sie sich einig. Doch sie sind gleichermaflen
darauf erpicht, das Politische als Folgendes zu entlarven: als existenzialistischen,
diskursiven Krieg, an dessen Anfang und Ende stets der physische Krieg zu finden
ist. Und sie wollen aufzeigen, wie eine metaphysische bzw. hegemoniale Macht
sich zunehmend iiber (neo-)liberale Mechanismen in das Leben einschreibt. Das
wird die folgende Arbeit herausarbeiten.

1.2.4 Zwischenfazit

Wie kommt die folgende Arbeit nun von Max Webers Idealtyp, Ralph Webers Poli-
tischer Ideengeschichte als Uberlappung von Politik, Ideen und Geschichte sowie
Foucaults Archiologie und Jingers Gestaltphilosophie zur konkreten Methode? Ziel
der vorliegenden Arbeit ist es, einen Typus des politischen Denkens zu konstruie-
ren, welcher im Max Weber’schen Sinne fiir vergleichende Forschung im Gebiet
der politischen Ideengeschichte genutzt werden kann. Es handelt sich somit um
eine Vorarbeit. Ganz im Sinne von Ralph Weber versuche ich, die politische Ide-
engeschichte hierbei weniger als die historische Nachzeichnung wiederkehrender
Ideen zu verstehen, sondern eher als offenes Feld, in dem politische Praxis, po-
litische Ideen und das Verstindnis dessen, was Geschichte ist, stets neu ausge-
handelt werden. Und nun zum entscheidenden Punkt fiir das konkrete Vorgehen:
Foucaults und Jiingers Geschichtsverstindnisse betonen beide diese umkimpfte
Offenheit historischer Wahrheiten und stellen beide die liberale Konzeption einer
Fortschrittsgeschichte (in ihren verschiedenen Facetten) biopolitisch infrage. Mein

53 Vgl. hierzu Kapitel 2.2 dieser Arbeit.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41.



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

methodischer Ansatz besteht nun darin, mich auf die Ebene dieses umkimpften
historisch-politischen Diskurs zu begeben, auf dem sich sowohl Foucault als auch
Junger befinden: Und konkret ist dies fir beide der seit der Franzésischen Revolu-
tion vorherrschende biirgerlich-liberale Diskurs.5*

Am Ende dieser Arbeit wird kein Typus im Sinne einer Goethe’schen Urpflan-
ze> stehen. Vielmehr wird durch diese Arbeit ein Typus des politischen Denkens
sichtbar, der ausschliefilich als Beitrag zum liberal-biirgerlichen Diskurs zu verste-
hen ist. Dieser Diskurs ist iberhaupt erst der figurative Rahmen des Jinger’schen
und Foucault’schen Denkens. Auf typologische Art und Weise an Jiinger und Fou-
cault heranzutreten, stellt eine bestimmte Art und Weise dar, der grundsitzlichen
Herausforderung der Ideengeschichte zu begegnen, zwischen dem Uberzeitlichen
und dem Kontextuellen/Materiellen vermitteln zu miissen. Diese Arbeit begegnet
der so benannten Herausforderung mit dem Typischen.

1.2.5 Implikationen fiir die konkrete Vorgehensweise

Zuallererst kann somit festgehalten werden, dass es sich bei der vorliegenden Stu-
die um keinen Vergleich zweier Theoretiker handelt. Ein vergleichendes Vorgehen
wiirde verlangen, zwei Werke werkimmanent zu bearbeiten und dann miteinander
in Relation zu setzen, sie im zeitlichen Verlauf zu betrachten und zentrale Axio-
me, Methoden, Begriffe und Aussagen miteinander zu vergleichen.*® Hier wire
es sicherlich interessant, dhnliche Verschiebungen im Denken Jingers und Fou-
caults im zeitlichen Ablauf ihres Wirkens aufzuzeigen. Im vorliegenden Disserta-
tionsprojekt bilden nicht die Werke zweier Denker den Ausgangspunkt, sondern
der Typus des politischen Denkens in der Moderne, der das Politische grundle-
gend vom Korper und vom Kampf her organisiert und eine zunehmende Macht
iiber das Leben als Signum der Moderne versteht. Diese Arbeit geht folglich vom
methodologischen Grundverstindnis aus, dass eine Suche nach Typen im Sinne
des denkenden Ordnens von politischen Theorien beim Verstehen derselben hel-
fen kann. Doch diese Arbeit riumt den Ideen keinen iiberzeitlichen Status ein,
distanziert sich von der Vorstellung einer ewigen Wiederkehr des Gleichen und

54  Ernst]inger nutzt den Begriff der »biirgerlichen Welt« sehr hiufig. In den Adnoten zum Ar-
beiter erlautert er —beinahe nebenbei—dass er mit dieser die Welt meint, die durch die »Re-
volution von 1789« entstanden sei und in der sich das Abendland bis zum Ersten Weltkrieg
befunden habe. Vgl. hierzuJiinger, Ernst: Werke, Band 6: Essays |1, Stuttgart: Klett-Cotta 1963,
S.358.

55  Dies sei hier angemerkt, um einen Unterschied zu signalisieren zwischen dem Jiinger'schen
Begriff des Typus, der sich eher an Goethe orientiert, und dem Begriff des Typus, der in dieser
Arbeit verwendet wird. Ndheres zum Jiinger’schen Typus findet sich in Kapitel 5.2.2.

56  Vgl. Weber, Ralph: Politische Ideengeschichte. Interpretationsansitze in der Praxis, Gottin-
gen: UTB, 2014.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A

35


https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

von letzten (anthropologischen) Motiven, die die Geschichte der Ideen iiber zwei
Jahrtausende in letzte Typen einteilen lieRRe. Diese Arbeit beschrinkt sich selbst,
indem sie sich mit Typen des modernen politischen Denkens beschiftigt. Und noch
weitergehender: Sie beschiftigt sich mit einem Typus des politischen Denkens in
der Moderne.

Daraus folgt, dass in dieser Studie die Werke der beiden Autoren nicht als Gan-
zes herangezogen und miteinander verglichen werden. Vielmehr werden figurative
Texte aus dem Werk herausgezogen und nach den Schliisselkonzepten »Korperx,
»Kampf« und »Biomacht« hermeneutisch befragt. Durch diese Befragung soll der
Typus Kontur und Form gewinnen. Die Befragung zu diesen Schliisselkonzepten
wird kontrastiv erfolgen und sich tiber weite Teile dieser Arbeit vor allem auf Pri-
mirtexte der beiden Autoren fokussieren. Bei der Deutung zentraler Konzepte der
beiden Autoren greift die Arbeit auf den Forschungsstand hierzu zuriick. Tiefer-
gehende Auseinandersetzungen iiber zentrale Konzepte, wie etwa die Habermas-
Foucault-Debatte, werden nur insofern ausgewertet, so sie von entscheidender Re-
levanz fir die Bildung des Typus sind.

Fur die vorliegende Arbeit werden grundsitzliche Tendenzen des Werks der
beiden Autoren herausgearbeitet, die iiber die beiden hinaus typischen Charakter
modernes politisches Denken reprisentieren. So kommt es auch, dass sich die vor-
liegende Arbeit auf bestimmte Ausziige des Werks der beiden Autoren beschrinkt.
Ausgangspunkt der Forschung waren Der Arbeiter und Der Wille zum Wissen. Bei
Ernst Jiinger ergab sich in der weiteren Forschung eine Fokussierung auf Haupt-
werke politischer Publizistik in der Weimarer Republik zwischen 1920 bis 1932.
Spitere Werke, die in dieser Arbeit zitiert werden, sollen — mit aller werksimma-
nenten Vorsicht — zur klirenden Erliuterung herangezogen werden. Texte, wie
Maxima - Minima und An der Zeitmauer, hat Jinger bspw. in seiner Gesamtaus-
gabe Simtliche Werke mit Der Arbeiter in einem Band zusammengefasst. Sie wer-
den daher zu erliuternden Zwecken fiir bestimmte geschichtsphilosophische und
theoretische Auslegungen der Gestalt des Arbeiters bei Jinger als zum Arbeiter da-
zugehorig hinzugezogen. Von einer tieferen Analyse Jiingers breiten belletristi-
schen Werks in der Folgezeit wird abgesehen, da diese Arbeit vor allem an Jin-
gers Lebensmacht als Signum der Moderne interessiert ist. Michel Foucaults Werk
ist ebenso einzugrenzen. SchwerpunktmiRig beschiftigt diese Arbeit sich mit sei-
nem Konzept der Biomacht und somit mit Foucaults genealogischer Phase in den
1970er Jahren. Somit stehen im Zentrum dieser Arbeit Uberwachen und Strafen, Der
Wille zum Wissen sowie seine Vorlesungen in den spiten 1970er Jahren. Da Fou-
cault mit seinen archiologischen Schriften, wie etwa Die Ordnung der Dinge, nicht
bricht, sondern sie neu einordnet vor dem Hintergrund des zunehmenden Einflus-
ses Nietzsches auf sein Werk in Nietzsche, die Genealogie, die Historie, greift diese
Arbeit auch auf seine Biicher der 1960er Jahre zuriick. Da jedoch im Zusammen-
hang mit der Biomacht der nietzscheanisch inspirierte Foucault der Genealogie im

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Vordergrund steht, ist hier anzumerken, dass seine archiologischen Schriften vom
spiteren Foucault her rezipiert werden. Auch bei Foucault wird auf eine ganze Rei-
he an Sekundirliteratur zuriickgegriffen, um zentrale Konzepte besser verstehen
zu kénnen. Der Einfluss von »Vordenkern« sowie die Einschitzungen zum Werk
der beiden Autoren von Weggefihrten wie etwa Oswald Spengler, Carl Schmitt,
Martin Heidegger und Friedrich Nietzsche fur Jiinger sowie Jacques Ranciére, Paul
Veyne, Gilles Deleuze sowie ebenfalls Nietzsche bei Foucault soll ebenso zur bes-
seren Einordnung zentraler Konzepte mitberiicksichtigt werden. Dieser hier um-
schriebene Textkorpus geht konzentrisch von Ernst Jiingers metaphysischer Ge-
staltphilosophie sowie Michel Foucaults Machtanalytik aus. Denn hier verdichten
sich Krieg und Korper als entscheidende Facetten zu einem (bio-)politischen Para-
digma. Man muss die Gestaltphilosophie Jiingers und die Machtanalytik Foucaults
verstehen, um die These von der Biomacht als Signum der Moderne iiberhaupt ver-
stehen und einordnen zu kénnen. Und ausgehend von diesem Verstindnis soll ein
Typus herausgearbeitet werden. Daher setzt dieses Dissertationsprojekt an dieser
Stelle an und der folgende Forschungsstand fokussiert sich daher auch auf diese
beiden Konzepte.

Ziel der Arbeit ist es, einen Typus zu konstruieren, um zukiinftiger ideenge-
schichtlicher Arbeit mithilfe eines Idealtypus als Orientierung zu dienen. Der Autor
ist sich bei der methodologischen Wahl bewusst, dass es Max Weber in seiner Wirt-
schaft und Gesellschaft zuvorderst um empirische Sozialforschung ging, also darum,
»soziologische Gesetze« iiber das Handeln von Menschen aufzustellen. Um Empi-
rie und um Gesetze tiber das menschliche Handeln geht es in diesem Dissertati-
onsprojekt freilich nicht. Doch Webers Ansatz, mit Idealtypen das grofie Gewirr
des Gesagten und Getanen zu ordnen, mochte ich mir fir dieses politisch-philo-
sophische Arbeiten zu eigen machen. Ich denke, dass dieser grundsitzliche Ansatz
des denkenden Ordnens mit Idealtypen auch im Bereich der politischen Philoso-
phie fruchtbar ist. Aus dieser Voriiberlegung heraus sollte die methodologische
Wahl betrachtet werden. Methodologisch hilft der Ansatz, einen Typen politischer
Theoretisierung durch Uberhéhung polemischer/antagonistischer Abgrenzungen
zu anderen Theorien zu erhalten. Dieser Zugang trigt dazu bei, aus so verschiede-
nen Denkansitzen, Denkzugingen sowie diametral unterschiedlichen taktischen
und strategischen politischen Zielen im Kern ein gemeinsames Feld erscheinen zu
lassen, dem die hier behandelten Texte allesamt zugehdren. Somit ist diese Arbeit
ein konkreter Beitrag zur politischen Ideengeschichte.

1.2.6  Uber den Mehrwert einer solchen Studie
An dieser Stelle kommt die vorliegende Arbeit noch einmal auf Walter Reese-

Schifer zuriick. In seinem Buch Politische Theorie der Gegenwart in fiinfzehn Modellen
nutzt er eine interdisziplinire Diskursanalyse. Interessant ist hierbei die Begriin-

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41.

37


https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

dung seiner methodologischen Wahl: In Anlehnung an Michel Foucaults zwei
Vorlesungsreihen Geschichte der Gouvernementalitit I und II definiert Reese-Schifer
die mafRgeblichen Beitrage der Politischen Theorie anhand des Kriteriums, dass
sie Antworten zu Fragen geben, die der Liberalismus als diskursbeherrschende
Theorie seit der Franzosischen Revolution aufgeworfen habe. »Ideen haben Konse-
quenzen<®” und somit haben >falsche« Ideen fatale Folgen — so spielt die Kritik in
der Politischen Theorie, die Reese-Schifer hervorhebt, eine grofRe Rolle. Politische
Theorien solle man als »Modelle« verstehen, die an bestehenden, hegemonialen
Theorien etwas kritisieren, etwas verindern wollen, weil sie >falschen< >richtige«
Ideen gegeniiberstellten. Somit beschrinkt sich Reese-Schifer in diesem Band
auch auf das jeweils »Wesentliche« und die wesentliche Kritik bzw. Erginzung
des Liberalismus. Fiir ihn ist dies die adiquate Ubersetzung des hermeneutischen
Grundprinzips — »[..] man versteht eine Theorie erst dann, wenn man rekonstru-
fert hat, auf welche Frage sie die Antwort darstellen soll«.5® Er verwendet folglich
die Texte und die Theorien, welche wirklich Grundfragen der politischen Theorie
unserer Zeit beantworten, anstatt auf neokonservative Denker einzugehen, deren
Klage iiber den Verfall des politischen Denkens sich in eher rekonstruktiven
Werken tiber die politische Ideengeschichte zeigt. Fiir Reese-Schifer stellen diese
daher Narrationen dar und sind keine konkret politischen Schriften. Ganz zu
Beginn fithrt er iber den Konservatismus, der in seiner Aufzihlung nicht vor-
kommt, aus, dass diese nicht aufgefiihrt sind, »denn im Grunde sind konservative
Haltungen und Attitiiden nach Edmund Burke nicht mehr ernsthaft theoretisiert
worden«.>

Ich beginne meine Arbeit, aus den oben formulierten Griinden, mit demsel-
ben Grundimpetus: politische Theorien als Modelle zu verstehen, die den diskurs-
beherrschenden Liberalismus kritisieren. Doch anstatt nun das geschlossene und
werkimmanente Konzept des »Modells« zu verwenden, geht es mir darum, eine
Art der Kritikform am Liberalismus aufzuzeigen, die sich im Raum zwischen Ernst
Jinger und Michel Foucault aufspannen und zu einem Typus des politischen Den-
kens komplettieren lisst. Meine feste Uberzeugung ist es, dass ein solch typolo-
gisches Vorgehen hilft, sowohl die Ideengeschichte des 20. Jahrhunderts (wie et-
wa bei Jan-Werner Miiller) zu vervollstindigen als auch gleichzeitig Missverstind-
nissen bei Michel Foucault vorzubeugen, wie Reese-Schifer ihnen aufliegt, wenn
er das politische Denken Foucaults auf den Gedankengang der Gouvernementali-
titsstudien reduziert. Oder auch den Fehler zu vermeiden, Michel Foucault wegen

57  Reese-Schifer, Walter: Politische Theorie der Gegenwart in fiinfzehn Modellen, Miinchen:
Oldenbourg 2006, S. 1.

58 Ebd.,S.2.

59 Ebd.,S. 4.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

ebenjener Vorlesungen als Neoliberalen darzustellen, der sich am Ende seines Le-
bens mit dem Liberalismus versshnt habe.®® Politische Theorien zeichnen sich da-
durch aus, dass sie Antworten auf konflikttrichtige Fragen aktualisieren, dass sie
Antworten auf politische Probleme darstellen. Sie stellen den Versuch dar, Akteu-
ren in Regierungssystemen Instrumente zur Etablierung, zur Reform, zum Wider-
stand, zur Revolution sowie zum Diskurs iiber die Legitimitit von Herrschaft an
die Hand zu geben. Michel Foucault und Ernst Jiinger werden beide dahingehend
als politische Theoretiker betrachtet, insofern sie eine Antwort auf diese genannten
Fragen geben. Noch konkreter wird in dieser Arbeit auf diese beiden Theoretiker
im Rahmen der politischen Theorie in der spezifischen Frage iiber das Politische re-
kurriert. Jeder, der mit der Hoffnung an diese Studie herantritt, nach deren Lektiire
eine bessere Einordnung der genannten Figuren Foucault und Jinger in Kategori-
en wie >Links< und >Rechts¢, >Konservative Revolution< und >Postmarxismus< oder
>Neoliberalismus«vornehmen zu konnen, der wird feststellen, dass meine typologi-
sche Herangehensweise weniger diese Kategorien festigt, denn eher diese Katego-
risierungen infrage stellt und Neues aufzeigt. Hinter den so grundverschiedenen
Positionen von Jinger und Foucault wird diese Arbeit einen einheitlichen Typus
des modernen politischen Denkens identifizieren, welcher schon seit dem frithen
20. Jahrhundert offenbar wurde und der die epochemachenden Zisuren des Jahr-
hunderts 1917-19, 1945 sowie 1989 iiberdauert hat.

1.3 Aufbau der Arbeit

Die konkrete Forschungsfrage, die in Kapitel 1.1 vorgestellt wurde, lautet: Gehéren
die kontriren Positionen Ernst Jingers und Michel Foucaults demselben biopoli-
tischen Typus des politischen Denkens an, der eine zunehmende Macht iiber das
Leben als Signum der Moderne versteht und das Politische grundlegend vom Koér-
per und vom Kampf her strukturiert?

Die vorliegende Arbeit geht von der Hypothese aus, dass die Forschungsfrage
zu bejahen ist: Jiingers metaphysische Gestaltphilosophie und Foucaults Biomacht
sind demselben Typus des politischen Denkens zuzuordnen. Daher besteht die Vor-
gehensweise der vorliegenden Arbeit darin, einen Typus aus den beiden Textkor-
pus herauszulesen, die in Kapitel 1.2 eingegrenzt wurden. Die vier Hauptkapitel 3,
4, 5 und 6 werden die textanalytische Typenbildung leisten. Sie werden vier Sitze
des Typus formulieren. Mit den Themengebieten in Kapitel 4, 5 und 6, Rationalitit,
Subjekt und Krieg, wird deutlich auf eine Zweiteilung des politischen Denkens in

60 Vgl. hierzu etwa die Diskussion um den Band von Zamora, Daniel/Behrendt, Michael: Fou-
cault and Neoliberalism, Cambridge: Polity Press 2016.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. - Open A

39


https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Moderne abgestellt. Die liberalen politischen Theorien tragen eine bestimm-
te Vorstellung von rationalem Universalismus, souveridner Subjektivitit und dem
Politischen als Funktion der Verstindigung in sich. Der hier konturierte Typus ist
in agonaler Abgrenzung zu diesem liberalen Begriffsrahmen zu verstehen. Diese
drei Sitze des Typus sind folglich nur zu verstehen in ihrer Abgrenzung zum li-
beralen Begriffsrahmen politischen Denkens. Satz eins des Typus zur Biomacht
wird in Kapitel 3 behandelt. Dieser ist Dreh- und Angelpunkt der vorliegenden Ar-
beit. Daher gibt auch die Biomacht/Biopolitik diesem Typus ihren Namen. Denn
im Aspekt der Biomacht beriithren und kreuzen sich der Angriff auf die univer-
sale Rationalitit, auf das souverine Subjekt und das Politische als Verstindigung.
In der biopolitischen Demaskierung der Geschichte der Moderne als zunehmender
Vereinnahmung der Koérper und des Lebens in eine Logik totaler Verwertung steckt
von sich aus nimlich schon das Bild einer instrumentellen Vernunft der Moderne,
eines nur scheinbar souverdnen Subjektes und eines strategischen Verstindnis-
ses von Politik. Dieser Arbeit geht es jedoch nicht um eine bestimmte theoreti-
sche Zwangsliufigkeit, die sich zwischen den einzelnen Aspekten auftut. Es geht
der vorliegenden Arbeit vielmehr um die Darstellung des Typus in seinen Facetten
bei gleichzeitiger Beriicksichtigung unterschiedlicher Ausprigungen. Jinger und
Foucault denken einzelne Aspekte véllig unterschiedlich — doch im typologischen
Blickwinkel wird das Gemeinsame im Grundsitzlichen fir die politische Theorie
deutlich. Darin liegt die Stirke der angewandten Methode. So sind die Kapitel 3 bis
6 auch kontrastiv aufgebaut. Sie sind jeweils wie eine Pyramide zu betrachten: Von
den vielfiltigen Varianten hin zum eindeutig Typischen. Die Fragestellungen, die
die Kapitel 3 bis 6 aufbringen, sind, wie gesagt, ausgehend von der Hypothese der
Arbeit ausgewihlt worden. Was verstehen die beiden Autoren unter Biomacht/Le-
bensmacht, unter der Einschrinkung der Rationalitit, dem Tod des souverinen
Subjekts und welchen Zugang zur Frage des Politischen als Krieg haben sie? An-
statt nun gleich einen einheitlichen Text in jedem Kapitel darzubieten, geht diese
Arbeit den Weg, vom konkreten Fall auszugehen und zwei hermeneutische Befra-
gungen parallel anzustellen. Inwiefern spricht Jiinger zum Beispiel vom Tod des
Subjekts und inwiefern Foucault? Es ist nimlich nicht identisch, wenn der eine vom
Tod des biirgerlichen Individuums in Langemarck spricht und der andere vom Tod
des Menschen in den Humanwissenschaften. Beide haben véllig unterschiedliche
Motive und verfolgen unterschiedliche Ziele. Doch es hat dhnliche politisch-philo-
sophische und ideengeschichtliche Implikationen. Es geht dieser Arbeit darum, in
den unterschiedlichen Fillen den typischen Beitrag zur politischen Ideengeschich-
te zu erkennen und nicht, sie als das Gleiche darzustellen. Daher sind die Kapitel 3
bis 6 auch jeweils in drei Abschnitte unterteilt. Einmal in die Befragung der Texte
von Foucault, dann in jene von Jiinger, um in beiden jeweils in einem Zwischenfa-
zit das Typische herauszuarbeiten. Das Typische wird dann im dritten Unterkapitel
auf einer einzigen Seite in einem Satz des biopolitischen Typus auf den Punkt ge-

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41.



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

bracht. Dieser Aufbau soll Vielfalt nachvollziehbar auf Typisches reduzieren. Ich ha-
be schon angedeutet, dass die jeweils vorausgehenden zwei Unterkapitel (eines zu
Foucault und eines zu Jiinger) nicht einfach nur werkimmanent deskriptiv, chrono-
logisch oder begriffsgeschichtlich zu verstehen sind, sondern zielorientiert von der
Hypothese ausgehend die Textausschnitte nach dem biopolitischen Typus befra-
gen. Das bedeutet, dass jedes Unterkapitel letztlich schon eine Analyse bezogen
auf die Fragestellung des Typus im jeweiligen Kapitel und dieser ganzen Arbeit
darstellt.

Nun bleibt freilich noch die Frage offen, was es mit Kapitel 2 dieser Arbeit auf
sich hat. Lange Zeit in der Entstehung dieser Arbeit war dieses itberhaupt nicht
geplant. Es wird auch durch einen kurzen Blick auf seine Kapitelstruktur deutlich,
dass es nicht parallel zu den anderen vier Kapiteln verlauft. Es ist nicht Teil der
konkreten Typenbildung, sondern als notwendige Vorarbeit zu verstehen. Im Lau-
fe der Forschungen iiber Biomacht und Lebensmacht ist deutlich geworden, dass
an einer Stelle in dieser Arbeit das Geschichtsverstindnis dargestellt werden muss,
gegen das sich der Typus des politischen Denkens, der hier herausgearbeitet wird,
richtet. Dem biopolitischen Argument liegt ein bestimmtes Verstindnis der Ge-
schichte zugrunde. Diese Arbeit muss daher das Thema der Genealogie aufgreifen.

Zu Beginn war diese Beschiftigung mit der Genealogie Nietzsches lediglich als
Unterkapitel fur das jetzige Kapitel 3 zur Biomacht gedacht. Ab einem gewissen
Zeitpunkt im Fortgang dieser Arbeit wurde jedoch deutlich, dass letztlich Nietz-
sches Wille zur Macht ein entscheidender Dreh- und Angelpunkt fiir Ernst Jiingers
Gestaltphilosophie und Michel Foucaults Biomacht ist. Diese wichtige Parallele
sollte meines Erachtens nicht in eines der systematischen Unterkapitel eingeord-
net werden. Denn es stort aus methodologischen Griinden ebendiese. Kapitel 2 stellt
nimlich tatsichlich erst einmal nicht den Typus in den Mittelpunkt, sondern arbei-
tet die genealogische/gestaltphilosophische Methode der beiden Autoren heraus.
Foucault gibt uns in einem relativ kurzen und doch sehr zentralen Text mit dem
Titel Nietzsche, die Genealogie, die Historie seine Uberlegungen und methodologischen
Implikationen aus Nietzsches Spatwerk mit auf den Weg. Dieser wird in Kapitel 2.1
daher auch recht straff auf den Punkt gebracht. Jiingers Auffassung iiber die Ge-
schichte ist auch stark von Nietzsche geprigt. Doch da Jinger essayistischer als
Foucault schrieb, ist es notwendig, hier mehr Sekundirliteratur heranzuziehen.
Zudem kommt hinzu, dass er Nietzsches Lebensphilosophie itber Oswald Speng-
lers zentrale Texte Der Untergang des Abendlandes und PreufSentum und Sozialismus
aufnimmt. Daher geht diese Arbeit auch in Kapitel 2.2 den s>Umweg« iiber Spengler
und nimmt einiges an Sekundirliteratur auf. In Kapitel 2.3 geht es dann konkret
um das Geschichtsbild in Der Arbeiter und zur Einordnung und zum besseren Ver-
stindnis des organisch-konstruktiven Kerns um das deutlich spiter verfasste An
der Zeitmauer. Hier muss angemerkt werden, dass Jiinger An der Zeitmauer selbst in
Band 6 seiner Gesamtausgabe Simtliche Werke neben Der Arbeiter gestellt hat. Die

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41.

4


https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Darstellung des Verlaufs von Jingers Nietzsche-Rezeption und die Abkehr vom He-
roismus/der Gestaltphilosophie dienen nicht so sehr einer werkimmanenten Ana-
lyse, sondern sollen den biopolitischen Kern seiner Arbeit — der auch in An der Zeit-
mauer trotz der Abkehr von vielen Punkten bestehen bleibt — stirker verdeutlichen.
Zudem soll dieses Festhalten an der biopolitischen Perspektive tiber den Bruch von
1945 hinweg auch zeigen, dass es sich nicht um ein isoliertes Phinomen in den Wir-
ren der Zwischenkriegsjahre handelt, sondern um eine Zeitdiagnose, die einen der
bedeutendsten deutschen Schriftsteller des 20. Jahrhunderts auch dariiber hinaus
umtrieb.

Abschlieflend mochte ich anbringen, dass diese Studie keine eigene Nietzsche-
Exegese betreibt. Diese soll Experten fiir dieses doch so komplexe und uniiber-
schaubare Feld iiberlassen bleiben. Letztlich ist eine solche eigene Exegese Nietz-
sches fiir diese Arbeit auch nicht relevant. Der Schwerpunkt dieser Studie liegt auf
den Kapiteln 3 bis 6. Die Arbeit schliefdt in Kapitel 7 mit einer Zusammenfassung der
Ergebnisse.

https://dol.org/10:14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41.



https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

