
1. Einleitung

1.1 Begründung der Arbeit

»Unsere Väter hatten vielleicht noch die Zeit, sich zu beschäftigen mit den Idea-

len einer objektiven Wissenschaft und einer Kunst, die um ihrer selbst willen be-

steht. Wir dagegen befinden uns ganz eindeutig in einer Lage, in der nicht dieses

oder jenes, sondern in der die Totalität unseres Lebens [Hervorhebungen N. A.] in Fra-

ge steht. Das macht den Akt der Totalen Mobilmachung erforderlich, die an jede

personelle und materielle Erscheinung die brutale Frage nach der Notwendigkeit

zu stellen hat.«1

Ernst Jünger, Der Arbeiter, 19322

 

»Wenn der Völkermord der Traum der modernen Mächte ist, so nicht aufgrund

einer Wiederkehr des alten Rechts zum Töten, sondern eben weil sich die Macht

auf der Ebene des Lebens, der Gattung, der Rasse und derMassenphänomene der

Bevölkerung abspielt. […] Jahrtausende hindurch ist der Mensch das geblieben,

was er für Aristoteles war: ein lebendes Tier, das auch einer politischen Existenz

fähig ist. DermoderneMensch ist ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen

auf dem Spiel steht [Hervorhebungen N. A.].«

Michel Foucault, Der Wille zumWissen, 19763

Diese beiden Zitate markieren den Anfangspunkt einer mehrjährigen Forschung,

die dieser Studie zugrunde liegt. Es sind nur wenige Sätze, die zumindest den Au-

tor der vorliegenden Arbeit mit Verwunderung zurückließen. Freilich rührt diese

daher, wer die beiden eingangs Zitierten sind: zweiMänner, die im selben Jahrhun-

dert lebten, doch unterschiedlicher nicht sein könnten. Ernst Jünger, der deutsche,

1 Sämtliche Auszeichnungen undHervorhebungen bei den in dieser Arbeit aufgeführten Zita-

ten wurden, soweit nicht anders kenntlich gemacht, bereits innerhalb des jeweiligen Zitats

verwendet.

2 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 210.

3 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 133-138.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

faschistische Militarist undWeltkriegsveteran auf der einen Seite und Michel Fou-

cault, der linke französische Provokateur, der den abendländischen Denksystemen

der Moderne den Krieg erklärte, auf der anderen Seite. Letzterer ist ein inspirie-

rendes Vorbild des Autors dieser Zeilen, Ersterer als Feind der Demokratie eher

das genaue Gegenteil. Es verbanden sich sofort vier Fragen im Zusammenhang

mit diesen beiden Zitaten:

a) Was meinen Ernst Jünger und Michel Foucault, wenn sie davon sprechen, dass

die Totalität unseres Lebens als Lebewesen auf dem Spiel steht?

b) Sprechen die beiden Autoren denn überhaupt vom selben Phänomen?

c) Welche Implikationen für die Frage des Politischen hat diese Erkenntnis?

d) Was sagt das über die ideengeschichtliche Einordnung der politischen Theorie

der beiden und derjenigen, die ebenso denken?

a) Leben auf dem Spiel

Zu diesem Punkt lässt sich sagen, dass Jünger diese beschriebene Zeitdiagnose im

Zusammenhang mit der Begründung seiner metaphysischen Gestaltphilosophie

herausarbeitete. Die Vorarbeit hierzu leistete er in seinem sehr bekannten Beitrag

zu einem Sammelband namens Die totale Mobilmachung4 im Jahre 1930. Jünger ord-

net den Ersten Weltkrieg im Gesamtzusammenhang einer strategisch, aber aper-

sonal verlaufenden, zunehmenden Einspannung des Lebens in die Verwertungs-

maschinerie der kalten Rationalität der Moderne ein. In einer Abwendung von sei-

ner radikal nationalistischen Publizistik der späten 1920er Jahre kommt Jünger in

Der Arbeiter 1932 zu dem Schluss, dass diese zunehmende Verwertungslogik sich

nicht nur in der Beschlagnahme des Individuums durch den Staat zeigt, sondern

vor allem durch gesellschaftliche, institutionelle und ästhetische Diskurse. Seine

Pointe liegt nun darin, dass sowohl die Rationalität der Aufklärung, die Mobili-

sierung durch liberale Führungsschichten im Sinne einer Förderung der indus-

triellen Revolution als auch nationalistische und in einer hervorragenden Weise

auch kommunistische Mobilisierungen letztlich allesamt einer gleichen Logik fol-

gen: einer zunehmenden Freisetzung von Lebensenergien und die Verschmelzung

des Lebens mit der Technik.5 Ziel sei die prometheisch-faustische »Meisterung des

4 Der Begriff ›TotaleMobilmachung‹ wird in der vorliegenden Arbeit durchgängig als Eigenna-

me behandelt und daher im Fließtext großgeschrieben. Wenn hingegen, wie in diesem Fall,

Ernst Jüngers Aufsatz von 1930 gemeint ist, folgt diese Arbeit der Kleinschreibung des Autors:

›totale Mobilmachung‹. Damit folgt diese Arbeit Jüngers eigener Verwendung. Während er

den Begriff 1930 in seinem Aufsatz noch klein schreibt, nutzt er ihn in seinem Großessay Der

Arbeiter 1932 und fortan durchgängig in der großgeschriebenen Variante (siehe Zitat Nr. 1).

5 Vgl. hierzu Kapitel 3.2 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 15

Erdkreises«6, wie es Heidegger formuliert hat. Jüngers politische Implikationen –

das Fordern eines totalitären Arbeitsstaates – begründet er mit dem Sehen dieser

Beschlagnahme des Lebens durch die metaphysische Gestalt des Arbeiters.

Foucault hingegen ist 1976 auf der Suche nach einer Machttheorie, welche es

ihm erlaubt, Formen moderner Macht besser zu verstehen. Zu diesem Zeitpunkt

hat Foucault einen strategisch-militärischen Zugang zur Macht gewählt: »Die

Macht ist der Name, den man einer komplexen strategischen Situation in einer

Gesellschaft gibt.«7 Macht ist Ergebnis von Kämpfen um Hegemonie. In seinen

Vorlesungen zur Gouvernementalität 1978/79 führt Foucault den Zusammenhang

zwischen Kriegshypothese und Biomacht aus: im Abendland sei historisch ein

umkämpfter Diskurs entbrannt über das richtige Regieren, welcher sich von der

philosophischen Frage nach dem guten Leben absetzte. Der moderne Souverän

im Sinne der patria potestas entwickelt sich durch umkämpfte Diskurse zum

Souverän des ratio status und durch Reformation, Kriege und Revolutionen nimmt

er disziplinartechnische und biopolitische Formen der Dressur der Körper so-

wie Regulierung der Bevölkerung in sich auf. Um als Souverän zu überleben,

greift die moderne Macht die zweite Natur der Gesellschaft auf, deren Leben zur

Grenze der Machtfülle und zum Sinn der Macht wird. Den Souverän gibt es im

liberalen Rechtsstaat nur im Namen des Volkes und politisch-ökonomisch nur

im Namen der Gesellschaft. Foucault führt nun aus, wie sich diese Konstruktion

der Gleichsetzung von Souveränität und vital-verstandener Logik der Gesellschaft

verselbstständigt. Ohne die Einschreibung der ›Sorge um das Leben der Gesell-

schaft‹ in die souveräne Macht seien Phänomene wie die Totale Mobilmachung,

der hygienisch-pathologische Nationalsozialismus und auch der Stalinismus nicht

zu verstehen.8 Foucaults Analytik der Macht ist der Versuch, diese zunehmende

Vereinnahmung der Macht über das Leben in der Moderne sichtbar zu machen

und den vielen lokalen Widerständen gegen sie ein Instrument an die Hand zu

geben, sie zu kritisieren.

›Biomacht‹ ist für Foucault der Name für einen Zustand der Machtverhältnisse

in der Moderne. Sie legitimiert sich durch den gerade beschriebenen Auftrag des

Souveräns im Namen der Gesellschaft und hat eine zunehmende Macht über das

Leben zur Folge. Im Laufe dieser Studie wird sich herausstellen, dass dies dieselbe

6 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

7 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 94.

8 Vgl. hierzu Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopoli-

tik, Vorlesung am Collège de France 1978-1979, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004. Eine tiefere

Auseinandersetzung mit der Geschichte der Gouvernementalität findet sich in dieser Arbeit in

Kapitel 3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Zeitdiagnose ist, die Jünger auch in Der Arbeiter vorträgt und an einer Stelle als ›Le-

bensmacht‹ bezeichnet.9 Sowohl Ernst Jünger 1932 als auch Michel Foucault 1976

führen diese Zeitdiagnose im Rahmen ihrer Suchbewegung nach Selbstbehaup-

tung für das Individuum an. Beide sind feinfühlige Diagnostiker eines Jahrhun-

derts der großen Katastrophen. Ihre Suche nach Selbstbehauptung und Emanzi-

pation ist ohne die Katastrophen des totalen Kriegs, des Faschismus, des Stalinis-

mus und die vielen anderen Suchbewegungen nach revolutionärer Befreiung ihrer

Zeit nicht zu verstehen. Es eint sie die Einsicht, dass der Liberalismus bzw. der

liberale Begriffsrahmen in der Philosophie nicht die Lösung für die Frage nach der

Emanzipation des ›Selbst‹ sein kann. Biographisch betrachtet hat dies wohl sehr

unterschiedliche Gründe und geht auf verschiedene Einflüsse zurück. Der Front-

soldat und berühmte Kriegsautor Jünger »ruht« wie ein Fisch im Wasser ultra-

rechter/nationalbolschewiker Diskurse der Weimarer Republik und schreibt die

erste Demokratie auf deutschem Boden mit hinfort. Trotz fanatischem Eifer als

›Neo-Nationalist‹ in den 1920er Jahren erschöpft sich Jüngers Suchbewegung nach

Selbstbehauptung nicht im Phantasma des völkischen/arischen Übermenschen-

Mythos. Er versucht einen Mittelweg zu finden zwischen einer nationalistischen

und marxistischen Revolution. Beiden Seiten will er die Augen öffnen. Die wahre

Revolution erreiche man nur durch das »Sehen von Gestalten«.10 Konkret durch

das Sehen der Gestalt des Arbeiters, die sich hinter den liberalen, proletarischen

und nationalen Revolutionen entwickelt hätte. Dem bourgeoisen, proletarischen

und nationalistischen Mythos der Geschichte stellt Jünger einen eigenen Mythos

entgegen, der tatsächlich in der Lage sein soll, den Menschen zu befreien. Hierfür

wagt sich Jünger an eine »freedom ablaze« (eine Freiheit in Flammen), wie es Leon

Niemoczynski und Kevin Södergren so schön auf den Punkt gebracht haben: Jün-

ger steckt den liberalen Begriffsrahmen in Brand, er reinigt Kommunismus und

Nationalismus vom Rationalismus der Moderne mit dem Ziel der existenzialisti-

schen Befreiung des Individuums. Und hierin, so Niemoczynski und Södergren,

9 Es handelt sich hierbei um eine zentrale Forschungshypothese dieser Arbeit. Biomacht und

Lebensmacht werden im Laufe dieser Arbeit daher synonym verwendet. Die Begründung

hierfür wird in Kapitel 3.2 dieser Arbeit erbracht werden. Biomacht/Lebensmacht sind jedoch

von der Biopolitik zu unterscheiden. Während die Biomacht in Foucaults Werk für eben-

jene neue Art der Gouvernementalität steht, für ein ›Paradigma‹ der Machttechnologien

(nicht nur die Regierung betreffend), so steht die Biopolitik für ein ganz praktisches Set an

Policy-Interventionen an der Bevölkerung wie am Körper im Zusammenhang mit dem neu-

en Machtparadigma. Biopolitische Interventionen sind etwa die Einführung von kollektiven

Versicherungssystemen oder Impfungen (Variolation und Vakzination) im 19. Jahrhundert.

10 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 17

liegt eine entscheidende Parallele zwischen Jünger und Foucault: Auch Michel Fou-

cault wird den liberalen Begriffsrahmen ähnlich in Brand stecken.11

Biographisch kann man Jünger und Foucault keineswegs vergleichen. Foucault

ist prominenter Vertreter einer Generation junger Linker nach 1945 in Frankreich.

Wie viele andere ist auch er vom ›Scheitern‹ der studentischen Revolten vom Mai

1968 frustriert. Das Konzept der Biomacht und ihres machttheoretischen Vorgän-

gers der Kriegshypothese12sind Reaktionen auf ebenjenes Scheitern, das Foucault

auch als Scheitern der Intellektuellen und ihrerTheorien versteht. Foucault schreibt

gegen die französischen Kommunisten an, denen er sich vormals noch zugehörig

fühlte, gegen die Sinnlosigkeit des Strukturalismus, dem er sich weitestgehend

noch zuordnen ließ, etwa inWahnsinn und Gesellschaft (1961), gegen Phänomenolo-

gie und Hermeneutik seiner Lehrer und Vordenker13 (etwa Jean Hyppolite), gegen

liberale Vertreter des Kontraktualismus genauso wie gegen die ›Kritische Theorie‹

etwa eines Jürgen Habermas. Foucault hat nie einen Hehl daraus gemacht, dass

er seine Aufgabe als Intellektueller darin sah, Partei zu ergreifen für die Anteil-

losen, wie sie Jacques Rancière nannte.14 Ihn trieb die Selbstbehauptung der seit

dem Zweiten Weltkrieg neu aufgekommenen Subjekte des Widerstands an. Fou-

caults theoretisches Werk ist ohne den Blick auf sein politisches Engagement für

Schwule, Gefangene, Frauen, Ausländer, Psychiatrisierte und Diskriminierte nicht

zu verstehen. Foucault geht es um eine theoretische Aufrüstung der neu entstan-

denen sozialen Bewegungen überall im ›Westen‹. Und vor allem nach 1968 geht

es ihm um die Korrektur von theoretischen Fehlern und Engführungen der klas-

sischen genauso wie der neuen Linken. Um zu einer Machttheorie zu kommen,

die ebendiese Aufrüstung der neuen sozialen Bewegungen leisten kann, entzün-

det auch Foucault den liberalen Begriffsrahmen, der immer noch die Theorien der

neuen Linken durchzöge und damit die Herrschaft der Bourgeoisie festige.15

›Biomacht‹ ist der Name für einen Zustand der Machtverhältnisse in der Mo-

derne und man erkennt sie an einem genealogischen statt eines historistischen

oder geschichtsphilosophischen Zugangs zur Geschichte. Das Schlagwort Biomacht

ist verwandt mit dem Schlagwort Nietzsche. So verwundert es auch nicht, dass zu

den jeweiligen Zeitpunkten, als das Konzept der Lebensmacht bzw. Biomacht in

ihrem Werk auftaucht (1932 und 1976), Jünger und Foucault sich intensiv mit dem

11 Vgl. Niemoczynski, Leon/Södergren, Kevin: Freedom Ablaze: Ernst Jünger and Michel Fou-

cualt’s Concept of Force, in: pli. The Warwick Journal of Philosophy 17, 2006 (S. 84-97).

12 Vgl. hierzu Kapitel 6 dieser Arbeit.

13 Mit Nennung der männlichen Funktionsbezeichnung ist in diesem Buch, sofern nicht anders

gekennzeichnet, immer auch die weibliche Form mitgemeint.

14 Vgl. hierzu das Gespräch vonMichel Foucaultmit Jacques Rancière: Foucault, Michel: Mächte

und Strategien, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden, Band III (Dits et écrits), hg. von

Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-2005, S. 540ff. (S. 538-550).

15 Vgl. hierzu das Kapitel 6.1 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Spätwerk Friedrich Nietzsches auseinandersetzten. Nietzsche hält Einzug in das

Denken von Jünger und Foucault, als beide ebenjene radikale Kritik des liberalen

Begriffsrahmens jenseits der linken und rechten Theoriestränge ihrer Zeit zu eta-

blieren versuchen. Ausgangspunkt ihres Denkens der Biomacht ist die Nietzschea-

nische Kritik des liberalen Begriffsrahmens. Dieser kritisierte Begriffsrahmen be-

inhaltet konkret gesprochen die Subjektphilosophie, die Kant’sche Vernunftkritik,

den humanistischen Rationalismus der Aufklärung, kontraktualistische Theorien

des Politischen und schließlich die Hegel’sche Geschichtsphilosophie.16 Beide grei-

fen Nietzsche auf, doch – wenig verwunderlich bei dem so multivalenten Denker

Nietzsche – greifen sie seinenWillen zur Macht sehr unterschiedlich auf. In Kapitel

2 der vorliegenden Studie wird dieser Unterschied aufgezeigt. Doch bei allen Un-

terschieden: Ausgangspunkt der Biomacht ist die Genealogie Nietzsches. Sowohl

Jünger als auch Foucault nehmen die genealogische Perspektive ein, um den libe-

ralen Begriffsrahmen außer Kraft zu setzen.

b) Biomacht = Lebensmacht?

Es stellt sich nun die Frage, ob b) Jünger und Foucault denn von derselben Biomacht

sprechen. Sind die eingangs aufgezeigten Zitate vielleicht nur auf den ersten Blick

parallel zu lesen? Die vorliegende Studie wird belegen, dass es sich hier um das-

selbe Phänomen handelt. Das haben die vergangenen Zeilen schon angedeutet.

Zwar verfolgen Jünger und Foucault unterschiedliche theoretische und politisch-

praktische Ziele, doch beide argumentieren in einer ähnlichen Art und Weise und

legen verblüffend ähnliche Phänomenologien einer in der Moderne zunehmend

biopolitischen Macht über das Leben vor. Da Jünger und Foucault in klassischen

Einteilungen des politischen Denkens weit voneinander entfernt stehen, tendiert

man dazu, diese Übereinstimmung eher als nebensächlich abzutun. Die vorliegen-

de Arbeit geht einen anderen Weg. Die zeitkritische Diagnose einer zunehmend

gefährlichen, biopolitischen Macht über das Leben steht im Werk der beiden an

solch zentraler Stelle, dass es nicht möglich ist, sie als nebensächlich abzutun. Zu-

dem hat diese Zeitdiagnose in der politischen Theorie inzwischen auch weit über

Michel Foucault hinaus an Popularität gewonnen und wurde etwa durch Giorgio

16 Um den biopolitischen Typus des politischen Denkens zu konstruieren, sind die Kapitel die-

ser Arbeit nach dem hier kritisierten Begriffsrahmen und seinen Bestandteilen sortiert. Die

Begründung hierfür folgt im Laufe dieser Einleitung noch. Die Arbeit beginnt mit der Kri-

tik der Geschichtsphilosophie in Kapitel 2, geht über in die Entgegenstellung eines eigenen,

biopolitischen Geschichtsverständnisses in Kapitel 3, geht in Kapitel 4 auf die Kritik des Ratio-

nalismus ein, in Kapitel 5 auf die Kritik des autonomen Subjekts und abschließend in Kapitel

6 auf die Kritik an liberalen Konzeptionen des Politischen als Verständigung.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 19

Agamben17 oder auch Michael Hardt und Antonio Negri18 weiter ausgebaut und

zu einer Theorie ausgearbeitet.

c) Biomacht und die Frage nach dem Politischen

Die Diagnose, einen Hauptzug der modernen Macht in einer unsichtbaren, an-

onymen, apersonalen, nicht-juridischen und totalitären Vereinnahmung unseres

Lebens zu sehen, geht mit einer konkreten Vorstellung des Politischen einher. Die

Konstitution der politischen ›Welt‹ ist eine strategisch-militärische. Das Politische

ist aus dieser Sicht als Ort von (physischen) Kämpfen, Hegemonien und der Logik

von Freund und Feind zu verstehen. In der vorliegenden Arbeit wird – unter Re-

kurs auf die beiden Theoretiker der Biomacht – dieser Zusammenhang in Kapitel 6

sichtbar gemacht.

d) Ideengeschichtliche Einordnung

Die letzte Frage ist es nun,welche diese Studie umfassend zu beantworten sucht.Die

vorliegende Studie wird sich jedoch auch mit den vorgenannten Fragestellungen

auseinandersetzenmüssen. Frage a) muss erläutert werden, bei Frage b) braucht es

einen Beleg und Frage c) ist mit Kapitel 6 ein ganzes Kapitel gewidmet. Die parallele

Lektüre der Zeitdiagnose der Biomacht und ihrer politischen Implikationen sind

Ausgangspunkt dieser Arbeit, aber diese Arbeit erschöpft sich nicht in den ersten

drei Fragestellungen. Sie beschäftigt sich mit dem Problem der ideengeschicht-

lichen Einordnung dieses Typus von politischem Denken. Wie schon angedeutet,

sind diese Parallelen zwischen Jünger, Foucault und Agamben nicht richtig einzu-

ordnenmit klassischen Einteilungen des politischen Denkens.Mit herkömmlichen

Kategorien wird einer tiefgehenden machtanalytischen und politisch-analytischen

Identität der beiden Autoren nicht Rechnung getragen. Dies liegt an der Distanz

der beiden Autoren in diesen Einteilungen. Aus ideengeschichtlichen Standard-

werken kann dieser doch wichtige Zug der politischen Theoretisierung in keiner

Weise gefasst werden. Genau an dieser Stelle sehe ich eine Lücke im Typologisie-

rungssystem politischen Denkens in der Moderne. Denn es scheint mir mehr als

nur zufällige Parallelen zwischen dem Konstrukt der Jünger’schen Lebens- und der

Foucault’schen Biomacht zu geben. Beide stehen anscheinend auf derselben Seite

einer entscheidenden Zweiteilung des politischen Denkens der Moderne. Bei die-

ser Zweiteilung geht es um eine grundlegende Frage des Verständnisses des Politi-

schen in der Moderne, auf das es in der politischen Philosophie zwei entgegenge-

setzte Antworten gibt. Es geht um die Frage, ob das Politische eher eine Funktion

17 Vgl. Agamben,Giorgio:HomoSacer.Die souveräneMacht unddasnackte Leben, Berlin: Suhr-

kamp 2015.

18 Vgl. Hardt, Michael/Negri, Antonio: Empire, Die neueWeltordnung, Frankfurt a.M.: Campus

2003.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Verständigung und des Geistigen ist, oder ob das Politische eher eine Funktion

des Krieges/Kampfes und des Körperlichen ist. Hier könnte eine trennende Linie

durch das politische Denken in der Moderne gezogen werden, die Ernst Jünger

und Michel Foucault derselben Seite zuordnen. Diese Linie zu ziehen, kann durch

die dadurch entstehenden Idealtypen (Politisches als Verständigung, Geistiges –

Politisches als Krieg/Kampf, Körperliches) helfen, politische Theorien in ihren Ab-

standsverhältnissen zu diesen beiden Polen neu einzuordnen und daraus Schlüsse

zu ziehen. Diese Schlüsse würden quer zu den klassischen ideengeschichtlichen

Einteilungen liegen. Die vorliegende Dissertation soll hierbei den ersten Schritt

einer Typenbildung darstellen.

Mein Forschungsbegehren ist es somit, einen Typus des politischen Denkens

herauszuarbeiten. Dafür ziehe ich sowohl Ernst Jüngers Lebensmacht als auch Mi-

chel Foucaults Biomacht für eine Textanalyse heran. Die konkrete Forschungsfrage

lautet daher: Gehören die konträren Positionen Ernst Jüngers undMichel Foucaults

demselben biopolitischen Typus des politischen Denkens an, der eine zunehmende

Macht über das Leben als Signum der Moderne versteht und das Politische grund-

legend vomKörper und vomKampf her strukturiert? Oder anders formuliert: Kann

man sowohl das politischeDenken Jüngers als auch Foucaults auf derselbe Seite des

biopolitischen Typus des politischen Denkens einordnen?

Aus methodologischen Gründen – so wird später noch ausgeführt – ziehe ich

möglichst konträre Positionen heran, die ich trotzdem noch auf dieselbe Seite des

zu bildenden Idealtyps stellen würde. Ernst Jünger undMichel Foucault eignen sich

hierfür hervorragend. Von ihrer politischen Überzeugung her (der eine verstand

sich als »NietzscheanischerMarxist«, der andere als Speerspitze eines »Heroischen

Realismus«) könnten Foucault und Jünger nicht weiter auseinanderliegen.

Zwischen Michel Foucaults In Verteidigung der Gesellschaft sowie Der Wille zum

Wissen und Ernst Jüngers Der Arbeiter spannt sich ein Raum politischerTheoretisie-

rung auf, der einen Angriff auf den liberalen Begriffsrahmen darstellt. In landläu-

figen Darstellungen des politischen Denkens, wie etwa in Jan-Werner Müllers Das

demokratische Zeitalter19 oder Walter Reese-Schäfers Politische Theorie der Gegenwart

in fünfzehn Modellen20 erscheint dieser Typus des politischen Denkens nicht in die-

ser spezifisch biopolitischen Perspektive. Ernst Jünger kommt sowohl bei Müller

als auch Schäfer gar nicht erst vor, Foucault hingegen mehr im Zusammenhang

der Poststrukturalisten und als Kind der Bewegung von 1968 und nicht so sehr im

biopolitischen Zusammenhang. Oder er kommt gar, wie bei Schäfer nur im Zu-

sammenhang der Gouvernementalität des Neoliberalismus und somit als fähiger

19 Vgl. Müller, Jan-Werner: Das Demokratische Zeitalter. Eine Ideengeschichte Europas im 20.

Jahrhundert, Berlin: Suhrkamp 2013.

20 vgl. Reese-Schäfer, Walter: Politische Theorie der Gegenwart in fünfzehn Modellen, Mün-

chen: Oldenbourg 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 21

Seismograph der internen Verschiebungen der liberalen zur neoliberalen Regie-

rungskunst, aber nicht als Herausforderer des liberalen Macht/Wissen-Regimes

vor. Das scheint mir ein Fehler zu sein. Unter anderem dieser soll anhand einer

typologischen Vorgehensweise behoben werden.

1.2 Die textanalytisch-typologische Methode

Wenn nun in der vorliegenden Arbeit vom »Typus« die Rede ist, so gibt es hier

zwei Bedeutungsebenen. Auf der einen Seite geht es um die Methode dieser Arbeit

und auf der anderen um Ernst Jüngers Begriff des Typus, der in einem Verhält-

nis der abgestuften Rangordnung zur Gestalt steht. Die Jünger’sche Typik wird in

Kapitel 5.2.4 dargestellt. Gleich an dieser Stelle soll Missverständnissen vorgebeugt

werden: Diese Arbeit macht sich Ernst Jüngers Methode und dessen Begriff nicht

zu eigen, sondern trifft eigene methodologische Entscheidungen und verfolgt ei-

ne eigene Methode und ist als eine textanalytische Typenbildung zu verstehen. Ihr

ganzes Ziel ist es, einen Typus aus zwei vordergründig widersprüchlich scheinen-

den Textkorpora herauszulesen – letztlich handelt es sich hier um eine Vorarbeit

für eine zu erstellende Typologie. Dieses Vorgehen wird auf den nächsten Seiten

dargelegt.

1.2.1 Erörterung der textanalytisch-typologischen Methode

Die vorliegende Studie hat den Anspruch, eine typologische Ideengeschichte vor-

zubereiten. In der Regel greift die Ideengeschichte auf chronologische, begriffsge-

schichtliche oder problemorientierte Methoden zurück.21 Die vorliegende Arbeit

versucht, den typologischen Ansatz für die Ideengeschichte fruchtbar zu machen.

Geschichte fordert die politische Philosophie heraus. Das historistische Vorurteil

besagt, dass Geschichte das Denken präge und Denken daher stets relativ zur Zeit

sei. Die Beschäftigung mit Ideen der Vergangenheit sei daher nur eine rein his-

torische Angelegenheit und stets ›überholt‹. Oder in verschiedenen Formen wird

an ihr bemängelt, sie sei herrschaftsstützend. Michel Foucault wird in seiner Aus-

einandersetzung mit (Ideen-)Geschichte in der Archäologie des Wissens wiederum

dem Historismus eben das vorwerfen: die Macht zu stützen, anstatt alternative

Geschichte, oppositionelle Geschichte oder Geschichte der unterdrückten Stimmen

zu sein. Und später inNietzsche, die Genealogie, die Historiewird er noch weiter gehen

und sich für eine hegemoniale Geschichte der unterdrückten Leiber und Lüste ein-

21 Vgl. Weber, Ralph: Politische Ideengeschichte. Interpretationsansätze in der Praxis, Göttin-

gen: UTB 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

setzen.22Während folglich der Historismus das Problem aufhebt, indem er Ideen-

geschichte streng an »subjektiven« und einzigartigen Epochen bzw. an paradigma-

tischen Denkern der jeweiligen Zeit festmacht, deren Denken nicht über die Jahr-

hunderte vergleichbar seimit heutigem, steht demgegenüber die Fokussierung auf

die Genese von Ideen, deren Entwicklung, deren Verzweigungen und deren Wirk-

mächtigkeit oderWirkungslosigkeit auf die politischen Entscheidungen.Dempoli-

tisch-philosophisHalchen Nachdenken über Ideen ist letztlich jede Grundlage ent-

zogen,wenn Ideen nur streng als Kinder ihrer Zeit oder als Ausdruck hegemonialer

Praktiken verstanden werden. Timothy Goering bezeichnet diese beiden grund-

legenden Richtungen figurativ als Geistesgeschichte (kontextzentriert/materialis-

tisch) und Ideengeschichte (idealistisch).23 Auf diese Unterscheidung wird diese

Arbeit später wieder zurückkommen. Eine besondere Form der Ideengeschichte ist

die Tradition der Nietzscheanischen Genealogie. Darunter versteht man, die letz-

tere Ideengeschichte strategisch-hegemonial zu denken. Ideengeschichte bedeutet

dann, den Machtkampf der Ideen bzw. den Machtkampf »hinter« den Ideen sicht-

bar zu machen. Und es geht um die Erforschung einer nicht-linearen und nicht-

organischen Entwicklung von Ideen, folglich um die Betonung der vielen parallelen

Herkunftsgeschichten anstelle eines monolithischen Ursprunges.24

Typologisch zu arbeiten heißt, einen Zwischenweg einschlagen zu wollen. Es

bedeutet, von einer gewissen Konstanz der Methoden, Konzepte und Fragen in der

Geschichte des politischenDenkens auszugehen.Das Typische in politischemDen-

ken und politischen Theorien zu sehen, meint weder, den Epochenkontext über-

bewerten zu wollen, noch die Kraft von zeitlosen Ideen (ob nun idealistisch oder

hegemonial) allzu sehr in den Vordergrund zu stellen. Die vorliegende Arbeit will

eine Typologie vorbereiten.

Was heißt das konkret? Im Falle dieser Arbeit kann man es in etwa wie folgt

auf den Punkt bringen: Das Politische vom Körper und vom Kampf her zu denken,

erscheint aus dieser Perspektive als eine typische Antwort auf das Problem des Po-

litischen – und sie erscheint nicht als epochal-alternativlos, aber gewissermaßen

22 Vgl. hierzu Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973; Fou-

cault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 104 (S. 98-117).

23 Vgl. Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und

Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 10 (S. 7-54).

24 Vgl. Llanque, Marcus: Genealogie als ideengeschichtliche Methode und die Idee der Men-

schenrechte, in: Goering, D. Timothy (Hg.): (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und

Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 171-194.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 23

als typisch modern.25 Daher steht der hier vorgestellte Ansatz zwischen Ideenge-

schichte und Geistesgeschichte.

Anhand dieser Methode soll aufgezeigt werden, wie die klassischen Liberalen,

die historischen Materialisten, aber auch Max Weber in seinem Zugriff auf das

Politische genauso wie viele bedeutende Theoretiker, die das Politische aus dem

philosophischen Gegenstandsbereich der Antike zogen, das Politische vom Körper

und vom Kampf her dachten. Trotz der Vielzahl solcher Ansätze in der Moderne

darf jedoch nicht vergessen werden, was im platonischen Bewusstsein der Antike

noch transparent war: Es gibt mehrere Zugänge zum Politischen. Etwa einen über

die Seele/Vernunft und einen über den Körper/Kampf. Es sind der Historismus

und die Geistesgeschichte, die diese antike Unterscheidung als nicht mehr frucht-

bar für unser heutiges Denken scheinen lassen. Die vorliegende Arbeit wählt den

typischen Zugang zum Politischen mit der Absicht, die Alternative zwischen Ver-

ständigung und Kampf sowie Geistigem und Körperlichem als Ausgangspunkte

für politisches Denken wieder zu öffnen und sichtbar zu machen. Der typologi-

sche Blickwinkel ermöglicht es, philosophische Grundentscheidungen jenseits von

Epochen und von hegemonialen Prozessen sichtbar zu machen und sie für die phi-

losophische Diskussion darüber zu öffnen. Er lässt sich somit eher dem ideenge-

schichtlichen Ansatz (im Sinne Timothy Goerings) zuordnen, behält jedoch eine

Vermittlung zu kontextuellen Elementen und steht dadurch zwischen den beiden

Varianten der Geistes- und Ideengeschichte, jedoch näher zur Letzteren.

Ziel dieser Studie ist es, mit der Vorbereitung für eine typologische Studie die

Grundentscheidungen über die Frage des Politischen in derModerne sichtbar zuma-

chen. Ganz konkret geht es um den biopolitischen Typus des politischen Denkens,

welcher spätestens im 20. Jahrhundert als eine Spielart des politischen Denkens

vom Körper und vom Kampf her »aufgetaucht« ist. Diese Studie nimmt eine breit

angelegte Textanalyse von Schlüsseltexten Michel Foucaults und Ernst Jüngers vor

und wird hieraus einen Idealtypus formen, der neben weiteren Idealtypen stehen

soll.

In verschiedenen Bereichen der Sozialwissenschaften sind typologische Me-

thoden spätestens seit Max Weber geläufig. Bis auf wenige Ausnahmen, wie etwa

25 Mir ist klar, dass der Begriff der Moderne selbst hoch umstritten und äußerst vieldeutig ist.

Die vorliegende Arbeit wird auf den wissenschaftlichen Diskurs über die Moderne nicht ein-

gehen können. Dieser Hinweis der Arbeit darauf, dass die Fokussierung auf Kampf und Kör-

per ein typischmodernes Phänomen ist, ist trotzdem als Randnotiz für die weitere Arbeit mit

demhier erarbeiteten Typus des Politischenwichtig. Dennhier soll eine ansonstennicht ganz

transparente Voreinstellung des Autors sichtbar gemacht werden. Ich gehe nämlich implizit

davon aus, dass entscheidende politische Theorien spätestens seit der Renaissance (und um

einen Namen zu nennen: seit Machiavelli) ausmacht, dass sie vom Körper und vom Kampf

her gedacht wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Hermann Lübbes Beitrag zum Sammelband Das Problem der Ordnung, trifft dies je-

doch für die Ideengeschichte nicht zu. In seinem Beitrag namens Typologie der po-

litischenTheorie arbeitet Lübbe vier zeitlose Typen der theoretischen Positionierung

zum politischen Faktum heraus: dem Faktum, dass jedes Regierungssystem eines

der »Herrschaft des Menschen über den Menschen«26 sei. Politisch nennt Lübbe

jene Theorien seit der Antike, welche sich zu diesem entscheidenden politischen

Faktum positionierten. Wieso wird geherrscht und ist dies legitim? Für Lübbe wa-

ren es die Sophisten, welche sich als erste auf diese Art mit der Ordnung ausein-

andersetzten. Ihre Analyse drehte sich um den pragmatischen Sinn bzw. um den

konkreten Herrschaftswillen der Herrschenden. Der erste Typus politischer Theo-

rien ist somit für Lübbe der sophistische, welcher (bei den Sophisten selbst we-

niger aus revolutionären als aus geistig-emanzipatorischen Gründen) Herrschaft

als Ausdruck des Interesses der Herrschenden darstellte.27 Fürsten herrschen aus

Eigennutz. Diesem Typus steht die diametral gegenläufige Antwort auf die Frage

nach dem Warum der Herrschaft von Menschen über Menschen entgegen: Herr-

schaft im Sinne der Beherrschten.28 Menschen brauchen Herrschaft. Die theoreti-

sche Begründung dieser Notwendigkeit der Herrschaft für die Beherrschten reicht

von der klassisch-liberalen Argumentation der Überwindung des unerträglichen

Naturzustands (Typus 2, bspw.Thomas Hobbes) bis hin zur Begründung von Herr-

schaft durch die Überwindung der menschlichen Eigenschaften, welche den Na-

turzustand überhaupt unerträglich machen: Die folgenden zwei Typen beschreibt

Lübbe als Typen der Liquidation des Politischen.29 Der erste Typus der Liquida-

tion des Politischen erkennt das Grundübel des menschlichen Zusammenlebens

in der Konkurrenz der Glücksvorstellungen. Ihr politisches Programm besteht in

der Setzung einer Glücksvorstellung durch eine höhere Instanz und damit ginge

das Absterben des Politischen einher. Dies ist der eschatologische Typus der ter-

roristischen Moral, welchen Lübbe »[v]on Platon bis Natorp, von Campanella bis

Marx«30 erkennen will (Typ 3). Der letzte Typus ist der eschatologisch-technokra-

tische (Typ 4). Die Herrschaft des Menschen über den Menschen werde unnötig

in einer Gesellschaft, in der der Mensch die vollkommene Kontrolle über die Na-

tur habe. Denn in diesem Fall fiele das »Ausbeutungsinteresse« weg. Dem geht

die Analyse vorweg, dass die heutigen Ausbeutungsverhältnisse überhaupt ihren

Grund erst darin hätten, dass das natürliche Ausbeutungsinteresse des Menschen

26 Lübbe,Hermann: Typologie der politischenTheorie, in: Kuhn,Helmut/Wiedmann, Franz:Das

Problem der Ordnung, Sechster deutscher Kongress für Philosophie München 1960, Meisen-

hein am Glan: Anton Hain 1962, S. 77.

27 Vgl. ebd., S. 81.

28 Vgl. ebd., S. 86.

29 Vgl. ebd., S. 91.

30 Ebd., S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 25

sich derzeit noch leichter die Menschen als die Natur Untertan machen könne.

Eine Politik, welche die gesellschaftlichen Produktivkräfte so organisieren und op-

timieren könne, dass der Mensch die volle Kontrolle über die Natur hätte, würde

der Herrschaft des Menschen über den Menschen den Boden final entziehen und

wäre die einzig legitime.31

Für Lübbewäre Ernst Jünger ein typisch eschatologisch-technokratischerTheo-

retiker (Typ 4) und Michel Foucault wohl am ehesten ein sophistischer (Typ 1). Lüb-

bes Typologie ist zwar sehr hilfreich für die generelle Einordnung der Theoretisie-

rungen von Regierung. Doch sie hat auch Schwächen. Sie kann das Phänomen der

Biomacht nicht erfassen. Denn Jünger und Foucault eint, dass beide in ihrer Theo-

retisierung des Politischen nicht auf legitime Herrschaft (in Foucaults Duktus: ju-

ridische Macht) rekurrieren, sondern eine historisch-strategische Macht über das

Leben entdecken,welche strikt post-souverän, apersonal und anonym zu verstehen

ist. Das politische Faktum ist für beide eben nicht die Herrschaft von Menschen

überMenschen, sondern ist durchzogen von der ›Herrschaft‹ einesDispositivs über

das Leben. Obwohl Lübbe typologisch arbeitet und somit zeitlose Aspekte in po-

litischen Theorien betont, so kann er doch bestimmte politische Theorien in ihrer

disruptiven Logik nicht erfassen. Dies hat zwei Gründe: erstens wegen seiner Re-

duzierung des Politischen auf das politische Faktum der Herrschaft des Menschen

über den Menschen. Und zweitens, weil mit seinem Ansatz die Besonderheit post-

moderner Theoretisierung nicht abbildbar ist. Jüngers und Foucaults Biomacht

kann man zwar jenseits der tiefgreifenden Brüche von 1917, 1918, 1945 und 1989

als typisch verstehen. Doch ohne 1789 und die industrielle Revolution sind sie zum

Teil unverständlich. Sie theoretisieren das Politische vom Körper und vom Kampf

her; diese Aspekte kann man sehr wohl typologisch bis in die Antike zurückverfol-

gen. Doch sie konstruieren ihre Theorie von einer zunehmenden post-souveränen,

apersonalen und anonymen Macht über das Leben aus und diese ist mit dem Pro-

blem derModerne unzertrennlich verwoben.DieTheorie der Biomacht ist ein Beitrag

zu einem Diskurs über das Problem der Moderne oder anders ausgedrückt: Bio-

macht ist – ganz im SinneWolfgang Reese-Schäfers – politisch-ideengeschichtlich

zu verstehen: als Beitrag für ein Modell zur Antwort auf offene Fragen des Libera-

lismus, der seit dem 19. Jahrhundert hegemonial geworden ist. In Kategorien der

Biomacht zu denken, ist typisch modern und zugleich typisch modernitätskritisch.

Hermann Lübbes Typologie eignet sich folglich nicht als Maßstab für die vor-

liegende Studie. Welche Art der Typologie soll stattdessen verwendet werden? Die

vorliegende Studie versucht eine Typologie des Politischen in der Moderne textanalytisch

vorzubereiten. Politische Theorie versteht sie im Sinne Lübbes als Auseinanderset-

zung mit dem politischen Faktum. Doch das politische Faktum will sie nicht tren-

nen von den epochemachenden Problemen, die neu auftauchen und Antworten

31 Vgl. ebd., S. 78f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

erfordern. Moderne politische Theorie ist nicht zu verstehen ohne die Krise der

Souveränität, ohne das Aufkommen einer eigenständigen Rationalität, ohne das

souveräne Subjekt und ohne die Geschichtsphilosophie. Politische Antworten zu

geben bedeutet seither, sich zu diesen Herausforderungen zu positionieren. Hier

argumentiert folgende Arbeit, dass Michel Foucault und Ernst Jünger im Rahmen

ihrer politischen Theorien (Gestaltphilosophie und Genealogie) sich typisch biopo-

litisch zu den genannten modernen Fragen positionieren.

Methodologisch orientiert sich die hier vorgeschlagene Typologisierung des po-

litischen Denkens an MaxWeber.Weber war zwar einer der ersten, die in der sozi-

alwissenschaftlichen Forschung typologisch gearbeitet haben. Doch freilich gibt es

eine viel weiter zurückreichende Tradition typologischer Methoden. Schon Aris-

toteles nutzte Typen. In seiner wichtigsten staatspolitischen Schrift, der Politik,

geht es Aristoteles in den Büchern IV und VI um die Staatsformenlehre. Sie soll-

te Regierenden als Ratgeber dienen, die beste Staatsform zu finden. Im Gegen-

satz zu Platon, dessen Politeia er aufgrund eines zu utopistischen und schädlichen

›Kommunismus‹ ablehnt, favorisiert Aristoteles nicht nur eine Staatsform, sondern

sieht zwischen den beiden Extremen der Tyrannis und der Demokratie abgestufte

Zwischenformen, die unter bestimmten Bedingungen für eine bestimmte Polis die

richtige sein könnten. Doch Aristoteles unterscheidet sich vom viele Jahrhunder-

te später auf ihn zurückkommenden Niccolò Machiavelli dahingehend, dass es für

ihn eine beste Staatsform im Sinne eines ›regulativen Ideals‹ gibt. Den amGemein-

wohl ausgerichteten Formen der Monarchie, Aristokratie und der Politie stellt er

die illegitimen Formen der Tyrannis, Oligarchie und der Demokratie gegenüber. Er

selbst hält eine Mischform, eine gemäßigte Regierung weder nur der Reichen noch

de facto der Armen (wenn es keinen Zensus gäbe und in einer extremen Demokra-

tie, könnten sie aufgrund ihrer Mehrheit herrschen) für in den meisten Fällen die

optimale Regierungsform. Um als Ratgeber für Politiker und Gesetzgeber zu die-

nen, müsse, so Aristoteles, die Staatsformenlehre wie andere Wissenschaften auch

betrieben werden. Man müsse sich folglich der guten Verfassung dadurch nähern,

dass man die einzelnen Möglichkeiten, die es empirisch gibt und gegeben hat, im

Einzelnen studiert und daraus Schlüsse für das politische Handeln zieht.32 Ohne

an dieser Stelle tiefer auf Aristoteles’ Staatsformenlehre und die Politik einzuge-

hen, so lässt sich doch festhalten, dass er Typen anhand klarer empirischer Kri-

terien bildet, um dem jeweils Handelnden die Möglichkeit des Vergleichs und der

Verortung im Feld der möglichen guten und schlechten Verfassungen zu geben.

Die Wissenschaft ist in diesem normativ-ontologischen Verständnis nicht nur em-

pirisch, sondern stets mit empirischen Methoden der Erfassung komplexer Sach-

32 Vgl. Reese-Schäfer, Walter: Klassiker der politischen Ideengeschichte. Von Platon bis Marx,

München: Oldenbourg 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 27

verhalte auch Instrument zur Ausrichtung an einem regulativen Ideal und somit

zeit- und struktur-übergreifend normativ.

Hiervon abgrenzen lässt sich wohl Max Webers Verständnis von Sozialwissen-

schaft. Analog zu Aristoteles’ Typologie nutzt auch Weber Typen zum Zwecke des

wissenschaftlichen Vergleiches. Weber arbeitete typologisch, um denkendes Ord-

nen in Abstandsverhältnissen möglich zu machen. Er hat jedoch im Gegensatz

zur aristotelischen Tradition, der bspw. Hannah Arendt im 20. Jahrhundert näher-

stand, keine normative Intention. Weber ist entsprechend seiner Werturteilsfrei-

heit Vertreter eines empirisch-analytischen Ansatzes. Analog zum strikt mathema-

tisch angehauchten Versuch der philosophischen Logik, so ist auch der Weber’sche

Idealtypus der Versuch in den ungenauen Erfahrungswissenschaften, Sprache sys-

tematisch klar zu formalisieren und somit möglichst ›objektive‹ Ergebnisse zu er-

reichen. Wenn man im Weber’schen Zusammenhang von Typen spricht, so sind

damit sinnadäquat konstruierte »Idealtypen« gemeint. Methodologisch betrach-

tet meint dies einen Begriff, der völlig (zweck-)rational, unseren Denkstrukturen

folgend, die Realität aus heuristischen Gründen stark überspitzend, konstruiert

wird. Ziel ist es, anhand von Idealtypen die Realität und all ihre Irrationalitäten

sowie das ganze Chaos »denkend« in »Abstandsverhältnissen« (Nähe und Ferne)

zu den völlig rational gebildeten Idealtypen zu ordnen. Ihr Zweck ist es nicht, ei-

nen Durchschnitt darzustellen oder »realistisch« zu sein, sondern aus terminolo-

gischen und heuristischen Gründen als Ankerpunkt denkenden Ordnens zu die-

nen.33 Im hier vorliegenden Fall wird aus konträren politisch-philosophischen Po-

sitionen ein Idealtyp politischenDenkens in derModerne herausgearbeitet werden.

Dies stellt die Vorarbeit für weitere Studien mit derselben Grundstellung dar. Ziel

ist es, zukünftig anhand dieses Idealtyps, politisches Denken in der Moderne bes-

ser verstehen und einordnen zu können. In Lebensmacht und Biomacht bei Jünger

und Foucault einen Typus politischen Denkens zu sehen, eröffnet ein ganz neues

Feld des Ordnens und Beurteilens politischer Ideen.

Methodisch gibt dies ein textanalytisch-typologisches Verfahren vor. Das be-

deutet, dass die vorliegende Arbeit Texte aus den beiden Werken von Jünger und

Foucault heranzieht, um ein und denselben Typus politischen Denkens herauszu-

arbeiten. Dieser soll an den Texten von Jünger und Foucault konturiert werden,

damit er seine Funktion in der allgemeinen Kategorisierung des politischen Den-

kens in weiteren Forschungsprojekten erfüllen kann.

33 Vgl.Weber, Max:Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, Tübin-

gen: Mohr 1956, S. 1-11.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

1.2.2 Methodologische Verortung zwischen Geistes- und Ideengeschichte

Es handelt sich folglich um keinen Vergleich zweier »großer Männer«. Der vor-

liegenden Studie liegt ein textanalytisch-typologischer Ansatz zugrunde, um sich

vom Vergleich und der geistesgeschichtlichen Kontextualisierung abzuheben.

Schon Lübbes Typologie der politischen Theorie aus dem Jahre 1962 fiel unter das

neue Ordnungsparadigma einer nach 1945 in die Krise geratenen Ideen- und

Geistesgeschichte, die sich von solch vergleichendem Vorgehen distanzierte. Auch

ganz generell wurde die spätestens seit der NS-Zeit in Verruf geratene Geistes-

geschichte durch das Hervorheben überzeitlicher Ideen zunehmend überlagert.34

Gegenüber der klassischen Ideengeschichte entstand jedoch eine Reihe an Ansät-

zen, welche die Ideen und »Diskurse« mit ihren eigenen Konjunkturen, Genesen

und deren theoretischer und praktischer Gestaltungskraft in den Mittelpunkt

stellten. Die Ideen wurden zunehmend der »Höhenluft« der großen Männer

entzogen und somit als Beiträge zur Problemlösung verstanden. Die Ideen selbst

gelte es zu isolieren und in ihrer Genese entweder chronologisch, problemorien-

tiert oder begriffsgeschichtlich zu verfolgen. Seit dem vollkommenen Rückzug

der deutschen Ideengeschichte seit den 1970er Jahren haben sich diese Ansätze

vor allem in Nachbardisziplinen der Soziologie, Geschichtswissenschaft, Politik-

wissenschaft und den Geisteswissenschaften durchgesetzt. Die Ideengeschichte

selbst hingegen hat sich nicht als eigenständiges Gebiet mit eigenen Lehrstühlen

und Institutionen halten bzw. etablieren können. Timothy Goering unterscheidet

(selbst idealtypisch) zwei unterschiedliche Richtungen der Ideengeschichte:

»Der erste Typus verfolgte Entwicklungsstadien klar umrissener, gesonderter

Ideen. Er ging methodologisch davon aus, dass sich Ideen – in der Regel philo-

sophische oder politische Ideen – von den geschichtlichen Kontexten und den

historischen Persönlichkeiten absondern und in ihrer Genese verfolgen ließen.

[…] Der andere Typus hingegen versuchte den Geist oder Kontext von größeren

Ideenzusammenhängen vergangener Epochen zu ergründen. Dieser Typus ging

methodologisch vom Gegenteil des ersten aus, nämlich davon, dass Ideen immer

mit der Zeit verwoben seien und dass alle Ideen immer Entäußerungen eines

herrschenden Zeitgeistes seien.«35

34 Zur Kritik der klassischen Ideengeschichte im deutschsprachigen Raum sowie als Einführung

in die neuerliche Renaissance der anti-idealistischen Ideengeschichte spätestens seit 2000

vgl. den Sammelband: Goering, D. Timothy (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und

Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017.

35 Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und Per-

spektiven, Bielefeld: transcript 2017 S. 10 (S. 7-54).

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 29

Den ersten Typus nennt Goering Ideengeschichte, den zweiten Geistesgeschich-

te.36 Die Ideengeschichte folgte paradigmatisch seit dem frühen 20. Jahrhundert

dem Leitfaden, die menschliche Entwicklung im Bereich der Philosophie und Poli-

tik anhand der Entwicklung der Ideen, die als orientierende Fixsterne dienten, zu

beobachten. Nichts anderes verfolgte im soziologischen Bereich etwa Max Weber,

der in seiner Geschichte der protestantischen Ethik eine jener paradigmatischen

Ideen herausgriff und versuchte, sie in ihrem historischen Vollzug zu verstehen. Bei

Weber ist es die Idee der protestantischen Askese, welche im entscheidenden Mo-

ment der Figuration des amerikanischen Liberalismus eine ganze abendländische

Kulturgeschichte begründete.37 InWebersWerk erscheinen zwar Interessen als das

entscheidendeMovens unserer Kultur, doch er zeigt die weichenstellende Funktion

der Ideen für die Interessen der Handelnden auf. »Die kulturelle Wirksamkeit von

individuellen Ideen spielte […] in Webers Soziologie eine herausragende Rolle. Mit

seiner Kultursoziologie legte er wichtige, theoretisch-methodologische Grundstei-

ne für eine ideengeschichtliche Forschung, auch wenn er nicht immer als ein Ahn-

herr der Ideengeschichte wahrgenommen wurde.«38 Große Gegnerschaft erfuhr

diese Form der Ideengeschichte (in ihren zahllosen Varianten durch verschiedene

Disziplinen) durch die Geistesgeschichte, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts in

den ideengeschichtlichen Methoden der Zerlegung der Kultur in isolierte Ideen ei-

ne Art des abzulehnenden naturwissenschaftlichen Positivismus sah. Die deutsche

Debatte über Ideen- und Geistesgeschichte bis 1945 soll an dieser Stelle ausgeklam-

mert bleiben.

Vor allem nach 1945 – und im Vergleich zum internationalen Diskurs – ist je-

doch bezeichnend, dass die Ideengeschichte sich in Deutschland nicht wirklich als

Disziplin durchsetzen konnte. Seit zwei Jahrzehnten nimmt jedoch die ideenge-

schichtliche Forschung wieder an Fahrt auf – nicht zuletzt durch einen Transfer

aus dem angelsächsischen Raum. Trotz fehlender Durchsetzungskraft ist – wie

schon angedeutet – auch in der Zeit zwischen 1945 und den beginnenden 1990er

Jahren viel Ideengeschichtliches publiziert worden. Nicht zuletzt der hier schon

angebrachte Hermann Lübbe wandte seine typologische Methode in seinem Buch

Politische Philosophie in Deutschland an.39 Darüber hinaus zählt Goering eine gan-

ze Reihe weiterer Autoren auf, die zwar nicht im Sinne dieser vorliegenden Ar-

beit typologisch arbeiteten, jedoch einen ideengeschichtlichen Ansatz wählten.Des

36 Vgl. ebd.

37 Vgl. Weber, Max: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Ders.: Gesam-

melte Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen:Mohr Siebeck 1988, S. 203 (ganzer Aufsatz

S. 17-206).

38 Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und Per-

spektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 12.

39 Lübbe, Hermann: Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer Geschichte, Basel:

Benno Schwabe 1963.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Weiteren etablieren sich ideengeschichtlich-soziologische Methoden, bspw. in Ni-

klas Luhmanns Systemtheorie und auch als Teilbereich der Politikwissenschaften

etablierte sich die politische Ideengeschichte deutschlandweit.40 Mit der von Paul

Nolte schlagwortartig geprägtenNeuen Ideengeschichte beginnt Ende der 1990er Jah-

re eine Renaissance der Ideengeschichte. Die Vielzahl unterschiedlicher Ansätze,

die sich unter diesem Schlagwort versammelt, eint vor allem eine Abgrenzung zur

traditionellen Ideengeschichte durch ihren konstruktivistischen und anti-idealisti-

schen Ansatz. Es geht den Autoren umdie wirklichkeits- und gesellschaftsstiftende

Kraft von Ideen und weniger um deren Maß an regulativen Idealen oder deren

Verknüpfung mit den »großen Männern« der Geschichte. Was die Neue Ideenge-

schichte bewegt ist die Rekonstruktion von Ordnung und von Denksystemen.

Mit der Abgrenzung der Neuen Ideengeschichte vom Idealismus kritisiert die

vorliegende Studie auch methodologisch den typologischen Ansatz Lübbes. Damit

sei die Abgrenzung von der Leitvorstellung gemeint, »dass sich die ideelle Sphäre

nicht von der physisch-materiellen Sphäre scharf trennen ließe und dass es so et-

was wie individuelle Ideen […] gäbe ohne Bezug zu den materiellen Interessen der

entsprechenden Zeit«.41 Mit der starken Kontextualisierung von Ideen in ihre Ra-

tionalitätsfelder, wie sie etwa die Cambridge School in der Tradition eines Quentin

Skinners vertritt, wird das Überzeitliche des Konzepts der Biomacht nicht deutlich

genug sichtbar. In der vorliegenden Studie geht es folglich im Sinne der Neuen

Ideengeschichte nicht um Ideen als überzeitliche, regulative Entitäten, aber auch

gleichzeitig nicht umFelder feststehender Rationalität, denen Ideen zuzuschreiben

wären. Diese Studie möchte der methodologischen Polarisierung zwischen dem

Überzeitlichen gegenüber dem Kontextuellen/Materiellen mit dem Typus als drit-

tem Weg begegnen. Jüngers und Foucaults idealtypischer biopolitischer Ansatz ist

weniger als eine überzeitlich-ontologische Idee und mehr als einfach nur Ausdruck

eines Zeitgeistes der krisenhaften Moderne. Die Hypothese, welche dieser Studie

zugrunde liegt, ist, dass ein denkendes Ordnen im Weber’schen Sinne am besten

die Geistesgeschichte der Moderne (und der mit ihr zwangsläufig verbundenen

Postmoderne) verstehen lässt. Ein solches Unterfangen wird Lücken in der Ideenge-

schichte des 20. Jahrhunderts schließen können, bspw. in Jan-Werner Müllers Das

demokratische Zeitalter, in dem der Aspekt der Foucault’schen Biomacht und Ernst

Jünger als Figur nicht zufällig gänzlich fehlen.

40 Für einen Überblick über die soziologischen und politikwissenschaftlichen Anleihen der Ide-

engeschichte vgl. Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute,

Traditionen und Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 41ff.

41 Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und Per-

spektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 31

1.2.3 Beitrag zum historisch-politischen Diskurs des Liberalismus

Zur weiter oben skizzierten ideengeschichtlichen Entwicklung sind auch nun par-

allel die Einlassungen RalphWebers als dezidiert politisch-ideengeschichtliche Po-

sition interessant. Er geht in seiner Politischen Ideengeschichte auf die Schwierigkeit

des Begriffs dieser Disziplin ein. Er problematisiert die Disziplin von der Frage her,

was eigentlich eine politische Idee ausmache. Auch er distanziert sich vom Idea-

lismus, der an überzeitlichen Ideen festhalte. Am klassischen Begriff der Ideenge-

schichte schwinge der Gedanke mit, dass historisch betrachtet, ewig wiederkehren-

de Ideen in jeweils verschiedener Konnotation oder im unterschiedlichen Gewande

diskutiert würden.Hierher rührt auch Hermann Lübbes Vorstellung eines über die

vielen Jahrhunderte stabil gebliebenen ›politischen Faktums‹. Ralph Weber hinge-

gen erachtet solche Kontinuitäten als problematisch.42 Freilich korrespondieren

derlei Vorstellungen mit gewissen Vorstellungen zu anthropologischen Grundkon-

stanten. Weber unterstützt in der politischen Ideengeschichte eher die neueren

Ansätze, die sich auf »politisches Denken« anstatt auf den problematischen Be-

griff der »Ideengeschichte« fokussierten und eher auf die Breite politischer Kon-

zepte und Methoden sowie den Begriff der »politischen Philosophie« setzten als

auf die Kanonisierung von Klassikern (analog zu den ideengeschichtlichen »großen

Männern«). Weber selbst sieht sich als Vertreter der politischen Ideengeschichte,

die sich von der Vorstellung ewig wiederkehrender Ideen distanziert. Politische

Ideengeschichte sei eher ein Feld, das aus der Überlappung dreier Wissensberei-

che besteht: der Politik, der Ideen und der Geschichte. Webers Politische Ideenge-

schichte will auf einer Metaebene aufzeigen, welche Beziehungen zwischen Politik,

Ideen und Geschichte diskursiv existieren. Wie bei der Neuen Ideengeschichte geht

es ihm um wirklichkeits- und gesellschaftsstiftende Aspekte von Ideen. Politische

Ideen/Ideologien haben bspw. einen Einfluss darauf, was unter Geschichte ver-

standen wird (hier ist wohl Marx’ Verständnis einer materialistischen Geschichts-

wissenschaft ebenso ein Beispiel, wie der Versuch der Feministen und Postkolonia-

listen, eine post-moderne Geschichte zu schreiben). Auch das Verständnis, dass in

der Politik seit Menschengedenken stets eine endliche Zahl an letzten Ideen wie-

derkehrt, sei somit Ausdruck eines politisch-ideellen Diskurses der Gegenwart,

wie andere auch.43 An dieser Stelle lässt sich sehr gut mit Foucaults Kritik an

der Ideengeschichte fortfahren, die er so harsch in der Archäologie des Wissens vor-

trägt. Im Kern geht es ihm um die Unhaltbarkeit totalisierender Momente in der mo-

dernen Geschichtswissenschaft: es gebe nach der marxistischen Kritik am Deut-

schen Idealismus, nach Nietzsches Tod des Menschen, nach Spenglers Bruch mit

42 Vgl. Weber, Ralph: Politische Ideengeschichte. Interpretationsansätze in der Praxis, Göttin-

gen: UTB 2014, S. 13-24.

43 Vgl. ebd., S. 13-24.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Kants Fortschrittsglauben, nach der postkolonialen und der feministischen Kritik

an dem universalistischen Fortschrittsglauben derMenschenrechte keine überzeu-

gend-haltbare, kontinuierlicheWeltgeschichtemehr. Foucaults konkrete Archäologie

stellt daher den Versuch dar, radikal Geschichten von Diskontinuitäten zu schreiben

und hierfür gelte es, programmatisch die letzte »Zitadelle« einer universalenWelt-

geschichte mit Nietzsche radikal zu tilgen: Es gilt, das Subjekt und den Menschen

zu ›töten‹. Es muss jedoch erwähnt werden, dass Foucault hier einen entscheiden-

den Schritt weiter geht als sein VorbildNietzsche.DennNietzsche sieht trotz seines

genealogischen Vorgehens hinter dem Willen zur Macht doch wieder Subjekte. Am

Ende bleibt bei Nietzsche das Leben eine ahistorische Grundkonstante. Er verbleibt

gewissermaßen in den Kategorien der Subjektphilosophie. Foucault hingegen ver-

sucht, die Konstanten der Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie gänzlich hinter

sich zu lassen, indem er das souveräne Subjekt gänzlich aus seiner Philosophie

tilgt. In der humanistischen Anthropologie des Liberalismus sei das letzte Auf-

gebot dieses verheerenden, unterjochenden Diskurses der Geschichte versteckt –

dort setzt Foucault an.44

Worin liegt die Unterjochung, fragt man sich da. In Foucaults genealogischen

Schriften wird klar, dass er in Anlehnung an Nietzsche jede Art vonWissen und so-

mit auch das historischeWissen als Macht/Wissen-Korrelat versteht, das diskursiv

wirkt. Das bedeutet kurz gesagt: Auch Wissen über die Geschichte ist umkämpf-

tes Wissen. Und sehr eindrücklich besagt seine Vorlesung In Verteidigung der Gesell-

schaft, dass die Geschichte von den hegemonialen Siegern des andauernden Krie-

ges am Grunde der Gesellschaft geschrieben wird. Jede Auslegung der Geschichte

wirkt auf gesellschaftliche Strukturen im Hier und Jetzt. Universale Geschichten

sind immer Schimären und unterdrücken die Verlierer.45

Foucaults Anspruchwar es somit,mit der Genealogie die oppositionelle Geschichte

zu schreiben und die Ungehörten bzw. die Unterdrückten, die nicht teilhaben kön-

nen, einer Teilhabe zuzuführen, indem man sie hör- und sichtbar macht. Er setzt

diese oppositionelle Geschichte an die Stelle einer in seinen Augen zu euphorischen

Sieges-Geschichte des souveränen Subjekts des Humanismus.46 Erst aus dieser

Flucht heraus lassen sich seine archäologisch-genalogischen BücherWahnsinn und

Gesellschaft oder auch Überwachen und Strafen in ein größeres Bild einordnen:47 Es

geht nicht darum, weltgeschichtliche Totalitäten (als die man die ›episteme‹ noch

44 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S. 9-47.

45 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

46 Vgl. hierzu Kapitel 2.2 dieser Arbeit.

47 Man muss an dieser Stelle festhalten, dass Foucault erst ab Mitte der 1970er Jahre diese

Unterordnung der archäologischen Schriften unter die Methode der Genealogie vornimmt.

Hierzu und zu der Frage, ob es einen Bruch in Foucaults Denken zwischen Archäologie und

Genealogie gibt eignet sich hervorragendals Lektüre der Sammelband vonMichael Kelly. Vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 33

missverstehen konnte) aufzuzeigen, sondern die äußerst diskontinuierlichen, ein-

schlägigen Diskurse, die zur Etablierung der einsperrenden Vernunft gegenüber

dem Wahnsinnigen als auch dem veränderten Umgang mit Strafgefangenen von

grausamer Bestrafung hin zu seelischer Optimierung, aufzuzeigen.48 Und das al-

les geschah im Namen des Subjekts. Hier liegt Foucaults bis heute aktuelle Kritik.

Foucault wechselt von der diskurs-strukturalistischen Verfolgung der ›episteme‹

hin zum Leitbegriff des Dispositivs. Es gibt nicht »die Geschichte« der Humani-

sierung im Umgang mit Wahnsinnigen und Strafgefangenen, sondern es gibt dis-

kontinuierliche, gesellschaftliche Macht/Wissen-Korrelate, die im Mittelalter jene

sichtbare Gewalt auf den Körper notwendig machten, die wir aus einem neuerli-

chen Macht/Wissen-Korrelat heraus als grausam empfinden und heute die Gewalt

auf die Optimierung der Seele undUnversehrtheit des KörpersWert legt. Gewalt ist

es in jedem Fall, denn hinter jedem historischen Diskurs steht die dem Einzelnen

nicht zugängliche Setzung, die grausame Gewalt des rächenden Königs oder die

klinisch-medizinische Gewalt, die vom panoptischen Blick (frz. regard) ausgeht.49

Daher rührt auch die bekannte methodologische Formel seiner Genealogie, eine

Verbindung zwischen Geschichte und dem Leib herstellen zu wollen:

»Die Genealogie stellt als Analyse der Herkunft eine Verbindung zwischen Leib

und Geschichte her. Sie soll zeigen, dass der Leib von der Geschichte geprägt und

von ihr zerstört wird.«50

Wichtig für den Fortgang dieser Arbeit ist es, schon an dieser Stelle auf einen

entscheidenden Unterschied zwischen Foucaults und Jüngers Geschichtsverständ-

nis hinzuweisen: Selbstverständlich lehnt Foucault den Spengler’schen und Jün-

ger’schen51 Ansatz der Morphologie und Gestaltphilosophie implizit in seiner Ar-

chäologie desWissens ab,weil Letztere anstelle des Subjekts derMenschheit/des Sub-

jekts im Liberalismus als Treiber der Geschichte nun die metaphysische Gestalt

bzw. die »Kultur« zu einem Subjekt und zu einem Telos bzw. zu einem »Ursprung«

stilisierten. Foucault will sich des Telos und des Ursprungsdenkens gänzlich ent-

ledigen und anstelle dessen die Logik der »Herkunft« setzen.52 Die Herkunft der

Geschichte deutet auf die Irrtümer, die Diskontinuitäten und vor allem auf die Ein-

prägungen der Geschichte in den Leib hin. Habermas wird darauf hinweisen, dass

Kelly, Michael: Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge:

MIT Press 1994.

48 Vgl. ebd.

49 Vgl. hierzu Kapitel 2.2 dieser Arbeit.

50 Foucault,Michel: Nietzsche, die Genealogie, dieHistorie, in: Stingelin,Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 104.

51 Jünger und Spengler werden hier in einemAtemzug genannt, da hinsichtlich dieserMorpho-

logie ihr Ansatz ähnlich ist. Vgl. hierzu Kapitel 2.2.2 dieser Arbeit.

52 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

auch Foucault einerseits das Entledigen des Ursprungs nicht so recht gelingt, doch

darauf wird die folgende Studie noch zurückkommen. Entscheidend ist hingegen,

dass sowohl Jüngers als auch Foucaults Verständnis der Geschichte einen paralle-

len Effekt haben: Beidemachen einenMechanismus sichtbar, in dem das Politische

als leibhaftiger Kampf erscheint. Und sie machen beide eine Einschreibung des Le-

bens in die moderneMacht sichtbar. Foucault und Jünger beschreiben diese beiden

Phänomene sehr ähnlich – die vorliegende Arbeit leitet daraus einen typisch bio-

politischen Blickwinkel auf die Moderne bzw. auf den Liberalismus. Für Foucault

ist die Genealogie diejenige Wissenschaft, welche das Feld des Kampfes um An-

erkennung der Unterdrückten und Verlierer sichtbar macht. Für Jünger steht ein

Wille zur Macht im Mittelpunkt der Geschichte.53 Nicht im Verständnis dessen,

was Geschichte bedeutet und nicht einmal in dem, wen man hörbar/sichtbar ma-

chen will oder darin, wieman nun zur TotalenMobilmachung steht (Das Sehen von

Gestalten und die Unterordnung des Einzelnen unter diesen totalitären Imperativ

sei ein revolutionärer Akt, meinte ja Jünger, wohingegen Foucault den Einzelnen

gegen dieses überbordende totalitäre Staatliche in seinem Engagement für die Ge-

fangenen bspw. schützen wollte), sind sie sich einig. Doch sie sind gleichermaßen

darauf erpicht, das Politische als Folgendes zu entlarven: als existenzialistischen,

diskursiven Krieg, an dessen Anfang und Ende stets der physische Krieg zu finden

ist. Und sie wollen aufzeigen, wie eine metaphysische bzw. hegemoniale Macht

sich zunehmend über (neo-)liberale Mechanismen in das Leben einschreibt. Das

wird die folgende Arbeit herausarbeiten.

1.2.4 Zwischenfazit

Wie kommt die folgende Arbeit nun von Max Webers Idealtyp, Ralph Webers Poli-

tischer Ideengeschichte als Überlappung von Politik, Ideen und Geschichte sowie

Foucaults Archäologie und Jüngers Gestaltphilosophie zur konkretenMethode? Ziel

der vorliegenden Arbeit ist es, einen Typus des politischen Denkens zu konstruie-

ren, welcher im Max Weber’schen Sinne für vergleichende Forschung im Gebiet

der politischen Ideengeschichte genutzt werden kann. Es handelt sich somit um

eine Vorarbeit. Ganz im Sinne von Ralph Weber versuche ich, die politische Ide-

engeschichte hierbei weniger als die historische Nachzeichnung wiederkehrender

Ideen zu verstehen, sondern eher als offenes Feld, in dem politische Praxis, po-

litische Ideen und das Verständnis dessen, was Geschichte ist, stets neu ausge-

handelt werden. Und nun zum entscheidenden Punkt für das konkrete Vorgehen:

Foucaults und Jüngers Geschichtsverständnisse betonen beide diese umkämpfte

Offenheit historischer Wahrheiten und stellen beide die liberale Konzeption einer

Fortschrittsgeschichte (in ihren verschiedenen Facetten) biopolitisch infrage. Mein

53 Vgl. hierzu Kapitel 2.2 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 35

methodischer Ansatz besteht nun darin, mich auf die Ebene dieses umkämpften

historisch-politischen Diskurs zu begeben, auf dem sich sowohl Foucault als auch

Jünger befinden: Und konkret ist dies für beide der seit der Französischen Revolu-

tion vorherrschende bürgerlich-liberale Diskurs.54

Am Ende dieser Arbeit wird kein Typus im Sinne einer Goethe’schen Urpflan-

ze55 stehen. Vielmehr wird durch diese Arbeit ein Typus des politischen Denkens

sichtbar, der ausschließlich als Beitrag zum liberal-bürgerlichen Diskurs zu verste-

hen ist. Dieser Diskurs ist überhaupt erst der figurative Rahmen des Jünger’schen

und Foucault’schen Denkens. Auf typologische Art und Weise an Jünger und Fou-

cault heranzutreten, stellt eine bestimmte Art und Weise dar, der grundsätzlichen

Herausforderung der Ideengeschichte zu begegnen, zwischen dem Überzeitlichen

und dem Kontextuellen/Materiellen vermitteln zu müssen. Diese Arbeit begegnet

der so benannten Herausforderung mit dem Typischen.

1.2.5 Implikationen für die konkrete Vorgehensweise

Zuallererst kann somit festgehalten werden, dass es sich bei der vorliegenden Stu-

die um keinen Vergleich zweier Theoretiker handelt. Ein vergleichendes Vorgehen

würde verlangen, zweiWerke werkimmanent zu bearbeiten und dann miteinander

in Relation zu setzen, sie im zeitlichen Verlauf zu betrachten und zentrale Axio-

me, Methoden, Begriffe und Aussagen miteinander zu vergleichen.56 Hier wäre

es sicherlich interessant, ähnliche Verschiebungen im Denken Jüngers und Fou-

caults im zeitlichen Ablauf ihres Wirkens aufzuzeigen. Im vorliegenden Disserta-

tionsprojekt bilden nicht die Werke zweier Denker den Ausgangspunkt, sondern

der Typus des politischen Denkens in der Moderne, der das Politische grundle-

gend vom Körper und vom Kampf her organisiert und eine zunehmende Macht

über das Leben als Signum der Moderne versteht. Diese Arbeit geht folglich vom

methodologischen Grundverständnis aus, dass eine Suche nach Typen im Sinne

des denkenden Ordnens von politischen Theorien beim Verstehen derselben hel-

fen kann. Doch diese Arbeit räumt den Ideen keinen überzeitlichen Status ein,

distanziert sich von der Vorstellung einer ewigen Wiederkehr des Gleichen und

54 Ernst Jünger nutzt den Begriff der »bürgerlichen Welt« sehr häufig. In den Adnoten zum Ar-

beiter erläutert er – beinahe nebenbei – dass er mit dieser dieWelt meint, die durch die »Re-

volution von 1789« entstanden sei und in der sich das Abendland bis zum Ersten Weltkrieg

befunden habe. Vgl. hierzu Jünger, Ernst:Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963,

S. 358.

55 Dies sei hier angemerkt, um einen Unterschied zu signalisieren zwischen dem Jünger’schen

Begriff des Typus, der sich eher an Goethe orientiert, und demBegriff des Typus, der in dieser

Arbeit verwendet wird. Näheres zum Jünger’schen Typus findet sich in Kapitel 5.2.2.

56 Vgl. Weber, Ralph: Politische Ideengeschichte. Interpretationsansätze in der Praxis, Göttin-

gen: UTB, 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

von letzten (anthropologischen) Motiven, die die Geschichte der Ideen über zwei

Jahrtausende in letzte Typen einteilen ließe. Diese Arbeit beschränkt sich selbst,

indem sie sich mit Typen des modernen politischen Denkens beschäftigt. Und noch

weitergehender: Sie beschäftigt sich mit einem Typus des politischen Denkens in

der Moderne.

Daraus folgt, dass in dieser Studie dieWerke der beiden Autoren nicht als Gan-

zes herangezogen undmiteinander verglichen werden. Vielmehr werden figurative

Texte aus dem Werk herausgezogen und nach den Schlüsselkonzepten »Körper«,

»Kampf« und »Biomacht« hermeneutisch befragt. Durch diese Befragung soll der

Typus Kontur und Form gewinnen. Die Befragung zu diesen Schlüsselkonzepten

wird kontrastiv erfolgen und sich über weite Teile dieser Arbeit vor allem auf Pri-

märtexte der beiden Autoren fokussieren. Bei der Deutung zentraler Konzepte der

beiden Autoren greift die Arbeit auf den Forschungsstand hierzu zurück. Tiefer-

gehende Auseinandersetzungen über zentrale Konzepte, wie etwa die Habermas-

Foucault-Debatte, werden nur insofern ausgewertet, so sie von entscheidender Re-

levanz für die Bildung des Typus sind.

Für die vorliegende Arbeit werden grundsätzliche Tendenzen des Werks der

beiden Autoren herausgearbeitet, die über die beiden hinaus typischen Charakter

modernes politisches Denken repräsentieren. So kommt es auch, dass sich die vor-

liegende Arbeit auf bestimmte Auszüge des Werks der beiden Autoren beschränkt.

Ausgangspunkt der Forschung waren Der Arbeiter und Der Wille zum Wissen. Bei

Ernst Jünger ergab sich in der weiteren Forschung eine Fokussierung auf Haupt-

werke politischer Publizistik in der Weimarer Republik zwischen 1920 bis 1932.

Spätere Werke, die in dieser Arbeit zitiert werden, sollen – mit aller werksimma-

nenten Vorsicht – zur klärenden Erläuterung herangezogen werden. Texte, wie

Maxima – Minima und An der Zeitmauer, hat Jünger bspw. in seiner Gesamtaus-

gabe Sämtliche Werke mit Der Arbeiter in einem Band zusammengefasst. Sie wer-

den daher zu erläuternden Zwecken für bestimmte geschichtsphilosophische und

theoretische Auslegungen der Gestalt des Arbeiters bei Jünger als zum Arbeiter da-

zugehörig hinzugezogen. Von einer tieferen Analyse Jüngers breiten belletristi-

schen Werks in der Folgezeit wird abgesehen, da diese Arbeit vor allem an Jün-

gers Lebensmacht als Signum der Moderne interessiert ist. Michel Foucaults Werk

ist ebenso einzugrenzen. Schwerpunktmäßig beschäftigt diese Arbeit sich mit sei-

nem Konzept der Biomacht und somit mit Foucaults genealogischer Phase in den

1970er Jahren. Somit stehen im Zentrum dieser Arbeit Überwachen und Strafen, Der

Wille zum Wissen sowie seine Vorlesungen in den späten 1970er Jahren. Da Fou-

cault mit seinen archäologischen Schriften, wie etwa Die Ordnung der Dinge, nicht

bricht, sondern sie neu einordnet vor demHintergrund des zunehmenden Einflus-

ses Nietzsches auf sein Werk in Nietzsche, die Genealogie, die Historie, greift diese

Arbeit auch auf seine Bücher der 1960er Jahre zurück. Da jedoch im Zusammen-

hang mit der Biomacht der nietzscheanisch inspirierte Foucault der Genealogie im

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 37

Vordergrund steht, ist hier anzumerken, dass seine archäologischen Schriften vom

späteren Foucault her rezipiert werden. Auch bei Foucault wird auf eine ganze Rei-

he an Sekundärliteratur zurückgegriffen, um zentrale Konzepte besser verstehen

zu können. Der Einfluss von »Vordenkern« sowie die Einschätzungen zum Werk

der beiden Autoren von Weggefährten wie etwa Oswald Spengler, Carl Schmitt,

Martin Heidegger und Friedrich Nietzsche für Jünger sowie Jacques Rancière, Paul

Veyne, Gilles Deleuze sowie ebenfalls Nietzsche bei Foucault soll ebenso zur bes-

seren Einordnung zentraler Konzepte mitberücksichtigt werden. Dieser hier um-

schriebene Textkorpus geht konzentrisch von Ernst Jüngers metaphysischer Ge-

staltphilosophie sowie Michel Foucaults Machtanalytik aus. Denn hier verdichten

sich Krieg und Körper als entscheidende Facetten zu einem (bio-)politischen Para-

digma. Man muss die Gestaltphilosophie Jüngers und die Machtanalytik Foucaults

verstehen, um dieThese von der Biomacht als Signum derModerne überhaupt ver-

stehen und einordnen zu können. Und ausgehend von diesem Verständnis soll ein

Typus herausgearbeitet werden. Daher setzt dieses Dissertationsprojekt an dieser

Stelle an und der folgende Forschungsstand fokussiert sich daher auch auf diese

beiden Konzepte.

Ziel der Arbeit ist es, einen Typus zu konstruieren, um zukünftiger ideenge-

schichtlicher Arbeitmithilfe eines Idealtypus als Orientierung zu dienen.Der Autor

ist sich bei der methodologischenWahl bewusst, dass es MaxWeber in seinerWirt-

schaft und Gesellschaft zuvorderst um empirische Sozialforschung ging, also darum,

»soziologische Gesetze« über das Handeln von Menschen aufzustellen. Um Empi-

rie und um Gesetze über das menschliche Handeln geht es in diesem Dissertati-

onsprojekt freilich nicht. Doch Webers Ansatz, mit Idealtypen das große Gewirr

des Gesagten und Getanen zu ordnen, möchte ich mir für dieses politisch-philo-

sophische Arbeiten zu eigen machen. Ich denke, dass dieser grundsätzliche Ansatz

des denkenden Ordnens mit Idealtypen auch im Bereich der politischen Philoso-

phie fruchtbar ist. Aus dieser Vorüberlegung heraus sollte die methodologische

Wahl betrachtet werden. Methodologisch hilft der Ansatz, einen Typen politischer

Theoretisierung durch Überhöhung polemischer/antagonistischer Abgrenzungen

zu anderenTheorien zu erhalten. Dieser Zugang trägt dazu bei, aus so verschiede-

nen Denkansätzen, Denkzugängen sowie diametral unterschiedlichen taktischen

und strategischen politischen Zielen im Kern ein gemeinsames Feld erscheinen zu

lassen, dem die hier behandelten Texte allesamt zugehören. Somit ist diese Arbeit

ein konkreter Beitrag zur politischen Ideengeschichte.

1.2.6 Über den Mehrwert einer solchen Studie

An dieser Stelle kommt die vorliegende Arbeit noch einmal auf Walter Reese-

Schäfer zurück. In seinem Buch Politische Theorie der Gegenwart in fünfzehn Modellen

nutzt er eine interdisziplinäre Diskursanalyse. Interessant ist hierbei die Begrün-

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

dung seiner methodologischen Wahl: In Anlehnung an Michel Foucaults zwei

Vorlesungsreihen Geschichte der Gouvernementalität I und II definiert Reese-Schäfer

die maßgeblichen Beiträge der Politischen Theorie anhand des Kriteriums, dass

sie Antworten zu Fragen geben, die der Liberalismus als diskursbeherrschende

Theorie seit der Französischen Revolution aufgeworfen habe. »Ideen haben Konse-

quenzen«57 und somit haben ›falsche‹ Ideen fatale Folgen – so spielt die Kritik in

der Politischen Theorie, die Reese-Schäfer hervorhebt, eine große Rolle. Politische

Theorien solle man als »Modelle« verstehen, die an bestehenden, hegemonialen

Theorien etwas kritisieren, etwas verändern wollen, weil sie ›falschen‹ ›richtige‹

Ideen gegenüberstellten. Somit beschränkt sich Reese-Schäfer in diesem Band

auch auf das jeweils »Wesentliche« und die wesentliche Kritik bzw. Ergänzung

des Liberalismus. Für ihn ist dies die adäquate Übersetzung des hermeneutischen

Grundprinzips – »[…] man versteht eine Theorie erst dann, wenn man rekonstru-

iert hat, auf welche Frage sie die Antwort darstellen soll«.58 Er verwendet folglich

die Texte und die Theorien, welche wirklich Grundfragen der politischen Theorie

unserer Zeit beantworten, anstatt auf neokonservative Denker einzugehen, deren

Klage über den Verfall des politischen Denkens sich in eher rekonstruktiven

Werken über die politische Ideengeschichte zeigt. Für Reese-Schäfer stellen diese

daher Narrationen dar und sind keine konkret politischen Schriften. Ganz zu

Beginn führt er über den Konservatismus, der in seiner Aufzählung nicht vor-

kommt, aus, dass diese nicht aufgeführt sind, »denn im Grunde sind konservative

Haltungen und Attitüden nach Edmund Burke nicht mehr ernsthaft theoretisiert

worden«.59

Ich beginne meine Arbeit, aus den oben formulierten Gründen, mit demsel-

ben Grundimpetus: politische Theorien als Modelle zu verstehen, die den diskurs-

beherrschenden Liberalismus kritisieren. Doch anstatt nun das geschlossene und

werkimmanente Konzept des »Modells« zu verwenden, geht es mir darum, eine

Art der Kritikform am Liberalismus aufzuzeigen, die sich im Raum zwischen Ernst

Jünger und Michel Foucault aufspannen und zu einem Typus des politischen Den-

kens komplettieren lässt. Meine feste Überzeugung ist es, dass ein solch typolo-

gisches Vorgehen hilft, sowohl die Ideengeschichte des 20. Jahrhunderts (wie et-

wa bei Jan-Werner Müller) zu vervollständigen als auch gleichzeitig Missverständ-

nissen bei Michel Foucault vorzubeugen, wie Reese-Schäfer ihnen aufliegt, wenn

er das politische Denken Foucaults auf den Gedankengang der Gouvernementali-

tätsstudien reduziert. Oder auch den Fehler zu vermeiden, Michel Foucault wegen

57 Reese-Schäfer, Walter: Politische Theorie der Gegenwart in fünfzehn Modellen, München:

Oldenbourg 2006, S. 1.

58 Ebd., S. 2.

59 Ebd., S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 39

ebenjener Vorlesungen als Neoliberalen darzustellen, der sich am Ende seines Le-

bens mit dem Liberalismus versöhnt habe.60 Politische Theorien zeichnen sich da-

durch aus, dass sie Antworten auf konfliktträchtige Fragen aktualisieren, dass sie

Antworten auf politische Probleme darstellen. Sie stellen den Versuch dar, Akteu-

ren in Regierungssystemen Instrumente zur Etablierung, zur Reform, zumWider-

stand, zur Revolution sowie zum Diskurs über die Legitimität von Herrschaft an

die Hand zu geben. Michel Foucault und Ernst Jünger werden beide dahingehend

als politischeTheoretiker betrachtet, insofern sie eine Antwort auf diese genannten

Fragen geben. Noch konkreter wird in dieser Arbeit auf diese beiden Theoretiker

imRahmen der politischenTheorie in der spezifischen Frage über das Politische re-

kurriert. Jeder, dermit derHoffnung an diese Studie herantritt, nach deren Lektüre

eine bessere Einordnung der genannten Figuren Foucault und Jünger in Kategori-

en wie ›Links‹ und ›Rechts‹, ›Konservative Revolution‹ und ›Postmarxismus‹ oder

›Neoliberalismus‹ vornehmen zu können, der wird feststellen, dassmeine typologi-

sche Herangehensweise weniger diese Kategorien festigt, denn eher diese Katego-

risierungen infrage stellt und Neues aufzeigt. Hinter den so grundverschiedenen

Positionen von Jünger und Foucault wird diese Arbeit einen einheitlichen Typus

des modernen politischen Denkens identifizieren, welcher schon seit dem frühen

20. Jahrhundert offenbar wurde und der die epochemachenden Zäsuren des Jahr-

hunderts 1917-19, 1945 sowie 1989 überdauert hat.

1.3 Aufbau der Arbeit

Die konkrete Forschungsfrage, die in Kapitel 1.1 vorgestellt wurde, lautet: Gehören

die konträren Positionen Ernst Jüngers und Michel Foucaults demselben biopoli-

tischen Typus des politischen Denkens an, der eine zunehmende Macht über das

Leben als Signum der Moderne versteht und das Politische grundlegend vom Kör-

per und vom Kampf her strukturiert?

Die vorliegende Arbeit geht von der Hypothese aus, dass die Forschungsfrage

zu bejahen ist: Jüngers metaphysische Gestaltphilosophie und Foucaults Biomacht

sind demselben Typus des politischenDenkens zuzuordnen.Daher besteht die Vor-

gehensweise der vorliegenden Arbeit darin, einen Typus aus den beiden Textkor-

pus herauszulesen, die in Kapitel 1.2 eingegrenzt wurden. Die vier Hauptkapitel 3,

4, 5 und 6 werden die textanalytische Typenbildung leisten. Sie werden vier Sätze

des Typus formulieren. Mit den Themengebieten in Kapitel 4, 5 und 6, Rationalität,

Subjekt und Krieg, wird deutlich auf eine Zweiteilung des politischen Denkens in

60 Vgl. hierzu etwa die Diskussion um den Band von Zamora, Daniel/Behrendt, Michael: Fou-

cault and Neoliberalism, Cambridge: Polity Press 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Moderne abgestellt. Die liberalen politischen Theorien tragen eine bestimm-

te Vorstellung von rationalem Universalismus, souveräner Subjektivität und dem

Politischen als Funktion der Verständigung in sich. Der hier konturierte Typus ist

in agonaler Abgrenzung zu diesem liberalen Begriffsrahmen zu verstehen. Diese

drei Sätze des Typus sind folglich nur zu verstehen in ihrer Abgrenzung zum li-

beralen Begriffsrahmen politischen Denkens. Satz eins des Typus zur Biomacht

wird in Kapitel 3 behandelt. Dieser ist Dreh- und Angelpunkt der vorliegenden Ar-

beit. Daher gibt auch die Biomacht/Biopolitik diesem Typus ihren Namen. Denn

im Aspekt der Biomacht berühren und kreuzen sich der Angriff auf die univer-

sale Rationalität, auf das souveräne Subjekt und das Politische als Verständigung.

In der biopolitischen Demaskierung der Geschichte der Moderne als zunehmender

Vereinnahmung der Körper und des Lebens in eine Logik totaler Verwertung steckt

von sich aus nämlich schon das Bild einer instrumentellen Vernunft der Moderne,

eines nur scheinbar souveränen Subjektes und eines strategischen Verständnis-

ses von Politik. Dieser Arbeit geht es jedoch nicht um eine bestimmte theoreti-

sche Zwangsläufigkeit, die sich zwischen den einzelnen Aspekten auftut. Es geht

der vorliegenden Arbeit vielmehr um die Darstellung des Typus in seinen Facetten

bei gleichzeitiger Berücksichtigung unterschiedlicher Ausprägungen. Jünger und

Foucault denken einzelne Aspekte völlig unterschiedlich – doch im typologischen

Blickwinkel wird das Gemeinsame im Grundsätzlichen für die politische Theorie

deutlich. Darin liegt die Stärke der angewandten Methode. So sind die Kapitel 3 bis

6 auch kontrastiv aufgebaut. Sie sind jeweils wie eine Pyramide zu betrachten: Von

den vielfältigen Varianten hin zum eindeutig Typischen. Die Fragestellungen, die

die Kapitel 3 bis 6 aufbringen, sind, wie gesagt, ausgehend von der Hypothese der

Arbeit ausgewählt worden. Was verstehen die beiden Autoren unter Biomacht/Le-

bensmacht, unter der Einschränkung der Rationalität, dem Tod des souveränen

Subjekts und welchen Zugang zur Frage des Politischen als Krieg haben sie? An-

statt nun gleich einen einheitlichen Text in jedem Kapitel darzubieten, geht diese

Arbeit den Weg, vom konkreten Fall auszugehen und zwei hermeneutische Befra-

gungen parallel anzustellen. Inwiefern spricht Jünger zum Beispiel vom Tod des

Subjekts und inwiefern Foucault? Es ist nämlich nicht identisch,wenn der eine vom

Tod des bürgerlichen Individuums in Langemarck spricht und der andere vom Tod

des Menschen in den Humanwissenschaften. Beide haben völlig unterschiedliche

Motive und verfolgen unterschiedliche Ziele. Doch es hat ähnliche politisch-philo-

sophische und ideengeschichtliche Implikationen. Es geht dieser Arbeit darum, in

den unterschiedlichen Fällen den typischen Beitrag zur politischen Ideengeschich-

te zu erkennen und nicht, sie als das Gleiche darzustellen. Daher sind die Kapitel 3

bis 6 auch jeweils in drei Abschnitte unterteilt. Einmal in die Befragung der Texte

von Foucault, dann in jene von Jünger, um in beiden jeweils in einem Zwischenfa-

zit das Typische herauszuarbeiten.Das Typische wird dann im dritten Unterkapitel

auf einer einzigen Seite in einem Satz des biopolitischen Typus auf den Punkt ge-

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 41

bracht. Dieser Aufbau soll Vielfalt nachvollziehbar auf Typisches reduzieren. Ich ha-

be schon angedeutet, dass die jeweils vorausgehenden zwei Unterkapitel (eines zu

Foucault und eines zu Jünger) nicht einfach nur werkimmanent deskriptiv, chrono-

logisch oder begriffsgeschichtlich zu verstehen sind, sondern zielorientiert von der

Hypothese ausgehend die Textausschnitte nach dem biopolitischen Typus befra-

gen. Das bedeutet, dass jedes Unterkapitel letztlich schon eine Analyse bezogen

auf die Fragestellung des Typus im jeweiligen Kapitel und dieser ganzen Arbeit

darstellt.

Nun bleibt freilich noch die Frage offen, was es mit Kapitel 2 dieser Arbeit auf

sich hat. Lange Zeit in der Entstehung dieser Arbeit war dieses überhaupt nicht

geplant. Es wird auch durch einen kurzen Blick auf seine Kapitelstruktur deutlich,

dass es nicht parallel zu den anderen vier Kapiteln verläuft. Es ist nicht Teil der

konkreten Typenbildung, sondern als notwendige Vorarbeit zu verstehen. Im Lau-

fe der Forschungen über Biomacht und Lebensmacht ist deutlich geworden, dass

an einer Stelle in dieser Arbeit das Geschichtsverständnis dargestellt werdenmuss,

gegen das sich der Typus des politischen Denkens, der hier herausgearbeitet wird,

richtet. Dem biopolitischen Argument liegt ein bestimmtes Verständnis der Ge-

schichte zugrunde. Diese Arbeit muss daher dasThema der Genealogie aufgreifen.

Zu Beginn war diese Beschäftigung mit der Genealogie Nietzsches lediglich als

Unterkapitel für das jetzige Kapitel 3 zur Biomacht gedacht. Ab einem gewissen

Zeitpunkt im Fortgang dieser Arbeit wurde jedoch deutlich, dass letztlich Nietz-

schesWille zur Macht ein entscheidender Dreh- und Angelpunkt für Ernst Jüngers

Gestaltphilosophie und Michel Foucaults Biomacht ist. Diese wichtige Parallele

sollte meines Erachtens nicht in eines der systematischen Unterkapitel eingeord-

net werden.Denn es stört ausmethodologischenGründen ebendiese.Kapitel 2 stellt

nämlich tatsächlich erst einmal nicht den Typus in denMittelpunkt, sondern arbei-

tet die genealogische/gestaltphilosophische Methode der beiden Autoren heraus.

Foucault gibt uns in einem relativ kurzen und doch sehr zentralen Text mit dem

TitelNietzsche, die Genealogie, die Historie seine Überlegungen undmethodologischen

Implikationen aus Nietzsches Spätwerk mit auf denWeg. Dieser wird in Kapitel 2.1

daher auch recht straff auf den Punkt gebracht. Jüngers Auffassung über die Ge-

schichte ist auch stark von Nietzsche geprägt. Doch da Jünger essayistischer als

Foucault schrieb, ist es notwendig, hier mehr Sekundärliteratur heranzuziehen.

Zudem kommt hinzu, dass er Nietzsches Lebensphilosophie über Oswald Speng-

lers zentrale Texte Der Untergang des Abendlandes und Preußentum und Sozialismus

aufnimmt. Daher geht diese Arbeit auch in Kapitel 2.2 den ›Umweg‹ über Spengler

und nimmt einiges an Sekundärliteratur auf. In Kapitel 2.3 geht es dann konkret

um das Geschichtsbild in Der Arbeiter und zur Einordnung und zum besseren Ver-

ständnis des organisch-konstruktiven Kerns um das deutlich später verfasste An

der Zeitmauer. Hier muss angemerkt werden, dass Jünger An der Zeitmauer selbst in

Band 6 seiner Gesamtausgabe Sämtliche Werke neben Der Arbeiter gestellt hat. Die

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Darstellung des Verlaufs von Jüngers Nietzsche-Rezeption und die Abkehr vomHe-

roismus/der Gestaltphilosophie dienen nicht so sehr einer werkimmanenten Ana-

lyse, sondern sollen den biopolitischen Kern seiner Arbeit – der auch in An der Zeit-

mauer trotz der Abkehr von vielen Punkten bestehen bleibt – stärker verdeutlichen.

Zudem soll dieses Festhalten an der biopolitischen Perspektive über den Bruch von

1945 hinweg auch zeigen, dass es sich nicht um ein isoliertes Phänomen in denWir-

ren der Zwischenkriegsjahre handelt, sondern um eine Zeitdiagnose, die einen der

bedeutendsten deutschen Schriftsteller des 20. Jahrhunderts auch darüber hinaus

umtrieb.

Abschließendmöchte ich anbringen, dass diese Studie keine eigene Nietzsche-

Exegese betreibt. Diese soll Experten für dieses doch so komplexe und unüber-

schaubare Feld überlassen bleiben. Letztlich ist eine solche eigene Exegese Nietz-

sches für diese Arbeit auch nicht relevant. Der Schwerpunkt dieser Studie liegt auf

den Kapiteln 3 bis 6. Die Arbeit schließt in Kapitel 7 mit einer Zusammenfassung der

Ergebnisse.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002 - am 12.02.2026, 17:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

