
IX. Schluß: Monismus versus Pluralismus (Schaber)

Ethik wird traditionellerweise als eine Theorie verstanden, die zu 
bestimmen versucht, was moralisch richtig und falsch, bzw. was 
moralisch geboten und verboten ist. Eine solche Theorie formu­
liert Prinzipien, nach denen wir uns in unserem Handeln richten 
sollten. Diese Prinzipien werden nicht frei erfunden oder nach 
irgendwelchen Vorlieben gewählt, sondern - so zumindest der 
theoretische Anspruch - systematisch begründet. Prinzipien wer­
den aus grundlegenderen Prinzipien abgeleitet und letztlich in 
einem zentralen Prinzip fundiert.

Moraltheorien, die in dieser Weise auf einem zentralen Prinzip 
gegründet sind, liegen vor. Zu denken ist hier an den Utilitaris­
mus, die Kantische Ethik, Vertragstheorien in ihren unterschied­
lichen Versionen wie auch an Dworkins Theorie moralischer 
Rechte. So ist das moralische Grundprinzip des Utilitarismus das 
Nutzenprinzip, wonach das moralisch richtig ist, was in einer Si­
tuation den für die Betroffenen größten Nutzen bringt. Oder für 
die Kantische Ethik ist dies der kategorische Imperativ in seinen 
unterschiedlichen Formulierungen, daß ich nur nach der Maxime 
handeln darf, von der ich wollen kann, daß sie als allgemeines 
Gesetz Geltung hätte; oder so, daß ich den anderen niemals nur 
als Mittel, sondern immer auch als Zweck behandeln soll.

Diese Moraltheorien sind in den letzten Jahrzehnten in ver­
stärktem Maß kritisiert worden. Dabei bezieht sich die Kritik, 
die hier gemeint ist, weniger auf die internen Probleme dieser 
Moraltheorien. Natürlich gibt es auch diese interne Kritik (vgl. 
II): So wird z.B. moniert, daß der Utilitarismus es erlauben wür­
de, fundamentale moralische Rechte von Personen zu verletzen, 
oder daß er über kein plausibles Konzept von Verteilungsgerech­
tigkeit verfüge und auch daß er an uns viel zu anspruchsvolle 
Forderungen stelle, um hier nur einige Kritikpunkte zu erwäh­
nen. Gegen Kants Ethik wird eingewendet, sie sei viel zu vage, 
oder sie könne die Handlungsfolgen nicht angemessen berück­
sichtigen u.a.m. Die Kritik jedoch, die hier zur Sprache kommen 
soll, bezieht sich auf den sog. monistischen Charakter dieser 

188

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorien, darauf, daß es sich dabei um Theorien handelt, die ein 
moralisches Grundprinzip formulieren. In den letzten Jahrzehn­
ten sind verschiedene Stimmen vernehmlich geworden, welche 
Utilitarismus und Kantianismus nicht aufgrund ihrer internen 
Probleme, sondern vielmehr aufgrund ihres monistischen Cha­
rakters ablehnen. Damit wiederholt sich eine Situation, welche 
schon in den 30er Jahren W. D. Ross veranlaßte, eine pluralisti­
sche Position einzunehmen. Blieb Ross’ Werk ohne nachhaltigen 
Einfluß auf die Diskussion, haben seine Nachfolger eine weit 
größere Wirkung. Das Moralische - so lautet der Tenor dieser 
Kritik - läßt sich nicht in einem Grundprinzip zum Ausdruck 
bringen. Eine Ein-Prinzipien-Ethik ist falsch, unabhängig davon, 
welchen Inhalt dieses Prinzip hat. Als Alternative wird zum 
einen - wie dies Partikularisten tun - vorgeschlagen, auf Prinzi­
pien in der Ethik ganz zu verzichten oder - so Tugendethiker - 
die Aufmerksamkeit von Prinzipien weg auf andere Dinge wie 
z.B. die Charaktereigenschaften von Personen zu lenken. Ein 
gemäßigterer Alternativvorschlag lautet: Das Moralische kon­
stituiert sich nicht über ein, sondern vielmehr über unterschied­
liche Prinzipien; Prinzipien, die sich nicht auf ein Prinzip zu­
rückführen lassen. Das ist die zentrale These der sog. ethischen 
Pluralisten.

Die Prinzipien, von denen hier die Rede ist, spezifizieren die 
Kategorien dessen, was moralisch von Gewicht ist. Für den Utili­
taristen gibt es in diesem Zusammenhang nur eine Kategorie: die 
Kategorie der Nützlichkeit. Nach Ansicht des ethischen Plurali­
sten Thomas Nagel aber sind folgende fünf Kategorien zu unter­
scheiden (vgl. Nagel 1979, 129 f.):
a) soziale Verpflichtungen;
b) Rechte;
c) Nützlichkeit;
d) an der Vollkommenheit des Handelnden orientierte Ziele;
e) Bindung an eigene Projekte.
Diese Kategorien können nach Nagel nicht auf eine Kategorie zu­
rückgeführt werden. Die Kategorie der Nützlichkeit beispiels­
weise ist bloß eine Kategorie neben anderen; aus ihr lassen sich - 
anders als Utilitaristen glauben - die anderen Kategorien nicht 
ableiten. Diesen unterschiedlichen Kategorien ordnet Nagel auch 
unterschiedliche Arten von moralischen Pflichten zu:
a) Pflichten, die sich aus sozialen Rollen ergeben;

189

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Negative Pflichten, die sich aus moralischen Rechten herleiten 
lassen wie z. B. die Pflicht, anderen keinen Schaden zuzufügen;

c) Die Pflicht, zum Wohl anderer beizutragen;
d) Pflichten mir selbst gegenüber wie z. B. die Pflicht, die eigenen 

Fähigkeiten zu entwickeln;
e) Pflichten den eigenen Projekten gegenüber.
Nagel liefert ein gutes Beispiel dafür, was unter einer pluralisti­
schen Ethik zu verstehen ist. Dabei lassen sich durchaus andere 
Listen von Pflichten denken. Wichtig ist: Welche Arten von 
Pflichten es auch immer gibt, sie lassen sich nicht auf eine Grund­
pflicht zurückführen. Darüber hinaus, so machen ethische Plu- 
ralisten geltend, können die unterschiedlichen moralischen 
Pflichten miteinander kollidieren. Es gibt sowohl innerhalb der 
einzelnen Pflichtenarten wie auch zwischen den verschiedenen 
Arten von Pflichten Konflikte. Einige dieser Konflikte, insbeson­
dere die Konflikte zwischen unterschiedlichen Pflichtarten, sind 
nicht lösbar. Dies trifft aber nicht auf alle Konflikte zu. Für be­
stimmte Pflichtenkonflikte gibt es nach Ansicht ethischer Plura- 
listen richtige Lösungen. Diese lassen sich aber nicht im Rekurs 
auf ein für die Moral grundlegendes Prinzip bestimmen. Verant­
wortlich für richtige Lösungen ist vielmehr, wie verschiedene Plu- 
ralisten meinen, die Urteilskraft. Diese erlaubt uns einige, aber 
nicht alle moralischen Konflikte zu lösen. Soweit der ethische 
Pluralist.

Läßt sich Moral - wie der ethische Pluralist behauptet - in der 
Tat nicht auf ein Prinzip reduzieren, dann drängt sich ein anderes 
Verständnis von Ethik auf. Ethik formuliert dann kein Entschei­
dungsverfahren für moralische Probleme. Konfrontiert mit mora­
lischen Konflikten, liefert uns die Moraltheorie kein Prinzip, nach 
Maßgabe dessen die Konflikte aufzulösen wären. Und da die mei­
sten moralischen Probleme dort entstehen, wo unterschiedliche 
Prinzipien oder unterschiedliche Wertkategorien kollidieren, ver­
mag die Moraltheorie - von einigen Ausnahmefällen abgesehen - 
kein Lösungsverfahren für moralische Fragen zu formulieren. 
Moraltheorie kann dann einzig als ein Analyseinstrument ver­
standen werden: Sie kann in den einzelnen Problemfällen klar 
machen, welche Wertgesichtspunkte jeweils auf dem Spiel stehen; 
die eigentliche Lösung muß sie aber - sofern es sie gibt - der 
praktischen Urteilskraft überlassen.

Der ethische Pluralist legt uns also ein anderes Verständnis von 

190

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethik nahe. Doch haben wir wirklich gute Gründe, ethische Plu- 
ralisten zu werden? Das ist die Frage, die den Gegenstand der 
nachfolgenden Ausführungen bildet. Dabei soll hier keine Ant­
wort auf diese Frage entwickelt werden. Vielmehr geht es darum, 
die Argumente vorzustellen, die für bzw. gegen eine Abkehr vom 
ethischen Monismus sprechen.

1. Inkommensurabilität moralischer Werte

Die unterschiedlichen Prinzipien der Moral, von denen der ethi­
sche Pluralist redet, ruhen auf unterschiedlichen, aufeinander 
nicht reduzierbaren Werten auf. Freiheit, Gleichheit, Fairneß 
können als Beispiele solcher irreduziblen Werte angesehen wer­
den. Der ethische Monist hat mit einer solchen Vielheit von Wer­
ten zunächst keine Probleme. Natürlich - so kann er sagen - sind 
unterschiedliche Dinge wie Freiheit, Gleichheit, Fairneß für uns 
wertvoll (oder werden von uns zumindest als wertvoll angese­
hen). Soweit stimmt der Monist mit dem Pluralisten überein. 
Was die beiden trennt, ist folgendes: Im Unterschied zum Moni­
sten bestreitet der Pluralist, daß diese Werte durchweg kommen­
surabel sind (vgl. Larmore 1994y 67). Das heißt: Es gibt keinen 
zentralen Wert, auf den hin sich alle übrigen Werte beziehen las­
sen. Nehmen wir z.B. eine Handlung, welche die Freiheit vieler 
vergrößern, und eine alternative Handlung, welche einen größe­
ren Grad an Gleichheit realisieren würde. Nach Ansicht eines 
Utilitaristen läßt sich über den zentralen Wert der Nützlichkeit 
bestimmen, welche der beiden Handlungen moralisch wertvoller 
ist. Gerade dies wird aber von Pluralisten bestritten. Ihrer Mei­
nung nach gibt es keinen solchen Wertmaßstab, der es uns erlau­
ben würde, Werte wie Freiheit und Gleichheit zu vergleichen (vgl. 
Berlin 1969^ 171). Dementsprechend gilt: Wenn wir uns zwischen 
Handlungen zu entscheiden haben, die unterschiedliche Werte 
realisieren, dann läßt sich nicht bestimmen, welche der beiden 
Handlungen wertvoller oder besser ist. In solchen Konfliktsitua­
tionen müssen wir uns einfach entscheiden, ohne unsere Ent­
scheidung im nachhinein als richtige Lösung ausweisen zu kön­
nen (vgl. dazu ebd., 171: „In the end, men choose between 
ultimate values ...“). Die Wahl zwischen unterschiedlichen Wer­
ten ist die Wahl zwischen inkommensurablen und d.h. unver­

191

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichbaren Größen (Inkommensurabilität kann auch als Inkom­
patibilität oder als ungefähre Gleichheit verstanden werden (vgl. 
Schaber 1994); Inkommensurabilität im Sinne von Unvergleich­
barkeit ist aber das, was dem ethischen Monismus die größten 
Schwierigkeiten bereitet).

Doch gibt es unvergleichbare Werte? Diese Frage stellt sich, 
weil wir tatsächlich unterschiedliche Werte vergleichen. Betrach­
ten wir folgende politische Alternative, die sich als ein Konflikt 
zwischen den Werten Freiheit und Gleichheit interpretieren läßt: 
Wir können Freiheitsrechte ausbauen, was voraussehbar negative 
Auswirkungen auf den Lebensstandard vieler hätte. So könnte 
man z.B. das Gesundheitssystem liberalisieren, würde dabei aber 
in Kauf nehmen, daß einzelne Personen aus dem System heraus­
fallen. In einem solchen Fall stünde ein kostengünstiges Gesund­
heitssystem, das die Freiheit einer großen Mehrheit erhöhen wür­
de, einer allgemeinen Gesundheitsversorgung gegenüber, die dem 
Ideal der Gleichheit entspräche. Obwohl hier zwei grundlegende 
Werte kollidieren, kann ich zum Schluß kommen, daß es mora­
lisch besser wäre, an der allgemeinen Gesundheitsversorgung 
festzuhalten. Das aber heißt, daß ich die Werte, die durch die un­
terschiedlichen Handlungsalternativen realisiert werden, in der 
Tat miteinander vergleiche. Ich tue dies, indem ich die eine Hand­
lung als moralisch besser bezeichne. So betrachtet scheinen Werte 
wie Gleichheit und Freiheit durchaus vergleichbar zu sein. Das 
gilt auch für andere Werte: Wir vergleichen beispielsweise den 
Wert von fairen Handlungen mit Handlungen, welche die Wohl­
fahrt von Personen erhöhen, also dem Wert der Nützlichkeit die­
nen. Die These, Werte seien unvergleichbar, scheint einer näheren 
Prüfung nicht standzuhalten.

Ethische Pluralisten werden diesen Schluß für voreilig halten. 
Es kann durchaus sein - so kann der ethische Pluralist argumen­
tieren -, daß bestimmte Werte sich vergleichen lassen. Das heißt 
aber keineswegs, daß alle Werte kommensurabel sind. Und in der 
Tat spricht vieles dafür, daß dies nicht der Fall ist. Betrachten wir 
dazu den Wert der Freundschaft: Viele von uns weigern sich, den 
Wert, den Freundschaft für uns hat, mit dem Wert materieller 
Güter zu vergleichen. Sie lehnen solche Vergleiche ab, weil sie 
diese für verwerflich halten. So würden wohl die meisten sich 
weigern, den Wert einer Freundschaft gegen den Wert von Geld 
auf rechnen zu lassen. Natürlich könnte man im Prinzip das eine 

192

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gut für wertvoller halten als das andere Gut. Und es ist ohne 
Zweifel nicht auszuschließen, daß bestimmte Menschen bereit 
sind, den Wert von Freundschaft in Geld auszudrücken. Wie aber 
Joseph Raz argumentiert, ist dies in unserem Zusammenhang 
nicht von Belang (vgl. Raz 1986, 346; Schaber 1994, 156 f.). Die 
Bereitschaft, Freundschaft monetär zu bewerten, bedeutet in kei­
ner Weise, daß Freundschaft und Geld vergleichbar sind. Nach 
Raz gilt vielmehr: Wer bereit ist, dies zu tun, weiß nicht, was 
Freundschaft ist. Freundschaft konstituiert sich überhaupt erst 
als Wert, wenn man es ablehnt, sich auf entsprechende Wertever­
gleiche einzulassen. Dasselbe läßt sich auch im Blick auf andere 
Werte wie z.B. den Wert des menschlichen Lebens sagen (vgl. 
Lukes 1996, 43 ff.). Dem Vergleich des Werts von menschlichem 
Leben mit dem Wert anderer Güter sind Grenzen gesetzt, nicht 
weil menschliches Leben, wie vielfach gesagt wird, einen absolu­
ten Wert darstellt, sondern weil zur Wertschätzung von mensch­
lichem Leben gehört, dieses nicht mit dem Wert von Geld, sozia­
lem Prestige und anderen Gütern dieser Art zu vergleichen.

Der ethische Monist kann hier folgendes erwidern: Unsere 
Weigerung, bestimmte Werte miteinander zu vergleichen, zeigt 
nicht, daß es inkommensurable, d. h. unvergleichbare Werte gibt. 
Wer sich weigert, den Wert von Freundschaft in Geld aufzurech­
nen, macht deutlich, daß er Freundschaft jedem beliebig hohen 
Geldbetrag vorzieht. Was wir in einem solchen Fall vorfinden, 
ist keine Inkommensurabilität von Werten, sondern vielmehr eine 
lexikographische Ordnung von Werten: Das eine Gut hat einen 
Wert, der durch keine noch so große Quantität des anderen Gutes 
aufgewogen werden kann. So kann man Freundschaft und Geld, 
aber auch - wie Rawls dies beispielsweise tut - basale Freiheits­
rechte und ökonomische Gleichheit lexikographisch ordnen (vgl. 
Rawls 1971, 43 und 61 ff.). Ist dies der Fall, dann sind die entspre­
chenden Werte in keiner Weise inkommensurabel.

Das Problem bei diesem Vorschlag ist dies: Es bleibt unklar, wie 
wir zu einer lexikographischen oder nicht-lexikographischen An­
ordnung von Werten gelangen. Wie werden die unterschiedlichen 
Werte verglichen? Sind wir dazu auf einen zentralen Vergleichs­
wert angewiesen? Und welcher Wert könnte das sein? Natürlich 
gibt es auf diese Fragen monistische Vorschläge. Utilitaristen 
schlagen Glück bzw. Nützlichkeit vor; deontologische Theorien 
betrachten Respekt als maßgebenden Wert. All diese Vorschläge 

193

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind der Kritik ausgesetzt. Doch das ist nicht das eigentliche Pro­
blem. Fraglich ist vor allem, ob die genannten Vorschläge das lie­
fern, was sie zu liefern vermeinen, nämlich einen zentralen Ver­
gleichswert. Das Problem, das hier gemeint ist, läßt sich am 
Vorschlag, daß Glück der maßgebende Wert ist, verdeutlichen: 
Es gibt verschiedene Arten von Glück oder subjektivem Wohlbe­
finden. Die subjektiven Zustände, die mit dem Trinken eines Glas 
Weines, dem Verliebtsein, einer interessanten Diskussion ver­
knüpft sind, sind unterschiedlicher Natur. Fraglich ist aber: Wie 
läßt sich der Wert dieser unterschiedlichen Zustände vergleichen? 
Welchen Wert könnten wir als Vergleichs wert nehmen? Es 
scheint - und darin liegt das Problem -, daß eine Pluralität dessen, 
was für uns wertvoll ist, innerhalb der Kategorie Glück selbst 
wieder auftaucht (vgl. auch Rawls a.a. O., 557). Damit hält der 
Begriff Glück nicht, was sich der ethische Monist von ihm ver­
spricht. Der ethische Monist muß - so gesehen - einen zentralen 
Wert finden, der sich einer solchen pluralistischen Interpretation 
entzieht.

2. Moralische Konflikte

Verschiedene ethische Pluralisten sind der Ansicht, daß der ethi­
sche Monismus falsch ist, weil er moralischen Konflikten nicht 
Rechnung tragen kann (vgl. dazu Wiggins 1978; Stocker 1990, 
Kap. 8). Innerhalb eines ethischen Monismus sind moralische 
Konflikte genau besehen unmöglich. Und das heißt: Es kann für 
einen ethischen Monisten keine Situationen geben, in denen wir 
vor der Entscheidung zwischen Handlungsoptionen stehen, wo­
bei für beide moralisch gute Gründe sprechen. Doch dies - so 
argumentieren ethische Pluralisten - widerspricht ganz offen­
sichtlich unserer moralischen Erfahrung. Wir fühlen uns in ver­
schiedenen Situationen moralisch verpflichtet, Dinge zu tun, die 
wir nicht zusammen tun können. Der Monist kann den Eindruck 
eines Handelnden, sich mit einem moralischen Konflikt konfron­
tiert zu sehen, nur als Irrtum betrachten. Denn innerhalb eines 
Monismus gibt es einen zentralen Wert, der handlungsanleitend 
sein soll. Für einen Glücksutilitaristen z. B. sollte man sich in 
Konfliktsituationen einfach überlegen, welche Handlung das 
größte Glück hervorbringt und dementsprechend handeln.

194

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem liegt nun aber nach Ansicht des ethischen Plura- 
listen darin, daß wir uns bei Konflikten für eine Option entschei­
den und entscheiden müssen, es aber gleichzeitig bedauern, die 
andere Option nicht gewählt haben zu können. Dies tun wir auch 
in Fällen, in denen wir überzeugt sind, daß das, was wir getan 
haben, moralisch besser war. Und wir halten solche Gefühle des 
Bedauerns für angemessen. Doch wie soll - so der Pluralist - eine 
monistische Theorie, die ein Prinzip oder einen Wert für maß­
gebend ansieht, Gefühle des Bedauerns für angemessen halten 
können? Wenn wir uns in Konfliktfällen - wie z.B. der Glücks­
utilitarist empfiehlt -, an der Handlung orientieren, die den größ­
ten Glückszuwachs verspricht, dann haben wir nichts zu bedau­
ern; wir haben dann nämlich einfach das größere dem geringeren 
Glück vorgezogen. Gefühle des Bedauerns können nur dann an­
gemessen sein, wenn unterschiedliche Werte kollidieren, die nicht 
auf einen Wert reduziert werden können. Soweit das Argument 
des ethischen Pluralisten.

Ein ethischer Monist kann argumentieren, daß es auch inner­
halb monistischer Moraltheorien Raum für moralische Konflikte 
geben kann. Das läßt sich an folgenden Beispielen deutlich ma­
chen. Betrachten wir zunächst den Präferenzutilitarismus, der 
das, was moralisch richtig ist, darüber definiert, was die Präferen­
zen von Personen optimal bedient. Nehmen wir an, ich könnte in 
einer bestimmten Situation eine Präferenz der Person A befriedi­
gen, indem ich eine Präferenz einer anderen Person B durchkreu­
ze. Gesetzt ich habe dazu keine Alternative, dann werde ich, wo­
zu ich mich auch immer entscheide, einer Person Schaden 
zufügen. Mit dem Präferenzutilitaristen Richard M. Hare könnte 
man nun eine prima facie Regel annehmen, die besagt: „Füge an­
deren keinen Schaden zu.“ Es ist angemessen, Verletzungen von 
prima facie Regeln zu bedauern, weil wir uns - wie Hare meint - 
im Normalfall an diese Regeln halten sollten (vgl. Hare 1981, 
28 ff.). Das heißt: Wem in seiner Erziehung beigebracht worden 
ist, diese prima facie Regeln zu beachten, der erwirbt auch die 
Disposition, Regelverletzungen zu bedauern (vgl. a.a. O., 39).

Moralische Konflikte kann es aber auch innerhalb einer moni­
stischen Moraltheorie geben, die wie die Kantische den kategori­
schen Imperativ zum moralischen Grundprinzip erklärt. Es ist 
anzunehmen, daß sich aus einem solchen Prinzip Subprinzipien 
ableiten lassen, die miteinander in Kollision geraten können. Ein 

195

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handelnder kann insofern Gründe haben, beide Handlungen aus­
zuführen, auch wenn sich die eine Handlung als moralisch besser 
erweist. Monistische Moraltheorien brauchen also - so kann der 
Monist argumentieren - moralische Konflikte in keiner Weise 
auszuschließen.

3. Die Quellen der Moral

Für bestimmte ethische Pluralisten ist der ethische Monismus aus 
einem anderen Grund falsch: Anders als der ethische Monist 
glaubt, hat die Moral nicht eine, sondern verschiedene Quellen: 
Moralische Pflichten gehen aus unterschiedlichen sozialen wie 
persönlichen Beziehungen hervor. Ich beziehe mich in sehr unter­
schiedlichen Weisen auf andere wie auch auf mich selbst. Betrach­
ten wir im folgenden die diversen sozialen Beziehungen: Ich be­
ziehe mich auf andere als Mitbürger, als Kollege, als Bruder, als 
Geschäftspartner, als Freund, als Mitmensch usw. (vgl. dazu Ross 
1930,19). Aus diesen unterschiedlichen Beziehungen gehen nun - 
so argumentieren ethische Pluralisten wie Ross - auch unter­
schiedliche moralische Pflichten hervor. Als Freund habe ich an­
dere Pflichten als als Mitbürger oder als Geschäftspartner. Es sind 
diese unterschiedlichen moralischen Pflichten, über die sich be­
stimmen läßt, was es heißt, ein Freund, ein Mitbürger und ein 
Geschäftspartner zu sein. Der ethische Monismus wird - so der 
ethische Pluralist - mit dieser Vielfalt von sozialen Beziehungen 
vor große Schwierigkeiten gestellt. Eine monistische Moraltheo­
rie wie beispielsweise der Utilitarismus ist gezwungen, diese Be­
ziehungsvielfalt zu unterschlagen und eine bestimmte Art der so­
zialen Beziehungen für moralisch allein maßgeblich zu erklären: 
die Beziehung nämlich, in der ich mich zu anderen als Wohltäter 
verhalte. Der Utilitarismus trägt damit, wie Ross meint, dem per­
sönlichen Charakter moralischer Pflichten nicht Rechnung (vgl., 
a. a. O., 22). Wir stehen - so der ethische Pluralist - anderen Men­
schen nicht bloß als Wohltäter gegenüber. Dasselbe Problem stellt 
sich auch beispielsweise dem Kantianer: Orientieren wir uns am 
kategorischen Imperativ, dann stehen wir anderen als Mitmen­
schen gegenüber. Doch auch hier gilt: Moralisch ist nicht nur die­
se Beziehungsform von Mitmensch zu Mitmensch relevant. Wer 
wie der Utilitarist und Kant eine bestimmte Form sozialer 

196

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beziehung moralisch verabsolutiert, verkennt nach Ansicht ethi­
scher Pluralisten die unterschiedlichen Quellen der Moral und 
zeichnet entsprechend ein unangemessenes Bild der Moral.

Der ethische Monist wird nicht bestreiten, daß unterschiedli­
chen sozialen Beziehungen unterschiedliche moralische Pflichten 
zugeordnet werden können. Es ist aber unklar, ob diesen unter­
schiedlichen Pflichten nicht ein gemeinsamer Wertgesichtspunkt 
oder ein gemeinsames Prinzip zugrundeliegt oder zugrundeliegen 
muß. Dies scheint darum gefordert zu sein, weil wir nur mit Hilfe 
eines gemeinsamen Wertgesichtspunkts moralische Pflichten als 
moralische Pflichten ausweisen können. Betrachten wir dazu 
noch einmal Nagels Pflichtenkatalog: Diesem gemäß sind wir ei­
genen Projekten gegenüber moralisch verpflichtet. Wer das Wohl­
temperierte Klavier beherrschen will und sagt ,Ich kann nicht ins 
Kino gehen, weil ich noch üben muß‘, bringt nach Nagel eine 
moralische Pflicht zum Ausdruck. Die Frage stellt sich, ob es sich 
dabei aber wirklich um eine moralische Pflicht und nicht bloß um 
eine Klugheitsregel handelt. Das ist in der Tat alles andere als klar. 
Viele von uns würden solche Bindungen an eigene Projekte als 
Gebot der Klugheit und nicht als Gebot der Moral betrachten. 
Dasselbe ließe sich auch im Blick auf die von Nagel genannte 
Pflicht, seine eigenen Fähigkeiten zu entwickeln, behaupten. Da­
bei geht es hier - so kann der ethische Monist argumentieren - 
nicht um eine inhaltliche Kritik des Nagelschen Vorschlags, son­
dern um ein grundsätzliches Problem; um das Problem nämlich, 
was Forderungen zu moralischen Forderungen macht. Diese Fra­
ge stellt sich jedem, der wissen will, worin seine moralischen 
Pflichten bestehen. Denn um diese Pflichten zu bestimmen, müs­
sen wir in der Lage sein, moralische von nicht-moralischen For­
derungen, von Forderungen der Höflichkeit z.B. zu unterschei­
den. Dabei mag die Grenze des Moralischen unscharf bleiben. 
Doch daraus läßt sich nicht der Schluß ziehen, daß wir auf eine 
Eingrenzung des Moralischen nicht angewiesen seien. Die Ant­
wort auf die Frage beispielsweise, ob wir eigenen Projekten ge­
genüber moralisch verpflichtet sind oder nicht, setzt einen Begriff 
des Moralischen voraus. Sie setzt - anders formuliert - einen zen­
tralen moralischen Gesichtspunkt voraus, den der ethische Plura- 
list gerade bestreitet.

197

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Lösung moralischer Konflikte

Der ethische Monist hält ein pluralistisches Konzept der Moral 
noch aus einem anderen Grund für problematisch: Es ist unklar, 
wie sich Wertkonflikte rational lösen lassen, gesetzt, es gibt kei­
nen zentralen Vergleichswert. Das ist ein Problem, das für unser 
moralisches Denken nicht unerheblich ist, da wir in sehr vielen 
Fällen mit Wertkonflikten konfrontiert sind. Ist der ethische Plu- 
ralist nicht gezwungen - so kann der ethische Monist fragen -, 
Wertkonflikte für unlösbar zu halten? Und wird damit Ethik 
nicht unfähig, richtige Antworten auf moralische Probleme zu 
formulieren?

Bestimmte ethische Pluralisten werden sich hier gelassen zei­
gen und argumentieren, daß der Einwand von der falschen An­
nahme ausgeht, es gäbe für moralische Konflikte rationale Lösun­
gen. Da es aber keinen zentralen moralischen Wert gibt, auf den 
hin sich die konfligierenden Werte beziehen und vergleichen las­
sen, können moralische Konflikte überhaupt nicht rational gelöst 
werden. Vielmehr müssen wir uns in Konfliktsituationen einfach 
entscheiden, ohne daß wir in der Lage wären, unsere Entschei­
dung als richtige oder begründete auszuweisen. Diese Notwen­
digkeit, sich zu entscheiden, ist - wie Berlin meint - ein Charak­
teristikum menschlicher Existenz. Die Unfähigkeit für Konflikte 
rationale Lösungen zu finden, gibt seiner Ansicht nach unserer 
Freiheit ihren Wert. „The necessity of choosing between absolute 
claims is then an inescapable characteristic of the human con- 
dition. This gives its value to freedom ... as an end in itself ..." 
(Berlin 1969. 169).

Diese radikal dezisionistische Position widerspricht aber - so 
läßt sich argumentieren - ganz offensichtlich unseren Intuitionen. 
Es mag intuitiv betrachtet Konfliktfälle geben, für die wir keine 
richtige Lösung zu finden vermögen. Doch bei vielen Konflikten 
sehen wir uns dazu durchaus in der Lage. Wenn ich z.B. 
jemandem versprochen habe, an seiner Geburtstagsparty teilzu­
nehmen und ich auf dem Weg dorthin zufälligerweise an einem 
Unfallort vorbeikomme, wo meine Hilfe erbeten wird, dann wer­
den wohl nur die wenigsten sich im unklaren darüber sein, wel­
cher Handlung ich den Vorzug geben sollte. Ohne Zweifel ist es 
moralisch auch geboten, Versprechen einzuhalten. Insofern liegt 
in dieser Situation ein Konflikt vor. Doch es ist nicht wirklich 

198

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strittig, was in einer solchen Situation die moralisch richtige und 
dementsprechend die moralisch geforderte Handlung ist. Wir 
sind hier nicht zu einer willkürlichen Entscheidung gezwungen. 
Für moralische Konflikte scheint es also durchaus richtige Lösun­
gen zu geben.

Das wird von den meisten ethischen Pluralisten auch zugege­
ben. Nach Ansicht von Nagel beispielsweise sind in der Tat nicht 
alle Entscheidungen in Konfliktfällen willkürlich. Vielmehr gibt 
es für bestimmte Konflikte richtige Lösungen (vgl. Nagel 1979, 
134 f.). Diese richtigen Lösungen lassen sich auch ohne zentralen 
moralischen Vergleichswert bestimmen. Was uns nach Meinung 
verschiedener ethischer Pluralisten erlaubt, die richtige Lösung 
für moralische Konflikte zu finden, ist die praktische Urteilskraft. 
Nagel schreibt dazu: „The fact that one cannot say why a certain 
decision is the correct one, given a particular balance of conflic- 
ting reasons, does not mean that the claim to correctness is 
meaningless ... What makes this possible is judgement..." (Nagel 
1979, 134 f.; vgl. Larmore 1987, 9 ff.). Dabei verhilft uns die Ur­
teilskraft nicht in allen Konfliktfällen zu richtigen Lösungen. Es 
gibt, wie Nagel z. B. meint, Konflikte, die von einer solchen Kom­
plexität sind, daß auch die Urteilskraft nicht zu helfen vermag. 
Doch in vielen Konfliktfällen reicht es aus, sich auf die Urteils­
kraft zu verlassen (vgl. Nagel a. a. O., 135).

Das scheint ein plausibles Konzept der Lösung von Wertkon­
flikten zu sein. In einer näheren Betrachtung erweist es sich aber - 
so wird der ethische Monist argumentieren - als problematisch. 
Unklar ist, was unter Urteilskraft genau zu verstehen ist, und wie 
sie uns die richtigen Lösungen von Konflikten liefern soll. Wie 
kann man sagen, daß eine Handlung moralisch besser als alterna­
tive Handlungen ist, wenn man über keinen Vergleichswert ver­
fügt? Betrachten wir noch einmal das Unfallbeispiel: Wenn wir 
sagen, daß es moralisch besser ist, am Unfallort zu helfen, dann 
tun wir dies, weil wir beispielsweise der Ansicht sind, daß damit 
das in dieser Konfliktsituation gewichtigere Interesse befriedigt 
wird. Es ist ein Gesichtspunkt dieser Art, der uns erlaubt - so 
der ethische Monist - zum entsprechenden Urteil über das, was 
in dieser Situation besser ist, zu gelangen. Wie praktische Urteils­
kraft, die ohne eine solche Vergleichsgröße operiert, uns richtige 
Lösungen von Wertkonflikten aufzeigen kann, bleibt deshalb völ­
lig schleierhaft.

199

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der ethische Pluralist muß nicht bestreiten, daß für richtige 
Konfliktlösungen Vergleichsgrößen notwendig sind. Es kann 
auch seiner Ansicht nach gut sein, daß wir für richtige Lösungen 
jeweils auf einen Vergleichswert angewiesen sind. Bestreiten muß 
er nur, daß für die Lösungen aller moralischen Konflikte ein be­
stimmter zentraler Wert maßgebend ist. Der ethische Pluralist 
kann die These vertreten, daß für unterschiedliche Konfliktfälle 
auch unterschiedliche Vergleichswerte relevant sind (vgl. dazu Ri­
chardson 1994, 105). Und so ist es durchaus nicht auszuschließen, 
daß wir in dem beschriebenen Unfallbeispiel durch eine Nutzen­
abwägung zur richtigen Lösung gelangen. In bestimmten Kon­
fliktfällen könnten also der Wert der Nützlichkeit, in anderen 
aber andere Werte für die richtige Konfliktlösung maßgebend 
sein.

Doch wie - so könnte der ethische Monist fragen - läßt sich 
bestimmen, welcher Vergleichswert jeweils relevant ist? Gibt es 
dafür Kriterien? Kann es innerhalb eines ethischen Pluralismus 
solche Kriterien überhaupt geben? Eines ist, so der ethische Mo­
nist klar: Verfügten wir über einen zentralen Vergleichswert, dann 
wüßten wir, wie richtige Konfliktlösungen zu bestimmen wären. 
Und genau dies ist es, was wir wollen: Wir suchen in Konflikt­
situationen nach Lösungen, und zwar nicht nach irgendwelchen 
Lösungen, sondern nach den richtigen Lösungen. Es mag sein, 
daß wir die Moraltheorie, die uns den relevanten Vergleichswert 
liefert, noch nicht gefunden haben. Das könnte ein ethischer Mo­
nist zugeben. Er wird es aber für voreilig halten, die Suche nach 
einer solchen Theorie aufzugeben. Denn einzig eine monistische 
Theorie wird unserer Intention, richtige Konfliktlösungen zu fin­
den, gerecht.

Ethische Pluralisten sind überzeugt, daß dieser Suche kein Er­
folg beschieden sein kann. Mit Ross halten sie es für weise, An­
sprüche an die Ethik aufzugeben, die nicht erfüllt werden können. 
Die Frage, ob sie damit recht haben, soll hier offenbleiben. In der 
Debatte um Pluralismus und Monismus in der Ethik - soviel soll­
te deutlich geworden sein - stehen sich unterschiedliche Ethik­
konzeptionen gegenüber. Möglicherweise kann uns diese Debatte 
klarer machen, was unter Ethik zu verstehen und was von der 
Ethik zu erwarten ist.

200

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188 - am 17.01.2026, 14:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Inkommensurabilität moralischer Werte
	2.  Moralische Konflikte
	3.  Die Quellen der Moral
	4.  Die Lösung moralischer Konflikte

