IX. Schiuf: Monismus versus Pluralismus (Schaber)

Ethik wird traditionellerweise als eine Theorie verstanden, die zu
bestimmen versucht, was moralisch richtig und falsch, bzw. was
moralisch geboten und verboten ist. Eine solche Theorie formu-
liert Prinzipien, nach denen wir uns in unserem Handeln richten
sollten. Diese Prinzipien werden nicht frei erfunden oder nach
irgendwelchen Vorlieben gewihlt, sondern — so zumindest der
theoretische Anspruch — systematisch begriindet. Prinzipien wer-
den aus grundlegenderen Prinzipien abgeleitet und letztlich in
einem zentralen Prinzip fundiert.

Moraltheorien, die in dieser Weise auf einem zentralen Prinzip
gegrundet sind, liegen vor. Zu denken ist hier an den Utilitaris-
mus, die Kantische Ethik, Vertragstheorien in ihren unterschied-
lichen Versionen wie auch an Dworkins Theorie moralischer
Rechte. So ist das moralische Grundprinzip des Utilitarismus das
Nutzenprinzip, wonach das moralisch richtig ist, was in einer Si-
tuation den fiir die Betroffenen grofiten Nutzen bringt. Oder fiir
die Kantische Ethik ist dies der kategorische Imperativ in seinen
unterschiedlichen Formulierungen, daf§ ich nur nach der Maxime
handeln darf, von der ich wollen kann, daf} sie als allgemeines
Gesetz Geltung hitte; oder so, dafl ich den anderen niemals nur
als Mittel, sondern immer auch als Zweck behandeln soll.

Diese Moraltheorien sind in den letzten Jahrzehnten in ver-
stairktem Maf} kritisiert worden. Dabei bezieht sich die Kritik,
die hier gemeint ist, weniger auf die internen Probleme dieser
Moraltheorien. Natiirlich gibt es auch diese interne Kritik (vgl.
I1): So wird z.B. moniert, dafl der Utilitarismus es erlauben wiir-
de, fundamentale moralische Rechte von Personen zu verletzen,
oder daf} er iiber kein plausibles Konzept von Verteilungsgerech-
tigkeit verfiige und auch dafl er an uns viel zu anspruchsvolle
Forderungen stelle, um hier nur einige Krmkpunkte zu erwih-
nen. Gegen Kants Ethik wird eingewendet, sie sei viel zu vage,
oder sie konne die Handlungsfolgen nicht angemessen bertick-
sichtigen u.a.m. Die Kritik jedoch, die hier zur Sprache kommen
soll, bezieht sich auf den sog. monistischen Charakter dieser

188

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorien, darauf, daf§ es sich dabei um Theorien handelt, die ein
moralisches Grundprinzip formulieren. In den letzten Jahrzehn-
ten sind verschiedene Stimmen vernehmlich geworden, welche
Utilitarismus und Kantianismus nicht aufgrund ihrer internen
Probleme, sondern vielmehr aufgrund ihres monistischen Cha-
rakters ablehnen. Damit wiederholt sich eine Situation, welche
schon in den 30er Jahren W. D. Ross veranlafite, eine pluralisti-
sche Position einzunehmen. Blieb Ross’ Werk ohne nachhaltigen
Einfluff auf die Diskussion, haben seine Nachfolger eine weit
groflere Wirkung. Das Moralische — so lautet der Tenor dieser
Kritik — laf8¢ sich nicht in einem Grundprinzip zum Ausdruck
bringen. Eine Ein-Prinzipien-Ethik ist falsch, unabhingig davon,
welchen Inhalt dieses Prinzip hat. Als Alternative wird zum
einen — wie dies Partikularisten tun - vorgeschlagen, auf Prinzi-
pien in der Ethik ganz zu verzichten oder - so Tugendethiker -
die Aufmerksamkeit von Prinzipien weg auf andere Dinge wie
z.B. die Charaktereigenschaften von Personen zu lenken. Ein
gemafligterer Alternativvorschlag lautet: Das Moralische kon-
stituiert sich nicht iiber ein, sondern vielmehr {iber unterschied-
liche Prinzipien; Prinzipien, die sich nicht auf ein Prinzip zu-
riickfithren lassen. Das ist die zentrale These der sog. ethischen
Pluralisten.

Die Prinzipien, von denen hier die Rede ist, spezifizieren die
Kategorien dessen, was moralisch von Gewicht ist. Fiir den Utili-
taristen gibt es in diesem Zusammenhang nur eine Kategorie: die
Kategorie der Niitzlichkeit. Nach Ansicht des ethischen Plurali-
sten Thomas Nagel aber sind folgende fiinf Kategorien zu unter-
scheiden (vgl. Nagel 1979, 1291.):

a) soziale Verpflichtungen;

b) Rechte;

c) Nitzlichkeit;

d) an der Vollkommenheit des Handelnden orientierte Ziele;

e) Bindung an eigene Projekte.

Diese Kategorien konnen nach Nagel nicht auf eine Kategorie zu-
ruckgefithrt werden. Die Kategorie der Niitzlichkeit beispiels-
weise ist blof} eine Kategorie neben anderen; aus ihr lassen sich —
anders als Utilitaristen glauben — die anderen Kategorien nicht
ableiten. Diesen unterschiedlichen Kategorien ordnet Nagel auch
unterschiedliche Arten von moralischen Pflichten zu:

a) Pflichten, die sich aus sozialen Rollen ergeben;

189

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b) Negative Pflichten, die sich aus moralischen Rechten herleiten
lassen wie z.B. die Pflicht, anderen keinen Schaden zuzufigen;

c) Die Pflicht, zum Wohl anderer beizutragen;

d) Pflichten mir selbst gegentiber wie z.B. die Pflicht, die eigenen

Fihigkeiten zu entwickeln;

e) Pflichten den eigenen Projekten gegentiber.

Nagel liefert ein gutes Beispiel dafiir, was unter einer pluralisti-
schen Ethik zu verstehen ist. Dabei lassen sich durchaus andere
Listen von Pflichten denken. Wichtig ist: Welche Arten von
Pflichten es auch immer gibt, sie lassen sich nicht auf eine Grund-
pflicht zurtickfihren. Dariiber hinaus, so machen ethische Plu-
ralisten geltend, konnen die unterschiedlichen moralischen
Pflichten miteinander kollidieren. Es gibt sowohl innerhalb der
einzelnen Pflichtenarten wie auch zwischen den verschiedenen
Arten von Pflichten Konflikte. Einige dieser Konflikte, insbeson-
dere die Konflikte zwischen unterschiedlichen Pflichtarten, sind
nicht l6sbar. Dies trifft aber nicht auf alle Konflikte zu. Fir be-
stimmte Pflichtenkonflikte gibt es nach Ansicht ethischer Plura-
listen richtige Losungen. Diese lassen sich aber nicht im Rekurs
auf ein fiir die Moral grundlegendes Prinzip bestimmen. Verant-
wortlich fir richtige Losungen ist vielmehr, wie verschiedene Plu-
ralisten meinen, die Urteilskraft. Diese erlaubt uns einige, aber
nicht alle moralischen Konflikte zu losen. Soweit der ethische
Pluralist.

Laft sich Moral — wie der ethische Pluralist behauptet — in der
Tat nicht auf ein Prinzip reduzieren, dann dringt sich ein anderes
Verstindnis von Ethik auf. Ethik formuliert dann kein Entschei-
dungsverfahren fiir moralische Probleme. Konfrontiert mit mora-
lischen Konflikten, liefert uns die Moraltheorie kein Prinzip, nach
Mafigabe dessen die Konflikte aufzulsen wiren. Und da die mei-
sten moralischen Probleme dort entstehen, wo unterschiedliche
Prinzipien oder unterschiedliche Wertkategorien kollidieren, ver-
mag die Moraltheorie — von einigen Ausnahmefillen abgesehen —
kein Losungsverfahren fir moralische Fragen zu formulieren.
Moraltheorie kann dann einzig als ein Analyseinstrument ver-
standen werden: Sie kann in den einzelnen Problemfillen klar
machen, welche Wertgesichtspunkte jeweils auf dem Spiel stehen;
die eigentliche Losung mufl sie aber — sofern es sie gibt — der
praktischen Urteilskraft iberlassen.

Der ethische Pluralist legt uns also ein anderes Verstindnis von

190

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik nahe. Doch haben wir wirklich gute Griinde, ethische Plu-
ralisten zu werden? Das ist die Frage, die den Gegenstand der
nachfolgenden Ausfihrungen bildet. Dabei soll hier keine Ant-
wort auf diese Frage entwickelt werden. Vielmehr geht es darum,
die Argumente vorzustellen, die fiir bzw. gegen eine Abkehr vom
ethischen Monismus sprechen.

1. Inkommensurabilitit moralischer Werte

Die unterschiedlichen Prinzipien der Moral, von denen der ethi-
sche Pluralist redet, ruhen auf unterschiedlichen, aufeinander
nicht reduzierbaren Werten auf. Freiheit, Gleichheit, Fairnef}
konnen als Beispiele solcher irreduziblen Werte angesehen wer-
den. Der ethische Monist hat mit einer solchen Vielheit von Wer-
ten zunichst keine Probleme. Natiirlich - so kann er sagen - sind
unterschiedliche Dinge wie Freiheit, Gleichheit, Fairnef} fiir uns
wertvoll (oder werden von uns zumindest als wertvoll angese-
hen). Soweit stimmt der Monist mit dem Pluralisten tberein.
Was die beiden trennt, ist folgendes: Im Unterschied zum Moni-
sten bestreitet der Pluralist, dafl diese Werte durchweg kommen-
surabel sind (vgl. Larmore 1994, 67). Das heifit: Es gibt keinen
zentralen Wert, auf den hin sich alle tibrigen Werte beziehen las-
sen. Nehmen wir z.B. eine Handlung, welche die Freiheit vieler
vergroflern, und eine alternative Handlung, welche einen grofie-
ren Grad an Gleichheit realisieren wiirde. Nach Ansicht eines
Utilitaristen 138t sich iiber den zentralen Wert der Niitzlichkeit
bestimmen, welche der beiden Handlungen moralisch wertvoller
ist. Gerade dies wird aber von Pluralisten bestritten. Threr Mei-
nung nach gibt es keinen solchen Wertmafistab, der es uns erlau-
ben wiirde, Werte wie Freiheit und Gleichheit zu vergleichen (vgl.
Berlin 1969, 171). Dementsprechend gilt: Wenn wir uns zwischen
Handlungen zu entscheiden haben, die unterschiedliche Werte
realisieren, dann lafit sich nicht bestimmen, welche der beiden
Handlungen wertvoller oder besser ist. In solchen Konfliktsitua-
tionen missen wir uns einfach entscheiden, ohne unsere Ent-
scheidung im nachhinein als richtige Losung ausweisen zu kon-
nen (vgl. dazu ebd., 171: ,In the end, men choose between
ultimate values ...“). Die Wahl zwischen unterschiedlichen Wer-
ten ist die Wahl zwischen inkommensurablen und d.h. unver-

191

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleichbaren Groflen (Inkommensurabilitat kann auch als Inkom-
patibilitit oder als ungefihre Gleichheit verstanden werden (vgl.
Schaber 7994); Inkommensurabilitit im Sinne von Unvergleich-
barkeit ist aber das, was dem ethischen Monismus die grofiten
Schwierigkeiten bereitet).

Doch gibt es unvergleichbare Werte? Diese Frage stellt sich,
weil wir tatsichlich unterschiedliche Werte vergleichen. Betrach-
ten wir folgende politische Alternative, die sich als ein Konflikt
zwischen den Werten Freiheit und Gleichheit interpretieren 1aft:
Wir konnen Freiheitsrechte ausbauen, was voraussehbar negative
Auswirkungen auf den Lebensstandard vieler hitte. So konnte
man z.B. das Gesundheitssystem liberalisieren, wiirde dabei aber
in Kauf nehmen, daf} einzelne Personen aus dem System heraus-
fallen. In einem solchen Fall stiinde ein kostengiinstiges Gesund-
heitssystem, das die Freiheit einer groflen Mehrheit erhohen wiir-
de, einer allgemeinen Gesundheitsversorgung gegeniiber, die dem
Ideal der Gleichheit entsprache. Obwohl hier zwei grundlegende
Werte kollidieren, kann ich zum Schlufl kommen, daf} es mora-
lisch besser wire, an der allgemeinen Gesundheitsversorgung
festzuhalten. Das aber heifit, daf} ich die Werte, die durch die un-
terschiedlichen Handlungsalternativen realisiert werden, in der
Tat miteinander vergleiche. Ich tue dies, indem ich die eine Hand-
lung als moralisch besser bezeichne. So betrachtet scheinen Werte
wie Gleichheit und Freiheit durchaus vergleichbar zu sein. Das
gilt auch fir andere Werte: Wir vergleichen beispielsweise den
Wert von fairen Handlungen mit Handlungen, welche die Wohl-
fahrt von Personen erhohen, also dem Wert der Niitzlichkeit die-
nen. Die These, Werte seien unvergleichbar, scheint einer niheren
Priifung nicht standzuhalten.

Ethische Pluralisten werden diesen Schluff fur voreilig halten.
Es kann durchaus sein — so kann der ethische Pluralist argumen-
tieren —, dafl bestimmte Werte sich vergleichen lassen. Das heifit
aber keineswegs, daf} alle Werte kommensurabel sind. Und in der
Tat spricht vieles dafiir, daf} dies nicht der Fall ist. Betrachten wir
dazu den Wert der Freundschaft: Viele von uns weigern sich, den
Wert, den Freundschaft fiir uns hat, mit dem Wert materieller
Giiter zu vergleichen. Sie lehnen solche Vergleiche ab, weil sie
diese fir verwerflich halten. So wiirden wohl die meisten sich
weigern, den Wert einer Freundschaft gegen den Wert von Geld
aufrechnen zu lassen. Natiirlich konnte man im Prinzip das eine

192

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gut fiir wertvoller halten als das andere Gut. Und es ist ohne
Zweifel nicht auszuschlieflen, dafl bestimmte Menschen bereit
sind, den Wert von Freundschaft in Geld auszudriicken. Wie aber
Joseph Raz argumentiert, ist dies in unserem Zusammenhang
nicht von Belang (vgl. Raz 1986, 346; Schaber 1994, 1561.). Die
Bereitschaft, Freundschaft monetar zu bewerten, bedeutet in kei-
ner Weise, dafl Freundschaft und Geld vergleichbar sind. Nach
Raz gilt vielmehr: Wer bereit ist, dies zu tun, weify nicht, was
Freundschaft ist. Freundschaft konstituiert sich tiberhaupt erst
als Wert, wenn man es ablehnt, sich auf entsprechende Wertever-
gleiche einzulassen. Dasselbe 1af}t sich auch im Blick auf andere
Werte wie z.B. den Wert des menschlichen Lebens sagen (vgl.
Lukes 1996, 43f.). Dem Vergleich des Werts von menschlichem
Leben mit dem Wert anderer Giiter sind Grenzen gesetzt, nicht
weil menschliches Leben, wie vielfach gesagt wird, einen absolu-
ten Wert darstellt, sondern weil zur Wertschatzung von mensch-
lichem Leben gehort, dieses nicht mit dem Wert von Geld, sozia-
lem Prestige und anderen Giitern dieser Art zu vergleichen.

Der ethische Monist kann hier folgendes erwidern: Unsere
Weigerung, bestimmte Werte miteinander zu vergleichen, zeigt
nicht, daf} es inkommensurable, d. h. unvergleichbare Werte gibt.
Wer sich weigert, den Wert von Freundschaft in Geld aufzurech-
nen, macht deutlich, dafl er Freundschaft jedem beliebig hohen
Geldbetrag vorzieht. Was wir in einem solchen Fall vorfinden,
ist keine Inkommensurabilitit von Werten, sondern vielmehr eine
lexikographische Ordnung von Werten: Das eine Gut hat einen
Wert, der durch keine noch so grofie Quantitit des anderen Gutes
aufgewogen werden kann. So kann man Freundschaft und Geld,
aber auch — wie Rawls dies beispielsweise tut — basale Freiheits-
rechte und 6konomische Gleichheit lexikographisch ordnen (vgl.
Rawls 1971, 43 und 611f.). Ist dies der Fall, dann sind die entspre-
chenden Werte in keiner Weise inkommensurabel.

Das Problem bei diesem Vorschlag ist dies: Es bleibt unklar, wie
wir zu einer lexikographischen oder nicht-lexikographischen An-
ordnung von Werten gelangen. Wie werden die unterschiedlichen
Werte verglichen? Sind wir dazu auf einen zentralen Vergleichs-
wert angewiesen? Und welcher Wert konnte das sein? Natiirlich
gibt es auf diese Fragen monistische Vorschlige. Utilitaristen
schlagen Gliick bzw. Niitzlichkeit vor; deontologische Theorien
betrachten Respekt als mafigebenden Wert. All diese Vorschlige

193

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind der Kritik ausgesetzt. Doch das ist nicht das eigentliche Pro-
blem. Fraglich ist vor allem, ob die genannten Vorschlige das lie-
fern, was sie zu liefern vermeinen, nimlich einen zentralen Ver-
gleichswert. Das Problem, das hier gemeint ist, liflt sich am
Vorschlag, dafl Glick der mafigebende Wert ist, verdeutlichen:
Es gibt verschiedene Arten von Gliick oder subjektivem Wohlbe-
finden. Die subjektiven Zustinde, die mit dem Trinken eines Glas
Weines, dem Verliebtsein, einer interessanten Diskussion ver-
kntipft sind, sind unterschiedlicher Natur. Fraglich ist aber: Wie
13t sich der Wert dieser unterschiedlichen Zustinde vergleichen?
Welchen Wert konnten wir als Vergleichswert nehmen? Es
scheint — und darin liegt das Problem —, dafl eine Pluralitit dessen,
was fir uns wertvoll ist, innerhalb der Kategorie Gliick selbst
wieder auftaucht (vgl. auch Rawls a.4. O., 557). Damit hilt der
Begriff Gliick nicht, was sich der ethische Monist von ihm ver-
spricht. Der ethische Monist mufl - so gesehen — einen zentralen
Wert finden, der sich einer solchen pluralistischen Interpretation
entzieht.

2. Moralische Konflikte

Verschiedene ethische Pluralisten sind der Ansicht, daf} der ethi-
sche Monismus falsch ist, weil er moralischen Konflikten nicht
Rechnung tragen kann (vgl. dazu Wiggins 1978; Stocker 1990,
Kap. 8). Innerhalb eines ethischen Monismus sind moralische
Konflikte genau besehen unmoglich. Und das heiflt: Es kann fiir
einen ethischen Monisten keine Situationen geben, in denen wir
vor der Entscheidung zwischen Handlungsoptionen stehen, wo-
bei fiir beide moralisch gute Griinde sprechen. Doch dies — so
argumentieren ethische Pluralisten — widerspricht ganz offen-
sichtlich unserer moralischen Erfahrung. Wir fithlen uns in ver-
schiedenen Situationen moralisch verpflichtet, Dinge zu tun, die
wir nicht zusammen tun konnen. Der Monist kann den Eindruck
eines Handelnden, sich mit einem moralischen Konflikt konfron-
tiert zu sehen, nur als Irrtum betrachten. Denn innerhalb eines
Monismus gibt es einen zentralen Wert, der handlungsanleitend
sein soll. Fir einen Glicksutilitaristen z.B. sollte man sich in
Konfliktsituationen einfach iberlegen, welche Handlung das
grofite Glick hervorbringt und dementsprechend handeln.

194

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem liegt nun aber nach Ansicht des ethischen Plura-
listen darin, dafl wir uns bei Konflikten fiir eine Option entschei-
den und entscheiden missen, es aber gleichzeitig bedaunern, die
andere Option nicht gewihlt haben zu kénnen. Dies tun wir auch
in Fillen, in denen wir tiberzeugt sind, daf§ das, was wir getan
haben, moralisch besser war. Und wir halten solche Gefiihle des
Bedauerns fiir angemessen. Doch wie soll - so der Pluralist — eine
monistische Theorie, die ein Prinzip oder einen Wert fiir mafi-
gebend ansieht, Gefithle des Bedauerns fiir angemessen halten
konnen? Wenn wir uns in Konfliktfillen — wie z.B. der Gliicks-
utilitarist empfiehlt —, an der Handlung orientieren, die den grofi-
ten Gluckszuwachs verspricht, dann haben wir nichts zu bedau-
ern; wir haben dann namlich einfach das grofiere dem geringeren
Gliick vorgezogen. Gefiihle des Bedauerns knnen nur dann an-
gemessen sein, wenn unterschiedliche Werte kollidieren, die nicht
auf einen Wert reduziert werden konnen. Soweit das Argument
des ethischen Pluralisten.

Ein ethischer Monist kann argumentieren, daff es auch inner-
halb monistischer Moraltheorien Raum fiir moralische Konflikte
geben kann. Das laflt sich an folgenden Beispielen deutlich ma-
chen. Betrachten wir zunichst den Priferenzutilitarismus, der
das, was moralisch richtig ist, dariiber definiert, was die Priferen-
zen von Personen optimal bedient. Nehmen wir an, ich kénnte in
einer bestimmten Situation eine Priferenz der Person A befriedi-
gen, indem ich eine Priferenz einer anderen Person B durchkreu-
ze. Gesetzt ich habe dazu keine Alternative, dann werde ich, wo-
zu ich mich auch immer entscheide, einer Person Schaden
zufiigen. Mit dem Priferenzutilitaristen Richard M. Hare konnte
man nun eine prima facie Regel annehmen, die besagt: ,,Flige an-
deren keinen Schaden zu.“ Es ist angemessen, Verletzungen von
prima facie Regeln zu bedauern, weil wir uns — wie Hare meint -
im Normalfall an diese Regeln halten sollten (vgl. Hare 7981,
281f.). Das heiflt: Wem in seiner Erziehung beigebracht worden
ist, diese prima facie Regeln zu beachten, der erwirbt auch die
Disposition, Regelverletzungen zu bedauern (vgl. a.a. O., 39).

Moralische Konflikte kann es aber auch innerhalb einer moni-
stischen Moraltheorie geben, die wie die Kantische den kategori-
schen Imperativ zum moralischen Grundprinzip erklart. Es ist
anzunehmen, daf sich aus einem solchen Prinzip Subprinzipien
ableiten lassen, die miteinander in Kollision geraten kénnen. Ein

195

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Handelnder kann insofern Griinde haben, beide Handlungen aus-
zuftihren, auch wenn sich die eine Handlung als moralisch besser
erweist. Monistische Moraltheorien brauchen also — so kann der
Monist argumentieren — moralische Konflikte in keiner Weise
auszuschlieflen.

3. Die Quellen der Moral

Fiir bestimmte ethische Pluralisten ist der ethische Monismus aus
einem anderen Grund falsch: Anders als der ethische Monist
glaubt, hat die Moral nicht eine, sondern verschiedene Quellen:
Moralische Pflichten gehen aus unterschiedlichen sozialen wie
personlichen Beziehungen hervor. Ich beziehe mich in sehr unter-
schiedlichen Weisen auf andere wie auch auf mich selbst. Betrach-
ten wir im folgenden die diversen sozialen Beziehungen: Ich be-
ziehe mich auf andere als Mitbiirger, als Kollege, als Bruder, als
Geschiftspartner, als Freund, als Mitmensch usw. (vgl. dazu Ross
1930, 19). Aus diesen unterschiedlichen Beziehungen gehen nun -
so argumentieren ethische Pluralisten wie Ross — auch unter-
schiedliche moralische Pflichten hervor. Als Freund habe ich an-
dere Pflichten als als Mitbiirger oder als Geschiftspartner. Es sind
diese unterschiedlichen moralischen Pflichten, iiber die sich be-
stimmen 1aft, was es heiflt, ein Freund, ein Mitbiirger und ein
Geschaftspartner zu sein. Der ethische Monismus wird - so der
ethische Pluralist — mit dieser Vielfalt von sozialen Beziehungen
vor grofie Schwierigkeiten gestellt. Eine monistische Moraltheo-
rie wie beispielsweise der Utilitarismus ist gezwungen, diese Be-
ziehungsvielfalt zu unterschlagen und eine bestimmte Art der so-
zialen Beziehungen fiir moralisch allein maflgeblich zu erklaren:
die Beziehung niamlich, in der ich mich zu anderen als Wohltiter
verhalte. Der Utilitarismus trigt damit, wie Ross meint, dem per-
sonlichen Charakter moralischer Pflichten nicht Rechnung (vgl.,
a.a.0., 22). Wir stehen - so der ethische Pluralist — anderen Men-
schen nicht blof} als Wohltiter gegentiber. Dasselbe Problem stellt
sich auch beispielsweise dem Kantianer: Orientieren wir uns am
kategorischen Imperativ, dann stehen wir anderen als Mitmen-
schen gegentiber. Doch auch hier gilt: Moralisch ist nicht nur die-
se Beziehungsform von Mitmensch zu Mitmensch relevant. Wer
wie der Utilitarist und Kant eine bestimmte Form sozialer

196

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beziehung moralisch verabsolutiert, verkennt nach Ansicht ethi-
scher Pluralisten die unterschiedlichen Quellen der Moral und
zeichnet entsprechend ein unangemessenes Bild der Moral.

Der ethische Monist wird nicht bestreiten, daff unterschiedli-
chen sozialen Beziehungen unterschiedliche moralische Pflichten
zugeordnet werden konnen. Es ist aber unklar, ob diesen unter-
schiedlichen Pflichten nicht ein gemeinsamer Wertgesichtspunkt
oder ein gemeinsames Prinzip zugrundeliegt oder zugrundeliegen
muf. Dies scheint darum gefordert zu sein, weil wir nur mit Hilfe
eines gemeinsamen Wertgesichtspunkts moralische Pflichten als
moralische Pflichten ausweisen konnen. Betrachten wir dazu
noch einmal Nagels Pflichtenkatalog: Diesem gemif} sind wir ei-
genen Projekten gegentiber moralisch verpflichtet. Wer das Wohl-
temperierte Klavier beherrschen will und sagt ,Ich kann nicht ins
Kino gehen, weil ich noch iiben muff‘, bringt nach Nagel eine
moralische Pflicht zum Ausdruck. Die Frage stellt sich, ob es sich
dabei aber wirklich um eine moralische Pflicht und nicht bloff um
eine Klugheitsregel handelt. Das ist in der Tat alles andere als klar.
Viele von uns wiirden solche Bindungen an eigene Projekte als
Gebot der Klugheit und nicht als Gebot der Moral betrachten.
Dasselbe liefle sich auch im Blick auf die von Nagel genannte
Pflicht, seine eigenen Fahigkeiten zu entwickeln, behaupten. Da-
bei geht es hier — so kann der ethische Monist argumentieren -
nicht um eine inhaltliche Kritik des Nagelschen Vorschlags, son-
dern um ein grundsitzliches Problem; um das Problem namlich,
was Forderungen zu moralischen Forderungen macht. Diese Fra-
ge stellt sich jedem, der wissen will, worin seine moralischen
Pflichten bestehen. Denn um diese Pflichten zu bestimmen, miis-
sen wir in der Lage sein, moralische von nicht-moralischen For-
derungen, von Forderungen der Hoflichkeit z.B. zu unterschei-
den. Dabei mag die Grenze des Moralischen unscharf bleiben.
Doch daraus lif3t sich nicht der Schlufl ziehen, daff wir auf eine
Eingrenzung des Moralischen nicht angewiesen seien. Die Ant-
wort auf die Frage beispielsweise, ob wir eigenen Projekten ge-
gentiber moralisch verpflichtet sind oder nicht, setzt einen Begriff
des Moralischen voraus. Sie setzt — anders formuliert — einen zen-
tralen moralischen Gesichtspunkt voraus, den der ethische Plura-
list gerade bestreitet.

197

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Losung moralischer Konflikte

Der ethische Monist hilt ein pluralistisches Konzept der Moral
noch aus einem anderen Grund fiir problematisch: Es ist unklar,
wie sich Wertkonflikte rational 16sen lassen, gesetzt, es gibt kei-
nen zentralen Vergleichswert. Das ist ein Problem, das fiir unser
moralisches Denken nicht unerheblich ist, da wir in sehr vielen
Fillen mit Wertkonflikten konfrontiert sind. Ist der ethische Plu-
ralist nicht gezwungen - so kann der ethische Monist fragen -,
Wertkonflikte fiir unlosbar zu halten? Und wird damit Ethik
nicht unfihig, richtige Antworten auf moralische Probleme zu
formulieren?

Bestimmte ethische Pluralisten werden sich hier gelassen zei-
gen und argumentieren, dafl der Einwand von der falschen An-
nahme ausgeht, es gabe fiir moralische Konflikte rationale Losun-
gen. Da es aber keinen zentralen moralischen Wert gibt, auf den
hin sich die konfligierenden Werte beziehen und vergleichen las-
sen, konnen moralische Konflikte tiberhaupt nicht rational gelost
werden. Vielmehr miissen wir uns in Konfliktsituationen einfach
entscheiden, ohne daff wir in der Lage wiren, unsere Entschei-
dung als richtige oder begriindete auszuweisen. Diese Notwen-
digkeit, sich zu entscheiden, ist — wie Berlin meint — ein Charak-
teristikum menschlicher Existenz. Die Unfihigkeit fiir Konflikte
rationale Losungen zu finden, gibt seiner Ansicht nach unserer
Freiheit ihren Wert. ,,The necessity of choosing between absolute
claims is then an inescapable characteristic of the human con-
dition. This gives its value to freedom ... as an end in itself ...
(Berlin 1969, 169).

Diese radikal dezisionistische Position widerspricht aber - so
13t sich argumentieren — ganz offensichtlich unseren Intuitionen.
Es mag intuitiv betrachtet Konfliktfille geben, fiir die wir keine
richtige Losung zu finden vermogen. Doch bei vielen Konflikten
sehen wir uns dazu durchaus in der Lage. Wenn ich z.B.
jemandem versprochen habe, an seiner Geburtstagsparty teilzu-
nehmen und ich auf dem Weg dorthin zufilligerweise an einem
Unfallort vorbeikomme, wo meine Hilfe erbeten wird, dann wer-
den wohl nur die wenigsten sich im unklaren dartiber sein, wel-
cher Handlung ich den Vorzug geben sollte. Ohne Zweifel ist es
moralisch auch geboten, Versprechen einzuhalten. Insofern liegt
in dieser Situation ein Konflikt vor. Doch es ist nicht wirklich

198

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

strittig, was in einer solchen Situation die moralisch richtige und
dementsprechend die moralisch geforderte Handlung ist. Wir
sind hier nicht zu einer willkiirlichen Entscheidung gezwungen.
Fir moralische Konflikte scheint es also durchaus richtige Losun-
gen zu geben.

Das wird von den meisten ethischen Pluralisten auch zugege-
ben. Nach Ansicht von Nagel beispielsweise sind in der Tat nicht
alle Entscheidungen in Konfliktfillen willkiirlich. Vielmehr gibt
es fiir bestimmte Konflikte richtige Losungen (vgl. Nagel 1979,
1341.). Diese richtigen Losungen lassen sich auch ohne zentralen
moralischen Vergleichswert bestimmen. Was uns nach Meinung
verschiedener ethischer Pluralisten erlaubt, die richtige Losung
fur moralische Konflikte zu finden, ist die praktische Urteilskraft.
Nagel schreibt dazu: ,,The fact that one cannot say why a certain
decision is the correct one, given a particular balance of conflic-
ting reasons, does not mean that the claim to correctness is
meaningless ... What makes this possible is judgement ...“ (Nagel
1979, 1341.; vgl. Larmore 1987, 9ff.). Dabei verhilft uns die Ur-
teilskraft nicht in allen Konfliktfillen zu richtigen Losungen. Es
gibt, wie Nagel z. B. meint, Konflikte, die von einer solchen Kom-
plexitit sind, dafl auch die Urteilskraft nicht zu helfen vermag.
Doch in vielen Konfliktfillen reicht es aus, sich auf die Urteils-
kraft zu verlassen (vgl. Nagel 4. 4. O., 135).

Das scheint ein plausibles Konzept der Losung von Wertkon-
flikten zu sein. In einer niheren Betrachtung erweist es sich aber —
so wird der ethische Monist argumentieren — als problematisch.
Unklar ist, was unter Urteilskraft genau zu verstehen ist, und wie
sie uns die richtigen Losungen von Konflikten liefern soll. Wie
kann man sagen, dafl eine Handlung moralisch besser als alterna-
tive Handlungen ist, wenn man iiber keinen Vergleichswert ver-
fugt? Betrachten wir noch einmal das Unfallbeispiel: Wenn wir
sagen, dafl es moralisch besser ist, am Unfallort zu helfen, dann
tun wir dies, weil wir beispielsweise der Ansicht sind, dafl damit
das in dieser Konfliktsituation gewichtigere Interesse befriedigt
wird. Es ist ein Gesichtspunkt dieser Art, der uns erlaubt - so
der ethische Monist — zum entsprechenden Urteil iiber das, was
in dieser Situation besser ist, zu gelangen. Wie praktische Urteils-
kraft, die ohne eine solche Vergleichsgrofle operiert, uns richtige
Losungen von Wertkonflikten aufzeigen kann, bleibt deshalb vol-
lig schleierhaft.

199

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der ethische Pluralist muf} nicht bestreiten, daf8 fiir richtige
Konfliktlosungen Vergleichsgroflen notwendig sind. Es kann
auch seiner Ansicht nach gut sein, dafl wir fir richtige Losungen
jeweils auf einen Vergleichswert angewiesen sind. Bestreiten muf§
er nur, dafl fir die Losungen aller moralischen Konflikte ein be-
stimmter zentraler Wert mafigebend ist. Der ethische Pluralist
kann die These vertreten, dafl fiir unterschiedliche Konfliktfille
auch unterschiedliche Vergleichswerte relevant sind (vgl. dazu Ri-
chardson 71994, 105). Und so ist es durchaus nicht auszuschliefien,
daf} wir in dem beschriebenen Unfallbeispiel durch eine Nutzen-
abwigung zur richtigen Losung gelangen. In bestimmten Kon-
fliktfillen konnten also der Wert der Niitzlichkeit, in anderen
aber andere Werte fiir die richtige Konfliktlosung mafigebend
sein.

Doch wie - so konnte der ethische Monist fragen — lafit sich
bestimmen, welcher Vergleichswert jeweils relevant 1st? Gibt es
dafiir Kriterien? Kann es innerhalb eines ethischen Pluralismus
solche Kriterien tiberhaupt geben? Eines ist, so der ethische Mo-
nist klar: Verfligten wir tiber einen zentralen Vergleichswert, dann
wifliten wir, wie richtige Konfliktlosungen zu bestimmen wiren.
Und genau dies ist es, was wir wollen: Wir suchen in Konflikt-
situationen nach Losungen, und zwar nicht nach irgendwelchen
Losungen, sondern nach den richtigen Losungen. Es mag sein,
dafl wir die Moraltheorie, die uns den relevanten Vergleichswert
liefert, noch nicht gefunden haben. Das kénnte ein ethischer Mo-
nist zugeben. Er wird es aber fir voreilig halten, die Suche nach
einer solchen Theorie aufzugeben. Denn einzig eine monistische
Theorie wird unserer Intention, richtige Konfliktlosungen zu fin-
den, gerecht.

Ethische Pluralisten sind iiberzeugt, dafl dieser Suche kein Er-
folg beschieden sein kann. Mit Ross halten sie es fiir weise, An-
spriiche an die Ethik aufzugeben, die nicht erfiillt werden konnen.
Die Frage, ob sie damit recht haben, soll hier offenbleiben. In der
Debatte um Pluralismus und Monismus in der Ethik - soviel soll-
te deutlich geworden sein - stehen sich unterschiedliche Ethik-
konzeptionen gegeniiber. Moglicherweise kann uns diese Debatte
klarer machen, was unter Ethik zu verstehen und was von der
Ethik zu erwarten ist.

200

17.01.2026, 14:44:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Inkommensurabilität moralischer Werte
	2.  Moralische Konflikte
	3.  Die Quellen der Moral
	4.  Die Lösung moralischer Konflikte

