Recht und Religion im islamischen Recht'

Von J. Christian Wichard

Scharia, islamisches Recht — was ist daran islamisch, was Recht?2 Wie funktioniert es
zwischen den Anforderungen der Religion auf der einen und den wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Bediirfnissen auf der anderen Seite?

Die Schwierigkeiten fangen damit an, dafl es das islamische Recht gar nicht gibt, ebenso-
wenig wie es den Islam gibt. Es gibt im islamischen Recht mehrere Schulen, die sich iiber
die Jahrhunderte hinweg entwickelt haben, und auch innerhalb dieser Rechtsschulen gibt es
Divergenzen. Ich habe mich im wesentlichen auf zwei Rechtsschulen beschrinkt, die hana-
fitische und die schafi'itische. Beide sind fiir den sunnitischen Islam représentativ. In zeitli-
cher Hinsicht bleibe ich in der Friihzeit, also der Zeit etwa zwischen 750 und 820 n.C. Das
ist die Zeit, in der das islamische Recht seine Pragung erhilt, in der die gro3en Schulauto-
ritdten titig sind, auf die sich dann die Rechtsschulen berufen. Danach folgt Feinarbeit, das
grofB} angelegte Raster wird ausgearbeitet. Da sich alle spéteren Juristen auf die in dieser
Zeit gelegten Grundlagen beziehen, hat sie eine besondere Bedeutung, ist also nicht "blo8
Geschichte".

Zudem meine ich, daB3 sich manche der Probleme, das islamische Recht in der heutigen Zeit
anzuwenden, besser verstehen lassen, wenn man seine Wurzeln in dieser "formativen Peri-
ode" freigelegt und versucht hat, die Bedingungen seiner Entstehung und Entwicklung
nachzuvollziehen.

Ich werde in aller Kiirze und mit mancher Vereinfachung fiinf Aspekte der Differenzierung
von Religion und Recht herausarbeiten, die sich — wie ich meine — schon bei den frithen
Juristen der hanafitischen und der schafi'itischen Rechtsschule finden lassen. Parallel dazu
werde ich in drei daran ankniipfenden Exkursen zeigen, wie die Juristen versuchten, reli-
giosen Anspruch und wirtschaftliche Bediirfnisse miteinander zu vereinbaren. Beide

Diese Thematik habe ich ausfiihrlicher am Beispiel des Vertragsrechts behandelt, vgl. Johannes
Christian Wichard, Zwischen Markt und Moschee, Wirtschaftliche Bediirfnisse und religidse
Anforderungen im frithen islamischen Vertragsrecht, 1995. Die folgenden Ausfiihrungen bauen
auf dieser Untersuchung auf. Dort finden sich auch weitere Hinweise auf die arabischen Quellen.
Vgl. zu diesem Thema auch Baber Johansen, Die siindige, gesunde Amme. Moral und gesetzliche
Bestimmung (hukm) im islamischen Recht, in: Axel Havemann, Baber Johansen (Hg.), Gegenwart
als Geschichte, Islamwissenschaftliche Studien. Fritz Steppat zum fiinfundsechzigsten Geburtstag (FS
Steppat), 1988, S. 264-288.

533

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strénge, also die Ausdifferenzierung eines rechtlichen Bereiches aus dem religiosen und die
Antwort auf Probleme der tdglichen Wirtschaftspraxis, hdngen zusammen.

L

Das islamische Recht ist ein offenbartes Recht und als solches eigentlich untrennbar mit der
Religion verbunden. Das Recht ist auch Religion und die Religion ist auch Recht. Es gibt
zunichst keine echte begriffliche Scheidung. Das Recht ist Bestandteil der Religion, und
wie die Religion ist es vom Anspruch her universal und allumfassend: Jede Situation hat
ihre Regelung.

Dieser Anspruch stoft allerdings an reale Grenzen. Nicht jede Situation ist ausdriicklich in
den autoritativen Rechtsquellen behandelt, also im Koran oder den iiberlieferten Worten
und Taten des Propheten. Manche Antworten erschliefen sich nicht unmittelbar aus dem
Text sondern miissen erst aus ihm ab§eleitet oder unter Berufung auf ihn entwickelt wer-
den, etwa durch einen Analogieschluf3™.

Dazu sind nur Rechtsspezialisten berufen, weil sie die Rechtsquellen kennen, die Methodik
der Rechtsfindung beherrschen und ihre Ergebnisse logisch begriinden konnen”. Thre
Expertise gewidhrt einigen Schutz vor individueller oder kollektiver Willkiir. Das ist jeden-
falls die Auffassung des juristischen mainstreams, der bis heute herrschenden Meinung.

Halten wir als ersten Aspekt einer Differenzierung zwischen einem "rechtlichen" und einem
"religiosen" Bereich fest: Einem unmittelbar einsichtigen Bereich der gesicherten Offenba-
rung, an dem jeder Gldubige in seiner konkreten Situation teilhaben kann (wenn er in die
offenbarten Texte schaut), steht der Bereich der abgeleiteten Rechtsfindung gegeniiber, in
dem sich nur Spezialisten bewegen konnen.

II.

Was die Rechtsgelehrten im Wege der Deduktion herausgefunden haben, ist aber nicht die
"absolute Wahrheit", es ist nur "duBerlich richtig", hat nur den Anschein von Richtigkeit.

3 as-Safi‘i (st. 820 n.C.), ar-Risala, hrsg. v. Ahmad Muhammad Sakir, 1358 A.H. (1940 n.C.), S. 477:
"Zu allem, was einem Muslim (in seinem Leben) begegnen kann, gibt es eine bindende Anweisung
oder einen Hinweis auf den rechten Weg. Wenn es zu dem konkreten Fall eine eigene Regel gibt, so
muB sie befolgt werden; gibt es keine, so mul man einen Hinweis auf den rechten Weg mit Hilfe des

. igtihad suchen, und igtihad ist der AnalogieschluB"; vgl. Wichard, a.a.O. S. 62 ff.

as-Safii, a.a.0. S. 504, 506 ff.

534 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andere Juristen konnen durch pflichtgeméfe Anstrengung zu einem anderen Ergebnis
kommen. Fiir jeden Juristen, der sich um die richtige Ableitung bemiiht hat, ist sein Ergeb-
nis "richtig", und er handelt pflichtgema8, wenn er sich daran hilt, bzw. dementsprechend
entscheidet. Als Beleg wird ein Prophetenwort zitiert:

Wenn ein Richter (hakim) durch eigene Uberlegung (igtihad) die richtige Entschei-
dung féiglt, so wird er (im Jenseits) doppelt belohnt; irrt er, so wird er nur einfach
belohnt™.

Damit kommen wir zu dem zweiten Aspekt der Differenzierung: Der unmittelbar einsich-
tige Bereich hat an der absoluten, unveridnderlichen und unumstolichen Wahrheit der
Offenbarung teil. Der Wahrheitsanspruch der abgeleiteten Rechtsfindung reicht dagegen
nicht weiter als die begrenzte menschliche Erkenntnisfahigkeit, er ist relativ, "wahr" nur fiir
den jeweiligen Juristen.

Das offenbarte Recht erhebt den Anspruch, abgeschlossen und unverinderlich zu sein. Es
steht fest, und es kommen keine neuen Regeln mehr hinzu. Der Statik der Offenbarung tritt
die Flexibilitdt der Ableitung zur Seite: Im relativen Bereich der abgeleiteten Rechtser-
kenntnis kann es kraft besseren Wissens zu Verdnderungen kommen. Diese haben aller-
dings nur den Charakter von "Korrekturen". Auch fiir neue, bisher unbekannte Situationen
liegen im Recht schon Regelungen bereit, die dann in der konkreten Ableitung erst
"entdeckt" werden.

Allerdings ist auch der Bereich der abgeleiteten Rechtsfindung nicht unbeschrinkt flexibel.
Im Laufe der Jahrhunderte verfestigt sich der tiberlieferte Bestand des gesicherten juristi-
schen Wissens, die Traditionen der einzelnen Rechtsschulen gewinnen an Gewicht.

Exkurs: Freiheit?

Versteht man Religion und Recht als vorgegebene, objektive Ordnung, so bleibt wenig
Raum fiir den Begriff der Freiheit im Recht. Die arabischen Worte fiir "frei" (hurr) oder
"Freiheit" (hurriya) driicken urspriinglich einen Status aus, den des unversklavten Men-
schen, dem Rechte und Pflichten zugeordnet werden konnen. Ein allgemeiner Freiheitsbe-
griff hat sich daraus bis in die Neuzeit nicht entwickelt6. Das zeigt sich besonders deutlich
im Vertragsrecht: Rechtliche Folgen hat eine Handlung nicht deshalb, weil sie gewollt ist,
sondern weil ihr diese Folgen in der objektiven Ordnung zugeschrieben werden. Der Ver-

as-Safi‘i, a.a.0. S. 496; Wichard, a.a.0. S. 65 ff.

Franz Rosenthal, The Muslim Concept of Freedom, 1960, S. 11 f, 23 ff.; ders., Artikel
"HURRIYYA" in: The Encyclopedia of Islam, 1954 ff., Band 3, S. 589; ders., Artikel "IKHTIYAR",
a.a.0. S. 1062.

535

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trag ist in diesem System das Mittel, Vermogensbestandteile zu genau festgelegten Bedin-
gungen von einem auf einen anderen zu iibertragen. Nicht mehr und nicht weniger. Von
Vertragsfreiheit ist keine Rede’. Das macht es islamischen Juristen auch heute so schwie-
rig, neue Vertragsformen wie etwa den Versicherungsvertrag oder viele der heute iiblichen
Bankgeschifte auf dem Boden des islamischen Rechts anzuerkennen®. Der Begriff der
Vertragsfreiheit setzt ein vertragliches Weltbild voraus, in dem der Vertrag prinzipiell
allumfassend ist, ein Vehikel der Emanzipation des Individuums und Grundlage der Ord-
nung der Gesellschaft. Im islamischen Recht ist diese Ordnung vorgegeben. Auch das
Vertragsrecht ist Sache Gottes, eine objektive Ordnung, die nicht zur Disposition des
menschlichen Willens steht, sondern ihm den Bereich absteckt, in dem er wirken kann.

Die abgeleitete Rechtsfindung ist nur ein Mittel zur Konkretisierung dieser Ordnung und
nur beschrénkt zur Fortentwicklung des Rechts tauglich. So hatten die islamischen Juristen
der Friihzeit grofle Probleme mit dem Werklieferungsvertrag (istisna")g, der allgemein
tiblich, jedoch in den autoritativen Texten nirgends erwihnt war. Dabei verpflichtete sich
ein Handwerker, ein bestimmtes Werk aus eigenem Material herzustellen. Nach Aufassung
der frithen islamischen Juristen kommen Vertriage erst dann unter den Schutz des Rechts,
wenn sie sich in eines der vorgegebenen Vertragsschemata einordnen lassen,-und diese
Auffassung wirkt bis heute nach. Der Werklieferungsvertrag ist jedoch kein Kaufvertrag,
weil das Vertragsobjekt noch gar nicht existiert. Er pafit auch nicht unter die anderen aner-
kannten Vertragstypen. Die Juristen behalfen sich damit, dafl sie den Vertrag erst dann
juristisch fafiten, wenn das Objekt fertiggestellt war, wenn also die Situation eines Kauf-
vertrages gegeben war. Friihestens zu diesem Zeitpunkt war der Vertrag fiir beide Teile
bindend und erzwingbar. Das ist natiirlich fiir den Handwerker sehr nachteilig, weil er das
Werk herstellen muB, ohne sicher sein zu kénnen, daB der Besteller es ihm dann auch
tatsdchlich abnimmt. Diese Art der Rechtsfortbildung wird uns noch héufiger begegnen:
Praktiken, die sich nicht in das religios fundierte Rechtssystem einordnen lassen, werden
"maskiert" — hier als Kaufvertrag — und geduldet.

Ausfiihrlicher zur Vertragsfreiheit im islamischen Recht Wichard, a.a.O. S. 231 ff.

Einige Materialien zur heutigen islamischen Diskussion iiber die Versicherung finden sich bei Riidi-
ger Lohlker, Schari‘a und Modeme. Diskussionen iiber Schwangerschaftsabbruch, Versicherung,
Zinsen, 1996, S. 47 ff.; zum Problem "islamischer Bankgeschifte" vgl. auch Florian Amereller, Hin-
tergriinde des "Islamic Banking". Rechtliche Probleme des riba-Verbotes in der Shari‘a und seine
Auswirkungen auf einzelne Rechtsordnungen arabischer Staaten, 1995; Gerhard Wegen, Johannes
Christian Wichard, Islamische Bankgeschifte, RIW 1995, S. 826-830.

Vgl.dazu Wichard, a.a.O. S. 237 ff.

536 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIL

Die objektive Ordnung muf} durch abgeleitete Rechtsfindung konkretisiert werden. Deren
Relativitit setzt sich fort in der Unmoglichkeit, im tatséchlichen Bereich die GewiBheit der

Wahrheit zu haben.

Die Fidhigkeit der Menschen, die entscheidungserheblichen Tatsachen zu ermitteln, ist
begrenzt. Das kann zu paradoxen Situationen fithren, wie ein Beispiel bei dem Juristen as-
Safii zeigt: Einen Muslim dirfen und miissen wir als solchen behandeln; wir diirfen ihn
also heiraten und erben lassen, und sein Leben ist unantastbar. Selbst dann ist er als Mus-
lim zu behandeln, wenn er tatsdchlich im Inneren ungldubig ist. Wer jedoch sicher weiB,
daB er es mit einem Apostaten zu tun hat, darf ihn téten, darf ihn nicht heiraten und erben
lassen, u.s.w. Trotz des vollig entgegengesetzten Verhaltens handeln sowohl wir als auch
die anderen pﬂichtgem'aBlo. Was richtiges und pflichtgeméBes Handeln ist, bestimmt sich
also nicht zuletzt nach dem jeweiligen Wissensstand.

In der Ermittlung der entscheidungserheblichen Tatsachen sind die zur Rechtsanwendung
Berufenen auf die Mittel des ProzeBrechts beschrankt: Jedes Rechtssystem schafft sich
einen anerkannten Satz von Mitteln, mit denen entscheidungsrelevante Anhaltspunkte
rekonstruiert werden konnen. Diese gelten fortan fiir das Recht als wahr. Im islamischen
ProzeBrecht sind das das Anerkenntnis, der Zeugenbeweis, der Abwehr- und der Bekréfti-
gungseid. Der Richter ist an die Beweisergebnisse gebunden, einen Grundsatz der freien
Beweiswiirdigung gibt es nicht. As-Safi‘i beschreibt, wie er einen ZivilprozeB entscheidet:
Wenn der Beklagte seine Verpflichtung anerkennt, so entscheidet er zu seinen Lasten.
Erkennt der Beklagte nicht an, so hilt sich as-Safii als Richter an die Aussage zweier
Zeugen. Sind keine Zeugen verfligbar, so legt er dem Beklagten einen Eid auf. Schwort
dieser, so wird die Klage abgewiesen. Verweigert er den Eid, so muf} sein Gegner, der
Klager, schworen, wenn er mit seinem Verlangen durchdringen mochte. Diese Beweismit-
tel sind nicht alle gleich zuverldssig. Man muf} sich aber mit dem jeweils verfiigbaren Grad
an "Wabhrheit" begniigen. Zu mehr ist man vor Gott nicht verpflichtet” .

Daran 148t sich das Bemiihen erkennen, die richterliche Entscheidung moglichst an objek-
tive Kriterien zu binden und Willkiir fernzuhalten (also gerade das Gegenteil von Kadi-
justiz). Die frithen Juristen heben in diesem Zusammenhang hervor, dal etwa die Strafe
beim Ehebruch nur gestiitzt auf Zeugenaussagen verhidngt werden diirfe. Scheitert der
Zeugenbeweis, so darf der Richter nicht verurteilen, selbst wenn er — etwa aufgrund

10
11

as-Safi‘i,a.a.0.S.482.

as-Saﬁci, a.a.0. S. 483; vgl. zum islamischen ProzeBrecht auch Baber Johansen, Le jugement comme
preuve. Preuve juridique et vérité religieuse dans le droit islamique hanéfite, Studia Islamica 72
(1990), S. 5-17.

537

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bestimmter Indizien — etwas anderes argwohnt. Wer sich von seinem Argwohn leiten 14t
. . 12
und gegen das "Auflere” entscheidet, handelt gegen Koran und Sunna

Besonders deutlich zeigt sich die Unzuldnglichkeit der menschlichen Erkenntnisfahigkeit
dann, wenn es darum geht, "innere Tatbestédnde" zu ergriinden, also Motive, Vorstellungen
und Absichten der Parteien. Diese sind, sofern sie nicht ausdriicklich erkldrt wurden, der
rechtlichen Beurteilung nicht zugénglich.

Damit ergibt sich als ein dritter Aspekt der Differenzierung zwischen Recht und Religion:
Die rechtliche Beurteilung menschlichen Verhaltens im Diesseits orientiert sich nur am
dufleren, objektiv sicher feststellbaren Erscheinungsbild, die religiose Beurteilung durch
Gott in}3Jenseits bezieht auch Motive, Wiinsche und Absichten mit ein, die unerkannt
bleiben .

Im Vertragsrecht hat das zur Konsequenz, daf} ein Vertrag, der duf8erlich allen rechtlichen
Anforderungen entspricht, nicht deshalb fiir nichtig erklart werden darf, weil man dahinter
eine "bose Absicht" vermutet, eine Umgehung des Wucherverbots etwa. Solange das dufiere
Erscheinungsbild unanfechtbar ist, mufl der Vertrag als wirksam anerkannt werden. Eine
eventuell dahinterstehende Absicht, die als Gegenstand einer rechtlichen Vereinbarung den
Vertrag nichtig machen wiirde, wird mi3billigt, doch beeinfluit die Mi3billigung die recht-
liche Wirksamkeit des Vertrages nicht. Ein Beispiel: Wenn jemand eine Frau mit der festen
Absicht heiratet, diese sofort nach der ersten Nacht wieder zu verstoen, so ist der Ehever-
trag wirksam, weil er duflerlich fehlerlos ist. Anders wire es hingegen, wenn die Befristung
in den Vertrag selbst mit aufgenommen worden wére. Da sie dann an der Oberflache des
Rechtsaktes selbst ldge, wiirde sie ihn infizieren, der Vertrag wére nichtigM.

Diese Konsequenz ziehen allerdings nicht alle Juristen in gleichem Mafe. Manche sind
durchaus bereit, Vertrage, die in Umgehung eines rechtlichen Verbotes abgeschlossen
wurden, ebenfalls unter das Verbot zu ziehen und fiir nichtig zu erkldren. Andere wiederum
dehnen den formalen Grundsatz so weit aus, daf3 sie aktiv an der Formulierung von Umge-

as-Saffi, Kitab al-Umm, Band 7, Ausgabe Bulaq 1321-1325 A.H. (1903-1907 n.C.) S. 267-270.
Wichard, a.a.0. S. 69 ff.; vgl. auch Johansen, FS Steppat, S. 271 f.
as-Safi‘i, a.a.0. S. 267-270.

538 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

w . 15 ... . .
hungsgeschiften teilnehmen ~. Hier kommt es zu sehr interessanten Disputen unter den
islamischen Rechtsschulen'®.

Exkurs: Die Aneignung der Praxis durch das Recht

Mit Hilfe des Formalcharakters konnten manche im Handel gebrduchlichen Praktiken
rechtlich gefalit werden, die sich nicht bruchlos in das Rechtssystem einordnen lieen. Ein
Beispiel dafiir, den Werklieferungsvertrag, habe ich oben schon angesprochen. Ein weiteres
Beispiel ist die suftaga, ein im Fernhandel bedeutsames Instrument des bargeldlosen Zah-
lungsverkehrs”. Es verbindet Elemente der Forderungsabtretung und der Anweisung:
Entweder verpflichtete sich dabei der Schuldner einer Forderung, den geschuldeten Betrag
an einem anderen Ort zuriickzuzahlen, ggf. auch auf Anweisung seines Gldubigers an einen
Dritten, oder der Schuldner wies schriftlich einen dort ansdssigen Dritten an, dem Gldubi-
ger den Betrag vor Ort zu erstatten. Die Juristen konnten die suftaga nicht als eigenen
Vertragstyp anerkennen, da es dafiir keine Grundlage in den Texten gibt. Sie behandelten
sie daher nach den Grundsdtzen des Darlehens. Beim Darlehen war es allerdings bedenk-
lich, wenn sich der Schuldner verpflichtete, irgend etwas iiber die bloBe Riickzahlung
hinaus zu unternehmen, denn beim Darlehen konnte nur die Riickzahlung des empfangenen
Betrages vereinbart werden, alles andere unterfiel dem riba-VerbotlS. Doch solange die
Bedingung, daf} die Schuld an einem anderen Ort zuriickgezahlt werden miisse, nicht aus-
driicklich vereinbart war, hatten die Juristen nichts dagegen einzuwenden, wenn die Men-
schen tatsichlich so verfuhren.

An solchen Beispielen zeigt sich wieder der Kompromifcharakter des islamischen Rechts
in der Interpretation der von mir untersuchten Rechtsschulen: Als objektive Ordnung ist es
dem menschlichen Willen nicht verfiigbar. Gestaltungsspielraum, etwa fiir die Eingliede-
rung allgemein tiblicher Vertragsformen, wird aulerhalb, bzw. am Rande dieses Bereiches
gewonnen. Vertrdge, die sich duflerlich im vorgegebenen Rahmen halten, tragen die Ver-
mutung der Wirksamkeit in sich. Abreden im Vorfeld des Vertrages, formlose Verstiandi-
gungen storen den absoluten Geltungsanspruch der objektiven Ordnung nicht und werden

Ein Produkt solcher Hilfestellungen fiir die Praxis sind die verschiedenen kutub al-hiyal der hanafiti-
schen Rechtsschule. Vgl. dazu etwa Joseph Schacht, Die arabische hiyal-Literatur, Der Islam 15
(1926), S. 211-232; Wichard, a.a.O. S. 81 ff.

Vgl. dazu Wichard, a.a.O. S. 73, 81 ff. und passim; Laoust, Essai sur les doctrines sociales et poli-
tiques de Taki-d-Din Ahmad bin Taimiya, 1939, S. 229, 410, 424 ff.; ein Beispiel aus der aktuellen
Diskussion iiber das Verbot von riba ("Wucher") bei Lohlker, a.a.O. S. 133 ff.

Vgl. Wichard, a.a.O. S. 247; vgl. auch Armin Remde, Lettera di Cambio und suftadja. Eine rechtsver-
gleichende Studie zur Entstehungsgeschichte des Wechsels, 1969.

18 Vgl.zum Darlehen, Wichard, a.a.O. S. 201 ff.

539

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geduldet. Auf diese Weise kommt es nicht zu einer offenen Anerkennung und Eingliede-
rung der Praxis in das Recht. Das Recht stellte als objektive, nicht verfiigbare Ordnung zu
starre Barrieren gegen das Eindringen von Gewohnheitsrecht auf. Um aufgenommen zu
werden, muflten Praktiken sich des Gewandes der vorgegebenen Normen bedienen, oft
einer Verkleidung, ja Maskierung. Das islamische Recht vor allem der hanafitischen
Rechtsschule ist im Anspruch streng, in der Ausfithrung aber kompromif3bereit. In diesem
Kompromif3 werden religioser Anspruch und praktische Bediirfnisse nicht miteinander
verbunden, sondern letztlich aneinander vorbeigefiihrt, um Kollisionen zu vermeiden.

Iv.

Die Absichten der Menschen richtet Gott, ihre Handlungen konnen auch die Menschen
beurteilen. Hier scheint die Doppelnatur des islamischen Rechts auf: Zum einen ist es eine
fiir den einzelnen gegeniiber Gott verbindliche Pflichtenordnung, zum anderen ist es ein
formal im Diesseits mit allen weltlichen Beschrankungen durchzusetzendes Recht.

Damit ist der Boden fiir eine weitere Differenzierung bereitet, die sich bei allen Juristen
findet. Im islamischen Recht wird unterschieden zwischen Normen, die auch "im Diesseits"
gerichtlich erzwingbar sind und solchen, die nur "im Jenseits" sanktioniert werden1 . In
Anlehnung an Max Weber kann man von einer "dufleren Garantie" durch Gerichte und
einer "inneren Garantie" iiber das verantwortliche Gewissen des Gldubigen sprechen.

Ein Beispiel, das fiir das Vertragsrecht relevant istZO: Ein bloBes Versprechen bindet den
Versprechenden nach Ansicht der meisten Juristen nur in seinem Verhéltnis zu Gott. Nur
ihm gegeniiber muf3 er sich verantworten, wenn er ein Versprechen nicht hilt. Im Diesseits
hat ein Versprechen jedoch keine rechtlichen Wirkungen. Derjenige, dem gegeniiber es
abgegeben wurde, kann daraus nicht klagen. Bindend sind nur Austauschvertrige — eine
Situation wie im englischen Common Law, das im Vertragsrecht stets eine consideration
voraussetzt. Im islamischen Recht kann die Unverbindlichkeit "blofer Versprechen" wie-
derum mit Hilfe des Formalcharakters aufgefangen werden: Im Prozef ist das Anerkenntnis
— wie wir gesehen haben — fiir den Richter verbindlich. Ein solches Anerkenntnis kann aber
auch auferhalb eines Prozesses abgegeben werden. Dann muf} es im ProzeB3 ggf. beweisbar
sein. Auf diese Weise kann auch durch einseitige Erkldrung, das Anerkenntnis, eine
bestimmte Rechtslage hergestellt werden. Diese Wirkung beruht jedoch nicht auf einer
offenen Anerkennung der verpflichtenden Kraft des Willens, womit der Weg zur Vertrags-

19
20

Vgl. dazu Wichard, a.a.O. S. 73 ff.; Johansen, FS Steppat, S. 271 ff..
Vgl. dazu und zum Folgenden Wichard, a.a.O. S. 103 ff.

540 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

freiheit bereitet wire. Sie basiert vielmehr rein formal auf der prozessualen Rolle des Aner-
kenntnisses.

Ein weiteres Beispiel fiir die Differenzierung zwischen gerichtlich durchsetzbaren und nur
vor dem "forum internum" verpflichtenden Normen bieten die unentgeltlichen Vertrige. Sie
sind gerichtlich nicht erzwingbar. Es ist zwar verwerflich, eine Schenkung zu widerrufen,
rechtlich ist das jedoch grundsitzlich moglich. Nur solche Vertrdge sind bindend, die auf
einen Austausch zuriickgefiihrt werden konnen. "In unentgeltlichen Geschiften gibt es
keinen Rechtszwang”ﬂ, sagen die spéteren Juristen, sie stehen auBerhalb des rechtlich
geregelten Bereichs. Auch damit ist Raum zur Duldung bestimmter Praktiken gewonnen,
die sich nicht in das System des Vertragsrechts einfiigen lassen: Was nicht ausdriicklich
vereinbart ist, kann nachtréglich als "Schenkung" anerkannt werden.

Ein letztes Beispiel fiir die Differenzierung zwischen gerichtsverbindlichen und Gewis-
sensnormen” : Einige Uberlieferungen verbieten gewisse Praktiken, die man heute dem
Recht gegen den unlauteren Wettbewerb zuordnen wiirde: Das Horten von Lebensmitteln
etwa, das Abfangen von Karawanen vor dem Markt, um einen besonders giinstigen Preis zu
erzielen oder das Scheinbieten auf einer Auktion mit dem alleinigen Ziel, den Preis hoch-
zutreiben. Diese Verbote sind gerichtlich nicht durchsetzbar und haben auch sonst keine
Rechtsfolgen. Wer gegen sie verstoft, ist ein Siinder. Im Rahmen des Kaufrechts sind
solche Verbote rechtlich nicht falbar, weil es nur den individuellen, zwischen zwei Par-
teien abgeschlossenen Vertrag betrachtet.

Diese Differenzierung zwischen gerichtsverbindlichen und Gewissensnormen wird von as-
Safi‘i theoretisch fundierter festgemacht an der Zuordnung von Rechten23: Im Diesseits
sanktioniert werden nur Verletzungen von Rechten, die einem anderen unter dem Schutz
des Rechts zugeordnet sind. So unterscheidet er zwei Arten von Verboten: Einerseits sol-
che, in denen etwas "an sich" verboten bzw unantastbar und nur aufgrund eines besonderen
Hinweises in Koran oder hadit erlaubt ist ("Verbot mit Erlaubnisvorbehalt"), zum Beispiel
das Vermogen eines anderen. Das "Objekt" der Handlung, das Vermdgen, ist rechtlich
einem anderen zugeordnet. Erlaubt werden solche Dinge fiir andere nur mit den Mitteln
und zu den Bedingungen, die Koran und sunna festgelegt haben, das Vermogen also durch
den Kaufvertrag, wie er in den autoritativen Texten ausgeformt worden ist. VerstoBt
jemand gegen die niedergelegten Wirksamkeitsvoraussetzungen, so ist das Vermdgen
weiter fiir ihn verboten.

al-Mar ginani, al-Hidaya sarh bidayat al-mubtadi', Ausgabe Kairo 1965, Band 3 S. 60.
Vgl. dazu Wichard, a.a.0. S. 75 £, S. 269, 271.
as-Safi‘i, a.a.0. S. 265 ff.; ders., ar-Risala S. 343 ff.

541

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf der anderen Seite stehen nach as-Safi‘i solche Fille, in denen etwas grundsitzlich
erlaubt und nur unter bestimmten Umstdnden verboten ist ("Erlaubnis mit Verbotsvorbe-
halt").

Wo etwas die "rechtliche" Zuordnung eines "Rechtes" zu einem anderen beriihren kann,
sind Normen gerichtlich erzwingbar; wo nicht, verpflichten sie den Einzelnen nur in seinem
Verhiltnis zu Gott, die Sanktion erfolgt im Jenseits.

Exkurs: Auseinanderfallen von rechtlicher und religioser Wertung

Aus der Differenzierung zwischen gerichtsverbindlichen und Gewissensnormen resultiert
ein Problem24, das uns auch zuvor schon mehrfach begegnet ist: Religiose Normen miissen
nicht rechtlich erzwingbar sein, rechtliche Normen sollten jedoch von religiosen gedeckt
sein und ihnen zumindest nicht widersprechen. Wenn nun aber Recht und Religion in
manchen Bereichen eigenen Regeln folgen, kann es passieren, da3 beide auseinanderfallen
und eine rechtlich unanfechtbare Lage entsteht, die jedoch religios-moralisch unertraglich
1st.

Besonders deutlich werden die Unzuldnglichkeiten der menschlichen Rechtsfindung im
ProzeB3. Hier kann es wegen des strengen Formalcharakters passieren, dafl jemandem auf
legalem, also formal rechtmédfBigem Wege etwas zugesprochen wird, was ihm "eigentlich”
nicht zusteht. In solchen Fillen ist das Gewissen des Einzelnen gefordert, das Gefiihl der
Verantwortung gegeniiber Gott, die "innere Garantie", die durch jenseitige Strafdrohungen
angespornt wird:

...der Prophet sagte: "Demjenigen, der durch seinen Meineid einem Muslim sein
. . . . . w25
Recht beschneidet, verweigert Gott das Paradies und bestimmt ihn fiir das Feuer.

Umgekehrt kann vor dem "religiosen Forum" ausnahmsweise auch ein rechtswidriges
Verhalten gerechtfertigt sein: Droht etwa einem zu Unrecht Verklagten, der die wahre
Rechtslage nicht beweisen kann, im ProzeB ein Rechtsverlust, so darf er ausnahmsweise
einen Eid ablegen, von dem er weiB, daf8 er den Tatsachen nicht entspricht26.

In beiden Fillen weist das islamische Recht weit iiber die weltlichen Gerichte hinaus.

24 Vgl. Wichard, a.a.O. S. 77 ff.; Johansen, FS Steppat, S. 273 ff.

Malik ibn Anas (st. 795 n.C.), al-Muwatta’, Hrsg. v. M. Fu'ad “Abd al-Baqi, Band 2, S. 727 Nr.11.

% Vgl. das Beispiel bei Wichard, a.a.0. S. 83 f.

542 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V.

Anforderungen des Wirtschaftsverkehrs fiihrten dazu, da8 das Recht noch in einer weiteren
Hinsicht gegeniiber der Religion Autonomie gewinnen konnte:

Zumindest das Vermogensrecht gilt ndmlich auch fiir Nichtmuslime?’. Partner eines Kauf-
vertrages kann jeder sein, der Eigentlimer ist, unabhédngig von seiner sozialen oder religio-
sen Stellung. Damit sind nur die Sklaven ausgeschlossen, die nicht rechtsfiahig sind. Das
Kaufrecht ist allgemein und gilt fiir alle freien Untertanen. Ein Zitat aus einem frithen
Rechtswerk:

"Die Christen stehen in allen Kaufvertragen den Muslimen gleich, mit Ausnahme
von solchen tiber Wein und Schwein"2

Das Recht ist hier in erster Linie Verkehrsrecht, nicht religioses Recht. Als Verkehrsrecht
ist es auf eine "duBere Garantie", seine gerichtliche Erzwingbarkeit, beschrinkt. Anders
wire es auch nicht moglich gewesen, den Giiteraustausch juristisch abzusichern, denn der
macht nicht an den konfessionellen Grenzen halt. Der religiose Charakter des Rechts tritt in
den Hintergrund und damit auch die "innere" Garantie der Normen tiber das verantwortli-
che Gewissen des Glaubigen seinem Gott gegeniiber.

VL

An fiinf verschiedenen Linien habe ich versucht, einen "spezifisch rechtlichen" Bereich aus
dem Gesamtkorpus des islamischen Rechts herauszutrennen. Das geht nicht ganz chirur-
gisch, denn vollig abtrennbar ist nichts; alles bleibt vielféltig aufeinander bezogen. Aber
den Juristen sind die Unterschiede deutlich: Es ist ein Bereich abgeleiteter, technischer
Rechtsfindung, der Spezialisten in die Hand gegeben ist und seine Legitimitdt auch aus
ihrer Expertise bezieht; auf das Diesseits bezogen teilt er alle Beschrankungen des mensch-
lichen Verstandes, innere Sachverhalte sind ihm nicht zuginglich, und der Prozef kann nur
mit einer formalen Wahrheit arbeiten; wesentliches Charakteristikum ist, daf3 seine Normen
gerichtlich erzwingbar und insofern "duBerlich garantiert” sind, und dieser Bereich kann
sogar Nichtmuslime erfassen. Hinter allem aber steht eine religiose Ordnung von Ge- und
Verboten, ein Pflichtensystem, das sich an den einzelnen Glaubigen wendet und ihn durch
sein Leben lenken soll. Das Recht zu befolgen, ist Gottesdienst. Dadurch bleibt der rechtli-
che Bereich eng an den religidsen gebunden; nur von ihm erhilt er letztlich seine Legiti-
mitét.

Wichard, a.a.O. S. 79 f.; Johansen, FS Steppat, S. 269.
as-Saibani (st. 805 n.C.), Kitab al-Asl fi 'l-furu’, hrsg. v. Chafik Chehata, 1954, S. 221 Nr. 20.

543

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Recht wurde in einem religios gepragten Umfeld gelebt, in dem die Religion einen viel
starkeren Einflu auf den Einzelnen ausiibte und wo die Einhaltung der "blo8 religisen”
Vorschriften ggf. auch gesellschaftliche Sanktionen nach sich ziehen konnte. Natiirlich war
auch die juristische Infrastruktur nur schwach ausgebildet, es gab kein flichendeckendes
Gerichtssystem. Deshalb setzt das klassische islamische Recht die "innere Garantie" der
Normbefolgung in viel stirkerem Mafle voraus als die meisten unserer heutigen Rechts-
ordnungen. Auf diese Weise gleicht die Religion Schwichen des Rechts aus. Dadurch
verlagert sich ein grofer Teil der Verantwortung fiir die korrekte Einhaltung der Vor-
schriften auf den Einzelnen und sein Gewissen. Dabei ermoglicht es das Zusammenspiel
von religioser und rechtlicher Garantie, tibergrofie Hérten und allzu formale Regeln abzu-
mildern. Das gestattet den Kompromif3 zwischen Vorschrift und Gewissen.

Dieser Kompromificharakter pragt auch die Einstellung der von mir untersuchten Rechts-
schulen gegeniiber den Bediirfnissen der Praxis. Die Praxis muf} sich der vorgegebenen
objektiven Ordnung unterordnen, sie wird nicht offen als rechtsschopferischer Faktor aner-
kannt. Gestaltungsspielraum wird im Vorfeld, am Rande des rechtlich geregelten Bereiches
gewonnen (Anerkenntnis, unentgeltliche Vertrage). Dabei geben die Juristen durchaus auch
Hilfestellung. AuBerlich bleibt der vorgegebene Bereich der "objektiven Rechtsordnung"
unangetastet. Dennoch geht die Entwicklung neuer Vehikel des Parteiwillens letztlich zu
seinen Lasten.

LaBt sich aus all dem etwas fiir die heutigen Probleme des islamischen Rechts ableiten? Es
ist schwer, das ohne starke Vergroberungen zu tun. Einerseits erschwert der religiose An-
spruch eine Fortentwicklung der rechtlichen Bestimmungen. Andererseits ist er aber auch
kaum von ihnen zu trennen: Viele der Rechtsvorschriften, um deren Anwendung als Zei-
chen der Re-Islamisierung es heute in vielen Staaten der islamischen Welt geht, wirken
ohne die Einbettung in die alles iiberwolbende Pflichtenordnung tibermiBig rigide und
formalistisch. Wird das Recht der vielfiltigen Voraussetzungen entkleidet, die es umgeben,
so bleibt nur ein furchterregendes Gerippe starrer Normen.

544 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

The Relationship between Law and Religion in Islamic Law
By J. Christian Wichard

Shari’a, Islamic law, is closely linked to law and to religion. However, the first question to
be answered is, what is Islamic law? After a first introduction to specific traits of Shari’a,
five examples show different legal aspects of Islamic law as a whole.

The first aspect discussed is that Islamic law is revealed law which leads to an inseparable
link between law and religion — with few exceptions. As a second aspect, it has to be noted
that the deduction of law by lawyers does not lead to an absolute result, or absolute truth,
but is only of relative relevance to the specific decision. The relativity of law and the limits
to human fact and law finding leads to a demand for objective criteria to support a legal
decision and to avoid arbitrary verdicts, one of the reasons of the greater importance
attributed to external facts as compared to motives and intentions. Fourth, the fact that man
can only decide on objective facts, but not internal motives, leads to a differentiation
between norms sanctioned here and others sanctioned "hereafter”. The fifth aspect pointed
out is the equality between Christians and Muslims in some areas of the law of contracts.
The author concludes, inter alia, that although the given objective order is not touched
there is room for new solutions along the fringes — outside the normative order. On the one
hand, this shows how the development of law is slowed down by the religious link, on the
other hand, Shari’a is misunderstood to be much more strict, if separated from its religious
background, which is the basis for its understanding.

Conservation of Nature by International Law and Sustainable Development in
Overseas Countries

By Ulf Marzik

The notion of sustainable development, which has been introduced by the World Conser-
vation Strategy of 1980, may be considered one of the key expressions in international
relations and, especially, in international environmental law. It addresses one of the most
pressing issues the international community is facing today: the conflict between the
protection of the environment and the use of natural resources for further development.

The 1992 Convention on Biological Diversity is the first global convention on the con-
servation of nature to include the concept of sustainable development in its provisions.
Primarily, the convention is focussing on a specific aspect of nature conservation, the
protection of biological diversity, and is thus promoting the conservation of nature by
international law to meet this newly acknowledged threat to the ecosystem. The article,
therefore, outlines the development of nature conservation by international treaties from

450 Verfassung und Rechtin Ubersee (VRU) 30 (1997)

24,01.2028, 17:08:14.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

