
Recht und Religion im islamischen Reche 

Von 1. Christian Wichard 

Scharia, islamisches Recht - was ist daran islamisch, was Recht?
2 

Wie funktioniert es 

zwischen den Anforderungen der Religion auf der einen und den wirtschaftlichen und 

gesellschaftlichen Bedürfnissen auf der anderen Seite? 

Die Schwierigkeiten fangen damit an, daß es das islamische Recht gar nicht gibt, ebenso­

wenig wie es den Islam gibt. Es gibt im islamischen Recht mehrere Schulen, die sich über 

die Jahrhunderte hinweg entwickelt haben, und auch innerhalb dieser Rechtsschulen gibt es 

Divergenzen. Ich habe mich im wesentlichen auf zwei Rechtsschulen beschränkt, die hana­

fitisehe und die schafi 'itische. Beide sind für den sunnitischen Islam repräsentativ. In zeitli ­

cher Hinsicht bleibe ich in der Frühzeit, also der Zeit etwa zwischen 750 und 820 n.C. Das 

ist die Zeit, in der das islamische Recht seine Prägung erhält, in der die großen Schulauto­

ritäten tätig sind, auf die sich dann die Rechtsschulen berufen. Danach folgt Feinarbeit, das 

groß angelegte Raster wird ausgearbeitet. Da sich alle späteren Juristen auf die in dieser 

Zeit gelegten Grundlagen beziehen, hat sie eine besondere Bedeutung, i st also nicht "bloß 

Geschichte" . 

Zudem meine ich, daß sich manche der Probleme, das islamische Recht in der heutigen Zeit 

anzuwenden, besser verstehen lassen, wenn man seine Wurzeln in dieser "formativen Peri­

ode" freigelegt und versucht hat, die Bedingungen seiner Entstehung und Entwicklung 

nachzuvollziehen. 

Ich werde in aller Kürze und mit mancher Vereinfachung fünf Aspekte der Differenzierung 

von Religion und Recht herausarbeiten, die sich - wie ich meine - schon bei den frühen 

Juristen der hanafitischen und der schafi'itischen Rechtsschule finden lassen. Parallel dazu 

werde ich in drei daran anknüpfenden Exkursen zeigen, wie die Juristen versuchten, reli­

giösen Anspruch und wirtschaftliche Bedürfnisse miteinander zu vereinbaren. Beide 

2 

Diese Thematik habe ich ausführlicher am Beispiel des Vertragsrechts behandelt, vgl . Johannes 
Christian Wichard, Zwischen Markt und Moschee, Wirtschaftliche Bedürfnisse und religiöse 
Anforderungen im frühen islamischen Vertragsrecht, 1 995. Die folgenden Ausführungen bauen 
auf dieser Untersuchung auf. Dort finden sich auch weitere Hinweise auf die arabischen Quellen. 

Vgl . zu diesem Thema auch Baber Johansen, Die sündige, gesunde Amme. Moral und gesetzliche 

Bestimmung (hukm) im islamischen Recht, in: Axel Havemann, Baber Johansen (Hg.), Gegenwart 
als Geschichte, Islamwissenschaftliche Studien. Fritz Steppat zum fünfundsechzigsten Geburtstag (FS 
Steppat), 1 988 ,  S. 264-288. 

533 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stränge, also die Ausdifferenzierung eines rechtlichen Bereiches aus dem religiösen und die 

Antwort auf Probleme der täglichen Wirtschaftspraxis ,  hängen zusammen. 

I. 

Das islamische Recht ist ein offenbartes Recht und als solches eigentlich untrennbar mit der 

Religion verbunden. Das Recht ist auch Religion und die Religion ist auch Recht. Es gibt 

zunächst keine echte begriffliche Scheidung. Das Recht ist Bestandteil der Religion, und 

wie die Religion ist es vom Anspruch her universal und allumfassend: Jede Situation hat 

ihre Regelung. 

Dieser Anspruch stößt allerdings an reale Grenzen. Nicht jede Situation ist ausdrücklich in 

den autoritativen Rechtsquellen behandelt, also im Koran oder den überlieferten Worten 

und Taten des Propheten. Manche Antworten erschließen sich nicht unmittelbar aus dem 

Text sondern müssen erst aus ihm ab§ieleitet oder unter Berufung auf ihn entwickelt wer­

den, etwa durch einen Analogieschluß . 

Dazu sind nur Rechtsspezialisten berufen, weil sie die Rechtsquellen kennen, die Methodik 
4 

der Rechtsfindung beherrschen und ihre Ergebnisse logisch begründen können . Ihre 

Expertise gewährt einigen Schutz vor individueller oder kollektiver Willkür. Das ist j eden­

falls die Auffassung des juristischen mainstreams, der bis heute herrschenden Meinung. 

Halten wir als ersten Aspekt einer Differenzierung zwischen einem "rechtlichen" und einem 

"religiösen" Bereich fest: Einem unmittelbar einsichtigen Bereich der gesicherten Offenba­

rung, an dem jeder Gläubige in seiner konkreten Situation teilhaben kann (wenn er in die 

offenbarten Texte schaut), steht der Bereich der abgeleiteten Rechtsfindung gegenüber, in 

dem sich nur Spezialisten bewegen können. 

11. 

Was die Rechtsgelehrten im Wege der Deduktion herausgefunden haben, ist aber nicht die 

"absolute Wahrheit" ,  es ist nur "äußerlich richtig" ,  hat nur den Anschein von Richtigkeit . 

4 

534 

as-SafiCi (st. 820 n.c.), ar-Risala, hrsg. v. Ahmnd Muhammnd Sakir, 1 358 A.H.  ( 1 940 n .c.) ,  S .  477: 

"Zu allem, was einem Muslim (in seinem Leben) begegnen kann, gibt es eine bindende Anweisung 
oder einen Hinweis auf den rechten Weg. Wenn es zu dem konkreten Fall eine eigene Regel gibt, so 
muß sie befolgt werden; gibt es keine, so muß man einen Hinweis auf den rechten Weg mit Hilfe des 
igtihad suchen, und igtihad ist der Analogieschluß" ;  vgl . Wichard, a.a.O. S .  62 ff. 

as-Safi\ a.a.O. S .  504, 506 ff. 

Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andere Juristen können durch pflichtgemäße Anstrengung zu einern anderen Ergebnis 

kommen. Für jeden Juristen, der sich um die richtige Ableitung bemüht hat, ist sein Ergeb­

nis "richtig" ,  und er handelt pflichtgemäß, wenn er sich daran hält, bzw. dementsprechend 

entscheidet. Als Beleg wird ein Propheten wort zitiert: 

Wenn ein Richter (hakim) durch eigene Überlegung (igtihad) die richtige Entschei­

dung fällt, so wird er (im Jenseits) doppelt belohnt; irrt er, so wird er nur einfach 

belohnt
5
. 

Damit kommen wir zu dem zweiten Aspekt der Differenzierung: Der unmittelbar einsich­

tige Bereich hat an der absoluten, unveränderlichen und unumstößlichen Wahrheit der 

Offenbarung teil .  Der Wahrheits anspruch der abgeleiteten Rechtsfindung reicht dagegen 

nicht weiter als die begrenzte menschliche Erkenntnisfähigkeit, er ist relativ, "wahr" nur für 

den jeweiligen Juristen. 

Das offenbarte Recht erhebt den Anspruch, abgeschlossen und unveränderlich zu sein. Es 

steht fest, und es kommen keine neuen Regeln mehr hinzu. Der Statik der Offenbarung tritt 

die Flexibilität der Ableitung zur Seite: Im relativen Bereich der abgeleiteten Rechtser­

kenntnis kann es kraft besseren Wissens zu Veränderungen kommen. Diese haben aller­

dings nur den Charakter von "Korrekturen" .  Auch für neue, bisher unbekannte Situationen 

liegen im Recht schon Regelungen bereit , die dann in der konkreten Ableitung erst 

"entdeckt" werden. 

Allerdings ist auch der Bereich der abgeleiteten Rechtsfindung nicht unbeschränkt flexibel. 

Im Laufe der Jahrhunderte verfestigt sich der überlieferte Bestand des gesicherten juristi­

schen Wissens , die Traditionen der einzelnen Rechtsschulen gewinnen an Gewicht. 

Exkurs: Freiheit? 

Versteht man Religion und Recht als vorgegebene, objektive Ordnung, so bleibt wenig 

Raum für den Begriff der Freiheit im Recht. Die arabischen Worte für "frei " (hurr) oder 

"Freiheit" (hurriya) drücken ursprünglich einen Status aus, den des unversklavten Men­

schen, dem Rechte und Pflichten zugeordnet werden können. Ein allgemeiner Freiheitsbe­

griff hat sich daraus bis in die Neuzeit nicht entwickelt
6
. Das zeigt sich besonders deutlich 

im Vertragsrecht: Rechtliche Folgen hat eine Handlung nicht deshalb , weil sie gewollt ist ,  

sondern weil ihr diese Folgen in der objektiven Ordnung zugeschrieben werden .  Der Ver-

5 

6 
as-Saf{i, a.a.O. S. 496; Wichard, a.a.O. S. 65 ff. 

Franz Rosenthai, The Muslim Concept of Freedom, 1 960, S .  1 1  f., 23 ff. ; ders. , Artikel 

"HURRIYY A" in: The Encyclopedia of Islam, 1 954 ff. , Band 3, S. 589;  ders. ,  Artikel "IKHTIY AR", 
a.a .O. S .  1 062. 

535 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trag ist in diesem System das Mittel , Vermögensbestandteile zu genau festgelegten Bedin­

gungen von einem auf einen anderen zu übertragen. Nicht mehr und nicht weniger. Von 

Vertragsfreiheit ist keine Rede
7
. Das macht es islamischen Juristen auch heute so schwie­

rig, neue Vertragsformen wie etwa den Versicherungsvertrag oder viele der heute üblichen 

Bankgeschäfte auf dem Boden des islamischen Rechts anzuerkennen
8
. Der Begriff der 

Vertragsfreiheit setzt ein vertragliches Weltbild voraus, in dem der Vertrag prinzipiell 

allumfassend ist, ein Vehikel der Emanzipation des Individuums und Grundlage der Ord­

nung der Gesellschaft. Im islamischen Recht ist diese Ordnung vorgegeben. Auch das 

Vertragsrecht ist Sache Gottes , eine objektive Ordnung, die nicht zur Disposition des 

menschlichen Willens steht, sondern ihm den Bereich absteckt, in dem er wirken kann. 

Die abgeleitete Rechtsfindung ist nur ein Mittel zur Konkretisierung dieser Ordnung und 

nur beschränkt zur Fortentwicklung des Rechts tauglich. So hatten die islamischen Juristen 

der Frühzeit große Probleme mit dem Werklieferungsvertrag (istisna,)
9
, der allgemein 

üblich, j edoch in den autoritativen Texten nirgends erwähnt war. Dabei verpflichtete sich 

ein Handwerker, ein bestimmtes Werk aus eigenem Material herzustellen. Nach Aufassung 

der frühen islamischen Juristen kommen Verträge erst dann unter den Schutz des Rechts, 

wenn sie sich in eines der vorgegebenen Vertragsschemata einordnen lassen , .  und diese 

Auffassung wirkt bis heute nach. Der Werklieferungsvertrag ist jedoch kein Kaufvertrag, 

weil das Vertragsobjekt noch gar nicht existiert . Er paßt auch nicht unter die anderen aner­

kannten Vertragstypen. Die Juristen behalfen sich damit, daß sie den Vertrag erst dann 

juristisch faßten, wenn das Objekt fertiggestellt war, wenn also die Situation eines Kauf­

vertrages gegeben war. Frühestens zu diesem Zeitpunkt war der Vertrag für beide Teile 

bindend und erzwingbar. Das ist natürlich für den Handwerker sehr nachteilig, weil er das 

Werk herstellen muß, ohne sicher sein zu können, daß der Besteller es ihm dann auch 

tatsächlich abnimmt. Diese Art der Rechtsfortbildung wird uns noch häufiger begegnen: 

Praktiken, die sich nicht in das religiös fundierte Rechtssystem einordnen lassen, werden 

"maskiert" - hier als Kaufvertrag - und geduldet. 

7 

9 

536 

Ausführlicher zur Vertragsfreiheit im islamischen Recht Wichard, a.a.O. S .  23 1 ff. 

Einige Materialien zur heutigen islamischen Diskussion über die Versicherung finden sich bei Rüdi­
ger Lohlker, Schari'a und Moderne. Diskussionen über Schwangerschaftsabbruch, Versicherung, 
Zinsen, 1 996, S. 47 ff. ; zum Problem "islamischer Bankgeschäfte" vgl. auch Florian Amereller, Hin­
tergrunde des "Islamic Banking". Rechtliche Probleme des riba-Verbotes in der Shari'a und seine 
Auswirkungen auf einzelne Rechtsordnungen arabischer Staaten, 1 995;  Gerhard Wegen. Johannes 
Christian Wichard, Islamische Bankgeschäfte, RIW 1 995, S. 826-830. 

Vgl. dazu Wichard, a.a.O. S .  237 ff. 

Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 

Die objektive Ordnung muß durch abgeleitete Rechtsfindung konkretisiert werden . Deren 

Relativität setzt sich fort in der Unmöglichkeit, im tatsächlichen Bereich die Gewißheit der 

Wahrheit zu haben. 

Die Fähigkeit der Menschen, die entscheidungserheblichen Tatsachen zu ermitteln, ist 

begrenzt. Das kann zu paradoxen Situationen führen, wie ein Beispiel bei dem Juristen as­

Safti zeigt: Einen Muslim dürfen und müssen wir als solchen behandeln ;  wir dürfen ihn 

also heiraten und erben lassen, und sein Leben ist unantastbar. Selbst dann ist er als Mus­

lim zu behandeln ,  wenn er tatsächlich im Inneren ungläubig ist. Wer jedoch sicher weiß, 

daß er es mit einem Apostaten zu tun hat ,  darf ihn töten, darf ihn nicht heiraten und erben 

lassen, u .s .w. Trotz des völlig entgegengesetzten Verhaltens handeln sowohl wir als auch 

die anderen pflichtgemäß 
1 0

. Was richtiges und pflichtgemäßes Handeln ist, bestimmt sich 

also nicht zuletzt nach dem jeweiligen Wissensstand. 

In der Ermittlung der entscheidungserheblichen Tatsachen sind die zur Rechtsanwendung 

Berufenen auf die Mittel des Prozeßrechts beschränkt: Jedes Rechtssystem schafft sich 

einen anerkannten Satz von Mitteln, mit denen entscheidungsrelevante Anhaltspunkte 

rekonstruiert werden können. Diese gelten fortan für das Recht als wahr. Im islamischen 

Prozeßrecht sind das das Anerkenntnis ,  der Zeugenbeweis, der Abwehr- und der Bekräfti­

gungseid. Der Richter ist an die Beweisergebnisse gebunden, einen Grundsatz der freien 

Beweiswürdigung gibt es nicht. As-Saf{i beschreibt, wie er einen Zivilprozeß entscheidet: 

Wenn der Beklagte seine Verpflichtung anerkennt, so entscheidet er zu seinen Lasten. 

Erkennt der Beklagte nicht an, so hält sich as-Safici als Richter an die Aussage zweier 

Zeugen. Sind keine Zeugen verfügbar, so legt er dem Beklagten einen Eid auf. Schwört 

dieser, so wird die Klage abgewiesen. Verweigert er den Eid ,  so muß sein Gegner, der 

Kläger, schwören, wenn er mit seinem Verlangen durchdringen möchte. Diese Beweismit­

tel sind nicht alle gleich zuverlässig. Man muß sich aber mit dem jeweils verfügbaren Grad 

an "Wahrheit" begnügen. Zu mehr ist man vor Gott nicht verpflichtet
1 1

. 

Daran läßt sich das Bemühen erkennen, die richterliche Entscheidung möglichst an objek­

tive Kriterien zu binden und Willkür fernzuhalten (also gerade das Gegenteil von Kadi­

justiz) . Die frühen Juristen heben in diesem Zusammenhang hervor, daß etwa die Strafe 

beim Ehebruch nur gestützt auf Zeugenaussagen verhängt werden dürfe. Scheitert der 

Zeugenbeweis, so darf der Richter nicht verurteilen, selbst wenn er - etwa aufgrund 

10  

1 1  
as-Safici, a.a.O. S .  482. 

as-Safici, a.a.O. S .  483; vgl . zum islamischen Prozeßrecht auch Baber Johansen, Le jugement comme 
preuve. Preuve juridique et verite religieuse dans le droit islamique hanefite, Studia Islamica 72 
( 1 990), S .  5 - 17 .  

537 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmter Indizien - etwas anderes argwöhnt. Wer sich von seinem Argwohn leiten läßt 
.. 1 2  

und gegen das "Außere" entscheidet, handelt gegen Koran und Sunna . 

Besonders deutlich zeigt sich die Unzulänglichkeit der menschlichen Erkenntnisfähigkeit 

dann, wenn es darum geht, " innere Tatbestände" zu ergründen, also Motive, Vorstellungen 

und Absichten der Parteien. Diese sind, sofern sie nicht ausdrücklich erklärt wurden, der 

rechtlichen Beurteilung nicht zugänglich. 

Damit ergibt sich als ein dritter Aspekt der Differenzierung zwischen Recht und Religion: 

Die rechtliche Beurteilung menschlichen Verhaltens im Diesseits orientiert sich nur am 

äußeren, objektiv sicher feststellbaren Erscheinungsbild, die religiöse Beurteilung durch 

Gott im Jenseits bezieht auch Motive, Wünsche und Absichten mit ein,  die unerkannt 

bleiben
l 3

. 

Im Vertragsrecht hat das zur Konsequenz, daß ein Vertrag, der äußerlich allen rechtlichen 

Anforderungen entspricht, nicht deshalb für nichtig erklärt werden darf, weil man dahinter 

eine "böse Absicht" vermutet, eine Umgehung des Wucherverbots etwa. Solange das äußere 

Erscheinungsbild unanfechtbar i st , muß der Vertrag als wirksam anerkannt werden. Eine 

eventuell dahinterstehende Absicht, die als Gegenstand einer rechtlichen Vereinbarung den 

Vertrag nichtig machen würde, wird mißbilligt, doch beeinflußt die Mißbilligung die recht­

liche Wirksamkeit des Vertrages nicht. Ein Beispiel : Wenn jemand eine Frau mit der festen 

Absicht heiratet, diese sofort nach der ersten Nacht wieder zu verstoßen, so ist der Ehever­

trag wirksam, weil er äußerlich fehlerlos ist. Anders wäre es hingegen, wenn die Befristung 

in den Vertrag selbst mit aufgenommen worden wäre. Da sie dann an der Oberfläche des 

Rechtsaktes selbst läge, würde sie ihn infizieren, der Vertrag wäre nichtig
l 4

. 

Diese Konsequenz ziehen allerdings nicht alle Juri sten in gleichem Maße. Manche sind 

durchaus bereit , Verträge, die in Umgehung eines rechtlichen Verbotes abgeschlossen 

wurden, ebenfalls unter das Verbot zu ziehen und für nichtig zu erklären. Andere wiederum 

dehnen den formalen Grundsatz so weit aus, daß sie aktiv an der Formulierung von Umge-

1 2  
as-Safi\ Kitab al-Umm, Band 7 ,  Ausgabe Bulaq 1 3 2 1 - 1 325 A.H. ( 1 903- 1 907 n.C.) S .  267-270. 

1 3  
Wichard, a.a.O. S .  69 ff. ; vgl. auch Johansen, FS Steppat, S .  27 1 f. 

1 4  
as-Safici, a.a.O. S .  267-270. 

538 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hungsgeschäften teilnehmen 1 5 . Hier kommt es zu sehr interessanten Disputen unter den 

islamischen Rechtsschulen
l 6

. 

Exkurs: Die Aneignung der Praxis durch das Recht 

Mit Hilfe des Formalcharakters konnten manche im Handel gebräuchlichen Praktiken 

rechtlich gefaßt werden, die sich nicht bruchlos in das Rechtssystem einordnen ließen. Ein 

Beispiel dafür, den Werklieferungsvertrag, habe ich oben schon angesprochen. Ein weiteres 

Beispiel ist die suftaga, ein im Fernhandel bedeutsames Instrument des bargeldlosen Zah­

lungsverkehrs 
1 7. Es verbindet Elemente der Forderungsabtretung und der Anweisung : 

Entweder verpflichtete sich dabei der Schuldner einer Forderung, den geschuldeten Betrag 

an einem anderen Ort zurückzuzahlen, ggf. auch auf Anweisung seines Gläubigers an einen 

Dritten, oder der Schuldner wies schriftlich einen dort ansässigen Dritten an, dem Gläubi­

ger den Betrag vor Ort zu erstatten. Die Juristen konnten die suftaga nicht als eigenen 

Vertragstyp anerkennen, da es dafür keine Grundlage in den Texten gibt. Sie behandelten 

sie daher nach den Grundsätzen des Darlehens. Beim Darlehen war es allerdings bedenk­

lich, wenn sich der Schuldner verpflichtete, irgend etwas über die bloße Rückzahlung 

hinaus zu unternehmen, denn beim Darlehen konnte nur die Rückzahlung des empfangenen 

Betrages vereinbart werden, alles andere unterfiel dem riba-Verbot
I 8

. Doch solange die 

Bedingung, daß die Schuld an einem anderen Ort zurückgezahlt werden müsse, nicht aus­

drücklich vereinbart war, hatten die Juristen nichts dagegen einzuwenden, wenn die Men­

schen tatsächlich so verfuhren. 

An solchen Beispielen zeigt sich wieder der Kompromißcharakter des islamischen Rechts 

in der Interpretation der von mir untersuchten Rechtsschu1en : Als objektive Ordnung ist es 

dem menschlichen Willen nicht verfügbar. Gestaltungsspielraum, etwa für die Eingliede­

rung allgemein üblicher Vertragsformen, wird außerhalb , bzw. am Rande dieses Bereiches 

gewonnen. Verträge, die sich äußerlich im vorgegebenen Rahmen halten, tragen die Ver­

mutung der Wirksamkeit in sich. Abreden im Vorfeld des Vertrages ,  formlose Verständi­

gungen stören den absoluten Geltungsanspruch der objektiven Ordnung nicht und werden 

1 5  

1 6  

1 7 

1 8  

Ein Produkt solcher Hilfestellungen für die Praxis sind die verschiedenen kutub al-hiyal der hanafiti-

schen Rechtsschule. Vgl. dazu etwa Joseph Schacht, Die arabische hiyal-Literatur, Der Islam 1 5  
( 1 926), S .  2 1 1 -232; Wichard, a.a.O. S .  S I  ff. 
Vgl. dazu Wichard, a.a.O. S .  73, S I  ff. und passim; Laoust, Essai sur les doctrines sociales et poli-
tiques de Taki-d-Din Ahmad bin Taimiya, 1 939, S. 229, 4 1 0, 424 ff. ; ein Beispiel aus der aktuellen 
Diskussion über das Verbot von riba ("Wucher") bei Lohlker, a.a.O. S. 1 33 ff. 

Vgl. Wichard, a.a.O. S .  247 ; vgl. auch Annin Rernde, Lettera di Cambio und suftadja. Eine rechtsver-
gleichende Studie zur Entstehungsgeschichte des Wechsels, 1 969. 

Vgl. zum Darlehen, Wichard, a.a.O. S .  20 1 ff. 

539 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geduldet. Auf diese Weise kommt es nicht zu einer offenen Anerkennung und Eingliede­

rung der Praxis in das Recht. Das Recht stellte als objektive, nicht verfügbare Ordnung zu 

starre Barrieren gegen das Eindringen von Gewohnheitsrecht auf. Um aufgenommen zu 

werden, mußten Praktiken sich des Gewandes der vorgegebenen Normen bedienen , oft 

einer Verkleidung, j a  Maskierung. Das islamische Recht vor allem der hanafitischen 

Rechtsschule ist im Anspruch streng, in der Ausführung aber kompromißbereit. In diesem 

Kompromiß werden religiöser Anspruch und praktische Bedürfnisse nicht miteinander 

verbunden, sondern letztlich aneinander vorbeigeführt, um Kollisionen zu vermeiden. 

IV. 

Die Absichten der Menschen richtet Gott, ihre Handlungen können auch die Menschen 

beurteilen. Hier scheint die Doppelnatur des i slamischen Rechts auf: Zum einen ist es eine 

für den einzelnen gegenüber Gott verbindliche Pflichtenordnung, zum anderen ist es ein 

formal im Diesseits mit allen weltlichen Beschränkungen durchzusetzendes Recht. 

Damit i st der Boden für eine weitere Differenzierung bereitet, die sich bei allen Juri sten 

findet. Im islamischen Recht wird unterschieden zwischen Normen, die auch "im Diesseits" 

gerichtlich erzwingbar sind und solchen, die nur "im Jenseits" sanktioniert werden
1 9

. In 

Anlehnung an Max Weber kann man von einer "äußeren Garantie" durch Gerichte und 

einer " inneren Garantie" über das verantwortliche Gewissen des Gläubigen sprechen. 

Ein Beispiel, das für das Vertragsrecht relevant ist
20

: Ein bloßes Versprechen bindet den 

Versprechenden nach Ansicht der meisten Juristen nur in seinem Verhältnis zu Gott. Nur 

ihm gegenüber muß er sich verantworten, wenn er ein Versprechen nicht hält. Im Diesseits 

hat ein Versprechen jedoch keine rechtlichen Wirkungen. Derjenige, dem gegenüber es 

abgegeben wurde, kann daraus nicht klagen. Bindend sind nur Austauschverträge - eine 

Situation wie im englischen Common Law, das im Vertragsrecht stets eine consideration 

voraussetzt. Im islamischen Recht kann die Unverbindlichkeit "bloßer Versprechen" wie­

derum mit Hilfe des Formalcharakters aufgefangen werden : Im Prozeß ist das Anerkenntnis 

- wie wir gesehen haben - für den Richter verbindlich. Ein solches Anerkenntnis kann aber 

auch außerhalb eines Prozesses abgegeben werden. Dann muß es im Prozeß ggf. beweisbar 

sein. Auf diese Weise kann auch durch einseitige Erklärung, das Anerkenntnis ,  eine 

bestimmte Rechtslage hergestellt werden. Diese Wirkung beruht jedoch nicht auf einer 

offenen Anerkennung der verpflichtenden Kraft des Willens, womit der Weg zur Vertrags-

1 9  
Vgl. dazu Wichard, a.a.O. S .  7 3  ff. ; Johansen, FS Steppat, S .  27 1 ff.. 

20 
Vgl. dazu und zum Folgenden Wichard, a.a.O. S. 1 03 ff. 

540 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freiheit bereitet wäre. Sie basiert vielmehr rein formal auf der prozessualen Rolle des Aner­

kenntnisses. 

Ein weiteres Beispiel für die Differenzierung zwischen gerichtlich durchsetzbaren und nur 

vor dem "forum internum" verpflichtenden Normen bieten die unentgeltlichen Verträge. Sie 

sind gerichtlich nicht erzwingbar. Es ist zwar verwerflich, eine Schenkung zu widerrufen, 

rechtlich ist das jedoch grundsätzlich möglich. Nur solche Verträge sind bindend, die auf 

einen Austausch zurückgeführt werden können. "In unentgeltlichen Geschäften gibt es 

keinen Rechtszwang, ,
2 1

, sagen die späteren Juristen, sie stehen außerhalb des rechtlich 

geregelten Bereichs. Auch damit ist Raum zur Duldung bestimmter Praktiken gewonnen, 

die sich nicht in das System des Vertragsrechts einfügen lassen : Was nicht ausdrücklich 

vereinbart ist, kann nachträglich als "Schenkung " anerkannt werden. 

Ein letztes Beispiel für die Differenzierung zwischen gerichtsverbindlichen und Gewis­

sensnormen
22

: Einige Überlieferungen verbieten gewisse Praktiken, die man heute dem 

Recht gegen den unlauteren Wettbewerb zuordnen würde: Das Horten von Lebensmitteln 

etwa, das Abfangen von Karawanen vor dem Markt, um einen besonders günstigen Preis zu 

erzielen oder das Scheinbieten auf einer Auktion mit dem alleinigen Ziel, den Preis hoch­

zutreiben. Diese Verbote sind gerichtlich nicht durchsetzbar und haben auch sonst keine 

Rechtsfolgen . Wer gegen sie verstößt, i st ein Sünder. Im Rahmen des Kaufrechts sind 

solche Verbote rechtlich nicht faßbar, weil es nur den individuellen, zwischen zwei Par­

teien abgeschlossenen Vertrag betrachtet. 

Diese Differenzierung zwischen gerichtsverbindlichen und Gewissensnormen wird von as­

Safi'i theoretisch fundierter festgemacht an der Zuordnung von Rechten
23

: Im Diesseits 

sanktioniert werden nur Verletzungen von Rechten, die einem anderen unter dem Schutz 

des Rechts zugeordnet sind. So unterscheidet er zwei Arten von Verboten: Einerseits sol­

che, in denen etwas "an sich" verboten bzw unantastbar und nur aufgrund eines besonderen 

Hinweises in Koran oder hadit erlaubt ist ("Verbot mit Erlaubnisvorbehalt") ,  zum Beispiel 

das Vermögen eines anderen. Das "Objekt" der Handlung, das Vermögen, ist rechtlich 

einem anderen zugeordnet. Erlaubt werden solche Dinge für andere nur mit den Mitteln 

und zu den Bedingungen, die Koran und sunna festgelegt haben, das Vermögen also durch 

den Kaufvertrag, wie er in den autoritativen Texten ausgeformt worden i st. Verstößt 

jemand gegen die niedergelegten Wirksamkeitsvoraussetzungen, so ist das Vermögen 

weiter für ihn verboten. 

2 1  
al-Marginani, al-Hidaya sarh bidayat al-mubtadi', Ausgabe Kairo 1 965, Band 3 S .  60. 

22 
Vgl. dazu Wichard, a.a.O. S. 75 f. , S .  269, 27 1 .  

23 
as-Safici, a.a.O. S. 265 ff. ; ders. , ar-Risala S. 343 ff. 

541  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf der anderen Seite stehen nach as-Safi'i solche Fälle, in denen etwas grundsätzlich 

erlaubt und nur unter bestimmten Umständen verboten ist ("Erlaubnis mit Verbotsvorbe­

halt" ) .  

Wo etwas die "rechtliche" Zuordnung eines "Rechtes" zu einem anderen berühren kann, 

sind Normen gerichtlich erzwingbar; wo nicht, verpflichten sie den Einzelnen nur in seinem 

Verhältnis zu Gott, die Sanktion erfolgt im Jenseits. 

Exkurs: Auseinanderfallen von rechtlicher und religiöser Wertung 

Aus der Differenzierung zwischen gerichtsverbindlichen und Gewissensnormen resultiert 

ein Problem
24

, das uns auch zuvor schon mehrfach begegnet ist: Religiöse Normen müssen 

nicht rechtlich erzwingbar sein, rechtliche Normen sollten jedoch von religiösen gedeckt 

sein und ihnen zumindest nicht widersprechen .  Wenn nun aber Recht und Religion in 

manchen Bereichen eigenen Regeln folgen, kann es passieren, daß beide auseinanderfallen 

und eine rechtlich unanfechtbare Lage entsteht, die jedoch religiös-moralisch unerträglich 

ist. 

Besonders deutlich werden die Unzulänglichkeiten der menschlichen Rechtsfindung im 

Prozeß. Hier kann es wegen des strengen Formalcharakters passieren, daß jemandem auf 

legalem, also formal rechtmäßigem Wege etwas zugesprochen wird, was ihm "eigentlich" 

nicht zusteht. In solchen Fällen ist das Gewissen des Einzelnen gefordert, das Gefühl der 

Verantwortung gegenüber Gott, die "innere Garantie" ,  die durch jenseitige Strafdrohungen 

angespornt wird: 

. . .  der Prophet sagte: "Demjenigen, der durch seinen Meineid einem Muslim sein 

Recht beschneidet, verweigert Gott das Paradies und bestimmt ihn für das Feuer. , ,
25 

Umgekehrt kann vor dem "religiösen Forum" ausnahmsweise auch ein rechtswidriges 

Verhalten gerechtfertigt sein: Droht etwa einem zu Unrecht Verklagten, der die wahre 

Rechtslage nicht beweisen kann, im Prozeß ein Rechtsverlust, so darf er ausnahmsweise 

einen Eid ablegen, von dem er weiß, daß er den Tatsachen nicht entspricht
26

. 

In beiden Fällen weist das islamische Recht weit über die weltlichen Gerichte hinaus. 

24 
Vgl. Wichard, a.a.O. S .  77 ff. ; Johansen, FS Steppat, S .  273 ff. 

25 
Malik ibn Anas (st. 795 n.c.) , al-Muwatta', Hrsg. v. M.  Fu'ad cAbd al-Baqi, Band 2, S .  727 Nr. l l .  

26 
Vgl. das Beispiel bei Wichard, a.a.O. S. 83 f. 

542 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. 

Anforderungen des Wirtschafts verkehrs führten dazu, daß das Recht noch in einer weiteren 

Hinsicht gegenüber der Religion Autonomie gewinnen konnte : 

Zumindest das Vermögensrecht gilt nämlich auch für Nichtmuslime
27

. Partner eines Kauf­

vertrages kann jeder sein, der Eigentümer ist, unabhängig von seiner sozialen oder religiö­

sen Stellung. Damit sind nur die Sklaven ausgeschlossen, die nicht rechtsfähig sind. Das 

Kaufrecht ist allgemein und gilt für alle freien Untertanen. Ein Zitat aus einem frühen 

Rechtswerk: 

"Die Christen stehen in allen Kaufverträgen den Muslimen gleich, mit Ausnahme 

von solchen über Wein und Schwein, ,
28

. 

Das Recht ist hier in erster Linie Verkehrsrecht, nicht religiöses Recht. Als Verkehrsrecht 

ist es auf eine "äußere Garantie" ,  seine gerichtliche Erzwingbarkeit, beschränkt. Anders 

wäre es auch nicht möglich gewesen, den Güteraustausch juristisch abzusichern, denn der 

macht nicht an den konfessionellen Grenzen halt. Der religiöse Charakter des Rechts tritt in 

den Hintergrund und damit auch die "innere" Garantie der Normen über das verantwortli­

che Gewissen des Gläubigen seinem Gott gegenüber. 

VI. 

An fünf verschiedenen Linien habe ich versucht, einen "spezifisch rechtlichen" Bereich aus 

dem Gesamtkorpus des islamischen Rechts herauszutrennen. Das geht nicht ganz chirur­

gisch, denn völlig abtrennbar ist nichts ; alles bleibt vielfältig aufeinander bezogen. Aber 

den Juri sten sind die Unterschiede deutlich: Es ist ein Bereich abgeleiteter, technischer 

Rechtsfindung, der Spezialisten in die Hand gegeben ist und seine Legitimität auch aus 

ihrer Expertise bezieht; auf das Diesseits bezogen teilt er alle Beschränkungen des mensch­

lichen Verstandes, innere Sachverhalte sind ihm nicht zugänglich, und der Prozeß kann nur 

mit einer formalen Wahrheit arbeiten; wesentliches Charakteristikum ist, daß seine Normen 

gerichtlich erzwingbar und insofern "äußerlich garantiert" sind, und dieser Bereich kann 

sogar Nichtmuslime erfassen. Hinter allem aber steht eine religiöse Ordnung von Ge- und 

Verboten, ein Pflichtensystem, das sich an den einzelnen Gläubigen wendet und ihn durch 

sein Leben lenken soll . Das Recht zu befolgen, ist Gottesdienst . Dadurch bleibt der rechtli­

che Bereich eng an den religiösen gebunden ; nur von ihm erhält er letztlich seine Legiti­

mität. 

27 
Wichard, a.a.O. S .  79 f. ; Johansell, FS Steppat, S .  269 . 

28 
as-Saibani (SI. 805 n. C.), Kitab aJ-Asl fi 'l-funI', hrsg. v. Chafik Chehata, 1 954, S. 22 1 Nr. 20. 

543 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Recht wurde in einem religiös geprägten Umfeld gelebt, in dem die Religion einen viel 

stärkeren Einfluß auf den Einzelnen ausübte und wo die Einhaltung der "bloß religiösen" 

Vorschriften ggf. auch gesellschaftliche Sanktionen nach sich ziehen konnte. Natürlich war 

auch die juristische Infrastruktur nur schwach ausgebildet, es gab kein flächendeckendes 

Gerichtssystem. Deshalb setzt das klassische islamische Recht die "innere Garantie" der 

Normbefolgung in viel stärkerem Maße voraus als die meisten unserer heutigen Rechts­

ordnungen . Auf diese Weise gleicht die Religion Schwächen des Rechts aus .  Dadurch 

verlagert sich ein großer Teil der Verantwortung für die korrekte Einhaltung der Vor­

schriften auf den Einzelnen und sein Gewissen. Dabei ermöglicht es das Zusammenspiel 

von religiöser und rechtlicher Garantie, übergroße Härten und allzu formale Regeln abzu­

mildern. Das gestattet den Komprorniß zwischen Vorschrift und Gewissen. 

Dieser Kompromißcharakter prägt auch die Einstellung der von mir untersuchten Rechts­

schulen gegenüber den Bedürfnissen der Praxis .  Die Praxis muß sich der vorgegebenen 

objektiven Ordnung unterordnen, sie wird nicht offen als rechtsschöpferischer Faktor aner­

kannt. Gestaltungsspielraum wird im Vorfeld, am Rande des rechtlich geregelten Bereiches 

gewonnen (Anerkenntnis, unentgeltliche Verträge) . Dabei geben die Juristen durchaus auch 

Hilfestellung. Äußerlich bleibt der vorgegebene Bereich der "objektiven Rechtsordnung" 

unangetastet. Dennoch geht die Entwicklung neuer Vehikel des Parteiwillens letztlich zu 

seinen Lasten. 

Läßt sich aus all dem etwas für die heutigen Probleme des islamischen Rechts ableiten? Es 

ist schwer, das ohne starke Vergröberungen zu tun. Einerseits erschwert der religiöse An­

spruch eine Fortentwicklung der rechtlichen Bestimmungen. Andererseits ist er aber auch 

kaum von ihnen zu trennen: Viele der Rechtsvorschriften, um deren Anwendung als Zei­

chen der Re-Islamisierung es heute in vielen Staaten der islamischen Welt geht, wirken 

ohne die Einbettung in die alles überwölbende Pflichtenordnung übermäßig rigide und 

formalistisch. Wird das Recht der vielfältigen Voraussetzungen entkleidet, die es umgeben, 

so bleibt nur ein furchterregendes Gerippe starrer Normen. 

544 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The Relationship between Law and Religion in Islamic Law 

By J. Christian Wichm'd 

Shari ' a, Islamic law, is cJosely linked to law and to religion. However, the first question to 
be answered is ,  what is Islamic law? After a first introduction to specific traits of Shari ' a, 
five examples show different legal aspects of Islamic law as a whole. 
The first aspect discussed is that Islamic law is revealed law which leads to an inseparable 
link between law and religion - with few exceptions. As a second aspect, i t  has to be noted 
that the deduction of law by lawyers does not lead to an absolute result, or absolute truth, 
but i s  only of relative relevance to the specific decision. The relativity of law and the limits 
to human fact and law finding leads to a demand for objective cri teria to support a legal 
decision and to avoid arbitrary verdicts, one of the reasons of the greater importance 
attributed to external facts as compared to mo ti ves and intentions. Fourth, the fact that man 
can only decide on objective facts, but not internal motives, leads to a differentiation 
between norms sanctioned here and others sanctioned "hereafter". The fifth aspect pointed 
out is the equality between Christi ans and Muslims in some areas of the law of contracts. 
The author concJudes , inter alia, that although the given objective order is not touched 
there is room for new solutions along the fringes - outside the normative order. On the one 
hand, this shows how the development of law is slowed down by the religious link, on the 
other hand, Shari ' a is misunderstood to be much more strict, if separated from its religious 
background, which is the basis for its understanding. 

Conservation of Nature by International Law and Sustainable Development in 

Overseas Countries 

By Ulf Marzik 

The notion of sustainable development, which has been introduced by the World Conser­
vation Strategy of 1 980, may be considered one of the key expressions in international 
relations and, especially, in international environmental law. It addresses one of the most 
pressing issues the international community is facing today: the conflict between the 
protection of the environment and the use of natural resources for further development. 
The 1 992 Convention on Biological Diversity i s  the first global convention on the con­
servation of nature to incJude the concept of sustainable development in its provisions. 
Primarily, the convention is focussing on a specific aspect of nature conservation, the 
protection of biological diversi ty, and is thus promoting the conservation of nature by 
international law to meet this newly acknowledged threat to the ecosystem. The articJe, 
therefore, outlines the development of nature conservation by international treaties from 

450 Verfassung und Recht in Übersee (VR Ü) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533 - am 24.01.2026, 17:09:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-533
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

