
IV.
ISRAELHASS IN THEORIE UND GESCHICHTE

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angela Davis und Queer BDS
Was hat Palästina mit Feminismus zu tun?

Karin Stögner

Der Angriff der Hamas auf Israel am 7. Oktober 2023 war nicht nur 
das größte Massaker an jüdischem Leben seit dem Holocaust, sondern 
auch Demonstration einer monströsen ideologischen Gemengelage, in der 
exterminatorischer Antisemitismus und extreme Misogynie sich gegensei­
tig durchdrangen. Die islamistischen Mörder vergewaltigten zahlreiche 
Frauen und Mädchen auf bestialische Weise, bevor (und nachdem) sie 
sie töteten oder entführten, und verbreiteten Fotos und Videos online, 
die offensichtlich vergewaltigte, im Schritt blutende Frauen zeigten, deren 
verrenkte Körper einer johlenden Männermenge zur Schau gestellt, von 
ihnen verhöhnt, bespuckt und an den Haaren gerissen wurden – alles 
islamistisch-misogyne Manifestationen des Hasses auf eine selbstbestimmte 
Sexualität von Frauen. Dieser Abgrund des Grauens hätte einen weltweiten 
feministischen Aufschrei erwarten lassen, der die Hamas eindeutig und 
unmissverständlich als antisemitisch-misogyne Mörder und Vergewaltiger 
verurteilt, die sofortige und bedingungslose Freilassung der Geiseln fordert, 
sich solidarisch mit Israel erklärt und dessen Recht auf Selbstverteidigung 
betont. Während israelische Frauenorganisationen in akribischer forensi­
scher Arbeit das Ausmaß der sexuellen Gewaltkomponente in der antise­
mitischen Tat des 7. Oktober aufzuarbeiten versuchten (Haaretz Podcast 
2023), blieben maßgebliche internationale Frauenorganisationen (etwa der 
UN) über Wochen, wenn nicht Monate hinweg still. Während vereinzelt 
feministische Stimmen in Solidarität mit den israelischen Frauen zu hören 
sind, melden sich viel lauter insbesondere auf Social Media jene vorgeblich 
feministischen Gruppen zu Wort, die im Einklang mit der Kampagne Boy­
cott, Divestment, Sanctions (BDS) und in falsch verstandener Palästina-So­
lidarität eine Opfer-Täter-Umkehr vornehmen, die antisemitisch-misogyne 
Gewalt der Hamas zuweilen sogar als legitime Widerstandshandlung gegen 
eine angebliche israelische Besatzung des Gazastreifens framen und ein 
Palästina „from the river to the sea“ fordern (siehe z. B. Palestinian Feminist 
Collective 2023).

373

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solche Reaktionen von Seiten intersektionaler und queer-feministischer 
Bewegungen in den USA und in Europa sind erschreckend, jedoch nicht 
ganz unerwartet. Sie entsprechen vielmehr einem seit etwa zwei Jahrzehn­
ten andauernden internationalen Trend der feministischen Palästinasoli­
darität: Intersektionale und queere feministische Bewegungen bekennen 
sich zur BDS-Kampagne und unterstützen damit die Politik, mittels akade­
mischer, kultureller und ökonomischer Boykotte Israel zur Aufgabe der 
„Besetzung und Kolonisation allen arabischen Landes“ und zur Anerken­
nung „der Rechte der palästinensischen Flüchtlinge, in ihre Heimat und zu 
ihrem Eigentum zurückzukehren“ (BDS 2005), zu zwingen. Laut eigenen 
Angaben entstand BDS 2005 als Initiative zahlreicher palästinensischer 
Organisationen und gibt sich so als ein authentischer Aufschrei und als 
ein Empowerment der unterdrückten Palästinenser:innen in Israel und den 
besetzten Gebieten. Wie David Hirsh nachzeichnet, wurde BDS allerdings 
nicht von Palästinenser:innen initiiert, sondern 2002 von britischen Akade­
miker:innen (Hirsh 2017: 100).

Die spezifische Allianz zwischen intersektionalen und queer-feministi­
schen Bewegungen und NGOs mit BDS läuft unter dem Label Queer-BDS 
oder Queers for BDS (Davis 2012; Shulman 2012). Grundlage dieser Alli­
anz ist ein bestimmtes Verständnis von Intersektionalität, wonach Frauen 
nicht nur Sexismus, sondern auch andere Formen von Unterdrückung 
bekämpfen müssen. So ist auch Antirassismus ein feministisches Anlie­
gen. Hintergrund dieser berechtigten Forderung ist, dass Frauen selbst 
keine homogene Gruppe bilden, sondern weltweit von unterschiedlichen 
Formen von Diskriminierung, Ausbeutung und Unterdrückung betroffen 
sind. Dieser Zugang macht zunächst Sinn, da er die Multidimensionalität 
von Herrschaft und Unterdrückung im globalen Maßstab fokussiert. Er 
birgt jedoch die negative Konsequenz in der Praxis der Debatten, dass der 
Schutz einer patriarchalen (Minderheits-)Kultur die Kritik an patriarchaler 
Geschlechterungleichheit innerhalb dieser Kulturen überlagert und zuwei­
len aushebelt. Ist das der Fall, gleitet der Diskurs ab in Kulturrelativismen, 
welche Geschlechterungleichheit als authentischen Ausdruck einer Kultur 
legitimieren und die systematische Gewalt gegen Frauen und sexuelle Min­
derheiten verschweigen.

Queer-BDS operiert zentral mit Vorwürfen des Homonationalismus und 
des Pinkwashing: Diese besagen, dass die liberale israelische Gesetzgebung 
im Hinblick auf die Rechte von LGBTIQ*-Personen lediglich ein Vorwand 
sei, um von Menschenrechtsverletzungen und der Besatzung abzulenken. 
Die LGBTIQ*-Politik Israels wird als bloße Täuschung, neoliberale Mas­

Karin Stögner

374

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ke und Herrschaftsstrategie delegitimiert, hinter der die imperialistische 
Agenda stehe, die westlichen liberalen Vorstellungen den arabischen und 
muslimischen Communities aufzuoktroyieren und diese Communities auf­
grund fehlender LGBTIQ*-Rechte als homophob abwerten zu können (Pu­
ar/Mikdashi 2012; Schotten/Maikey 2012; kritisch dazu Blackmer 2019). 
Ausgeblendet und delegitimiert wird damit nicht nur der jahrzehntelange 
Kampf israelischer LGBTIQ* für ihre Rechte, sondern auch das Freiheits­
begehren palästinensischer LGBTIQ*.

Die Instrumentalisierung von Intersektionalität zur Legitimierung von 
Antizionismus und BDS greift insbesondere in den USA und in Großbri­
tannien um sich: Eine wachsende Zahl von Gender Studies Departments 
sowie individuelle Feminist:innen und Wissenschaftler:innen der Gender 
Studies stellen sich zunehmend hinter BDS und schließen damit auch quee­
re und feministische israelische Wissenschaftler:innen und Künstler:innen 
aus, wenn diese in irgendeiner Weise finanzielle Unterstützung seitens offi­
zieller israelischer Stellen erhalten, was im Wissenschafts- und Kunstbetrieb 
die Regel ist. BDS scheint mittlerweile in weiten Teilen der globalen Lin­
ken zu einem kulturellen Code geworden zu sein: Wer sich als links, anti­
kolonial und antirassistisch definiert, unterstützt quasi automatisch BDS. 
Selten wird dann von den Followern noch gefragt, worum es eigentlich 
geht und was die genauen historischen und politischen Hintergründe des 
Nahostkonflikts sind. So wird als Kontext der Massaker der Hamas die 
vorgebliche israelische Besatzung palästinensischer Gebiete eingemahnt 
(Butler 2023), wodurch die Israelis an dem Massaker, das an ihnen verübt 
wurde, zumindest als mitschuldig gesehen werden, während der Kontext 
des globalen Antisemitismus, der die Staatsgründung Israels von jeglicher 
Form des Siedler-Kolonialismus unterscheidet, ebenso ausgeblendet wird 
wie jener Kontext, dass Amin al-Husseini, der Mufti von Jerusalem, die 
Nazis unterstützt und ihren exterminatorischen Antisemitismus geteilt hat 
(Illouz 2023; Küntzel 2024). Solche selektive Kontextualisierung ist Teil 
eines postkolonialen und antiimperialistischen Tickets. Dass sich dieses 
Narrativ innerhalb der letzten 15 Jahre in weiten Teilen der Linken, aber 
auch im globalen Feminismus, durchgesetzt hat, ist ein Erfolg der interna­
tionalen Anti-Israel-Lobby.

BDS beruht ideologisch auf einem bestimmten Verständnis des Anti­
imperialismus, verbunden mit einer Dämonisierung und einer massiven 
Abwehr einer imaginären Konstruktion des Westens, die in einem ma­
nichäischen Weltbild fundamental den als authentisch repräsentierten un­
terdrückten Völkern des globalen Südens entgegengesetzt wird. Ein vor­

Angela Davis und Queer BDS

375

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geblich authentisches Gemeinschaftsgefühl wird einem kalten westlichen 
Individualismus gegenübergestellt. Dabei werden Kulturen und Völker zu 
einheitlichen Blöcken geschmiedet, die inneren Widersprüche und Kon­
flikte ausgeblendet und globale Ungleichzeitigkeiten ignoriert – etwa die­
jenige, dass Muslime im Westen eine Minderheit sind, die zuweilen rassis­
tischer Gewalt ausgesetzt sind, im arabischen Raum aber die Mehrheit, 
die mitunter andere Minderheiten unterdrückt. In einem einseitigen Welt­
bild steht zudem die unterdrückte Kultur bzw. Bevölkerung als solche im 
Vordergrund, weniger die Individuen, die in diesen Kulturen leben und 
mannigfaltige und ineinandergreifende Formen der Unterdrückung und 
Ausbeutung erfahren. So geht es auch BDS nicht um die individuellen 
Rechte auf (sexuelle) Selbstbestimmung, sondern um das kollektive Recht 
auf nationale Selbstbestimmung. Eine universalistische Vorstellung indivi­
dueller Rechte, die mit kollektiven Gruppenzugehörigkeiten in Konflikt 
treten kann, wird ideologisch in eine westliche Bevormundung umgedeutet, 
zu deren Abwehr ein Kulturkampf geführt wird, der den Westen als seicht 
und seelenlos materialistisch zeichnet (Fine 2010). BDS gibt sich ebenso 
antiuniversalistisch wie antiliberal – Ausdruck findet beides in kollektivie­
renden Tendenzen und der Schmähung des Individualismus als einzig und 
allein durch neoliberale Politik und Ökonomie bewerkstelligte Vereinze­
lung zur Unterminierung eines authentischen Gemeinschaftsgefühls.

Angela Davis: Intersectionality of Struggles

Diese Tendenzen lassen sich am Wirken und Schreiben der feministischen 
Theoretikerin und Black Lives Matter-Aktivistin Angela Davis verdeutli­
chen, einer Ikone der Bürgerrechtsbewegung und des Black Feminism, 
die zugleich vehemente Verteidigerin des autoritären Staatssozialismus der 
Deutschen Demokratischen Republik (DDR) und der Sowjetunion war. 
Bereits in den frühen 1970er Jahren beschäftigte sie sich mit dem Ineinan­
dergreifen von Rassismus, Sexismus und Klassenherrschaft (Davis 1983) 
und hat damit als eine der ersten den spezifisch intersektionalen Charakter 
moderner Herrschaftsstrukturen explizit benannt. In den 1960er Jahren 
studierte sie bei Herbert Marcuse in San Diego und bei Theodor W. 
Adorno und Max Horkheimer in Frankfurt. Sie engagierte sich führend 
in der Kommunistischen Partei der USA mit engen Beziehungen zur Black 
Panther Party. 1970 wurde sie verhaftet und wegen „Unterstützung des 
Terrorismus“ angeklagt; ihr drohte die Todesstrafe. Eine weltweite Solidari­

Karin Stögner

376

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tätsbewegung setzte ein, im Zuge derer tausende Menschen aus der DDR 
unter dem Motto „Eine Million Rosen für Angela Davis“ Postkarten ins 
Gefängnis schickten. Nach zwei Jahren wurde sie im Juni 1972 in allen 
Punkten der Anklage freigesprochen.

Heute ist Angela Davis prominente Unterstützerin von Queer BDS und 
bringt in Vorträgen und Interviews regelmäßig BDS-Positionen gegen Israel 
vor. Dafür hat sie einen neuen Zugang zu Intersektionalität entworfen 
– die „intersectionality of movements and struggles“ (Davis 2016a: 16), 
ein prominentes Beispiel für den politischen Gebrauch des Intersektiona­
litätskonzepts. Sie sieht regionale Kämpfe gegen Unterdrückung im globa­
len Maßstab intersektional verbunden, weniger die Unterdrückungsformen 
selbst. Dabei weicht die gesellschaftstheoretische und historisch eingebette­
te Analyse von Rassismus und Sexismus einer politisch grundierten Willkür 
in der Auswahl der Kämpfe, die intersektional verbunden sein sollen.

Wie viele postkoloniale Autor:innen stützt auch Davis ihr Konzept von 
Intersektionalität auf eine Ablehnung von Universalismus und Individualis­
mus als westlich-eurozentrische Ideen. Sie spricht von einer „tyranny of the 
universal“ (ebd.: 81–91) als Zeichen einer globalen weißen Vorherrschaft. 
Demgegenüber betont sie das Partikulare, das sie in globaler Opferposition 
verortet und im Geist von Gemeinschaften verkörpert sieht. In einem Vor­
trag im Panel „Queer Visions“ beim „World Social Forum: Free Palestine“ in 
Porto Allegre im Dezember 2012 sagte sie: „It is refreshing to be out of 
the USA where we don’t always have to challenge the constant individual­
ization that happens especially under the impact of neoliberal ideologies. 
We talk about collectivities and communities.“ (Davis 2012: 05:08)

In Davis’ Darstellung treten die Rechte der Individuen in den Gemein­
schaften konsequent in den Hintergrund. Individualität generell tritt hinter 
der Rolle von Menschen als Mitglied einer Gruppe oder Gemeinschaft 
zurück, wodurch die kritische Reflexion der widersprüchlichen und span­
nungsgeladenen Relation von Subjekt und Gesellschaft ausfällt. Die Beto­
nung des Partikularen führt so, gerade weil die Vermittlung mit dem Allge­
meinen ausfällt, zu einer Abstraktion von Subjekten und Individuen als 
eigentliche Träger:innen des Besonderen. Das Partikulare wird abstrahiert, 
während die Communities selbst einer falschen Konkretion unterzogen 
werden.

Das zeigt sich daran, dass Davis in ihrer Auslegung der intersectionality 
of struggles den Kampf um Selbstermächtigung auf Minoritäten gegenüber 
Majoritäten einschränkt, die Kämpfe innerhalb der Minoritäten aber aus­
blendet, was einer intersektionalen Analyse von Kämpfen widerspricht. 

Angela Davis und Queer BDS

377

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektional müssten die unterschiedlichen, ineinandergreifenden und 
sich auch widersprechenden Ebenen von Kämpfen benannt werden: gegen 
Rassismus und gegen Sexismus, gegen die Unterdrückung seitens der Majo­
ritätskultur und gegen die Unterdrückung innerhalb der Minoritätskultur 
(Crenshaw 2012). Wird die Vielschichtigkeit von Kämpfen nicht als Aus­
gangspunkt einer Mehrebenen-Kritik genommen, sondern die Komplexität 
der realen gesellschaftlichen Situation reduziert, kann die spezifische Lage 
von Mehrfachdiskriminierten nicht erfasst werden. Eine Kritik an Rassis­
mus und Sexismus seitens der Majorität gegenüber einer Minorität bleibt 
für Mehrfachdiskriminierte aber abstrakt und unzulänglich, wenn sie nicht 
mit einer Binnensicht vermittelt wird, also mit einer Kritik der Verhältnisse 
innerhalb der Minorität. Solche multidimensionalen Perspektiven bringen 
Gewissheiten ins Wanken und rütteln an vereindeutigten Bezugsrahmen. 
Demgegenüber gerinnen bei Davis Kulturen zu homogenen Blöcken, die 
Subjekte werden negiert und die Kritik wird abstrakt.

Das gesellschaftliche Ganze zerfällt bei Davis in klar umrissene special 
interests, die nicht mit der subjektiven Ebene vermittelt, jedoch gegen die 
hegemoniale Majorität affirmiert werden. Dabei ist Davis sich der Proble­
matik bewusst, dass durch solche identitätspolitische Fragmentierung von 
unterschiedlichen special interests ein gemeinsames Interesse und die Idee 
von Solidarität verloren gehen. Auf dem „World Social Forum: Free Pales­
tine“ plädierte sie deshalb für eine Überwindung der Vereinzelung, die 
mit identitätspolitischer Intersektionalität einhergeht: „The more we try to 
complicate ideas of struggle using concepts of race, class, gender, sexuality, 
nation, ability etc., it seems that we move from broad categories to more re­
strictive ones. It seems that we are constantly narrowing our focus.“ (Davis 
2012: 06:03)

Um die Idee der Solidarität und einen Begriff vom Ganzen gegenüber 
intersektionaler Kleinteiligkeit aufrechterhalten zu können, erweitert Da­
vis den Fokus von Intersektionalität auf global weit auseinander liegende 
Kämpfe (Davis 2016a: 16). Die Auswahl der Kämpfe, die sie als intersektio­
nal verbunden anführt, folgt aber keiner inneren Logik dieser Kämpfe, 
sondern einer antizionistischen und antiwestlichen Agenda, ungeachtet his­
torischer, politischer, religiöser und sozialer Unterschiede. Sie zieht eine 
direkte Verbindung zwischen den Kämpfen gegen Rassismus in den USA 
(Ferguson) und den Kämpfen der Palästinenser:innen für nationale Selbst­
bestimmung. Als Beleg dafür, dass diese beiden Kämpfe miteinander ver­
flochten seien, führt Davis die Tatsache an, dass BDS die Demonstrant:in­
nen in Ferguson kontaktiert und Solidarität ausgedrückt habe (Davis et al. 

Karin Stögner

378

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2019), dass sowohl in den USA als auch in der West Bank Tränengas einge­
setzt werde (hergestellt von der US-Firma Combined Systems), und dass die 
US-Polizeieinheiten von israelischen Einheiten ausgebildet worden seien 
(Davis 2016a). Es werden keine anderen historischen, politischen oder 
religiösen Verbindungen erwähnt, die diese besondere Überschneidung der 
Kämpfe plausibel machen würden. Intersektionalität wird hier zu einem 
aktivistischen Schlagwort und, mehr noch, zu einem ideologischen Kitt, 
der unterschiedliche Momente miteinander verkettet mit dem klaren Ziel, 
eine antiisraelische Agenda durchzusetzen (Nelson 2016).

Während Davis die special interests unterdrückter Minoritäten in den 
Fokus ihres politischen Handelns rückt, weigert sie sich beharrlich, jüdi­
sche special interests anzuerkennen, insbesondere wenn diese sich an Israel 
heften, das nach der Shoah und der Erfahrung, dass die Welt nichts dage­
gen unternommen hatte, als potentieller sicherer Hafen für Juden:Jüdinnen 
weltweit firmiert. Dieser authentische Ausdruck jüdischer special interests 
findet keine Berücksichtigung, sondern diese werden implizit mit dem 
hegemonialen und repressiven Universellen, der „tyranny of the universal“ 
identifiziert, die Minderheiten unterdrückt und die weiße Vorherrschaft 
repräsentiert. Durch diese Identifikation fallen jüdische special interests aus 
dem Rahmen intersektionaler Relevanz hinaus (Stögner 2020; Berkovits 
2018).

Davis’ Vorstellung von Intersektionalität fokussiert die Kämpfe ethni­
scher und kultureller Minderheiten und solcher Bevölkerungen, die als 
Opfer von westlichem Imperialismus und Kolonialismus gelten. Juden und 
Jüdinnen fallen für sie nicht unter eine dieser Kategorien, und auch den 
Zionismus sieht sie nicht als Befreiungskampf des jüdischen Volkes mit 
einem bestimmten historischen Hintergrund – der Shoah und der anti­
semitischen Verfolgungen in den arabischen und muslimischen Ländern 
(Weinstock 2019; Bensoussan 2019). Der Zionismus ist für sie eine rassisti­
sche Apartheitsideologie, Israel folglich eine Bastion des westlichen Impe­
rialismus und Kolonialismus (Davis 2016a: 8). Juden:Jüdinnen sind in die­
ser Perspektive keine Minderheit mit besonderen Interessen, die geschützt 
und gefördert werden müssen, sondern erscheinen implizit als Vertreter:in­
nen der weißen Vorherrschaft, das heißt der repressiven Universalität, die 
der primäre Angriffspunkt einer so (miss-)verstandenen Intersektionalität 
ist.

Hintergrund dieser Sichtweise ist ein mangelndes Verständnis von Anti­
semitismus. Wo der Kampf gegen diesen bei Davis überhaupt Erwähnung 
findet, wird er gegen Israel gerichtet:

Angela Davis und Queer BDS

379

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


And I evoke the spirit of the South African Constitution and its opposi­
tion to racism and anti-Semitism as well as to sexism and homophobia. 
This is the context within which I join with you once more to intensify 
campaigns against another regime of apartheid and in solidarity with 
the struggles of the Palestinian people. As Nelson Mandela said “We 
know too well that our freedom is incomplete without the freedom of the 
Palestinians.” (Davis 2016a: 52f.)

Der Antisemitismus wird als globale Bedrohung für Juden:Jüdinnen ver­
harmlost und als konkretes aktuelles Problem im Nahostkonflikt ausge­
blendet. Dieser Konflikt wird entkontextualisiert und derart aufgeblasen, 
dass von seiner Lösung der Weltfrieden abhängen soll. Die Schaffung von 
Frieden in der Welt ist mit der Überwindung von Rassismus und Antisemi­
tismus verbunden, was Angela Davis wiederum explizit von einem Ende 
der „Besatzung Palästinas“ abhängig macht: „We cannot call for an end to 
racism and to antisemitism without calling for an end to the occupation of 
Palestine,” (Davis 2016b) sagte sie in einem Vortrag im Mai 2016 in Paris bei 
der für ihren Israelhass bekannten Gruppe Indigènes de la République.

In dieser Diskursstrategie wird Israel implizit für den Antisemitismus 
und Rassismus in der Welt verantwortlich gemacht – eine klassische Figur 
von Täter-Opfer-Umkehr und victim blaming. Das Ende von Rassismus 
und Antisemitismus wird zudem an die Lösung der „Israel-Frage“ geknüpft 
– eine neue Variante der alten „Judenfrage“ (Fine/Spencer 2018). Genau 
darin erscheint die diffuse und zersetzende Macht, die im Antisemitismus 
den Juden:Jüdinnen zugeschrieben wird, auf Israel umgelegt. Auch hier ist 
das Verhältnis von Universellem und Partikularem relevant, denn während 
in der Periode der Aufklärung die „Judenfrage“ auf jüdische Partikulari­
tät zielte – Juden:Jüdinnen würden nicht den Kriterien des Universellen 
entsprechen, das implizit weiß, männlich und christlich markiert war –, 
ist in Davis‘ Sichtweise das Verhältnis umgekehrt: Sie identifiziert in der 
neuen „Israel-Frage“ Juden:Jüdinnen implizit mit dem Universellen, das die 
Partikularität imperialistisch unterdrückt.

Diese Sicht ist wieder implizit mit einem unvermittelten Gegensatz 
von Mehrheit und Minderheit verbunden: Israelis erscheinen als die zu 
bekämpfende Majorität, Palästinenser:innen hingegen als Minderheit. Das 
reproduziert einen westlichen Blick auf den Nahostkonflikt, der die musli­
mischen Staaten in der Region als Player in dem Konflikt schlicht ignoriert. 
Auch hier fällt die Reflexion auf Ungleichzeitigkeiten und Widersprüche 
aus: dass die israelische Position zwar in Israel und der Westbank die Ma­

Karin Stögner

380

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jorität, im größeren Nahen und Mittleren Osten jedoch eine Minderheiten­
position ist, die sich der Majorität islamisch geprägter Länder gegenüber­
sieht, von denen viele nach wie vor Israel das Existenzrecht absprechen. 
Israel selbst wäre aus dieser Sicht eine zu unterstützende Minderheit.

Solche Widersprüche analytisch zu durchdringen wäre Aufgabe eines 
Intersektionalitätstheorems, welches das Ineinandergreifen von Unterdrü­
ckungsformen und die Kämpfe dagegen ernst nimmt. Bei Angela Davis 
hingegen wird Intersektionalität zum Instrument politischer Agitation.

Queering Queer BDS

Die Strategie von Queer BDS besteht darin, mit einem zum Schlagwort 
reduzierten Intersektionalitätstheorem die eigene politische Agenda sowohl 
zu stützen als auch zu verschleiern. Die Kampagne ist geschickt darin, 
Aufstände im Globalen Süden (insbesondere in Lateinamerika) gegen re­
pressive politische Systeme und gegen repressive patriarchale Kulturen zu 
kapern und mit der Agenda von BDS zu verknüpfen. Queer BDS beruht auf 
der Behauptung, dass der weltweite Kampf von LGBTIQ*-Communities 
für sexuelle Selbstbestimmung intersektional mit dem palästinensischen 
Kampf für nationale Selbstbestimmung gegen Israel verbunden sei. In der 
Praxis gilt das Interesse jedoch nicht in erster Linie den palästinensischen 
Queers, sondern der Feindschaft gegen Israel, wie auch Angela Davis deut­
lich macht:

Queers for BDS not only directs its message at people who identify 
into LGBTQ communities and it’s important to direct our messages in 
that direction. But it is not a question of saying simply support queer 
individuals in Palestine and in fact it’s clear about not wanting support 
from those who refuse to see that cynicism and that contemptuousness 
behind Israel’s pro-gay image, but rather it directs its message at anyone 
who is a potential supporter of BDS. (Davis 2012: 07:20)

Damit wird die Solidarität mit israelischen Queers verunmöglicht, wäh­
rend auch palästinensische Queers in den Hintergrund gedrängt werden. 
Dementsprechend folgte etwa die brasilianische queere Künstlerin Linn da 
Quebrada im Mai 2018 der öffentlichen Aufforderung von Angela Davis, 
ein queeres Filmfestival in Tel Aviv zu boykottieren, auf dem ihre Arbeit 
geehrt werden sollte. Sie sprach ihre Solidarität in der Folge nicht explizit 

Angela Davis und Queer BDS

381

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenüber palästinensischen Queers aus, die sie ohnehin nur „palästinen­
sische Körper“ nannte, sondern gegenüber Palästina ganz allgemein, also 
offensichtlich auch gegenüber der palästinensischen Führung und islamisti­
schen Gruppen wie der Hamas, die bekanntermaßen feindlich und hasser­
füllt gegenüber queeren Lebensweisen eingestellt sind und das Leben von 
LGBTIQ* Personen existentiell bedrohen.1

Auch Jasbir Puar, Ikone der amerikanischen Postcolonial Studies, 
bestätigt, dass es bei Queer BDS nicht in erster Linie um den Schutz 
queerer Palästinenser:innen vor jeglicher Form von Homophobie geht: 
„Palestinian Queers for BDS members point out that it is irrelevant whether 
Palestinian society is homophobic or not, and that the question of homo­
phobia within Palestinian society has nothing to do with the fact that the 
occupation must end.“ (Puar 2012)

Damit treten Individuen und ihre Rechte auf sexuelle Selbstbestimmung 
nicht nur konsequent in den Hintergrund, sie werden zudem zu abstrak­
ten Spielfiguren im antizionistischen Aktivismus. Die „Israel-Frage“ hat 
Vorrang vor der Sexualitäts- und Geschlechterfrage. Mit diesem Schritt 
versuchen Davis und Puar, die offensichtlichen Widersprüche und Unstim­
migkeiten einer Koalition zwischen LGBTIQ*-Aktivismus und BDS zu 
kitten.

Die Argumentation erinnert aber auch an vergangene Debatten um 
Haupt- und Nebenwiderspruch innerhalb der Linken, gegen die sich insbe­
sondere intersektionale Feministinnen immer zur Wehr gesetzt hatten. Um­
gelegt auf Queer BDS impliziert diese Debatte, dass ein Beharren auf der 
vorgeblichen Nebenachse der Geschlechter- und Sexualitätswidersprüche 
die Bewegung als Ganze schwächen würde. Wäre die nationale Befreiung 
erst erreicht, so die implizite Argumentation, dann würde sich die Frage 
nach Sexualität und Geschlecht von selbst lösen. Als revolutionär gilt nur 
die Forderung nach nationaler Selbstbestimmung, während die Forderung 
nach individueller Selbstbestimmung als reaktionär und vom Westen/Zio­
nismus gesteuert verunglimpft wird. Daran zeigt sich, dass (postkoloniales) 
Nation-Building Gewalt nicht nur nach außen erfordert, sondern auch nach 
innen. Anstatt diese Widersprüche zum Anlass von Reflexion und Kritik 
zu nehmen, werden sie von Queer BDS ideologisch übertüncht, um die 
repressive Einheit herstellen zu können.

Die Instrumentalisierung von Intersektionalität zur Delegitimierung Is­
raels ist in den letzten Jahren auf internationaler Ebene in vielen Strängen 

1 https://twitter.com/linndaquebrada/status/1001273938125705221, 29.05.2018.

Karin Stögner

382

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://twitter.com/linndaquebrada/status/1001273938125705221
https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://twitter.com/linndaquebrada/status/1001273938125705221


des Feminismus und der akademischen Geschlechterforschung paradigma­
tisch geworden, wie anhand des Palestinian Feminist Collective (PFC), 
eines in den USA ansässigen Netzwerks palästinensischer und arabischer 
Frauen und Feministinnen, exemplarisch aufgezeigt werden kann. Im Ok­
tober 2023 verabsäumte es das PFC, das von der Hamas verübte antisemi­
tische Pogrom und die Vergewaltigungen jüdischer Frauen zu verurteilen. 
Stattdessen legitimierte das PFC die Massaker auf seiner Facebook-Seite als 
legitime Widerstandshandlung und verurteilte die israelische Gegenwehr 
als Genozid.

Schon 2021 forderte das PFC in einer Erklärung „a truly intersectional 
and decolonial feminist vision for the United States, Palestine and our 
world“ (PFC 2021). Eine solche intersektionale Vision wahrt

the legacies of solidarity between Palestinian, Black, Indigenous, Third 
World feminist, working class, and queer communities who have strug­
gled side-by-side within larger anti-colonial, anti-capitalist, and anti-
racist movements in the US and globally. This stands in contrast to 
liberal feminist traditions in the U.S. that continue to weaponize feminist 
discourses against Palestinians and other marginalized communities by 
failing to confront the structural forms of gendered and sexual violence 
inherent to settler/colonialism, imperialist wars, racial capitalism, and 
global white supremacy. Liberal and Zionist feminisms rely on Orien­
talist discourses to silence and undermine the collective aspirations of 
Palestinian women and their co-strugglers, contributing to intensified 
political repression that criminalizes free speech on Palestine and Pales­
tinian liberation. (Ebd.)

So steht für das PFC fest: „Palestine is a feminist issue“ – aber dies 
schrumpft zu einem bloßen Slogan, ebenso wie die geforderte Auseinan­
dersetzung mit strukturellen Formen geschlechtsspezifischer und sexueller 
Gewalt vage bleibt, da sie in einem okzidentalistischen Überschuss (der 
selbst in Neo-Orientalismen mündet) keine Kritik an den palästinensischen 
Behörden, der Hamas, dem Islamischen Jihad oder den patriarchalen so­
zialen Verhältnissen in der palästinensischen Gesellschaft zulässt. Gerade 
solche Kritik aber wäre von einer feministischen Perspektive gefordert, 
selbst wenn sie kritisch gegenüber liberal-feministischen Traditionen und 
gegenüber der Politik Israels ist. Antiintersektional und schlichtweg falsch 
wird die Intervention des PFC, weil sie die Geschlechterunterdrückung 
in der palästinensischen Gesellschaft einzig auf den sogenannten Siedler­
kolonialismus und den strukturellen Rassismus im Westen zurückführt, 

Angela Davis und Queer BDS

383

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.colorlines.com/articles/why-we-women-color-join-call-divestment-israel
https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.colorlines.com/articles/why-we-women-color-join-call-divestment-israel


demgegenüber die misogyne Gewalt der Hamas und des Islamischen Jihad 
unerwähnt lässt, während die Kritik an extrem konservativen und patriar­
chalen Strukturen der palästinensischen Gesellschaft als westlicher Kultur­
imperialismus delegitimiert wird.

Die Idee von Palästina verkommt hier zu einer leeren Hülse, ohne 
konkreten politischen und historischen Inhalt, sie wird von jeglichem in­
neren Konflikt gereinigt, so als wäre die palästinensische Gesellschaft ein 
widerspruchsfreier, homogener Block und wären nicht Palästinenser:innen 
selbst Opfer von Hamas und Islamischem Jihad. Palästina als solches wird 
als Inbegriff des reinen Opfers eines universellen Bösen imaginiert und 
personalisiert. Das universelle Übel in Form von Imperialismus, Kapitalis­
mus, Rassismus und Sexismus wird ausdrücklich mit Israel identifiziert. In 
dieser Perspektive würde ein von Israel befreites Palästina auf eine befreite 
Menschheit hinauslaufen, so das PFC:

We are re-imagining and recreating a world free from systems of gen­
dered, racial and economic exploitation that commodify human life and 
land. Ours is a vision for a radically different future based on life-affirm­
ing interconnectedness, empowering the working classes, and love for 
each other, land, life and the planet itself. For these reasons, we pledge, 
today and everyday, to recognize Palestine as a feminist issue and to 
uphold this commitment in our daily lives and organizing praxis. (PFC 
2021)

Hier ist der Kampf gegen Israel mit einem weltweiten Kampf gegen den Ka­
pitalismus und die Kommodifizierung des gesellschaftlichen Zusammen­
lebens verbunden, bei dem der „Planet selbst“ auf dem Spiel steht. Ein 
Sieg über Israel würde eine „radikal andere Zukunft“ nicht nur für die 
Palästinenser:innen, sondern für den gesamten Planeten bedeuten. Diese 
Argumentation entspricht der klassischen antisemitischen Ideologie, dass 
die Juden:Jüdinnen das ganze Unglück der Welt verkörpern würden und 
geht sogar noch weiter, indem sie impliziert, dass die Welt nur durch die 
Zerstörung Israels von ihren Übeln befreit werden könne. Diese Interpreta­
tion wird durch die Tatsache gestützt, dass das PFC nicht nur die Westbank 
und Gaza, sondern das gesamte israelische Staatsgebiet als „occupied land“ 
und als illegitimen „Siedlerstaat“ bezeichnet (PFC o.J.), der den Palästinen­
ser:innen ihr „right to return home“ verweigern würde (PFC 2021). Ein 
freies Palästina schließt in dieser Perspektive eine Zwei-Staaten-Lösung 
aus und läuft auf die Zerstörung Israels hinaus. Dies steht im Einklang 
mit der Forderung von BDS nach einem Palästina „from the river to the 

Karin Stögner

384

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sea“, also vom Jordan bis zum Mittelmeer, was die Zerstörung Israels als 
jüdischer Staat und damit das Ende Israels als möglicher sicherer Hafen für 
Juden:Jüdinnen weltweit bedeutet.

Initiativen wie das PFC wären nicht so besorgniserregend, wenn nicht 
innerhalb weniger Wochen mehr als 250 Women Studies-Programme und 
andere relevante Organisationen (und mehr als 4.000 Einzelpersonen) in 
den Vereinigten Staaten, aber auch anderswo, diesen Aufruf anlässlich des 
Gaza-Krieges im Mai 2021 unterzeichnet hätten. Auch 2023 erfüllte das 
PFC seine Rolle als antisemitischer Scharfmacher, der den Feminismus 
zugunsten der Hamas aufkündigt und Vergewaltigung implizit legitimiert. 
Diesem Kollektiv geht es nicht um die Rechte queerer Subjekte auf sexuel­
le Selbstbestimmung gegenüber jeglicher heteronormativen patriarchalen 
Einschränkung, sondern ausschließlich um einen Kampf für die nationale 
Selbstbestimmung Palästinas, für welche die Frage nach Rassismus und 
Sexismus im Westen instrumentalisiert wird. Die aus feministischer Sicht 
hingegen naheliegende Frage, welche Position die Hamas, der Islamische Ji­
had oder auch die Palästinensische Autonomiebehörde (PA) zu Geschlech­
tergleichheit und sexueller Selbstbestimmung einnehmen, wird konsequent 
ausgespart. Betrachtet man das Thema jedoch aus einem tatsächlich inter­
sektionalen Blickwinkel, wird deutlich, dass nationale Befreiung nicht per 
se zu sexueller Befreiung führt, sondern dieser womöglich sogar entgegen­
steht.

Die Frage nach Sexismus und Homophobie seitens der PA, der Hamas 
und des Islamischen Jihad zu stellen, wird von Queer BDS als Folge von 
Pinkwashing und Homonationalismus abgewehrt. So behaupten westliche 
postkoloniale Starautor:innen wie Joseph Massad2 und Jasbir Puar, dass in 
der Kritik an arabischer Homophobie dem muslimischen Anderen homo­
normative und homonationalistische Prämissen einer sogenannten „Gay 
International“ aufgezwungen würden. Nach Joseph Massad würde die Gay 
International Schwule und Lesben dort produzieren, wo sie gar nicht exis­
tieren würden: nämlich in den arabischen/muslimischen Kulturen (zit. n. 
Dhawan 2015: 43; siehe auch Puar 2007; Schulmann 2012). Auffällig ist, 

2 Am 8. Oktober 2023, einen Tag nach dem antisemitischen Massenmord der Hamas 
im Süden Israels, feierte Joseph Massad den Angriff der Hamas als „awesome“ und als 
„stunning victory“. Er schrieb: “The sight of the Palestinian resistance fighters storming 
Israeli checkpoints separating Gaza from Israel was astounding. Perhaps the major 
achievement of the resistance in the temporary takeover of these settler-colonies is the 
death blow to any confidence that Israeli colonists had in their military and its ability 
to protect them.“ (Zit. n. Johnson 2023)

Angela Davis und Queer BDS

385

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass hier der muslimische Andere völlig abstrakt konstruiert wird. In Mas­
sads Perspektive ist Homosexualität als sexuelle Identität mit Forderungen 
nach Selbstbestimmung und individuellen Rechten etwas durch und durch 
Westliches, das der muslimischen und arabischen Welt fremd sei. Dort, 
so schreibt Massad von der Columbia University in New York aus, habe 
Sexualität nichts mit Identität zu tun, sondern werde als eine kulturelle 
Komposition von Praktiken und Wünschen verstanden, die nicht-identisch 
bleiben (Dhawan 2015). Mit anderen Worten: Sie bleiben unbenannt und 
klandestin. Homosexualität, so wird argumentiert, sei in den arabischen 
Ländern immer praktiziert worden, die Araber:innen und Muslim:innen 
würden sich nur nicht offen dazu bekennen und keine Identität darauf 
aufbauen, da dies individualistisch, westlich und damit unislamisch sei. So 
erscheinen Homosexuelle, Lesben und Queers selbst als westlich, fremd 
und feindlich gegenüber der muslimischen Welt, und die Einführung ihrer 
individuellen Rechte als neokolonialistischer Akt.

In ähnlicher Weise gilt der Diskurs über Frauenrechte und Feminismus 
als „antirevolutionary, as it relies too much on notions of tolerance, equali­
ty, and normality“, so die palästinensische BDS-Aktivistin Haneen Maikey 
(Hochberg et al. 2010: 609; siehe auch Eigenmann 2013). Aber selbst wenn 
wir den Begriff der Normalität hinterfragen und kritisieren, kann man, wie 
Nikita Dhawan treffend bemerkt hat, „Rechte nicht nicht wollen“ (Dhawan 
2015: 45).

Der postkoloniale Vorwurf an die sogenannte Gay International lautet, 
dass in einem neuen Imperialismus und Kolonialismus weiße Queers/
Schwule braune Queers vor dem braunen homophoben Mann retten woll­
ten. Wird das zu Ende gedacht, dann verunmöglicht das jede Form der 
aktiven Solidarität mit den Befreiungskämpfen von Frauen und LGBTIQ* 
gegen Kulturen, die nicht westlich sind. Kulturrelativismus führt zu Empa­
thielosigkeit gegenüber dem spezifischen Leiden von Menschen in „ande­
ren“ Kulturen. Solchen Mangel an Solidarität seitens westlicher intersektio­
naler Feministinnen mussten 2022 auch die iranischen Frauen in ihrem 
Aufstand gegen das autoritär-patriarchal-islamistische Mullah-Regime er­
fahren (vgl. Stögner 2023).

Queer BDS will die Idee einer authentischen arabischen/muslimischen 
Sexualität vor der Verwestlichung und damit vor der Identifizierung als 
schwul oder queer retten, ohne sich um das tatsächliche Leben, die Proble­
me und Erfahrungen von LGBTIQ*-Personen in arabischen/muslimischen 
Ländern zu kümmern. Das Bild einer reinen, nicht identitätsbasierten, 
nicht-westlichen arabischen Sexualität ist ein Produkt eines westlichen 

Karin Stögner

386

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neo-Orientalismus – und eine Projektionsfläche für westliche Sehnsüchte 
nach Authentizität (Kerner 2020).

In einem Furor negativer Eindeutigkeit wird eine vorgeblich authenti­
sche muslimische Sexualität gegen eine künstliche und individualistische, 
schwule und queere Sexualität in Israel und im Westen ganz generell ge­
wendet. Diese arabische Authentizität wird benötigt, um eine vorgebliche 
israelische Künstlichkeit abzuwehren. Das korrespondiert mit der antisemi­
tischen Unterstellung, dass Israel ein künstliches Staatsgebilde und Fremd­
körper innerhalb einer authentischen arabischen Welt sei, wie überhaupt 
die Geschichte des modernen Antisemitismus hindurch die Lebensweise 
von Juden:Jüdinnen als künstlich und unauthentisch gegenüber der ver­
wurzelten Lebensweise der antisemitischen Volksgemeinschaft konstruiert 
wurde (Stögner 2014). Diese Dichotomie unterstützt das rassistisch-sexisti­
sche Narrativ der Unvereinbarkeit von arabischen/muslimischen und quee­
ren Identitäten und fungiert als Projektionsfläche für die Vorwürfe des 
Homonationalismus und des Pinkwashings.

Dies ist wiederum eine vorwiegend westliche Sichtweise, die kaum mit 
dem Kampf queerer Palästinenser:innen vereinbar ist, die sich der Legiti­
mität beraubt sehen, den Schutz ihrer individuellen Rechte auf sexuelle 
Selbstbestimmung zu fordern. Im Gegenteil sehen sie sich mit der For­
derung konfrontiert, authentisch muslimisch zu sein. Queer zu sein, so 
wird ihnen zu verstehen gegeben, wäre unislamisch und Verrat an der 
gemeinsamen palästinensischen Sache. Für Samira Saraya, Aktivistin in der 
palästinensischen queer-feministischen Gruppe Aswat, ist dies ein „abuse of 
the occupation as an excuse for not supporting our fight“ (Hochberg et al. 
2010: 606). Sie führt weiter aus:

Does it mean that this idea doesn’t move around like other ideas? Cul­
tures don’t exist in isolation from each other; there is always mobility 
of ideas, concepts, and terms across cultures. So to me this kind of argu­
ment functions so as to delegitimize our struggle as Palestinian LGBTQ, 
not really to save any authentic sexuality. It harms our struggle against 
homophobia. [...] For those of us who are worried about the negative 
impacts of the imperial West on Arabic culture I say, too late. Arab queers 
are already here. So you can stop worrying. (Ebd.)

Angesichts der Tatsache, dass sich queere Aktivist:innen weltweit seitens 
BDS für eine Sache instrumentalisiert sehen, die eigentlich nicht die ihre 
ist, und einen enormen Druck verspüren, sich der single-issue-Antiisrael-
Policy von BDS zu beugen, kritisiert selbst der palästinensische Theoretiker 

Angela Davis und Queer BDS

387

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Queer-Aktivist Sa'ed Atshan, der ebenso wenig wie Samira Saraya im 
Verdacht steht, pro-israelisch zu sein, grundsätzlich Pinkwashing-Vorwürfe, 
weil sie die reale Situation von Queers ausblenden:

Just as it is a form of epistemic coercion to attempt to impose queer 
discourses on particular individuals, it is also presumptuous to assume 
that such individuals must forgo queer politics in the name of anti-impe­
rialism. I am weary when the latter impulse elides the cry for the amelio­
ration of queer suffering. Such neglect contributes to the normalization 
of structural homophobia and the bolstering of the social and political 
pressures of heteronormativity. (Atshan 2020: 213)

Muslimische Homophobie ist weniger eine Zuschreibung seitens des Wes­
tens, wie Jasbir Puar (2007) glauben macht, sondern vielmehr ein Mittel, 
das Teile des Nicht-Westens einsetzen, um sich vom Westen abzugrenzen. 
Dies zu thematisieren würde nicht zuletzt bedeuten, nicht-westliche Ak­
teur:innen ernst zu nehmen.

Palästinensische LGBTIQ*-Aktivist:innen sind in der Westbank perma­
nent bedroht. Im Jahr 2019 wurde die queer-feministische Gruppe alQaws 
von der Palästinensischen Autonomiebehörde verboten. AlQaws reagierte 
darauf folgendermaßen:

The police claimed it goes against “traditional Palestinian values” accus­
ing us as “foreign agents”. The statement went further, calling on citizens 
to complain about any “suspicious” activities and for the persecution of 
alQaws staff and activists. […] This recent backlash is in direct response 
to the dismantling of societal denial regarding the existence of LGBTQ 
Palestinians! (AlQaws 2019)

Die Gruppe musste sich aus der West Bank nach Israel zurückziehen, wo 
sie in Haifa tätig ist.

Diese und viele andere kritische Äußerungen von queeren Palästinen­
ser:innen sind nicht als pro-israelische oder pro-westliche Haltung miss­
zuverstehen. Im Gegenteil, diese Aktivist:innen stehen der israelischen 
Politik äußerst kritisch gegenüber und lehnen mitunter Israel als Ganzes 
ab. Dennoch werden sie aufgrund ihrer Forderung nach sexueller Selbstbe­
stimmung als Verräter:innen an der palästinensischen Sache gesehen.

Die ethnisierenden Homonationalismus- und Pinkwashing-Vorwürfe 
zielen darauf ab, Israel mit zweierlei Maß zu messen und damit von al­
len anderen Nationalstaaten abzuheben. Auch Homophobie in nicht-west­
lichen Ländern wird mit einem anderen Maß gemessen. Solches Anlegen 

Karin Stögner

388

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Double-Standards ist jedoch eine koloniale Praxis par excellence. Post­
koloniale Aktivist:innen im Westen bewerten den Widerstand gegen die 
Rechte von Homosexuellen in nicht-westlichen Ländern nicht als homo­
phob im klassischen Sinn, sondern sehen ihn „grounded in communitarian 
claims of difference, specificity, cultural authenticity, and history“ (Stychin 
2004: 957). Diese Behauptungen wiederum werden begründet „in the lan­
guage of rights of self-determination of a people“ (ebd.). Dem liegt die 
Idee der Homogenität einer Nation zugrunde, während reale Konflikte 
innerhalb der nationalen Gemeinschaft ausgeblendet werden. Die Souverä­
nität einer solchen homogen gefassten Nation gilt nicht nur gegenüber 
anderen Nationen, sondern auch gegenüber den Freiheitsansprüchen der 
Menschen. Wie Max Horkheimer einmal schrieb, ist „die Souveränität eines 
Landes […] etwas anderes als die Freiheit derer, die in ihm leben“ (Hork­
heimer 1996: 491).

Fazit

Die Antwort auf die Frage, was Palästina mit Feminismus und Intersektio­
nalität zu tun habe, ist einfach und komplex zugleich: Es hat viel damit 
zu tun, aber auf andere Weise als von Queer BDS vorgebracht. Die Forde­
rungen, die Queer BDS stellt, geben mehr Aufschluss über die Ideologie 
von BDS als über die Belange von Queers. Diese ernst zu nehmen würde 
bedeuten, sich in den Widersprüchen von Individuum und Gesellschaft 
kritisch zu bewegen, anstatt sie nach einer Seite hin aufzulösen. Dann 
erscheinen die Kämpfe, in die Menschen verstrickt sind, nicht monokausal, 
sondern multidirektional – gegen unterschiedliche Formen der Unterdrü­
ckung auf unterschiedlichen Ebenen von Vergesellschaftung. Abhanden 
kommt dabei das Vertrauen in das personifizierte Gute wie Böse, auf 
welchen das manichäische Weltbild von BDS beruht – solcher falschen 
und irreführenden Eindeutigkeit entwindet sich ein dialektischer Blick. 
Ein Queering von Queer BDS ist deshalb dringend nötig, das einseitige 
nationalistische Identifikationen aufdeckt und kritisiert, wie diese nicht 
nur palästinensischen, sondern Queers weltweit auf den Leib geschrieben 
werden. Eine Rückbesinnung auf die Kritik eingeschränkter Identitätslogik 
im Hinblick auf Gender, Race und Nation, welche die Queer Theory – im 
Anschluss an die kritische Theorie – früher stark gemacht hat, steht einer 
reflektierten und prozesshaften Identitätsbildung nicht im Weg, sondern 
ermöglicht diese erst in lebendiger Auseinandersetzung mit der Komplexi­

Angela Davis und Queer BDS

389

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tät der gesellschaftlichen, politischen und historischen Hintergründe des 
Nahostkonflikts.

In Angela Davis‘ aktivistischem Gebrauch von Intersektionalität domi­
niert eine Überbetonung des Systems und der strukturellen Verhältnisse, 
die aufgrund der fehlenden Vermittlung mit der subjektiven Ebene ganz 
abstrakt und falsch repräsentiert werden. Werden die Subjekte und ihr 
Anspruch auf Glück ausgeblendet, weil das System, das Rassismus und 
Sexismus erzeugt, so übermächtig ist, so droht Adornos kritisches Diktum 
vom Überhang des Systems gegenüber den Individuen ins Positive gekehrt 
und noch einmal wiederholt zu werden. Das zeigt sich darin, dass die 
übergeordneten Ziele von Queer BDS weniger aus den Autonomie- und 
Glücksansprüchen unterdrückter Menschen, hier den Queers, erwachsen, 
sondern schematisch gegen individuelle Ansprüche gewendet werden. Das 
Unrecht des Systems beruht auf ebensolchen falschen Abstraktionen vom 
Besonderen. Komplexitätsreduktionen mögen aus dem politischen Kampf 
erklärbar sein, es sollten jedoch die Opfer benannt und die eigene Agenda 
offengelegt werden, anstatt die Widersprüche ideologisch zu übertünchen. 
Eine kritische Analyse hält an einer universell geteilten und universell 
teilbaren Idee von Emanzipation fest, welche die Individuen und ihre Sehn­
sucht nach Glück in den Mittelpunkt stellt.

Eine wahrhaftige Intersektionalität von Kämpfen nimmt ihren Ausgang 
bei der Vielschichtigkeit der Konflikte, in denen queere Menschen leben 
und kämpfen, insbesondere innerhalb der palästinensischen Gesellschaft, 
die alles andere als homogen ist. Indem Queer BDS aber die prekäre 
Situation palästinensischer Frauen und LGBTIQ* einzig auf die israelische 
Besatzung zurückführt bzw. diese als primäres Hindernis von Freiheit aus­
macht, bleibt Herrschaft innerhalb der palästinensischen Gesellschaft un­
benannt und wird so noch einmal gestärkt. Der Antisemitismus der Queer 
BDS-Kampagne zeigt, dass Intersektionalität zum bloßen Schlagwort ver­
kommt und zum Vorwand für eine antiisraelische Agitation wird.

Richtig verstanden kann Intersektionalität dazu beitragen, Emanzipati­
on als Menschheitsprojekt voranzubringen, indem sie auf die komplexe 
Beschaffenheit von Herrschaft fokussiert und sich weder von ihren Wider­
sprüchen noch, in Anlehnung an Adorno, von der eigenen Ohnmacht 
irre machen lässt. Dafür muss sie aber die Kampagnen, die unter ihrem 
Namen laufen, selbst ideologiekritisch durchdringen und kritisieren, wenn 
Intersektionalität für eine Verschleierung von Antisemitismus genutzt oder 
auf eine single-issue-policy eingeschränkt wird, die selbst zu Sexismus und 
Homophobie führt.

Karin Stögner

390

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

AlQaws (2019): Response to the PA Police Statement, 18.08.2019, http://alqaws.org/artic
les/AlQaws-response-to-the-PA-police-statment.

Atshan, Saʾed (2020): Queer Palestine and the Empire of Critique, Redwood City: 
Stanford University Press.

BDS (2005): Palestinian Civil Society Calls for Boycott, Divestment and Sanctions 
against Israel Until it Complies with International Law and Universal Principles of 
Human Rights, 08.07.2005, https://bdsmovement.net/call.

Benhabib, Seyla (2013): Ethics Without Normativity and Politics Without Historicity. 
On Judith Butler’s Parting Ways. Jewishness and the Critique of Zionism, in: Con­
stellations, 20(1), 2013, 150–163.

Bensoussan, Georges (2019): Die Juden der arabischen Welt. Die verbotene Frage, 
Leipzig: Hentrich & Hentrich.

Berkovits, Balázs (2018): Critical Whiteness Studies and the “Jewish Problem”, in: 
Zeitschrift für kritische Sozialtheorie und Philosophie, 5(1), 2018, 86–102.

Blackmer, Corinne E. (2019): ‘Pinkwashing’, in: Israel Studies, 24(2), 171–81.
Butler, Judith (2023): The Compass of Mourning, in: London Review of Books, 45(20), 

19.10.2023. https://www.lrb.co.uk/the-paper/v45/n20/judith-butler/the-compass-of
-mourning.

Crenshaw, Kimberlé (2012): From Private Violence to Mass Incarceration: Thinking 
Intersectionally About Women, Race, and Social Control, in: UCLA Law Review, 59, 
418–1472.

Davis, Angela (1983): Women, Race, and Class, New York: Vintage Books.
Davis, Angela (2012): What Is Queer BDS? Pinkwashing, Intersections, Struggles, 

Politics, 21.12.2012, https://www.youtube.com/watch?v=M4VX6z5FV4Y.
Davis, Angela (2016a): Freedom is a constant struggle: Ferguson, Palestine, and the 

foundations of a movement, Chicago, IL: Haymarket Books.
Davis, Angela (2016b): Race et impérialisme, intervention lors des 10 ans de la Parti des 

Indigènes de la République (PIR), Paris, 8. Mai 2016, http://indigenes-republique.fr/
race-et-imperialisme-intervention-dangela-davis-race-et-imperialisme-lors-des-10-a
ns-du-pir/.

Davis, Angela/Spivak, Gayatri C./Dhawan, Nikita (2019): Planetary Utopias: Angela 
Davis and Gayatri Chakravorty Spivak in Conversation with Nikita Dhawan, in: 
Radical Philosophy, 2(5), 72–73, 2019.

Dhawan, Nikita (2015): Homonationalismus und Staatsphobie: Queering Dekolonisie­
rungspolitiken, Queer-Politiken dekolonisieren, in: Femina Politica, 24(1), 38–51.

Eigenmann, Laura (2013): Zur Kritik der Homonationalismus-Kritik: Eine Analyse 
der Leerstellen und Machteffekte der Homonationalismus-Kritik anhand ihrer Re­
zeption durch libanesische und palästinensische Queer-und LGBT-Aktivist_innen, 
Masterarbeit Universität Basel, Zentrum Gender Studies.

Angela Davis und Queer BDS

391

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://alqaws.org/articles/AlQaws-response-to-the-PA-police-statment
https://bdsmovement.net/call
https://www.lrb.co.uk/the-paper/v45/n20/judith-butler/the-compass-of-mourning
https://www.youtube.com/watch?v=M4VX6z5FV4Y
http://indigenes-republique.fr/race-et-imperialisme-intervention-dangela-davis-race-et-imperialisme-lors-des-10-ans-du-pir/
https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://alqaws.org/articles/AlQaws-response-to-the-PA-police-statment
https://bdsmovement.net/call
https://www.lrb.co.uk/the-paper/v45/n20/judith-butler/the-compass-of-mourning
https://www.youtube.com/watch?v=M4VX6z5FV4Y
http://indigenes-republique.fr/race-et-imperialisme-intervention-dangela-davis-race-et-imperialisme-lors-des-10-ans-du-pir/


Fine, Robert (2010): Nationalism, Postnationalism, Antisemitism: Thoughts on the 
Politics of Jürgen Habermas, in: Österreichische Zeitschrift für Politikwissenschaft, 
39(4), 409–420.

Fine, Robert/Spencer, Philip (2018): Antisemitism and the Left. On the Return of the 
Jewish Question, Manchester: Manchester University Press.

Haaretz Podcast (2023): Why Is the Cruel Sexual Violence of the October 7 Hamas 
Attack Being Ignored?, Haaretz Podcast, 14.11.2023, https://www.haaretz.com/israel
-news/podcasts/2023-11-14/ty-article-podcast/why-is-the-cruel-sexual-violence-of-th
e-october-7-hamas-attack-being-ignored/0000018b-cdbe-d423-affb-ffbfe0d20000.

Hochberg, Gil Z./Maikey, Haneen/ Rima/Saraya, Samira (2010): No Pride in Occupa­
tion: A Roundtable Discussion, in: GLQ: A Journal of Lesbian and Gay Studies, 
16(4), 599–610.

Horkheimer, Max (1996): Brief an Hans Dollinger, Redaktion der Zeitschrift „Die 
Kultur“, München, 03.11.1960, in: Horkheimer, Max: Briefwechsel 1949–1973, Gesam­
melte Schriften, Bd. 18, Frankfurt am Main: Fischer, 490–491.

Illouz, Eva (2023): Wir, die Linken? Nicht mehr, in: Süddeutsche Zeitung, 27.10.2023.
Johnson, Alan (2023): ‘Progressives’ and the Hamas Pogrom: An A-Z Guide, in: Fath­

om. For A Deeper Understanding of Israel and the Region, October 2023, https://fat
homjournal.org/progressives-and-the-hamas-pogrom-an-a-z-guide.

Kerner, Ina (2020): Provinzialismus und Semi-Intersektionalität: Fallstricke des Femi­
nismus in postkolonialen Zeiten, in: Feministische Studien, 38(1), 76–93.

Küntzel, Matthias (2024): Nazis, Islamic Antisemitism and the Middle East, London: 
Routledge.

Massad, Joseph: Desiring Arabs, Chicago: University of Chicago Press, 2007.
Nelson, Cary (2016): The Intersectionality Muddle, 14.2.2016 https://www.insidehigher

ed.com/views/2016/02/15/concept-intersectionality-mutating-and-becoming-corrupt
ed-essay.

Palestinian Feminist Collective (2021): Pledge that Palestine is a Feminist Issue, https://
actionnetwork.org/petitions/pledge-declaring-palestine-is-a-feminist-issue.

Palestinian Feminist Collective (2023): All Out For Palestine. Stop the Genocide! End 
U.S. Aid to Israel! Free Palestine! October 2023, https://actionnetwork.org/user_files
/user_files/000/098/772/original/All_Out_Palestine_Toolkit_3.0.pdf.

Palestinian Feminist Collective (o.J.): Free Khalida Jarrar, End the Global Prison-In­
dustrial Genocide, https://palestinianfeministcollective.org/free-khalida-jarrar-end-t
he-global-prison-industrial-genocide/.

Puar, Jasbir K. (2007): Terrorist Assemblages: Homonationalism in Queer Times, 
Durham: Duke University Press.

Puar, Jasbir K. (2012): The Golden Handcuffs of Gay Rights: How Pinkwashing Dis­
torts both LGBTIQ and Anti-Occupation Activism, in: Jadaliyya, 07.02.2012, https://
www.jadaliyya.com/Details/25229.

Puar, Jasbir K./Mikdashi, Maya (2012): Pinkwatching and Pinkwashing: Interpenetra­
tion and its Discontents, in: Jadaliyya, 09.08.2012, https://www.jadaliyya.com/Detail
s/26818.

Karin Stögner

392

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.haaretz.com/israel-news/podcasts/2023-11-14/ty-article-podcast/why-is-the-cruel-sexual-violence-of-the-october-7-hamas-attack-being-ignored/0000018b-cdbe-d423-affb-ffbfe0d20000
https://fathomjournal.org/progressives-and-the-hamas-pogrom-an-a-z-guide
https://www.insidehighered.com/views/2016/02/15/concept-intersectionality-mutating-and-becoming-corrupted-essay
https://actionnetwork.org/petitions/pledge-declaring-palestine-is-a-feminist-issue
https://actionnetwork.org/user_files/user_files/000/098/772/original/All_Out_Palestine_Toolkit_3.0.pdf
https://palestinianfeministcollective.org/free-khalida-jarrar-end-the-global-prison-industrial-genocide
https://www.jadaliyya.com/Details/25229
https://www.jadaliyya.com/Details/26818
https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.haaretz.com/israel-news/podcasts/2023-11-14/ty-article-podcast/why-is-the-cruel-sexual-violence-of-the-october-7-hamas-attack-being-ignored/0000018b-cdbe-d423-affb-ffbfe0d20000
https://fathomjournal.org/progressives-and-the-hamas-pogrom-an-a-z-guide
https://www.insidehighered.com/views/2016/02/15/concept-intersectionality-mutating-and-becoming-corrupted-essay
https://actionnetwork.org/petitions/pledge-declaring-palestine-is-a-feminist-issue
https://actionnetwork.org/user_files/user_files/000/098/772/original/All_Out_Palestine_Toolkit_3.0.pdf
https://palestinianfeministcollective.org/free-khalida-jarrar-end-the-global-prison-industrial-genocide
https://www.jadaliyya.com/Details/25229
https://www.jadaliyya.com/Details/26818


Schotten, Heike/Maikey, Haneen (2012): Queers Resisting Zionism: On Authority and 
Accountability Beyond Homonationalism, in: Jadaliyya, 10.10.2012, https://www.jada
liyya.com/Details/27175/Queers-Resisting-Zionism-On-Authority-and-Accountabilit
y-Beyond-Homonationalism.

Schulman, Sarah (2012): Israel/Palestine and the Queer International, Durham, N.C.: 
Duke University Press.

Stögner, Karin (2014): Antisemitismus und Sexismus. Historisch-gesellschaftliche Kon­
stellationen, Baden-Baden: Nomos.

Stögner, Karin (2020): Intersectionality and Antisemitism. A New Approach, in: Fath­
om. For A Deeper Understanding of Israel and the Region, https://fathomjournal.or
g/intersectionality-and-antisemitism-a-new-approach.

Stögner, Karin (2023): Kritische Theorie und feministisches Urteilen heute, in: Zeit­
schrift für kritische Theorie, 29(56/57), 202–216.

Stychin, Carl F. (2004): Same-Sex Sexualities and the Globalization of Human Rights 
Discourse, in: McGill Law Journal Revue de droit de McGill, 49(4), 951–968.

Weinstock, Nathan (2019): Der zerrissene Faden. Wie die arabische Welt ihre Juden 
verlor. 1947–1967, Freiburg: ça ira.

Angela Davis und Queer BDS

393

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jadaliyya.com/Details/27175/Queers-Resisting-Zionism-On-Authority-and-Accountability-Beyond-Homonationalism
https://fathomjournal.org/intersectionality-and-antisemitism-a-new-approach
https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jadaliyya.com/Details/27175/Queers-Resisting-Zionism-On-Authority-and-Accountability-Beyond-Homonationalism
https://fathomjournal.org/intersectionality-and-antisemitism-a-new-approach


https://doi.org/10.5771/9783748965787-371 - am 17.01.2026, 10:10:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	IV. ISRAELHASS IN THEORIE UND GESCHICHTE
	Angela Davis und Queer BDS|Karin Stögner
	Was hat Palästina mit Feminismus zu tun?
	Angela Davis: Intersectionality of Struggles
	Queering Queer BDS
	Fazit
	Literatur




