20

Masken denken - in Masken denken

Bereiche, selbst unter steter Betonung ihrer wechselseitigen Durchdringung, fiir
mich unméglich war. Dieser Umstand schliagt sich in Aufbau und Ausfithrung der
vorliegenden Arbeit darin nieder, dass beide Perspektiven einerseits ihren Raum
erhalten, wihrend sie andererseits als ineinander verschrinkt vorgestellt werden.

Auflerdem interpretiere ich in dieser Arbeit zuerst und vorrangig Abschnitte
aus dem verdffentlichten Werk Nietzsches, da ihm ein héherer Grad an Uberarbei-
tung und Reflexion eignet als den im Nachlass vorliegenden Texten.” Dem liegt
auch die Uberzeugung zugrunde, dass schon die publizierten Texte genug zu den-
ken geben und ihr Potential lingst noch nicht als ausgeschopft gelten kann. Darum
werde ich in der vorliegenden Arbeit nur sparsam und an den thematisch beson-
ders relevanten Stellen auf den Nachlass zuriickgreifen.

1.2. Forschungsstand

Masken sind, wie dargestellt, mehr und mehr als Mittel der Tiuschung in Verruf
geraten: Einerseits sind unter christlichen Gelehrten mit ihnen die Vorstellungen
von Lige, Betrug und Teufelei verbunden, andererseits werden in der Aufklirung
Forderungen nach Transparenz und dem Ideal einer unverstellten Wahrheit in den
Vordergrund geriickt, denen der Verbergecharakter der Masken ihrerseits suspekt
war. Es ist diesem in der Kultur- und Geistesgeschichte der Maske zugeschriebenen
moralischen Status geschuldet, dass auch im Zusammenhang mit der Philosophie
Nietzsches die dortigen Beziige zur Maske zunichst ihrem zweifelhaften Image
gemif interpretiert wurden: Aspekte der Liige, des Betrugs und schlechter Ab-
sichten standen im Vordergrund. Wann immer sich die anfingliche Forschung an
einer Deutung der zahlreichen, die Masken thematisierenden Abschnitte versucht
hat, ist sie weit hinter den von Nietzsche eroffneten Spielriumen zuriickgeblieben.
Befangen in traditionellen Denkweisen, sah man in den Masken kaum mehr als die
Metapher boswilliger Tiuschung. Bestenfalls hat man, angeregt durch Nietzsche,
eine Aufwertung der tiuschenden Bewegung vollzogen, womit Maske zum Sinn-
bild einer distanzwahrenden Schutzfunktion gegeniiber sich selbst oder anderen
wird. Auch schienen Masken als kulturhistorischer Bestandteil des Theaters, der
Volksbelustigung und Vermummung einer ernsthaften Beschiftigung nicht wert
genug, dass man sich mit ihnen auf eine Weise hitte auseinandersetzen wollen, die

15 Vgl. Claus Zittel: »Nachlass 1880-1885«. In: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch,
Stuttgart/Weimar 2000. S. 138-142, hier S.139. Zwar ist auch ein Text wie etwa der Ecce homo
unverdffentlicht geblieben und liegt lediglich als korrigiertes Druckmanuskript vor, weshalb
er hier trotzdem zur Interpretation herangezogen wird, doch besteht ein grofRer Unterschied
zwischen einem solchen, bereits hochgradig komponierten Text und den Nachlassnotizen.

- am 14.02.2026, 07:40:02.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

iiber eine oberflichliche und die herkémmlichen Urteile reproduzierende Bewer-
tung hinausginge. So allein ist erklirbar, weshalb die Maskenproblematik so lange
weitgehend unhinterfragt auf ihren Tiuschungseffekt reduziert und damit mora-
lisch bewertet wurde — und zwar je nachdem, wie wohlwollend der Autor Nietzsche
gegeniibersteht, in anerkennender Manier oder mit tadelndem Unterton.

Bereits 1918 widmet Ernst Bertram in dem Buch Nietzsche. Versuch einer Mytho-
logie ein Kapitel der Maske. Ihm kommt das Verdienst zu, unter dieser Uberschrift
sowohl Passagen aus der Geburt der Tragidie, die die Maske im Theaterkontext ver-
handeln, als auch die Themen des Schauspielers und Wagners zusammengefithrt
zu haben. Ist seine Interpretation zwar nicht einfach mafigeblich fir die spite-
re Forschung zu nennen, weil ihr idealisierender Charakter rasch als allzu affir-
mative Schwirmerei eines Nietzsche-Apologeten erkennbar ist, so scheint sie be-
ziiglich der Maske jedoch die hauptsichlichen Argumente vorwegzunehmen. In-
dem Bertram postuliert, dass Nietzsche »sich aus fremden Masken reden laf3t«,
dabei jedoch »eine letzte schiitzende Maske vor sich selber« getragen habe, sind
zwei wesentliche Aspekte deutlich formuliert:"® Maske kommt hier einerseits nur
in verbergender, tiuschender, schiitzender Funktion infrage. Andererseits werden
wichtige Elemente von Nietzsches Philosophieren als Masken deklariert und zwar
als >Masken Nietzsches«. Ein solches Reden impliziert notwendig, Nietzsche habe
aus bestimmten Griinden sein >wirkliches< Denken in Masken gekleidet und somit
seine >wahre« Philosophie verborgen. Um sich ihr dennoch zu nihern, miisse sie
folglich von den Masken erst entkleidet und entlarvt werden. Hauptsichlich gel-
ten fiir Bertram alle Aulerungen iiber andere Denker als Masken, sei es Sokrates,
Shakespeare, Sterne oder Goethe, wobei Nietzsche diese historischen Verstecke le-
diglich dazu benutze, um unbemerkt von sich selbst zu sprechen und »geheime
Selbstbildnisse« zu schaffen.” Doch auch in der Gesamtschau von Nietzsches Phi-
losophie ist, Bertram gemif3, die Dialektik der verbergend-entbergenden Maske
ins Werk gesetzt, denn: »Jede Zeile seines Werks verrit den, der sich nicht ver-
raten mochte, den >Wanderer« des >Jenseits¢, der nur eine Bitte hat: eine Maske
mehr! eine zweite Maske!«® Die Logik dieses Arguments, nach der die in den Tex-
ten prisenten Figuren (hier: der Wanderer) allesamt als Masken Nietzsches anzu-
sehen seien, hat seitdem unter Forschern eine erstaunliche Konjunktur erfahren.

16  Ernst Bertram: Nietzsche. Versuch einer Mythologie, Berlin 1918, S.172.

17 Ebd. S.174. Schon vorher heifdt es: »Zu diesen Masken Nietzsches gehort vor allen andern
Sokrates. Dann Heraklit, Empedokles, Epikur, von Neueren Lionardo [sic!], Shakespeare, Pas-
cal, Napoleon. Und nicht zuletzt auch Goethe. Wer sich die Mithe gibt, den fast unzihlbaren
Stellen nachzugehen, an denensich Nietzsche tiber Coethe gedufiert hat, wird iber die auto-
biographische Bedeutung dieser AuRerungen [...] in keinem Zweifel sein: Nietzsche bediente
sich dieser olympischen Maske mit kithnster Vorliebe als eines aussagenden, ihn selber aus-
sagenden Mundes.« (ebd. S.173).

18 Ebd.S.178.

- am 14.02.2026, 07:40:02.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Masken denken - in Masken denken

Dass solche tiberspannten und allumfassenden Auslegungen des Masken-Motivs
bis heute ihren Reiz nicht verloren haben, mag daran liegen, dass sie den Inter-
preten in den Rang desjenigen versetzen, der Kraft seiner geistigen Fihigkeiten,
seiner Sensibilitit, ja seiner exegetischen Begabung >hinter die Masken« Nietzsches
zu schauen vermag.

1.2.1.  Die Maskenproblematik in der Nietzsche-Forschung

Es ist nicht tibertrieben, zu behaupten, dass neben sehr wenigen Ausnahmen die
bisherige Forschungsliteratur den Zusammenhang der Philosophie Nietzsches mit
der Maskenproblematik vor dem Hintergrund einer biographischen bzw. autor-
zentrierten Argumentation abgehandelt hat. Diese Interpretationsfolie, die sich
darauf kapriziert, die >Masken Nietzsches« nachzuweisen, ist untrennbar mit ei-
nem Verstindnis von Maske als tiuschendem, verbergendem Element verbunden
und bleibt daher der Dialektik von (falschem) Auflen und (wahrem) Innen verpflich-
tet. AuBerdem nimmt sie ijhren Gegenstand niemals thematisch, exegetisch oder
philosophisch wahr, sondern wittert hinter dem Wort >Maske<« immer zuerst ein
Versteckspiel des Autors Friedrich Nietzsche. Hierzu kénnen v.a. die Monographi-
en von Ernst Bertram (1918), Karl Jaspers (1935), Achim Fiirstenthal (1940), Walter
Kaufmann (1980) und die Schmihschrift der Briider Buser (1914) gezihlt werden.”
Unter den neueren Arbeiten kniipfen sowohl Gianni Vattimo (1974) als auch Vivetta
Vivarelli (1998) und Ansgar M. Hiils (2013) ausdriicklich an den von Bertram er-
Offneten Interpretationsrahmen an und erginzen ihn, ohne dessen Spielraum in
der Beurteilung der Masken zu iiberschreiten.*® Zahlreiche Aufsitze fiigen sich in

19 ErnstBertram: Nietzsche. Versuch einer Mythologie. Berlin 1918; Karl Jaspers: Nietzsche. Ein-
fihrung in das Verstandnis seines Philosophierens. Berlin 1935; Achim Fiirstenthal: Maske
und Scham bei Nietzsche. Ein Beitrag zur Psychologie seines Schaffens. Basel 1940; Walter
Kaufmann: Discovering the mind, Volume 2: Nietzsche, Heidegger and Buber. New York1980;
die Kapitel 26-29 (ibersetzt von Ernst Behler in: Walter Kaufmann: Nietzsches Philosophie
der Masken. In: Nietzsche-Studien, Bd. 10/11, 1981/82, S.111-131; Hans und Wilhelm Buser:
Friedrich Nietzsche Der Hochstapler im Philosophenrock und Prophet des Henkerstaates im
Lichte seines beriihmt gemachten Werkes »Also sprach Zarathustra« oder: Herunter mit der
Maske! Augsburg 1914.

20  Gianni Vattimo: Il soggetto e la maschera. Nietzsche e il problema della liberazione. Milano
1974 betont, dass mit der Maske zuvorderst andere Konzepte verbunden sind, wie das der
Fiktion, Illusion und der Wahrheit als Fabel, stellt die Maske dann aber als>Leitfaden<in den
Dienst eines Nietzsches Denken angeblich dominierenden Uberbaus und deutet dessen Phi-
losophie insgesamt als eine Philosophie des Ubermenschen: »Scegliere la maschera come
filo conduttore non vuol tuttavia dire riconoscere senz’altro la filosofia di Nietzsche come
una filosofia della maschera; pitt a buon diritto essa puo definirsi [...] una filosofia dell’ol-
treuomocx (ebd. S. 9). Insofern interessiert Vattimo die Maske nicht als philosophisches Pro-
blem, sondernsiedientihm lediglichals prominentes Schlagwort fiir die Ausarbeitung seiner
Ubermenschen-Thematik. Solche Ansitze werden heute zurecht und zumeist als unzulissi-

- am 14.02.2026, 07:40:02.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

dieses Bild.” Selbst bei van Tongeren (1989 und 2000) itberwiegt noch der Bezug
zwischen den Masken und Nietzsche, zwischen esoterischem Gehalt und dessen
Maskierung im Text, obgleich er ebenso wie Langer (2005) die Vielschichtigkeit
der Maskenproblematik erkennt und sie in einem weitaus differenzierteren Gefii-
ge verortet.*

Insgesamt sind die Schwierigkeiten auffillig, die es bereitet, der Maske syste-
matisch Herr zu werden: Bertram etwa setzt verschiedene Zitate miteinander ins
Verhiltnis, die zweifellos relevant sind, doch vermag er keine iberzeugende Ver-
bindung zwischen ihnen herzustellen. Auch Karl Jaspers zitiert in dem Notwendig-
keit und Wahrheit der Maske iiberschriebenen Kapitel lange Schliisselpassagen, ohne
sie hermeneutisch entsprechend auszudifferenzieren. Zwar betont er neben Fragen
des Stils auch die erkenntnistheoretische Relevanz der Maske als im Spannungs-
feld von Schein und Sein, Wahrheit und Liige angesiedelt, doch scheint sein Urteil
rasch auf »Nietzsches Wesenshaltung« und seine Schriften im Ganzen abzuzielen,
die als Masken in Betracht zu ziehen seien: »In der Maske ist sowohl die gemeine
Lige wie die eigentliche Wahrheit; im Werk als Maske ist die Verwechselbarkeit

ge Hypertrophien verworfen. Demgegeniiber entwickelt Vivetta Vivarelli: Nietzsche und die
Masken des freien Geistes: Montaigne, Pascal und Sterne, Wiirzburg 1998 das »Masken-Motiv
als understatement« (ebd. S. 8), und in Bezug auf Nietzsche gilt es als eine »Maske des Philoso-
phen, die der stilistischen Zurtickhaltung sehr dhnelt« (ebd. S.10). Die drei Referenzautoren
werden dabei als exemplarische >freie Geister< verhandelt und qua Analogieschluss zu Mas-
ken Nietzsches als notwendige, tduschende Verkleidungen eines tiefen, leidenden Ceistes,
denn fir die Autorin »scheint ein geheimnisvoller Zusammenhang zwischen Biographie und
philosophischem Prinzip zu bestehen« (ebd. S.13). Auch Hils, der »Nietzsches >Philosophie
der Maskenc<ein ausfiihrliches Kapitel widmet, reifdt zwar die richtigen Themen an, fiihrt sei-
ne Argumentation jedoch immer wieder auf die positive Verstellungskunst oder auf biogra-
phische Deutungen zuriick (vgl. Ansgar Michael Hiils: Maske und Identitit. Das Maskenmotiv
in Literatur, Philosophie und Kunst um 1900, Wiirzburg 2013, S. 102-124).

21 Vgl.z.B. Kurt Weisshaupt: Maske und Gehalt. Stufen des Esoterischen bei Nietzsche, In: Holz-
hey, Helmut; Walter Zimmerli (Hg.): Esoterik und Exoterik der Philosophie. Beitrage zu Ge-
schichte und Sinn philosophischer Selbstbestimmung, Basel/Stuttgart1977. S.191-205; Klaus
Wellner: Nietzsches Masken in Ecce homo. In: Nietzscheforschung, Bd. 12, 2005, S. 143-150; To-
bias Nikolaus Klass: Von Peitschen und Masken. Nietzsches Suche nach Strategien der Selbst-
Anrithung. In: Alfred Schifer; Michael Wimmer (Hg.): Masken und Maskierungen, Opladen
2000, S. 251-279; Takahide Imasaki: Die Masken des Freigeistes und des Schauspielers in der
Philosophie Friedrich Nietzsches. In: Jutta Georg; Renate Reschke (Hg.): Nietzsche und Wag-
ner. Perspektiven ihrer Auseinandersetzung, Berlin/Boston 2016. S. 38-45.

22 Paul van Tongeren: Die Moral von Nietzsches Moralkritik. Studien zu »Jenseits von Gut
und Bose«, Bonn 1989; Paul van Tongeren: Reinterpreting modern culture: An introduction
to Friedrich Nietzsche’s Philosophy, West Lafayette 2000; Daniela Langer: Wie man wird,
was man schreibt. Sprache, Subjekt und Autobiographie bei Nietzsche und Barthes, Pader-
born/Miinchen 2005.

- am 14.02.2026, 07:40:02.

23


https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Masken denken - in Masken denken

durch Zweideutigkeit und Vordergrund«.”® Wenn in der Maske auch eigentliche
Wahrheit ist, kann dies nur so gemeint sein, dass Maske die Wahrheit >hinter sich<
verbirgt, durch ihren Vordergrund verschliisselt und sie damit zuginglich nur fir
diejenigen macht, die sich aufs Demaskieren verstehen. Dabei geht auch Jaspers
leichten Fufdes den Schritt von der Maske zu Nietzsche, von den vielgestaltigen
Darstellungs- und Stilformen zur maskierten Zweideutigkeit und von den Textfi-
guren zum in ihnen insgeheim sich aussprechenden Autor:

Die Notwendigkeit des Maskenseins wirft ihren Schatten auf den Sinn des Werks:
Das Werk kann in keinem Gedanken die Wahrheit selbst aussprechen. Die Unei-
gentlichkeit alles Bestimmten hat die Zweideutigkeit des Eigentlichen, die Un-
mitteilbarkeit die in Masken erscheinende Einsamkeit zur Folge.**

Walter Kaufmann hingegen riickt Nietzsches Philosophie der Masken an einen zentra-
len Punkt in dessen Schaffen und betont die Andersartigkeit der Positionen. Zwar
bemerkt er zurecht, »dafd Nietzsche, der zu der Idee der Maske durch seine Be-
schiftigung mit der griechischen Tragddie kam, Masken nicht notwendigerweise
als unaufrichtig und bése ansah«,” kommt jedoch nicht iiber diese Umkehrung
hinaus, die der Tiuschungsfunktion einen positiven, schiitzenden Effekt zuge-
steht. Kaufmann weist auflerdem darauf hin, dass bereits Nietzsche den Menschen
zu dessen beruflichen Rollen in Beziehung gesetzt und darin eine Art kiinstlicher
Natur gesehen hat, lange bevor in der angloamerikanischen Soziologie das >Rol-
lenmodell« in Mode kam.* Zudem wirft Kaufmann das Problem des Verstanden-
Werdens als Stilfrage auf und bleibt doch die Antwort auf seine Frage schuldig
»wie intellektuelle Rechtschaffenheit und Ehrlichkeit, auf die Nietzsche solch gro-
8en Wert legt, mit seiner Philosophie der Masken in Einklang gebracht werden
kann«.”” Solche Auflerungen sind insgesamt symptomatisch fiir all jene Versuche,
auf Nietzsches Texte mit einem traditionellen Maskenverstindnis, allem voran je-
doch mit nur einem Maskenbegriff zuzugreifen. Sie beruhen auf der unausgespro-
chenen, moralischen Bewertung der Masken als Gefdhrderinnen jeder ernsthaften
Wahrheitssuche. Wie in der vorliegenden Arbeit gezeigt werden soll, setzt Nietz-
sche demgegeniiber gerade die Masken dafiir ein, neue Spielriume fiir das Erken-
nen zu gewinnen.

23 Karl Jaspers: Nietzsche. Einfiihrung in das Verstandnis seines Philosophierens, Berlin 1935,
S. 403.

24  Ebd.S. 406.

25  Walter Kaufmann: Nietzsches Philosophie der Masken. In: Nietzsche-Studien, Bd. 10/11,
1981/82, S.113.

26  Vgl.ebd.S.114. Kaufmann argumentiert unter Riickbezug auf FW 356. Vgl. diesbeziiglich mei-
ne Ausfithrungen in Kapitel 2.2.3.2.

27  Ebd.S.19.

- am 14.02.2026, 07:40:02.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Exemplarisch fiir jene Art der Beschiftigung mit der Maskenproblematik,
die durchaus auf die richtigen Themenkomplexe hinweist, diese jedoch mangels
hermeneutischer Sorgfalt immer nur unzureichend interpretieren kann, steht
der 2006 erschienene Aufsatz von Georges Goedert. Er trigt den Titel Nietzsches
Begriff der Maske — allerdings wird das damit angekiindigte Programm nicht einmal
ansatzweise erschopft. Goedert weist dem Maskenbegriff zunichst ein dreige-
teiltes Einsatzgebiet zu und unterscheidet dafiir die Schwerpunkte »Maske und
Gesellschaft; Maske und Wahrheit; Maske und Bewusstsein«.?® Darufhin heifit es
beziiglich der ersten hermeneutischen Ebene der Intersubjektivitit: »Es fillt auf,
wie sehr sich Nietzsche in diesem Zusammenhang auf eigene Lebenserfahrung
bezieht. So hat nach ihm die Maske bspw. im Alltag Schutz zu gewihren vor
Zudringlichkeiten: Schutz gegen Neugierde — hier spricht der Einsiedler«.? Dabei

28  Ceorges Goedert: Nietzsches Begriff der Maske. In: Susanne Craemer; Enrica Dilk; Heinz
Sieburg u.a. (Hg.): Europdische Begegnungen. Beitrdge zur Literaturwissenschaft, Sprache
und Philosophie. Festschrift fir Joseph Kohnen, Luxembourg 2006, S. 579-588, hier S. 579.
Der grofte Schwachpunkt des Aufsatzes offenbart sich in seinem Umgang mit der Ausdiffe-
renziertheit des eigenen Themas. Wahrend Goedert zu Beginn aus Kaufmanns Text »Disco-
vering the Mind«zitiert und sofort dessen Argument einer»Uberfiille von einschlagigem Ma-
terial« (S. 579) abzuschwichen bemiiht ist, scheint damit lediglich das eigene Unterfangen
gerechtfertigt zu werden, auf kaum zehn Seiten von »Nietzsches Begriff der Maske« zu han-
deln. Goedert nennt Kaufmanns These eine »Ubertreibung, die auf mangelnder Systematik
beruhe und wendet dagegen ein, dass »der Philosoph das Maskenmotivimmerhin nur an we-
nigen Stellen aufgreift« (ebd.). Als Begriindung fiihrt er an, Kaufmann habe nicht geniigend
auf die Abgrenzungen geachtet, mit denen Nietzsche angeblich den Begriff der Maske von
verwandten Begriffen »wie >Rolle¢, sSchauspieler<, sVerstellung< und »Verkleidung« getrennt
hitte (ebd.): Auf dieses Missverstandnis sei Kaufmanns Fehl- und Uberbewertung zuriickzu-
fithren. Wenn Goedertjedoch nur eine Seite spater konstatiert: »Unter diesem Gesichtspunkt
ist allerdings der Begriff>Verkleidung« quasi gleichbedeutend mit dem der Maske. Dasselbe
gilt, zum grofiten Teil wenigstens, fir die >Verstellunge.«, ist der Selbstwiderspruch greifbar,
denn auch hier dient der Maskenbegriff dazu, eine Fiille anderer Begriffe zu konkretisieren.
In der Folge werden kommentarlos Begriffe wie etwa der »Schauspieler« oder die »Verklei-
dung« mit dem Begriff der Maske in Verbindung gebracht und auf die »moralische Verklei-
dung« (FW 352) hingewiesen, weshalb Goedert schlussfolgert: »Moral wird damit zur Mas-
ke!« (S.580). Auf diese Weise hat Goedert die eigene Kritik so rasch wieder demontiert, wie
nun durch die Hintertiir erneut jene begriffliche »Uberfiille« und Uniibersichtlichkeit einzu-
brechen droht, die er vorher gerade fiir seine Arbeit hatte ausschliefen wollen.

29  Ebd.S.580. Eine dhnliche Argumentation, die die Textfiguren grundsatzlich als Masken von
Nietzsche interpretiert, findet sich z.B. bei Klaus Wellner, der das Lemma Maske, Schauspieler
im Nietzsche-Lexikon verfasst hat und der befindet: »Die Gestalten >freier Geist¢, sWanderer
und sein Schatten<undsZarathustra<sind Metaphern fiir Wahrheitsperspektiven und Masken
des Autors.« (Christian Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, S. 220f.). Well-
ner fithrt danach zwei Aphorismen mit Maskenbezug an und deutet sie in ihrer Thematik des
Leidenden, der Ekel empfindet und daher Verkleidungen benétigt JGB 270), sowie des tiefen
Geistes, um den Masken wachsen (JGB 40) als unmittelbare Selbstbezeichnungen des Autors.

- am 14.02.2026, 07:40:02.

25


https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Masken denken - in Masken denken

bezieht sich Goedert auf einen Aphorismus mit dem Titel »Der Einsiedler
spricht noch einmal.« (FW 365) und identifiziert ganz ausdriicklich
Nietzsche mit der literarischen Figur des Einsiedlers. Dass diesem Verfahren nach
wie vor ein hohes Maf} an Plausibilitit zugesprochen wird, macht es jedoch nicht
weniger problematisch. Umso bedeutsamer wird es, mit Nachdruck auf einer
Trennung zwischen Autor und den zahlreichen Textfiguren zu bestehen. Weil Go-
edert davon iiberzeugt ist, dass »[d]ie Maske tiuscht, filscht, verbirgt«,*® kénnen
selbst seine anschlieffenden Erdrterungen zu Nietzsches Subjekt-, Sprach- und
Bewusstseinskritik nur fehlgreifen. Tatsichlich ist die Zusammenschau dieser
Themenfelder wesentlich fiir die Maskenproblematik, doch gerit sie zu einer
absurden Argumentation, wenn alleiniger Verstehenshintergrund die Masken-
metapher der Tiuschung ist: Entsprechend habe Nietzsche nach Goedert zum
Ausdruck bringen wollen, wir seien umgeben von »Masken, die nicht nur unser
eigenes wahres Wesen verbergen, sondern, von uns iiber die Dinge gebreitet, auch
diese daran hindern, sich in ihrer Wahrheit, das heif3t hier, in ihrer partikularen
Eigenheit zu manifestieren«.” Als gréfiten Storfaktor macht Goedert die Sprache
ausfindig, weshalb in der Konsequenz unbewusste korperliche Gebarden aufgrund
ihres geringeren Grades an Vermitteltheit zum Garanten und Residuum einer
»urspriinglichen Realitit« stilisiert werden,* von der das Bewusstsein qua Spra-
che eben nur eine drgerliche Maskierung und Verfilschung geben kénne. Durch
»Dechiffrierung« sei somit ein »Zugang zu unserem tieferen Innern« méglich.*
Zu zeigen, dass Nietzsche nichts ferner liegt, als den Diskurs der hinter Masken

Es ist eine unleugbare Tendenz dieser Ansatze, hier wie andernorts, dass sie Nietzsche zum
grofien Leidenden, zum missverstandenen Genie und allzeit Verkannten stilisieren, sobald
das Maskenthema zur Sprache kommt. Ebenso dufiert sich Baeumler: »Das, was er eigentlich
will, a8t er immer nur ahnen. [...] Nietzsche schreibt gleichsam pseudonym: Schopenhauer,
Wagner, Dionysos, der freie Geist, Zarathustra sind seine Masken.« (Alfred Baeumler: Nietz-
sche der Philosoph und Politiker, Leipzig 1931, S.9). Unterbestimmt bleibt dieser konkrete
Punkt auch bei Werner Stegmaier: Eine Frage zum Schluss. Das neunte Hauptstiick: »was
ist vornehm?«. In: Marcus A. Born (Hg.): Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, Ber-
lin 2014, S.179-205. Anlésslich der statt des urspriinglich geplanten Maskenkapitels in ganz
Jenseits von Gut und Bdse verstreuten Masken-Aphorismen schreibt Stegmaier: »[Slie machen
darauf aufmerksam, dass auch die ibrigen Aphorismen Masken und als solche zu verstehen
sind« (ebd. S.183). In welchem Sinne Aphorismen als Masken gelten konnen, bleibt unklar.
Stegmaier bietet spater den Gedanken an, Nietzsche schreibe in JGB 289 »in der Maske eines
Einsiedlers« (ebd. S.199f).

30 Georges Goedert: Nietzsches Begriff der Maske. In: Susanne Craemer; Enrica Dilk; Heinz
Sieburg (Hg.): Europdische Begegnungen. Beitrage zur Literaturwissenschaft, Sprache und
Philosophie. Festschrift fir Joseph Kohnen, Luxembourg 2006, S. 579-588, hier S. 584.

31 Ebd. S 586.

32 Ebd.S.586.

33 Ebd.S.585.

- am 14.02.2026, 07:40:02.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

verborgenen, >wahreren« Eigentlichkeit weiterzufithren, ist ein Anliegen dieser
Arbeit.

Am Beispiel des Aufsatzes von Goedert sowie der Monographien von Bertram,
Jaspers und Kaufmann wird insgesamt deutlich, wie die Auseinandersetzung mit
den Masken in scheinbar unauflésbaren Aporien (Unmitteilbarkeit, Problem der
Rechtschaffenheit) oder im unbefriedigenden Aufweis einer inneren Widerspriich-
lichkeit enden kann. Und das aus zwei Griinden: Bleiben die Masken allein auf
Nietzsche als Autor bezogen, dann wird entweder die Mitteilbarkeit der philo-
sophischen Inhalte Gberhaupt infrage gestellt (Jaspers), in den Masken ein Be-
weis fiir die Uberempfindlichkeit und Schutzbediirftigkeit des Philosophen gese-
hen (Bertram, Goedert) oder Nietzsche ein moralischer Vorwurf gemacht (Kauf-
mann, Goedert). Zweitens aber ergeben sich die genannten Scheinparadoxien nur
dann, wenn davon ausgegangen wird, dass Begriffen unabhingig von ihrem Kon-
text ein immer gleichbleibender Bedeutungsgehalt zukommt. Demgegeniiber ver-
folgt die vorliegende Arbeit den methodischen Ansatz, Nietzsches Texte in ihrer
konstellativen Verfasstheit zu erschliefRen und geht davon aus, dass in Begriffen,
z.B. dem der Maske, verschiedentlich Bedeutungsebenen aktualisiert werden kon-
nen (vgl. Kapitel 1.3.2).

So richtig es ist, die Textfiguren z.B. des Wanderers, des freien Geistes, des
Einsiedlers etc. mit der Maskenproblematik in Verbindung zu bringen - so fehl
greift doch, wer in ihnen lediglich die sMasken« Nietzsches erkennen will. Erstens
ist damit jede Distanz zwischen dem Autor und den Figuren eines Textes nivel-
liert, mithin wird jeder Spielraum fiktionaler Gestaltung negiert. Weshalb es ei-
nem sprachlich so ausdrucksstarken Philosophen iiberhaupt darum zu tun gewe-
sen sein sollte, immer nur >sich selbst< auszusprechen und ssich hinter Masken< zu
verbergen, wird selten begriindet und scheint zunichst ein reiner Gewohnheits-
schluss zu sein. Andernfalls wird argumentiert, Nietzsche selbst habe nicht nur
darauf hingewiesen, sondern ausdriicklich gefordert, seine Texte auf ihn hin zu
interpretieren. Dass dieses Argument jedoch nicht zwingend ist, ldsst sich leicht
belegen.* Die allzu grofRe Selbstverstindlichkeit indes, mit der die Textfiguren als

34  Zwar findet sich in der Vorrede zur Frohlichen Wissenschaft von 1886 der Hinweis, man habe
»vorausgesetzt, dass man eine Person ist, nothwendig auch die Philosophie seiner Person«
und ferner die Uberlegung »ob nicht, im Grossen gerechnet, Philosophie bisher nur eine
Auslegung des Leibes und ein Missverstindnis des Leibes gewesen ist«
(FW, Vorrede 2, KSA 3, S. 347f.). Nun ist die daraus abgeleitete Schlussfolgerung einer Unum-
ganglichkeit biographischer Interpretation alles andere als evident, geht es doch dem zitier-
ten Abschnitt der Vorrede um einen Aufweis der radikalen Leibgebundenheit allen Denkens.
Dabei bewegt sich diese dezidiert psychologische Perspektive innerhalb zweier Positionen,
die Nietzsche als »Gesundheit« und »Krankheit« paraphrasiert, wobei ersterer ein Philoso-
phieren aus Kraft und Uberfiille, zweiterer dagegen aus Mangel und Notstand korreliere.
Aus diesen »physiologische[n] Bedurfnisse[n]«resultierten dann entsprechende Werturteile

- am 14.02.2026, 07:40:02.

27


https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Masken denken - in Masken denken

Nietzsches Masken identifiziert werden, sollte misstrauisch stimmen. Wird damit
doch nichts Anderes nahegelegt, als dass die Textfiguren und die Szenerien, in die
sie eingebettet sind, insgesamt weniger in Betracht kommen, als die vermeintli-
che Erkenntnis, dass sich der Autor in immer anderen Masken inszeniert habe. Die
mit dem Bild der tiuschenden, verbergenden Maske einhergehende Logik impli-
ziert stets eine dahinterliegende, wahrere Position, wobei die Maske nur niitzliches
Mittel zum Zweck ist. Auflerdem wird impliziert, dass das sich verbergende Selbst
mindestens in dieser Geste der Maskierung zu erkennen wire — als wiisste man
genau, wer Nietzsche ist und wo er eigentlich« von sich selbst spricht, auch wenn
der Text anders lautet. Nietzsche indes hatte gewiss viel >zu verbergen< — aus den
Texten jedoch ldsst er sich nicht als etwas darin Verborgenes wieder ans Licht der
Erkenntnis bringen. Trotzdem also Nietzsches Texte Nietzsche gleichsam entbeh-
ren, sind seine Texte Schauspieler-Texte, sind sie Masken-Texte.

Zweitens — und dieses Argument wiegt beinah schwerer — werden die philoso-
phischen Texte auf diese Weise um ihre besten Wirkungsmoglichkeiten gebracht,
wird ihre Brisanz und Relevanz geschmailert. Mit der Anrufung des Autors wird der
Blick auf Alternativen versperrt: Weder kann nun noch eine Dimension der Allge-
meingiltigkeit reklamiert werden, noch werden Text und Textfiguren als mogliche
Identifikationsflichen fiir die Leserinnen und Leser in Betracht gezogen. Nicht
zuletzt wird diese Arbeit dafiir argumentieren, dem angedeuteten Potential mehr
Raum zu geben (vgl. Kapitel 5).

1.2.2. Maskenproblematik und Rollentheorie

Die hier folgenden Uberlegungen stellen keinesfalls eine erschépfende Auseinan-
dersetzung mit dem Rollen-Paradigma in der Soziologie dar, dessen fundierte Kri-

Uber das Dasein, die Nietzsche folgerichtig als »Missverstandnisse der leiblichen Beschaf-
fenheit« ansieht und nicht als die faktische, wahre Weltabbildung, als die sie sich gerieren
(ebd. S.348). Wer nun diese Reflexionsstruktur zuallererst auf Nietzsches Briefkorrespon-
denz oder seine gesundheitliche Verfasstheit projiziert, bewegt sich nicht einmal annihe-
rungsweise auf der Hohe derjenigen Argumentation, auf die er sich zu Legitimationszwe-
cken beruft. Diese verlangt namlich, von den Wertungen, Urteilen, Argumenten, Bejahungen und
Verneinungen der Philosophien selbst auf die Personlichkeit zu schlieRen — nicht von Sekundar-
dokumenten des gossip. Insgesamt ist zu beobachten, dass das anhand der Masken kon-
struierte Bild von Nietzsche sehr klischeebehaftete Ziige eines leidenden, sich nach Ruhe
und Einsamkeit sehnenden Philosophentypus vergegenwartigt, der vor der Zudringlichkeit
anderer hinter Masken Schutz sucht. Die Attraktivitit dieses Topos durfte freilich in einem
impliziten Modus liegen: Wer erkannt hat, dass Nietzsche sich verbergen wollte, der ist, mit-
fithlend, hinter ein Geheimnis gekommen, weshalb die Rede vom >Maskentrager« Nietzsche
auch dazu dienen diirfte, auf den eigenen psychologischen Scharfsinn hinzuweisen.

- am 14.02.2026, 07:40:02.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

tik bereits 1972 von Frigga Haug unternommen wurde.* Gleichwohl dienen sie der
Abgrenzung des in dieser Arbeit vorgestellten Konzepts des Menschen als Mas-
kenspiel und Maskenensemble von den geldufigen Rollentheorien. Bedienen diese
sich doch bis heute einer hochproblematisch gewordenen Metapher, ohne deren
methodologische wie theoretische Implikationen ausreichend zu reflektieren.?
Im angloamerikanischen Raum war bereits in den 30er Jahren von George Her-
bert Mead (Mind, Self and Society, 1934) und Ralph Linton (The Study of Man, 1936) das
Sozialrollenmodell in die Soziologie eingebracht worden. Fiir den deutschsprachi-
gen Raum wird es Ralph Dahrendorf zugeschrieben, in seinem Buch Homo sociolo-
gicus (1958) vorrangig Meads Gedanken aufgenommen und das Modell vorangetrie-
ben zu haben. Das vermutlich einflussreichste Buch aber sollte Erving Goffmans
Studie The Presentation of Self in Everyday Life (1959) werden. Darin sind in durchaus
anschaulicher Weise verschiedene Formen von beobachtetem Alltagsgeschehen be-
schrieben und unter der Mafigabe summiert, die Verstellungsmechanismen des
Sozialen offenzulegen. Das von Goffman verwendete Vokabular ist reich an Thea-
termetaphern (Publikum, Darsteller, eine Rolle spielen, Vorder- und Hinterbiihne,
Ensemble, Requisiten etc.) und dadurch gleichermafien methodologisch iiberstra-
paziert wie theoretisch unterbestimmt. Schlieflich handelt es sich dabei um eine
Ubertragung von Fachvokabular der Theaterbithne auf soziale Situationen jeder
Art, die weder geniigend begriindet noch hinterfragt wird. Die scheinbare Plausi-
¢,

bilitat, die dieser Vorgang aufgrund seiner Nahe zur Alltagssprache besitzt,*” wird

35  Vgl. Frigga Haug: Kritik der Rollentheorie und ihrer Anwendung in der birgerlichen deut-
schen Soziologie, Frankfurt a.M. 1972. Das Buch bietet sowohl einen rekonstruktiven Ab-
riss vornehmlich der deutschsprachigen Rollentheorien im 20. Jahrhundert, von Dahrendorf
Uber Popitz, Plessner, Gehlen und Janoska-Bend| bis zu Dreitzel und Gerhardt, wie deren Kri-
tik. Die Kategorie der Sozial-Rolle wird unter Riickbezug auf verschiedene Autoren in den
ihr zugeschriebenen Funktionen der Entlastung, der sozialen Kontrolle, der Anpassung, so-
wie der Entfremdung reflektiert. Haug betont dabei zurecht das in einer Beschreibung der
Gesellschaft durch die Theatermetapher angelegte Moment der Resignation und der Behin-
derung (revolutionirer) Veranderungen. Mag auch das dem Zeitgeist geschuldete Urteil, die
Rollentheorie sei wesentlich »zu bestimmen als Weltanschauung einer ihrer Privilegien be-
raubten Klasse oder Schicht« heute befremdlich wirken (ebd. S. 125f.), so ist doch ihre grund-
satzliche Kritik durchaus berechtigt, wenn Haug schreibt: »Diese Theorie zielt, so sehr sie
sich verbal dagegen striubt, immer aufs isolierte Individuum. [...] Entfremdung bezieht sich
nicht auf bestimmte Produktionsverhéltnisse, sondern auf das Verhaltnis des Individuums
zu seiner Rolle« (ebd. S.132). Fiir eine Darstellung der historischen Entwicklung und Verbrei-
tung der Rollentheorie, v.a.in den Vereinigten Staaten vgl. Dieter Claessens: Rolle und Macht,
Miinchen 1968.

36  Zur Aktualitat des Rollenbegriffs vgl. Peter Busse: Die Rolle. Zur Geschichte und Kritik eines
zentralen sozialwissenschaftlichen Begriffes, Miinchen 2016; sowie Mark WeifRhaupt: Rolle
und Identitdt. Grundlagen der Rollentheorie, Saarbriicken 2008.

37  Vgl. Frigga Haug: Kritik der Rollentheorie und ihrer Anwendung in der biirgerlichen deut-
schen Soziologie, Frankfurt a.M. 1972, S.133: »Aus der Tatsache, dafd der Rollenbegriff als Me-

- am 14.02.2026, 07:40:02.

29


https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Masken denken - in Masken denken

jedoch angesichts der erheblichen Konsequenzen sowohl fiir die Beobachterper-
spektive als auch fir den Beschreibungshorizont geschmailert. Denn die Anwen-
dung einer solch vermeintlich omnipotenten Metapher als wissenschaftliche Ana-
lysekategorie wird insofern problematisch, als ihr allumfassender Charakter je-
de soziale Interaktion jeweils schon ergriffen hat. Entsprechend steht der Begriff
des >Publikums< im Vordergrund: Sobald nur zwei Augenpaare aufeinandertref-
fen oder einer sich von einem anderen beobachtet weifd, sobald eine in diesem
Sinne interindividuelle, soziale Situation hergestellt ist, wird sie der Magabe des
Schauspielerischen iiberantwortet und der Darstellung des Selbst vor dem Ande-
ren, mithin den Mechanismen der Selbst-Prisentation unterstellt. Andere Inter-
pretationen werden dabei gar nicht erst in Betracht gezogen. Zwar hat Goffman
selbst die Unzulinglichkeit des Modells angedeutet, doch bestitigt seine Arbeit
permanent argumentativ eine grundsitzliche Teilung des Menschen in ein gleich-
sam privates, ehrliches, wahres Selbst und die Rollenspielerei, die als notwendige
Darstellung dieses Selbst vor anderen, sogar bei guten Absichten, als performati-
ves Abbild immer nur eine Verfilschung sein kann. Weil sich der Mensch bestindig
nach zahlreichen Mafistiben und Anforderungen richten miisse, werde statt den
eigentlichen Handlungen lediglich der gute Eindruck angestrebt. Es verwundert
daher nicht, dass Goffman gerade dieses performative Moment der Sozialrolle mit
einem moralischen Argument verkniipft:

Aberals Darstellersind die Einzelnen nicht mit der moralischen Aufgabe der Erfil-
lung dieser Mafistabe beschiftigt, sondern mit der amoralischen Aufgabe, einen
iberzeugenden Eindruck zu vermitteln, dafs die Mafistébe erfiillt werden. Unse-
re Handlungen haben es also weitgehend mit moralischen Fragen zu tun, aber als
Darsteller sind wir nicht moralisch an ihnen interessiert. Als Darsteller verkaufen

wir nur die Moral 3

Dass dieses moralische Problem der Liige und Tauschung itberhaupt erst durch die
entsprechenden Metaphern entsteht (Publikum, Sozialrolle, Darsteller etc.), wird

tapher in der Alltagssprache verbreitet ist, bezieht die Soziologie ihre Legitimation, die Rol-
lentheorie als Erkenntnistheorie fiir die Wissenschaft von der Gesellschaft auszubauen.«

38  Erving Goffman: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag (Orig. »The Pre-
sentation of Self in Everyday Life«, New York 1959. Ubers. v. Peter Weber-Schifer), Miinchen
1969, S.229f. Insgesamt kann zu Goffman angemerkt werden, dass die Erkenntnis, gesell-
schaftliches Miteinander im Allgemeinen wie jede zwischenmenschliche Begegnung im Be-
sonderen konne von selbstdarstellerischen Elementen gepragt sein, keinesfalls eine so neue
Entdeckung ist, wie das Buch und seine bis heute auch in der deutschsprachigen Soziolo-
gie wohlwollende Aufnahme suggerieren. Die gesamte europdische Kulturgeschichte (Stich-
wort:theatrum mundi) wird genauso ignoriert, wie die entsprechende kulturhistorische bzw.
theaterhistorische Forschung. Daher kann Goffman das Risiko der mit der Metapher einher-
gehenden Implikationen auch nicht in den Blick nehmen.

- am 14.02.2026, 07:40:02.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

ausgeblendet. Frigga Haug hat zudem kritisiert, dass durch den Begriff der >Rolle«
verschiedene gesellschaftliche Problemfelder in das Individuum verlegt und somit
eine »Verschleierung von Herrschaft und Macht« erreicht wiirden.** Aus philoso-
phischer Perspektive liegt die Unzulinglichkeit derjenigen soziologischen Theori-
en, die mit der Rollen-, Theater- oder Maskenmetapher arbeiten, in der Problema-
tik des >Maskentragers< begriindet. So war hier die Reaktivierung des autonomen,
selbstgewissen Individuums benannt worden, das als Akteur ins Rollen- und Mas-
kenspiel eintritt. Gerade das Vokabular erweist sich dabei als besonders hinderlich.
In die innere Logik der dem Theater entlehnten Metaphern verstrickt, wird mit der
Rollensemantik stets ein bestimmtes Verstindnis vom Menschen reproduziert: Er
gilt dann als Schauspieler, der seine Rollen spielt, aber >eigentlich< jemand anderes
ist oder der als Maskentriger anderen gegeniiber Masken aufsetzt, >hinter« denen
er jedoch in seiner privaten Integritit unberiihrt bleibt.

Neuere praxeologische Positionen aus Soziologie und Philosophie, aber auch
aus Geschichte und Literaturwissenschaft vertreten dagegen die Ansicht, dass ein
>Selbst« in konkreten Situationen immer erst konstituiert wird. Indem Menschen
in Interaktion oder Kommunikation eintreten, d.h. an Praktiken teilnehmen, bildet
sich unter wechselseitiger Beeinflussung ihr jeweiliger Status als Subjekt erst her-
aus. Gleichzeitig konstituieren sie ihrerseits die Praktiken immer mit und verin-
dern sie mitunter.*® Dieses hochdynamische, situative und konstellationsbezogene

39  Vgl. Frigga Haug: Kritik der Rollentheorie und ihrer Anwendung in der biirgerlichen deut-
schen Soziologie, Frankfurt a.M. 1972. S.122ff. Infolgedessen wiirden, so Haug, sowohl die
6konomischen Bedingungen als auch die politisch-sozialen Verhaltnisse filschlicherweise
als unveranderlich erscheinen. Vgl. auch Ralf Dahrendorfs Vorwort fiir die deutsche Uberset-
zung von Goffmans Buch, dem er»einen totalen Rollenverdacht« bescheinigt. Beziiglich des
dort propagierten Imperativs der Selbstdarstellung spreche Goffman »mehr von den Zwian-
gen als von den Chancen, in denen menschliches Verhalten steht, so dafs mancher sein Buch
erniichtertaus der Hand legen mag, ohne einen Blick zu gewinnen fiir die Méglichkeiten, aus
der totalen Institution Gesellschaft auszubrechen.« (Erving Goffman: Wir alle spielen Thea-
ter. Die Selbstdarstellung im Alltag, Miinchen 1969. Vorwort von Ralf Dahrendorf, S. VIII).

40 Vgl. z.B. Thomas Alkemeyer: Subjektivierung in sozialen Praktiken. Umrisse einer praxeo-
logischen Analytik. In: Thomas Alkemeyer; Gunilla Budde; Dagmar Freist (Hg.): Selbst-
Bildungen. Soziale und kulturelle Praktiken der Subjektivierung, Bielefeld 2013, S.33-68.
Alkemeyer hebt in seinem Beitrag folgendes hervor: »Wenn wir von Subjektivierung spre-
chen, interessieren wir uns dafiir, wie Individuen durch ihr Engagementin sozialen Praktiken
Welt- und Selbstverhiltnisse eingehen, die es ihnen erméglichen, nicht nur reproduzierend,
sondern auch transformierend oder subversiv in der sozialen Welt titig zu werden: Prakti-
ken und ihre Subjekte konstituieren sich, so unsere These, gegenseitig und verdndern somit
auch gemeinsam ihre Gestalt. Im Unterschied zu einer philosophischen Tradition, in der das
Subjekt als ein (iberdauerndes, autonomes Ganzes transzendent vor, hinter oder auerhalb
der gesellschaftlichen Praxis angesetzt wird, richtet sich die praxeologische Perspektive auf
Subjekt-Bildungen und damit auf jene in Zeit und Raum ausgedehnten Prozesse, in denen
sich die Ordnung des Subjekts herstellt, organisiert und verandert. Sie hebt damit den tran-

- am 14.02.2026, 07:40:02.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Masken denken - in Masken denken

Verstindnis von Subjektivitit als Subjektivierung stellt eine an Foucault, Butler und
Schatzki geschulte Sichtweise dar und ist insofern eng mit Nietzsches genealogi-
schem Experiment verbunden. Dadurch werden historische und soziale Prozesse
beschreibbar, ohne deren Akteure als autonome, prireflexive oder pripraktische
Subjekte vorauszusetzen. Auch unter diesen Bedingungen sind die gesellschaftli-
chen Anforderungen an den Menschen in die wissenschaftliche Reflexion einbe-
zogen, z.B. das im Beruf erwartete Auftreten oder das Akzeptieren und Reprodu-
zieren bestimmter Gepflogenheiten. Und ebenso werden Menschen in ihrer Befi-
higung begriffen, die an sie in verschiedenen Kontexten gerichteten Erwartungen
sowohl zu kennen, als auch sie bedienen, mit ihnen spielen oder sie unterlaufen zu
kénnen. Insofern sind mit dem praxeologischen Zugang auch die Aspekte alltigli-
cher Selbstdarstellung mitgedacht, jedoch unter Vermeidung sowohl substanzon-
tologischer wie moralisierender Prisuppositionen und ohne ihnen einen so heraus-
gehobenen Stellenwert beizumessen, wie die am Modell der Sozialrolle orientierten
Theorien. Vielmehr kénnen die verschiedenen menschlichen Inszenierungsweisen
anders beurteilt werden, indem sie nicht notwendig eine zu bedauernde Verstel-
lung oder die Verleugnung des als authentisch vorausgesetzten >Selbst« bedeuteten,
sondern zunichst einmal als Teilbereiche von Praktiken zu beschreiben wiren.
Entsprechende Konsequenzen wiren auf philosophischer Ebene zu ziehen,
indem zwar mit dem Maskenbegriff operiert und er im Anschluss an Nietzsche
w.a. fur die Konstitution des Menschen fruchtbar gemacht werden soll, dabei
aber gleichzeitig eine metaphysische oder substanzontologische Riickbindung zu
vermeiden wire. Hierzu versucht die vorliegende Arbeit einen Beitrag zu leisten.

1.3. Methodische Voraussetzungen

Der Titel der Arbeit ist programmatisch, wird doch die Philosophie Nietzsches
als eine entwickelt, die gleichermafien >Masken denkt< wie sie >in Masken denkt«.
Die Herausforderung war nun, die inhaltlichen, methodischen, strukturellen und
funktionalen Dimensionen abzubilden, ohne sie als zwei thematische Bereiche, in
>Inhalt< und >Form« getrennt, verhandeln zu miissen. Das Ergebnis ist ein Textauf-
bau, der diesem Umstand insofern gerecht zu werden versucht, als jedes der drei
Hauptkapitel die verschiedenen Perspektiven in sich vereint: Dies ist einerseits be-
werkstelligt worden, indem in die Textanalyse solche formellen Aspekte eingeflos-
sen sind, durch die die vorgelegte Interpretation bereichert werden konnte. Ande-
rerseits schlief3t jedes Hauptkapitel mit einem Schwerpunkt ab, der die spezifische

sitorischen Status, die Unabgeschlossenheit und Unvollstindigkeit jeder Subjekthaftigkeit
hervor.« (ebd. S. 33f).

- am 14.02.2026, 07:40:02.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

