
Jürgen Trabant

Über die Entdeckung poetischer Charaktere

In questa cameretta
nacque il XXIII giugno MDCLXVIII
Giambattista Vico
Qui dimorò fino ai diciassette anni
e nella sottoposta piccola bottega
del padre libraio
usò passare le notti nello studio
Vigilia giovanile della sua opera sublime

 
Am Haus mit der Nummer 28 der via San Biagio dei Librai, wie die Spaccanapoli,
die berühmte, Neapel in zwei Teile spaltende Straße an dieser Stelle heißt, liest man
diese Gedenktafel. Man sieht die Tafel schlecht an dem unscheinbaren Haus. Sie
besagt: »In diesem Kämmerchen wurde am 23. Juni 1668 Giambattista Vico gebo-
ren. Hier wohnte er bis zum Alter von 17 Jahren, und in dem darunterliegenden
kleinen Laden des Vaters, eines Buchhändlers, verbrachte er studierend die Nächte.
Jugendlicher Vorabend seines erhabenen Werkes.« »In questa cameretta« bezieht
sich auf das hinter der Tafel befindliche Zimmerchen im ersten Stock des Hauses,
das immer noch ein bescheidenes, nicht besonders gut erhaltenes Haus ist. Aber in
dem alten Haus reifte ein erhabenes Werk heran, »la sua opera sublime«. Hier, im
Herzen Neapels, wurde vor 350 Jahren der größte Philosoph Italiens geboren.
Giambattista Vico ist der emblematische Philosoph Italiens, so wie Descartes der
Philosoph Frankreichs oder Kant der Philosoph Deutschlands ist. Und von dessen
opera sublime und seiner Lebendigkeit soll die Rede sein.

Wissenschaft vom mondo civile

Vicos Hauptwerk Prinzipien einer neuen Wissenschaft ist 1725, 1730 und 1744 in
drei verschiedenen Editionen erschienen. 1730, in der völlig umstrukturierten zwei-
ten Auflage, stellt Vico seinem Buch zum ersten Mal das Bild voran, die dipintura,
das »Gemälde« seiner neuen Wissenschaft. Die Dualität von Bild und Sprache eröff-
net und durchzieht die Neue Wissenschaft.

1.

Leviathan, 47. Jg., 1/2019, S. 55 – 64, DOI: 10.5771/0340-0425-2019-1-55

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55


Abb. 1: Domenico Antonio Vaccaro, umgesetzt von Antonio Baldi, Frontispiz,
Giambattista Vico, Scienza Nuova, Neapel 1730

Die dritte Auflage von 1744 beginnt mit einem etwas unbeholfenen Nachstich der
dipintura, der, wie Bredekamp gezeigt hat, die philosophische Aussage des Bildes
schwächt.1 Allerdings steht die dipintura in dieser Ausgabe dann an ihrer philoso-
phisch richtigen Stelle, nämlich vor der in Wörtern ausgeführten, eigentlichen Titel-
seite: Principj di scienza nuova di Giambattista Vico dʼintorno alla comune natura
delle nazioni (deutsch: Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die gemeinschaft-
liche Natur der Völker), und zwar so, dass man Bild und Worte gleichzeitig sieht.

1 Vgl. Bredekamp 2015.

56 Jürgen Trabant

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55


Abb. 2: Domenico Antonio Vaccaro, umgesetzt von Francesco Sesone, Dipintura,
Giambattista Vico, Scienza Nuova, 1744, und Titelseite

Diese Ausgabe weist darüber hinaus eine weitere philosophisch wichtige Neuerung
auf: ein Porträt des Autors. Der Autor, der Vater, der poeta, der Macher eines
Werks, ist eine zentrale Denkfigur Vicos.

Die Scienza Nuova steht mit ihren fundamentalen Einsichten quer zu den Haupt-
strömungen der europäischen Philosophie. Vico fragt wie alle echten Philosophen
seit Platon nach dem, was wir wissen können beziehungsweise wie wir »sichere
Kenntnisse« – und das meint »Wissenschaft« (scienza) – erwerben können. Seine
Antwort ist revolutionär. Er schlägt nämlich eine radikale Wende der Philosophie
vor: Er richtet den Blick von der Natur auf die menschliche Welt, die er mondo
civile nennt. Mondo civile meint alles, was der Mensch, der ein cives ist, Bewohner
einer civitas oder polis, geschaffen hat oder schafft. Es ist »Kultur« im weitesten
Sinne dieses Wortes. Und nun sagt Vico: Scienza, wahres Wissen, finden wir nur in
der Betrachtung des mondo civile.

Das ist insofern eine ungeheuerliche Wende, als gerade der mondo civile bis dahin
als nicht wissenschaftsfähig angesehen wurde. Die Welt der Menschen, das war das
chaotische Gewühl menschlicher Einrichtungen, Tätigkeiten und Werke, die sich in
Zeit und Raum in großer Verschiedenheit manifestieren: diversità.2 Diese ist zwar

2 SN44: 10. Ich zitiere Vico, wie in der Vico-Literatur üblich, nach der Absatzzählung der
Ausgabe von 1744 (SN44).

Über die Entdeckung poetischer Charaktere 57

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55


bisher durchaus auch von Gelehrsamkeit erfasst worden, Vico nennt sie »Philolo-
gie«. Aber die Philologie ist nur eine dottrina, eine Lehre, keine Wissenschaft. Nun
wendet sich der wissenschaftliche Geist, die Philosophie, auf den mondo civile: »Die
Philosophie überführt die Philologie in die Form der Wissenschaft.«3 Von der Natur
(Physik) zieht Vico den wissenschaftlichen Geist ab und lenkt ihn auf die mensch-
liche, zivile oder politische Welt. Aus der Meta-Physik wird Meta-Politik.

Aber wie kommt die neue Philosophie dazu, wie soll das möglich sein? Der Grund
für diese radikale Wende der Philosophie ist Vicos Grundüberzeugung, dass man
nur das erkennen kann, was man selbst gemacht hat. Die Natur haben wir nicht
selbst gemacht, die hat Gott gemacht, der sie daher auch allein erkennen kann. Den
mondo civile aber, unsere Gesetze und politischen Einrichtungen und unser Denken
und Sprechen, haben wir selbst gemacht. Deswegen können wir gerade in ihnen
wahres Wissen (scienza) finden. Das ist Vicos berühmtes Verum-Factum-Prinzip:
Nur der Macher kann sicheres Wissen, Wissenschaft, finden in dem, was er gemacht
hat.

Damit diese Wende der Philosophie auf den mondo civile Wissenschaft wird, muss
aber noch eine zweite Bedingung erfüllt werden: Wissenschaft ist die Suche nach
ewigen und universellen Gesetzen: scientia debet esse de universalibus et aeternis.4

Aber wo ist in diesem Sammelsurium von menschengemachten Dingen, von Indi-
viduellem und Partikularem, von diversità, denn das Universelle? Nun: Die Suche
nach Ewigem und Universellem im Diversen ist deswegen möglich, weil der Mensch
auf der ganzen Welt, global, in allen Ländern und Zeiten, fundamental derselbe ist,
denselben »Sinn« hat. Es gibt einen »gemeinsamen Sinn des Menschen von den
menschlichen Notwendigkeiten und Nützlichkeiten«.5 Deswegen organisiert er sein
Zusammenleben und sein Denken nach strukturell identischen Gesetzmäßigkeiten.
Gesellschaft und Denken entfalten sich in einer »ewigen idealen Geschichte« (storia
ideale eterna) und bei allen Nationen (tutte le nazioni) auf dieselbe Art und Weise,
gemäß dem »Plan einer ewigen idealen Geschichte, der gemäß die Geschichten aller
Nationen in der Zeit verlaufen«.6

Diese Grundgedanken seiner Neuen Wissenschaft hat Vico 1730 in jenem Bild –
dipintura – darstellen lassen, das er seinem Buch voranstellt. Es ist zunächst ein Bild
des Verfahrens selbst, also der »neuen kritischen Kunst« (nuova arte critica), wie
die Philosophie den mondo civile und die Philologie zur Wissenschaft macht: Die
Philosophie, die Metaphysik, erleuchtet von Gott, wirft das Licht der Erkenntnis
auf den mondo civile. Dort findet sie universelle Einrichtungen des Menschen, die
hier in bestimmten Gegenständen dargestellt sind: der Augurenstab auf dem Altar
ist die Religion, die Fackel auf dem Altar steht für Eheschließungen, die Urne für
Bestattungen. Religion, Ehe und Bestattung der Toten sind universelle Grundinsti-
tutionen der menschlichen Welt.

 
3 SN44: 7.
4 SN44: 163.
5 SN44: 141.
6 SN44: 7.

58 Jürgen Trabant

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55


Die beiden Grundachsen des mondo civile sind Herkules und Homer: die gesell-
schaftliche Arbeit und das Denken-Sprechen. Herkules, der Starke, bearbeitet die
wilde Welt materiell und begründet damit die Gesellschaft, die polis. Er ist der poli-
tische Held. Homer andererseits bearbeitet die wilde Welt geistig, er leistet die geis-
tige Überwindung der Fremdheit der Welt, er ist der poeta, das heißt der Macher,
der poietes des Gedanken, die Verkörperung des Denkens in Zeichen.

Entsprechend der ewigen idealen Geschichte entfalten die Menschen aus einer
tierhaften barbarischen Vorwelt sowohl ihre politischen wie auch ihre kognitiven
Formen in drei historischen Stufen, im göttlichen, heroischen und menschlichen
Zeitalter: politisch als Theokratien, Aristokratien und Volksherrschaften. Göttlich
ist die Herrschaft von heiligen Vätern. Heroisch ist die Herrschaft mächtiger Män-
ner. Im menschlichen Zeitalter sind alle Menschen rechtlich gleich. Den drei Zeit-
altern entsprechen – etwas vereinfacht gesagt – drei semiotisch-kognitive Formen:
Gebärden, Bilder und Wörter.

In der Vico-Literatur hat vor allem die politische Thematik Beachtung gefunden.
Die Abfolge von göttlich-theokratischer, heroisch-aristokratischer und menschlich-
demokratischer Gesellschaft (corso) und die Möglichkeit einer historischen Wie-
derholung (ricorso) dieser Trias hat die Interpreten so fasziniert, dass Vico seit
Beginn des 19. Jahrhunderts als »Geschichtsphilosoph« figuriert. Dabei ist Vicos
primäre philosophische Intention keine geschichtsphilosophische, sondern, wie
Benedetto Croce schon 1911 in Erinnerung gerufen hat, die erkenntnistheoretische
Frage nach sicherem Wissen.7 Was können wir wissen? Die Antwort auf diese Frage
weist auf den mondo civile insgesamt, nicht nur auf das Politische, sondern – wich-
tiger noch – auf die Entwicklung des menschlichen Denkens, auf die Geschichte des
menschlichen Geistes. Denn das Licht der erkennenden Philosophie fällt vor allem
auf Homer, der auch die größere, sichtbarere Figur der dipintura ist.

Aber interessanterweise hat in der Vico-Interpretation das Bild kaum eine Rolle
gespielt, es ist in wichtigen Übersetzungen einfach getilgt worden. Die Philosophie
war wieder einmal blind. Aber uns hier beschäftigt gerade Homer, der Macher des
Denkens, beziehungsweise die Verkörperung des Denkens in Zeichen und Sprache.

Poetische Charaktere

In der Theorie des Denkens vollzieht Vico nämlich seine zweite Wende der Philo-
sophie. Es ist die sprachliche oder besser: sematologische Wende der (cartesischen)
Philosophie des reinen Geistes (ich sage »sematologisch« statt semiotisch, weil Vico
das griechische Wort sémata, »Zeichen«, verwendet).8 Vico entdeckt nämlich, dass
die Menschen ursprünglich »Poeten« gewesen sind, die in »poetischen Charakte-
ren« sprechen, das heißt, dass menschliches Denken sich schöpferisch im Körper
entfaltet. Er schreibt: »[...] die ersten Völker des Heidentums waren, nach einer
bewiesenen Naturnotwendigkeit, Poeten, die mit poetischen Charakteren sprachen;

2.

 
7 Vgl. Croce 1980 [1911].
8 Vgl. Trabant 1994.

Über die Entdeckung poetischer Charaktere 59

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55


diese Entdeckung, die der Hauptschlüssel dieser Wissenschaft ist, hat uns die hart-
näckige Suche fast unseres ganzen literarischen Lebens gekostet.«9 »Poeten« sind
bei Vico ganz etymologisch »Macher« (von griechisch poiein). Die Menschen sind
Erzeuger ihres Denkens in Zeichen und Mythen, aus einer noch ganz körperlichen
Geisteskraft, aus ihrer Phantasie nämlich. Sie schaffen »poetische Charaktere«.
Man muss bei Vico die von ihm verwendeten Wörter immer etymologisch und in
ihrer ganzen semantischen Tiefe verstehen: »Charaktere« sind etymologisch »Ein-
ritzungen« (von griechisch charassein, parallel zu graphein: schreiben, einritzen),
also Zeichnungen, Einschreibungen. Und sie sind »Charaktere« im Sinne der Gestal-
ten eines Dramas oder einer Geschichte. Das poetische Denken schafft visuelle Zei-
chen oder konkrete Figuren, die etwas Allgemeines bedeuten, das aber als Allge-
meines noch nicht gedacht werden kann. Menschliches Denken erhebt sich erst
allmählich in seiner Geschichte zu größerer und abstrakterer Geistigkeit, aber – und
das ist wichtig – es wird sich niemals von seiner poetischen, bildhaften, phantasti-
schen, körperlichen Vergangenheit befreien. Es ist niemals reiner Geist, sondern
immer in Zeichen verkörperter Geist, der poetisch bleibt.

Vico erkennt klar, dass die Entdeckung der poetischen Charaktere seine eigentli-
che Entdeckung ist, seine discoverta, sein origineller Beitrag zur europäischen Phi-
losophie. Sie ist nichts weniger als der erste linguistic turn der europäischen Philo-
sophie beziehungsweise genauer ein sematological turn. Speziell ist sie die
sematologische Wende der cartesischen Philosophie des reinen Geistes. Es geht hier
nicht um Sprache im engen Sinn von Wort- und Lautsprache, sondern um Zeichen
des Menschen überhaupt, um sémata. Indem und wie er menschliches Denken als
Verkörperungsprozesse des Denkens fasst, stimmt Vico in den zentralen Punkten
mit der aktuellen Verkörperungsphilosophie überein.10

Der Abfolge der »ewigen« Geschichte des mondo civile von göttlichem, heroi-
schem und menschlichem Zeitalter entspricht die Abfolge der Sprachen:

»Die erste Sprache [wurde gesprochen] in der Zeit der Familien, als die heidnischen Men-
schen sich gerade eben wieder zur Humanität erhoben hatten; diese ist offensichtlich eine
stumme Sprache gewesen, aus Gebärden oder Körpern [cenni o corpi], die natürliche Bezie-
hungen zu den Ideen haben sollten, die sie bezeichnen wollten.
Die zweite [Sprache] wurde gesprochen in heroischen Devisen [imprese eroiche] oder in
Ähnlichkeiten, Vergleichen, Bildern [immagini], Metaphern und natürlichen Beschreibun-
gen, die den größten Teil der heroischen Sprache ausmachten, die offensichtlich in der Zeit
gesprochen wurde, als die Heroen herrschten.
Die dritte [Sprache] war die menschliche Sprache aus von den Völkern vereinbarten Wörtern
[voci], deren absolute Herren die Völker sind; sie sind den volkstümlichen Republiken und
den monarchischen Staaten eigen.«11

Die Grundbewegung des Denkens ist die Übertragung, die Metapher, der
trasporto. Um die Fremdheit der Welt zu überwinden, transportiert der Mensch sich
selbst, seine anima, in die Gegenstände, in die corpi. Er animiert Bäche, Bäume oder
Berge. Die Gegenstände sind dann sostanze animate, Geistwesen, Götter. Die gött-
liche Sprache ist also eine Sprache aus Göttern (nicht die Sprache der Götter).
 

9 SN44: 34.
10 Vgl. Fingerhut et al. 2013.
11 SN44: 32.

60 Jürgen Trabant

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55


Umgekehrt überträgt der Mensch die Gegenstände in seinen Körper: Das sind die
cenni, »Winke«, die auch atti, »Handlungen«, heißen. Der Mensch nimmt gleich-
sam den Gegenstand in seinen Körper auf: Er tanzt den Baum, das Tier, das Gewit-
ter. Sein Leib selbst ist der Gedanke. Bedeutung und Zeichen sind eins (naturale).
Vico nennt diese Zeichen auch »Hiero-glyphen«, also »heilige Einritzungen«. In der
zweiten Epoche lösen sich Signifikant und Signifikat aus dieser innigen Verschmel-
zung, der Signifikant ist dann nur noch »ähnlich«, somiglianza, oder Bild, imma-
gine. In der menschlichen Epoche schließlich erscheinen die Wörter, die auf Italie-
nisch ja deutlich voci, »Stimmen«, heißen, die Lautsprache also. Hier findet
offensichtlich ein Medienwechsel statt: vom Visuellen zum Phonischen. Die voci
werden dann auch als convenute, also konventionell bezeichnet. Das heißt, sie
scheinen keine Ähnlichkeit mehr mit der Bedeutung zu haben. Das müssen wir aber
genauer betrachten. Denn weder erscheint die Lautsprache erst hier, in der mensch-
lichen Epoche, noch ist sie konventionell im Sinne von arbiträr, nicht-abbildlich.

Gemelle – Zwillinge

Um das zu verstehen, müssen wir nun eine dritte – geniale – Einsicht Vicos aufrufen:
die Zwillingsgeburt von lautlicher und visueller Sprache: »[...] sie wurden als Zwil-
linge geboren, und sie schritten gemeinsam voran, in allen ihren drei Arten, die
Schriften mit den Sprachen.«12 Das ist merkwürdig ausgedrückt: als ob »Buchsta-
ben«, lettere, gemeinsam mit den »Lauten«, lingue, entstünden. Vico meint mit
lettere aber nicht Buchstaben, sondern das Schreiben, das charassein, das Einritzen,
die Herstellung visueller Zeichen. Visuelle Zeichen – Gebärden, Bilder – gehen also
mit der Produktion lautlicher Zeichen von Anfang an zusammen. Der Mensch pro-
duziert nicht erst visuelle Zeichen und dann phonetische, sondern beides entsteht
gleichzeitig. Es ist nur so, dass am Anfang das grafische Zeichen stärker ist, es ist
der erstgeborene, größere Zwilling. Der lautliche Zwilling ist aber von Anfang an
dabei. Deswegen habe ich zu Beginn darauf hingewiesen, dass das Bild dem Wort
vorangehen muss, die dipintura muss vor den Worten stehen. Aber man muss sie
beide auf einmal sehen, als Zwillinge. Im Verlaufe der Geschichte des menschlichen
Denkens wird der phonische Zwilling immer stärker.

Die Zwillingsgeburt von visuellen und lautlichen Zeichen ist eine Einsicht Vicos,
die unseren gemeinsamen Forschungen zur symbolischen Artikulation zugrunde lag
und die wir darin vielfältig bestätigt haben.13 Sie ist – zusammen mit der antikar-
tesianischen Verkörperungsphilosophie – eine der bedeutsamen Aktualitäten der
Sprachphilosophie Vicos. Vicos Ursprungsnarration erinnert an das Szenario, das
Michael Tomasello vom Sprachursprung entwirft: an das Zeigen und Imitieren,
pointing und pantomiming, des Anfangs.14 Die Zwillingsgeburt des menschlichen
Denkens bei Vico löst aber einige Fragen, die Tomasello unbeantwortet lässt.

3.

 
12 SN44: 33.
13 Vgl. Marienberg 2017.
14 Vgl. Tomasello 2008.

Über die Entdeckung poetischer Charaktere 61

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55


Hierophone – heilige Laute

Der lautliche Zwilling ist Sprache im engeren Sinne, Lautsprache. Um zu zeigen, wie
Vico deren Genese erzählt, kehren wir zum Anfang der Menschheit zurück: in den
wilden Wald der Welt, in dem bestioni, also noch nicht menschliche Primaten, her-
umirren. Es sind postdiluvianische Riesen, die noch keine Menschen sind. Diese
Tiermenschen schaffen das erste Wort. Es ist: IOUS. Den bestioni begegnet nämlich
die wildeste und mächtigste Kraft der Natur. Ihnen kommt ein furchtbares, erschre-
ckendes Naturereignis entgegen: ein Gewitter mit Donner und Blitzen. Die bes-
tioni denken, dieses gewaltige Naturereignis sei wie sie: ein Wesen voller Leiden-
schaften, welches brüllt und schreit, »brontolando, urlando«15. Das heißt, sie
animieren den blitzenden und donnernden Himmel, sie geben ihm eine anima. Sie
machen aus dem Gegenstand, dem corpo, einen Gott. Vor allem aber schreiben sie
dann das ihnen Entgegenkommende in ihren eigenen Körper ein: als Gebärde. In
diesem Fall in eine Lautgebärde, in eine Nachahmung des Donners. IOUS ist eine
Laut-Zeichnung des Donners.

IOUS ist das phonetische Tanzen des Donners. IOUS ist als Bild des größten
Naturereignisses gleichzeitig der Große Gott: IOUS ist Iovis, Jupiter. IOUS, »Gott«,
ist der erste Gedanke der Menschheit. IOUS ist ein heiliger Laut, ein »Hiero-phon«,
göttliche Sprache, genauer: Laut-Sprache aus Göttern. Und das erste Wort ist
Gesang, nicht mehr Schrei, sondern gezähmter Schrei: canto.

Da, wie Vico sagt, die beiden Zwillinge in allen drei Arten parallel voranschreiten,
entwickelt sich die Lautsprache dann strukturell parallel zu dem, was wir von den
visuellen Semiosen gesagt haben: In der göttlichen Sprache ist die Lautsprache wie
die Gebärde ein Integral von Körper und Bedeutung, in der heroischen ist sie der
Bedeutung »ähnlich«, und in der menschlichen Periode ist sie scheinbar arbiträr.
Vico lässt uns allerdings ziemlich allein bei der Entwicklung des ersten Gesangs zu
den voci der dritten, der menschlichen Sprache. Er stellt sich wohl vor, dass holo-
phrastische Gesänge des Anfangs zu Wörtern verkürzt und artikuliert werden. Aber
wie das genau geschieht, sagt er nicht. Vico vermag das strukturelle Merkmal der
Lautsprache, nämlich die phonematische Artikulation der Wörter, nicht zu denken.

Die Erfindung des heiligen Lautes, des Hierophons IOUS, ist aber nicht die ganze
Geschichte des Sprachursprungs. Sie hat noch einen genderhistorisch höchst inkor-
rekten politischen Aspekt. Bisher haben wir sie als ein kognitives und solitäres
Ereignis dargestellt. Der im großen Wald der Welt herumirrende wilde Mann denkt
und singt das erste Wort: »Gott«. Dieser erste Gedanke wird vor einer Höhle gefasst,
denn er veranlasst nun den gigantischen Ur-Mann, eine Frau in seine Höhle zu zer-
ren. Angesichts der Gottheit, die er erfunden hat, möchte er sich nämlich nicht mehr
schamlos unter freiem Himmel dem Geschlechtsverkehr hingeben. Nach der Ent-
deckung des Göttlichen haben die bestioni Angst, sich unter den Augen des Himmels
zu paaren, was vorher kein Problem war. Sie schämen sich vor Gott. Deswegen
zerren sie die scheuen Frauen nun in ihre Höhlen.16 Sie paaren sich nicht mehr im

4.

 
15 SN44: 377.
16 SN44: 510.

62 Jürgen Trabant

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55


Angesicht des Himmels, sie irren nicht mehr herum, sondern setzen sich fest,
fermi, in den Höhlen.17 Sie gründen Familien: »Mit sicheren Frauen zeugten sie
sichere Kinder und wurden deren sichere Väter.«18 Nach der Erfindung des Gottes
erfinden sie die Ehe und die Familie.

Und: In der Höhle eröffnen sie die kommunikative Dimension der Sprache, das
Wort wird »politisch«. Der durch Wort und Scham zum Menschen mutierende
bestione kommuniziert dort nämlich mit seiner Frau. Außer im »menschlichen«
Geschlechtsverkehr wird in den Höhlen nun auch sprachlich miteinander verkehrt:
»Die Ehemänner begannen nun, ihre ersten menschlichen Ideen ihren Frauen mit-
zuteilen, beginnend mit der Idee ihrer Gottheit, die sie zwang, diese in ihre Höhlen
zu zerren.«19 Der wilde Urmensch sagt seiner Frau also nicht: »Mach das Essen!
Hol mir die Keule!« oder »Ich liebe dich«. Sprechakttheorisch vollzieht er weder
eine Aufforderung noch ein Expressiv, sondern macht eine objektive Mitteilung. Er
teilt seiner Frau seinen ersten Gedanken mit, er sagt gleichsam: »Dort ist der Gott«,
IOUS.

Aus dieser Verlautbarung frommer Männer als erstem Sprechakt rettet uns
abschließend nur ein Blick zurück aufs heroische Bild des Anfangs: Die dipintura ist
ein poetischer Charakter der Scienza Nuova. Sie ist ein heroisches Bild des Ganzen.
Vico stellt das Bild an den Anfang seines Buchs, weil man so die Idee des Ganzen
vor der Lektüre begreifen könne und weil man dann nach der Lektüre das Ganze
mithilfe der Phantasie im Gedächtnis bewahren könne: »[...] per concepire l’idea di
quest’opera avanti di leggerla, e per ridurla più facilmente a memoria, con tal aiuto
che gli somministri la fantasia, dopo di averla letta.«20

Literatur

Bredekamp, Horst 2015. »Il Frontispizio della Scienza Nuova«, in Atti della Accademia Nazio-
nale dei Lincei. Anno CDXII. Classe di scienze morali, storiche e filologiche. Rendiconti,
Serie 9, 26, S. 227–239.

Croce, Benedetto 1980 [1911]. La filosofia di Giambattista Vico. Rom, Bari: Laterza.
Fingerhut, Jörg; Hufendiek, Rebekka; Wild, Markus. Hrsg. 2013. Philosophie der Verkörperung.

Grundlagentexte zu einer aktuellen Debatte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Marienberg, Sabine. Hrsg. 2017. Symbolic articulation. Image, word, and body between action

and schema. Berlin: De Gruyter.
Tomasello, Michael 2008. Origins of human communication. Cambridge, London: MIT Press.
Trabant, Jürgen 1994. Neue Wissenschaft von alten Zeichen. Vicos Sematologie. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.
Vico, Giambattista 1744. Principj di Scienza Nuova di Giambattista Vico d’intorno alla comune

natura delle nazioni. Neapel: Stamperia Muziana.
Vico, Giambattista 1990 [1744]. Opere. 2 Bände, hrsg. v. Battistini, Andrea. Mailand: Monda-

dori.

 
17 SN44 524.
18 SN44: 1098.
19 SN44: 506.
20 SN44: 1.

Über die Entdeckung poetischer Charaktere 63

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55


Zusammenfassung: Vicos Philosophie vollzieht eine doppelte Wende des abendländischen
Denkens: Sie wendet den Blick der theoretischen Philosophie von der natürlichen auf die
politische Welt, und sie setzt der traditionell sprachlosen Theorie des Denkens eine Theorie
der Verkörperung des Denkens in Bildern und Sprache entgegen. Diese visuellen und vokalen
Zeichen des Menschen entfalten sich – wie die politische Welt – in drei historischen Etappen
als göttliche, heroische und menschliche Sprache. In diesem Beitrag wird die göttliche vokale
Sprache des Anfangs beleuchtet.

Stichworte: mondo civile, Wissenschaft, Verkörperung, poetische Charaktere, Bilder und
Wörter

On the discovery of poetical characters

Summary: Vico’s philosophy does a double turn of occidental thought: he turns theoretical
philosophy from the natural world to the political world (mondo civile), meta-physics
becomes meta-politics, and he transforms the traditional theory of pure cognition into a
theory of the embodiment of thought in signs and language. These human visual and vocal
signs, poetical characters, evolve, like the political world, in three historical periods as divine,
heroic and human languages. The first vocal language is »sacred sound«.

Keywords: mondo civile, science, embodiment, poetical characters, images and words

Autor

Jürgen Trabant
Freie Universität Berlin
Habelschwerdter Allee 45
14195 Berlin
trabant@zedat.fu-berlin.de

64 Jürgen Trabant

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 00:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-55

