46

Alltag in der Moschee

Isomorphie. Auch die Verfasstheit von Religionsgemeinschaften als Vereine kann
als Ausdruck von Zwang, Imitation und normativen Druck gesehen werden. In
der Analyse ist daher genauer auf die Wechselwirkung der drei Formen zu ach-
ten. Wichtig ist indes zu betonen, dass die von DiMaggio & Powell beschriebenen
Prozesse nicht auf die organisationale Struktur beschrinkt bleiben, sondern sich
auf Praktiken beziehen. Aus religionswissenschaftlicher Perspektive ist deshalb
interessant zu untersuchen, inwiefern sich diese Mechanismen auch auf religise
Uberzeugungen und Praktiken auswirken.

Czarniawska & Joerges (1996) schliefen an die Konzepte von DiMaggio &
Powell an, kritisieren jedoch deren Fokus auf den Einfluss externer Krifte auf das
Handeln in Organisationen. Stattdessen lenken sie den Blick auf interne Prozesse,
was vor dem Hintergrund der Bedeutung der Mitglieder in den Moscheen wichtig
ist.

From our point of view, a time-and-space collective constantly selects and de-
selects among a common repertoire of ideas plans for action, and the ideas
repetitively selected acquire institutional status. (Ebd.: 38)

In ihrem Verstindnis sind Institutionen Ideen, die immer wieder von Organisa-
tionen gewihlt werden. Diese Ideen werden in den lokalen Kontext der Organi-
sation iibersetzt und materialisieren sich in organisationalem Handeln (ebd.: 44).
Sowohl die Verpflanzung einer Idee in einen neuen Kontext als auch die Uberset-
zung in Handeln férdern Prozesse der Institutionalisierung. In dieser Hinsicht
generieren Institutionen ein Muster organisationalen Handelns, welches dann be-
obachtbar ist (vgl. Senge 2011: 18). Verinderung entsteht fiir Czarniawska & Joer-
ges durch die stindige bewusste Anpassung der Organisationen an die institutio-
nellen Anforderungen ihrer Umwelt, denn »it activates the intentional processes
of creation of meaning« (Czarniawska & Joerges 1996: 47). Durch die Angleichung
des Handelns entsteht dann letztlich Legitimitit, wie bereits dargestellt wurde.

Ob nun die Adaption von Ideen, Institutionen oder Mythen bewusst oder un-
bewusst abliuft, soll an dieser Stelle nicht beurteilt werden. Interessant erscheint
jedoch die Idee der Ubersetzungs- und Anpassungsleistung von Organisationen
an ihren lokalen Kontext. Denn mit diesem Ansatz kann so auch Wandel in Or-
ganisationen erklirt werden.

2.3 Zusammenfassung und Riickbindung an den Gegenstand: Moschee
als sich durch Handeln reproduzierende soziale Wirklichkeit

Auf Grundlage der dargestellten theoretischen Ansitze wird der Forschungsge-
genstand »Moscheen in der Schweiz und in Osterreich« als ein Phinomen erfasst,
welches durch Handeln und Sprache (Interaktion) hervorgebracht und reprodu-

13.02.2026, 15:51:06.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

ziert wird. Mannheims dokumentarische Methode ist fiir den Gegenstand auf-
grund ihres Verstindnisses von Kollektivvorstellungen besonders anschlussfihig,
da es sich in dem Falle einer Moschee um einen Ort handelt, an dem Menschen
zusammenkommen, gerade weil Rituale wie das Freitagsgebet nicht als Indivi-
duum durchgefithrt werden konnen. Der Ort Moschee ist deshalb auf das Gan-
ze der Glaubigen angewiesen. Fir die Erforschung religioser Gruppen, die sich
zu gemeinschaftlichem Religionsvollzug zusammenfinden, eignet sich dieser An-
satz deshalb besonders. Die Aktualisierung und Reproduktion der Vorstellungen,
die diesem gemeinschaftlichen Zusammenkommen zugrunde liegen, ist auf ei-
ne Mehrzahl von Individuen angewiesen und erfolgt iiber Sprache und Handeln.
Deshalb wird hier davon ausgegangen, dass die Reproduktion und immerwihren-
de Neu-Konstruktion des gemeinsamen Erfahrungsraums, welcher dem Phino-
men »Moschee« zugrunde liegt, von vielen Individuen kollektiv vollzogen werden
muss (vgl. Mannheim 1980: 232). Das, was eine Moschee ausmacht, stellt also
eine interaktive Leistung dar. Dabei zihle ich die Mitglieder und die Inhaber
von Leistungsrollen zu denjenigen Personen, deren Handeln fiir die Konstruk-
tion einer Moschee maf3geblich ist. Der interaktive Prozess findet jedoch nicht
nur innerhalb, sondern auch mit der muslimischen Zielgruppe, der Gesamtge-
sellschaft und den regulativen staatlichen Organen, also den unterschiedlichen
Erwartungsgruppen statt.

Meine iibergreifenden Fragen lassen sich damit folgendermafRen formulieren:
Wie ldsst sich das, was wir als »Moschee« in Form von Handeln wahrnehmen, beschreiben
und wie wird dieses Phinomen interaktiv hergestellt? Welcher gemeinsame Erlebniszusam-
menhang liegt den Interaktionen zugrunde und welche (institutionalisierten) Erwartungen
spiegeln sich darin wider?

Die dargestellten Elemente der Wissenssoziologie Mannheims und der Ethno-
methodologie Garfinkels erginzen sich und lassen sich besonders in einem Punkt
an die Konzepte des Neo-Institutionalismus anschlieRen: Alle drei verweisen auf
implizite und kollektiv geteilte Vorstellungen, welche bei Garfinkel und Mannheim
»konjunktiver Erfahrungsraum« oder »Erlebniszusammenhang« genannt werden,
im Neo-Institutionalismus »Institutionen« — wobei besonders die gemeint sind,
die auf der kognitiv-kulturellen Dimension zu verorten sind. Da sich dieser ge-
meinsame Erfahrungs- und Wissensraum in Begriffen niederschligt, wird er ana-
lytisch fassbar und kann mit den Methoden qualitativer Forschung erschlossen
werden.

Der Einfluss der Erwartungen verschiedener Gruppen auf das Handeln in
Moscheen lasst sich mit verschiedenen Konzepten des Neo-Institutionalismus
erschlieflen. Hier werden Fragen nach Wandel, Angleichungsprozessen und Le-
gitimitit in den Vordergrund geriickt. Die wichtigsten Mechanismen sind Insti-
tutionen, Legitimitit, Mythen, Isomorphien und Entkoppelung.

13.02.2026, 15:51:06.

47


https://doi.org/10.14361/9783839456330-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Alltag in der Moschee

In der Untersuchung von Moscheen folge ich der dreifachen Unterscheidung
von Institutionen nach Scott, den regulativen, den normativen und den kognitiv-
kulturellen Institutionen. Aufbauend auf der Definition, wonach Institutionen
als gefestigte Erwartungen und Vorstellungen verstanden werden, gehe ich da-
von aus, dass diese Erwartungen von unterschiedlichen Erwartungsgruppen an
Moscheen herangetragen werden. Dariiber hinaus sind die Erwartungen empi-
risch aus den Relevanzsetzungen der Moscheemitglieder zu erschlieRen, da sie
auch als Erwartungserwartungen das Handeln in den Moschee bestimmen. Dabei
werde ich insbesondere darauf achten, wie Institutionen in Form von Ideen ad-
aptiert und in den lokalen Kontext iibersetzt werden (vgl. Czarniawska & Joerges
1996).

Als Ausgangspunkt nehme ich also an, dass das, was als »Moschee« wahr-
nehmbar gemacht wird, nicht fix ist, sondern einem Aushandlungsprozess un-
terliegt. Daran anschliefRend nehme ich an, dass dieser Prozess mafigeblich von
drei Seiten bestimmt wird:

1. Zum Ersten von denjenigen, die das Handeln in Moscheen mitgestalten und

die damit einen geteilten Erfahrungsraum erzeugen. Dies sind der Moschee-
vorstand, formale Mitglieder, Imame und weitere engagierte Personen mit
Leistungsrollen, die fiir die Aktivititen und Angebote verantwortlich sind
und diese tragen. Hier treffen unterschiedliche Erwartungen (normative und
kulturell-kognitive Institutionen) an den Ort Moschee aufeinander: Was soll
in einer Moschee passieren, was nicht? Welche Art von Aktivititen werden
gewiinscht und welche Aufgaben und Funktionen soll eine Moschee iiber-
nehmen? Diese Erwartungen konnen von verschiedenen Faktoren beeinflusst
werden. So konnen religiose Vorstellungen eine Rolle spielen, die Praxis aus
dem Heimatland oder allgemein ein Verstindnis von Vereinstitigkeit. Die die-
sen Ideen zugrunde liegenden, geteilten normativen und kulturell-kognitiven
Institutionen gilt es zu analysieren und ich werde untersuchen, wie sie sich
im sozialen Handeln in Moscheen widerspiegeln.
Die Aufgabe der Moscheeverantwortlichen ist es schliefilich, die Moschee als
eine solche wahrnehmbar zu machen, um sie zu legitimieren und ihren Fort-
bestand zu sichern. Ist sie fiir Besucherinnen und Besucher als Moschee nicht
erkennbar, bleiben sie fern, und die personelle und finanzielle Grundlage
bricht weg. Wahrnehmungen, Erwartungen, Handeln und Legitimitit stehen
damit in einem engen Wechselverhiltnis und bedingen sich gegenseitig.

2. Die zweite relevante Gruppe ist die der muslimischen Zielgruppe. Dies sind
Besucherinnen und Besucher, die die Angebote konsumieren und welche bei-
spielsweise ihre Kinder zum Religionsunterricht bringen oder am Frauentref-
fen teilnehmen. Auch sie haben Erwartungen gegeniiber der Moschee und

13.02.2026, 15:51:06.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

verleihen ihr Legitimitit durch ihre Partizipation. Auf dieser Ebene spielen
ebenfalls normative und kulturell-kognitive Institutionen eine Rolle.

3. Schliefilich sind es die Ebenen der Gesamtgesellschaft und des Staates, wi-

dergespiegelt in dem von den Massenmedien vermittelten Islamdiskurs oder
gegossen in die regulativen Rahmenbedingungen, welche fir das Handeln in
den Moscheen bedeutsam sind. Die mediale Berichterstattung zeichnet ein
Bild von Moscheen als Ort der Desintegration und Abschottung. Ich nehme
daher an, dass diese (meist negativen) Erwartungen von denjenigen verar-
beitet und explizit oder implizit mitgedacht werden, die fir das Handeln in
Moscheen verantwortlich zeichnen und dass sie mit unterschiedlichen Stra-
tegien, zum Beispiel der Teilnahme am Tag der offenen Moschee, darauf re-
agieren. Dies kann schliefilich als Strategie gesehen werden, Legitimitit zu
erlangen (siehe Kap. 5.4).
Regulative Vorgaben wie das Vereinsrecht beeinflussen ebenfalls Moscheen in
ihrem Handeln, was besonders auf die Organisationsstruktur Auswirkungen
hat. Wie bestimmt das Vereinsrecht die Machtverteilung zwischen Vorstand
und religiosem Fachpersonal? Was bedeutet dies fiir die Rolle des Imams?
Wie verandert dies den Handlungsspielraum einer Moschee?

Dariiber hinaus wird das organisationale Feld durch weitere Akteure konsti-
tuiert wie beispielsweise andere Religionsgemeinschaften oder Wohlfahrtsorgani-
sationen, an denen eine Orientierung erfolgen und Angleichung an sie stattfinden
kann (Isomorphie). Zu vermuten ist weiterhin, dass Moscheen mit unterschied-
lichen, teils widerspriichlichen Erwartungen und Zwingen umgehen und gleich-
zeitig versuchen miissen, ihre Legitimitit zu wahren.

Durch den Vergleich von Moscheeorganisationen in der Schweiz und in Os-
terreich werde ich iber die Lindergrenzen hinweg charakteristische religiose und
nicht-religiose Alltagshandlungen untersuchen und in diesem Sinne die Rekon-
struktion einer »typischen Moschee« in mehrheitlich nicht-muslimischen Gesell-
schaften anstreben. Dabei gehe ich in Anlehnung an Glick Schiller (2010) davon
aus, dass Phinomene nicht in erster Linie an nationalstaatliche Grenzen gebun-
den sind. Wenn jedoch die soziale Wirklichkeit einer Moschee interaktiv und
unter Einfluss der gesellschaftlichen Umwelt hergestellt wird, ist anzunehmen,
dass aufgrund gewisser unterschiedlicher Rahmenbedingungen - insbesondere
auf der regulativen Ebene — von einem unterschiedlichen Erscheinen des Phino-
mens Moschee auszugehen ist. Dies bedeutet bezogen auf Moscheen, dass sich
ihre Bedeutung wandeln und sie je nach externen und internen Bedingungen un-
terschiedlich ausfallen kann. Deshalb sind der Vergleich und die Kontrastierung
von unterschiedlichen Fillen aus den beiden Lindern Schweiz und Osterreich
hilfreich, wobei in den Vergleichsfillen besonders die 6ffentlich-rechtliche Aner-
kennung von Religionsgemeinschaften eine Rolle spielen diirfte (siehe Kap. 5.5).

13.02.2026, 15:51:06.

49


https://doi.org/10.14361/9783839456330-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50  Alltag in der Moschee

Um die gesellschaftliche Verankerung von Moscheen besser zu verstehen, wer-
de ich im Folgenden den Kontext muslimischer Organisationen und muslimischen
Lebens in der Schweiz und in Osterreich darlegen.

13.02.2026, 15:51:06.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

