
46 Alltag in der Moschee

Isomorphie. Auch die Verfasstheit von Religionsgemeinschaften als Vereine kann

als Ausdruck von Zwang, Imitation und normativen Druck gesehen werden. In

der Analyse ist daher genauer auf die Wechselwirkung der drei Formen zu ach-

ten. Wichtig ist indes zu betonen, dass die von DiMaggio & Powell beschriebenen

Prozesse nicht auf die organisationale Struktur beschränkt bleiben, sondern sich

auf Praktiken beziehen. Aus religionswissenschaftlicher Perspektive ist deshalb

interessant zu untersuchen, inwiefern sich diese Mechanismen auch auf religiöse

Überzeugungen und Praktiken auswirken.

Czarniawska & Joerges (1996) schließen an die Konzepte von DiMaggio &

Powell an, kritisieren jedoch deren Fokus auf den Einfluss externer Kräfte auf das

Handeln in Organisationen. Stattdessen lenken sie den Blick auf interne Prozesse,

was vor dem Hintergrund der Bedeutung der Mitglieder in den Moscheen wichtig

ist.

From our point of view, a time-and-space collective constantly selects and de-

selects among a common repertoire of ideas plans for action, and the ideas

repetitively selected acquire institutional status. (Ebd.: 38)

In ihrem Verständnis sind Institutionen Ideen, die immer wieder von Organisa-

tionen gewählt werden. Diese Ideen werden in den lokalen Kontext der Organi-

sation übersetzt und materialisieren sich in organisationalem Handeln (ebd.: 44).

Sowohl die Verpflanzung einer Idee in einen neuen Kontext als auch die Überset-

zung in Handeln fördern Prozesse der Institutionalisierung. In dieser Hinsicht

generieren Institutionen ein Muster organisationalen Handelns, welches dann be-

obachtbar ist (vgl. Senge 2011: 18). Veränderung entsteht für Czarniawska & Joer-

ges durch die ständige bewusste Anpassung der Organisationen an die institutio-

nellen Anforderungen ihrer Umwelt, denn »it activates the intentional processes

of creation of meaning« (Czarniawska & Joerges 1996: 47). Durch die Angleichung

des Handelns entsteht dann letztlich Legitimität, wie bereits dargestellt wurde.

Ob nun die Adaption von Ideen, Institutionen oder Mythen bewusst oder un-

bewusst abläuft, soll an dieser Stelle nicht beurteilt werden. Interessant erscheint

jedoch die Idee der Übersetzungs- und Anpassungsleistung von Organisationen

an ihren lokalen Kontext. Denn mit diesem Ansatz kann so auch Wandel in Or-

ganisationen erklärt werden.

2.3 Zusammenfassung und Rückbindung an den Gegenstand: Moschee
als sich durch Handeln reproduzierende soziale Wirklichkeit

Auf Grundlage der dargestellten theoretischen Ansätze wird der Forschungsge-

genstand »Moscheen in der Schweiz und in Österreich« als ein Phänomen erfasst,

welches durch Handeln und Sprache (Interaktion) hervorgebracht und reprodu-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-010 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 47

ziert wird. Mannheims dokumentarische Methode ist für den Gegenstand auf-

grund ihres Verständnisses von Kollektivvorstellungen besonders anschlussfähig,

da es sich in dem Falle einer Moschee um einen Ort handelt, an dem Menschen

zusammenkommen, gerade weil Rituale wie das Freitagsgebet nicht als Indivi-

duum durchgeführt werden können. Der Ort Moschee ist deshalb auf das Gan-

ze der Gläubigen angewiesen. Für die Erforschung religiöser Gruppen, die sich

zu gemeinschaftlichem Religionsvollzug zusammenfinden, eignet sich dieser An-

satz deshalb besonders. Die Aktualisierung und Reproduktion der Vorstellungen,

die diesem gemeinschaftlichen Zusammenkommen zugrunde liegen, ist auf ei-

ne Mehrzahl von Individuen angewiesen und erfolgt über Sprache und Handeln.

Deshalb wird hier davon ausgegangen, dass die Reproduktion und immerwähren-

de Neu-Konstruktion des gemeinsamen Erfahrungsraums, welcher dem Phäno-

men »Moschee« zugrunde liegt, von vielen Individuen kollektiv vollzogen werden

muss (vgl. Mannheim 1980: 232). Das, was eine Moschee ausmacht, stellt also

eine interaktive Leistung dar. Dabei zähle ich die Mitglieder und die Inhaber

von Leistungsrollen zu denjenigen Personen, deren Handeln für die Konstruk-

tion einer Moschee maßgeblich ist. Der interaktive Prozess findet jedoch nicht

nur innerhalb, sondern auch mit der muslimischen Zielgruppe, der Gesamtge-

sellschaft und den regulativen staatlichen Organen, also den unterschiedlichen

Erwartungsgruppen statt.

Meine übergreifenden Fragen lassen sich damit folgendermaßen formulieren:

Wie lässt sich das, was wir als »Moschee« in Form von Handeln wahrnehmen, beschreiben

und wie wird dieses Phänomen interaktiv hergestellt? Welcher gemeinsame Erlebniszusam-

menhang liegt den Interaktionen zugrunde und welche (institutionalisierten) Erwartungen

spiegeln sich darin wider?

Die dargestellten Elemente der Wissenssoziologie Mannheims und der Ethno-

methodologie Garfinkels ergänzen sich und lassen sich besonders in einem Punkt

an die Konzepte des Neo-Institutionalismus anschließen: Alle drei verweisen auf

implizite und kollektiv geteilte Vorstellungen, welche bei Garfinkel und Mannheim

»konjunktiver Erfahrungsraum« oder »Erlebniszusammenhang« genannt werden,

im Neo-Institutionalismus »Institutionen« – wobei besonders die gemeint sind,

die auf der kognitiv-kulturellen Dimension zu verorten sind. Da sich dieser ge-

meinsame Erfahrungs- und Wissensraum in Begriffen niederschlägt, wird er ana-

lytisch fassbar und kann mit den Methoden qualitativer Forschung erschlossen

werden.

Der Einfluss der Erwartungen verschiedener Gruppen auf das Handeln in

Moscheen lässt sich mit verschiedenen Konzepten des Neo-Institutionalismus

erschließen. Hier werden Fragen nach Wandel, Angleichungsprozessen und Le-

gitimität in den Vordergrund gerückt. Die wichtigsten Mechanismen sind Insti-

tutionen, Legitimität, Mythen, Isomorphien und Entkoppelung.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-010 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Alltag in der Moschee

In der Untersuchung von Moscheen folge ich der dreifachen Unterscheidung

von Institutionen nach Scott, den regulativen, den normativen und den kognitiv-

kulturellen Institutionen. Aufbauend auf der Definition, wonach Institutionen

als gefestigte Erwartungen und Vorstellungen verstanden werden, gehe ich da-

von aus, dass diese Erwartungen von unterschiedlichen Erwartungsgruppen an

Moscheen herangetragen werden. Darüber hinaus sind die Erwartungen empi-

risch aus den Relevanzsetzungen der Moscheemitglieder zu erschließen, da sie

auch als Erwartungserwartungen das Handeln in den Moschee bestimmen. Dabei

werde ich insbesondere darauf achten, wie Institutionen in Form von Ideen ad-

aptiert und in den lokalen Kontext übersetzt werden (vgl. Czarniawska & Joerges

1996).

Als Ausgangspunkt nehme ich also an, dass das, was als »Moschee« wahr-

nehmbar gemacht wird, nicht fix ist, sondern einem Aushandlungsprozess un-

terliegt. Daran anschließend nehme ich an, dass dieser Prozess maßgeblich von

drei Seiten bestimmt wird:

1. Zum Ersten von denjenigen, die das Handeln in Moscheen mitgestalten und

die damit einen geteilten Erfahrungsraum erzeugen. Dies sind der Moschee-

vorstand, formale Mitglieder, Imame und weitere engagierte Personen mit

Leistungsrollen, die für die Aktivitäten und Angebote verantwortlich sind

und diese tragen. Hier treffen unterschiedliche Erwartungen (normative und

kulturell-kognitive Institutionen) an den Ort Moschee aufeinander: Was soll

in einer Moschee passieren, was nicht? Welche Art von Aktivitäten werden

gewünscht und welche Aufgaben und Funktionen soll eine Moschee über-

nehmen? Diese Erwartungen können von verschiedenen Faktoren beeinflusst

werden. So können religiöse Vorstellungen eine Rolle spielen, die Praxis aus

dem Heimatland oder allgemein ein Verständnis von Vereinstätigkeit. Die die-

sen Ideen zugrunde liegenden, geteilten normativen und kulturell-kognitiven

Institutionen gilt es zu analysieren und ich werde untersuchen, wie sie sich

im sozialen Handeln in Moscheen widerspiegeln.

Die Aufgabe der Moscheeverantwortlichen ist es schließlich, die Moschee als

eine solche wahrnehmbar zu machen, um sie zu legitimieren und ihren Fort-

bestand zu sichern. Ist sie für Besucherinnen und Besucher als Moschee nicht

erkennbar, bleiben sie fern, und die personelle und finanzielle Grundlage

bricht weg. Wahrnehmungen, Erwartungen, Handeln und Legitimität stehen

damit in einem engen Wechselverhältnis und bedingen sich gegenseitig.

2. Die zweite relevante Gruppe ist die der muslimischen Zielgruppe. Dies sind

Besucherinnen und Besucher, die die Angebote konsumieren und welche bei-

spielsweise ihre Kinder zum Religionsunterricht bringen oder am Frauentref-

fen teilnehmen. Auch sie haben Erwartungen gegenüber der Moschee und

https://doi.org/10.14361/9783839456330-010 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 49

verleihen ihr Legitimität durch ihre Partizipation. Auf dieser Ebene spielen

ebenfalls normative und kulturell-kognitive Institutionen eine Rolle.

3. Schließlich sind es die Ebenen der Gesamtgesellschaft und des Staates, wi-

dergespiegelt in dem von den Massenmedien vermittelten Islamdiskurs oder

gegossen in die regulativen Rahmenbedingungen, welche für das Handeln in

den Moscheen bedeutsam sind. Die mediale Berichterstattung zeichnet ein

Bild von Moscheen als Ort der Desintegration und Abschottung. Ich nehme

daher an, dass diese (meist negativen) Erwartungen von denjenigen verar-

beitet und explizit oder implizit mitgedacht werden, die für das Handeln in

Moscheen verantwortlich zeichnen und dass sie mit unterschiedlichen Stra-

tegien, zum Beispiel der Teilnahme am Tag der offenen Moschee, darauf re-

agieren. Dies kann schließlich als Strategie gesehen werden, Legitimität zu

erlangen (siehe Kap. 5.4).

Regulative Vorgaben wie das Vereinsrecht beeinflussen ebenfalls Moscheen in

ihrem Handeln, was besonders auf die Organisationsstruktur Auswirkungen

hat. Wie bestimmt das Vereinsrecht die Machtverteilung zwischen Vorstand

und religiösem Fachpersonal? Was bedeutet dies für die Rolle des Imams?

Wie verändert dies den Handlungsspielraum einer Moschee?

Darüber hinaus wird das organisationale Feld durch weitere Akteure konsti-

tuiert wie beispielsweise andere Religionsgemeinschaften oder Wohlfahrtsorgani-

sationen, an denen eine Orientierung erfolgen und Angleichung an sie stattfinden

kann (Isomorphie). Zu vermuten ist weiterhin, dass Moscheen mit unterschied-

lichen, teils widersprüchlichen Erwartungen und Zwängen umgehen und gleich-

zeitig versuchen müssen, ihre Legitimität zu wahren.

Durch den Vergleich von Moscheeorganisationen in der Schweiz und in Ös-

terreich werde ich über die Ländergrenzen hinweg charakteristische religiöse und

nicht-religiöse Alltagshandlungen untersuchen und in diesem Sinne die Rekon-

struktion einer »typischen Moschee« in mehrheitlich nicht-muslimischen Gesell-

schaften anstreben. Dabei gehe ich in Anlehnung an Glick Schiller (2010) davon

aus, dass Phänomene nicht in erster Linie an nationalstaatliche Grenzen gebun-

den sind. Wenn jedoch die soziale Wirklichkeit einer Moschee interaktiv und

unter Einfluss der gesellschaftlichen Umwelt hergestellt wird, ist anzunehmen,

dass aufgrund gewisser unterschiedlicher Rahmenbedingungen – insbesondere

auf der regulativen Ebene – von einem unterschiedlichen Erscheinen des Phäno-

mens Moschee auszugehen ist. Dies bedeutet bezogen auf Moscheen, dass sich

ihre Bedeutung wandeln und sie je nach externen und internen Bedingungen un-

terschiedlich ausfallen kann. Deshalb sind der Vergleich und die Kontrastierung

von unterschiedlichen Fällen aus den beiden Ländern Schweiz und Österreich

hilfreich, wobei in den Vergleichsfällen besonders die öffentlich-rechtliche Aner-

kennung von Religionsgemeinschaften eine Rolle spielen dürfte (siehe Kap. 5.5).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-010 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Alltag in der Moschee

Um die gesellschaftliche Verankerung von Moscheen besser zu verstehen, wer-

de ich im Folgenden den Kontext muslimischer Organisationen und muslimischen

Lebens in der Schweiz und in Österreich darlegen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-010 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

