ANHANG

Landvermessung im Unbewussten.
Zur Psychoanalyse Sigmund Freuds

Einer der einflussreichsten Denker des 20. Jahrhunderts im Be-
reich der Menschenkunde, Sigmund Freud, ist in der marxistischen
Theorie immer schlecht weggekommen. Das hatte seinen guten
Grund in der ideologischen Wendung, die die Psychoanalyse neben
und nach Freud nahm und die sich in mannigfachen sektiereri-
schen Zersplitterungen manifestierte. Im Umfeld des Marxismus
hat sich nur Herbert Marcuse ernsthaft mit Freud auseinanderge-
setzt (vgl. Marcuse 1955/1957), spdter dann der an Mitscherlich
ankniipfende Fliigel der Frankfurter Schule (vgl. Lorenzer 1974;
Gente 1970, 1972). Beide Rezeptionen gehen ihrerseits von theo-
retischen Voraussetzungen aus, die Freud bereits in einer bestimm-
ten Perspektive eigener Problemstellungen sehen. Ich fiige des-
halb als Anhang hier einen Aufsatz bei, den ich 1979 anldsslich
des 40. Todestags von Sigmund Freud geschrieben habe (vgl. Holz
1979). Denn ich meine, dass ein Verstdndnis fiir das, was Freud
den Humanwissenschaften brachte, auch zum Handwerkzeug einer
dialektisch-materialistischen Anthropologie gehort.

Vor vierzig Jahren starb Sigmund Freud, vor achtzig Jahren er-
schien sein erstes Hauptwerk Die Traumdeutung, mit dem er die
Psychoanalyse begriindete; und immer noch haftet seiner Theorie
die Aura einer Geheimlehre an, immer noch finden sich in der psy-
chotherapeutischen Praxis Dilettantismus, Magie und Wissenschaft
eintrdchtig (oder auch in sektiererischer Zwietracht) nebeneinan-
der. Die Geschichte lehrt uns, dass manche Wissenschaft in solch
zweideutigem clair-obscur ihren Anfang genommen hat und lange
brauchte, bis sie ins helle Licht der Vernunft treten konnte; und
das heiRt: ins helle Licht kritischer Aufkldrung iiber sich selbst,

171

https://dol.org/10.14361/9783839401262-007 - am 14.02.2026, 18:23:48. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839401262-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

die zu geben jede Wissenschaft verpflichtet ist, wie auch aufgekldr-
ter Kritik ihres Gegenstands, die eine Wissenschaft zur Wissen-
schaft macht.

Bei der Feier zu Sigmund Freuds 80. Geburtstag, 1936 in Wien,
schon unter der Drohung des Faschismus aus Nord und Siid, noch
in einer Enklave des erhaltenen Scheins biirgerlicher Liberalitdt,
hielt Thomas Mann die Festrede auf den Jubilar. Und beziiglich-
anziiglich sagte er: »Entschlielt man sich, einen Dichter zum
Lobredner eines genialen Forschers zu ernennen, so sagt das etwas
aus iiber den einen wie den anderen« (Mann 1968: 2/214). In der
Tat hat wohl kaum ein Wissenschaftler je so unmittelbar anregend
auf die Literatur und Kunst eingewirkt wie Freud, der den Dichtern
die Dramaturgie des Unbewussten lieferte und den Malern die Re-
geln der Bildmontage. Bei James Joyce und André Breton sind
Freuds Interpretationsmuster ebenso wiederzuerkennen wie in den
Werken von Max Ernst und Salvador Dali — womit auch die Spann-
weite von Sinntiefe und Unsinn in der Psychoanalyse angedeutet
ist.

Aber auch umgekehrt ist Freuds Lehre der Literatur nahe. Sei-
ne Beschreibungen psychischer Prozesse lesen sich wie Fabeln des
Seelenlebens, und es gehdrt zur Uberzeugungskraft seiner Metho-
de, dass er ein grofRer Stilist war; seine Sprachkraft hat ihm das
Gehor der Geisteswissenschaften gewonnen. Und wie alle Literatur
- Goethe hat das am deutlichsten ausgesprochen - etwas kritisch
sichtbar macht und so iiberwindet, will auch die Psychoanalyse
Freuds kritisch blofRlegen und befreien. In ihm, der das Irrationale
zu erhellen unternahm, steckt noch einmal etwas vom Pathos der
Aufkldrung - und diese Verbindung macht wohl sein immense, bis
heute die Kiinste und Geisteswissenschaften durchdringende Wir-
kung aus.

Kritische Rationalitdt

Eben dies kritische Moment in Sigmund Freuds Lehre, das in der
Tradition detektivischer Enthiillungserkenntnis steht, wie sie von
Pierre Bayle iiber Ludwig Feuerbach bis zur Deutschen Ideologie
von Marx und Engels reicht, hat Thomas Mann in seiner Festrede
hervorgehoben: »Die analytische Einsicht ist weltverdndernd; ein
heiterer Argwohn ist mit ihr in die Welt gesetzt, ein entlarvender
Verdacht, die Verstecktheiten und Machenschaften der Seele be-
treffend, welcher, einmal geweckt, nie wieder daraus verschwinden
kann« (ebd.: 230).

172

https://dol.org/10.14361/9783839401262-007 - am 14.02.2026, 18:23:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T IRam=ma


https://doi.org/10.14361/9783839401262-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Will man Freud gerecht werden und ihn vor allem auch von Landvermessung
seinen Jiingern und Nachldufern abgrenzen, so muss man das Wort im Unbewussten.
>Analysec ernst nehmen. Wie auch immer man einzelne Elemente Zur Psychoanalyse
seiner Theorie des psychischen Apparats und seiner Funktionen Sigmund Freuds
beurteilen mag: Die Grundintention seines Forschens ging auf die
rationale Durchdringung des Irrationalen. Nicht die >Entdeckung
des Unbewusstenc ist Freuds eigentliche Leistung, denn darin hat-
te er spdtestens seit der Romantik seine Vorldufer, sondern die An-
nahme, dass die Prozesse des Unbewussten nach erkennbaren Ge-
setzen verlaufen, dass diese Verldufe in einer geregelten Aus-
drucks- und Symbolbeziehung zum Bewussten stehen und also
dechiffrierbar und iibersetzbar sind, und dass Konstitutionsbedin-
gungen fiir dominante Inhalte und Formen des Unbewussten ange-
geben werden konnen. Damit wurde der Untergrund des Seelischen
methodisch darstellbar.

Schon 1950 hat der Marxist Walter Hollitscher den biirgerli-
chen, vor allem konfessionellen Kritikern Freuds, die ihn des Mate-
rialismus, Atheismus und Pansexualismus zeihen entgegengehal-
ten: »Psychische Konflikte, die zur Krankheit filhren, unbewusste
psychische Reaktionen, die Triebentwicklung des Kindes, die psy-
chischen Mechanismen der Verdrangung, der Symptombildung, der
Sublimierung, der Identifizierung, der Uber-Ich-Bildung: Wie viel
zu all diesen Themen auch immer noch zu sagen sein wird - es ist
grotesk, so zu tun, als wéren sie nicht durch Freud zum Gegen-
stand exakter wissenschaftlicher Problemstellungen geworden.«

Materialistische Grundauffassung

Seelisches — das Wort konnte Misstrauen erwecken, weil es den Ge-
danken an eine Art immaterieller Substanz nahe legt, die dann
vielleicht gar noch als das »eigentliche« Sein gegeniiber dem >bloR«
Korperlichen verstanden wird. Das sind Vorstellungen, die unzulds-
sigerweise die Psychologie mit den Intentionen der Erlosungsreli-
gionen verkniipfen, dualistisch einen Leib-Seele-Gegensatz, ja
Konflikt ausmalend, wie er — als Erbstiick der Gnosis, des Manicha-
ismus, des Neuplatonismus — fiir die Metaphysik des Christentums
leitmotivisch gewesen ist. In der Tat sind viele Weltanschauungs-
jinger der Psychoanalyse, vor allem in der mythologisierenden
Richtung der Schule C.G. Jungs, diesem Weg gefolgt — sehr zum
Schaden der Wissenschaftlichkeit der psychoanalytischen Praxis.
Dies alles muss man von Freud fernhalten. Mit dem Raunen von
Schicksalsgottinnen und der geheimnisvollen Konstanz von Arche-

173

https://dol.org/10.14361/9783839401262-007 - am 14.02.2026, 18:23:48. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839401262-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

typen, die von urvordenklichen Zeiten her die Muster unseres Le-
bens darstellen, hat er nichts zu tun.

Vielmehr soll das Verfahren Freuds gerade dahin fiihren, die
unterhalb der Bewusstseinsschwelle ablaufenden psychischen Pro-
zesse einsehbar zu machen und gegebenenfalls therapeutische
Eingriffe zu ermoglichen. Dabei ist wichtig festzuhalten, dass fiir
Freud diese psychischen Prozesse - also das »Seelenleben«< — nicht
ein immaterielles Substrat, also eine >unsterbliche Seele< reprasen-
tieren, sondern Ausdruck von Vorgdngen sind, die auf einer mate-
riellen Grundlage, wie sie durch unser Nervensystem gegeben ist,
ablaufen.

»Wir nehmen an, dass das Seelenleben die Funktion eines Ap-
parats ist, dem wir rdumliche Ausdehnung und Zusammensetzung
aus mehreren Stiicken zuschreiben [...]. Die dlteste dieser psychi-
schen Provinzen oder Instanzen nennen wir das Es; sein Inhalt ist
alles, was ererbt, bei Geburt mitgebracht, konstitutionell festgelegt
ist, vor allem also die aus der Kdrperorganisation stammenden
Triebe. Unter dem EinflulR der uns umgebenden realen AuRenwelt
hat ein Teil des Es eine besondere Entwicklung erfahren. Urspriing-
lich als Rindenschicht mit den Organen zur Reizaufnahme und den
Einrichtungen zum Reizschutz ausgestattet, hat sich eine besonde-
re Organisation hergestellt, die von nun an zwischen Es und Au-
Renwelt vermittelt. Diesem Bezirk unseres Seelenlebens lassen wir
den Namen des Ichs« (Freud 1972: 17/67).

Das Zitat stammt aus der Abhandlung Abrif§ der Psychoanalyse,
die Freud 1938, im Jahr vor seinem Tod, schrieb, und die zeigt,
dass er dem spontanen Materialismus des Naturwissenschaftlers
sein Leben lang treu geblieben ist. Die Grundlage seiner Theorie
bietet keinen Ansatzpunkt fiir irgendeine Art von Seelenmystik.
Und das therapeutische Programm, Erkrankungen von Kérperorga-
nen als Wirkung psychischer Deformationen zu deuten und sie
durch deren Beseitigung kausal zu heilen, ist wissenschaftstheore-
tisch auch viel einfacher zu begriinden, wenn man von der materi-
ellen Einheit der Wirklichkeit ausgeht.

Die Eigenart des Psychischen
Nun ist mit der Einsicht, dass psychische Prozesse ihren materiel-
len Trdger und ihre Entsprechung in neurophysiologischen Vorgan-

gen haben, keineswegs alles gesagt. Zwar wissen wir heute wesent-
lich mehr als zu Zeiten Freuds von den elektroenergetischen Ab-

174

https://dol.org/10.14361/9783839401262-007 - am 14.02.2026, 18:23:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T IRam=ma


https://doi.org/10.14361/9783839401262-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ldufen im Nervensystem, von biochemischen Reaktionen in den Landvermessung
Nervenzellen, von genetischen Programmen, von Datenverarbei- im Unbewussten.
tung und Steuerungsmechanismen im Gehirn; wir konnen die Ent- Zur Psychoanalyse
stehung einer Reihe von psychischen Funktionen lokalisieren, Sigmund Freuds
konnen durch gezielte Stromst6Re und pharmako-chemische Ein-

wirkungen psychische Verhaltensweisen erzeugen und Ahnliches

mehr. Das ist die eine Seite.

Auf der anderen Seite werden solche materiell physiologischen
Wirkungszusammenhdnge vom Menschen zum Beispiel als Furcht
oder Freude, als Liebe oder Hass erlebt, und aus der vielfdltigen
Kombination von Elementarempfindungen erwachsen Einstellun-
gen von Treue oder Zuverldssigkeit, Verhaltensweisen wie Giite
oder Bosheit, und so bildet sich ein Charakter - und das alles ist
noch qualitativ etwas anderes als zum Beispiel eine Verbindung
von Aminosduren. Mit dem allgemeinen Schema des Umschlags von
einer Qualitdt in eine andere bietet die Naturdialektik eine Katego-
rie fiir diese Eigenart von Seinsbereichen im Rahmen der materiel-
len Einheit der Welt.

Fiir den Psychologen, besonders den als Arzt Tdtigen, kommt
es — vor allem angesichts des noch wenig entwickelten Stands der
Neurophysiologie — in erster Linie darauf an, die Sphédre der psy-
chischen Phdnomene in ihrem Zusammenhang und in ihrer Ge-
setzmdRigkeit zu erforschen. Er darf und muss sich sogar darauf
beschranken, gleichsam phdnomenologisch zu verfahren. (Dass
Husserl und Freud Zeitgenossen sind, scheint mir nicht zufallig.)

Die Phdnomene erkldren sich aber nicht selbst, ihre Bedeutung
ist an ihnen nicht einfach ablesbar, sondern muss herausgeholt
werden. Jedenfalls gilt das fiir jene Bereiche, die den Arzt interes-
sieren, weil er hinter die verborgenen Ursachen von Beschwerden
kommen mochte. Was er offenkundig vorfindet, muss er deuten,
um seinen tieferen Sinn freizulegen. In den Geisteswissenschaften
des 19. Jahrhunderts wurde diese Methode als hermeneutische
(sinnverstehende) ausgebildet. Wilhelm Dilthey war ihr einfluss-
reichster Vertreter.

Sollen die offenkundigen Phdnomene auf einen verborgenen
Sinn verweisen, so muss angenommen werden, es gebe etwas, was
unter ihrer Oberfliche sich abspiele und nicht in Erscheinung tre-
te. Das Offenkundige ist das, dessen wir uns ohne Weiteres bewusst
sind.

»Spricht man von BewuRtsein, so weiR man unmittelbar aus
eigenster Erfahrung, was damit gemeint ist. Vielen innerhalb wie
aullerhalb der Wissenschaft geniigt es, anzunehmen, das BewuRt-

175

https://dol.org/10.14361/9783839401262-007 - am 14.02.2026, 18:23:48. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839401262-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

sein sei allein das Psychische, und dann bleibt in der Psychologie
nichts anderes zu tun, als innerhalb der psychischen Phdnomeno-
logie Wahrnehmungen, Gefiihle, Denkvorgange und Willensakte zu
unterscheiden« (ebd.: 79). Das ist indessen ungeniigend, weil die
Bewusstseinsvorgange »keine liickenlosen, in sich abgeschlosse-
nen Reihen« bilden, es auflerhalb ihrer also etwas anderes, eben
das Unterbewusste, geben muss, damit die Kontinuitdt des Psychi-
schen parallel zum Korperlichen gewahrt ist.

Wieder schldgt Freuds naturwiichsiger Materialismus durch; er
stellt eine zweite Hypothese auf: »Sie erkldrt die vorgeblichen so-
matischen Begleitvorgdnge fiir das eigentlich Psychische, sieht da-
bei zundchst von der Qualitdt des Bewulitseins ab«. Diese Hypo-
these gestattet es, »die Psychologie zu einer Naturwissenschaft wie
jede andere auszugestalten« (ebd.). Um die Gesetze des Psychi-
schen zu erforschen, ist nach Indizien zu suchen fiir jene Elemente
des kontinuierlichen psychischen Stroms, die nicht ins Bewusst-
sein treten.

Offenbar gibt es mindestens einen Bereich, in dem die Selbst-
erfahrung durchlédssig wird fiir Unbewusstes, das wir sonst nicht
erfahren, ndmlich die Trdume. Sie sind ein Hinweis darauf, dass
auch dann, wenn wir uns dessen nicht bewusst sind, psychische
Prozesse in uns ablaufen, und meist vergessen wir ja auch vor dem
Erwachen, was wir im Schlafen getrdaumt haben. Aber dies Unbe-
wusste ist auch bewusstseinsfdhig, wir konnen den vergessenen
Traum in Erinnerung rufen (wenn auch zuweilen nur mit Hilfe des
Therapeuten).

Die Traumdeutung

Damit ist der Ausgangspunkt fiir das psychoanalytische Verfahren
gewonnen. Die Differenz zwischen der bewussten Traumerinnerung
und dem Ganzen eines freigelegten Traumes ist das Instrument der
Sinndeutung - wenn wir fragen, warum nun wohl Trauminhalte
vom Bewusstsein abgedrangt werden. Freud schreibt dazu: »Den
Weg zum Verstdandnis (»Deutung<) des Traumes beschreiten wir, in-
dem wir annehmen, dass das, was wir als Traum nach dem Erwa-
chen erinnern, nicht der wirkliche Traumvorgang ist, sondern nur
eine Fassade, hinter welcher sich dieser verbirgt. Dies ist unsere
Unterscheidung eines manifesten Trauminhaltes und der latenten
Traumgedanken. Der Vorgang, der aus den letzteren den ersteren
hervorgehen lieR, heiRen wir die Traumarbeit« (ebd.: 88).

Die Traumarbeit erweist sich als eine Chiffrierung des eigentli-

176

https://dol.org/10.14361/9783839401262-007 - am 14.02.2026, 18:23:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T IRam=ma


https://doi.org/10.14361/9783839401262-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chen Traumsinns, der Psychoanalytiker hat die Aufgabe, den Landvermessung
Schliissel zu finden, der die Dechiffrierung des Codes erlaubt. Es im Unbewussten.
leuchtet ein, dass dieser methodische Ansatz kritisch ist, das heilt Zur Psychoanalyse
die Selbsteinschédtzung des Patienten befragt und auflost, und dass Sigmund Freuds
er rational ist, das heiflt nach »natiirlichen«< Griinden forscht. Nun
zeigt aber der Traum nur psychische Spuren der individuellen Le-
bensgeschichte. Der Gegenstand des Psychoanalytikers begrenzt
sich durch die von ihm verwandte Methode auf das Individuum.
Und da die in Vergessenheit geratenen oder verdriangten Erlebnis-
se, die sich dem Unterbewussten als Material psychischer Prozesse
einprdgten, bereits in der frithen Kindheit begonnen haben, wird
die private Familiensituation des Kindes zum Deutungsschliissel
des Therapeuten. Was er dem Patienten zu Bewusstsein bringt, ist
das »verborgene Drama der Familie«, wie Marthe Roberts (1967:
26) treffend formulierte, und Freud selbst bemerkte, dass die
Krankengeschichten der Hysterie eher einem Roman als medizini-
schen Beobachtungen glichen.
An sich miisste eine solche Feldanalyse des privaten Erlebnis-
bereichs innerhalb klar definierter Grenzen kein Nachteil sein.
Doch zielt ja die Therapie darauf, dem Patienten dadurch zu hel-
fen, dass sie ihm die Griinde seiner Stérungen bewusst macht, so
dass seine Vernunft dann den Rest tun kann, um einen psychi-
schen Gleichgewichtszustand wiederherzustellen - ein durchaus
emanzipatorisches Ziel, den Patienten zu eigener Verantwortung
zurlickzufiihren. In dieser Absicht aber ist es verhdngnisvoll, wenn
der Einsicht des Patienten die gesellschaftlichen Bedingtheiten
und Vermitteltheiten seiner individuellen Situation nicht klarge-
macht werden. Gerade dazu aber liefert die Traumanalyse kein In-
strumentarium - eine gesellschaftstheoretische Deutung der Le-
bensgeschichte eines Patienten ware immer eine aus der Analyse
selbst nicht zu gewinnende Zutat des Phsychotherapeuten.
So schrieb schon 1949 in der franzdsischen Zeitschrift Nouvelle
Critique eine Gruppe franzosischer marxistischer Psychiater: »Die
Psychoanalyse verkennt die wesentliche Tatsache, daRR die psychi-
schen Mechanismen, die sie beschreibt, nur die mittelbaren Fakto-
ren darstellen, iiber die hinweg die gesellschaftliche Realitdt das
Individuum erreicht.«

Weltanschauliche Uberforderung

Selbstverstdandlich ist dieser Mangel nicht Freud als Forscher zur
Last zu legen. Er hat in einer historischen Situation, in der sich die

177

https://dol.org/10.14361/9783839401262-007 - am 14.02.2026, 18:23:48. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839401262-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Einsicht, dass der Mensch das Ensemble der gesellschaftlichen
Verhidltnisse ist, noch nicht durchgesetzt hatte, den Gegenstand
seiner Wissenschaft nur im Individuum finden konnen. Es ist er-
kenntnistheoretisch korrekt und realistisch, seine Methode vom
Gegenstand bestimmen zu lassen. Die analytischen Proben aufs
Exempel, die er in der Psychopathologie des Alltagslebens vorlegte
(wo er Phdanomene wie Versprechen, Vergessen, Vergreifen und an-
dere Fehlleistungen untersuchte), sind durchaus geeignet, nicht
nur als Hilfsmittel therapeutischer Praxis, sondern auch als Beitra-
ge zu einer allgemeinen Anthropologie Beachtung zu finden.

Indessen gibt es auch Unklarheiten im Traumdeutungsverfah-
ren selbst. Im Traum erscheinen uns Bilder, der Analytiker legt zu-
nachst diese Bilder aus, wie Joseph dem Pharao die Fabel von den
sieben fetten und sieben mageren Kiihen. Dann aber iiberlagert
sich den Bilddeutungen, dass die in ihnen auftauchenden Begriffe
mit anderem Sprachmaterial, z.B. dhnlich klingenden Wortern,
Wortverbindungen aus literarischen Texten usw. assoziiert und ge-
geneinander ausgetauscht werden, was zwei semantisch sehr ver-
schiedene Ebenen sind. Zudem hat der Deutende einen weiten
Spielraum, Traumelemente als Momente von Verdichtungen, Ver-
schiebungen, Entstellungen, Zensuren aufzufassen und sie so um-
zuinterpretieren. Schliissige Kriterien fiir den Bedeutungsgehalt
eines Traumes gibt es nicht, viel bleibt der Intuition iiberlassen,
die wiederum vom Unbewussten des Analytikers gespeist wird.

Das sind wissenschaftstheoretische Schwierigkeiten, denen
nicht nur die Psychoanalyse, sondern jede auf den Menschen im
ganzen und nicht nur auf die Beobachtung von Verhaltensdaten
gerichtete Psychologie ausgesetzt ist. Freud hat geglaubt, die
Schwierigkeiten seines Verfahrens iiberwinden zu kénnen, indem
er in der Weltliteratur die Interpretationsmuster der Traumdeutung
suchte — womit er allerdings typologische Invarianten fiir die psy-
chischen Bestimmtheiten annehmen musste.

Die freudsche Trieblehre, die von zwei biologisch vorgegebe-
nen Grundtrieben (dem Eros und dem Destruktionstrieb) ausgeht,
ist nicht das Ergebnis der Analysen, sondern ein vorweggenomme-
nes Deutungsschema. Der grofRe Empiriker Freud wird da von ei-
nem Weltanschauungsprogramm gesteuert, das wiederum die Be-
grenztheit seines Blicks nur auf das Individuum spiegelt. Die spa-
ten geschichtsphilosophischen Entwiirfe (Totem und Tabu, Der
Mann Moses) sind Zeugnisse der weltanschaulichen Uberforderung
des psychoanalytischen Ansatzes.

Dazu ware ideologiekritisch manches zu sagen und ist schon
viel gesagt worden. Vorab jeder Kritik aber sollte festgehalten wer-

178

https://dol.org/10.14361/9783839401262-007 - am 14.02.2026, 18:23:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T IRam=ma


https://doi.org/10.14361/9783839401262-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den, dass die hier skizzierten Momente von kritischer Rationalitdt Landvermessung
und spontanem Materialismus ein unverlierbares Stiick Gegen- im Unbewussten.
standsbestimmung, Methodologie und Selbstverstdndnis der Psy- Zur Psychoanalyse
chologie als Wissenschaft darstellen. Sigmund Freuds

179

https://dol.org/10.14361/9783839401262-007 - am 14.02.2026, 18:23:48. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839401262-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401262-007 - am 14.02.2026, 1

:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

