
ANTHROPOS

112.2017: 17 – 33

Abstract. – Three women from Ghana and Mali, now living in 
Vienna, are at the core of this article. As so-called transmigrants, 
who have more than one cultural reference system for their ac-
tions, they represent a challenge to nation-state borders as well as 
to fixed scientific concepts. With the help of data collected from 
qualitative interviews the article portrays how West-African mi-
grants live their lives in the complexity of transnational spaces. 
The various areas covered from an intersectionalist point of view 
range from social networks of transmigrants to remittances and 
from identity constructions to feelings of belonging. [Austria, 
Ghana, Mali, West-African migrants, migration studies, trans-
nationalism, intersectionality, transnational habitus, construc-
tions of identity]

Katharina Eichinger, B. A., geboren 1989. Bachelorstudium der 
Kultur- und Sozialanthropologie sowie der Internationalen Ent-
wicklung an der Universität Wien und an der Universidad Com-
plutense de Madrid, Spanien. Masterstudium der Sozialen Arbeit 
und Sozialwirtschaft an der FH Campus Wien und an der Univer-
sity of Nairobi, Kenya. – Forschungsinteresse: Entwicklungspo-
litik, Migration, Postkolonialismus, feministische Ansätze, Sub
sahara-Afrika.

Ich habe mich selbst nie als Schwarze gesehen, 
ich wurde erst schwarz, als ich nach Amerika kam 
(Adichie 2014: ​367).

Einleitung

Sara, Justice und Blessing.1 Drei Frauen. Drei Le-
bensgeschichten. Und doch weisen sie eine Ge-
meinsamkeit auf. Ihre Geburtsorte liegen nicht in 
Österreich. Somit zählen sie 2012 zu den ungefähr 
1,36 Millionen Migrant_innen in Österreich (Statis-
tik Austria 2013). Obwohl Migrationsbewegungen 

weit in die Vergangenheit der Menschheit zurück-
reichen, entdeckte die Anthropologie erst sehr spät 
dieses Forschungsgebiet.

Wurde in den Anfängen der anthropologischen 
Migrationsforschung Migration als linearer Prozess 
dargestellt, welcher mit der Assimilation im Auf-
nahmeland endet, und Migrant_innen als entwur-
zelt, heimatlos und passiv wahrgenommen (Brettell 
2000: ​102 f.), so änderte sich diese Annahme mit 
dem Aufkommen des Transnationalimusansatzes 
Anfang der 1990er Jahre. Es kam zu weitreichen-
den Veränderungen sowohl in den theoretischen als 
auch in den methodologischen Zugangsweisen. Die 
Handlungsfähigkeit sogenannter Transmigrant_in-
nen, welche in transnationalen sozialen Feldern 
agieren, wurde nunmehr in den Mittelpunkt gestellt. 
Diese transnationalen Felder überschreiten geogra-
fische Grenzen und machen die simultane Invol-
vierung von Migrant_innen in das soziale und po-
litische Leben mehrerer Nationalstaaten analytisch 
fassbar (Schiller et al. 1997: 5). 

Drei Fallbeispiele westafrikanischer Migrant_
innen bilden die Basis dieser Arbeit, um folgende 
Forschungsfrage zu behandeln: Wie gestalten west-
afrikanische Migrant_innen ihr Leben in transnatio
nalen Räumen? In einem ersten Schritt wird die be-
sondere Positionierung der Interviewpartnerinnen 
aufgrund der sozialen Kategorien Gender und Alter 
behandelt. Danach erfolgt eine Skizzierung der per-
sönlichen Netzwerke der Interviewpartnerinnen in 
Österreich und ihrer Verbindungen zum jeweiligen 

  1	 Die Namen der Interviewpartnerinnen wurden anonymisiert. 

Transnationalität (er)leben

Drei Fallbeispiele westafrikanischer Migrant_innen in Wien

Katharina Eichinger

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


18 Katharina Eichinger

Anthropos  112.2017

Herkunftsland (soziale und ökonomische Ebene). 
Im Anschluss daran werden Zuschreibungen, Er-
wartungen und gesellschaftliche Positionen sowohl 
in Österreich als auch in den Herkunftsländern so-
wie Identitätskonstruktionen und der Begriff Hei-
mat thematisiert.

Im Gegensatz zur mangelhaften Datenlage zum 
Migrationsgeschehen in Mali und kaum vorhan-
denen qualitativen Forschungen dort ist die Situa-
tion in Ghana eine andere, da es an der Universi-
ty of Ghana ein Migrationsforschungszentrum gibt 
(Sieveking und Fauser 2009: ​7, 30). Diese Tatsache 
spiegelt sich auch in der Bibliografie dieser Arbeit 
wider. Generell ist festzustellen, dass zu Beginn 
der anthropologischen Migrationsforschung ein 
Großteil der ethnografischen Daten transnationale 
Migrationsnetzwerke der Karibik sowie Latein- und 
Nordamerikas behandelte (Schiller et al. 1995: 53). 
Werden jedoch rezentere Forschungen betrachtet, 
ergibt sich ein wesentlich internationaleres Bild. 
So beschäftigt sich zum Beispiel Berchem (2011) 
mit deutschen Migrant_innen in Australien oder der 
Sammelband von Pusch (2013) mit transnationaler 
Migration zwischen Deutschland und der Türkei.

Theoretischer Hintergrund

Ungeachtet der Tatsache, dass sich Migration in-
nerhalb der Anthropologie erst sehr spät  – Ende 
der 1950er Jahre – zu einem eigenständigen For-
schungsfeld entwickelte, kann die anthropologische 
Migrationsforschung auf vielfältige Weiterentwick-
lungen zurückblicken. Angefangen mit Moderni-
sierungsparadigmen, welche von einem bipolaren 
System und Nutzen maximierenden Individuen 
ausgehen, über Dependenztheorien, in denen Mi-
grant_innen als passive Opfer einer weltweiten Un-
gleichheit angesehen werden, entwickelte sich An-
fang der 1990er der Transnationalismusansatz zum 
vorherrschenden Forschungsparadigma (Brettell 
2000: ​97–104; Lewellen 2002: ​131–134). Obwohl 
sich der Transnationalismusansatz in wissenschaft-
lichen Kreisen durchgesetzt hat, ist er nicht frei von 
Kritik. An dieser Stelle sei auf die Frage, ob Trans
nationalismus überhaupt ein neues Phänomen sei, 
auf die vielen schwammigen Definitionen und die 
Flut an unterschiedlichen Begriffen hingewiesen 
(Levitt and Jaworsky 2007: ​131–134). Trotz der 
vielen Uneinigkeiten konnte sich das Transnationa-
lismuskonzept von Schiller, Basch und Blanc Szan-
ton (1999: ​26) in der wissenschaftlichen Debatte 
durchsetzen und zählt heute zu den einflussreichsten  
theoretischen Überlegungen innerhalb dieses For-
schungsfeldes.

We define “transnationalism” as the processes by which 
immigrants forge and sustain multi-stranded social rela-
tions that link together their societies of origin and settle-
ment. … Immigrants who develop and maintain multiple 
relationships – familial, economic, social, organizational, 
religious, and political – that span borders we call “trans-
migrants” (Schiller et al. 1997: 7).

Der in der Einleitung verwendete Begriff der 
“transnationalen sozialen Felder” (Schiller et al. 
1997: ​5) entstand aus der Unzulänglichkeit der vor-
herrschenden dichotomen Kategorien für die Ana-
lyse von Migration, mit denen die simultane In-
volvierung von Migrant_innen in das soziale und 
politische Leben von mehr als einem Nationalstaat 
nicht ausreichend erfasst werden konnte. “Rath-
er than fragmented social and political experienc-
es, these activities, spread across state boundaries, 
seemed to constitute a single field of social rela-
tions” (Schiller et al. 1997: ​5). Im Gegensatz zu Na-
tionalstaaten weisen transnationale Felder jedoch 
keine wirkliche Materialität und formale Macht-
mittel auf, sondern es handelt sich “oft ‘nur’ um 
eine analytische Abstraktion, deren Inhalt aus so-
zialen Beziehungen, Zirkulation von Geld und Gü-
tern sowie Kommunikation besteht” (Nieswand  
2005: ​46).

Um diese neuen Realitäten analytisch fassbar 
machen zu können, wurde u. a. das Konzept des 
“deterritorialisierten Nationalstaates” (Schiller et al.  
1995: ​58) entwickelt, bei welchem Grenzen in so-
zialer und nicht in geografischer Hinsicht gesehen 
werden. Ein weiteres sinnvolles Konzept um die 
Erfahrungen von Transmigrant_innen verstehen 
zu können, ist jenes der “Bifokalität” von Vertovec 
(2004: ​976): “The transformation of everyday ori-
entations concurrently toward both here and there is 
a mode of change that accompanies the transnation-
alization of distinct social practices and institutions 
among migrants.” In diesem Zusammenhang führt 
Guarnizo (1997: ​310 f.) in Anlehnung an Bourdieu 
den Begriff des “transnationalen Habitus” ein. Die-
ser entsteht aus dem Migrationsprozess heraus und 
bezieht die soziale Position der Transmigrant_in-
nen mit ein. Transmigrant_innen haben sich an ein 
Leben in einer Welt gewöhnt, die aus mehr als ei-
ner nationalen Struktur, einer vorherrschenden Kul-
tur und übereinstimmenden sozialen Bedeutungen 
besteht. 

The transnational habitus results from the migration pro-
cess itself, which has spread people’s lives across national 
borders and becomes like a second nature. [It is a] par-
ticular set of dualistic dispositions that inclines migrants 
to act and react to specific situations … (Guarnizo 1997: ​
311). 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


Transnationalität (er)leben

Anthropos  112.2017

19

Darüber hinaus liefern feministische Theoreti-
ker_innen des Intersektionalitätsansatzes interes-
sante Überlegungen für die anthropologische Mig-
rationsforschung. Zahlreiche Konzepte beschäftigen 
sich mit Fragen rund um die Positionierungen von 
Individuen und ihren Identitäten. So entwickelte 
zum Beispiel Friedman (1995: ​5, 17) das Konzept 
der “relational positionality”, in welchem Identität 
als von dem jeweiligen Kontext konstituiert betrach-
tet wird. 

Within a relational framework, identities shift with a 
changing context, dependent always upon the point of 
reference. Not essences or absolutes, identities are fluid 
sites that can be understood differently depending on the 
vantage point of their formation and function (Friedman 
1995: ​17). 

In weiterer Folge sind auch Machtverhältnisse nie-
mals unidirektional: “Victims can also be victim-
izers; agents of change can also be complicitous, 
depending on the particular axis of power one con-
siders” (Friedman 1995: ​18). Pessar und Mahler 
(2003: ​816–818) sehen dies in ihrem theoretischen 
Rahmenwerk namens “gendered geographies of 
power”, welches ihnen die Analyse von Gender 
im Migrationskontext ermöglicht, sehr ähnlich. 
Personen nehmen innerhalb bestimmter Macht-
hierarchien, welche sich aufgrund geschichtlicher, 
politischer, ökonomischer und anderen sozialen 
Stratifizierungsfaktoren ergeben, bestimmte Posi-
tionen ein. Diese sozialen Orte, die die Personen 
einnehmen, beeinflussen ihre Identitäten und zu-
gleich ihre Art zu denken und zu handeln. Dement-
sprechend sind die Positionen fließend und können 
sich im Laufe der Zeit verändern. Je nachdem wel-
cher soziale Ort eingenommen wird, stehen ande-
re Handlungsspielräume zur Verfügung. Menschen 
werden von diesen Lokalitäten geformt, sie tragen 
jedoch selbst zur Formung dieser bei.

Daten und Methoden

Das hier präsentierte empirische Datenmaterial 
rückt die Analyse der transnationalen Lebenswei-
se westafrikanischer Migrant_innen in Wien in den 
Mittelpunkt. Marcus’ Methode der “multisited eth-
nography” (1995: ​106) hätte im Hinblick auf meine 
Forschungsfrage eine passende Vorgangsweise dar-
gestellt, da sie das nötige Rüstzeug liefert, um mo-
bile und grenzübergreifende Beziehungen adäquat 
analysieren zu können. Die empirischen Daten 
wurden jedoch im Rahmen einer sozialanthropolo-
gischen Bachelorarbeit erhoben und aufgrund der 
damit einhergehenden Begrenzungen beschränkte 

ich mich auf qualitative Interviews mit drei Frauen 
aus Ghana und Mali, welche mittlerweile in Wien 
wohnhaft sind. Ausgehend von diesen Interviews 
konnte ich einen Einblick in jene transnationalen 
Felder gewinnen, in welchen sich die drei Frauen 
täglich bewegen. 

Mit jeder von ihnen führte ich drei leitfadenge-
stützte Interviews (Dannecker und Vossemer 2014: ​
158–160; Przyborski und Wohlrab-Sahr 2010: ​138–
145) durch, teilweise auf Englisch, teilweise auf 
Deutsch von Ende April bis Mitte Juli 2013. Die 
neun Interviews, welche insgesamt ungefähr zwölf 
Stunden Datenmaterial lieferten, fanden an unter-
schiedlichen Orten statt (Arbeitsplatz oder Woh-
nung der Interviewpartnerinnen, Restaurants etc.). 
Ein großer Vorteil dieser Interviewform lag darin, 
dass trotz der sehr unterschiedlichen Lebensge-
schichten der drei Frauen das gewonnene Daten-
material miteinander vergleichbar wurde. Die im 
Vorhinein überlegten Fragen gaben allerdings nur 
den groben Rahmen vor, oftmals ergaben sich im 
Laufe der Interviews weitere interessante Aspekte, 
welche den Gesprächsverlauf maßgeblich mitbe-
stimmten. Denn wie Przyborski und Wohlrab-Sahr 
feststellen (2010: ​142), soll “… die sachliche Ord-
nung, die sich die Interviewerin vorab erarbeitet hat, 
der Darstellungslogik des Interviewpartners nach-
geordnet [bleiben]”. Da ich zudem jede Frau drei-
mal interviewte, war es mir in der Zeit zwischen 
den einzelnen Interviews möglich, das Gesagte zu 
reflektieren. Darüber hinaus konnte ich Unklarhei-
ten beim nächsten Treffen noch einmal ansprechen. 
Für die Auswertung des Datenmaterials diente die 
qualitative Inhaltsanalyse nach Mayring zur Orien-
tierung (Mayring und Brunner 2006; Mayring und 
Gahleitner 2010).

Forschungskontext:  
Drei empirische Fallbeispiele

Sowohl innerstaatliche als auch transnationale Mi-
grationsbewegungen aufgrund von demografischen 
Veränderungen, Konflikten, ökonomischen Krisen 
und Armut waren ein ständiger Begleiter westafri-
kanischer Staaten. Ghana gehört hierbei traditionel-
lerweise zu den wichtigsten Immigrationsländern, 
wohingegen Mali zu den größten Emigrationslän-
dern zählt. Ab den 1970er Jahren begannen Afri-
kaner_innen vermehrt nach Europa auszuwandern 
(Adepoju 2009: ​18–22). Auffallend ist hierbei, dass 
Malier_innen im Vergleich zu Ghanaer_innen eher 
in andere westafrikanische Länder auswandern und 
nicht den Kontinent verlassen (Ratha et al. 2011b). 
Von der Weltbank zusammengestellte Daten aus 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


20 Katharina Eichinger

Anthropos  112.2017

dem Jahr 2010 besagen, dass ca. 800.000 Ghanaer_
innen im Ausland leben. Das macht 3,4 Prozent der 
ghanaischen Gesamtbevölkerung aus (Ratha et al. 
2011a). In Mali ist der Anteil der Emigrant_innen 
sogar noch höher. Ungefähr eine Million Malier_
innen befinden sich außerhalb ihres Heimatlandes, 
das sind 7,6 Prozent der Gesamtbevölkerung (Ratha 
et al. 2011b). Um Diasporagemeinschaften institu-
tionell im Herkunftsland zu verankern, gibt es in 
Ghana ein Ministerium für Tourismus und Dias-
porabeziehungen und in Mali ein Ministerium für 
Auslandsmalier_innen und afrikanische Integration 
(Sieveking und Fauser 2009: ​46, 84). Diese beiden 
Institutionen können als praktische Umsetzung ei-
nes “deterritorialisierten Nationalstaatenkonzeptes” 
gedeutet werden.

Von den hunderttausenden Afrikaner_innen in 
der Diaspora lebten laut Statistik Austria (2013)2 im 
Jahr 2012 rund 2.100 Ghanaer_innen in Österreich. 
Rund 850 von ihnen waren in Wien wohnhaft, da-
von sind ca. 350 Frauen. Im Vergleich dazu ist die 
Gruppe der hier lebenden Malier_innen viel kleiner. 
Sie machten im Jahr 2012 nur rund 100 Personen 
in Österreich aus. 60 Malier_innen lebten in Wien, 
davon sind 15 weiblich. Diese Zahlen zeigen, dass 
vor allem bei den Malier_innen der weibliche An-
teil von Migrant_innen um einiges geringer ist, er 
beträgt lediglich 25 Prozent. Bei den Ghanaer_in-
nen machen Migrantinnen rund 40 Prozent der Ge-
samtzahl aus. 

Für die vorliegende Arbeit habe ich drei Migran-
tinnen aus Westafrika interviewt, welche in den fol-
genden Absätzen kurz vorgestellt werden. 

Justice

Justice wurde 1989 in Ghana geboren, ihre Fami-
lie gehört der ethnischen Gruppe der Ashanti an. 
Zwei Jahre nach Justices Geburt verließ ihre Mut-
ter Ghana um nach Europa zurückzukehren, wo sie 
bereits zuvor in Deutschland und Österreich gelebt 
hatte. Justice lernte ihre Mutter erst im Alter von 
neun Jahren kennen, als diese ihre Heimat besuchte. 
Ihren Vater hat Justice nie kennengelernt. Dement-
sprechend weiß sie nur sehr wenig über ihn. Jus-
tice verbrachte ihre Kindheit bei Verwandten und 
Freund_innen ihrer Mutter in Kumasi und in Ac-
cra. Da ihre drei Schwestern um einiges älter sind, 
wuchsen die Geschwister nicht gemeinsam auf. Im 
Alter von elf Jahren wurde Justice von ihrer Mut-

  2	 Die Zahlen der Statistik Austria beziehen sich auf Migrant_
innen, die in Österreich bzw. Wien wohnhaft sind, jedoch 
Mali oder Ghana als Geburtsland angeben.

ter nach Österreich geholt, zwei Schwestern waren 
bereits vor ihr ausgewandert, die älteste Schwester 
kam nach ihr nach Österreich. Seit Justice in Öster-
reich ist, besitzt sie die österreichische Staatsbürger-
schaft. In Wien besuchte sie eine bilinguale Schule, 
da sie zu Beginn keine Deutschkenntnisse besaß. 
Nach der fünften Schulstufe ging sie von der Schu-
le ab und fing eine Lehre an der Universität Wien 
zur Chemielabortechnikerin an. Seit August 2011 
arbeitet Justice bei einem Pharmakonzern. Zurzeit 
leben eine Schwester und ein Cousin in Manches-
ter, der Rest ihrer Verwandtschaft befindet sich ent-
weder in Österreich oder Ghana. Justice möchte im 
nächsten Jahr die Berufsreifeprüfung3 absolvieren, 
um ein Studium beginnen zu können. Ihr Wunsch 
für die Zukunft wäre es, ein eigenes Labor in Gha-
na zu besitzen.

Blessing

Blessing wurde 1958 in einem Dorf in Ghana gebo-
ren. Sie wuchs jedoch bei der Schwester ihrer Mut-
ter, einer Markthändlerin, in Kumasi auf, da diese 
kinderlos war und Blessings leibliche Mutter bereits 
zwei Töchter hatte. Blessing gehört wie Justice der 
größten ethnischen Gruppe Ghanas, den Ashanti, 
an. Blessing schloss die Mittelschule ab und arbei-
tete danach ungefähr zwei Jahre als Kindergarten-
betreuerin. Danach fing sie mit der Unterstützung 
ihres damaligen Freundes und späteren Ehemannes 
an, kleine Speisen (meat pies etc.) zuhause zuzu-
bereiten, welche sie später selbst verkaufte. 1975 
gab es eine traditionelle Hochzeit und Blessing zog 
mit ihrem Ehemann in ihr eigenes Haus in Kumasi. 
Die Tante, bei der Blessing aufwuchs, zog mit ih-
nen in das neue Haus, um ihr u. a. mit den Kindern 
zu helfen. Blessing bekam im Laufe der Zeit insge-
samt fünf Kinder, wobei eines bereits verstorben ist. 
Blessing baute sich ein eigenes kleines Geschäft auf 
und ihr Mann handelte mit Waren aus Nigeria. Auf-
grund politischer Probleme verließ ihr Mann Gha-
na, um in Deutschland einen Asylantrag zu stellen. 
Blessing folgte ihm ein Jahr später. Als sie jedoch 
den negativen Asylbescheid erhielten, kehrten sie 
nach Ghana zurück. Vier Jahre später ging ihr Mann 
nach Österreich und bekam eine Aufenthaltsgeneh-
migung. Blessing folgte ihm 1991, die Kinder blie-
ben noch bis 2001 in Kumasi unter der Obhut von 
Blessings Tante. Blessing erhielt nach zehn Jah-
ren gemeinsam mit einer Arbeitserlaubnis auch die 

  3	 Die Berufsreifeprüfung (BRP) im österreichischen Bildungs-
system ist ein berufsbegleitender Bildungsweg zu einer voll-
wertigen Matura (Reifeprüfung).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


Transnationalität (er)leben

Anthropos  112.2017

21

österreichische Staatsbürgerschaft. Seitdem arbeitet 
sie als Reinigungsfrau und ihr Mann als Handwer-
ker auf Baustellen. Ihre Kinder haben mittlerweile 
eigene Familien gegründet. Zwei von ihnen leben 
in Wien, die anderen beiden befinden sich in Groß-
britannien. Blessing möchte, nachdem sie und ihr 
Mann in Österreich das Pensionsalter erreicht ha-
ben, nach Kumasi zurückkehren und dort ihren Le-
bensabend verbringen.

Sara

Sara wurde 1985 in Mali geboren, sie wuchs jedoch 
mit ihrer Familie in Gabun auf, da ihre Eltern dort 
bessere Arbeitsmöglichkeiten hatten. Ihr Vater ver-
kaufte Ziegel und ihre Mutter auf dem Markt Klei-
nigkeiten zu essen. Sara hat vier Geschwister, zwei 
Brüder und zwei Schwestern. Mit vierzehn Jahren 
ging Sara mit ihrem älteren Bruder nach Mali zu-
rück, um bei einer Cousine ihres Vaters in Bamako 
zu wohnen. Ihre Eltern hatten zu jener Zeit nicht ge-
nügend finanzielle Mittel und da die Lebenserhal-
tungskosten in Mali viel niedriger waren, erschien 
dies als eine gute Lösung. Sara schloss in Mali die 
Schule ab und fing 2005 an, Englisch und Deutsch 
zu studieren. 2008 kam sie nach Österreich, da ein 
Freund ihrer Mutter eine Österreicherin kannte, die 
beim malischen Konsulat in Wien arbeitete. Diese 
half Sara, das Einreisevisum zu beantragen. Zurzeit 
absolviert Sara ein Lehramtsstudium in Franzö-
sisch und Deutsch. Daneben arbeitet sie als persön-
liche Assistentin und als Referentin beim Afroasia-
tischen Institut, um sich ihr Leben in Österreich zu 
finanzieren. Ihre Eltern leben noch immer in Gabun 
und Sara ist das einzige Familienmitglied in Öster-
reich. Lediglich ein paar Verwandte befinden sich 
in Frankreich. Von ihrer Zukunft hat Sara noch kei-
ne klaren Vorstellungen. Sie möchte zuerst ihr Stu
dium abschließen und danach eine Arbeit finden. 
Sie kann sich jedoch noch nicht genau vorstellen, 
ob sie in Österreich bleiben oder nach Mali zurück-
kehren möchte. Sollte sie sechs Monate nach ihrem 
Studienabschluss keine Anstellung in Österreich 
finden, hat sie keine Wahl und muss Österreich ver-
lassen, da in diesem Fall keine Visumsverlängerung 
möglich ist.

Zusammenfassend kann festgestellt werden, dass 
die drei Frauen sehr unterschiedliche Lebensläufe 
aufweisen – Justice kam als Kind quasi unfreiwil-
lig, Sara als Bildungsmigrantin und Blessing als 
Erwachsene nach Österreich. Gerade diese großen 
Unterschiede machen den Vergleich ihrer Migra-
tionserfahrungen besonders aufschlussreich.

Besondere Positionierungen  
aufgrund von Gender und Alter

Ausgehend vom theoretischen Konzept der “rela-
tional positionality” (Friedman 1995: ​5, 17) möch-
te ich in diesem Abschnitt näher auf die besonde-
ren Positionierungen von Blessing, Justice und Sara 
eingehen. Dass es sich bei meinen drei Interview-
partnerinnen um Frauen handelt, welche zudem teil-
weise im Kindesalter Migrationserfahrungen erlebt 
haben, ermöglicht es mir, die gewonnenen Daten 
vor dem Hintergrund der beiden sozialen Differenz-
kategorien – Gender und Alter – zu beleuchten. Die 
anfängliche Marginalisierung von Frauen und Kin-
dern in der anthropologischen Migrationsforschung 
hat sich allerdings mittlerweile aufgelöst. Die zahl-
reichen Arbeiten, welche sich mit den Erfahrungen 
von Frauen und Kindern in Migrationssituationen 
beschäftigen (u. a. Wong 2006; Menjívar 2002; Ore-
llana et al. 2001), zeugen davon.

Um der Gefahr der Essentialisierung von Ge-
schlechtern durch das ledigliche Hinzufügen von 
Frauen als Forschungssubjekte zu entgehen, werde 
ich mich an den Überlegungen von Anthias (2000) 
und Hondagneu-Sotelo (1994) orientieren. 

However, gendering migration is not just a question of 
recognizing the proportions of women migrants or their 
economic and social roles. It is also important to consid-
er the role of gender processes and discourses, as well as 
identities, in the migration and settlement process (An
thias 2000: ​15). 

Im Vergleich dazu versteht Hondagneu-Sotelo 
(1994: ​3) unter Gender ein “… set of social rela-
tions that organize immigration patterns.” Es geht 
ihr also um die Frage, wie Geschlechterbeziehun-
gen die Migration und Niederlassung von Frauen 
und Männern beeinflussen (3).

Alle drei Interviewpartnerinnen sind sich darin 
einig, dass es in Ghana und Mali eher ungewöhn-
lich ist, als alleinstehende Frau nach Europa zu emi-
grieren. Justice kennt nur eine Frau aus dem “Ghana 
Minstrel Choir”, die alleine hier in Österreich lebt 
und die Bewohner_innen von Saras Heimatdorf in 
Mali waren sehr erstaunt über ihre Entscheidung, 
alleine das Land zu verlassen. Es wäre jedoch ein 
Fehler, Frauen als passive Anhängsel ihrer Ehemän-
ner zu sehen, denn vor allem Sara betonte die Un-
abhängigkeit und Eigenständigkeit der Frauen ihres 
Herkunftslandes.

Meine Mutter hat zum Beispiel nie darauf gewartet, dass 
mein Vater die Schule bezahlt oder dass er um acht Uhr zu 
Hause ist. Sie hat sich immer um alles selbst gekümmert. 
Sie hat viel für uns gearbeitet, hat die Schule bezahlt. Und 
sie hat trotzdem meinen Vater respektiert (Sara 2013a). 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


22 Katharina Eichinger

Anthropos  112.2017

Darüber hinaus besitzen laut Peil (1995: ​347) die 
Frauen im Süden Ghanas im Vergleich zu anderen 
Regionen Afrikas mehr ökonomische Autonomie, 
was die unabhängige Migration von Frauen erleich-
tert. Trotz der in Saras Worten “natürlichen Stärke” 
(Sara 2013a) afrikanischer Frauen sollte diese Dar-
stellung keineswegs ein romantisierendes Bild er-
zeugen, denn fehlende Anerkennung der Leistungen 
des weiblichen Geschlechtes in der Öffentlichkeit 
sei laut Sara eine der vielen Schattenseiten. 

Sowohl Sara als auch Blessing und Justice emp-
finden Österreicherinnen in ihrem Verhalten zu ih-
ren Ehemännern als sehr stark, wenn nicht bereits 
als dominant. Männer würden in Österreich viel 
mehr von ihren Frauen kontrolliert, müssten mehr 
im Haushalt leisten, und dass Frauen in der Öffent
lichkeit widersprächen, sei auch normal. Genau 
diese unterschiedlichen Geschlechterrollen stellen 
oftmals die Ursache für Konflikte zwischen Ehe-
partner_innen dar, zumal sich afrikanische Frauen 
der für sie zu Beginn befremdlich wirkenden Ver-
haltensweisen von Österreicherinnen bewusst sind 
und manche Dinge gerne übernehmen würden bzw. 
sie sich unbewusst verändern. 

Our men are always complaining since the women came 
to Europe. The women said, “All of us are working, why 
do you want me to cook all the time?” But the men didn’t 
do the cooking in their childhood, so if they are doing it, 
it pains them. So all the time they have conflicts with their 
wives (Blessing 2013a).

Auch Blessing meinte, dass sie sich selbst während 
ihrer Zeit in Österreich verändert habe und nun ihr 
Rollenbild von Frauen ein anderes sei. Interessant 
ist hierbei auch, dass Afrikanerinnen, die eine Zeit-
lang in Europa gelebt haben und dann wieder in ihre 
Herkunftsländer zurückkehren, manchmal Proble-
me haben, Ehemänner für sich zu finden. 

Wenn man hier studiert und gelebt hat, haben die Leute 
Angst vor dir. Sie haben Angst, dass du dominant bist. Sie 
denken, dass wir die Besten sind, dass wir alles können. 
So wie ich jetzt rede, rede ich wie ein Mann. In Mali wür-
de das bei einer Frau aggressiv wirken. Und hier denkt 
man sich: “Wow, die Frau hat etwas zu sagen” (Sara 
2013a). 

In dieser Aussage kommt noch einmal gut die Dis-
krepanz zwischen den verschiedenen Verhaltens-
weisen zum Vorschein und auch Sara äußerte Be-
denken, dass sie mit ihrem derzeitigen Auftreten, 
das sich in den fünf Jahren in Österreich maßgeb-
lich verändert habe, für einige malische Männer zu 
dominant sein könnte. 

Ebenso wie die fehlende Beachtung von Frauen 
kritisieren Mahler und Pessar (2006: ​35) die bishe-

rige Vernachlässigung von Kindern in der anthro-
pologischen Migrationsforschung. “This literature 
treats children, in effect, as luggage, as in phrases 
like ‘the immigrant sent for his wife and children’ ” 
(Orellana et al. 2001: ​578). Dass die Beachtung von 
Kindern allerdings sehr interessante neue Perspek
tiven aufwirft, zeigen folgende Ausführungen.

Alle drei Interviewpartnerinnen haben die Erfah-
rung gemacht, für eine bestimmte Zeitspanne bei 
Personen, die nicht ihre biologischen Eltern waren, 
aufzuwachsen – Blessing bei ihrer Tante, Sara bei 
der Cousine ihres Vaters und Justice bei Freunden 
ihrer Mutter bzw. bei Verwandten. Da sich in Ghana 
normalerweise mehrere Familien ein Haus teilen, ist 
es ganz normal, dass gegenseitig auf die Kinder auf-
gepasst wird. “Fostering is a well-established cus-
tom in Ghana, so there is no stigma in growing up 
away from one’s parents” (Peil 1995: ​364). Kinder 
wachsen dementsprechend oftmals nicht in der eng 
definierten “westlichen” 4 Kernfamilie auf. Zudem 
werden viele Kinder vom Land zu Verwandten in 
die Städte geschickt, um dort die Schule oder Uni-
versität zu besuchen. “In Mali ist es üblich, dass 
man bei Verwandten aufwächst. Zum Beispiel sagen 
die Leute vom Dorf oft: ‘Ich schicke mein Kind in 
die Hauptstadt, um etwas zu lernen’ ” (Sara 2013a).

Es stellt auch keine Seltenheit dar, dass Frauen 
im Fall einer Emigration ihre Kinder im Herkunfts-
land zurücklassen. So wanderten in Wongs Studie 
(2006: ​368) zehn von fünfzehn ghanaischen Frauen 
ohne ihre Kinder nach Kanada aus. Ebenso lassen 
viele Migrantinnen aus Zentralamerika und Mexi-
ko ihre Kinder bei Verwandten zurück, wenn sie in 
die Vereinigten Staaten auswandern (Orellana et al. 
2001: ​579). Dass solche Situationen nicht nur für 
die betroffenen Kinder schwierig sind, zeigt folgen-
des Zitat von Blessing, die ihre Kinder zehn Jahre 
lang in der Obhut ihrer Mutter in Ghana ließ. Ob-
wohl sie ihre Kinder alle zwei Jahre besuchte und 
fast täglich mit ihnen telefonierte, sei diese Tren-
nung dennoch sehr belastend gewesen. “Always 
when they called, when somebody was sick, you are 
nervous. It is really, really hard” (Blessing 2013a). 

Hondagneu-Sotelo und Avila (1997: ​550–559) 
bezeichnen diese neue Form der Mutter-Kind-Be-
ziehung als “transnational motherhood” und fordern 
somit eine Neudefinierung der traditionellen Kon-
zepte von Haushalt und Mutterschaft. Mütter geben 

  4	 Indem ich Wörter wie “westlich”, “weiß” etc. unter Anfüh-
rungszeichen setze, möchte ich aufzeigen, dass es sich hier-
bei um bedeutungsvoll aufgeladene Begriffe handelt, welche 
in einem engen Zusammenhang zum (post-)kolonialen Dis-
kurs stehen. Durch die Hervorhebung soll kritisch auf den 
Konstruktionscharakter der Begriffe und die damit verbun-
denen ungleichen Machtverhältnisse hingewiesen werden.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


Transnationalität (er)leben

Anthropos  112.2017

23

ihre Kinder meist in die Obhut von nahen Verwand-
ten, wodurch neue Familienverhältnisse entstehen. 
Trotz der räumlichen Entfernung nehmen sie einen 
Platz im Leben ihrer Kinder ein. “I’m here, but I’m 
there” (558) meinte eine ihrer Interviewpartner_in-
nen bezeichnenderweise dazu.

Kinder haben meist wenig Mitspracherecht bei 
der Entscheidung, wo sie leben wollen. Weil sie 
noch zu jung sind, um eine eigene Meinung zu ha-
ben, wie in Blessings Fall, oder sie werden wie bei 
Justice einfach vor vollendete Tatsachen gestellt. 
“Ich wurde überhaupt nicht gefragt. Mir wurde ein-
fach gesagt: ‘Jetzt ziehst du nach Österreich’. Und 
bumm aus basta” (Justice 2013a). Im Gegensatz 
dazu wurde Sara sehr wohl von ihren Eltern gefragt, 
ob sie nach Mali ziehen möchte. Im Alter von acht 
Jahren hatte sie abgelehnt, mit vierzehn dann jedoch 
zugestimmt, da sie gesehen hatte, dass es für ihre 
Eltern in jener Zeit nicht leicht war. Ökonomische 
Überlegungen und familiäre Solidarität spielten 
demnach eine große Rolle in Saras Entscheidung.

Ich war damals nicht mehr ein Kind, aber es war trotz-
dem eine Verletzung, deine Eltern mit vierzehn Jahren 
zu verlassen. Du kommst in eine neue Umgebung, wo du 
niemanden kennst. Ich habe meine Großmutter nicht ge-
kannt, ich habe niemanden gekannt außer meinen Bruder. 
Es war schwer, aber ich habe verstanden, wenn wir jetzt 
nicht gehen, wäre es für meine Eltern sehr schwer. Viel-
leicht hätte ich meine Schule nicht abschließen können. 
Es war traurig, aber ich habe es gemacht (Sara 2013b).

Diese Positionierungen aufgrund gesellschaftlich 
bedeutsamer Differenzkategorien haben einen gro-
ßen Einfluss auf die Lebensgestaltung der jeweili-
gen Individuen. Dementsprechend steht im nächsten 
Kapitel auch die Lebenssituation von Sara, Justice 
und Blessing im Vordergrund, besonders in Hin-
blick auf ihre sozialen Netzwerke in Österreich. 

Persönliche Netzwerke in Österreich

Ähnlich wie bei Blessing setzt sich Saras Freundes-
kreis sowohl aus Afrikaner_innen als auch aus Ös-
terreicher_innen zusammen. Zu ihren zwei besten 
Freundinnen zählen eine Malierin und eine Öster-
reicherin. Da in Wien nur ungefähr 60 Malier_innen 
wohnen und sie zudem in einem Verein organisiert 
sind, kennt sie fast alle von ihnen. Die älteren Per-
sonen treffen sich häufig, Sara nimmt allerdings nur 
an den größeren Festen teil. Der Altersunterschied 
und die damit verbundenen unterschiedlichen An-
sichten zu bestimmten Themen seien der Haupt-
grund, warum sie den meisten Treffen fernbleibe. 
Davon abgesehen arbeitet Sara u. a. als Referentin 

im “Afro-Asiatischen Institut (AAI)” für das Projekt 
face2face. Hier begegnen “ReferentInnen mit Mi-
grationshintergrund … als ExpertInnen für Migra-
tion, Integration und interkulturellem Dialog Öster-
reicherInnen aller Generationen und suchen Dialog 
in Augenhöhe“ (Afro-Asiatisches Institut n. d.). Da-
neben ist sie noch Mitglied im “Verein afrikanischer 
Studentinnen & Studenten” (VAS Österreich n. d.). 
Sara beschäftigt sich somit sowohl ehrenamtlich als 
auch in ihrer bezahlten Arbeit mit Themen, die mit 
ihrem Migrationshintergrund verbunden sind.

Auch Justice arbeitete im Pressebereich der 
“Panafrikanischen Gesellschaft (PANAFA)” in 
Wien (Pan African Forum in Austria n. d.) mit. Die  
PANAFA beschäftigt sich unter anderem mit Pro
blemen in afrikanischen Ländern, sie dient als Kom-
munikationsplattform für in Österreich lebende 
Afrikaner_innen und versucht, interkulturelle Be-
gegnungen mit interessierten Österreicher_innen zu 
ermöglichen. Ihre offizielle Position musste sie nach 
kurzer Zeit aufgrund zeitlicher Probleme aufgeben, 
da sie sich mitten in ihrer Lehre befand.

Abgesehen davon hat mich das ständige Reden über Ras-
sismus ausgelaugt. Es war mir einfach zu viel. Ich wollte 
nicht ständig darüber reden, wie unfair doch Österreicher 
nicht sind und wie rassistisch Österreich doch nicht ist 
und wie sehr wir dafür kämpfen müssen. Ich weiß das ja 
alles und verstehe das auch. Nur ständig darüber reden, 
ständig darüber Diskussionen führen, das war mir einfach 
zu viel des Guten, muss ich ganz ehrlich zugeben. Vor al-
lem weil ich ja auch Freunde habe, die auf gar keinen Fall 
so sind. (Justice 2013b). 

In vergleichbarer Weise meinte auch Sara, dass sie 
nicht mehr so viel über Themen wie Integration 
nachdenke.

Das ist für mich wie ein Stoppschild, wo ich dann nicht 
mehr weiter kann. Was kann ich zum Beispiel meinem 
Kind beibringen, wenn ich immer in Österreich gelebt 
habe und mich nur mit Integration beschäftigt habe? Ich 
kann ihm nur sagen, wie man um Anerkennung kämpft, 
sonst nichts (Sara 2013a). 

Ausgrenzungs- und Diskriminierungserfahrun-
gen sind Teil des alltäglichen Lebens westafrikani-
scher Transmigrant_innen in Wien. Dennoch wol-
len sich Sara und Justice nicht zu sehr von diesen 
Themenbereichen vereinnahmen lassen, da sie auch 
positive Erfahrungen in Österreich gemacht haben. 
Davon abgesehen würde eine Reduzierung ihrer 
Lebensinhalte auf Probleme mit Rassismus etc. die 
vielfältigen Positionierungen und Handlungsräume 
von Migrant_innen negieren. Für Justice ist es zu-
dem nicht so wichtig, Kontakt mit anderen Ghana-
er_innen in Wien zu haben. Sie sei mit ihrer Fami-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


24 Katharina Eichinger

Anthropos  112.2017

lie und Freunden bereits zufrieden, wobei sich ihr 
Freundeskreis hauptsächlich aus Bekanntschaften, 
die sie in einem Irish Pub gemacht hat, zusammen-
setze. Im Gegensatz dazu ist es für Justices Mutter 
sehr wichtig, dass ihre Tochter weiterhin Kontakt 
mit Ghanaer_innen hält. Aus diesem Grund nahm 
sie Justice vor acht Jahren zum “Ghana Minstrel 
Choir” mit, in welchem hauptsächlich Personen aus 
Ghana und Togo mitsingen. 

Weil sie mag es einfach, dass wir uns auch mit anderen 
Afrikanern auseinandersetzen bzw. dass wir mit ihnen et-
was unternehmen. Nicht dass sie jetzt nicht will, dass wir 
etwas mit Weißen zu tun haben oder so, darum geht es 
nicht. Aber sie meinte, dass es ihr gut tut, dass ihre Kin-
der in so einer Gruppe sind (Justice 2013a). 

Auch Menjívar (2002: ​547) kam in ihrer For-
schung über guatemaltekische Kinder der 1,5. Ge-
neration in den Vereinigten Staaten (d. h. in Gua-
temala geboren, jung migriert) zu einem ähnlichen 
Schluss: 

In general, the Guatemalan children in this study did 
not seem as oriented toward their homeland as many of 
the parents were, and as their parents would have liked 
the children to be. The children’s activities in the social 
and religious lives of their hometown communities are, 
if present, only marginal at best, and sometimes seem-
ingly forced. 

Diese Aussage trifft genau so auf Justice zu, da auch 
ihr Leben mehr auf das soziale Milieu, in dem sie 
zurzeit lebt, ausgerichtet ist und langfristige Bezie-
hungen mit Ghana nicht im Vordergrund stehen.

Eine Tochter von Blessing singt ebenfalls im 
“Ghana Minstrel Choir”, Blessing selbst allerdings 
nicht. Sie ist hingegen Mitglied der “Ghana Union”. 
Sie und ca. 30 weitere Mitglieder gehen zu den Tref-
fen des Vereins, in welchen sie über ihre Lebens
situation in Österreich, aber auch über Ghana dis-
kutieren. In unregelmäßigen Abständen veranstalten 
sie auch kulturelle Feiern, die ein gemischtes Publi-
kum anziehen. Zudem nimmt der samstägliche Kir-
chenbesuch einen wichtigen Bestandteil in Bless-
ings Leben ein. Sie und ihr Mann besuchen eine 
englische Kirche der Siebenten-Tags-Adventisten 
(Seventh-Day Adventists), in die Menschen aus 
19 unterschiedlichen Nationen kommen. Manchmal 
lädt Blessing Freunde aus der Kirche zu sich nach 
Hause ein, ansonsten zählen vor allem Ghanaer_
innen und Österreicher_innen zu ihrem Freundes-
kreis. Tonah (2007: ​18) betont in seiner Arbeit, dass 
vor allem kulturelle Zusammenschlüsse, wie zum 
Beispiel in Blessings Fall die Ghana Union, oder re-
ligiöse Gemeinschaften einen wichtigen Beitrag zur 
transnationalen Lebensgestaltung ghanaischer Mi-

grant_innen leisten. Diese Zusammenschlüsse er-
möglichen zum einen soziale, kulturelle und ökono-
mische Aktivitäten, welche die Migrant_innen mit 
ihrem Heimatland Ghana verbinden. Zum anderen 
wird ein Raum der Zugehörigkeit und Gemeinschaft 
für Ghanaer_innen in der Diaspora geschaffen. 

Jene Verbindungen mit dem Herkunftsland ste-
hen im Zentrum der nächsten beiden Kapitel. Die 
Aufspaltung in eine soziale und eine ökonomische 
Ebene ist hierbei lediglich analytischer Natur und 
nicht als absolut zu betrachten, da sich beide Berei-
che überschneiden können.

Verbindungen zum Herkunftsland:  
Die soziale Ebene

Im Gegensatz zu Justice besuchten sowohl Blessing 
als auch Sara seit ihrer Emigration ihre Herkunfts-
länder. Sara war einmal drei Monate in Gabun und 
einmal vier Wochen in Mali. Im August 2013 war 
sie zum letzten Mal für einen längeren Aufenthalt 
in Gabun. Sara empfand die bisherigen Reisen teil-
weise als stressig, da sie jedes Mal viele Verwandte 
und Freunde besuchte. 

Blessing fliegt normalerweise alle zwei Jahre 
nach Ghana, sofern es dazwischen keine Begräb-
nisse von nahen Verwandten gibt, und bleibt für 
fünf bis sechs Wochen dort. Länger kann sie nicht 
wegbleiben, da sie an den Wochenenden immer auf 
ihre Enkelkinder aufpasst. Blessing liegt damit im 
Durchschnitt der Ghanaer_innen in Deutschland, 
von denen mehr als die Hälfte einmal pro Jahr bzw. 
alle zwei Jahre nach Ghana fliegen und 77 Pro-
zent ein bis zwei Monate bleiben (Orozco 2005: ​
21). Meistens fliegt Blessing im Winter, da einer-
seits dann die Flüge billiger sind als im Sommer 
und es andererseits leichter ist, länger auf Urlaub 
zu gehen. Je nachdem wie sie Urlaub bekommt, 
fährt sie entweder mit ihrem Mann gemeinsam oder 
alleine. Nach ihrer Niederlassung in Österreich war 
sie viereinhalb Jahre nicht in Ghana. Diese Zeit sei 
vor allem wegen der langen Trennung von ihren 
Kindern sehr belastend für sie gewesen. Wenn sie 
regelmäßig nach Hause fahre, gehe es ihr besser. In 
Ghana bleibt Blessing meistens in Kumasi, wo die 
Familie ihr zum Teil vermietetes Haus hat. Für ein-
zelne Tage fährt sie in ihr Heimatdorf. Sie besucht 
Freunde sowie Verwandte und erledigt etwaige Aus-
besserungsarbeiten am Haus.

Justice wiederum war seit ihrer Kindheit nicht 
mehr in Ghana, obwohl ihre Mutter wie Blessing 
ungefähr alle zwei Jahre nach Hause fliegt. Entwe-
der fehlte Justice das nötige Geld oder der nötige 
Urlaub. Zur Zeit der Interviewführung überlegte sie 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


Transnationalität (er)leben

Anthropos  112.2017

25

jedoch, vielleicht im kommenden Sommer hinzu-
fliegen. Im Fall einer Reise habe sie keine bestimm-
ten Erwartungen, da sie immer nur von allen Seiten 
höre, wie sehr sich Ghana nicht verändert habe. Ein 
Gefühl der Fremdheit wäre in dieser Situation sehr 
verständlich, ähnlich wie Sara es bei ihrer ersten 
Reise nach Gabun erlebt hat. “Als ich damals nach 
zehn Jahren nach Hause gekommen bin, nach zehn 
Jahren und fünf Monaten, habe ich mich als Frem-
de gefühlt” (Sara 2013b). Auch ihr kleiner Bruder, 
den sie zum letzten Mal gesehen hatte als dieser 
fünf Jahre alt war, konnte sich nicht mehr wirklich 
an sie erinnern. 

Abgesehen von Reisen in ihre Herkunftsländer 
nutzen viele Migrant_innen das Telefon, laut Ver-
tovec “the social glue of migrant transnationalism” 
(2009: ​54), oder andere Kommunikationsmittel, um 
mit Freund_innen und Familienmitgliedern in Kon-
takt zu bleiben. Sara telefoniert nur unregelmäßig 
mit ihrer Familie. Früher sei es normal gewesen, 
dass sie drei Monate nichts voneinander gehört hät-
ten, in letzter Zeit rufe sie aber wieder häufiger an. 
In ihren Gesprächen beschränken sie sich eher auf 
unpersönliche Dinge, auf die Arbeit der Eltern, ob 
sie ihnen helfen könne, ihr Leben in Österreich etc., 
da sie das Gefühl habe, ihre Eltern hätten zu wenig 
Verbindung zu ihrem derzeitigen Leben. Da ihre El-
tern keinen Computer besitzen, scheidet die Kom-
munikation mit Skype aus. Ihrem Bruder hat Sara 
vor kurzem ein iPhone geschenkt in der Hoffnung, 
nun leichter mit ihm kommunizieren zu können. 
Abgesehen von ihrer Familie gibt es noch eine gute 
Freundin, mit der sie ca. fünfmal im Jahr telefoniert. 

Sowohl Sara als auch Blessing verwenden spezi-
elle Telefonkarten, die fünf Euro für 30 bis 40 Mi-
nuten Gesprächszeit kosten. Blessing kommt damit 
normalerweise drei Wochen aus. Als ihre Kinder 
noch in Ghana waren, hat sie jeden Tag ihre Tante 
angerufen, um zu wissen, wie es ihnen geht. Da-
mals musste sie dafür noch eine Telefonzelle be-
nutzen. Die technischen Weiterentwicklungen der 
letzten Jahre erleichterten jedoch die Aufrechter-
haltung von sozialen Beziehungen in transnationa-
len Räumen enorm. “[The] time-space compression 
resulting from the transportation and communica-
tion revolution have made back-and-forth travels 
and communication much quicker, easier and more 
readily available” (Levitt and Jaworsky 2007: ​133). 

Since we got this FM [radio station] from the internet, we 
hear every time what happened there [in Ghana]. Now it 
is better than at first. Now it is easier. But at first you had 
to write letters and so on. Now, if I want to talk to some-
body, I can call, I can talk. … Everybody has a telephone 
there. So you can call the person anytime you like (Bless-
ing 2013b). 

Durch diese Erleichterungen vermisse Blessing 
Ghana nicht mehr so sehr. Heutzutage rufe sie nicht 
mehr so oft an, und in den Gesprächen gehe es dann 
hauptsächlich um die Befindlichkeiten der Men-
schen. Alle anderen Neuigkeiten erfahren sie und 
ihr Ehemann bereits aus den Nachrichten, welche 
sie sich dreimal täglich im Radio anhören. Sara hin-
gegen will sich ganz bewusst nicht zu genau über 
Mali informieren. Sie wolle nicht zu sehr an das 
Land erinnert werden, da sie dies in ihrer Weiterent-
wicklung in Österreich behindere. “Ich möchte ein-
fach die komplette Sara an einem Ort haben. Es ist 
nicht so, dass ich nichts von Mali erfahren möchte. 
Aber ich denke, ich muss mich auf ein Ding kon-
zentrieren” (Sara 2013b). 

Ein häufiges Diskussionsthema während der Te-
lefonate mit Familienangehörigen und Freunden 
sind die sogenannten Rücküberweisungen (remit-
tances), welche ich im nächsten Kapitel näher be-
leuchten werde. 

Verbindungen zum Herkunftsland:  
Die ökonomische Ebene

In den letzten Jahren haben Rücküberweisungen 
von Migrant_innen aufgrund ihres rasch steigenden 
Ausmaßes immer mehr Aufmerksamkeit in wissen-
schaftlichen Kreisen erfahren und werden nunmehr 
als mögliches Instrument für Entwicklung diskutiert 
(Freund and Spatafora 2005: ​2). Auch Sara sieht ein 
großes Potenzial in den Rücküberweisungen der 
Emigrant_innen: 

Das Land wird gebaut durch das Geld von den Leuten, 
die im Ausland leben. Eine Person, die vielleicht 1.000 
Euro verdient, kann 500 pro Monat nach Hause schicken 
und versuchen, das Leben der anderen dort zu verbessern. 
Ich glaube, sie machen viel, viel mehr als die Regierung 
(Sara 2013c). 

Wie Zahlen der Weltbank zeigen, spielen vor 
allem in Mali Rücküberweisungen eine wichtige 
Rolle. Im Jahr 2009 wurden 405 Millionen US-
Dollar überwiesen, wobei das BNE im selben Jahr 
9 Milliarden US-Dollar betrug (Ratha et al. 2011b). 
Im Vergleich dazu haben ghanaische Migrant_innen 
bei einem BNE von 15,3 Milliarden US-Dollar 114 
Millionen US-Dollar rücküberwiesen (Ratha et al. 
2011a). Es ist allerdings anzumerken, dass diese 
Angaben je nach Quelle sehr stark variieren. 

Sowohl in Ghana als auch in Mali gibt es die ge-
sellschaftliche Verpflichtung, den eigenen Eltern im 
Alter zu helfen. So überwiesen zum Beispiel Bless-
ing und ihr Mann regelmäßig Geldbeträge an ihre 
Eltern. 100 Euro pro Monat waren ausreichend, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


26 Katharina Eichinger

Anthropos  112.2017

um ein Ehepaar und eine Person, die für sie kocht, 
putzt etc., zu versorgen. Für größere Ausgaben wie 
zum Beispiel Krankenhausbesuche hat Blessing 
ihnen zusätzlich Geld gegeben. Zudem hat Bless-
ing ihrer Tante, als ihre Kinder noch in Ghana wa-
ren, regelmäßig einen ausreichenden Betrag für die 
Versorgung der Kinder überwiesen. Auch Justices 
Großmutter ist komplett von der Unterstützung ih-
rer Kinder abhängig. Die Unterstützung anderer Fa-
milienmitglieder sei laut Blessing jedoch freiwillig. 

The only forced one is your mother and your father. When 
you are here and your mother and your father is still there, 
every month you must give them some money so they can 
eat. It is our custom. But my sister is not forced. If she 
gets a problem, she can call you, “I got this problem, can 
you help me?” Then, if you have, you can help. If you 
don’t have, there is no force. Because she also has a hus-
band and some children (Blessing 2013b). 

Diese Verpflichtung spiegelt sich auch in den Ergeb-
nissen der quantitativen Studie von Orozco (2005: ​
11) wider, welche besagen, dass Ghanaer_innen in 
erster Linie ihre Eltern und an zweiter Stelle ihre 
Kinder im Herkunftsland unterstützen. Sara unter-
stützt zurzeit regelmäßig ihre Schwester, welche 
in Ghana studiert. Sie teilt sich die Studiengebüh-
ren von mehr als 1.500 Euro pro Jahr mit ihren El-
tern und überweist zudem unregelmäßig Geld für 
die Lebenserhaltungskosten der Schwester. Darüber 
hinaus gibt sie ihrer Großmutter ca. 50 Euro alle 
drei Monate. 

Da Überweisungen auf formellen Weg teuer sind 
(bei Western Union ist bei 100 Euro mit einer Über-
weisungsgebühr von 17 Euro zu rechnen), versu-
chen Blessing und Justices Mutter, das Geld irgend-
jemanden mitzugeben, der gerade nach Ghana reist. 
Umgekehrt gibt auch Blessing immer Bescheid, 
wenn sie nach Ghana fliegt, und nimmt Geld von 
Bekannten mit. Sara kann auf diese Möglichkeit 
nicht zurückgreifen, da sie nicht genügend Perso-
nen aus Gabun und Mali kennt, die das Geld für 
sie mitnehmen könnten. Die offiziellen Zahlen von 
Rücküberweisungen werfen somit ein sehr verzerr-
tes Bild auf, da – wie auch meine Interviewpartne-
rinnen angaben – viel Geld über informelle Wege 
in die Herkunftsländer gelangt. Freund und Spata-
fora (2005: ​27 f.) schätzen, dass informelle Rück-
überweisungen ca. 35 bis 75 Prozent der offiziellen 
Geldflüsse ausmachen, wobei ihrer Meinung nach 
die Informalität im subsaharischen Afrika sehr hoch 
ist und demnach die geschätzten 75 Prozent über-
schritten werden könnten. Hauptgrund für die Infor-
malität sind die hohen Transaktionskosten, die bei 
formalen Überweisungen im Durchschnitt 13 Pro-
zent des ursprünglichen Wertes ausmachen. 

Davon abgesehen bringen sie oftmals Second
handkleidung mit, Sara meistens Make-up, Sham-
poos, Parfums etc. Blessing hat in den letzten Jah-
ren jedoch eine Veränderung im Verhalten der 
Beschenkten festgestellt. Migrant_innen nehmen 
bei Reisen ins Herkunftsland häufig Geschenke für 
Verwandte und Freunde mit. “Das ist ein Wahn-
sinn, was meine Mutter alles mitgenommen hat, 
das ist arg” (Justice 2013b). Justices Mutter hat im 
Endeffekt immer mehr Geschenke als eigenes Ge-
päck nach Ghana mitgenommen. Blessing bemerkt: 
“… nowadays, if you give to them [some clothes], 
they don’t like it because they have it there. Nowa-
days, Ghana is like here. If you have money, you can 
buy anything you like” (Blessing 2013b). Aus die-
sem Grund verteile sie nur mehr kleine Geldbeträge, 
damit sich die Leute selbst etwas kaufen könnten. 
Auch Sara verteilte oftmals ein paar Euro, da bereits 
mit zwei Euro drei bis vier Personen in Mali essen 
gehen können.

Alle drei Interviewpartnerinnen gaben an, dass 
es sehr schwer sei, mit den Erwartungen bzw. For-
derungen der Zurückgebliebenen umzugehen. In 
Justices Fall war dies u. a. ein Grund, warum sie 
den Kontakt mit ihren Verwandten komplett abge-
brochen hat. “Ich erwarte es und denke mir jedes 
Mal: ‘Um Gottes Willen, ihr seid so anstrengend’. 
Das ist mitunter ein Grund, warum ich sie nicht an-
rufe oder sonst was, weil es immer auf das eine hin
ausläuft“ (Justice 2013b). Auch Sara hat auf ihren 
Reisen nach Mali und Gabun einiges dazugelernt. 

Sie glauben, dass ich Geld habe. Ich kann sagen, dass ich 
kein Geld habe, aber sie werden mir nicht glauben. Sie 
werden denken: “Ah, sie lügt”. Du gibst jemanden fünf 
Euro, er glaubt, dass du tausend hast. Weil du aus Euro-
pa kommst. … Dann kommen sie noch mit falschen Pro-
blemen. Ich wusste das nicht. Das habe ich auch gelernt. 
Nächstes Mal, wenn ich gehe, nehme ich nicht mehr so 
viel Geld mit (Sara 2013b). 

Das Vorspielen falscher Probleme nerve sie sehr. 
Dementsprechend sind für Sara gute Freunde die-
jenigen, die sie nicht ständig um Geld bitten. Diese 
Erfahrungen decken sich mit den Ergebnissen aus 
Wongs Studie (2006: ​366 f.) über Rücküberweisun-
gen ghanaischer Frauen aus Kanada. Auch sie emp-
finden die Erwartungen ihrer Familienmitglieder 
in Ghana als unrealistisch und sie fühlen sich oft-
mals emotional unter Druck gesetzt. Offen bleibt je-
doch die Frage, woher die viel beklagten Erwartun-
gen stammen. So sieht zum Beispiel Van der Geest 
(1997: ​535–539) aufgrund der Monetarisierung der 
ghanaischen Gesellschaft in der späten kolonialen 
und der postkolonialen Phase weitreichende Verän-
derungen des sozialen und kulturellen Lebens. Geld 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


Transnationalität (er)leben

Anthropos  112.2017

27

gilt nunmehr in Ghana als wichtiges Symbol, um 
Gefühle auszudrücken und Beziehungen zu bewer-
ten. Da in Gesprächen Geld meist mit dem Begriff 
Respekt assoziiert wird, geht Van der Geest davon 
aus, dass Personen, die Geld haben, respektiert wer-
den, und dass das Geben von Geld eine Form des 
Zeigens von Respekt ist. “Paying back what the el-
ders have done for you when you were a child is 
at the same time a way of ‘paying’ respect” (Van 
der Geest 1997: ​551). Zudem ist die “deterritorial-
ized quality” (Van Dijk 2002: ​185) von Geld beson-
ders in transnationalen Räumen von Vorteil. Wel-
chen Einfluss Medien und die damit einhergehende 
Verschiebung der Referenzpunkte für die Definition 
von Armut – weg von einer lokalen, hin zu einer 
globalen Ebene – auf die Erwartungen der Zurück-
gebliebenen haben, bietet sich als Ausgangspunkt 
für weitere Forschungen an.

So ist es auch für alle meine Interviewpartnerin-
nen selbstverständlich, dass sie ihre Eltern im Alter 
unterstützen werden. “The Altenheim is our chil-
dren. We help our children and later they also help 
us” (Blessing 2013a). “If you don’t do that, they will 
laugh at you” (Blessing 2013c). Sara meinte dazu: 
“Für mich ist es selbstverständlich, dass ich irgend
wann meine Eltern unterstützen muss, wenn sie 
nicht mehr arbeiten können” (Sara 2013c). Bless-
ing will im Alter nach Ghana zurückkehren, da sie 
aufgrund der traditionellen Regelung und des ge-
sellschaftlichen Druckes damit rechnen kann, dass 
sich ihre Kinder um sie kümmern werden. Sollten 
diese nicht in Ghana sein, würden sie jemanden be-
zahlen, der sich um sie kümmert oder Verwandte 
übernähmen diese Aufgabe. Die Verpflichtung der 
Kinder, sich später um ihre Eltern zu kümmern, er-
lischt demnach nicht aufgrund einer Emigration. 
Die Verantwortung wird lediglich an eine dritte 
Person abgegeben, welche dafür finanziell vergü-
tet wird. Blessing entspricht mit ihrem Wunsch, im 
Alter in ihre Heimat Ghana zurückkehren zu wol-
len, der Mehrheit der befragten Afrikaner_innen in 
Ebermanns (1993: ​17) Studie, denn 84 Prozent ga-
ben an, nicht in Österreich altern zu wollen.

Bewertung der Migrationserfahrung

Trotz der angeführten negativen Aspekte, wie Tren-
nung von Familienmitgliedern oder unrealistische 
Forderungen der Verwandtschaft, sehen alle drei 
Interviewpartnerinnen ihre Migrationserfahrung 
als Vorteil gegenüber Personen, die ihr ganzes Le-
ben im gleichen Land verbracht haben. So empfin-
den Justice und Blessing Personen mit Migrations
hintergrund als toleranter und weltoffener: 

Ich glaube, dass Leute, die mit einem Migrationshinter-
grund aufwachsen, aus irgendeinem Grund viel weltoffe-
ner sind. Weil sie zwei verschiedene Welten kennenge-
lernt haben und wissen, dass es nicht nur das Gleiche auf 
der Welt gibt, das was sie kennen, sondern auch andere 
Sachen (Justice 2013b). 

So if people don’t travel, it is not good, because the peo-
ple in my country who haven’t travelled to Europe, they 
think that here the money is outside. But when they come 
they say, “Ah, it is not like that. It is different” (Blessing 
2013b). 

Sara sieht ihre Migrationserfahrung als Vorteil und 
als Nachteil. Einerseits wurde sie bereits im Alter 
von vierzehn, als sie ihre Eltern verlassen hatte, sehr 
selbstständig und unabhängig. Andererseits hat sie 
dadurch das Gefühl, alleine zu sein und die Verbin-
dung zu ihrer Familie verloren zu haben. Davon ab-
gesehen haben vor allem Blessing und Sara bei den 
Reisen in ihre Herkunftsländer feststellen können, 
dass sie sich seit ihrer Emigration verändert haben. 
Der transnationale Habitus von Migrant_innen in-
kludiert Erfahrungen, Fähigkeiten etc., sodass sie 
sich leichter in unterschiedlichen kulturellen Kon-
texten bewegen können. “Cosmopolitans … famil-
iarise themselves with other cultures and know how 
to move easily between cultures” (Werbner 1999: ​
20). Wie die folgenden Ausführungen zeigen, ist es 
jedoch nicht immer einfach, von einem kulturellen 
Kontext in einen anderen zu wechseln. Sara ver-
sucht, sich bei ihren Reisen nach Mali und Gabun 
an die dortige Lebensweise anzupassen, auch wenn 
dies oftmals nicht ihren derzeitigen Verhaltenswei-
sen in Österreich entspricht. 

Für meine Eltern rede ich zu viel, so wie ich es hier ma-
che. Zuhause ziehe ich mich auch anders an, weil sie mus-
limisch sind. Ich gehe auch nicht in die Disco. Sie können 
gar nichts sagen, aber ich fühle mich nicht wohl, wenn sie 
denken: “Ah, meine Tochter geht in die Disco”. … Ich 
versuche, ihnen zu erklären, dass ich in Österreich ein 
anderes Leben führe, aber sie wissen das bereits. … Ich 
versuche, so zu leben wie die anderen, wie ich früher ge-
lebt habe, obwohl ich die Sara, die früher dort war, nicht 
mehr sein kann (Sara 2013b).

Sara merkte auch an, dass diese Umstellung nicht 
automatisch gehe. Zumeist brauche sie eine Woche, 
um sich wieder an das Leben in Afrika zu gewöh-
nen und sich auch dementsprechend zu verhalten. 
Blessing kann sich hingegen in gewissen Bereichen 
nicht so schnell umstellen. So ist sie in Ghana noch 
immer sehr pünktlich, auch wenn sich die anderen 
nicht an fixe Zeitabsprachen halten. Sara hat dar-
über hinaus in Österreich den Umgang mit “Wei-
ßen” gelernt. Ihre Freunde in Gabun und Mali emp-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


28 Katharina Eichinger

Anthropos  112.2017

finden es bereits als unhöflich, wie offen und direkt 
sie manchmal mit Europäer_innen in Afrika spricht. 
“Da war zum Beispiel der österreichische Denkkon-
text in meinem Kopf und ich habe den afrikanischen 
Kontext vergessen, dass man nicht so offen reden 
darf” (Sara 2013b). 

Zuschreibungen, Erwartungen  
und gesellschaftliche Positionen

Wie die folgenden Ausführungen zeigen werden, 
leisten Fremdzuschreibungen einen wichtigen Bei-
trag bei der Festlegung, welche Positionen Indivi-
duen in der Gesellschaft einnehmen. Zudem können 
sie einschränkend auf die jeweiligen Handlungs-
spielräume wirken.

Bei der Vorstellung ihrer eigenen Person in Ge-
genwart von Österreicher_innen haben alle drei In-
terviewpartnerinnen bereits zahlreiche Erfahrungen 
mit Reaktionen ihres Gegenübers gemacht. Bless-
ing erlebte oftmals eine ablehnende Haltung, wenn 
sie erzählte, dass sie ursprünglich aus Ghana käme. 
“The first thing they ask you is, ‘You like to stay 
here forever?’ That is the first question. Then you 
tell, ‘No, I will return to my country.’ Then they are 
happy. They don’t want you to stay here forever, 
they don’t” (Blessing 2013b). 

Justice hingegen machte viele Erfahrungen hin-
sichtlich Unwissenheit und Ignoranz: 

“Ah cool, wo ist denn das genau? Es ist bei euch warm, 
geh? Und gibt es bei euch auch so Unruhen und sind die 
Leute bei euch auch so arm?” Und ich so: “Nein, wir le-
ben nicht alle in Lehmhütten. Nein, wir schwingen uns 
nicht von Baum zu Baum. Ja, wir haben Autos. Ja, wir ha-
ben asphaltierte Straßen, stell dir vor”. Da kommt immer 
wieder diese Ignoranz durch und da muss man echt schon 
sehr viel Geduld aufbringen, um da nicht einen Wutanfall 
zu kriegen (Justice 2013b).

Zudem sprächen sie die meisten Personen von vorn-
herein auf Englisch an, da sie davon ausgingen, dass 
Justice kein Deutsch sprechen könne. Ebenso wür-
den sie und einige ihrer afrikanischen Freundinnen 
als Prostituierte wahrgenommen und dementspre-
chend auf der Straße angesprochen. Diese auto-
matischen Zuschreibungen seien sehr anstrengend 
für sie. 

Auch Sara erlebt oftmals Desinteresse an ihrem 
Herkunftsland und eine abwertende Haltung, sofern 
die Person nicht schon einmal in Afrika gewesen ist. 
Ihre Gesprächspartner_innen würden sie oftmals nur 
als die arme, kleine Afrikanerin wahrnehmen, mit 
der man mitleiden müsse. Oder mit der man nicht 
wirklich über Afrika reden könne, da es ein zu sen-

sibles Thema für sie sei. Zudem werde sie häufig als 
“die Blöde” (Sara 2013b) eingestuft. “Es gibt auch 
Leute, die denken: ‘Wow, du kommst aus Afrika, 
aber mit dir kann man gut reden’. Was denken sie, 
wenn sie sowas sagen? ‘Mit dir kann man gut re-
den, obwohl du aus Afrika kommst?’ ” (Sara 2013b). 
Es seien auch viele Leute überrascht, wenn sie er-
zähle, dass sie hier in Wien studiere. Dass dies als 
etwas Außergewöhnliches wahrgenommen werde, 
finde sie erschreckend. Jene Erfahrungen von Sara, 
Blessing und Justice stimmen mit den Forschungs-
ergebnissen von Ebermann (1993: ​7) überein, wel-
che besagen, dass sich Afrikaner_innen in Wien in 
erster Linie aufgrund ihrer Hautfarbe, gefolgt von 
der Assoziation von Afrikaner_innen mit Armut und 
an dritter Stelle aufgrund ihrer Denkweise abge-
lehnt fühlen. “Geringschätzige Blicke und abfällige 
Worte treten im Leben unserer afrikanischen Gäste 
relativ häufig auf” (Ebermann 1993: 8). 

Um diesen Vorurteilen entgegenzutreten, ver-
sucht Sara sich aktiv als schwarze Frau zu positio-
nieren, die etwas zu sagen hat. Sie möchte die Be-
zeichnung “Neger” akzeptieren und das Wort als 
Bereicherung sehen. 

Wir sollten den Begriff positiv definieren. Es ist schwer 
wenn man diskriminiert ist, sich hinzustellen und zu sa-
gen: “Ich habe auch etwas zu sagen, bitte höre mir zu”. 
Wenn ich mich niedrigmache, tue ich den anderen einen 
Gefallen, aber ich bin dann nicht glücklich (Sara 2013b). 

Mit dieser Einstellung erinnert Sara sehr an die In-
halte des “Black Consciousness Movement” wäh-
rend der Apartheid in Südafrika. “The most potent 
weapon in the hand of the oppressor is the mind of 
the oppressed” (Biko 1973: ​92). Folglich stellte für 
Steve Biko, einer der Begründer der Bewegung, die 
psychologische Befreiung der “schwarzen” Massen 
von im Zuge der Kolonialisierung jahrhundertelang 
verfestigten Minderwertigkeitskomplexen eine not-
wendige Voraussetzung für die Ermächtigung der 
“schwarzen” Bevölkerung dar. Ebenso wie Biko 
sieht auch Sara in einem eigenen “schwarzen” 
Selbstbewusstsein und im Stolz auf die eigene Ge-
schichte, die eigenen Wertvorstellungen etc. eine 
Möglichkeit, um dem “weißen” Gegenüber Wind 
aus den Segeln zu nehmen.

Zuschreibungen werden nicht nur in Österreich 
gemacht, auch in ihren Herkunftsländern treffen 
Sara, Blessing und Justice auf sehr bestimmte Er-
wartungshaltungen. Früher, in den 1980er Jahren, 
hätten Personen wie Blessing sehr viel Respekt in 
Ghana bekommen, da es noch nicht viele Afrika-
ner_innen im Ausland gab. Da mittlerweile viel 
mehr Personen migriert seien und sich auch die Le-
bensqualität einiger Ghanaer_innen verbessert habe, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


Transnationalität (er)leben

Anthropos  112.2017

29

sei dieser anfängliche Respekt immer weniger ge-
worden. Diese Anerkennung und dieser Respekt 
sind jedoch immer an bestimmte Erwartungen ge-
knüpft. Bei Sara waren viele Leute überrascht, als 
sie erzählte, dass sie aus Europa komme. 

Ich würde sagen, ich repräsentiere Europa nicht in Af-
rika. Weil, was sie denken, ist, dass Afrikaner_innen in 
Europa reich sind, schöne Kleidung tragen, schön reden. 
Und ich repräsentiere das nicht. … Aber es ist mir egal, 
was die Leute denken. Soll ich sagen, dass ich die Freun-
din des Präsidenten bin oder wie? Nein, ich habe nicht 
so ein Leben in Europa. Ich sage ihnen auch gleich, dass 
ich Abwäscherin bin. Daneben arbeite ich als Babysitte-
rin oder als Putzfrau. Aber sie glauben mir nicht. … Und 
sagst du zum Beispiel, dass das Leben in Europa wirk-
lich schwer ist, werden sie dir nicht glauben, da bin ich 
hundertprozentig sicher. Es gibt Leute, die werden sagen, 
dass du egoistisch bist. Weil du willst nicht, dass sie auch 
nach Europa kommen, um ein bisschen Geld zu verdie-
nen (Sara 2013b). 

Trotzdem ist Sara in Mali und Gabun sehr begehrt 
und respektiert, da sie aus Europa kommt. Sowohl 
Frauen als auch Männer sind an ihr interessiert und 
wollen ihre Freundschaft. “Und ich denke mir, es 
gibt Leute, die mehr Geld haben als ich, aber sie ha-
ben diesen Respekt nicht, weil Europa das Eldorado 
ist. Wenn du aus dem Eldorado kommst, denken sie: 
‘Wow, sie war in Europa’ ” (Sara 2013b). 

Aus dieser widersprüchlichen Positionierung der 
Migrant_innen im Aufnahme- bzw. Herkunftsland 
ergibt sich laut Nieswand das sogenannte Paradox 
der Migration. “Die meisten Migranten verloren ih-
ren Status bezogen auf die eigenen Erwartungen im 
Zielland der Migration und gewannen an Status be-
zogen auf das Herkunftsland” (Nieswand 2005: ​53). 
Wie die Zitate zeigen, haben alle drei Interview
partnerinnen Erfahrungen mit Diskriminierungen 
gemacht. Blessing hatte zudem einen beruflichen 
Abstieg zu verzeichnen – von der Besitzerin eines 
kleinen Geschäftes zur Reinigungsfrau. Diese Sta-
tusverluste in Österreich lassen sich jedoch mit ei-
ner positiven Statusidentität im Herkunftsland kon-
trastieren, welche durch Immobilien, Konsumgüter, 
von Rücküberweisungen an abhängige Personen 
etc. verstärkt wird (Nieswand 2005: ​54). Es kann 
somit in Bezug auf Friedmans Konzept der “rela-
tional positionality” (1995: ​17) festgestellt werden, 
dass die gesellschaftlichen Positionen der drei Frau-
en aus Westafrika keineswegs fixiert sind, sondern 
sich je nach Kontext verändern.

Diese angeführten Fremdzuschreibungen leisten 
neben Selbstzuschreibungen einen wichtigen Bei-
trag zu ethnischen Identitätskonstruktionen (Ging
rich 2008: ​102), auf welche ich im nächsten Kapitel 
näher eingehen werde.

Identitätskonstruktionen und Heimat

Auf meine Frage hin, was Heimat für sie bedeute, 
antwortete Blessing: “Here or in Ghana?” (Bless-
ing 2013b). Dies zeigt, abgesehen von der Über-
setzungsproblematik von Heimat und home, wie 
komplex Fragen der Heimat, Zugehörigkeit oder 
Identität in transnationalen Räumen sind. “Im Ge-
gensatz zu homogenisierenden und ausgrenzenden 
Zugängen zu Identität stehen nunmehr … verbun-
dene Räume und verwobene Identitäten” (Strasser 
2001: ​32) im Mittelpunkt anthropologischer For-
schungen. Zudem wird mit Heimat kein konkre-
ter Raum bezeichnet, sondern eine Verortung, die 
auf unterschiedliche Art und Weise stattfinden kann 
(Rapport and Dawson 1998: ​33 f.).

Im Gegensatz zu den beiden anderen ist für 
Blessing Ghana eindeutig ihre Heimat, da sie dort 
geboren ist. “My home is Ghana, because I am stay-
ing here but I am not born here. … My nationali-
ty now is Österreich but I am not echt Österreich” 
(Blessing 2013b). Auch wenn sie laut Pass eine 
österreichische Staatsbürgerin ist, fühlt sich Bless-
ing dennoch nicht als richtige Österreicherin. Wenn 
Blessing Musik in ihrer Muttersprache bzw. die 
ghanaischen Nachrichten im Radio hört oder gha-
naische Speisen isst, dann fühlt sie sich zu Hause. 
Deutsch versteht sie nicht gut genug, um sich hei-
misch zu fühlen. Diese Aussage weist darauf hin, 
dass die Vorstellung von Heimat nicht nur mit einem 
bestimmten geografischen Ort verbunden ist, son-
dern jene Gefühle der Zugehörigkeit auch durch un-
terschiedlichste Dinge, wie z. B. Musik oder Spei-
sen, geweckt werden können.

Sowohl für Sara als auch für Justice ist Heimat 
dort, wo sie sich wohlfühlen, die Leute kennen und 
verstehen. Auf die Frage, was sie dann als ihre Hei-
mat bezeichnen würden, können mir jedoch beide 
keine eindeutige Antwort geben. Für Justice ist we-
der Ghana noch Österreich ihre Heimat, da sie zum 
einen schon so lange nicht mehr in Ghana war und 
schon langsam die Verbindung dazu verliert. 

Und es ist irgendwie komisch, ich meine, man schaut in 
den Spiegel und man sieht eine Ghanaerin vor sich stehen, 
und da sind einfach bestimmte Sachen, die typisch gha-
naisch sind an mir. … Aber es fehlt manchmal diese emo-
tionale Bindung. Es kommt natürlich wieder, wenn ich 
irgendein Lied aus Ghana höre und dazu abtanze. Aber 
man merkt einfach, dass der Anschluss ein bisschen fehlt. 
Weil ich einfach so lange nicht mehr unten war. Das ist 
das (Justice I2013b). 

Zum anderen habe sie in Österreich das Gefühl, 
dass etwas fehle. Trotzdem stellt sich Justice immer 
mit einem gewissen Stolz auf ihr Herkunftsland als 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


30 Katharina Eichinger

Anthropos  112.2017

Ghanaerin vor. Auch wenn sie langsam den Bezug 
zu Ghana verliere, verliere sie nie den Bezug zu ih-
rer Familie, die in Justice Augen typisch ghanaisch 
sei. Diese erinnere sie an ihre Herkunft. In diesem 
Zusammenhang spielt auch die Mutter eine große 
Rolle, da es ihr sehr wichtig ist, dass ihre Kinder 
nicht den Kontakt zu ihrem Herkunftsland verlieren. 

Ja, sie will noch immer, dass ich meine afrikanischen 
Kleider anziehe. … Allein schon ihre Blicke, wenn ich 
manchmal etwas mit ihr rede und ein deutsches Wort ein-
werfe, dann schaut sie mich so von der Seite an, so: “Was 
war denn das jetzt?” Also man merkt schon, dass es ihr 
wichtig ist, dass ihre Kinder immer noch ein Stückchen 
Ghana in sich tragen, beziehungsweise dass wir zumin-
dest noch die Sprache können (Justice 2013b). 

Wie die vorangegangenen Aussagen von Justice 
und Blessing zeigen, sind Kenntnisse der jeweili-
gen Muttersprache eine wichtige Voraussetzung, um 
Verbindungen zum Herkunftsland aufrechtzuerhal-
ten. Zudem spielen sie eine wichtige Rolle in Bezug 
auf Heimatgefühle. Menjívar (2002: ​544 f.) stellte 
das gleiche in ihrer Studie fest, denn Kinder kön-
nen durch den Verlust ihrer Muttersprache nur mehr 
schwer die Kommunikation zu Verwandten im Her-
kunftsland aufrechterhalten. 

Auch Sara kann die Frage, was ihre Heimat sei, 
nicht klar beantworten, da sie in zwei unterschied-
lichen Ländern aufgewachsen ist und in beiden das 
Gefühl gehabt hat, nicht hundertprozentig dazu-
zugehören. “[The] position of feeling caught be-
tween two nations, educational systems, and ways 
of growing up, conveys one of the risks of transna-
tional childhoods – feeling marginal in both places” 
(Orellana et al. 2001: ​583). 

Ich hätte gerne das Wissen, was Heimat ist. … Ich wäre 
gerne nur in Mali aufgewachsen, also wenn meine El-
tern dort geblieben wären, hätte ich gesagt, meine Hei-
mat ist Mali. Punkt. Basta. Aber da ich in einem anderen 
Land geboren bin als wo ich aufgewachsen bin, ist es für 
mich sehr schwer, zu sagen, was meine Heimat ist (Sara 
2013b). 

Sara bezeichnet sich selbst gerne als “Mischling” 
unterschiedlicher Kulturen und als Afrikanerin, da 
sie in zwei unterschiedlichen afrikanischen Län-
dern aufgewachsen ist. Dieses Gefühl, Afrikanerin 
zu sein, habe sich seit ihrer Ankunft in Österreich 
verstärkt: 

Ich fühle mich nicht nur als Malierin, ich fühle mich als 
Afrikanerin. Weil hier sehe ich, dass ich einen Bruder aus 
Tansania, eine Schwester aus Kenia habe. Alle haben wir 
etwas gemeinsam, unsere Hautfarbe. Alle kommen wir 
aus Afrika. … In Österreich habe ich erlebt, dass es für 
uns ein Vorteil ist, wenn wir Afrikaner zusammenhalten 
(Sara 2013b). 

Diese Feststellung weist darauf hin, dass für die 
Herausbildung von (Gruppen) Identitäten ein Ge-
genüber notwendig ist, zu dem eine Abgrenzung 
möglich ist (Gingrich 2008: ​102). Während ihrer 
Zeit in Gabun und Mali war ein europäisches Ge-
genüber in weiter Ferne, somit stand Saras Identität 
als Afrikanerin nicht im Vordergrund. Dies änder-
te sich jedoch mit ihrer Migration nach Österreich. 

Sara und Justice empfinden die Tatsache, dass 
sie nicht wissen, was ihre Heimat ist, nicht als et-
was total Negatives. Durch diese räumliche Distanz 
fühlen sie sich mobiler und können sich ihrer Mei-
nung nach leichter in neuen Umgebungen einleben. 
Zudem ist es so für Sara einfacher, einige Dinge 
aus Mali, wie zum Beispiel die traditionelle Musik, 
nicht zu mögen. “Cosmopolitanism, in other words, 
does not necessarily imply an absence of belonging 
but the possibility of belonging to more than one 
ethnic and cultural localism simultaneously” (Werb-
ner 1999: ​34).

Fazit

Die Auswertung des empirischen Datenmaterials 
auf den vorangegangenen Seiten erfolgte mit dem 
Anspruch, die transnationale Lebensweise von drei 
westafrikanischen Migrantinnen in Wien zu analy-
sieren. Dies geschah vor dem Hintergrund eines der 
Hauptanliegen postmoderner Theoretiker_innen – 
der Auflösung fixer Verortungen von Individuen so-
wohl in geografischer Hinsicht als auch in Bezug 
auf gesellschaftliche Positionierungen.

Die Betrachtung von Frauen und Kindern führt 
hierbei zu interessanten Überlegungen. Alle drei 
Interviewpartnerinnen machten in ihrem bisherigen 
Leben Erfahrungen mit transnationalen Kindheiten 
oder transnationaler Mutterschaft. Beiden Beispie-
len ist gemein, dass sie zur Reformulierung traditi-
oneller Konzepte von Familie und Mutterschaft bei-
trugen. Darüber hinaus zeigen die Fallbeispiele auf, 
wie gesellschaftliche Positionen und damit verbun-
dene Handlungsräume von Individuen nicht fixiert, 
sondern je nach Kontext veränderbar sind. Fried-
man (1995) wies mit ihrem Konzept der “relation-
al positionality” auf eben jene Tatsache hin. Unter-
schiedliche Positionen bzw. Statusunterschiede von 
Migrant_innen in ihren Herkunfts- bzw. Aufnahme-
gesellschaften stellen für Nieswand (2005) hinge-
gen das sogenannte Paradox der Migration dar.

Trotz der zum Teil als unangenehm empfunde-
nen finanziellen Forderungen und der Trennung von 
nahestehenden Personen nehmen Sara, Blessing und 
Justice die Migrationserfahrung an sich als positiv 
wahr. Weltoffenheit, Toleranz und der Abbau von 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


Transnationalität (er)leben

Anthropos  112.2017

31

klischeehaften Vorstellungen zählen hierbei zu den 
wichtigsten Vorteilen, welche Migrant_innen auf-
grund ihrer Lebensweise in transnationalen Feldern 
erlangen. Zudem besitzen sie einen transnationa-
len Habitus, also das Wissen, wie ein Mensch sich 
in unterschiedlichen kulturellen Kontexten zu ver-
halten hat und können sich somit leichter zwischen 
unterschiedlichen Lebensräumen bewegen. Die 
gesellschaftlichen Positionierungen, die Transmi
grant_innen in ihren Herkunfts- und Aufnahmelän-
dern einnehmen, sind jedoch oftmals an bestimmte 
Zuschreibungen und Erwartungen des Gegenübers 
geknüpft, welche meistens nicht der Realität ent-
sprechen.

Diese Zuschreibungen von außen bestimmen ne-
ben Selbstzuschreibungen maßgeblich Identitäts-
konstruktionen von Individuen. Fragen der Identität, 
Zugehörigkeit und Heimat sind in transnationalen 
Kontexten sehr komplex und durch Fluidität und 
Hybridität anstatt fixer Verortungen gekennzeich-
net. So ist zum Beispiel für Blessing Ghana ihre 
eindeutige Heimat. Die Tatsache, dass sie sich trotz 
ihrer österreichischen Staatsbürgerschaft noch im-
mer als Ghanaerin fühlt, zeigt, dass individuelle 
Identitäten nicht gezwungenermaßen mit offiziel-
len Staatszugehörigkeiten übereinstimmen müssen. 
Die Aussagen aller drei Interviewpartnerinnen wei-
sen zudem darauf hin, dass die Vorstellung von Hei-
mat nicht nur mit einem bestimmten geografischen 
Ort verbunden ist, sondern jene Gefühle der Zuge-
hörigkeit durch unterschiedlichste Dinge, wie z. B. 
Kenntnisse der Muttersprache oder landestypische 
Speisen, geweckt werden können. 

Abschließend kann festgestellt werden, dass die 
empirischen Forschungsergebnisse auf eine kom-
plexe Lebensweise von Transmigrant_innen hin-
weisen. Gesellschaftliche Normen und Erwartun-
gen der Herkunfts- und Aufnahmeländer bestimmen 
die Handlungen von Transmigrant_innen, die nicht 
nur auf ihren derzeitigen Aufenthaltsort ausgerichtet 
sind. Diese Handlungsräume werden darüber hinaus 
maßgeblich von den jeweiligen Positionierungen in 
der Gesellschaft beeinflusst, welche sich aufgrund 
unterschiedlicher sozialer Differenzkategorien wie 
Gender oder Alter ergeben. Transmigrant_innen 
können somit als grenzüberschreitende Geschöpfe 
betrachtet werden, die sowohl für nationalstaatliche 
Grenzen als auch für gedankliche Einengungen und 
starre wissenschaftliche Konzepte eine Herausfor-
derung darstellen.

Zitierte Literatur

Adepoju, Aderanti
2009	 Migration Management in West Africa within the Con-

text of ECOWAS Protocol on Free Movement of Persons 
and the Common Approach on Migration. Challenges 
and Prospects. In: M. Trémolières (ed.), Regional Chal-
lenges of West African Migration. African and European 
Perspectives; pp. 17–47. Paris: OECD. 

Adichie, Chimamanda Ngozi
2014	 Americanah. (Aus dem Engl. von A. Grube.) Frankfurt: 

S. Fischer. [4. Aufl.]

Afro-Asiatisches Institut (AAI)
n. d.	 Afroasiatisches Institut Wien. Homepage. < http://www. 

aai-wien.at/face-to-face > [12. 08. 2013]

Anthias, Floya
2000	 Metaphors of Home. Gendering New Migrations to 

Southern Europe. In: F. Anthias and G. Lazaridis (eds.), 
Gender and Migration in Southern Europe. Women on 
the Move; pp. 15–48. Oxford: Berg. 

Berchem, David Johannes
2011	 Wanderer zwischen den Kulturen: Ethnizität deutscher 

Migranten in Australien zwischen Hybridität, Transkul-
turation und Identitätskohäsion. Bielefeld: transcript.

Biko, Steve
1973	 Black Consciousness and the Quest for a True Humanity. 

In: S. Biko, I Write What I Like. Selected Writings. (Ed. 
by A. Stubbs; Preface by D. Tutu; Introd. by T Mpuml-
wana); pp. 87–98. Chicago: University of Chicago Press. 
[1978]

Brettell, Caroline B.
2000	 Theorizing Migration in Anthropology. The Social Con-

struction of Networks, Identities, Communities, and Glo-
balscapes. In: C. B. Brettell and J. F. Hollifield (eds.), Mi-
gration Theory. Talking across Disciplines; pp. 97–136. 
New York: Routledge.

Dannecker, Petra, und Christiane Vossemer
2014	 Qualitative Interviews in der Entwicklungsforschung. 

Typen und Herausforderungen. In: P. Dannecker und B. 
Englert (Hrsg.), Qualitative Methoden in der Entwick-
lungsforschung; pp. 153–175. Wien: Mandelbaum-Ver-
lag. (Gesellschaft, Entwicklung, Politik, 15) [1. Aufl.]

Ebermann, Erwin
1993	 Die Schwarzafrikaner und die Österreicher. Einige Ver-

ständnisprobleme zwischen den Kulturen aus der Sicht 
von in Österreich lebenden Afrikanern. Wien: Afro-Asi-
atisches Institut. [Studie aus 1991/92]

Freund, Caroline, and Nikola Spatafora
2005	 Remittances. Transaction Costs, Determinants, and In-

formal Flows. Washington: The World Bank. (Policy Re-
search Working Paper, 3704) 

Friedman, Susan Stanford
1995	 Beyond White and Other. Relationality and Narratives of 

Race in Feminist Discourse. Signs – Journal of Women 
in Culture and Society 21/1: ​1–49.

Gingrich, Andre
2008	 Ethnizität für die Praxis. Drei Bereiche, sieben Thesen 

und ein Beispiel. In: K. R. Wernhart und W. Zips (Hrsg.), 
Ethnohistorie. Rekonstruktion und Kulturkritik. Eine 
Einführung; pp. 99–111. Wien: Promedia. [3. überarb. 
und veränderte Aufl.]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


32 Katharina Eichinger

Anthropos  112.2017

Guarnizo, Luis Eduardo
1997	 The Emergence of a Transnational Social Formation 

and the Mirage of Return Migration among Dominican 
Transmigrants. Identities 4/2: ​281–322.

Hondagneu-Sotelo, Pierrette
1994	 Gendered Transitions. Mexican Experiences of Immigra-

tion. Berkeley: University of California Press.

Hondagneu-Sotelo, Pierrette, and Ernestine Avila
1997	 “I’m Here, But I’m There.” The Meanings of Latina 

Transnational Motherhood. Gender and Society 11/5: ​
548–571.

Levitt, Peggy, and B. Nadya Jaworsky
2007	 Transnational Migration Studies. Past Developments and 

Future Trends. Annual Review of Sociology 33: ​129–156.

Lewellen, Ted C.
2002	 The Anthropology of Globalization. Cultural Anthropol-

ogy Enters the 21st Century. Westport: Bergin & Garvey.

Mahler, Sarah J., and Patricia R. Pessar
2006	 Gender Matters. Ethnographers Bring Gender from the 

Periphery toward the Core of Migration Studies. Inter-
national Migration Review 40/1: ​27–63.

Marcus, George E.
1995	 Ethnography in/of the World System. The Emergence of 

Multi-Sited Ethnography. Annual Review of Anthropol-
ogy 24: ​95–117.

Mayring, Philipp, und Eva Brunner
2006	 Qualitative Textanalyse – Qualitative Inhaltsanalyse. In: 

V. Flaker und T. Schmid (Hrsg.), Von der Idee zur For-
schungsarbeit. Forschen in Sozialarbeit und Sozialwis-
senschaft; pp. 453–461. Wien: Böhlau Verlag. 

Mayring, Philipp, und Silke Brigitta Gahleitner
2010	 Qualitative Inhaltsanalyse. In: K. Bock und I. Miethe 

(Hrsg.), Handbuch qualitative Methoden in der Sozialen 
Arbeit; pp. 295–304. Opladen: Barbara Budrich.

Menjívar, Cecilia
2002	 Living in Two Worlds? Guatemalan-Origin Children in 

the United States and Emerging Transnationalism. Jour-
nal of Ethnic and Migration Studies 28/3: ​531–552.

Nieswand, Boris
2005	 Die Stabilisierung transnationaler Felder. Grenzüber-

schreitende Beziehungen ghanaischer Migranten in 
Deutschland. NORD-SÜD aktuell 1. Quartal 2005: ​45–
56.

Orellana, Marjorie Faulstich, Barrie Thorne, Anna Chee, and 
Wan Shun Eva Lam
2001	 Transnational Childhoods. The Participation of Children 

in Processes of Family Migration. Social Problems 48/4: ​
572–591.

Orozco, Manuel
2005	 Diasporas, Development, and Transnational Integration. 

Ghanaians in the U. S., U. K., and Germany. Washington: 
Institute for the Study of International Migration and In-
ter-American Dialogue.

Pan African Forum in Austria (PANAFA)
n. d.	 Pan African Forum in Austria. Homepage. < http://www. 

panafa.net/index.php?id=14 > [16. 08. 2016]

Peil, Margaret
1995	 Ghanaians Abroad. African Affairs 94/376: ​345–367.

Pessar, Patricia R., and Sarah J. Mahler
2003	 Transnational Migration. Bringing Gender in. The Inter-

national Migration Review 37/3: ​812–846.

Przyborski, Aglaja, und Monika Wohlrab-Sahr
2010	 Qualitative Sozialforschung. Ein Arbeitsbuch. München: 

Oldenbourg. [3. korr. Aufl.]

Pusch, Barbara (Hrsg.)
2013	 Transnationale Migration am Beispiel Deutschland und 

Türkei. Wiesbaden: Springer Fachmedien. 

Rapport, Nigel, and Andrew Dawson
1998	 Home and Movement. A Polemic. In: N. Rapport and 

A. Dawson (eds.), Migrants of Identity. Perceptions of 
Home in a World of Movement; pp. 19–38. Oxford: Berg.

Ratha, Dilip, Sanket Mohapatra, and Ani Silwal
2011a	 Ghana. Migration and Remittances Factbook 2011. Mi-

gration and Remittances Unit, World Bank.  < http:// 
siteresources.worldbank.org/INTPROSPECTS/

	 Resources/334934-1199807908806/Ghana.pdf > [16. 08. ​
2016]

2011b	 Mali. Migration and Remittances Factbook 2011. Migra-
tion and Remittances Unit, World Bank.  < http:// 
siteresources.worldbank.org/INTPROSPECTS/

	 Resources/334934-1199807908806/Mali.pdf > [16. 08. ​
2016]

Schiller, Nina Glick, Linda Basch, and Cristina Blanc Szan-
ton 
1995	 From Immigrant to Transmigrant. Theorizing Transna-

tional Migration. Anthropological Quarterly 68/1: ​48–
63.

1997	 Nations Unbound. Transnational Projects, Postcolonial 
Predicaments, and Deterritorialized Nation-States. Am-
sterdam: Gordon and Breach. [4th Ed., Orig. 1994]

1999	 Transnationalism. A New Analytic Framework for Under-
standing Migration. In: S. Vertovec and R. Cohen (eds.), 
Migration, Diasporas and Transnationalism; pp. 26–49. 
Cheltenham: Edward Elgar Publishing. (The Internation-
al Library of Studies on Migration, 9) [Orig. 1992]

Schmitz, Anett
2013	 Transnational leben. Bildungserfolgreiche (Spät-)Aus-

siedler zwischen Deutschland und Russland. Bielefeld: 
transcript. 

Sieveking, Nadine, und Margit Fauser
2009	 Migrationsdynamiken und Entwicklung in Westafrika. 

Untersuchungen zur entwicklungspolitischen Bedeu-
tung von Migration in und aus Ghana und Mali. Bie-
lefeld: Centre on Migration, Citizenship, and Develop-
ment. (COMCAD Arbeitspapiere –Working Papers, 68)

Statistik Austria
2013	 Statistisches Jahrbuch für Migration & Integration 2012. 

Wien: Bundesanstalt Statistik Österreich. < http://www. 
statistik.at/ > [01. 06. 2013]

Strasser, Sabine
2001	 Dynamiken der Deterritorialisierung  – oder wie Be-

wegung in die Sozialanthropologie kam. In: J. Schlehe 
(Hrsg.), Interkulturelle Geschlechterforschung. Identi-
täten  – Imaginationen  – Repräsentationen; pp. 29–51. 
Frankfurt: Campus Verlag.

Tonah, Steve
2007	 Ghanaians Abroad and Their Ties Home. Cultural and 

Religious Dimensions of Transnational Migration. Biele-
feld: Centre on Migration, Citizenship, and Develop-
ment. (COMCAD Arbeitspapiere –Working Papers, 25)

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


Transnationalität (er)leben

Anthropos  112.2017

33

Van der Geest, Sjaak
1997	 Money and Respect. The Changing Value of Old Age in 

Rural Ghana. Africa – Journal of the International Afri-
can Institute 67/4: ​534–559.

Van Dijk, Rijk
2002	 Religion, Reciprocity, and Restructuring Family Re-

sponsibility in the Ghanaian Pentecostal Diaspora. In: 
D. F. Bryceson and U. Vuorela (eds.), The Transnational 
Family. New European Frontiers and Global Networks; 
pp. 173–196. Oxford: Berg. (Cross-Cultural Perspectives 
on Women, 25)

VAS Österreich
n. d.	 Association of African Students in Austria (Verein afrika-

nischer Studentinnen & Studenten). Homepage. < http:// 
www.vas-oesterreich.at/ > [12. 08. 2013]

Vertovec, Steven
2004	 Migrant Transnationalism and Modes of Transformation. 

The International Migration Review 38/3: ​970–1001.
2009	 Transnationalism. London: Routledge.

Werbner, Pnina
1999	 Global Pathways. Working Class Cosmopolitans and the 

Creation of Transnational Ethnic Worlds. Social Anthro-
pology 7/1: ​17–35.

Wong, Madeleine
2006	 The Gendered Politics of Remittances in Ghanaian Trans-

national Families. Economic Geography 82/4: ​355–381.

Interviews (Interviewerin: K. E.) mit: 

Blessing
2013a	 Interview am 16. 05. 2013, Wien; Dauer: 1:40. [INT04]
2013b	 Interview am 28. 05. 2013, Wien; Dauer: 0:59. [INT06]
2013c	 Interview am 18. 06. 2013, Wien; Dauer: 1:16. [INT07]

Justice
2013a	 Interview am 30. 04. 2013, Wien; Dauer: 1:22. [INT01]
2013b	 Interview am 15. 05. 2013, Wien; Dauer: 0:53. [INT03]

Sara
2013a	 Interview am 07. 05. 2013, Wien; Dauer: 1:55. [INT02]
2013b	 Interview am 27. 05. 2013, Wien; Dauer: 1:45. [INT05]
2013c	 Interview am 16. 07. 2013, Wien; Dauer: 1:23. [INT09]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

