ANTHROPOS

112.2017: 17-33

Transnationalitit (er)leben

Drei Fallbeispiele westafrikanischer Migrant_innen in Wien

Katharina Eichinger

Abstract. — Three women from Ghana and Mali, now living in
Vienna, are at the core of this article. As so-called transmigrants,
who have more than one cultural reference system for their ac-
tions, they represent a challenge to nation-state borders as well as
to fixed scientific concepts. With the help of data collected from
qualitative interviews the article portrays how West-African mi-
grants live their lives in the complexity of transnational spaces.
The various areas covered from an intersectionalist point of view
range from social networks of transmigrants to remittances and
from identity constructions to feelings of belonging. [Austria,
Ghana, Mali, West-African migrants, migration studies, trans-
nationalism, intersectionality, transnational habitus, construc-
tions of identity]

Katharina Eichinger, B. A., geboren 1989. Bachelorstudium der
Kultur- und Sozialanthropologie sowie der Internationalen Ent-
wicklung an der Universitdt Wien und an der Universidad Com-
plutense de Madrid, Spanien. Masterstudium der Sozialen Arbeit
und Sozialwirtschaft an der FH Campus Wien und an der Univer-
sity of Nairobi, Kenya. — Forschungsinteresse: Entwicklungspo-
litik, Migration, Postkolonialismus, feministische Ansétze, Sub-
sahara-Afrika.

Ich habe mich selbst nie als Schwarze gesehen,
ich wurde erst schwarz, als ich nach Amerika kam
(Adichie 2014: 367).

Einleitung

Sara, Justice und Blessing.! Drei Frauen. Drei Le-
bensgeschichten. Und doch weisen sie eine Ge-
meinsamkeit auf. Thre Geburtsorte liegen nicht in
Osterreich. Somit zihlen sie 2012 zu den ungefihr
1,36 Millionen Migrant_innen in Osterreich (Statis-
tik Austria 2013). Obwohl Migrationsbewegungen

Erlaubnls Ist

weit in die Vergangenheit der Menschheit zuriick-
reichen, entdeckte die Anthropologie erst sehr spiit
dieses Forschungsgebiet.

Wurde in den Anfiangen der anthropologischen
Migrationsforschung Migration als linearer Prozess
dargestellt, welcher mit der Assimilation im Auf-
nahmeland endet, und Migrant_innen als entwur-
zelt, heimatlos und passiv wahrgenommen (Brettell
2000: 102f1.), so dnderte sich diese Annahme mit
dem Aufkommen des Transnationalimusansatzes
Anfang der 1990er Jahre. Es kam zu weitreichen-
den Verianderungen sowohl in den theoretischen als
auch in den methodologischen Zugangsweisen. Die
Handlungsfahigkeit sogenannter Transmigrant_in-
nen, welche in transnationalen sozialen Feldern
agieren, wurde nunmehr in den Mittelpunkt gestellt.
Diese transnationalen Felder iiberschreiten geogra-
fische Grenzen und machen die simultane Invol-
vierung von Migrant_innen in das soziale und po-
litische Leben mehrerer Nationalstaaten analytisch
fassbar (Schiller et al. 1997: 5).

Drei Fallbeispiele westafrikanischer Migrant_
innen bilden die Basis dieser Arbeit, um folgende
Forschungsfrage zu behandeln: Wie gestalten west-
afrikanische Migrant_innen ihr Leben in transnatio-
nalen Raumen? In einem ersten Schritt wird die be-
sondere Positionierung der Interviewpartnerinnen
aufgrund der sozialen Kategorien Gender und Alter
behandelt. Danach erfolgt eine Skizzierung der per-
sonlichen Netzwerke der Interviewpartnerinnen in
Osterreich und ihrer Verbindungen zum jeweiligen

1 Die Namen der Interviewpartnerinnen wurden anonymisiert.

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

18

Herkunftsland (soziale und 6konomische Ebene).
Im Anschluss daran werden Zuschreibungen, Er-
wartungen und gesellschaftliche Positionen sowohl
in Osterreich als auch in den Herkunftslindern so-
wie Identitédtskonstruktionen und der Begriff Hei-
mat thematisiert.

Im Gegensatz zur mangelhaften Datenlage zum
Migrationsgeschehen in Mali und kaum vorhan-
denen qualitativen Forschungen dort ist die Situa-
tion in Ghana eine andere, da es an der Universi-
ty of Ghana ein Migrationsforschungszentrum gibt
(Sieveking und Fauser 2009: 7, 30). Diese Tatsache
spiegelt sich auch in der Bibliografie dieser Arbeit
wider. Generell ist festzustellen, dass zu Beginn
der anthropologischen Migrationsforschung ein
Grofteil der ethnografischen Daten transnationale
Migrationsnetzwerke der Karibik sowie Latein- und
Nordamerikas behandelte (Schiller et al. 1995: 53).
Werden jedoch rezentere Forschungen betrachtet,
ergibt sich ein wesentlich internationaleres Bild.
So beschiftigt sich zum Beispiel Berchem (2011)
mit deutschen Migrant_innen in Australien oder der
Sammelband von Pusch (2013) mit transnationaler
Migration zwischen Deutschland und der Tiirkei.

Theoretischer Hintergrund

Ungeachtet der Tatsache, dass sich Migration in-
nerhalb der Anthropologie erst sehr spit — Ende
der 1950er Jahre — zu einem eigenstindigen For-
schungsfeld entwickelte, kann die anthropologische
Migrationsforschung auf vielfiltige Weiterentwick-
lungen zuriickblicken. Angefangen mit Moderni-
sierungsparadigmen, welche von einem bipolaren
System und Nutzen maximierenden Individuen
ausgehen, iiber Dependenztheorien, in denen Mi-
grant_innen als passive Opfer einer weltweiten Un-
gleichheit angesehen werden, entwickelte sich An-
fang der 1990er der Transnationalismusansatz zum
vorherrschenden Forschungsparadigma (Brettell
2000: 97-104; Lewellen 2002: 131-134). Obwohl
sich der Transnationalismusansatz in wissenschaft-
lichen Kreisen durchgesetzt hat, ist er nicht frei von
Kritik. An dieser Stelle sei auf die Frage, ob Trans-
nationalismus iiberhaupt ein neues Phidnomen sei,
auf die vielen schwammigen Definitionen und die
Flut an unterschiedlichen Begriffen hingewiesen
(Levitt and Jaworsky 2007: 131-134). Trotz der
vielen Uneinigkeiten konnte sich das Transnationa-
lismuskonzept von Schiller, Basch und Blanc Szan-
ton (1999: 26) in der wissenschaftlichen Debatte
durchsetzen und zihlt heute zu den einflussreichsten
theoretischen Uberlegungen innerhalb dieses For-
schungsfeldes.

Erlaubnls Ist

Katharina Eichinger

We define “transnationalism” as the processes by which
immigrants forge and sustain multi-stranded social rela-
tions that link together their societies of origin and settle-
ment. ... Immigrants who develop and maintain multiple
relationships — familial, economic, social, organizational,
religious, and political — that span borders we call “trans-
migrants” (Schiller et al. 1997: 7).

Der in der Einleitung verwendete Begriff der
“transnationalen sozialen Felder” (Schiller et al.
1997: 5) entstand aus der Unzulénglichkeit der vor-
herrschenden dichotomen Kategorien fiir die Ana-
lyse von Migration, mit denen die simultane In-
volvierung von Migrant_innen in das soziale und
politische Leben von mehr als einem Nationalstaat
nicht ausreichend erfasst werden konnte. “Rath-
er than fragmented social and political experienc-
es, these activities, spread across state boundaries,
seemed to constitute a single field of social rela-
tions” (Schiller et al. 1997: 5). Im Gegensatz zu Na-
tionalstaaten weisen transnationale Felder jedoch
keine wirkliche Materialitdt und formale Macht-
mittel auf, sondern es handelt sich “oft ‘nur’ um
eine analytische Abstraktion, deren Inhalt aus so-
zialen Beziehungen, Zirkulation von Geld und Gii-
tern sowie Kommunikation besteht” (Nieswand
2005: 46).

Um diese neuen Realitdten analytisch fassbar
machen zu konnen, wurde u. a. das Konzept des
“deterritorialisierten Nationalstaates™ (Schiller et al.
1995: 58) entwickelt, bei welchem Grenzen in so-
zialer und nicht in geografischer Hinsicht gesehen
werden. Ein weiteres sinnvolles Konzept um die
Erfahrungen von Transmigrant_innen verstehen
zu konnen, ist jenes der “Bifokalitdt” von Vertovec
(2004: 976): “The transformation of everyday ori-
entations concurrently toward both here and there is
a mode of change that accompanies the transnation-
alization of distinct social practices and institutions
among migrants.” In diesem Zusammenhang fiihrt
Guarnizo (1997: 310f.) in Anlehnung an Bourdieu
den Begriff des “transnationalen Habitus” ein. Die-
ser entsteht aus dem Migrationsprozess heraus und
bezieht die soziale Position der Transmigrant_in-
nen mit ein. Transmigrant_innen haben sich an ein
Leben in einer Welt gewohnt, die aus mehr als ei-
ner nationalen Struktur, einer vorherrschenden Kul-
tur und iibereinstimmenden sozialen Bedeutungen
besteht.

The transnational habitus results from the migration pro-
cess itself, which has spread people’s lives across national
borders and becomes like a second nature. [It is a] par-
ticular set of dualistic dispositions that inclines migrants
to act and react to specific situations ... (Guarnizo 1997:
311).

Anthropos 112.2017

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

Transnationalitit (er)leben

Dariiber hinaus liefern feministische Theoreti-
ker_innen des Intersektionalititsansatzes interes-
sante Uberlegungen fiir die anthropologische Mig-
rationsforschung. Zahlreiche Konzepte beschiftigen
sich mit Fragen rund um die Positionierungen von
Individuen und ihren Identititen. So entwickelte
zum Beispiel Friedman (1995: 5, 17) das Konzept
der “relational positionality”, in welchem Identitit
als von dem jeweiligen Kontext konstituiert betrach-
tet wird.

Within a relational framework, identities shift with a
changing context, dependent always upon the point of
reference. Not essences or absolutes, identities are fluid
sites that can be understood differently depending on the
vantage point of their formation and function (Friedman
1995: 17).

In weiterer Folge sind auch Machtverhiltnisse nie-
mals unidirektional: “Victims can also be victim-
izers; agents of change can also be complicitous,
depending on the particular axis of power one con-
siders” (Friedman 1995: 18). Pessar und Mahler
(2003: 816-818) sehen dies in ihrem theoretischen
Rahmenwerk namens “gendered geographies of
power”, welches ihnen die Analyse von Gender
im Migrationskontext ermoglicht, sehr dhnlich.
Personen nehmen innerhalb bestimmter Macht-
hierarchien, welche sich aufgrund geschichtlicher,
politischer, 6konomischer und anderen sozialen
Stratifizierungsfaktoren ergeben, bestimmte Posi-
tionen ein. Diese sozialen Orte, die die Personen
einnehmen, beeinflussen ihre Identititen und zu-
gleich ihre Art zu denken und zu handeln. Dement-
sprechend sind die Positionen flieBend und kénnen
sich im Laufe der Zeit veridndern. Je nachdem wel-
cher soziale Ort eingenommen wird, stehen ande-
re Handlungsspielrdume zur Verfiigung. Menschen
werden von diesen Lokalititen geformt, sie tragen
jedoch selbst zur Formung dieser bei.

Daten und Methoden

Das hier prisentierte empirische Datenmaterial
riickt die Analyse der transnationalen Lebenswei-
se westafrikanischer Migrant_innen in Wien in den
Mittelpunkt. Marcus’ Methode der “multisited eth-
nography” (1995: 106) hitte im Hinblick auf meine
Forschungsfrage eine passende Vorgangsweise dar-
gestellt, da sie das notige Riistzeug liefert, um mo-
bile und grenziibergreifende Beziehungen adiquat
analysieren zu konnen. Die empirischen Daten
wurden jedoch im Rahmen einer sozialanthropolo-
gischen Bachelorarbeit erhoben und aufgrund der
damit einhergehenden Begrenzungen beschrinkte

Anthropos 112.2017

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im

19

ich mich auf qualitative Interviews mit drei Frauen
aus Ghana und Mali, welche mittlerweile in Wien
wohnhaft sind. Ausgehend von diesen Interviews
konnte ich einen Einblick in jene transnationalen
Felder gewinnen, in welchen sich die drei Frauen
taglich bewegen.

Mit jeder von ihnen fiihrte ich drei leitfadenge-
stiitzte Interviews (Dannecker und Vossemer 2014:
158-160; Przyborski und Wohlrab-Sahr 2010: 138-
145) durch, teilweise auf Englisch, teilweise auf
Deutsch von Ende April bis Mitte Juli 2013. Die
neun Interviews, welche insgesamt ungefihr zwolf
Stunden Datenmaterial lieferten, fanden an unter-
schiedlichen Orten statt (Arbeitsplatz oder Woh-
nung der Interviewpartnerinnen, Restaurants etc.).
Ein grofBer Vorteil dieser Interviewform lag darin,
dass trotz der sehr unterschiedlichen Lebensge-
schichten der drei Frauen das gewonnene Daten-
material miteinander vergleichbar wurde. Die im
Vorhinein iiberlegten Fragen gaben allerdings nur
den groben Rahmen vor, oftmals ergaben sich im
Laufe der Interviews weitere interessante Aspekte,
welche den Gesprichsverlauf maBgeblich mitbe-
stimmten. Denn wie Przyborski und Wohlrab-Sahr
feststellen (2010: 142), soll ... die sachliche Ord-
nung, die sich die Interviewerin vorab erarbeitet hat,
der Darstellungslogik des Interviewpartners nach-
geordnet [bleiben]”. Da ich zudem jede Frau drei-
mal interviewte, war es mir in der Zeit zwischen
den einzelnen Interviews moglich, das Gesagte zu
reflektieren. Dariiber hinaus konnte ich Unklarhei-
ten beim ndchsten Treffen noch einmal ansprechen.
Fiir die Auswertung des Datenmaterials diente die
qualitative Inhaltsanalyse nach Mayring zur Orien-
tierung (Mayring und Brunner 2006; Mayring und
Gahleitner 2010).

Forschungskontext:
Drei empirische Fallbeispiele

Sowohl innerstaatliche als auch transnationale Mi-
grationsbewegungen aufgrund von demografischen
Verinderungen, Konflikten, 6konomischen Krisen
und Armut waren ein stindiger Begleiter westafri-
kanischer Staaten. Ghana gehort hierbei traditionel-
lerweise zu den wichtigsten Immigrationslidndern,
wohingegen Mali zu den gréfiten Emigrationslidn-
dern zihlt. Ab den 1970er Jahren begannen Afri-
kaner_innen vermehrt nach Europa auszuwandern
(Adepoju 2009: 18-22). Auftallend ist hierbei, dass
Malier_innen im Vergleich zu Ghanaer_innen eher
in andere westafrikanische Linder auswandern und
nicht den Kontinent verlassen (Ratha et al. 2011b).
Von der Weltbank zusammengestellte Daten aus

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

20

dem Jahr 2010 besagen, dass ca. 800.000 Ghanaer_
innen im Ausland leben. Das macht 3,4 Prozent der
ghanaischen Gesamtbevolkerung aus (Ratha et al.
2011a). In Mali ist der Anteil der Emigrant_innen
sogar noch hoher. Ungefihr eine Million Malier_
innen befinden sich auBerhalb ihres Heimatlandes,
das sind 7,6 Prozent der Gesamtbevolkerung (Ratha
et al. 2011b). Um Diasporagemeinschaften institu-
tionell im Herkunftsland zu verankern, gibt es in
Ghana ein Ministerium fiir Tourismus und Dias-
porabeziehungen und in Mali ein Ministerium fiir
Auslandsmalier_innen und afrikanische Integration
(Sieveking und Fauser 2009: 46, 84). Diese beiden
Institutionen konnen als praktische Umsetzung ei-
nes “deterritorialisierten Nationalstaatenkonzeptes”
gedeutet werden.

Von den hunderttausenden Afrikaner_innen in
der Diaspora lebten laut Statistik Austria (2013)? im
Jahr 2012 rund 2.100 Ghanaer_innen in Osterreich.
Rund 850 von ihnen waren in Wien wohnhaft, da-
von sind ca. 350 Frauen. Im Vergleich dazu ist die
Gruppe der hier lebenden Malier_innen viel kleiner.
Sie machten im Jahr 2012 nur rund 100 Personen
in Osterreich aus. 60 Malier_innen lebten in Wien,
davon sind 15 weiblich. Diese Zahlen zeigen, dass
vor allem bei den Malier_innen der weibliche An-
teil von Migrant_innen um einiges geringer ist, er
betrigt lediglich 25 Prozent. Bei den Ghanaer_in-
nen machen Migrantinnen rund 40 Prozent der Ge-
samtzahl aus.

Fiir die vorliegende Arbeit habe ich drei Migran-
tinnen aus Westafrika interviewt, welche in den fol-
genden Absitzen kurz vorgestellt werden.

Justice

Justice wurde 1989 in Ghana geboren, ihre Fami-
lie gehort der ethnischen Gruppe der Ashanti an.
Zwei Jahre nach Justices Geburt verlie3 ihre Mut-
ter Ghana um nach Europa zuriickzukehren, wo sie
bereits zuvor in Deutschland und Osterreich gelebt
hatte. Justice lernte ihre Mutter erst im Alter von
neun Jahren kennen, als diese ihre Heimat besuchte.
Ihren Vater hat Justice nie kennengelernt. Dement-
sprechend weil} sie nur sehr wenig tiber ihn. Jus-
tice verbrachte ihre Kindheit bei Verwandten und
Freund_innen ihrer Mutter in Kumasi und in Ac-
cra. Da ihre drei Schwestern um einiges ilter sind,
wuchsen die Geschwister nicht gemeinsam auf. Im
Alter von elf Jahren wurde Justice von ihrer Mut-

2 Die Zahlen der Statistik Austria beziehen sich auf Migrant_
innen, die in Osterreich bzw. Wien wohnhaft sind, jedoch
Mali oder Ghana als Geburtsland angeben.

Katharina Eichinger

ter nach Osterreich geholt, zwei Schwestern waren
bereits vor ihr ausgewandert, die dlteste Schwester
kam nach ihr nach Osterreich. Seit Justice in Oster-
reich ist, besitzt sie die Osterreichische Staatsbiirger-
schaft. In Wien besuchte sie eine bilinguale Schule,
da sie zu Beginn keine Deutschkenntnisse besalf.
Nach der fiinften Schulstufe ging sie von der Schu-
le ab und fing eine Lehre an der Universitidt Wien
zur Chemielabortechnikerin an. Seit August 2011
arbeitet Justice bei einem Pharmakonzern. Zurzeit
leben eine Schwester und ein Cousin in Manches-
ter, der Rest ihrer Verwandtschaft befindet sich ent-
weder in Osterreich oder Ghana. Justice mochte im
niichsten Jahr die Berufsreifepriifung? absolvieren,
um ein Studium beginnen zu konnen. Thr Wunsch
fiir die Zukunft wire es, ein eigenes Labor in Gha-
na zu besitzen.

Blessing

Blessing wurde 1958 in einem Dorf in Ghana gebo-
ren. Sie wuchs jedoch bei der Schwester ihrer Mut-
ter, einer Markthéndlerin, in Kumasi auf, da diese
kinderlos war und Blessings leibliche Mutter bereits
zwei Tochter hatte. Blessing gehort wie Justice der
groften ethnischen Gruppe Ghanas, den Ashanti,
an. Blessing schloss die Mittelschule ab und arbei-
tete danach ungefdhr zwei Jahre als Kindergarten-
betreuerin. Danach fing sie mit der Unterstiitzung
ihres damaligen Freundes und spiteren Ehemannes
an, kleine Speisen (meat pies etc.) zuhause zuzu-
bereiten, welche sie spiter selbst verkaufte. 1975
gab es eine traditionelle Hochzeit und Blessing zog
mit ihrem Ehemann in ihr eigenes Haus in Kumasi.
Die Tante, bei der Blessing aufwuchs, zog mit ih-
nen in das neue Haus, um ihr u. a. mit den Kindern
zu helfen. Blessing bekam im Laufe der Zeit insge-
samt fiinf Kinder, wobei eines bereits verstorben ist.
Blessing baute sich ein eigenes kleines Geschift auf
und ihr Mann handelte mit Waren aus Nigeria. Auf-
grund politischer Probleme verlief} ihr Mann Gha-
na, um in Deutschland einen Asylantrag zu stellen.
Blessing folgte ihm ein Jahr spiiter. Als sie jedoch
den negativen Asylbescheid erhielten, kehrten sie
nach Ghana zuriick. Vier Jahre spiter ging ihr Mann
nach Osterreich und bekam eine Aufenthaltsgeneh-
migung. Blessing folgte ihm 1991, die Kinder blie-
ben noch bis 2001 in Kumasi unter der Obhut von
Blessings Tante. Blessing erhielt nach zehn Jah-
ren gemeinsam mit einer Arbeitserlaubnis auch die

3 Die Berufsreifepriifung (BRP) im Osterreichischen Bildungs-
system ist ein berufsbegleitender Bildungsweg zu einer voll-
wertigen Matura (Reifepriifung).

Anthropos 112.2017

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

Transnationalitit (er)leben

Osterreichische Staatsbiirgerschaft. Seitdem arbeitet
sie als Reinigungsfrau und ihr Mann als Handwer-
ker auf Baustellen. Ihre Kinder haben mittlerweile
eigene Familien gegriindet. Zwei von ihnen leben
in Wien, die anderen beiden befinden sich in Gro3-
britannien. Blessing mochte, nachdem sie und ihr
Mann in Osterreich das Pensionsalter erreicht ha-
ben, nach Kumasi zuriickkehren und dort ihren Le-
bensabend verbringen.

Sara

Sara wurde 1985 in Mali geboren, sie wuchs jedoch
mit ihrer Familie in Gabun auf, da ihre Eltern dort
bessere Arbeitsmoglichkeiten hatten. Thr Vater ver-
kaufte Ziegel und ihre Mutter auf dem Markt Klei-
nigkeiten zu essen. Sara hat vier Geschwister, zwei
Briider und zwei Schwestern. Mit vierzehn Jahren
ging Sara mit ihrem dlteren Bruder nach Mali zu-
riick, um bei einer Cousine ihres Vaters in Bamako
zu wohnen. Thre Eltern hatten zu jener Zeit nicht ge-
niigend finanzielle Mittel und da die Lebenserhal-
tungskosten in Mali viel niedriger waren, erschien
dies als eine gute Losung. Sara schloss in Mali die
Schule ab und fing 2005 an, Englisch und Deutsch
zu studieren. 2008 kam sie nach Osterreich, da ein
Freund ihrer Mutter eine Osterreicherin kannte, die
beim malischen Konsulat in Wien arbeitete. Diese
half Sara, das Einreisevisum zu beantragen. Zurzeit
absolviert Sara ein Lehramtsstudium in Franzo-
sisch und Deutsch. Daneben arbeitet sie als person-
liche Assistentin und als Referentin beim Afroasia-
tischen Institut, um sich ihr Leben in Osterreich zu
finanzieren. IThre Eltern leben noch immer in Gabun
und Sara ist das einzige Familienmitglied in Oster-
reich. Lediglich ein paar Verwandte befinden sich
in Frankreich. Von ihrer Zukunft hat Sara noch kei-
ne klaren Vorstellungen. Sie mochte zuerst ihr Stu-
dium abschliefen und danach eine Arbeit finden.
Sie kann sich jedoch noch nicht genau vorstellen,
ob sie in Osterreich bleiben oder nach Mali zuriick-
kehren mochte. Sollte sie sechs Monate nach ihrem
Studienabschluss keine Anstellung in Osterreich
finden, hat sie keine Wahl und muss Osterreich ver-
lassen, da in diesem Fall keine Visumsverlidngerung
moglich ist.

Zusammenfassend kann festgestellt werden, dass
die drei Frauen sehr unterschiedliche Lebenslidufe
aufweisen — Justice kam als Kind quasi unfreiwil-
lig, Sara als Bildungsmigrantin und Blessing als
Erwachsene nach Osterreich. Gerade diese groBen
Unterschiede machen den Vergleich ihrer Migra-
tionserfahrungen besonders aufschlussreich.

Anthropos 112.2017

21

Besondere Positionierungen
aufgrund von Gender und Alter

Ausgehend vom theoretischen Konzept der “rela-
tional positionality” (Friedman 1995: 5, 17) moch-
te ich in diesem Abschnitt niher auf die besonde-
ren Positionierungen von Blessing, Justice und Sara
eingehen. Dass es sich bei meinen drei Interview-
partnerinnen um Frauen handelt, welche zudem teil-
weise im Kindesalter Migrationserfahrungen erlebt
haben, ermdglicht es mir, die gewonnenen Daten
vor dem Hintergrund der beiden sozialen Differenz-
kategorien — Gender und Alter — zu beleuchten. Die
anfingliche Marginalisierung von Frauen und Kin-
dern in der anthropologischen Migrationsforschung
hat sich allerdings mittlerweile aufgelost. Die zahl-
reichen Arbeiten, welche sich mit den Erfahrungen
von Frauen und Kindern in Migrationssituationen
beschiftigen (u. a. Wong 2006; Menjivar 2002; Ore-
Ilana et al. 2001), zeugen davon.

Um der Gefahr der Essentialisierung von Ge-
schlechtern durch das ledigliche Hinzufiigen von
Frauen als Forschungssubjekte zu entgehen, werde
ich mich an den Uberlegungen von Anthias (2000)
und Hondagneu-Sotelo (1994) orientieren.

However, gendering migration is not just a question of
recognizing the proportions of women migrants or their
economic and social roles. It is also important to consid-
er the role of gender processes and discourses, as well as
identities, in the migration and settlement process (An-
thias 2000: 15).

Im Vergleich dazu versteht Hondagneu-Sotelo
(1994: 3) unter Gender ein “... set of social rela-
tions that organize immigration patterns.” Es geht
ihr also um die Frage, wie Geschlechterbeziehun-
gen die Migration und Niederlassung von Frauen
und Minnern beeinflussen (3).

Alle drei Interviewpartnerinnen sind sich darin
einig, dass es in Ghana und Mali eher ungewohn-
lich ist, als alleinstehende Frau nach Europa zu emi-
grieren. Justice kennt nur eine Frau aus dem “Ghana
Minstrel Choir”, die alleine hier in Osterreich lebt
und die Bewohner_innen von Saras Heimatdorf in
Mali waren sehr erstaunt iiber ihre Entscheidung,
alleine das Land zu verlassen. Es wire jedoch ein
Fehler, Frauen als passive Anhéngsel ihrer Ehemén-
ner zu sehen, denn vor allem Sara betonte die Un-
abhingigkeit und Eigenstindigkeit der Frauen ihres
Herkunftslandes.

Meine Mutter hat zum Beispiel nie darauf gewartet, dass
mein Vater die Schule bezahlt oder dass er um acht Uhr zu
Hause ist. Sie hat sich immer um alles selbst gekiimmert.
Sie hat viel fiir uns gearbeitet, hat die Schule bezahlt. Und
sie hat trotzdem meinen Vater respektiert (Sara 2013a).

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

22

Dariiber hinaus besitzen laut Peil (1995: 347) die
Frauen im Siiden Ghanas im Vergleich zu anderen
Regionen Afrikas mehr 6konomische Autonomie,
was die unabhéngige Migration von Frauen erleich-
tert. Trotz der in Saras Worten “natiirlichen Stirke”
(Sara 2013a) afrikanischer Frauen sollte diese Dar-
stellung keineswegs ein romantisierendes Bild er-
zeugen, denn fehlende Anerkennung der Leistungen
des weiblichen Geschlechtes in der Offentlichkeit
sei laut Sara eine der vielen Schattenseiten.

Sowohl Sara als auch Blessing und Justice emp-
finden Osterreicherinnen in ihrem Verhalten zu ih-
ren Eheminnern als sehr stark, wenn nicht bereits
als dominant. Minner wiirden in Osterreich viel
mehr von ihren Frauen kontrolliert, miissten mehr
im Haushalt leisten, und dass Frauen in der Offent-
lichkeit widersprédchen, sei auch normal. Genau
diese unterschiedlichen Geschlechterrollen stellen
oftmals die Ursache fiir Konflikte zwischen Ehe-
partner_innen dar, zumal sich afrikanische Frauen
der fiir sie zu Beginn befremdlich wirkenden Ver-
haltensweisen von Osterreicherinnen bewusst sind
und manche Dinge gerne tibernehmen wiirden bzw.
sie sich unbewusst veridndern.

Our men are always complaining since the women came
to Europe. The women said, “All of us are working, why
do you want me to cook all the time?” But the men didn’t
do the cooking in their childhood, so if they are doing it,
it pains them. So all the time they have conflicts with their
wives (Blessing 2013a).

Auch Blessing meinte, dass sie sich selbst wihrend
ihrer Zeit in Osterreich verdndert habe und nun ihr
Rollenbild von Frauen ein anderes sei. Interessant
ist hierbei auch, dass Afrikanerinnen, die eine Zeit-
lang in Europa gelebt haben und dann wieder in ihre
Herkunftslinder zuriickkehren, manchmal Proble-
me haben, Eheménner fiir sich zu finden.

Wenn man hier studiert und gelebt hat, haben die Leute
Angst vor dir. Sie haben Angst, dass du dominant bist. Sie
denken, dass wir die Besten sind, dass wir alles konnen.
So wie ich jetzt rede, rede ich wie ein Mann. In Mali wiir-
de das bei einer Frau aggressiv wirken. Und hier denkt
man sich: “Wow, die Frau hat etwas zu sagen” (Sara
2013a).

In dieser Aussage kommt noch einmal gut die Dis-
krepanz zwischen den verschiedenen Verhaltens-
weisen zum Vorschein und auch Sara duflerte Be-
denken, dass sie mit ihrem derzeitigen Auftreten,
das sich in den fiinf Jahren in Osterreich maBgeb-
lich verindert habe, fiir einige malische Ménner zu
dominant sein konnte.

Ebenso wie die fehlende Beachtung von Frauen
kritisieren Mahler und Pessar (2006: 35) die bishe-

Katharina Eichinger

rige Vernachlédssigung von Kindern in der anthro-
pologischen Migrationsforschung. “This literature
treats children, in effect, as luggage, as in phrases
like ‘the immigrant sent for his wife and children’”
(Orellana et al. 2001: 578). Dass die Beachtung von
Kindern allerdings sehr interessante neue Perspek-
tiven aufwirft, zeigen folgende Ausfiihrungen.

Alle drei Interviewpartnerinnen haben die Erfah-
rung gemacht, fiir eine bestimmte Zeitspanne bei
Personen, die nicht ihre biologischen Eltern waren,
aufzuwachsen — Blessing bei ihrer Tante, Sara bei
der Cousine ihres Vaters und Justice bei Freunden
ihrer Mutter bzw. bei Verwandten. Da sich in Ghana
normalerweise mehrere Familien ein Haus teilen, ist
es ganz normal, dass gegenseitig auf die Kinder auf-
gepasst wird. “Fostering is a well-established cus-
tom in Ghana, so there is no stigma in growing up
away from one’s parents” (Peil 1995: 364). Kinder
wachsen dementsprechend oftmals nicht in der eng
definierten “westlichen”* Kernfamilie auf. Zudem
werden viele Kinder vom Land zu Verwandten in
die Stadte geschickt, um dort die Schule oder Uni-
versitit zu besuchen. “In Mali ist es iiblich, dass
man bei Verwandten aufwichst. Zum Beispiel sagen
die Leute vom Dorf oft: ‘Ich schicke mein Kind in
die Hauptstadt, um etwas zu lernen’” (Sara 2013a).

Es stellt auch keine Seltenheit dar, dass Frauen
im Fall einer Emigration ihre Kinder im Herkunfts-
land zuriicklassen. So wanderten in Wongs Studie
(2006: 368) zehn von fiinfzehn ghanaischen Frauen
ohne ihre Kinder nach Kanada aus. Ebenso lassen
viele Migrantinnen aus Zentralamerika und Mexi-
ko ihre Kinder bei Verwandten zuriick, wenn sie in
die Vereinigten Staaten auswandern (Orellana et al.
2001: 579). Dass solche Situationen nicht nur fiir
die betroffenen Kinder schwierig sind, zeigt folgen-
des Zitat von Blessing, die ihre Kinder zehn Jahre
lang in der Obhut ihrer Mutter in Ghana lie3. Ob-
wohl sie ihre Kinder alle zwei Jahre besuchte und
fast tdglich mit ihnen telefonierte, sei diese Tren-
nung dennoch sehr belastend gewesen. “Always
when they called, when somebody was sick, you are
nervous. It is really, really hard” (Blessing 2013a).

Hondagneu-Sotelo und Avila (1997: 550-559)
bezeichnen diese neue Form der Mutter-Kind-Be-
ziehung als “transnational motherhood” und fordern
somit eine Neudefinierung der traditionellen Kon-
zepte von Haushalt und Mutterschaft. Miitter geben

4 Indem ich Worter wie “westlich”, “weiB” etc. unter Anfiih-
rungszeichen setze, mochte ich aufzeigen, dass es sich hier-
bei um bedeutungsvoll aufgeladene Begriffe handelt, welche
in einem engen Zusammenhang zum (post-)kolonialen Dis-
kurs stehen. Durch die Hervorhebung soll kritisch auf den
Konstruktionscharakter der Begriffe und die damit verbun-
denen ungleichen Machtverhiltnisse hingewiesen werden.

Anthropos 112.2017

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

Transnationalitit (er)leben

ihre Kinder meist in die Obhut von nahen Verwand-
ten, wodurch neue Familienverhéltnisse entstehen.
Trotz der riumlichen Entfernung nehmen sie einen
Platz im Leben ihrer Kinder ein. “I’m here, but I'm
there” (558) meinte eine ihrer Interviewpartner_in-
nen bezeichnenderweise dazu.

Kinder haben meist wenig Mitspracherecht bei
der Entscheidung, wo sie leben wollen. Weil sie
noch zu jung sind, um eine eigene Meinung zu ha-
ben, wie in Blessings Fall, oder sie werden wie bei
Justice einfach vor vollendete Tatsachen gestellt.
“Ich wurde tiberhaupt nicht gefragt. Mir wurde ein-
fach gesagt: ‘Jetzt ziehst du nach Osterreich’. Und
bumm aus basta” (Justice 2013a). Im Gegensatz
dazu wurde Sara sehr wohl von ihren Eltern gefragt,
ob sie nach Mali ziehen mochte. Im Alter von acht
Jahren hatte sie abgelehnt, mit vierzehn dann jedoch
zugestimmt, da sie gesehen hatte, dass es fiir ihre
Eltern in jener Zeit nicht leicht war. Okonomische
Uberlegungen und familidire Solidaritit spielten
demnach eine grofle Rolle in Saras Entscheidung.

Ich war damals nicht mehr ein Kind, aber es war trotz-
dem eine Verletzung, deine Eltern mit vierzehn Jahren
zu verlassen. Du kommst in eine neue Umgebung, wo du
niemanden kennst. Ich habe meine Gromutter nicht ge-
kannt, ich habe niemanden gekannt auf3er meinen Bruder.
Es war schwer, aber ich habe verstanden, wenn wir jetzt
nicht gehen, wire es fiir meine Eltern sehr schwer. Viel-
leicht hitte ich meine Schule nicht abschlieen konnen.
Es war traurig, aber ich habe es gemacht (Sara 2013b).

Diese Positionierungen aufgrund gesellschaftlich
bedeutsamer Differenzkategorien haben einen gro-
Ben Einfluss auf die Lebensgestaltung der jeweili-
gen Individuen. Dementsprechend steht im nichsten
Kapitel auch die Lebenssituation von Sara, Justice
und Blessing im Vordergrund, besonders in Hin-
blick auf ihre sozialen Netzwerke in Osterreich.

Personliche Netzwerke in Osterreich

Ahnlich wie bei Blessing setzt sich Saras Freundes-
kreis sowohl aus Afrikaner_innen als auch aus Os-
terreicher_innen zusammen. Zu ihren zwei besten
Freundinnen zihlen eine Malierin und eine Oster-
reicherin. Da in Wien nur ungefihr 60 Malier_innen
wohnen und sie zudem in einem Verein organisiert
sind, kennt sie fast alle von ihnen. Die élteren Per-
sonen treffen sich hdufig, Sara nimmt allerdings nur
an den groBeren Festen teil. Der Altersunterschied
und die damit verbundenen unterschiedlichen An-
sichten zu bestimmten Themen seien der Haupt-
grund, warum sie den meisten Treffen fernbleibe.
Davon abgesehen arbeitet Sara u. a. als Referentin

Anthropos 112.2017

23

im “Afro-Asiatischen Institut (AAI)” fiir das Projekt
face2face. Hier begegnen “ReferentInnen mit Mi-
grationshintergrund ... als Expertlnnen fiir Migra-
tion, Integration und interkulturellem Dialog Oster-
reicherInnen aller Generationen und suchen Dialog
in Augenhohe* (Afro-Asiatisches Institut n. d.). Da-
neben ist sie noch Mitglied im “Verein afrikanischer
Studentinnen & Studenten” (VAS Osterreich n. d.).
Sara beschiftigt sich somit sowohl ehrenamtlich als
auch in ihrer bezahlten Arbeit mit Themen, die mit
ihrem Migrationshintergrund verbunden sind.

Auch Justice arbeitete im Pressebereich der
“Panafrikanischen Gesellschaft (PANAFA)” in
Wien (Pan African Forum in Austria n. d.) mit. Die
PANAFA beschiftigt sich unter anderem mit Pro-
blemen in afrikanischen Lindern, sie dient als Kom-
munikationsplattform fiir in Osterreich lebende
Afrikaner_innen und versucht, interkulturelle Be-
gegnungen mit interessierten Osterreicher_innen zu
ermoglichen. Thre offizielle Position musste sie nach
kurzer Zeit aufgrund zeitlicher Probleme aufgeben,
da sie sich mitten in ihrer Lehre befand.

Abgesehen davon hat mich das stidndige Reden iiber Ras-
sismus ausgelaugt. Es war mir einfach zu viel. Ich wollte
nicht stidndig dariiber reden, wie unfair doch Osterreicher
nicht sind und wie rassistisch Osterreich doch nicht ist
und wie sehr wir dafiir kimpfen miissen. Ich weif3 das ja
alles und verstehe das auch. Nur stidndig dariiber reden,
stindig dariiber Diskussionen fiithren, das war mir einfach
zu viel des Guten, muss ich ganz ehrlich zugeben. Vor al-
lem weil ich ja auch Freunde habe, die auf gar keinen Fall
so sind. (Justice 2013b).

In vergleichbarer Weise meinte auch Sara, dass sie
nicht mehr so viel tiber Themen wie Integration
nachdenke.

Das ist fiir mich wie ein Stoppschild, wo ich dann nicht
mehr weiter kann. Was kann ich zum Beispiel meinem
Kind beibringen, wenn ich immer in Osterreich gelebt
habe und mich nur mit Integration beschiftigt habe? Ich
kann ihm nur sagen, wie man um Anerkennung kampft,
sonst nichts (Sara 2013a).

Ausgrenzungs- und Diskriminierungserfahrun-
gen sind Teil des alltdglichen Lebens westafrikani-
scher Transmigrant_innen in Wien. Dennoch wol-
len sich Sara und Justice nicht zu sehr von diesen
Themenbereichen vereinnahmen lassen, da sie auch
positive Erfahrungen in Osterreich gemacht haben.
Davon abgesehen wiirde eine Reduzierung ihrer
Lebensinhalte auf Probleme mit Rassismus etc. die
vielfiltigen Positionierungen und Handlungsrdume
von Migrant_innen negieren. Fiir Justice ist es zu-
dem nicht so wichtig, Kontakt mit anderen Ghana-
er_innen in Wien zu haben. Sie sei mit ihrer Fami-

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

24

lie und Freunden bereits zufrieden, wobei sich ihr
Freundeskreis hauptsichlich aus Bekanntschaften,
die sie in einem Irish Pub gemacht hat, zusammen-
setze. Im Gegensatz dazu ist es fiir Justices Mutter
sehr wichtig, dass ihre Tochter weiterhin Kontakt
mit Ghanaer_innen hilt. Aus diesem Grund nahm
sie Justice vor acht Jahren zum “Ghana Minstrel
Choir” mit, in welchem hauptsichlich Personen aus
Ghana und Togo mitsingen.

Weil sie mag es einfach, dass wir uns auch mit anderen
Afrikanern auseinandersetzen bzw. dass wir mit ihnen et-
was unternehmen. Nicht dass sie jetzt nicht will, dass wir
etwas mit Weillen zu tun haben oder so, darum geht es
nicht. Aber sie meinte, dass es ihr gut tut, dass ihre Kin-
der in so einer Gruppe sind (Justice 2013a).

Auch Menjivar (2002: 547) kam in ihrer For-
schung iiber guatemaltekische Kinder der 1,5. Ge-
neration in den Vereinigten Staaten (d. h. in Gua-

temala geboren, jung migriert) zu einem dhnlichen
Schluss:

In general, the Guatemalan children in this study did
not seem as oriented toward their homeland as many of
the parents were, and as their parents would have liked
the children to be. The children’s activities in the social
and religious lives of their hometown communities are,
if present, only marginal at best, and sometimes seem-
ingly forced.

Diese Aussage trifft genau so auf Justice zu, da auch
ihr Leben mehr auf das soziale Milieu, in dem sie
zurzeit lebt, ausgerichtet ist und langfristige Bezie-
hungen mit Ghana nicht im Vordergrund stehen.
Eine Tochter von Blessing singt ebenfalls im
“Ghana Minstrel Choir”, Blessing selbst allerdings
nicht. Sie ist hingegen Mitglied der “Ghana Union”.
Sie und ca. 30 weitere Mitglieder gehen zu den Tref-
fen des Vereins, in welchen sie iiber ihre Lebens-
situation in Osterreich, aber auch iiber Ghana dis-
kutieren. In unregelméBigen Abstidnden veranstalten
sie auch kulturelle Feiern, die ein gemischtes Publi-
kum anziehen. Zudem nimmt der samstégliche Kir-
chenbesuch einen wichtigen Bestandteil in Bless-
ings Leben ein. Sie und ihr Mann besuchen eine
englische Kirche der Siebenten-Tags-Adventisten
(Seventh-Day Adventists), in die Menschen aus
19 unterschiedlichen Nationen kommen. Manchmal
ladt Blessing Freunde aus der Kirche zu sich nach
Hause ein, ansonsten zdhlen vor allem Ghanaer
innen und Osterreicher_innen zu ihrem Freundes-
kreis. Tonah (2007: 18) betont in seiner Arbeit, dass
vor allem kulturelle Zusammenschliisse, wie zum
Beispiel in Blessings Fall die Ghana Union, oder re-
ligiose Gemeinschaften einen wichtigen Beitrag zur
transnationalen Lebensgestaltung ghanaischer Mi-

Katharina Eichinger

grant_innen leisten. Diese Zusammenschliisse er-
moglichen zum einen soziale, kulturelle und 6kono-
mische Aktivititen, welche die Migrant_innen mit
ihrem Heimatland Ghana verbinden. Zum anderen
wird ein Raum der Zugehorigkeit und Gemeinschaft
fiir Ghanaer_innen in der Diaspora geschaffen.

Jene Verbindungen mit dem Herkunftsland ste-
hen im Zentrum der néchsten beiden Kapitel. Die
Aufspaltung in eine soziale und eine 6konomische
Ebene ist hierbei lediglich analytischer Natur und
nicht als absolut zu betrachten, da sich beide Berei-
che tiberschneiden konnen.

Verbindungen zum Herkunftsland:
Die soziale Ebene

Im Gegensatz zu Justice besuchten sowohl Blessing
als auch Sara seit ihrer Emigration ihre Herkunfts-
lander. Sara war einmal drei Monate in Gabun und
einmal vier Wochen in Mali. Im August 2013 war
sie zum letzten Mal fiir einen lidngeren Aufenthalt
in Gabun. Sara empfand die bisherigen Reisen teil-
weise als stressig, da sie jedes Mal viele Verwandte
und Freunde besuchte.

Blessing fliegt normalerweise alle zwei Jahre
nach Ghana, sofern es dazwischen keine Begrib-
nisse von nahen Verwandten gibt, und bleibt fiir
fiinf bis sechs Wochen dort. Linger kann sie nicht
wegbleiben, da sie an den Wochenenden immer auf
ihre Enkelkinder aufpasst. Blessing liegt damit im
Durchschnitt der Ghanaer_innen in Deutschland,
von denen mehr als die Hilfte einmal pro Jahr bzw.
alle zwei Jahre nach Ghana fliegen und 77 Pro-
zent ein bis zwei Monate bleiben (Orozco 2005:
21). Meistens fliegt Blessing im Winter, da einer-
seits dann die Fliige billiger sind als im Sommer
und es andererseits leichter ist, linger auf Urlaub
zu gehen. Je nachdem wie sie Urlaub bekommt,
fahrt sie entweder mit ihrem Mann gemeinsam oder
alleine. Nach ihrer Niederlassung in Osterreich war
sie viereinhalb Jahre nicht in Ghana. Diese Zeit sei
vor allem wegen der langen Trennung von ihren
Kindern sehr belastend fiir sie gewesen. Wenn sie
regelméBig nach Hause fahre, gehe es ihr besser. In
Ghana bleibt Blessing meistens in Kumasi, wo die
Familie ihr zum Teil vermietetes Haus hat. Fiir ein-
zelne Tage fihrt sie in ihr Heimatdorf. Sie besucht
Freunde sowie Verwandte und erledigt etwaige Aus-
besserungsarbeiten am Haus.

Justice wiederum war seit ihrer Kindheit nicht
mehr in Ghana, obwohl ihre Mutter wie Blessing
ungefihr alle zwei Jahre nach Hause fliegt. Entwe-
der fehlte Justice das notige Geld oder der notige
Urlaub. Zur Zeit der Interviewfiihrung tiberlegte sie

Anthropos 112.2017

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

Transnationalitit (er)leben

jedoch, vielleicht im kommenden Sommer hinzu-
fliegen. Im Fall einer Reise habe sie keine bestimm-
ten Erwartungen, da sie immer nur von allen Seiten
hore, wie sehr sich Ghana nicht veridndert habe. Ein
Gefiihl der Fremdheit wire in dieser Situation sehr
verstiandlich, dhnlich wie Sara es bei ihrer ersten
Reise nach Gabun erlebt hat. “Als ich damals nach
zehn Jahren nach Hause gekommen bin, nach zehn
Jahren und fiinf Monaten, habe ich mich als Frem-
de gefiihlt” (Sara 2013b). Auch ihr kleiner Bruder,
den sie zum letzten Mal gesehen hatte als dieser
fiinf Jahre alt war, konnte sich nicht mehr wirklich
an sie erinnern.

Abgesehen von Reisen in ihre Herkunftslander
nutzen viele Migrant_innen das Telefon, laut Ver-
tovec “the social glue of migrant transnationalism”
(2009: 54), oder andere Kommunikationsmittel, um
mit Freund_innen und Familienmitgliedern in Kon-
takt zu bleiben. Sara telefoniert nur unregelméaBig
mit ihrer Familie. Friiher sei es normal gewesen,
dass sie drei Monate nichts voneinander gehort hit-
ten, in letzter Zeit rufe sie aber wieder hiufiger an.
In ihren Gesprichen beschrinken sie sich eher auf
unpersonliche Dinge, auf die Arbeit der Eltern, ob
sie ihnen helfen konne, ihr Leben in Osterreich etc.,
da sie das Gefiihl habe, ihre Eltern hitten zu wenig
Verbindung zu ihrem derzeitigen Leben. Da ihre El-
tern keinen Computer besitzen, scheidet die Kom-
munikation mit Skype aus. Ihrem Bruder hat Sara
vor kurzem ein iPhone geschenkt in der Hoffnung,
nun leichter mit ihm kommunizieren zu konnen.
Abgesehen von ihrer Familie gibt es noch eine gute
Freundin, mit der sie ca. fiinfmal im Jahr telefoniert.

Sowohl Sara als auch Blessing verwenden spezi-
elle Telefonkarten, die fiinf Euro fiir 30 bis 40 Mi-
nuten Gesprichszeit kosten. Blessing kommt damit
normalerweise drei Wochen aus. Als ihre Kinder
noch in Ghana waren, hat sie jeden Tag ihre Tante
angerufen, um zu wissen, wie es ihnen geht. Da-
mals musste sie dafiir noch eine Telefonzelle be-
nutzen. Die technischen Weiterentwicklungen der
letzten Jahre erleichterten jedoch die Aufrechter-
haltung von sozialen Beziehungen in transnationa-
len Rdumen enorm. “[The] time-space compression
resulting from the transportation and communica-
tion revolution have made back-and-forth travels
and communication much quicker, easier and more
readily available” (Levitt and Jaworsky 2007: 133).

Since we got this FM [radio station] from the internet, we
hear every time what happened there [in Ghana]. Now it
is better than at first. Now it is easier. But at first you had
to write letters and so on. Now, if I want to talk to some-
body, I can call, I can talk. ... Everybody has a telephone
there. So you can call the person anytime you like (Bless-
ing 2013b).

Anthropos 112.2017

25

Durch diese Erleichterungen vermisse Blessing
Ghana nicht mehr so sehr. Heutzutage rufe sie nicht
mehr so oft an, und in den Gesprichen gehe es dann
hauptsichlich um die Befindlichkeiten der Men-
schen. Alle anderen Neuigkeiten erfahren sie und
ihr Ehemann bereits aus den Nachrichten, welche
sie sich dreimal tdglich im Radio anhoren. Sara hin-
gegen will sich ganz bewusst nicht zu genau {iber
Mali informieren. Sie wolle nicht zu sehr an das
Land erinnert werden, da sie dies in ihrer Weiterent-
wicklung in Osterreich behindere. “Ich méchte ein-
fach die komplette Sara an einem Ort haben. Es ist
nicht so, dass ich nichts von Mali erfahren mochte.
Aber ich denke, ich muss mich auf ein Ding kon-
zentrieren” (Sara 2013Db).

Ein hiufiges Diskussionsthema wihrend der Te-
lefonate mit Familienangehorigen und Freunden
sind die sogenannten Riickiiberweisungen (remit-
tances), welche ich im néchsten Kapitel nidher be-
leuchten werde.

Verbindungen zum Herkunftsland:
Die 6konomische Ebene

In den letzten Jahren haben Riickiiberweisungen
von Migrant_innen aufgrund ihres rasch steigenden
Ausmafes immer mehr Aufmerksamkeit in wissen-
schaftlichen Kreisen erfahren und werden nunmehr
als mogliches Instrument fiir Entwicklung diskutiert
(Freund and Spatafora 2005: 2). Auch Sara sieht ein
grofles Potenzial in den Riickiiberweisungen der
Emigrant_innen:

Das Land wird gebaut durch das Geld von den Leuten,
die im Ausland leben. Eine Person, die vielleicht 1.000
Euro verdient, kann 500 pro Monat nach Hause schicken
und versuchen, das Leben der anderen dort zu verbessern.
Ich glaube, sie machen viel, viel mehr als die Regierung
(Sara 2013c).

Wie Zahlen der Weltbank zeigen, spielen vor
allem in Mali Riickiiberweisungen eine wichtige
Rolle. Im Jahr 2009 wurden 405 Millionen US-
Dollar iiberwiesen, wobei das BNE im selben Jahr
9 Milliarden US-Dollar betrug (Ratha et al. 2011b).
Im Vergleich dazu haben ghanaische Migrant_innen
bei einem BNE von 15,3 Milliarden US-Dollar 114
Millionen US-Dollar riickiiberwiesen (Ratha et al.
2011a). Es ist allerdings anzumerken, dass diese
Angaben je nach Quelle sehr stark variieren.

Sowohl in Ghana als auch in Mali gibt es die ge-
sellschaftliche Verpflichtung, den eigenen Eltern im
Alter zu helfen. So iiberwiesen zum Beispiel Bless-
ing und ihr Mann regelmifig Geldbetrige an ihre
Eltern. 100 Euro pro Monat waren ausreichend,

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

26

um ein Ehepaar und eine Person, die fiir sie kocht,
putzt etc., zu versorgen. Fiir grolere Ausgaben wie
zum Beispiel Krankenhausbesuche hat Blessing
ihnen zusitzlich Geld gegeben. Zudem hat Bless-
ing ihrer Tante, als ihre Kinder noch in Ghana wa-
ren, regelmifig einen ausreichenden Betrag fiir die
Versorgung der Kinder iiberwiesen. Auch Justices
Grofmutter ist komplett von der Unterstiitzung ih-
rer Kinder abhéngig. Die Unterstiitzung anderer Fa-
milienmitglieder sei laut Blessing jedoch freiwillig.

The only forced one is your mother and your father. When
you are here and your mother and your father is still there,
every month you must give them some money so they can
eat. It is our custom. But my sister is not forced. If she
gets a problem, she can call you, “I got this problem, can
you help me?” Then, if you have, you can help. If you
don’t have, there is no force. Because she also has a hus-
band and some children (Blessing 2013b).

Diese Verpflichtung spiegelt sich auch in den Ergeb-
nissen der quantitativen Studie von Orozco (2005:
11) wider, welche besagen, dass Ghanaer_innen in
erster Linie ihre Eltern und an zweiter Stelle ihre
Kinder im Herkunftsland unterstiitzen. Sara unter-
stiitzt zurzeit regelméBig ihre Schwester, welche
in Ghana studiert. Sie teilt sich die Studiengebiih-
ren von mehr als 1.500 Euro pro Jahr mit ihren El-
tern und liberweist zudem unregelmifBig Geld fiir
die Lebenserhaltungskosten der Schwester. Dariiber
hinaus gibt sie ihrer GroBmutter ca. 50 Euro alle
drei Monate.

Da Uberweisungen auf formellen Weg teuer sind
(bei Western Union ist bei 100 Euro mit einer Uber-
weisungsgebiithr von 17 Euro zu rechnen), versu-
chen Blessing und Justices Mutter, das Geld irgend-
jemanden mitzugeben, der gerade nach Ghana reist.
Umgekehrt gibt auch Blessing immer Bescheid,
wenn sie nach Ghana fliegt, und nimmt Geld von
Bekannten mit. Sara kann auf diese Moglichkeit
nicht zuriickgreifen, da sie nicht geniigend Perso-
nen aus Gabun und Mali kennt, die das Geld fiir
sie mitnehmen konnten. Die offiziellen Zahlen von
Riickiiberweisungen werfen somit ein sehr verzerr-
tes Bild auf, da — wie auch meine Interviewpartne-
rinnen angaben — viel Geld iiber informelle Wege
in die Herkunftsldnder gelangt. Freund und Spata-
fora (2005: 27f.) schitzen, dass informelle Riick-
iiberweisungen ca. 35 bis 75 Prozent der offiziellen
Geldfliisse ausmachen, wobei ihrer Meinung nach
die Informalitéit im subsaharischen Afrika sehr hoch
ist und demnach die geschitzten 75 Prozent iiber-
schritten werden konnten. Hauptgrund fiir die Infor-
malitit sind die hohen Transaktionskosten, die bei
formalen Uberweisungen im Durchschnitt 13 Pro-
zent des urspriinglichen Wertes ausmachen.

Katharina Eichinger

Davon abgesehen bringen sie oftmals Second-
handkleidung mit, Sara meistens Make-up, Sham-
poos, Parfums etc. Blessing hat in den letzten Jah-
ren jedoch eine Verdnderung im Verhalten der
Beschenkten festgestellt. Migrant_innen nehmen
bei Reisen ins Herkunftsland hiufig Geschenke fiir
Verwandte und Freunde mit. “Das ist ein Wahn-
sinn, was meine Mutter alles mitgenommen hat,
das ist arg” (Justice 2013b). Justices Mutter hat im
Endeffekt immer mehr Geschenke als eigenes Ge-
pick nach Ghana mitgenommen. Blessing bemerkt:
“... nowadays, if you give to them [some clothes],
they don’t like it because they have it there. Nowa-
days, Ghana is like here. If you have money, you can
buy anything you like” (Blessing 2013b). Aus die-
sem Grund verteile sie nur mehr kleine Geldbetrige,
damit sich die Leute selbst etwas kaufen konnten.
Auch Sara verteilte oftmals ein paar Euro, da bereits
mit zwei Euro drei bis vier Personen in Mali essen
gehen konnen.

Alle drei Interviewpartnerinnen gaben an, dass
es sehr schwer sei, mit den Erwartungen bzw. For-
derungen der Zuriickgebliebenen umzugehen. In
Justices Fall war dies u.a. ein Grund, warum sie
den Kontakt mit ihren Verwandten komplett abge-
brochen hat. “Ich erwarte es und denke mir jedes
Mal: ‘Um Gottes Willen, ihr seid so anstrengend’.
Das ist mitunter ein Grund, warum ich sie nicht an-
rufe oder sonst was, weil es immer auf das eine hin-
auslauft (Justice 2013b). Auch Sara hat auf ihren
Reisen nach Mali und Gabun einiges dazugelernt.

Sie glauben, dass ich Geld habe. Ich kann sagen, dass ich
kein Geld habe, aber sie werden mir nicht glauben. Sie
werden denken: “Ah, sie liigt”. Du gibst jemanden fiinf
Euro, er glaubt, dass du tausend hast. Weil du aus Euro-
pa kommst. ... Dann kommen sie noch mit falschen Pro-
blemen. Ich wusste das nicht. Das habe ich auch gelernt.
Nichstes Mal, wenn ich gehe, nehme ich nicht mehr so
viel Geld mit (Sara 2013b).

Das Vorspielen falscher Probleme nerve sie sehr.
Dementsprechend sind fiir Sara gute Freunde die-
jenigen, die sie nicht stindig um Geld bitten. Diese
Erfahrungen decken sich mit den Ergebnissen aus
Wongs Studie (2006: 3661.) iiber Riickiiberweisun-
gen ghanaischer Frauen aus Kanada. Auch sie emp-
finden die Erwartungen ihrer Familienmitglieder
in Ghana als unrealistisch und sie fiihlen sich oft-
mals emotional unter Druck gesetzt. Offen bleibt je-
doch die Frage, woher die viel beklagten Erwartun-
gen stammen. So sieht zum Beispiel Van der Geest
(1997: 535-539) aufgrund der Monetarisierung der
ghanaischen Gesellschaft in der spéten kolonialen
und der postkolonialen Phase weitreichende Verén-
derungen des sozialen und kulturellen Lebens. Geld

Anthropos 112.2017

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.

Erlaubnls Ist

its Im fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

Transnationalitit (er)leben

gilt nunmehr in Ghana als wichtiges Symbol, um
Gefiihle auszudriicken und Beziehungen zu bewer-
ten. Da in Gesprichen Geld meist mit dem Begriff
Respekt assoziiert wird, geht Van der Geest davon
aus, dass Personen, die Geld haben, respektiert wer-
den, und dass das Geben von Geld eine Form des
Zeigens von Respekt ist. “Paying back what the el-
ders have done for you when you were a child is
at the same time a way of ‘paying’ respect” (Van
der Geest 1997: 551). Zudem ist die “deterritorial-
ized quality” (Van Dijk 2002: 185) von Geld beson-
ders in transnationalen Riumen von Vorteil. Wel-
chen Einfluss Medien und die damit einhergehende
Verschiebung der Referenzpunkte fiir die Definition
von Armut — weg von einer lokalen, hin zu einer
globalen Ebene — auf die Erwartungen der Zuriick-
gebliebenen haben, bietet sich als Ausgangspunkt
fiir weitere Forschungen an.

So ist es auch fiir alle meine Interviewpartnerin-
nen selbstverstindlich, dass sie ihre Eltern im Alter
unterstiitzen werden. “The Altenheim is our chil-
dren. We help our children and later they also help
us” (Blessing 2013a). “If you don’t do that, they will
laugh at you” (Blessing 2013c). Sara meinte dazu:
“Fiir mich ist es selbstverstindlich, dass ich irgend-
wann meine Eltern unterstiitzen muss, wenn sie
nicht mehr arbeiten konnen” (Sara 2013c). Bless-
ing will im Alter nach Ghana zuriickkehren, da sie
aufgrund der traditionellen Regelung und des ge-
sellschaftlichen Druckes damit rechnen kann, dass
sich ihre Kinder um sie kiimmern werden. Sollten
diese nicht in Ghana sein, wiirden sie jemanden be-
zahlen, der sich um sie kiimmert oder Verwandte
iiberndhmen diese Aufgabe. Die Verpflichtung der
Kinder, sich spiter um ihre Eltern zu kiimmern, er-
lischt demnach nicht aufgrund einer Emigration.
Die Verantwortung wird lediglich an eine dritte
Person abgegeben, welche dafiir finanziell vergii-
tet wird. Blessing entspricht mit ihrem Wunsch, im
Alter in ihre Heimat Ghana zuriickkehren zu wol-
len, der Mehrheit der befragten Afrikaner_innen in
Ebermanns (1993: 17) Studie, denn 84 Prozent ga-
ben an, nicht in Osterreich altern zu wollen.

Bewertung der Migrationserfahrung

Trotz der angefiihrten negativen Aspekte, wie Tren-
nung von Familienmitgliedern oder unrealistische
Forderungen der Verwandtschaft, sehen alle drei
Interviewpartnerinnen ihre Migrationserfahrung
als Vorteil gegeniiber Personen, die ihr ganzes Le-
ben im gleichen Land verbracht haben. So empfin-
den Justice und Blessing Personen mit Migrations-
hintergrund als toleranter und weltoffener:

Anthropos 112.2017

27

Ich glaube, dass Leute, die mit einem Migrationshinter-
grund aufwachsen, aus irgendeinem Grund viel weltoffe-
ner sind. Weil sie zwei verschiedene Welten kennenge-
lernt haben und wissen, dass es nicht nur das Gleiche auf
der Welt gibt, das was sie kennen, sondern auch andere
Sachen (Justice 2013b).

So if people don’t travel, it is not good, because the peo-
ple in my country who haven’t travelled to Europe, they
think that here the money is outside. But when they come
they say, “Ah, it is not like that. It is different” (Blessing
2013b).

Sara sieht ihre Migrationserfahrung als Vorteil und
als Nachteil. Einerseits wurde sie bereits im Alter
von vierzehn, als sie ihre Eltern verlassen hatte, sehr
selbststindig und unabhingig. Andererseits hat sie
dadurch das Gefiihl, alleine zu sein und die Verbin-
dung zu ihrer Familie verloren zu haben. Davon ab-
gesehen haben vor allem Blessing und Sara bei den
Reisen in ihre Herkunftsldnder feststellen konnen,
dass sie sich seit ihrer Emigration verdndert haben.
Der transnationale Habitus von Migrant_innen in-
kludiert Erfahrungen, Fihigkeiten etc., sodass sie
sich leichter in unterschiedlichen kulturellen Kon-
texten bewegen konnen. “Cosmopolitans ... famil-
iarise themselves with other cultures and know how
to move easily between cultures” (Werbner 1999:
20). Wie die folgenden Ausfiihrungen zeigen, ist es
jedoch nicht immer einfach, von einem kulturellen
Kontext in einen anderen zu wechseln. Sara ver-
sucht, sich bei ihren Reisen nach Mali und Gabun
an die dortige Lebensweise anzupassen, auch wenn
dies oftmals nicht ihren derzeitigen Verhaltenswei-
sen in Osterreich entspricht.

Fiir meine Eltern rede ich zu viel, so wie ich es hier ma-
che. Zuhause ziehe ich mich auch anders an, weil sie mus-
limisch sind. Ich gehe auch nicht in die Disco. Sie konnen
gar nichts sagen, aber ich fithle mich nicht wohl, wenn sie
denken: “Ah, meine Tochter geht in die Disco”. ... Ich
versuche, ihnen zu erkliren, dass ich in Osterreich ein
anderes Leben fiihre, aber sie wissen das bereits. ... Ich
versuche, so zu leben wie die anderen, wie ich frither ge-
lebt habe, obwohl ich die Sara, die frither dort war, nicht
mehr sein kann (Sara 2013b).

Sara merkte auch an, dass diese Umstellung nicht
automatisch gehe. Zumeist brauche sie eine Woche,
um sich wieder an das Leben in Afrika zu gewoh-
nen und sich auch dementsprechend zu verhalten.
Blessing kann sich hingegen in gewissen Bereichen
nicht so schnell umstellen. So ist sie in Ghana noch
immer sehr piinktlich, auch wenn sich die anderen
nicht an fixe Zeitabsprachen halten. Sara hat dar-
iiber hinaus in Osterreich den Umgang mit “Wei-
Ben” gelernt. Ihre Freunde in Gabun und Mali emp-

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

28

finden es bereits als unhoflich, wie offen und direkt
sie manchmal mit Européer_innen in Afrika spricht.
“Da war zum Beispiel der Osterreichische Denkkon-
text in meinem Kopf und ich habe den afrikanischen
Kontext vergessen, dass man nicht so offen reden
darf” (Sara 2013b).

Zuschreibungen, Erwartungen
und gesellschaftliche Positionen

Wie die folgenden Ausfithrungen zeigen werden,
leisten Fremdzuschreibungen einen wichtigen Bei-
trag bei der Festlegung, welche Positionen Indivi-
duen in der Gesellschaft einnehmen. Zudem kénnen
sie einschrinkend auf die jeweiligen Handlungs-
spielrdume wirken.

Bei der Vorstellung ihrer eigenen Person in Ge-
genwart von Osterreicher_innen haben alle drei In-
terviewpartnerinnen bereits zahlreiche Erfahrungen
mit Reaktionen ihres Gegeniibers gemacht. Bless-
ing erlebte oftmals eine ablehnende Haltung, wenn
sie erzihlte, dass sie urspriinglich aus Ghana kédme.
“The first thing they ask you is, ‘You like to stay
here forever?’” That is the first question. Then you
tell, ‘No, I will return to my country.” Then they are
happy. They don’t want you to stay here forever,
they don’t” (Blessing 2013b).

Justice hingegen machte viele Erfahrungen hin-
sichtlich Unwissenheit und Ignoranz:

“Ah cool, wo ist denn das genau? Es ist bei euch warm,
geh? Und gibt es bei euch auch so Unruhen und sind die
Leute bei euch auch so arm?” Und ich so: “Nein, wir le-
ben nicht alle in Lehmhiitten. Nein, wir schwingen uns
nicht von Baum zu Baum. Ja, wir haben Autos. Ja, wir ha-
ben asphaltierte Strafen, stell dir vor”. Da kommt immer
wieder diese Ignoranz durch und da muss man echt schon
sehr viel Geduld aufbringen, um da nicht einen Wutanfall
zu kriegen (Justice 2013b).

Zudem sprichen sie die meisten Personen von vorn-
herein auf Englisch an, da sie davon ausgingen, dass
Justice kein Deutsch sprechen konne. Ebenso wiir-
den sie und einige ihrer afrikanischen Freundinnen
als Prostituierte wahrgenommen und dementspre-
chend auf der Strale angesprochen. Diese auto-
matischen Zuschreibungen seien sehr anstrengend
fiir sie.

Auch Sara erlebt oftmals Desinteresse an ihrem
Herkunftsland und eine abwertende Haltung, sofern
die Person nicht schon einmal in Afrika gewesen ist.
Ihre Gesprichspartner_innen wiirden sie oftmals nur
als die arme, kleine Afrikanerin wahrnehmen, mit
der man mitleiden miisse. Oder mit der man nicht
wirklich iiber Afrika reden konne, da es ein zu sen-

Katharina Eichinger

sibles Thema fiir sie sei. Zudem werde sie hiufig als
“die Blode” (Sara 2013b) eingestuft. “Es gibt auch
Leute, die denken: ‘Wow, du kommst aus Afrika,
aber mit dir kann man gut reden’. Was denken sie,
wenn sie sowas sagen? ‘Mit dir kann man gut re-
den, obwohl du aus Afrika kommst?’” (Sara 2013b).
Es seien auch viele Leute iiberrascht, wenn sie er-
zdhle, dass sie hier in Wien studiere. Dass dies als
etwas Aullergewohnliches wahrgenommen werde,
finde sie erschreckend. Jene Erfahrungen von Sara,
Blessing und Justice stimmen mit den Forschungs-
ergebnissen von Ebermann (1993: 7) tiberein, wel-
che besagen, dass sich Afrikaner_innen in Wien in
erster Linie aufgrund ihrer Hautfarbe, gefolgt von
der Assoziation von Afrikaner_innen mit Armut und
an dritter Stelle aufgrund ihrer Denkweise abge-
lehnt fiihlen. “Geringschitzige Blicke und abfillige
Worte treten im Leben unserer afrikanischen Géste
relativ hiaufig auf” (Ebermann 1993: 8).

Um diesen Vorurteilen entgegenzutreten, ver-
sucht Sara sich aktiv als schwarze Frau zu positio-
nieren, die etwas zu sagen hat. Sie mochte die Be-
zeichnung “Neger” akzeptieren und das Wort als
Bereicherung sehen.

Wir sollten den Begriff positiv definieren. Es ist schwer
wenn man diskriminiert ist, sich hinzustellen und zu sa-
gen: “Ich habe auch etwas zu sagen, bitte hore mir zu”.
Wenn ich mich niedrigmache, tue ich den anderen einen
Gefallen, aber ich bin dann nicht gliicklich (Sara 2013b).

Mit dieser Einstellung erinnert Sara sehr an die In-
halte des “Black Consciousness Movement” wih-
rend der Apartheid in Siidafrika. “The most potent
weapon in the hand of the oppressor is the mind of
the oppressed” (Biko 1973: 92). Folglich stellte fiir
Steve Biko, einer der Begriinder der Bewegung, die
psychologische Befreiung der “schwarzen” Massen
von im Zuge der Kolonialisierung jahrhundertelang
verfestigten Minderwertigkeitskomplexen eine not-
wendige Voraussetzung fiir die Erméchtigung der
“schwarzen” Bevolkerung dar. Ebenso wie Biko
sieht auch Sara in einem eigenen “schwarzen”
Selbstbewusstsein und im Stolz auf die eigene Ge-
schichte, die eigenen Wertvorstellungen etc. eine
Moglichkeit, um dem “weillen” Gegeniiber Wind
aus den Segeln zu nehmen.

Zuschreibungen werden nicht nur in Osterreich
gemacht, auch in ihren Herkunftslindern treffen
Sara, Blessing und Justice auf sehr bestimmte Er-
wartungshaltungen. Friiher, in den 1980er Jahren,
hitten Personen wie Blessing sehr viel Respekt in
Ghana bekommen, da es noch nicht viele Afrika-
ner_innen im Ausland gab. Da mittlerweile viel
mehr Personen migriert seien und sich auch die Le-
bensqualitit einiger Ghanaer_innen verbessert habe,

Anthropos 112.2017

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

Transnationalitit (er)leben

sei dieser anfingliche Respekt immer weniger ge-
worden. Diese Anerkennung und dieser Respekt
sind jedoch immer an bestimmte Erwartungen ge-
kniipft. Bei Sara waren viele Leute iiberrascht, als
sie erzdhlte, dass sie aus Europa komme.

Ich wiirde sagen, ich reprisentiere Europa nicht in Af-
rika. Weil, was sie denken, ist, dass Afrikaner_innen in
Europa reich sind, schone Kleidung tragen, schon reden.
Und ich représentiere das nicht. ... Aber es ist mir egal,
was die Leute denken. Soll ich sagen, dass ich die Freun-
din des Prisidenten bin oder wie? Nein, ich habe nicht
so ein Leben in Europa. Ich sage ihnen auch gleich, dass
ich Abwischerin bin. Daneben arbeite ich als Babysitte-
rin oder als Putzfrau. Aber sie glauben mir nicht. ... Und
sagst du zum Beispiel, dass das Leben in Europa wirk-
lich schwer ist, werden sie dir nicht glauben, da bin ich
hundertprozentig sicher. Es gibt Leute, die werden sagen,
dass du egoistisch bist. Weil du willst nicht, dass sie auch
nach Europa kommen, um ein bisschen Geld zu verdie-
nen (Sara 2013b).

Trotzdem ist Sara in Mali und Gabun sehr begehrt
und respektiert, da sie aus Europa kommt. Sowohl
Frauen als auch Minner sind an ihr interessiert und
wollen ihre Freundschaft. “Und ich denke mir, es
gibt Leute, die mehr Geld haben als ich, aber sie ha-
ben diesen Respekt nicht, weil Europa das Eldorado
ist. Wenn du aus dem Eldorado kommst, denken sie:
‘Wow, sie war in Europa’” (Sara 2013b).

Aus dieser widerspriichlichen Positionierung der
Migrant_innen im Aufnahme- bzw. Herkunftsland
ergibt sich laut Nieswand das sogenannte Paradox
der Migration. “Die meisten Migranten verloren ih-
ren Status bezogen auf die eigenen Erwartungen im
Zielland der Migration und gewannen an Status be-
zogen auf das Herkunftsland” (Nieswand 2005: 53).
Wie die Zitate zeigen, haben alle drei Interview-
partnerinnen Erfahrungen mit Diskriminierungen
gemacht. Blessing hatte zudem einen beruflichen
Abstieg zu verzeichnen — von der Besitzerin eines
kleinen Geschiftes zur Reinigungsfrau. Diese Sta-
tusverluste in Osterreich lassen sich jedoch mit ei-
ner positiven Statusidentitit im Herkunftsland kon-
trastieren, welche durch Immobilien, Konsumgiiter,
von Riickiiberweisungen an abhingige Personen
etc. verstiarkt wird (Nieswand 2005: 54). Es kann
somit in Bezug auf Friedmans Konzept der “rela-
tional positionality” (1995: 17) festgestellt werden,
dass die gesellschaftlichen Positionen der drei Frau-
en aus Westafrika keineswegs fixiert sind, sondern
sich je nach Kontext veridndern.

Diese angefiihrten Fremdzuschreibungen leisten
neben Selbstzuschreibungen einen wichtigen Bei-
trag zu ethnischen Identitdtskonstruktionen (Ging-
rich 2008: 102), auf welche ich im nichsten Kapitel
niher eingehen werde.

Anthropos 112.2017

29

Identititskonstruktionen und Heimat

Auf meine Frage hin, was Heimat fiir sie bedeute,
antwortete Blessing: “Here or in Ghana?” (Bless-
ing 2013b). Dies zeigt, abgesehen von der Uber-
setzungsproblematik von Heimat und home, wie
komplex Fragen der Heimat, Zugehorigkeit oder
Identitiit in transnationalen Rdumen sind. “Im Ge-
gensatz zu homogenisierenden und ausgrenzenden
Zugingen zu Identitét stehen nunmehr ... verbun-
dene Rdume und verwobene Identitdten” (Strasser
2001: 32) im Mittelpunkt anthropologischer For-
schungen. Zudem wird mit Heimat kein konkre-
ter Raum bezeichnet, sondern eine Verortung, die
auf unterschiedliche Art und Weise stattfinden kann
(Rapport and Dawson 1998: 33f1.).

Im Gegensatz zu den beiden anderen ist fiir
Blessing Ghana eindeutig ihre Heimat, da sie dort
geboren ist. “My home is Ghana, because I am stay-
ing here but I am not born here. ... My nationali-
ty now is Osterreich but I am not echt Osterreich”
(Blessing 2013b). Auch wenn sie laut Pass eine
Osterreichische Staatsbiirgerin ist, fiihlt sich Bless-
ing dennoch nicht als richtige Osterreicherin. Wenn
Blessing Musik in ihrer Muttersprache bzw. die
ghanaischen Nachrichten im Radio hort oder gha-
naische Speisen isst, dann fiihlt sie sich zu Hause.
Deutsch versteht sie nicht gut genug, um sich hei-
misch zu fiihlen. Diese Aussage weist darauf hin,
dass die Vorstellung von Heimat nicht nur mit einem
bestimmten geografischen Ort verbunden ist, son-
dern jene Gefiihle der Zugehorigkeit auch durch un-
terschiedlichste Dinge, wie z. B. Musik oder Spei-
sen, geweckt werden konnen.

Sowohl fiir Sara als auch fiir Justice ist Heimat
dort, wo sie sich wohlfiihlen, die Leute kennen und
verstehen. Auf die Frage, was sie dann als ihre Hei-
mat bezeichnen wiirden, konnen mir jedoch beide
keine eindeutige Antwort geben. Fiir Justice ist we-
der Ghana noch Osterreich ihre Heimat, da sie zum
einen schon so lange nicht mehr in Ghana war und
schon langsam die Verbindung dazu verliert.

Und es ist irgendwie komisch, ich meine, man schaut in
den Spiegel und man sieht eine Ghanaerin vor sich stehen,
und da sind einfach bestimmte Sachen, die typisch gha-
naisch sind an mir. ... Aber es fehlt manchmal diese emo-
tionale Bindung. Es kommt natiirlich wieder, wenn ich
irgendein Lied aus Ghana hore und dazu abtanze. Aber
man merkt einfach, dass der Anschluss ein bisschen fehlt.
Weil ich einfach so lange nicht mehr unten war. Das ist
das (Justice 12013b).

Zum anderen habe sie in Osterreich das Gefiihl,
dass etwas fehle. Trotzdem stellt sich Justice immer
mit einem gewissen Stolz auf ihr Herkunftsland als

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

30

Ghanaerin vor. Auch wenn sie langsam den Bezug
zu Ghana verliere, verliere sie nie den Bezug zu ih-
rer Familie, die in Justice Augen typisch ghanaisch
sei. Diese erinnere sie an ihre Herkunft. In diesem
Zusammenhang spielt auch die Mutter eine grof3e
Rolle, da es ihr sehr wichtig ist, dass ihre Kinder
nicht den Kontakt zu ihrem Herkunftsland verlieren.

Ja, sie will noch immer, dass ich meine afrikanischen
Kleider anziehe. ... Allein schon ihre Blicke, wenn ich
manchmal etwas mit ihr rede und ein deutsches Wort ein-
werfe, dann schaut sie mich so von der Seite an, so: “Was
war denn das jetzt?” Also man merkt schon, dass es ihr
wichtig ist, dass ihre Kinder immer noch ein Stiickchen
Ghana in sich tragen, beziehungsweise dass wir zumin-
dest noch die Sprache kénnen (Justice 2013b).

Wie die vorangegangenen Aussagen von Justice
und Blessing zeigen, sind Kenntnisse der jeweili-
gen Muttersprache eine wichtige Voraussetzung, um
Verbindungen zum Herkunftsland aufrechtzuerhal-
ten. Zudem spielen sie eine wichtige Rolle in Bezug
auf Heimatgefiihle. Menjivar (2002: 544 f.) stellte
das gleiche in ihrer Studie fest, denn Kinder kon-
nen durch den Verlust ihrer Muttersprache nur mehr
schwer die Kommunikation zu Verwandten im Her-
kunftsland aufrechterhalten.

Auch Sara kann die Frage, was ihre Heimat sei,
nicht klar beantworten, da sie in zwei unterschied-
lichen Lindern aufgewachsen ist und in beiden das
Gefiihl gehabt hat, nicht hundertprozentig dazu-
zugehoren. “[The] position of feeling caught be-
tween two nations, educational systems, and ways
of growing up, conveys one of the risks of transna-
tional childhoods — feeling marginal in both places”
(Orellana et al. 2001: 583).

Ich hitte gerne das Wissen, was Heimat ist. ... Ich wire
gerne nur in Mali aufgewachsen, also wenn meine El-
tern dort geblieben wiren, hitte ich gesagt, meine Hei-
mat ist Mali. Punkt. Basta. Aber da ich in einem anderen
Land geboren bin als wo ich aufgewachsen bin, ist es fiir
mich sehr schwer, zu sagen, was meine Heimat ist (Sara
2013Db).

Sara bezeichnet sich selbst gerne als “Mischling”
unterschiedlicher Kulturen und als Afrikanerin, da
sie in zwei unterschiedlichen afrikanischen Lén-
dern aufgewachsen ist. Dieses Gefiihl, Afrikanerin
zu sein, habe sich seit ihrer Ankunft in Osterreich
verstarkt:

Ich fiihle mich nicht nur als Malierin, ich fiihle mich als
Afrikanerin. Weil hier sehe ich, dass ich einen Bruder aus
Tansania, eine Schwester aus Kenia habe. Alle haben wir
etwas gemeinsam, unsere Hautfarbe. Alle kommen wir
aus Afrika. ... In Osterreich habe ich erlebt, dass es fiir
uns ein Vorteil ist, wenn wir Afrikaner zusammenhalten
(Sara 2013Db).

Katharina Eichinger

Diese Feststellung weist darauf hin, dass fiir die
Herausbildung von (Gruppen) Identititen ein Ge-
geniiber notwendig ist, zu dem eine Abgrenzung
moglich ist (Gingrich 2008: 102). Wihrend ihrer
Zeit in Gabun und Mali war ein europiisches Ge-
geniiber in weiter Ferne, somit stand Saras Identitéit
als Afrikanerin nicht im Vordergrund. Dies énder-
te sich jedoch mit ihrer Migration nach Osterreich.

Sara und Justice empfinden die Tatsache, dass
sie nicht wissen, was ihre Heimat ist, nicht als et-
was total Negatives. Durch diese rdumliche Distanz
fithlen sie sich mobiler und kénnen sich ihrer Mei-
nung nach leichter in neuen Umgebungen einleben.
Zudem ist es so fiir Sara einfacher, einige Dinge
aus Mali, wie zum Beispiel die traditionelle Musik,
nicht zu mogen. “Cosmopolitanism, in other words,
does not necessarily imply an absence of belonging
but the possibility of belonging to more than one
ethnic and cultural localism simultaneously” (Werb-
ner 1999: 34).

Fazit

Die Auswertung des empirischen Datenmaterials
auf den vorangegangenen Seiten erfolgte mit dem
Anspruch, die transnationale Lebensweise von drei
westafrikanischen Migrantinnen in Wien zu analy-
sieren. Dies geschah vor dem Hintergrund eines der
Hauptanliegen postmoderner Theoretiker_innen —
der Auflosung fixer Verortungen von Individuen so-
wohl in geografischer Hinsicht als auch in Bezug
auf gesellschaftliche Positionierungen.

Die Betrachtung von Frauen und Kindern fiihrt
hierbei zu interessanten Uberlegungen. Alle drei
Interviewpartnerinnen machten in ihrem bisherigen
Leben Erfahrungen mit transnationalen Kindheiten
oder transnationaler Mutterschaft. Beiden Beispie-
len ist gemein, dass sie zur Reformulierung traditi-
oneller Konzepte von Familie und Mutterschaft bei-
trugen. Dariiber hinaus zeigen die Fallbeispiele auf,
wie gesellschaftliche Positionen und damit verbun-
dene Handlungsrdume von Individuen nicht fixiert,
sondern je nach Kontext verdnderbar sind. Fried-
man (1995) wies mit ihrem Konzept der “relation-
al positionality” auf eben jene Tatsache hin. Unter-
schiedliche Positionen bzw. Statusunterschiede von
Migrant_innen in ihren Herkunfts- bzw. Aufnahme-
gesellschaften stellen fiir Nieswand (2005) hinge-
gen das sogenannte Paradox der Migration dar.

Trotz der zum Teil als unangenehm empfunde-
nen finanziellen Forderungen und der Trennung von
nahestehenden Personen nehmen Sara, Blessing und
Justice die Migrationserfahrung an sich als positiv
wahr. Weltoffenheit, Toleranz und der Abbau von

Anthropos 112.2017

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

Transnationalitit (er)leben

klischeehaften Vorstellungen zidhlen hierbei zu den
wichtigsten Vorteilen, welche Migrant_innen auf-
grund ihrer Lebensweise in transnationalen Feldern
erlangen. Zudem besitzen sie einen transnationa-
len Habitus, also das Wissen, wie ein Mensch sich
in unterschiedlichen kulturellen Kontexten zu ver-
halten hat und konnen sich somit leichter zwischen
unterschiedlichen Lebensriumen bewegen. Die
gesellschaftlichen Positionierungen, die Transmi-
grant_innen in ihren Herkunfts- und Aufnahmelén-
dern einnehmen, sind jedoch oftmals an bestimmte
Zuschreibungen und Erwartungen des Gegeniibers
gekniipft, welche meistens nicht der Realitét ent-
sprechen.

Diese Zuschreibungen von auflen bestimmen ne-
ben Selbstzuschreibungen mafBgeblich Identitéts-
konstruktionen von Individuen. Fragen der Identitét,
Zugehorigkeit und Heimat sind in transnationalen
Kontexten sehr komplex und durch Fluiditdt und
Hybriditét anstatt fixer Verortungen gekennzeich-
net. So ist zum Beispiel fiir Blessing Ghana ihre
eindeutige Heimat. Die Tatsache, dass sie sich trotz
ihrer Osterreichischen Staatsbiirgerschaft noch im-
mer als Ghanaerin fiihlt, zeigt, dass individuelle
Identitdten nicht gezwungenermallen mit offiziel-
len Staatszugehorigkeiten tibereinstimmen miissen.
Die Aussagen aller drei Interviewpartnerinnen wei-
sen zudem darauf hin, dass die Vorstellung von Hei-
mat nicht nur mit einem bestimmten geografischen
Ort verbunden ist, sondern jene Gefiihle der Zuge-
horigkeit durch unterschiedlichste Dinge, wie z. B.
Kenntnisse der Muttersprache oder landestypische
Speisen, geweckt werden kénnen.

AbschlieBend kann festgestellt werden, dass die
empirischen Forschungsergebnisse auf eine kom-
plexe Lebensweise von Transmigrant_innen hin-
weisen. Gesellschaftliche Normen und Erwartun-
gen der Herkunfts- und Aufnahmelinder bestimmen
die Handlungen von Transmigrant_innen, die nicht
nur auf ihren derzeitigen Aufenthaltsort ausgerichtet
sind. Diese Handlungsrdume werden dariiber hinaus
malgeblich von den jeweiligen Positionierungen in
der Gesellschaft beeinflusst, welche sich aufgrund
unterschiedlicher sozialer Differenzkategorien wie
Gender oder Alter ergeben. Transmigrant_innen
konnen somit als grenziiberschreitende Geschopfe
betrachtet werden, die sowohl fiir nationalstaatliche
Grenzen als auch fiir gedankliche Einengungen und
starre wissenschaftliche Konzepte eine Herausfor-
derung darstellen.

Anthropos 112.2017

31

Zitierte Literatur

Adepoju, Aderanti

2009 Migration Management in West Africa within the Con-
text of ECOWAS Protocol on Free Movement of Persons
and the Common Approach on Migration. Challenges
and Prospects. In: M. Trémolieres (ed.), Regional Chal-
lenges of West African Migration. African and European
Perspectives; pp. 17-47. Paris: OECD.

Adichie, Chimamanda Ngozi
2014 Americanah. (Aus dem Engl. von A. Grube.) Frankfurt:
S. Fischer. [4. Aufl.]

Afro-Asiatisches Institut (AAT)

n.d.  Afroasiatisches Institut Wien. Homepage. <http://www.
aai-wien.at/face-to-face> [12.08.2013]
Anthias, Floya

2000 Metaphors of Home. Gendering New Migrations to
Southern Europe. In: F. Anthias and G. Lazaridis (eds.),
Gender and Migration in Southern Europe. Women on
the Move; pp. 15-48. Oxford: Berg.

Berchem, David Johannes

2011 Wanderer zwischen den Kulturen: Ethnizitidt deutscher
Migranten in Australien zwischen Hybriditit, Transkul-
turation und Identitdtskohésion. Bielefeld: transcript.

Biko, Steve

1973  Black Consciousness and the Quest for a True Humanity.
In: S. Biko, I Write What I Like. Selected Writings. (Ed.
by A. Stubbs; Preface by D. Tutu; Introd. by T Mpuml-
wana); pp. 87-98. Chicago: University of Chicago Press.
[1978]

Brettell, Caroline B.

2000 Theorizing Migration in Anthropology. The Social Con-
struction of Networks, Identities, Communities, and Glo-
balscapes. In: C. B. Brettell and J. F. Hollifield (eds.), Mi-
gration Theory. Talking across Disciplines; pp. 97-136.
New York: Routledge.

Dannecker, Petra, und Christiane Vossemer

2014 Qualitative Interviews in der Entwicklungsforschung.
Typen und Herausforderungen. In: P. Dannecker und B.
Englert (Hrsg.), Qualitative Methoden in der Entwick-
lungsforschung; pp. 153-175. Wien: Mandelbaum-Ver-
lag. (Gesellschaft, Entwicklung, Politik, 15) [1. Aufl.]

Ebermann, Erwin

1993 Die Schwarzafrikaner und die Osterreicher. Einige Ver-
standnisprobleme zwischen den Kulturen aus der Sicht
von in Osterreich lebenden Afrikanern. Wien: Afro-Asi-
atisches Institut. [Studie aus 1991/92]

Freund, Caroline, and Nikola Spatafora

2005 Remittances. Transaction Costs, Determinants, and In-
formal Flows. Washington: The World Bank. (Policy Re-
search Working Paper, 3704)

Friedman, Susan Stanford

1995 Beyond White and Other. Relationality and Narratives of
Race in Feminist Discourse. Signs — Journal of Women
in Culture and Society 21/1: 1-49.

Gingrich, Andre

2008 Ethnizitit fiir die Praxis. Drei Bereiche, sieben Thesen
und ein Beispiel. In: K. R. Wernhart und W. Zips (Hrsg.),
Ethnohistorie. Rekonstruktion und Kulturkritik. Eine
Einfiihrung; pp. 99-111. Wien: Promedia. [3. iiberarb.
und verédnderte Aufl.]

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

32

Guarnizo, Luis Eduardo

1997 The Emergence of a Transnational Social Formation
and the Mirage of Return Migration among Dominican
Transmigrants. Identities 4/2: 281-322.

Hondagneu-Sotelo, Pierrette
1994  Gendered Transitions. Mexican Experiences of Immigra-
tion. Berkeley: University of California Press.

Hondagneu-Sotelo, Pierrette, and Ernestine Avila

1997 “I’m Here, But I'm There.” The Meanings of Latina
Transnational Motherhood. Gender and Society 11/5:
548-571.

Levitt, Peggy, and B. Nadya Jaworsky
2007 Transnational Migration Studies. Past Developments and
Future Trends. Annual Review of Sociology 33: 129-156.

Lewellen, Ted C.
2002 The Anthropology of Globalization. Cultural Anthropol-
ogy Enters the 21st Century. Westport: Bergin & Garvey.

Mabhler, Sarah J., and Patricia R. Pessar

2006 Gender Matters. Ethnographers Bring Gender from the
Periphery toward the Core of Migration Studies. Inter-
national Migration Review 40/1: 27-63.

Marcus, George E.

1995  Ethnography in/of the World System. The Emergence of
Multi-Sited Ethnography. Annual Review of Anthropol-
ogy 24: 95-117.

Mayring, Philipp, und Eva Brunner

2006 Qualitative Textanalyse — Qualitative Inhaltsanalyse. In:
V. Flaker und T. Schmid (Hrsg.), Von der Idee zur For-
schungsarbeit. Forschen in Sozialarbeit und Sozialwis-
senschaft; pp. 453-461. Wien: Bohlau Verlag.

Mayring, Philipp, und Silke Brigitta Gahleitner

2010 Qualitative Inhaltsanalyse. In: K. Bock und I. Miethe
(Hrsg.), Handbuch qualitative Methoden in der Sozialen
Arbeit; pp. 295-304. Opladen: Barbara Budrich.

Menjivar, Cecilia

2002 Living in Two Worlds? Guatemalan-Origin Children in
the United States and Emerging Transnationalism. Jour-
nal of Ethnic and Migration Studies 28/3: 531-552.

Nieswand, Boris

2005 Die Stabilisierung transnationaler Felder. Grenziiber-
schreitende Beziehungen ghanaischer Migranten in
Deutschland. NORD-SUD aktuell 1. Quartal 2005: 45—
56.

Orellana, Marjorie Faulstich, Barrie Thorne, Anna Chee, and

Wan Shun Eva Lam

2001 Transnational Childhoods. The Participation of Children
in Processes of Family Migration. Social Problems 48/4:
572-591.

Orozco, Manuel

2005 Diasporas, Development, and Transnational Integration.
Ghanaians in the U. S., U. K., and Germany. Washington:
Institute for the Study of International Migration and In-
ter-American Dialogue.

Pan African Forum in Austria (PANAFA)
n.d. Pan African Forum in Austria. Homepage. <http://www.
panafa.net/index.php?id=14> [16.08.2016]

Peil, Margaret
1995 Ghanaians Abroad. African Affairs 94/376: 345-367.

Katharina Eichinger

Pessar, Patricia R., and Sarah J. Mahler
2003 Transnational Migration. Bringing Gender in. The Inter-
national Migration Review 37/3: 812-846.

Przyborski, Aglaja, und Monika Wohlrab-Sahr
2010 Qualitative Sozialforschung. Ein Arbeitsbuch. Miinchen:
Oldenbourg. [3. korr. Aufl.]

Pusch, Barbara (Hrsg.)
2013 Transnationale Migration am Beispiel Deutschland und
Tiirkei. Wiesbaden: Springer Fachmedien.

Rapport, Nigel, and Andrew Dawson

1998 Home and Movement. A Polemic. In: N. Rapport and
A. Dawson (eds.), Migrants of Identity. Perceptions of
Home in a World of Movement; pp. 19-38. Oxford: Berg.

Ratha, Dilip, Sanket Mohapatra, and Ani Silwal

2011a Ghana. Migration and Remittances Factbook 2011. Mi-
gration and Remittances Unit, World Bank. <http://
siteresources.worldbank.org/INTPROSPECTS/
Resources/334934-1199807908806/Ghana.pdf>[16.08.
2016]

2011b Mali. Migration and Remittances Factbook 2011. Migra-
tion and Remittances Unit, World Bank. <http://
siteresources.worldbank.org/INTPROSPECTS/
Resources/334934-1199807908806/Mali.pdf> [16.08.
2016]

Schiller, Nina Glick, Linda Basch, and Cristina Blanc Szan-
ton

1995 From Immigrant to Transmigrant. Theorizing Transna-
tional Migration. Anthropological Quarterly 68/1: 48—
63.

Nations Unbound. Transnational Projects, Postcolonial
Predicaments, and Deterritorialized Nation-States. Am-
sterdam: Gordon and Breach. [4th Ed., Orig. 1994]
Transnationalism. A New Analytic Framework for Under-
standing Migration. In: S. Vertovec and R. Cohen (eds.),
Migration, Diasporas and Transnationalism; pp. 26—49.
Cheltenham: Edward Elgar Publishing. (The Internation-
al Library of Studies on Migration, 9) [Orig. 1992]

Schmitz, Anett

2013 Transnational leben. Bildungserfolgreiche (Spit-)Aus-
siedler zwischen Deutschland und Russland. Bielefeld:
transcript.

1997

1999

Sieveking, Nadine, und Margit Fauser

2009 Migrationsdynamiken und Entwicklung in Westafrika.
Untersuchungen zur entwicklungspolitischen Bedeu-
tung von Migration in und aus Ghana und Mali. Bie-
lefeld: Centre on Migration, Citizenship, and Develop-
ment. (COMCAD Arbeitspapiere —Working Papers, 68)

Statistik Austria

2013 Statistisches Jahrbuch fiir Migration & Integration 2012.
Wien: Bundesanstalt Statistik Osterreich. <http://www.
statistik.at/> [01.06.2013]

Strasser, Sabine

2001 Dynamiken der Deterritorialisierung — oder wie Be-
wegung in die Sozialanthropologie kam. In: J. Schlehe
(Hrsg.), Interkulturelle Geschlechterforschung. Identi-
titen — Imaginationen — Reprisentationen; pp. 29-51.
Frankfurt: Campus Verlag.

Tonah, Steve

2007 Ghanaians Abroad and Their Ties Home. Cultural and
Religious Dimensions of Transnational Migration. Biele-
feld: Centre on Migration, Citizenship, and Develop-
ment. (COMCAD Arbeitspapiere —Working Papers, 25)

Anthropos 112.2017

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

Transnationalitit (er)leben

Van der Geest, Sjaak

1997 Money and Respect. The Changing Value of Old Age in
Rural Ghana. Africa — Journal of the International Afri-
can Institute 67/4: 534-559.

Van Dijk, Rijk

2002 Religion, Reciprocity, and Restructuring Family Re-
sponsibility in the Ghanaian Pentecostal Diaspora. In:
D.F. Bryceson and U. Vuorela (eds.), The Transnational
Family. New European Frontiers and Global Networks;
pp. 173-196. Oxford: Berg. (Cross-Cultural Perspectives
on Women, 25)

VAS Osterreich

n.d.  Association of African Students in Austria (Verein afrika-
nischer Studentinnen & Studenten). Homepage. <http://
www.vas-oesterreich.at/> [12.08.2013]

Vertovec, Steven

2004 Migrant Transnationalism and Modes of Transformation.
The International Migration Review 38/3: 970-1001.

2009 Transnationalism. London: Routledge.

Werbner, Pnina
1999  Global Pathways. Working Class Cosmopolitans and the

Anthropos 112.2017

33

Creation of Transnational Ethnic Worlds. Social Anthro-
pology 7/1: 17-35.

Wong, Madeleine
2006 The Gendered Politics of Remittances in Ghanaian Trans-
national Families. Economic Geography 82/4: 355-381.

Interviews (Interviewerin: K. E.) mit:

Blessing

2013a Interview am 16.05.2013, Wien; Dauer: 1:40. [INT04]
2013b Interview am 28.05.2013, Wien; Dauer: 0:59. [INT06]
2013c¢ Interview am 18.06.2013, Wien; Dauer: 1:16. [INT07]

Justice
2013a Interview am 30.04.2013, Wien; Dauer: 1:22. [INTO1]
2013b Interview am 15.05.2013, Wien; Dauer: 0:53. [INTO3]

Sara

2013a Interview am 07.05.2013, Wien; Dauer: 1:55. [INT02]
2013b Interview am 27.05.2013, Wien; Dauer: 1:45. [INTO05]
2013c¢ Interview am 16.07.2013, Wien; Dauer: 1:23. [INT09]

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.
Inhalts Im 10 ode

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

216.73.216.38, am 20012026, 07:41:53. © Inhal.

Erlaubnls Ist Inhalts Im fr oder » .



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-17

