
Einleitung

Hendrik Hansen

Zwischen west- und ostmitteleuropäischen EU-Mitgliedstaaten ist der Ton-
fall rau geworden. Bis zum Beitritt der ostmitteleuropäischen Staaten zur
EU schien es – bei allen Differenzen im Detail – ein gemeinsames Anlie-
gen zu sein, auf der Grundlage eines europäischen Werteverständnisses die
Arbeit an der „Verwirklichung einer immer engeren Union der Völker Eu-
ropas“ (Art. 1 EUV) voranzubringen. Seit einigen Jahren jedoch gibt es
zwischen ostmitteleuropäischen Staaten wie Polen und Ungarn auf der
einen und westeuropäischen Staaten wie Deutschland auf der anderen Sei-
te zunehmend Differenzen, die sich bekanntermaßen nicht nur auf Fragen
der Migrationspolitik beschränken, sondern auch grundsätzliche Fragen
wie die Rechtsstaatlichkeit und das Demokratieverständnis betreffen. Da-
bei wird gerade von ungarischer und polnischer Seite immer wieder be-
tont, dass der eigentliche Dissens im Verständnis der Rolle der Nation lie-
ge und in der Auseinandersetzung mit der Geschichte der eigenen Nation.

Geschichtspolitik und Erinnerungskultur – als politisch gewollte Ver-
mittlung (und teilweise auch Instrumentalisierung) von Geschichte in Bil-
dungseinrichtungen und staatlichen Gedenkstätten einerseits und als ge-
wachsene Auseinandersetzung mit der Vergangenheit in einer Gesellschaft
andererseits – sind damit Teile einer Auseinandersetzung über das eigene
Selbstverständnis auf nationaler und europäischer Ebene. Dass es hier Dif-
ferenzen zwischen Ostmitteleuropa und Westeuropa gibt, ist nicht erstaun-
lich, denn ostmitteleuropäische Staaten haben ganz andere historische Er-
fahrungen als westeuropäische Staaten gemacht. Sie waren im zwanzigsten
Jahrhundert Opfer zweier totalitärer Systeme und hatten zunächst unter
dem Nationalsozialismus, dann unter dem Kommunismus zu leiden. Die-
se Erfahrungen kommen zu derjenigen hinzu, als kleinere Staaten über
Jahrhunderte hinweg in der Souveränität von europäischen Großmächten
eingeschränkt, bedroht und dominiert worden zu sein. Vor diesem Hinter-
grund bedeutet Nationalbewusstsein für viele Ostmitteleuropäer zunächst
eine Haltung der Emanzipation oder der Abgrenzung gegenüber fremden
Mächten.

In Deutschland ist die Erfahrung eine andere: die Verbrechen des Natio-
nalsozialismus und der Holocaust sind von Deutschland ausgegangen; die

7

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7


Aufarbeitung dieser Verbrechen ist Teil des deutschen Selbstverständnisses
geworden. Das politische System der Bundesrepublik ist als wehrhafte De-
mokratie an dem Ziel ausgerichtet, eine Wiederholung der Katastrophe
von 1933 auf jeden Fall zu vermeiden. Auf der anderen Seite kann mit die-
sem Selbstverständnis eine geringere Auseinandersetzung mit den Verbre-
chen des Kommunismus und gelegentlich ein zu geringes Verständnis für
divergierende Perspektiven in anderen Staaten einhergehen. In Ostmittel-
europa hingegen hat die Erfahrung der kommunistischen Diktaturen im
kollektiven Gedächtnis ein höheres Gewicht – wenngleich, wie in diesem
Band in verschiedenen Beiträgen deutlich werden wird, die Auseinander-
setzung mit dieser Vergangenheit dort vielfach politisch instrumentalisiert
wird.

Da die jeweilige Erinnerungskultur eine zentrale Rolle für das Selbstver-
ständnis einer Nation spielt, sind die Auseinandersetzungen auf diesem
Gebiet von besonderer Schärfe. Wer die Debatte dominiert, tauscht mit
dem Gegner nicht Argumente aus, sondern versucht ihn zu delegitimie-
ren. Das konnte man sehr anschaulich beim Historikerstreit von 1986/87
in der Zurückweisung einer vergleichenden Analyse der Verbrechen des
Nationalsozialismus mit denen des Kommunismus erkennen. Eine ähnli-
che argumentative Strategie lässt sich heute in Polen und Ungarn beobach-
ten, wenn regierungsnahe Historiker einseitig die Opferrolle von Polen
und Ungarn im Nationalsozialismus und im Kommunismus betonen und
jeden Ansatz, die Mitwirkung von Ungarn oder Polen an den Verbrechen
der totalitären Systeme zu thematisieren, als Angriff auf die Nation deu-
ten.

Ein solcher kollektiver Ansatz wird der Komplexität der Vergangenheit
und der Erinnerung an die Erfahrungen im Nationalsozialismus und Kom-
munismus nicht gerecht. Auf einer rein individuellen Ebene gab es überall
Opfer und ebenso auch Mittäter: Menschen, die von der jeweiligen Ideolo-
gie überzeugt waren, die aus Opportunismus mit den Machthabern zusam-
mengearbeitet haben oder die aus Furcht vor persönlichen Konsequenzen
an Verbrechen mitgewirkt haben. Ein differenzierter Blick auf die Erinne-
rungskultur muss deshalb auch diese individuelle Perspektive in den Blick
nehmen.

Erinnerungskultur und Geschichtspolitik sind somit ein vermintes und
zugleich komplexes Gelände. Umso mehr ist es erforderlich, sich dem The-
ma mit nüchternem Blick zuzuwenden und unterschiedliche Erfahrungen
und Perspektiven innerhalb einzelner Staaten und zwischen Staaten in den
Blick zu nehmen. Das ist auf europäischer Ebene von besonderer Bedeu-
tung. Wenn die Europäische Union mehr als eine Wirtschafts- und Wäh-
rungsunion sein will, wenn sie die Wertegemeinschaft verwirklichen will,

Hendrik Hansen

8

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7


die sie in ihren Gründungsdokumenten zu sein beansprucht, braucht sie
gemeinsame Erfahrungen, aus denen die Wertegemeinschaft erwächst. Na-
tionalsozialismus und Kommunismus waren europäische Erfahrungen:
auch wenn die Urheber dieser totalitären Systeme in Deutschland und in
der Sowjetunion lokalisiert werden können, gab es doch in beiden Syste-
men nicht nur europaweit Opfer, sondern auch europaweit Anhänger und
Bewunderer – im Fall des Nationalsozialismus wurde das lediglich im An-
gesicht der Niederlage aus nachvollziehbaren Gründen stärker verdrängt.
Neben den positiven Grundlagen der europäischen Werte – hier sei nur in
Anlehnung an Paul Valéry die Trias aus griechischer Philosophie, christli-
cher Religion und römischem Recht genannt (siehe dazu unten, S. 34f.) –
kann die Erfahrung des moralischen Abgrundes durch den Nationalsozia-
lismus, aber eben auch durch den Kommunismus eine Quelle des europä-
ischen Werteverständnisses sein – insbesondere eine Quelle, um die Idee
der Menschenwürde, die nicht nur die Grundlage des deutschen Grundge-
setzes, sondern auch der europäischen Charta der Menschenrechte ist, im-
mer wieder neu mit Leben zu füllen.

Dafür ist es erforderlich zu untersuchen, wie sich aus der Vielzahl unter-
schiedlicher Erinnerungskulturen in Europa eine gemeinsame Schnitt-
menge herausbilden kann – eine Art transnationale Erinnerungskultur,
wobei der Begriff bereits zu sehr die Assoziation einer von der Europä-
ischen Kommission verordneten Erinnerungskultur erhält. Das ist selbstre-
dend nicht gemeint; vielmehr geht es darum – und das ist das Anliegen
dieses Bandes – zunächst in einen Austausch zu treten über die Unterschie-
de verschiedener Erinnerungskulturen in Mittel- und Ostmitteleuropa, um
von dort aus nach bestehenden Gemeinsamkeiten zu fragen. Zu diesem
Zweck erfolgt im ersten Teil des Bandes zunächst eine vergleichende Aus-
einandersetzung mit der Aufarbeitung der Verbrechen des Nationalsozia-
lismus und des Kommunismus aus politik-, geschichts- und literaturwis-
senschaftlicher Perspektive. Der zweite Teil setzt sich mit nationalen Erin-
nerungskulturen am Beispiel von Ungarn, Polen und Deutschland ausein-
ander. Der dritte Teil wendet sich der Frage zu, ob und inwiefern aus den
nationalen eine europäische Erinnerungskultur erwachsen kann.

Im ersten Beitrag des ersten Teils analysiert Hendrik Hansen die Bedeu-
tung einer vergleichenden Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialis-
mus und dem Kommunismus für die streitbare Demokratie. Der marxis-
tisch-leninistische Kommunismus und der Nationalsozialismus stellen die
Idee der Menschenwürde gleichermaßen radikal in Frage, weil sie mensch-
liche Gemeinschaft radikal kollektivistisch verstehen und den Menschen
vollständig auf seine materiellen Seiten – die Ökonomie und den Kampf –
reduzieren. Die streitbare Demokratie bildet mit der Berufung auf das

Einleitung

9

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7


Konzept der Menschenwürde das Gegenstück zu den totalitären Systemen.
Aber gerade deshalb ist die Auseinandersetzung mit der Erfahrung der to-
talitären Systeme für sie von zentraler Bedeutung. Am Beispiel von
Deutschland und Ungarn wird gezeigt, wie Einseitigkeiten in der Erinne-
rung an die Verbrechen des Nationalsozialismus und des Kommunismus
und an das Leid der Opfer zu Problemen in der Auseinandersetzung mit
den gegenwärtigen Formen von politischem Extremismus führen. Wenn
die Angriffe auf die Menschenwürde, die Menschenrechte und Institutio-
nen einer freiheitlichen demokratischen Ordnung durch die totalitären
Systeme der Vergangenheit nicht hinreichend oder nur einseitig aufgear-
beitet werden, kann auch die geistige Auseinandersetzung mit den ver-
schiedenen Ausprägungen des politischen Extremismus in der Gegenwart
nur unzureichend gelingen.

Heidemarie Uhl untersucht in ihrem Beitrag zunächst, wie die Anerken-
nung des Holocaust als epochalem „Zivilisationsbruch“ zum wesentlichen
historischen Bezugspunkt europäischer Identität werden konnte. Am Bei-
spiel Deutschlands und Österreichs macht sie deutlich, dass es dafür meh-
rerer Perspektivwechsel bedurfte: zum einen eines Blicks weg von der Na-
tion und hin zur Gesellschaft, zum anderen einer Verschiebung des zeitli-
chen Fokus, der nicht nur die Vorgeschichte des NS-Regimes beleuchtete,
sondern auch das Mitwirken weiter Teile der Bevölkerung während der
Zeit der Diktatur. Mit der „Generation of Memory“ entstanden neue Erin-
nerungsbedürfnisse, neue Topographien des Gedenkens und eben jener
Erinnerungskonsens, der u.a. in der Stockholm Declaration im Jahr 2000
seinen offiziellen Ausdruck fand. Doch mit dem Beitritt von acht post-
kommunistischen Ländern 2004 zeichnete sich bereits die Spaltung des
europäischen Gedächtnisses ab. Die unterschiedlichen cultural patterns von
GULag- und Holocaust-Gedächtnis reproduzierten, so Uhl, die Grenzen
zwischen ‚Ost‘ und ‚West‘, die gerade durch das Projekt eines gemeinsa-
men europäischen Gedächtnisses überwunden werden sollten. Sie macht
deutlich, dass beide Gedächtnisse nicht nur unterschiedliche historische
Bezugspunkte aufweisen, sondern auch differierende Auffassungen da-
rüber, was Erinnerung in einer Gesellschaft bewirken solle. Während das
Holocaust-Gedächtnis ex negativo einen klaren Wertebezug habe, diene
das GULag-Gedächnis derzeit in vielen osteuropäischen Gesellschaften da-
zu, (Opfer-)Mythen des Postkommunismus zu verbreiten.

Verena Vortischs Beitrag fragt nach den Möglichkeiten der Literatur, das
„dialogische Erinnern“ (A. Assmann) erfahrbar zu machen. Der Text „Viel-
leicht Esther“ der 1970 in Kiew geborenen Autorin Katja Petrowskaja, den
sie ins Zentrum stellt, spannt einen historisch weiten Bogen, der sowohl
den Holocaust als auch die Schrecken des Kommunismus umfasst. Im

Hendrik Hansen

10

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7


Kontext der Frage nach den Möglichkeiten einer transnationalen europä-
ischen Erinnerungskultur und dem Stellenwert der Literatur zeigt Petrow-
skajas Text exemplarisch, wie der Prozess des Erinnerns selbst zu einem
immer unabgeschlossenen und unabschließbaren Versuch der Rekonstruk-
tion wird, da sich alle Erinnerung einer Vereindeutigung entzieht. In De-
tailanalysen zeichnet Vortisch nach, mit welchen literarischen Verfahren
Petrowskaja der Leserschaft auch auf formal-ästhetischer Ebene diesen Ein-
druck zu vermitteln weiß. Durch den Rückgriff auf die deutsche Sprache
und einen großen kulturellen Hallraum, der in intertextuellen Verweisen
bis in die Antike zurückreicht, schafft Petrowskaja einerseits eine Distanz
zu ihrer Familiengeschichte und ermöglicht andererseits die Vorstellung
eines Verbundenseins mittels literarischer Bezugspunkte. Dennoch lassen
sich ihre fragmentierten Geschichten kaum noch zu einer großen histori-
schen Erzählung verbinden. Stattdessen – so ein Fazit der Analyse – gilt es,
das Nebeneinander disparater und widersprüchlicher Geschichten auszu-
halten, auf individueller wie auf gesellschaftlicher Ebene.

Erinnerung handelt vom Reden bzw. Schreiben. Ines Geipel thematisiert
in ihrem Essay, der den zweiten Teil des Bandes über nationale Erinne-
rungskulturen eröffnet, demgegenüber das Schweigen: die „Schweigege-
meinschaften“, die die Diktatur in der DDR ausgezeichnet haben und
auch das Schweigen, dass heute in weiten Bereichen über diesen Teil der
deutschen Geschichte herrscht. Das Schweigen, so Geipel, spielte bereits
bei der Gründung der DDR eine konstitutive Rolle. Zum einen waren die
führenden SED-Kader in der Anfangszeit Überlebende des Roten Terrors
in Moskau, dem die große Mehrzahl der dort während des Zweiten Welt-
kriegs im Exil lebenden Führungskader der KPD zum Opfer fielen. Das ge-
meinsame Überleben des Terrors bildete einen „eisernen Schweigever-
bund“, dem u. a. Wilhelm Pieck und Walter Ulbricht angehörten. Zum
anderen waren viele KPD-Funktionäre, die während der NS-Zeit in einem
Konzentrationslager waren, dort als Kapos tätig und unterstützten das La-
gersystem. Dieses Mitwirken an den Verbrechen passte nicht zum DDR-
Narrativ des Antifaschismus – wie auch die Shoah, die ebenfalls in der
DDR beschwiegen wurde. Geipel zeigt an konkreten Beispielen, wie in der
DDR das System der Angst dazu führte, dass das Schweigen zu einer indi-
viduellen und gesellschaftlichen Haltung wurde, als ein „Intimschweigen“
das dem von der Partei verordneten „Machtschweigen“ korrespondierte.
Nach 1989 gab es zwar eine Aufarbeitung der DDR-Vergangenheit, aber
vieles wurde weiterhin beschwiegen – die DDR wurde zur Fußnote in der
deutschen Geschichte: „zu klein, zu piefig, zu wenig monströs“, um zum
„nationalen Erbe“ zu gehören.

Einleitung

11

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7


Catherine Horels Beitrag setzt die Reihe zu nationalen Erinnerungskultu-
ren mit einem Blick nach Ungarn fort. Im ersten Teil widmet sie sich der
Konstruktion eines kollektiven Gedächtnisses durch das kommunistische
Regime. Sie analysiert, wie die Revolution von 1848 durch die Machthaber
instrumentalisiert wurde, um als Bezugspunkt zu dienen, der jedoch 1956
und 1989 durch die Gegner des Regimes jeweils neu uminterpretiert wur-
de. Die Instrumentalisierung von 1956 ist seit der Wende von 1989 wiede-
rum zur Konstante ungarischer Geschichtspolitik geworden. Der Rück-
blick auf die 40 Jahre des Kommunismus in Ungarn ist von politischer
Emotionalisierung, kollektivem Schweigen und einem Opfermythos ge-
prägt – eine Mischung, die auch den analytischen Blick auf das Horthy-Re-
gime der Zwischenkriegszeit unmöglich macht. Die Erinnerung an das
Horthy-Regime, der sich Horel im zweiten Teil ihres Beitrags widmet, zer-
fällt aktuell in die durchaus vorhandene historische Forschung zu Horthy,
die seine Rolle kontextualisiert und auch den verbreiteten Antisemitismus
thematisiert und einen medialen tendenziösen Ehrenkult, der von der Fi-
desz-Regierung befeuert wird. Horel kommt zu dem Schluss, dass u. a. die
fehlende Konfrontation mit den beiden ungarischen Traumata des 20.
Jahrhunderts – dem Trianon-Vertrag und der Mitverantwortung für die Ju-
denverfolgung in Ungarn – eine differenzierte Auseinandersetzung mit
dem Kommunismus und dem Horthy-Regime in Ungarn erschwert.

Auch der Beitrag von Réka Szentiványi widmet sich dem ungarischen
Beispiel und untersucht die politische Polarisierung, die in der Geschichts-
politik und im Gedenken an die nationalsozialistische Besatzung und die
kommunistische Diktatur besonders sichtbar wird. Szentiványi zeichnet
die Entwicklung dieser Polarisierung seit der Systemtransformation von
1989 nach und verdeutlicht, dass die Verantwortung für diese Entwicklung
nicht einer einzelnen Partei zugeschrieben werden kann. Seit 1990 wurde
die Geschichtspolitik durchgängig von allen politischen Parteien instru-
mentalisiert. Doch seit 2010 wird die damals bereits vorhandene Polarisie-
rung von Fidesz verstärkt; Fidesz hat – so Szentiványi – den Einsatz der Er-
innerungspolitik als Mittel der nachhaltigen Sicherung der eigenen Macht-
basis perfektioniert. Eine besondere Rolle spielt dabei das Opfernarrativ:
die Darstellung, dass Ungarn als nationales Kollektiv Opfer des deutschen
Nationalsozialismus und des sowjetischen Kommunismus wurde und die
Erinnerung an das damit verbundene Leid eine konstitutive Rolle für die
Nation spielt. Wer nach der Mitverantwortung von Ungarn an der Depor-
tation der ungarischen Juden 1944 oder an der Verfolgung von Gegnern
des Kommunismus in der Zeit von 1949–1989 fragt, ist nicht nur politi-
scher Gegner, sondern gilt als Feind seiner Nation. Der Beitrag verdeut-
licht, dass diese Polarisierung unmittelbare Rückwirkungen auf die Quali-

Hendrik Hansen

12

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7


tät der Demokratie in Ungarn hat – und bestätigt somit die These, dass der
Umgang mit Erinnerung von entscheidender Bedeutung für das politische
System der Gegenwart ist.

Adam Krzemiński untersucht im letzten Beitrag dieses Teils die Beson-
derheiten der Revolution von 1989 in Ostmitteleuropa und in Polen. Ver-
gleicht man die Entwicklungen in den verschiedenen ostmitteleuropäi-
schen Ländern, so fällt einerseits auf, dass es zwischen 1950 und 1989 im-
mer einen Zusammenhang zwischen den Protestbewegungen in Ostmittel-
europa gab – Krzemiński verwendet hier das Bild der „kommunizierenden
Röhren“. Andererseits aber hat sich in den Jahrzehnten nie eine echte „In-
ternationale“ der Dissidenten gegen den Kommunismus herausgebildet.
Der Autor führt das auf die Besonderheiten der polnischen Entwicklung
zurück, die darin besteht, dass die beiden totalitären Besatzer die Institu-
tionen des polnischen Staates nach 1939 vollständig zerschlagen und die
alte Führungsschicht radikal vernichtet haben. Dadurch kam es zu einer
„tiefgreifenden sozialen Revolution“ – einer namenlosen Revolution –, de-
ren Nutznießer nach 1945 eine Schicht war, die durch die brutalen stalinis-
tischen Umwälzungen in die Position kam, die Grundlage für die Heraus-
bildung eines neuen Bürgertums zu bilden. Dieses neue Bürgertum konn-
te sich seit den 1950er Jahren sukzessive etablieren und verfolgte 1989 das
Ziel einer weiteren „Verbürgerlichung“, die nur mit Westbindung und
Globalisierung zu erreichen war. Die heutigen Konflikte um die polnische
Erinnerungskultur führt Krzemiński darauf zurück, dass das neue Bürger-
tum seine Herkunft verschweigt. Damit deutet er auch an, was heute eine
wichtige Ursache der politischen Spaltungen in den ostmitteleuropäischen
Gesellschaften ist: die tiefe Prägung dieser Gesellschaften durch die sozia-
len Veränderungen der Jahre 1939 bis 1989, d. h. durch beide totalitäre
Systeme.

Im dritten Teil des vorliegenden Bandes wirft zunächst Manfred Wein-
berg Fragen zu den Begrifflichkeiten Transnationalität, Kultur, Politik und
Erinnerung auf, die er kursorisch behandelt, um ihre jeweilige Unschärfe
zu verdeutlichen. Allen gemeinsam sei ein unklares Verhältnis zwischen
einem ‚Gesamt‘ und den ‚Einzelnen‘. Der zentrale Begriff der Erinnerung
sei davon geprägt, dass individuelles Erinnern immer in gesellschaftlichen
Kontexten und umgekehrt kollektives Gedächtnis in individuellen Erinne-
rungen stattfinde. Zudem bedeute Erinnern immer, aus der Unfassbarkeit
eines Geschehens eine erzählbare Geschichte zu machen. In Rückgriff auf
den Begriff des „Denkens-wie-üblich“ (Alfred Schütz) stellt Weinberg fest,
die nationale Erinnerungskultur anderer könne nicht einfach übernom-
men oder simuliert werden, da sie sich auch aus einem Konglomerat teils
unbewusster, im Zuge des Heranwachsens vermittelter Muster speise. Der

Einleitung

13

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7


Hinzugekommene könne sich das andere „Denken-wie-üblich“ nur durch
bewusste Aneignung von Wissen mühsam erarbeiten. Darüber hinaus kon-
statiert Weinberg, ein transnationales Erinnern an den Holocaust führe
zur Vereinheitlichung und Entkonkretisierung des Gedenkens. Dennoch
kommt er zum Schluss auf die Forderung von Jaroslav Rudiš nach „mehr
Stammtischen für Europa“ zurück, die sinnbildlich als ein Ort des Aus-
tauschs individueller Perspektiven zu verstehen sind. Hier könnte sich eine
Vielfalt der Stimmen zeigen, die kein gemeinsames gleiches Erinnern be-
deuten, sondern ein ‚Miteinander des Vielen‘.

Den Abschluss des Bandes bilden Frank-Lothar Krolls Reflexionen über
ein „europäisches Gedächtnis“. Europa steht für „ein Gesellschaftsmodell
und eine Werteordnung, die sich aus historischen Erfahrungen und kultu-
rellen Traditionen speisen“. Doch es fehlen die „emotionalen … Binde-
kräfte“. Die offiziellen Versuche, sie zu aktivieren, wie das Projekt eines
europäischen Geschichtsbuches und das „Haus der europäischen Geschich-
te“, seien wenig überzeugend, weil sie stark von Wunschbildern eines
europäischen Einigungsprozesses geprägt seien. In historischer Betrach-
tung gibt es durchaus Vorstellungen von einer eigenen europäischen Iden-
tität; hier spielen Abgrenzungen von äußeren Bedrohungen (wie den Ara-
bern im Mittelalter und den Osmanen in der frühen Neuzeit) eine zentrale
Rolle, ebenso wie das „genuin europäische … Ordnungsprinzip der Natio-
nalität“. Und doch blieben die Vorstellungen von einem geeinten Europa
ein Projekt von Eliten, nicht aber ein realpolitisches Faktum, auch wenn
das Christentum und die Aufklärung und die mit ihnen verbundenen
Konzepte der Menschenwürde und der Menschenrechte durchaus einen
gemeinsamen europäischen „Erinnerungsort“ bilden. Der Holocaust hin-
gegen, so Kroll, eigne sich aus zwei Gründen nicht als ein solcher „Ort“:
zum einen ging er von Deutschland aus – diese Urheberschaft würde man
„ins Bodenlose … verwässern“, wenn man ihn zum europäischen „lieu de
mémoire“ erklären würde. Und zum anderen spielen die Verbrechen des
Kommunismus für das kollektive Gedächtnis der Menschen in Ostmittel-
europa eine ebenso große Rolle wie die des Nationalsozialismus. Die Bür-
ger in West-, Süd- und Nordeuropa, die das Glück hatten, vom Bolschewis-
mus verschont zu bleiben, legen aus ostmitteleuropäischer Perspektive den
Fokus einseitig auf den Nationalsozialismus – und übersehen dabei die ak-
tuellen „Gefahren einer schleichenden Erneuerung“ der ideologischen
Grundlagen, die den Bolschewismus erst möglich gemacht haben. Die Er-
innerungsdifferenzen, die sich daraus zwischen den europäischen Natio-
nen auftun, erschweren die Suche nach einer gemeinsamen Erinnerung.
Doch das Durchdenken dieser Differenzen kann bereits einen wichtigen

Hendrik Hansen

14

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7


Beitrag zur Verständigung auch in aktuellen europapolitischen Konflikten
leisten.

Abschließend sei noch auf den Entstehungshintergrund des vorliegen-
den Bandes hingewiesen. Er beruht überwiegend auf den überarbeiteten
Beiträgen der Referentinnen und Referenten der Sommeruniversität „Erin-
nerungskultur in Mittel- und Osteuropa – Nationalsozialismus und Kom-
munismus in Politik und Literatur”, die die Herausgeber vom 28. August
bis 4. September 2016 an der Andrássy Universität Budapest durchführten.
Diese Sommeruniversität wurde maßgeblich ermöglicht durch den Einsatz
unseres Kollegen und Freundes Tim Kraski, der im Sommer 2017 schwer
erkrankte und im Mai 2019 seiner Krankheit erlag. Mit dem Nachruf am
Ende dieses Bandes sei er ihm gewidmet.

Zu danken ist den Institutionen, die das Erscheinen dieser Publikation
finanziell ermöglicht haben. Die Andrássy Universität Budapest hat sie mit
einem Zuschuss aus der ungarischen Exzellenzinitiative von 2017 unter-
stützt. Die Deutsche Botschaft Budapest und die Polnische Botschaft Buda-
pest haben den Druck des Bandes ebenso wie zuvor die Sommeruniversität
finanziell gefördert. Somit sind die Sommeruniversität und dieser Band
auch ein Beispiel der guten Zusammenarbeit zwischen Ungarn, Polen und
Deutschland – für ein Europa, dass im Bewusstsein seiner schwierigen Ver-
gangenheit seine Zukunft gestaltet, gegen alle aktuellen Widerstände.

Einleitung

15

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7


https://doi.org/10.5771/9783845290539-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-7

