
23

Kapitel 1 
Drei Prämissen:  

die Technik – der Mythos – das pharmakon

Das folgende erste Kapitel dient als Einführung in die theoretischen Prä-
missen, die den gedanklichen Rahmen für die Hauptthese dieser Arbeit 
markieren: Es geht um die Definition der digitalen Welt als symbolische 
Form.

Es erscheint daher notwendig, von einigen Aspekten der Philosophie 
Ernst Cassirers, des Vaters des Begriffs der symbolischen Form, auszuge-
hen, die jedoch mit Perspektiven verwoben werden, die in der Zeit nach 
seinem Schaffen entstanden sind und die man gemeinhin nicht mit Cassi-
rers Denken verbindet. Diese Perspektiven betreffen den philosophischen 
Strang, den Timothy Clark unter dem Begriff der »originary Technicity«1 
zusammengefasst hat und dessen bedeutendster Vertreter sicherlich der 
französische Philosoph Bernard Stiegler ist.

Ausgangspunkt ist der Text »Form und Technik«, in dem Cassirer 
zum ersten Mal in seinem philosophischen Werk dem Thema der Tech-
nik, die er unzweifelhaft als symbolische Form definiert, Raum widmet. 
Diese Schrift, die nur einen möglichen Ausgangspunkt für eine cassi-
rersche Technikphilosophie definiert, bleibt fast ein Unikat innerhalb 
der cassirerschen Philosophie, die sich in der Tat nicht ausführlich und 
weitergehend mit dem Problem der Technik auseinandersetzt. Indem 
»Form und Technik« in den breiteren Kontext der in den Nachgelasse-
nen Manuskripten und Texten gesammelten Schriften und Notizen zur 
Einführung in eine Metaphysik des Symbolischen und der von Cassirer 
während seines Aufenthalts in den Vereinigten Staaten verfassten Tex-
te eingefügt wird, ergibt sich eine interessante Konstellation im Denken 
Cassirers zwischen dem Begriff der Technik und dem des Mythos. Diese 
Konstellation öffnet die Philosophie Cassirers für neue Perspektiven, die 
die hier vertretenen Überlegungen zur digitalen Welt begleiten werden.

Insbesondere die Definition der Technik als symbolische Form samt 
der Beschreibung ihrer grundlegenden Funktion der Produktion und 
Konstitution des Menschlichen; die allgegenwärtige Möglichkeit der 
Schaffung von Allianzen zwischen verschiedenen symbolischen Formen; 
und die besondere Natur der symbolischen Dimension, die die Gesamt-
heit der menschlichen Erfahrung umfasst, stellen die drei grundlegenden 
Prämissen dieser Arbeit dar.

1	  	Vgl. Federica Frabetti, »Rethinking the Digital Humanities in the Context 
of Originary Technicity«, Culture Machine (2011/12).

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

Mit der ersten diesen Prämissen, der Definition der Technik als sym-
bolische Form, werde ich beginnen.

1.1 Das Werkzeug als Urphänomen und die Technik  
als ontologische Kraft

Cassirer hat in seinem Hauptwerk Die Philosophie der symbolischen For-
men das Phänomen der Technik nicht thematisiert. Auch innerhalb seiner 
späteren systematischen Veröffentlichung, Essay on Man, wird die Tech-
nik nicht als eigene symbolische Form beschrieben. Cassirer widmet dem 
Thema der Technik jedoch den Text »Form und Technik«, in dem er eine 
luzide und originelle Perspektive auf das schon zu seinen Lebzeiten hoch-
aktuelle Problem der Technik einnimmt. Das Werk erschien 1930 in Berlin 
in dem Sammelband Kunst und Technik, herausgegeben vom Musiker und 
Musikpädagogen Leo Kestenberg. Wie Kestenberg im Vorwort des Buches 
schreibt, wurde die Technik in den 1920er Jahren als »Motor dieser Epo-
che«2 verstanden und ihre zentrale Rolle in der modernen Zeit machte eine 
Auseinandersetzung mit ihr unvermeidbar. Der Versuch, dieses Phänomen 
tiefer und klarer zu verstehen, ist ohne Frage in seiner Dringlichkeit von 
Cassirer und seinen Zeitgenossen wahrgenommen worden. Damals blick-
te man mit Begeisterung, aber auch Sorge auf die rasche Mechanisierung 
der Arbeits- und Sozialprozesse, die einen neuen beschleunigten Rhythmus 
des Lebens mit sich brachte. Die Aufregung ebenso wie die Furcht über 
die technologischen Veränderungen und Fortschritte zeigten sich auch in 
der Spaltung des intellektuellen Diskurses, der – damals wie heute – in 
der Gefahr stand, zwischen Vergöttlichung und Verteufelung der Technik 
eingeklemmt zu bleiben. Cassirers Erörterung über die Technik setzt an 
mit dem Bewusstsein, dass – trotz des verbreiteten Interesses – eine phi-
losophische Analyse des Phänomens der Technik noch nicht vorgenom-
men worden war. Und in der Tat schien das abstrakte Denken noch nicht 
in der Lage zu sein, sich mit dem Kern der technischen Welt auseinander-
zusetzen3. Der Technik und dem Werkzeug werde, so Cassirer, im Sys-
tem der Philosophie weiter »ein eigentümlicher peripherer Charakter«4 
zugewiesen, solange die aristotelische Trennung zwischen ēpistēmē und 
tekhnē, Wissen und Wirken als theoretischer Rahmen für das Verständ-
nis der technischen Welt bestehen bleibe.5 Diese eine Unterordnung des 

2	  	Leo Kestenberg, Kunst und Technik, Berlin: Wegweiser Verlag 1930.
3	  	Vgl. Ernst Cassirer, »Form und Technik«, in: ders. Schriften zur Philosophie 

der symbolischen Formen, Hamburg: Meiner 2009, S. 125.
4	  	Ebd.
5	  	Bernard Stiegler stellt in seinem Buch La technique et le temps. La faute 

d’Épiméthée (1994) klar, dass sich die Trennung zwischen ēpistēmē und 

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

Wirkens unter das Wissen implizierende Trennung macht die Technik 
nur unter den Parametern »Zweck und Mittel« verständlich und lässt 
die Frage nach dem Wesen der Technik unbeantwortet.6 Um die Tech-
nik als wirkliches philosophisches Problem zu behandeln, so Cassirer, 
muss man nach »den Bedingungen der Möglichkeit des technischen 
Wirkens und der technischen Gestaltung fragen«.7 Diese kantische Fra-
ge nach dem quid iuris der Technik entspricht also der Frage nach ih-
rem Geltungsgrund und ihrer inneren Funktionalität und Besonderheit. 
Es reicht nicht aus, die Technik neben andere kulturelle Formationen zu 
stellen, denn die Beziehung zwischen den verschiedenen symbolischen 
Formen ist niemals friedlich, sie sind keine statischen Formen, sondern 
es handelt sich um dynamische und plurale Beziehungen8. Das Auftreten 
eines neuen Elements innerhalb des kulturellen Systems ist keine blo-
ße Vergrößerung des Raums des Geistes, sondern beinhaltet eine »qua-
litative Umbildung«9 und »verändert die Art des Sehens selbst«10. Die 
Technik ist daher auch eine Art der Formgebung und Gestaltung der 
menschlichen Realität, d.h., sie ist ohne Zweifel auch eine symbolische 
Form. Es geht dann darum, nicht die Produkte der Technik als solche zu 
analysieren, sondern vielmehr die Form dieser Produktion zu begreifen: 
Es ist die transzendentale Bewegung von der forma formata zur forma 
formans, die nicht die Frage nach dem Seinsbegriff, sondern nach dem 
Formbegriff in den Mittelpunkt des philosophischen Diskurses Cassi-
rers stellt11. Die genetische Perspektive des Philosophen schaut auf die 
innere Gesetzlichkeit und Funktion jeder symbolischen Form, nur so 
kann die Energie und die Dynamik der menschlichen Kultur in ihrer 
Komplexität und Pluralität erfasst werden. Die Technik ist also eine 

tekhnē aus einem spezifischen politischen Kontext ergibt, nämlich dem Streit 
zwischen Philosophen und Sophisten, in dem Letztere von Ersteren beschul-
digt werden, den Logos zu instrumentalisieren. Der Konflikt zwischen dem 
philosophischen ēpistēmē und dem sophistischen tekhnē bestimmt den theo-
retischen (und vorurteilsbehafteten) Rahmen, in dem die Frage der Technik 
in der Geschichte der westlichen Philosophie behandelt wird. So ist es nicht 
verwunderlich, dass sowohl Cassirer als auch Stiegler die Technik als einen 
verdrängten Gegenstand des philosophischen Denkens betrachten. In Stieg-
lers Worten: »Schon bei ihrem Ursprung und bis heute hat die Philosophie 
die Technik als Gegenstand des Denkens verdrängt. Die Technik ist das Un-
gedachte«. Bernard Stiegler, Technik und Zeit (I). Der Fehler von Epimet-
heus, Zürich-Berlin: Diaphanes 2009, S. 7.

6	  	Cassirer, »Form und Technik«, S. 126.
7	  	Ebd.
8	  	Ebd.
9	  	Cassirer, »Form und Technik«, S. 126.
10	 	Ebd.
11	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 126 f.

WERKZEUG ALS URPHÄNOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

autonome »Grundrichtung des Erzeugens«12 und ihre Affinität zu den 
anderen symbolischen Formen, wie der Sprache, dem Mythos und dem 
wissenschaftlichen Denken ist rein formal (niemals substantiell) und 
somit auf deren Kreativität und symbolische Funktion zurückzuführen.

In »Form und Technik« fügt Cassirer die Technik jedoch nicht nur in 
das System der Philosophie der symbolischen Formen ein, sondern bie-
tet auch eine Interpretation des technischen Phänomens, die der Technik 
eine Urfunktion für die menschliche Kreativität zuweist. Gerade die tech-
nische Tätigkeit zusammen mit der Sprache stellen die unverzichtbaren 
Formen des Menschlichen dar, denn erst durch und in der technischen 
und sprachlichen Vermittlung entsteht der Kulturraum bzw. seine eigen-
tümliche Umwelt. Diese zwei Formen der Vermittlung bilden die Realität 
nicht nach, sondern sind Mittel, um diese zu erfassen.13 Cassirers These 
ist also, dass der Logos nicht nur einen theoretischen, sondern auch ei-
nen instrumentellen Wert hat:

Alle geistige Bewältigung der Wirklichkeit ist an diesen doppelten Akt 
des Fassens gebunden: an das Begreifen der Wirklichkeit im sprachlich-
theoretischen Denken und an ihr Erfassen durch das Medium des Wir-
kens; an die gedankliche wie an die technische Formgebung.14

Es ist nämlich diese Fähigkeit der Formgebung, die den Menschen vom 
nicht-menschlichen Tier unterscheidet: der Doppelbewegung vom Grei-
fen zum Begreifen liegt immer eine symbolische Haltung zugrunde. Die 
technische Aktivität hat eine symbolische Funktion bzw. die symbolische 
Funktion der technischen Aktivität ist, was die menschliche Nutzung des 
Werkzeugs zu einer technischen Geste macht, die nicht nur individuell, 
sondern auch und vor allem sozial und gesellschaftlich geprägt ist. Jean 
Lassègue schreibt in Technical Activity as a Symbolic Form »a tool is 
not a technology«15 – denn die technologische Aktivität erfordert den 
Zugang zur symbolischen Ebene der Bildung und der kollektiven Orga-
nisation des Wissens um die Schaffung und Nutzung einer bestimmten 
Technologie. Die Technik als symbolische Form zu begreifen, bedeutet 
also, das technische Handeln als eine dem Menschen eigene symboli-
sche Tätigkeit zu begreifen; zu Ende gedacht, bedeutet das auch, dass 
die Technik nicht als eine einheitliche und homogene Form der Mensch-
heit bestehen kann, sondern dass jede Kultur ihre eigene technologische 
Form entwickelt. Was als universell gilt, ist die technische Urfunktion: 

12	 Cassirer, »Form und Technik«, S. 132.
13	 Cassirer, »Form und Technik«, S. 133–134.
14	 Cassirer, »Form und Technik«, S. 134.
15	 Jean Lassègue, »Technical Activity as a Symbolic Form: Comparing Money 

and Language«, in: Aud Sissel Hoel/Ingvild Folkvord (Hg.), Ernst Cassirer 
on Form and Technology. Contemporary Readings, Hampshire: Palgrave 
Macmillan 2012, S. 151.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

Externalisierung menschlicher Fähigkeiten in äußeren Werken und Inter-
nalisierung äußerer Prothesen.16 Diese Funktion konkretisiert sich aber 
immer in historisch wie kulturell situierten Formen und es ist ein (west-
licher) philosophischer Bias, zu denken, dass es nur eine Auffassung der 
Technik (und technologischen Praxis) gibt.17 Die Situiertheit von Tech-
niken bedeutet dann, das soziale und kulturelle Umfeld zu berücksichti-
gen, in dem sich Techniken und Technologien entwickeln, statt die (west-
liche) Idee von Technik zu hypostasieren.18 Die symbolische Funktion 
der Technik verweist vielmehr auf die kreative und gestaltende Kraft 
des technischen Handelns auf den Menschen, also auf seine anthropo-
gonische Kraft. Wie Cassirer hervorhebt, ist die Technik nicht auf ihren 
instrumentellen Gebrauch reduzierbar, da sie immer eine Reflexion und 
eine neue Produktion des Bewusstseins des Menschlichen selbst mit sich 
bringt.19 Das technische Objekt, das Werkzeug, hat seine ursprüngliche 
Funktion weniger darin, dass der Mensch durch es einen neuen Teil der 
Natur seinem Willen unterwirft,20 sondern vor allem in dem »Gewinn 

16	 	Vgl. Yuk Hui, The Question Concerning Technology in China: An Essay in 
Cosmotechnic, Falmouth: Urbanomic 2016, S. 8. und André Leroi-Gour-
han, Gesture and Speech, Cambridge-London: MIT Press 1993.

17	 	Vgl. Hui, The Question Concerning Technology in China, S. 4. In dem oben 
erwähnten Buch hat der Philosoph Hui das Konzept der Kosmotechnik 
vorgeschlagen, um die vielfältigen Ursprünge und Auffassungen von Tech-
nik zu berücksichtigen. Ihm zufolge drückt die Kosmotechnik die Vereini-
gung von kosmischer Ordnung und moralischer Ordnung durch technische 
Aktivitäten aus (Hui, S. 19–20). Unterschiedliche Kosmologien entsprech-
en also unterschiedlichen Techniken, die immer die dynamische Beziehung 
zwischen dem Menschen und seiner Umwelt zum Ausdruck bringen (Hui, S. 
18). Es ist sicherlich interessant, Cassirer und Hui an diesem Punkt in Dialog 
zu bringen. Cassirers philosophischer Rahmen ermöglicht ein nicht-mono-
lithisches Verständnis des Problems der Technik (und des Digitalen), das in 
bemerkenswerter Weise mit dem Denken zeitgenössischer Philosophen der 
Technik wie Bernard Stiegler und Yuk Hui selbst übereinstimmt.

18	 	Der Begriff Technik wird als Oberbegriff verwendet, der sowohl die Defini-
tion von Technik als tekhnē als auch von Technologie als überindividueller 
Prozess umfasst. Der Begriff Technik bezieht sich im Allgemeinen auf jede 
Praxis der Herstellung und Verwendung von Werkzeugen.

19	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 151 f.
20	 	Cassirer lehnt die traditionellen Trennung zwischen Kultur und Natur ab, 

in die das technische Instrument als Scheitelpunkt eingefügt wird und so die 
Grenze zwischen beiden klar markiert, sondern schlägt – in einer für sei-
nen philosophischen Stil typischen Bewegung – eine polare Konzeption des 
Verhältnisses zwischen Kultur und Natur vor. Im Gegensatz zur Idee von 
der technischen Herrschaft des Menschen über die Natur, die der Kultur im 
Wesentlichen fremd und entgegengesetzt bleibt, sieht Cassirer das Verhält-
nis von Technik-Natur-Kultur als eine anthropogonische Trias, in der jeder 

WERKZEUG ALS URPHÄNOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

der Form«,21 den das technische Handeln mit sich bringt. Die technische 
Vermittlung distanziert uns von einer direkten und unmittelbaren Inter-
aktion mit der Wirklichkeit, bringt aber gleichzeitig immer auch eine 
neue Sicht auf sie mit sich und ermöglicht einen neuen Aspekt der Wirk-
lichkeit: Ein neuer Weltaspekt wird durch diese Vermittlung erschaffen.22

Es ist der transzendentale Ansatz, der Cassirers philosophisches Sys-
tem plastisch macht und vor allem in die Lage versetzt, die Differenz zu 
denken und einzubeziehen. Wie Aud Sissel Hoel in Technics of Thinking 
schreibt: »the main lesson to be drawn from Cassirer’s essay on techno-
logy is that genuine relations are differential, which is to say that they 
are mediated by ›foreign‹ material and historically constituted forms«.23

Auf diese Weise kann Cassirer das technische Objekt in die Philoso-
phie der symbolischen Formen einordnen, ohne seine Fremdheit zu til-
gen oder seine Differenz zu exorzieren. Dabei tritt er in einen kritischen 
Dialog24 mit der Lebensphilosophie und zwei ihrer wichtigsten Vertreter, 

Faktor in Wechselbeziehung steht. Die Symbolischen Formen, als Vermitt-
lungen, heben den Menschen aus seiner Physiologie heraus und transportie-
ren ihn gleichzeitig in seine eigentümliche Umwelt, die biologisch und kul-
turell zugleich ist. Außerhalb davon findet man nicht das verlorene Paradis 
einer vor-sozialen oder vor-kulturellen menschlichen Natürlichkeit, sondern 
einen stummen und beengten Raum, der vor allem nicht menschlich ist. Für 
Cassirer ist die Kultur die organische Umwelt des Menschlichen und nicht 
der Bruch des Menschen mit der Natur. Vgl. dazu: Aud Sissel Hoel/Iris van 
der Tuin, »The Ontological Force of Technicity: Reading Cassirer and Si-
mondon Difractively«, Philosophy & Technology (2013/26), S. 188 und 
Dennis M. Weiss, »Failures of Convergence«, in: Aud Sissel Hoel/Iris van 
der Tuin (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology, S. 243.

21	 	Cassirer, »Form und Technik«, S. 135.
22	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 135 f.
23	 	Aud Sissel Hoel, »Technics of Thinking«, in: Aud Sissel Hoel/Iris van der 

Tuin (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology, S. 67.
24	 	Nach Cassirers ursprünglichen Redaktionsplan hätte der dritte Band der 

Philosophie der symbolischen Formen mit einer kritischen Auseinanderset-
zung zwischen seiner eigenen philosophischen Vision und der zeitgenössi-
schen Philosophie, insbesondere der Lebensphilosophie von Simmel, Klages 
und Heidegger, enden sollen, eine Auseinandersetzung, die anhand des »hei-
ßen« Themas des Gegensatzes zwischen Geist und Leben hätte entwickelt 
werden sollen. Obwohl der kritische Essay bereits fertiggestellt war, wurde 
er nicht in das Werk aufgenommen, sondern 1930 in Teilen und erst nach 
dem Tod des Philosophen vollständig veröffentlicht. Vgl. dazu: Ernst Cassi-
rer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III, S. xi; Ders., »›Geist‹ 
und ›Leben‹ in der Philosophie der Gegenwart«, Die Neue Rundschau XLI, 
Berlin: S. Fischer 1930, S. 244–264; Ders., Nachgelassene Manuskripte und 
Texte (I). Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hg. von John Michael 
Krois und Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner 1995.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

Ludwig Klages und Georg Simmel. In Klages’ Verurteilung der Technik25 

wie in Simmels Pessimismus über das tragische Schicksal der Kultur26 er-
blickt Cassirer die Unzufriedenheit eines Zeitalters mit dem modernen 
Dasein und mit einer kulturellen Welt, die von objektiven Formen des 
Wissens sowie der Technik beherrscht wird und in der sich das Subjekt 
entfremdet und entmachtet fühlt. In der Lebensphilosophie von Klages 
und Simmel nimmt diese Kulturkritik die Form eines realen Konflikts 
zwischen Geist und Leben, zwischen den kulturellen Formen und dem 
Leben in seinem pulsierenden Dasein an. Die moderne Technik scheint 
diesen Konflikt zu radikalisieren, indem sie sich als weitere Vermittlungs-
instanz zwischen den Menschen und die Unmittelbarkeit des Lebens 
schiebt, den Lebensrhythmus unterbricht und das Subjekt von sich selbst 
und seinen Gefühlen entfremdet.27 In der Zurückweisung dieses Vor-
wurfs gegen die Technik und den Kulturpessimismus der Lebensphilo-
sophie wird Cassirers Position zum Problem der Technik umrissen, eine 
Position, die über den Text von 1930 hinaus zu Cassirers Projekt einer 
Metaphysik der symbolischen Formen führt. Bereits in »Form und Tech-
nik« argumentiert Cassirer, dass gerade die Verkeilung des technischen 
Objekts zwischen dem Subjekt und der Außenwelt den notwendigen Ab-
stand für die Entstehung des objektiven Denkens und des Selbstbewusst-
seins schafft, aber erst dank unveröffentlichter Schriften und Notizen 
aus Cassirers Nachlass28 kann diese These auf ihre originellsten und ra-
dikalsten Schlussfolgerungen hin zugespitzt werden.

Der philosophische Knoten, mit dem Cassirer zu kämpfen hat, betrifft 
die Dynamik zwischen der Unmittelbarkeit des Lebens und der Vermitt-
lung kultureller Formen, innerhalb derer der Mensch nicht anders kann, 
als sich zu repräsentieren und zu objektivieren. Die entscheidenden Fra-
gen sind also gerade, ob diese Unmittelbarkeit überhaupt möglich ist und 
ob die symbolische Vermittlung nichts anderes ist als die ständige Ent-
fremdung des Ichs von sich selbst. Diese Fragen sind mit einer weiteren 
grundlegenden Polarität verbunden, nämlich dem Problem der ursprüng-
lichen Einheit des Geistes (und damit der Funktion) und zugleich der Plu-
ralität der symbolischen Formen, die Cassirer ebenfalls als ursprünglich 

25	 	 In »Form und Technik« bezieht Cassirer sich auf zwei Arbeiten von Kla-
ges: Ludwig Klages, Vom kosmogonischen Eros, München 1922 und Ders., 
Mensch und Erde. Fünf Abhandlungen, München 1920.

26	 	Georg Simmel, »Der Begriff und die Tragödie der Kultur«, in: ders., Philo-
sophische Kultur. Gesammelte Essais, Leipzig: Kröner Verlag 1919, S. 223–
253. (In »Form und Technik«: G. Simmel, Der Begriff und die Tragödie der 
Kultur, in: Philosophische Kultur. Gesammelte Essais, Potsdam 1923, S. 
236–267).

27	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S.148 f.
28	 	Es wird auf den schon oben erwähnten Text verwiesen: Cassirer, Nachgelas-

sene Manuskripte und Texte (I). Zur Metaphysik der symbolischen Formen. 

WERKZEUG ALS URPHÄNOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

voraussetzt.29 Diese unausweichlichen Fragen führen Cassirer dazu, sich 
selbst auf der primitiven Ebene der Wirklichkeit zu befragen und die Phi-
losophie der symbolischen Formen in einen metaphysischen Rahmen zu 
stellen, den der Philosoph selbst als »symbolischen Idealismus« bezeich-
net.30 Diese philosophische Haltung bedeutet, dass man ontologisch kei-
nen Nullpunkt der Wirklichkeit postulieren kann, der unabhängig und 
genetisch ursprünglich ist in Bezug auf die Darstellung, die die symboli-
sche Aktivität von ebendieser Wirklichkeit macht. Eine Ontologie eines 
absoluten Seins ist nicht möglich, weil es kein originäres Sein gibt, son-
dern nur eine originäre Einheit geistiger Energie, d.h. eine funktionelle 
Einheit. Im Cassirers Worten:

Ein »Sein« irgendwelcher Art giebt es daher immer nur kraft einer be-
st[immten] Energie[,] < die »Natur« z.B. nur kraft der künstlerischen, 
der religiösen, der wissenschaftlichen Energie> u.ohne den Bezug auf sie 
wird der Begriff eines solchen »Seins« für uns vollständig leer!31

Das heißt, wenn man von den Formen, in denen die Welt dem Menschen 
erscheint, abstrahiert, wird sie sich nicht in »Fleisch und Blut« zeigen, 
sondern einfach verschwinden. Wie Hoel und van der Tuin hervorhe-
ben, zeigen diese metaphysischen Prämissen, dass für Cassirer die sym-
bolische Aktivität in den eigentümlichen Vermittlungen, durch die sie 

29	 	»Vor dem philosophischen Blick, der die Welt als absolute Einheit erfassen 
will, soll zuletzt, wie alle Mannigfaltigkeit überhaupt, so insbesondere die 
Mannigfaltigkeit der Symbole zergehen: Die letzte Wirklichkeit, die Wirk-
lichkeit des Seins an sich selbst, soll sichtbar werden«. (Cassirer, Die Philo-
sophie der symbolischen Formen, Bd. III, S.1).

30	 	 In Konvolut 107 – unter dem Titel Symbolbegriff: Metaphysik des Symbo-
lischen in dem oben zitierten Band veröffentlicht – sind Notizen gesammelt, 
die Cassirer zwischen 1921 und 1927, also zeitgleich mit der Abfassung der 
Philosophie der symbolischen Formen, geschrieben hat und die von dem In-
teresse des Philosophen zeugen, sowohl das Verhältnis zwischen Metaphy-
sik und symbolischer Form zu definieren als auch zu bestimmen, in welche 
Art von Metaphysik die Ergebnisse der Philosophie der symbolischen For-
men legitimerweise einzuordnen sind. Er definiert seine Position als einen 
»symbolischen Idealismus«, der sowohl von der Metaphysik des dogmati-
schen Realismus als auch von der positivistischen Metaphysik gleich weit 
entfernt ist, die beide – obwohl gegensätzlich – in der Annahme zusammen-
treffen, dass das geistige Leben und seine Funktionen Repräsentationen ei-
nes unabhängig von ihnen gegebenen Realen sind. Genau diese Annahme 
wird vom symbolischen Idealismus Cassirers zurückgewiesen, der katego-
risch die Idee ablehnt, dass ein Reales als fremd und außerhalb seiner Re-
präsentationen postuliert werden kann, weil es nur in ihnen seine Existenz 
annimmt. (Vgl. dazu: Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, 
S. 261 f.)

31	 	Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 262.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

dekliniert wird, immer eine ontologische Kraft beinhaltet.32 Der ontolo-
gische Wendepunkt, der Cassirers dynamischer und plastischer Philoso-
phie zugrunde liegt, ist:

»subjektiv, statt objektiv«. Was zu fordern ist, ist nicht die Einheit ›des‹ 
Dinges, des absolut[en] Gegenstandes – sondern Einheit des Geistes [,] 
der geistigen Energie als solcher in aller Verschiedenheit der »symboli-
schen Formen«.33

Die Objektivität und die Legitimität, die die symbolischen Formen der 
menschlichen Realität verleihen, liegen nicht in deren Anpassung an 
eine gegebene äußere Realität, an ein absolutes Reales, sondern in ih-
nen selbst, in ihren verschiedenen Gesetzen und Bezugssystemen, inner-
halb derer die Objekte nicht nur Legitimität erlangen, sondern für den 
Menschen werden, d.h., sie werden Objekte für den Menschen. Einer 
Ontologie des Seins setzt Cassirer eine ontologische Pluralität entgegen, 
d.h. eine Pluralität von Objektivierungsformen der Wirklichkeit: Es gibt 
nicht eine Welt, sondern so viele Welten wie die Visionen, derer der Geist 
fähig ist. Die Differenzierung ist die Wurzel des ursprünglichen Phäno-
mens des Lebens:

Wir gehen hier eben nicht von der Urtatsache des sog[ennanten] »Seins«, 
sondern von der des »Lebens« aus – dieser Tatsache aber ist das Ausei
nandergehen in eine Mannigfalt[igkeit] verschiedener Richtungen durch-
aus wesentlich – u. das gerade ist das Urphaenomen des Lebens selbst, 
daß es sich in dieser Divergenz in seiner tiefen unerschütterlichen Ein-
heit behauptet.34

Im Mittelpunkt steht das Urphänomen35 der kontinuierlichen Entfaltung 
des Lebens in mehrere Richtungen. Das Urphänomen ist also das, was 
niemals direkt erklärt werden kann, sondern nur durch die Formen, in 
denen es sich entfaltet; es ist das, was nur »im Abglanz, im Beispiel, Sym-
bol, in einzelnen und verwandten Erscheinungen«36 verstanden werden 
kann. Dieses Urphänomen ist keine Monade (ein einzigartiges und ein-
deutiges Phänomen), sondern wiederum differenziert und polar. In der 
Schrift Über Basisphänomene von 1940 gibt Cassirer seinen Überlegun-
gen zum Urphänomen eine genauere Richtung. Ausgehend von Goethes 

32	 	Vgl. dazu: Hoel/van der Tuin, »The Ontological Force of Technicity: Read-
ing Cassirer and Simondon Difractively«.

33	 	Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 262.
34	 	Ebd.
35	 	Den Begriff des Urphänomens und seine theoretische Komplexität leitet 

Cassirer von Goethe ab und ist sicherlich dessen Morphologie geschuldet.
36	 	Christian Möckel, »Cassirer ›Basisphänomene‹ – eine Synthese von Goe-

thes ›Urphänomen‹ und Carnaps ›Basis‹ der Konstitutionssysteme?«, in: The 
Original Phenomena, Cassirer Studies III-2010, Napoli: Bibliopolis 2010, S. 
69.

WERKZEUG ALS URPHÄNOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Maximen 391, 392, 393 – gesammelt in Maximen und Reflexionen – 
gelangt Cassirer zur Definition der drei Basisphänomene37 des Ich, Du 
und Es. Das Ich-Phänomen38 ist das Phänomen des Lebens selbst, es ist 
kein Wesen, sondern ein kontinuierlicher Fluss und ist daher nicht auf ei-
nen bestimmten Moment beschränkt, sondern umfasst die Gesamtheit.39

Das Phänomen des Du ist das Wirkensphänomen.40 Es macht die Abs-
traktion des Phänomens des Ichs als Monade deutlich, da das Ich-Phä-
nomen immer von der Erfahrung des Handelns und Wirkens begleitet 
wird. Diese ursprüngliche Erfahrung stellt ein weiteres grundlegendes 
Moment für die Konstitution der Wirklichkeit dar, denn mit dem Be-
wusstsein des Wirkens erleben wir etwas, das sich unserem Handeln wi-
dersetzt. Und so kommen wir zum Bewusstsein des Gegen-standes, als 
das, was vor uns ist und uns gegenübersteht. Aber dieser Gegenstand ist 
noch nicht das »Es«, verstanden als eigenständiges Werk, sondern hat 
die Eigenschaft, uns als Du gegenüberzutreten, als etwas – noch nicht 

37	 	Die Entwicklung des Begriffs Basisphänomen, der Goethes Urphänomen 
ersetzt, wird von Cassirer nicht begründet oder erklärt, aber einige Au-
toren haben die Hypothese aufgestellt, dass sie aus Cassirers Interesse an 
und Begegnung mit der Position des logischen Positivismus des Wiener 
Kreises und insbesondere mit einem seiner führenden Philosophen, Ru-
dolf Carnap, resultiert. Carnap entwickelte den Begriff der »Basis« in Der 
logische Aufbau der Welt, einem Werk, in dem der Philosoph versuchte, 
ein Konstitutionssystem wissenschaftlich-empirischer Begriffe zu konst-
ruieren, die sich auf eine Basis beziehen lassen müssen, die eine letzte Be-
ziehung für sie darstellt. (Vgl. dazu: Möckel, »Cassirer ›Basisphänomene‹ 
– eine Synthese von Goethes ›Urphänomen‹ und Carnaps ›Basis‹ der Kon-
stitutionssysteme?«, S. 82–86 und Ernst Cassirer, La metafisica delle for-
me simboliche, hg. von Giulio Raio, Milano: Sansoni 2003, S. XXXVII–
XXXVIII).

38	 	Maxime 391: »Das Höchste, was wir von Gott und der Natur erhalten ha-
ben, ist das Leben, die rotierende Bewegung der Monas um sich selbst, wel-
che weder Rast noch Ruhe kennt; der Trieb, das Leben zu hegen und zu 
pflegen, ist einem jeden unverwüstlich eingeboren, die Eigentümlichkeit des-
selben jedoch bleibt uns und andern ein Geheimnis.« (Johann W. Goethe, 
Werke (XII). Schriften zur Kunst und Literatur, München: Hamburger Aus-
gabe 1998, S. 396).

39	 	Vgl. Ernst Cassirer, »Über Basisphänomene«, in: ders., Zur Metaphysik der 
symbolischen Formen, S.133–134.

40	 	Maxime 392: »Die zweite Gunst der von oben wirkende Wesen ist das Er-
lebte, das Gewahrwerden, das Eingreifen der lebendig-beweglichen Monas 
in die Umgebungen der Außenwelt, wodurch sie sich erst selbst als inner-
lich Grenzenloses, als äußerlich Begrenztes gewahr wird. Über dieses Erleb-
te können wir, obgleich Anlage, Aufmerksamkeit und Glück dazu gehört, 
in uns selbst klar werden; andern bleibt aber auch dies immer ein Geheim-
nis.« (Goethe, Werke (XII), S. 396–397).

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

Wesenhaftes – mit eigenem Willen, das mit uns um einen gemeinsamen 
Handlungsraum ringt.41

Mit der Sphäre des Werkes tritt ein neues Bewusstsein der Außenwelt 
vor uns, das ist das dritte Basisphänomen, das Phänomen des Es oder 
Werk-Phänomen42. Mit ihm erreichen wir eine Form der Objektivität, 
die dem Moment des Wirkens fremd ist, das Werk steht in der Tat als 
eigenständiges und festes Objekt vor uns. Im Werk findet das Wirken, 
das sich in ihm kristallisiert, sein eigenes Ende – und sein eigenes Ziel. 
Mit dem Werk findet eine Distanzierung vom Ich statt als einem grund-
legenden Moment für das Bewusstsein der Welt, denn jenes nimmt eine 
neue Position in Bezug auf den Gegenstand des Phänomens des Du ein. 
Das Bewusstsein des Werkes ist der erste Schritt zur Entstehung des Be-
wusstseins der Dinge, denn es beansprucht Autonomie vom Ich und vom 
Wirken. Es handelt sich also um eine Form der Entfremdung vom Ich, 
die aber nicht negativ verstanden werden kann, weil nur in einer sol-
chen Entfremdung eine neue Stellung des Menschen zur Welt möglich 
wird und »uns erst zu dem eigentlichen Wirklichkeitsbewusstsein hin-
führt«.43 Die »Sphäre des Werkes« eröffnet die »Sphäre der Dinge« – 
oder vielmehr des Bewusstseins der Dinge: Es ist das Werk, das die Ver-
mittlung zur Sphäre der Objektivität leistet. Die »Dinge« finden sich also 
ursprünglich nicht als uns völlig fremde Existenzen, sondern im Medium 
des Werkes, das sie in erster Linie zu Werkzeugen macht:44

Die Sachsphaere ist vielmehr die Sphaere der »Sachlichkeit«[;] es ist der 
»Geist« der Sachlichkeit, der uns mit ihr zugänglich wird – und mit ihr 
der letzte »Vorstoß« in die Wirklichkeit – Das »Fenster«, das zur Wirk-
lichkeit führt [,] ist erst jetzt ganz geöffnet – der »Blick« für die Wirk-
lichkeit, für die Objektivität ist uns geöffnet, indem wir sie im Werk und 
in der objektiv-darstellenden Sprache vor uns ausbreiten [.]45

Deutlich wird in dieser Notiz die Kontinuität zu »Form und Technik«, 
wo Cassirer bereits die sehr enge Verbindung zwischen der Sprache und 
der Technik beschreibt: »Sprache u. Werkzeug [entwickeln sich, Anm. d. 

41	 	Vgl. Cassirer, »Über Basisphänomene«, S. 134–135.
42	 	Maxime 393: »Als Drittes entwickelt sich nun dasjenige, was wir als Hand-

lung und Tat, als Wort und Schrift gegen die Außenwelt richten; dieses ge-
hört derselben mehr an als uns selbst, so wie sie sich darüber auch eher ver-
ständigen kann, als wir es selbst vermögen; jedoch fühlt sie, daß sie, um 
recht klar darüber zu werden, auch von unserm Erlebten soviel als möglich 
zu erfahren habe. Weshalb man auch auf Jugendanfänge, Stufen der Bildung, 
Lebenseinzelnheiten, Anekdoten und dergleichen höchst begierig ist.« (Goe-
the, Werke (XII), S. 397).

43	 	Cassirer, »Über Basisphänomene«, S. 136.
44	 	Vgl. ebd.
45	 	Cassirer, »Über Basisphänomene«, S. 137.

WERKZEUG ALS URPHÄNOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Verf.] aus einer Grundhaltung des Menschen«46, nämlich dem Bedürfnis, 
einen terminus medius zwischen sich und die Welt zu setzen – eine sym-
bolische Vermittlung, die ihre spiegelbildliche Urform im Wort und im 
Werkzeug findet. Das Phänomen des Es erfasst genau die Distanz zwi-
schen Subjekt und Welt, die nur entstehen kann, wenn der dritte und ver-
mittelnde Begriff des Werks dazwischengeschaltet wird: Erst durch diese 
Vermittlung rückt die Außenwelt vom Subjekt ab, das nun – mit unter-
schiedlichen Freiheitsgraden – in ihr und an ihr handeln, aber auch über 
sich selbst und die Welt nachdenken kann.47 Technik und Sprache sind 
in der Tat zwei Momente desselben Werk-Phänomens, beide notwendig 
für den Prozess der Hominisierung, der für Cassirer nichts anderes be-
deutet als die Entstehung der symbolischen Funktion in diesen beiden 
ursprünglichen Vermittlungen. So verstanden, sind Sprache und Tech-
nik die doppelte Verzweigung der einzigen Wurzel des Werk-Phänomens 
und haben in diesem Sinne einen logischen Vorrang vor anderen symbo-
lischen Formen, sie sind symbolische Urformen.

Dies wird durch die Klärung der »Position« deutlich, die für Cassirer 
die Basisphänomene im System der Philosophie der symbolischen For-
men einnehmen. Nicht das logisch bewusste Subjekt deduziert die Wirk-
lichkeit, sondern es sind die Basisphänomene, die der Deduktion der 
Wirklichkeit zugrunde liegen: »Sie sind ›vor‹ allem Denken und Schlies-
sen [,] liegen diesem selbst zu Grunde – vielmehr sind [es] sie selbst, 
die Wirklichkeit zuerst ›aufschliessen‹ – d. h. offenbaren, manifest-ma-
chen«.48 Die Basisphänomene sind also nicht Entitäten, die vermittelt 
werden können, sondern die eigentlichen Vermittlungsmodi:

Bildlich gesprochen: sie sind nicht etwas an sich Vorhandenes, was ir-
gendwie durch die Fenster unseres Bewusstseins (sei es durch die Fens-
ter unserer »Sinnesorgane«, sei es durch andere »geistige«, spirituelle 
»Medien« gesehen wird) zu uns hereinkommt - sondern sie sind selbst 
die Fenster der Wirkl[ichkeits] - Erk[kenntnis] - das [,] wodurch wir uns 
der Wirkl[ichkeit] aufschließen [.]49

46	 	Ebd. 
47	 	»Alles denken ist seiner reinen logischen Form nach mittelbar […]. Das 

Werkzeug erfüllt die gleiche Funktion, die sich hier in der Sphäre des Lo-
gischen darstellt, in der gegenständlichen Sphäre: Es ist gleichsam der in 
gegenständlicher Anschauung, nicht im bloßen Denken erfaßte ›terminus 
medius‹. Es stellt sich zwischen den ersten Ansatz des Willens und das Ziel 
– und es gestattet in dieser Zwischenstellung erst, beide voneinander zu son-
dern und in die gehörige Distanz zu setzen« (Cassirer, »Form und Technik«, 
S. 142–143).

48	 	Cassirer, »Über Basisphänomene« S. 132.
49	 	Ebd.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

Die Basisphänomene sind als die wahren Bedingungen der Möglichkeit 
der symbolischen Formen zu interpretieren, nur dank dieser drei Phäno-
mene öffnen sich das Auge und damit die möglichen Brechungsformen 
seines Blicks auf die Wirklichkeit: »Die eigentliche Realität ist für uns 
das Subjekt, das aller dieser ›Ansichten‹ fähig ist«,50 und das Subjekt, das 
die Wirklichkeit durch Visionen darstellt, ist niemals ein Subjekt, das als 
cartesianisches Cogito verstanden wird, es ist niemals nur das ursprüng-
liche Phänomen des Ichs, sondern vielmehr die dreidimensionale Struk-
tur von Ich, Du und Es, eines transzendentalen und idealen Subjekts.

In dem Text von 1940 wird vielleicht mehr als anderswo die plasti-
sche und pluralistische Kraft der Philosophie der symbolischen Formen 
erfasst. Ihr liegt nämlich ein dynamisches Kräftefeld zugrunde, in das 
die Differenz als notwendige Funktion des Systems eingefügt ist und in 
dem die Differenzierung – oder Brechung – der geistigen Energie in ver-
schiedene Formen des Verständnisses und der Konstitution der Wirklich-
keit ebenso ursprünglich ist wie deren funktionale Einheit. Die Technik 
spielt in diesem System eine wichtige Rolle, für Cassirer ist sie mit dem 
Menschen ko-emergent und in gewissem Sinne ist die symbolische Ver-
mittlung untrennbar mit der technischen Vermittlung verbunden. Wie 
die Sprache durchdringt sie die gesamte Sphäre des Menschen, und so 
ist es nicht verwunderlich, dass die symbolische Form der Technik seit 
der Neuzeit an Intensität gewonnen hat, und genau diese Heftigkeit oder 
gar Aggressivität gilt es weiter zu untersuchen.

1.2 Mythos – Technik – Wissenschaft:  
Linearität oder Schwingung

Nachdem die ursprüngliche Funktion definiert wurde, die Cassirer der 
Sprache und der Technik zuweist (identifiziert als symbolische Urfor-
men), wird es notwendig, einen Konflikt zu analysieren, der im gesam-
ten System der Philosophie der symbolischen Formen latent vorhanden 
ist und der auch das Problem der Technik betrifft. Zwei widersprüchli-
che Seelen koexistieren in Cassirers Werk: auf der einen Seite das trans-
zendentale Denken, dynamisiert und historisiert, das die Methode für die 
gesamte Philosophie Cassirers bestimmt und die Dynamik und den Plu-
ralismus des Systems garantiert; und auf der anderen Seite die ständige 
Tendenz des Philosophen, in eine teleologische Interpretation der Philo-
sophie der symbolischen Formen zu verfallen, wonach sich das Schicksal 
der menschlichen Kultur von den primitivsten Formen, wie der des My-
thos, zu höher fortgeschrittenen Formen entwickelt und sich – in einem 

50	 	Ernst Cassirer, »Symbolische Formen. Zu Band IV«, in: ders., Zur Metaphy-
sik der symbolischen Formen, S.230.

MYTHOS – TECHNIK – WISSENSCHAFT: LINEARITÄT ODER SCHWINGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

fast eschatologischen Sinne – in der symbolischen Form des logisch-wis-
senschaftlichen Denkens erfüllt.51 Zu finden ist dieser Widerspruch auch 
in »Form und Technik«, nämlich dort, wo Cassirer Interpretationen der 
Technik sowohl als ursprüngliche Vermittlungsform als auch als das, was 
dem Menschen die Überwindung seines primitiven magisch-mythischen 
Zustands ermöglicht, vereint: »Das Werkzeug erst und sein regelmäßi-
ger Gebrauch durchbricht prinzipiell die Schranke dieser Vorstellungs-
art. In ihm kündigt sich die Götterdämmerung der magisch-mythischen 
Welt an«.52 Gerade dank der symbolischen Form der Technik löst sich 
der Mensch aus dem »rätselhaften Zwielicht«,53 aus der »Dämmerung 
des magisch-mythischen Weltbildes«54 und geht durch den Fortschritt 
der technischen Tätigkeit vom Homo divinans zum Homo faber, von ei-
ner mythischen Subjektivität zu einer objektivierten Subjektivität über.55 
Die mythische Darstellung der Welt bringt eine eigentümliche magische 
Identifizierung zwischen dem Ich und der Welt mit sich: Das Subjekt 
ist nicht mit einer Welt konfrontiert, die als äußerlich und ihm fremd 
wahrgenommen und verstanden wird, sondern im mythischen Verständ-
nis ist das Subjekt in ein dichtes symbolisches Netz eingebettet, in dem 
der Mensch nur einen Knotenpunkt darstellt, der mit anderen Knoten-
punkten verbunden ist. Es gibt keine Distanz zwischen Subjekt und Ob-
jekt, zwischen Subjekt und Welt, und deshalb bewegt sich der Mensch 
in der mythischen Welt nur durch kodifizierte und magische Formeln, 
die dazu dienen, sich eine Realität anzueignen und zu kontrollieren, die 
als absolut lebendig und mit dem Menschen zusammenwirkend wahr-
genommen wird.56 Was im mythischen Stadium des Bewusstseins noch 
fehlt, ist die Fähigkeit, die Welt in die Ferne zu holen und ihr damit als 
Subjekt zu begegnen:

51	 	Ein aufmerksamer Leser und Kritiker Cassirers war Hans Blumenberg, der 
sich ebenfalls für das Studium des Mythos interessierte und der sich intensiv 
mit dem zweiten Band der Philosophie der symbolischen Formen mit dem Ti-
tel Das mythische Denken auseinandersetzte. Blumenberg weist darauf hin, 
dass Cassirer selbst, obwohl er die funktionalistische Wende gegen jede sub-
stantialistische Interpretation des Mythos vorschlug, seiner anti-essentialisti-
schen Position nicht treu geblieben ist, sodass seine Analyse der symbolischen 
Form des Mythos allzu oft in eine historisierende Perspektive abgleitet, in der 
der Mythos als ein auf den Verlauf der logisch-wissenschaftlichen Rationali-
tät gerichtetes Moment interpretiert wird. Der Mythos wird nur als terminus 
ad quem und nicht als terminus ad quo verstanden. (Vgl. dazu: Hans Blu-
menberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996, S. 186).

52	 	Cassirer, »Form und Technik«, S. 144.
53	 	Cassirer, »Form und Technik«, S. 136.
54	 	Ebd.
55	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 136 f.
56	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 140 f.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Denn jede solche Auseinandersetzung [von Ich und Welt, Anmerkung d. 
Verf.] fordert nicht nur Nähe, sondern Entfernung; nicht nur Bemächti-
gung, sondern auch Verzicht, nicht nur die Kraft des Erfassens, sondern 
auch die Kraft zur Distanzierung.

Ebendieser Doppelprozeß ist es, der sich im technischen Verhalten of-
fenbart und der es vom magischen Verhalten spezifisch unterscheidet. 
An Stelle der Macht des bloßen Wunsches ist hier die Macht des Wil-
lens getreten.57

Die Fähigkeit, eine Distanz zu setzen und das Objekt der Begierde nicht 
sofort (und auf magische Weise) zu ergreifen, ist der Grundstein, der dem 
Menschen neue Möglichkeiten eröffnet: »Dieses Stehenlassen des Zieles 
ist es erst, was eine ›objektive‹ Anschauung, eine Anschauung der Welt 
als einer Welt von ›Gegenständen‹ ermöglicht«.58 Aus dem metamorphi-
schen Fluidum der mythischen Welt entsteht eine stabile und determi-
nierte Welt, die Welt des logisch-wissenschaftlichen Denkens, die aus Ob-
jekten besteht, die als fremd und unabhängig vom menschlichen Willen 
wahrgenommen werden: Es entsteht ein Kosmos, das heißt eine geord-
nete und objektive Wirklichkeit59. Denn gerade wenn die Natur und die 
Objekte ihre Unabhängigkeit vom menschlichen Willen erhalten, ist ein 
theoretisches Bewusstsein in der Welt am Werk; die »Allmacht des Wun-
sches« und der »affektiven Phantasie« stößt an die Grenze des Mögli-
chen im Sinn des Objektiven.60 Der kritische Punkt dieser Analyse liegt 
aber genau in ihrer offensichtlichen Teleologie: »Der gesamte Entwick-
lungsgang der Menschheit stellt sich alsdann als ein in zahllosen Zwi-
schenformen sich vollziehender Verlauf dar, kraft dessen der Mensch von 
der Anfangsstufe des Homo divinans in die des Homo faber übergeht«.61

Hier wird die menschliche Geschichte als lineare Entwicklung vom 
primitiven Stadium des Homo magus bis zum höchsten Stadium des 
Homo faber interpretiert, der nichts anderes darstellt als das eurozen-
trische und normative Ideal des Menschen, welches sich von der Re-
naissance bis zur Moderne entwickelt hat. Diese Position, die nach der 
Foucault’schen und posthumanen Kritik am »Menschen« nicht mehr 
vertretbar ist, steht jedoch auch in offenem Widerspruch zum System 
der Philosophie der symbolischen Formen selbst sowie zu der – hier ver-
tretenen – These, dass Cassirer die Technik als Urform betrachtet. Wenn 
die technische Tätigkeit eine anthropogonische Kraft ist, die nicht vom 
Menschlichen zu trennen ist, insofern dieses mit und in dieser Tätig-
keit entsteht, dann kann das technische Denken und Handeln nicht das 

57	 	Ebd.
58	 	Cassirer, »Form und Technik«, S. 141.
59	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 140 f.
60	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 142.
61	 	Cassirer, »Form und Technik«, S. 136.

MYTHOS – TECHNIK – WISSENSCHAFT: LINEARITÄT ODER SCHWINGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

mythische Denken ablösen und dessen Überwindung verursachen, denn 
die mythische Welt ist ohnehin schon eine technische Welt. Darüber hi-
naus kann die transzendentale und funktionalistische Perspektive der 
Philosophie der symbolischen Formen nicht durch eine historisierende 
und teleologische Sichtweise assimiliert und – in gewissem Sinne – aus-
getrieben werden. Die Stärke und Relevanz von Cassirers Kulturphilo-
sophie liegt gerade darin, dass sie verstanden hat, dass die Pluralität der 
symbolischen Formen ursprünglich und nicht historisch ist, auch wenn 
diese in ihrer Konkretisierung immer situierte Formen annehmen. In 
diesem Sinne sind alle symbolischen Formen gleich weit vom Menschen 
entfernt, sie folgen einander nicht linear von Stufe zu Stufe, sondern ko-
existieren miteinander, konfligieren miteinander, tauchen in verschiede-
nen Kulturen auf oder gehen dort unter. Das Bild des unidirektionalen 
Pfeils sollte durch das des Seismographen ersetzt werden, dessen niemals 
statisch Linie die oberflächlichen und tiefgreifenden Bewegungen einer 
bestimmten Kultur aufzeichnet.62 Mehr noch stellen die symbolischen 
Formen des Mythos und des logisch-wissenschaftlichen Denkens unter-
schiedliche Modi der niemals statischen und endgültigen Beziehung zwi-
schen Subjekt und Objekt, zwischen Subjekt und Welt dar. Technik und 
Sprache – als Urformen – sind also eher ein roter Faden, der sich durch 
die menschliche Gestaltungstätigkeit zieht und sich mit den Mächten 
des Geistes verbündet, die in einer Kultur dominieren. Dass diese Allian-
zen, die im Text von 1930 unmöglich, weil widersprüchlich erscheinen, 
für Cassirer möglich und hochaktuell sind, zeigt sich in seinen Schrif-
ten ab den 1940er Jahren, als ihn historische und persönliche Ereignisse 

62	 	Das Bild des Seismographen ist dem sprachlichen Horizont von Cassirer 
nicht fremd. Dieses Bild wird häufig von dem Kulturwissenschaftler Aby 
Warburg verwendet, dem Gründer der Kultur Bibliothek Warburg. Cassi-
rer kam 1920 in Kontakt mit der Bibliothek (und erst später mit Warburg 
selbst), die eine grundlegende Rolle bei der Hinwendung zu einer Philoso-
phie der Kultur spielte, die eben mit Cassirers Aufenthalt in Hamburg be-
gann. Zwischen den Büchern der Bibliothek Warburgs stellte Cassirer im 
Vortrag »Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissen-
schaft« 1921 erstmals den Begriff der symbolischen Form vor. Der ständige 
intellektuelle Austausch zwischen Cassirer und Warburg war für den Phi-
losophen von grundlegender Bedeutung bei der Definition einer Kulturdy-
namik, die durch das Nachleben und die Wiedergeburt von uralten und im 
Menschen selbst verwurzelten Themen gekennzeichnet ist. Cassirers zutiefst 
humanistische Überzeugung, dass die Aufgabe jeder kulturellen Formation 
(und der Individuen, die in ihr und mit ihr arbeiten) in der kontinuierlichen 
Befreiung des Bewusstseins besteht, ist eng mit Warburgs Vision einer Kul-
tur verbunden, die sich in ständiger Oszillation zwischen den psychischen 
Polen Phobos und Sophrosyne, zwischen phobischem Pathos und Besonnen-
heit befindet.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

zwingen, den teleologischen Optimismus von »Form und Technik« zu 
überdenken und zu überwinden.

In diesem Kontext sind insbesondere zwei Werke Cassirers zu analy-
sieren, die beide 1945 in den Vereinigten Staaten entstanden sind: The 
Technique of Our Modern Political Myth and The Myth of the State.63 
Im Mittelpunkt der darin angestellten Überlegungen steht die Wiederent-
stehung des mythischen Denkens in Europa im politischen und sozialen 
Denken und Handeln seit den 1920er Jahren. Diese Wiedergeburt, oder 
das Wiederauftauchen, der mythischen Kraft fegt alle Spuren des Teleo-
logismus aus der cassirerschen Philosophie, und die Analyse des Philoso-
phen wird in einem Punkt glasklar: Der Mythos ist keine primitive und 
endgültig überholte Form des Denkens, sondern eine unverzichtbare und 
radikale Form des menschlichen Wesens selbst. Ihre effektive Unterdrü-
ckung würde eine Verarmung des menschlichen Verständnisses bedeu-
ten, und ihre kosmogonische und darstellerische Kraft entfaltet sich als 
latente oder wirkende Kraft in einer Kultur.64 Diese Perspektive ist we-
sentlich für das Verständnis eines heute wieder sehr aktuellen und bren-
nenden Themas für das philosophische und politische Denken, das sich 
mit dem Aufkommen der politischen Mythen des Faschismus und des 
Nationalsozialismus in Europa auseinandersetzt. Nämlich:

If myth is a typical outcome of the primitive, that is to say the prelogi-
cal and mystical mind, how can we account for its sudden reappearance 
under the conditions of our own highly sophisticated culture? The men 
who became the authors of our modern political myths, who created 
and propagated them, were by no means »primitive«. They were quite 
the contrary. They were very good and cool calculators. They knew their 
ends and their means. Nor were the people for whom these myths were 

63	 	Ernst Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, in: Donald 
Phillip Verene (Hg.), Symbol, Myth and Culture. Essays and Lectures of 
Ernst Cassirer 1935–1945, New Haven: Yale University Press 1979, S. 242–
267 und Ders., The Myth of the State, New Haven: Yale University Press 
1979. The Technique of Our Modern Political Myth wurde von Cassirer 
für eine Vorlesung geschrieben, die er am 18. Januar 1945 an der Princeton 
University hielt und die dazu dienen sollte, das letzte große Werk des Phi-
losophen, The Myth of the State, das 1946 postum veröffentlicht werden 
sollte, vorzustellen und zusammenzufassen. Die Vorlesung trägt fast den 
identischen Titel wie das Abschlusskapitel »The Technique of the Modern 
Political Myths« von The Myth of the State. Eine originale Analyse dieser 
Texte von Cassirer wurde von Chiara Bottici in folgendem Text durchge-
führt: Chiara Bottici, »Who is Afraid of the Myth of the State? Remarks on 
Cassirer’s Forgotten Manuscript«, Social Imaginaries, 2017:3/2, S. 213–227. 

64	 	Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 244 f. »Myth is, 
in fact, not only a transient but a permanent element in human culture. Man is 
not exclusive a rational animal, he is and remains a mythical animal« (S.246).

MYTHOS – TECHNIK – WISSENSCHAFT: LINEARITÄT ODER SCHWINGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

destined primitive. They were highly educated. […] Many as described 
myth as a sort of atavism. But this too does not answer our question. 
An atavism is an exception, it is not the rule. An atavism of whole na-
tions would be a very paradoxical and almost inexplicable thing. Myth 
is indeed a sort of remnant – a ghost that returned from another world.
[…] All this would been impossible to understand if myth were nothing 
but a mere relic – the remains of a dead past. It is however much more. 
It is not an outgrowth of primitive mentality; it still has its place in the 
most advanced stages of human culture. To banish myth, to eradicate it 
root and branch, would mean an impoverishment.65

Die Frage, die es zu beantworten gilt, ist, warum die Form des Mythos 
nicht nur wieder aufgetaucht ist, sondern es auch geschafft hat, sich 
schnell in einen hochentwickelten sozialen und kulturellen Kontext zu 
integrieren, der der magisch-mythischen Dimension scheinbar entgegen-
gesetzt ist. Die Antwort liegt genau in diesem scheinbaren Widerspruch, 
hinter dem sich einmal mehr eine vereinfachende Vorstellung von der 
Entwicklung der Kultur verbirgt. Der Konflikt zwischen Logos und My-
thos, zwischen logisch-wissenschaftlicher Rationalität und mythischer 
Rationalität, ist ein endloser Konflikt, der sich durch die gesamte Ge-
schichte der politischen Philosophie zieht:

From the first beginnings of a political philosophy, from the times of 
Plato and Aristotle, we find a continuous struggle between logos and 
mythos; between a rational and a mythical conception of the state. But 
finally the end seems to be attained. The rational character of politics 
seems to be firmly established. But this victory remains always doubt-
ful and precarious. In politics we are never living on a firm and stable 
ground. In quiet and peaceful times, in periods of relative stability and 
security, it is easy to maintain a rational order of things. But we are al-
ways standing on a volcanic soil and must be prepared for sudden con-
vulsions and eruptions. In the critical moments of man’s political and 
social life myth regains its old strength.66

Eine Gesellschaft wird in eine mythische Atmosphäre versetzt, wenn sie 
mit einer absoluten Realität konfrontiert wird, die sich der Möglichkeit 
ihrer Beherrschung und ihres Verständnisses zu entziehen scheint; wenn 
ein Problem zu komplex wirkt, um auf normalem Wege gelöst zu werden, 
wendet sich der Mensch einer magischen Lösung und einem mythischen 
Verständnis zu.67 Diese Perspektive ist auch gegenwärtig interessant, da 

65	 	Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 244. Die Zi-
tate aus den beiden Texten werden in der Sprache belassen, in der sie ur-
sprünglich von Cassirer verfasst wurden.

66	 	Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 246.
67	 »In all those tasks that need no particular and exceptional efforts, no special 

courage or endurance, we find no magic and no mythology. But a highly 

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

sie einen Rahmen bietet, um über die Krise des Menschlichen im digita-
len Zeitalter nachzudenken (Kap. 4, Kap. 5 und Kap. 6), vor allem aber, 
um das neue Bündnis zwischen technokratischen und spät-faschistischen 
politischen Mythen68 und den Projekten des Silicon Valley sowie der di-
gitalen Oligarchie besser zu verstehen.

Wenn man die digitale Frage sich präsent hält, hat die von Cassirer 
analysierte Allianz zwischen mythischen und technischen Formen in den 
modernen westlichen Gesellschaften einen sehr aktuellen und düsteren 
Nachklang. 

Diese Analyse impliziert ein völliges Umdenken in Bezug auf das Ver-
ständnis des in »Form und Technik« dargestellten mythisch-technischen 
Verhältnisses:

The historians of civilization have told us that mankind in its history 
had to pass through two different stages. Man began as homo magus or 
homo divinans, he tried to enforce his will on nature by the use of mag-
ic formulas. But these hopes were constantly disappointed and frustrat-
ed. He had to break through the magic circle in which he had enclosed 
himself, and had to force his way out. The homo magus became a homo 
faber. The technical age followed and superseded the magic age. If we 
admit this distinction the modern political myths become a very strange 
and paradoxical thing. For what we find here is the blending together 
and even the complete fusion of two contradictory and incompatible el-
ements: of the elements of magical and technical thought.69

Die eigentümliche Allianz von mythischem und technischem Denken hat 
eine Form des rationalisierten Mythos hervorgebracht, die Cassirer als 
eine regelrechte Technik des mythischen Denkens definiert: Mythen wer-
den mit demselben technischen Geschick erfunden und hergestellt, mit 
dem Waffen konstruiert werden, und sie werden zu denselben Zwecken 
der Kriegsführung eingesetzt: Die militärische Aufrüstung wurde durch 
die Aufrüstung des Denkens in Form von politischen Mythen vorweg-
genommen.70 Was Cassirer mit dem Ausdruck rationalisierter Mythos 

developed magic and connected with it a mythology always occurs if a pur-
suit is dangerous and its issues uncertain. This description of the role of 
magic and mythology in primitive society applies equally to highly advanced 
stages of man’s political life. In desperate situations man will always have re-
course to desperate means – and our present-day political myths have been 
such desperate means. If reason has failed us, there remains always the ulti-
ma ratio, the power of the miraculous and mysterious« (Cassirer, The Myth 
of the State, S. 279).

68	 	Vgl. Alberto Toscano, Late Fascism: Race, Capitalism and the Politics of 
Crisis, London: Verso 2023. 

69	 	Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 253.
70	 	Vgl. Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 253 und 

Ders., The Myth of the State, S. 282.

MYTHOS – TECHNIK – WISSENSCHAFT: LINEARITÄT ODER SCHWINGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

meint, ist gerade die eigentümliche Allianz zwischen mythischem Den-
ken und technisch-wissenschaftlichem Denken und dessen Innovatio-
nen. Die Originalität des modernen politischen Mythos liegt gerade in 
der akribischen und durchdachten Methodik, mit der er alle rationalen 
und (pseudo-)wissenschaftlichen Mittel einsetzt, um seine Ziele zu errei-
chen. Man denke etwas an de Gobineaus Rassentheorie oder Spenglers 
fatalistische und prophetische Philosophie. Gerade in Spenglers Auffor-
derung an die neuen Generationen, sich der Technik und nicht der Lyrik 
zu widmen, verschafft sich für Cassirer die neue Weltanschauung dieser 
historischen Periode Ausdruck, in der die Technik als einzig wahre Re-
präsentation des Zeitgeistes dieser »großen technischen Epoche« gilt.71

Was an dieser Stelle für die Zwecke der vorliegenden Studie von be-
sonderem Interesse ist, ist der implizite Subtext von Cassirers Überlegun-
gen. Die symbolische Form der Technik, hier notwendigerweise nicht in 
ihrer ursprünglichen Funktion, sondern in ihrer historischen Deklinati-
on als moderne Technik verstanden, hat sich nicht nur als besonders ag-
gressiv in ihrem Aufstieg und ihrer Durchsetzung zur dominanten sym-
bolischen Form erwiesen, sondern auch als besonders geeignet, sich mit 
der Macht des Mythos sowohl zu messen als auch zu verbünden. Gerade 
diese Durchsetzung als alleinige und dominante Form stellt für Cassirer 
einen gewaltsamen Kurzschluss dar, der dazu führt, dass sich eine Gesell-
schaft und Kultur auf gefährliche Weise in Dogmen und technischen und 
politischen Mythen kristallisiert, eben weil der symbolischen Komple-
xität des Menschen eine künstliche Vereinfachung aufgezwungen wird.

Im sechsten Kapitel werde ich auf die Details dessen eingehen, was ich 
als eine neue Form der Allianz zwischen Mythos, Technik und der sym-
bolischen Form der digitalen Welt betrachte. Zu dieser Allianz scheint 
ein aggressiver Vorstoß zu gehören, der die Komplexität der symboli-
schen Visionen durch die technologische Vermittlung auf die Bildschirm-
oberfläche und in eine digitale Atmosphäre zerrt. Offensichtlich ist ein 
kultureller Prozess der Neuverhandlung in Gestalt des Vordringens der 
symbolischen Form der digitalen Welt im Gange, in der die Beziehung 
zwischen Subjekt und Welt weit von der bislang hegemonialen moder-
nen Anschauung abgerückt ist. Es ist gerade der technologische Fort-
schritt, der die Grenzen zwischen Subjekt, Objekt und Welt neu definiert 
und umgestaltet, und es ist die computationale Technologie, die den Ab-
stand zwischen ihnen aufhebt und uns zwingt, das Menschliche neu zu 
positionieren. Versteht man diese neue Konstellation, wird es möglich, 
die Potenziale und Grenzen der digitalen Subjektivität und des digita-
len Weltverständnisses zu analysieren, und zwar indem man sie mit ei-
nigen zentralen Merkmalen der Subjektivität und der mythischen Visi-
on vergleicht. Bevor dieser Weg beschritten werden kann, muss jedoch 

71	 	Vgl. Cassirer, The Myth of the State, S. 292.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

eine weitere begriffliche Voraussetzung erfüllt sein. Vorab wurden zwei 
grundlegende Prämissen vorgestellt, die dank der Philosophie Cassirers 
identifiziert werden konnten: die ursprüngliche Dimension der Technik, 
die als ontologische Kraft und symbolische Urform interpretiert wird, 
und die Äquidistanz der verschiedenen symbolischen Formen in Bezug 
auf das Menschsein und damit die Möglichkeit einer Allianz zwischen 
ihnen. Die letzte Prämisse betrifft die pharmakologische Dimension der 
Technik und der symbolischen Vermittlung im Allgemeinen.

1.3 Die Pharmakologie des Symbolischen

Die abendländische Philosophie in ihrer dualistischen Metaphysik hat 
immer das zentrale Problem umkreist, dass der Mensch eine Vermitt-
lungsinstanz benötigt, um die Wirklichkeit zu erfassen und zu organi-
sieren. In dem dualen Paar von unmittelbar-mittelbar ist der Begriff der 
Vermittlung abgewertet worden, weil er als bloße Repräsentation oder 
Nachahmung angesehen, aber vor allem als eine angeborene Beschrän-
kung der menschlichen Rationalität gegenüber der göttlichen Rationali-
tät identifiziert wurde. In Anlehnung an Kants Definition hat der Mensch 
einen intellectus ectypus, d.h. einen bildbedürftigen Intellekt, und keinen 
intellectus archetypus, der dem Göttlichen eigen ist und die Welt unmit-
telbar zu erfassen vermag. Von Platons Metaphysik bis zur Lebensphi-
losophie von Simmel und Klages wurde die Medialität des Geistes abge-
wertet und als grundlegendes Hindernis für das Erfassen der Wahrheit 
und der Wirklichkeit »in Fleisch und Blut« betrachtet.

Cassirers Position zu dieser entscheidenden philosophischen Frage 
wurde bereits dargelegt: Er stellt seine Philosophie in den Rahmen eines 
symbolischen Idealismus, einer Metaphysik des Symbolischen, die die 
symbolische Vermittlung als ursprüngliche Funktion des Geistes postu-
liert. Für Cassirer ist die symbolische Vermittlung unumgänglich, denn 
erst durch die Anbringung des Symbols – einer Synolo aus Geistigem 
und Materiellem72 – an der Wirklichkeit wird diese für den Menschen 

72	 	Cassirers Position zum Symbol ist sicherlich dem Denken von Friedrich 
Theodor Vischer und seinem Werk Das Symbol (1887) geschuldet, in dem 
Vischer die Definition des Symbols als Sinn-Bild vorschlägt, d.h. als Verbin-
dung von konkretem Bild und geistigem Inhalt. Die berühmte cassirersche 
Dreiteilung der Funktionen (oder Momente) des Symbolischen geht eben-
falls auf Vischer zurück, der drei Möglichkeiten identifizierte, wie eine Be-
deutung mit einem Bild verknüpft wird (dunkel und unfrei, dunkelhell und 
unfrei-frei, frei und hell). Cassirers Definition des Symbols ist jedoch noch 
allgemeiner und darin liegt seine Flexibilität: »Wir dagegen haben dem Sym-
bolbegriff von Anfang an eine andere und weitere Bedeutung gegeben. Wir 

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

verständlich und zugänglich. Obwohl die positive Notwendigkeit der 
symbolischen Vermittlung für Cassirer offensichtlich ist, behalten die 
symbolischen Formen einen zweideutigen Charakter. Der eigentümliche 
Zustand des Menschen ist, »daß der Mensch sich die Welt beseitigt, um 
die Welt an sich zu ziehen. Kraft ihrer [der symbolische Formen, Anm. d. 
Verf.] wird ihm eine Nähe zur Welt und eine Ferne von ihr zu Teil, wie 
sie kein anderes Wesen besitz«.73 Der Mensch ist das formfähige Tier, 
das sich in einem physischen und zugleich symbolischen Universum be-
wegt.74 Die cassirersche Anthropologie, die sich in der berühmten Defi-
nition des Menschen als animal symbolicum zusammenfassen lässt, sieht 
gerade in dieser Distanzierung von der Welt das wesentlichste Merkmal 
des Menschlichen.75 Es ist die Distanz, die die symbolische Aktivität zur 
physischen Umwelt schafft, die den Menschen aus der Sphäre der sen-
siblen Impulsivität des Tierreichs herausnimmt, d.h. aus einer unmittel-
baren Beziehung mit der Umwelt, die ihn umgibt.76 Der Mensch kann 
nicht anders, als auf seine Umwelt, die dann zur Realität und zur Welt 
wird, Symbole zu setzen, gerade weil er ein symbolisches System zusam-
men mit einem rezeptiven und reaktiven System besitzt: der Mensch ent-
faltet sich im physischen Raum, der immer schon symbolisch ist.77 Der 
Mensch ist mit der symbolischen Aktivität ko-emergent, er konstituiert 
sich im Gebrauch der ursprünglichen Symbole des Instruments und des 
Wortes: in und mit diesen Vermittlungen entsteht und entwickelt sich das 
Menschliche. Ist der menschliche Raum des Symbolischen erst einmal 
erschlossen, gibt es aus ihm keinen Ausweg mehr: Der Mensch schließt 
sich in ein immer dichteres und raffiniertes symbolisches Netz ein, sodass 

versuchten mit ihm das Ganze jener Phänomene zu umfassen, in denen 
überhaupt eine wie immer geartete ›Sinnerfüllung‹ des Sinnlichen sich dar-
stellt – in denen ein Sinnliches, in der Art seines Daseins und Soseins, sich 
zugleich als Besonderung und Verkörperung, als Manifestation und Inkar-
nation eines Sinnes darstellt.« (Cassirer, Philosophie der symbolischen For-
men, Bd. III, S. 105).

73	 	Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 36.
74	 	Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 44 f.
75	 	Vgl. Ernst Cassirer, An Essay on Man, New Haven: Yale University Press 

1962, S. 26.
76	 	»Auf solche Sicherheit und solchen Schutz verzichtet der Mensch, sobald 

er nicht nur in seiner Umwelt lebt, sondern sobald er daran geht, sich diese 
Umwelt zu erbauen; sobald er sie in geistiger Formung vor sich hin und aus 
sich heraus stellt. Aber indem er sich des Schutzes des rein-organischen Da-
seins begibt, hat er sich damit zugleich von dem Zwang dieses Daseins be-
freit.« (Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 44).

77	 	Es ist nicht möglich, hier auf die Phänomenologie Cassirers einzugehen, vgl. 
dazu das Kapitel V, Symbolische Prägnanz in der Philosophie der symboli-
schen Formen, Bd. III, S. 218–233.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

das Bewusstsein in gewissem Sinne immer nur mit sich selbst im Dialog 
steht. Dies ist genau die Zweideutigkeit der symbolischen Vermittlung, 
die sich aus der mangelnden Selbstgenügsamkeit des Menschen ergibt, 
der ein Tier ist, das zwar zur Form fähig ist, aber nicht in unmittelba-
rer Beziehung zu seiner Umwelt leben kann und daher notwendigerwei-
se Symbole schaffen und durch Instrumente handeln muss, äußere Wer-
ke, mit denen er verwächst und konkret wird. Ohne die Interaktion mit 
einem terminus medium zwischen sich selbst und der Wirklichkeit kann 
sich der Mensch nicht aktiv in der Welt orientieren.78 Die Zweideutig-
keit des Symbolischen liegt jedoch nicht allein darin: Dieses Bedürfnis, 
sich zu entfernen, um die Welt zu erhalten, ist nur dann ein Zeichen 
für einen Mangel, wenn es durch die Brille der westlichen Metaphysik 
betrachtet wird, die von einem fast manichäischen Dualismus geprägt 
ist. Die unüberwindbare Ambiguität des Symbolischen liegt im Symbol 
selbst, in seinem Kraftfeld, das durch eine plastische und dynamische 
Spannung zwischen gegensätzlichen Polen bestimmt ist. Jede symboli-
sche Form kann in ihrer historischen Verwirklichung neue Welten und 
Visionen eröffnen oder in dogmatischen und gewaltsamen Visionen er-
starren, und das Verhältnis zwischen symbolischen Formen in einer Kul-
tur ist immer ein Kräftefeld, das sowohl positive und emanzipatorische 
als auch gewaltsame und erdrückende Ergebnisse zeitigen kann. Um die-
se Polarität des Symbolischen zu erklären, wird vorgeschlagen, der cas-
sirerschen Theorie das Konzept des pharmakon, wie es von den Philo-
sophen Jacques Derrida und Bernard Stiegler interpretiert wird, an die 
Seite zu stellen. Dabei wird die These vertreten, dass jede symbolische 
Vermittlung die irreduzible Mehrdeutigkeit des pharmakon impliziert.

In Dissemination schlägt Derrida eine Interpretation von »Platons 
Pharmakia« vor, die sich genau auf die semantische und thematische 
Komplexität des griechischen Wortes pharmakon innerhalb der plato-
nischen Philosophie konzentriert. Im Mittelpunkt von Derridas Analyse 
steht der Dialog des Phaedrus und Platons berühmte »Verurteilung« der 
Schrift gegenüber dem gesprochenen Wort und die daraus resultierende 
Definition der Schrift als Technik und pharmakon. Derrida erfasst mit 
äußerster Feinfühligkeit die semantische Schichtung, die in dem Begriff 
pharmakon enthalten ist, dessen Bedeutung unmöglich zu übersetzen ist, 
ohne seine Komplexität zu verraten. Das pharmakon ist in der Tat die 
Medizin, das Heilmittel, aber auch das Gift, es ist die Droge, aber auch 
das Gegengift; der pharmakeus ist der Magier, der Heiler, aber auch der 
Vergifter (Giftmischer), der eine Gesellschaft aus einer Krise herausführt, 
und schließlich ist der pharmakos der Sündenbock, die soziale Medizin, 
der durch sein Opfer die Ordnung in einer Gemeinschaft wiederherstellt 

78	 	Zu diesem Punkt vgl. dazu das Kapitel VI, »Zur Pathologie des Symbolbe-
wußtseins«, in Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III.

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

und sie reinigt.79 Es ist ein Begriff, dessen Ambiguität und polare Energie 
sich nicht austreiben lassen; das pharmakon übt seine Faszination gera-
de wegen seiner irreduziblen Ambivalenz und seiner skandalösen coin-
cidentia oppositorum aus.80

Im Mythos von Theuth über die Erfindung der Schrift, den Sokra-
tes im gleichnamigen platonischen Dialog dem Phaidros erzählt, wird 
das geschriebene Wort – eben definiert als pharmakon – von Theuth 
dem ägyptischen König Thamos als Hilfsmittel zur Verbesserung des 
Gedächtnisses und der Weisheit der Ägypter vorgestellt.81 Wie Derri-
da hervorhebt, ist das pharmakon für Platon ein ergon, ein technisches 
Produkt außerhalb des natürlichen menschlichen Zustands, es gehört 
nicht zum Bios, eben weil es künstlich ist, es verspricht aber den Bios 
zu verbessern, zu heilen und zu erweitern.82 Mit dem pharmakon ist es 
also möglich, eine biologische Grenze zu überwinden, und zwar durch 
ein künstliches Mittel, das außerhalb der menschlichen Natur liegt. Das 
pharmakon ist also dem Menschen äußerlich und fremd, aber dennoch 
in der Lage, ihn in seinem Innersten zu verändern, und darin liegt seine 
intrusive und zweideutige Kraft: Für Platon bleibt das pharmakon im 
Wesentlichen gefährlich, gerade weil es künstlich ist.83 Die Zweideutig-
keit des pharmakons wird in der Schrift perfekt veranschaulicht: Es ist 
eine Technik zur Externalisierung des menschlichen Gedächtnisses in ex-
ternen Objekten, die zu kognitiven Prothesen werden. Die Kapazität der 
mnestischen Speicherung steigt exponentiell an, sodass die Schrift von 
ihrem Erfinder Theuth als Heilmittel gegen die Grenzen des Gedächt-
nisses (mnēmē) dargestellt werden kann und zudem in der Lage ist, die 
Weisheit (sophia) zu steigern, weil sie das Wissen unabhängig von der 
Anwesenheit des Denkers, des Weisen und des Philosophen zugänglich 
macht. Hier wird das pharmakon (die Schrift) als Heilmittel präsen-
tiert (und auch so übersetzt). Die negative Möglichkeit, die der Begriff 
enthält, bleibt im Hintergrund und eine latente Potenzialität: Von der 
Doppelnatur des pharmakon wird nur der positive und beruhigende Pol 
betont.84 Aber gerade seine Zweideutigkeit macht das pharmakon in-
stabil, seine Wirksamkeit kann sich umkehren und aus einem Heilmittel 
ein Gift werden, das die Krankheit oder den Mangel, den es heilen soll, 

79	 	Vgl. Jacques Derrida, Dissemination, London: The Athlone Press 1981, S. 
130–134.

80	 	Vgl. Derrida, Dissemination, S. 70–71; S. 134.
81	 	»[…] but when it came to writing, Theuth said, »This discipline (to mathē-

ma), my King, will make the Egyptians wiser and will improve their memo-
ries (sophōterous kai mnēmonikōterous): my invention is a recipe (pharma-
kon) for both memory and wisdom.« (Derrida, Dissemination, S. 75).

82	 	Vgl. Derrida, Dissemination, S. 76.
83	 	Derrida, Dissemination, S. 99.
84	 	Derrida, Dissemination, S. 97.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

verschlimmert. Das pharmakon kann nie nur gutartig oder nur bösartig 
sein; es ist immer die dynamische und instabile Spannung zwischen die-
sen beiden Polen.85 Die Schrift kann also ein Hilfsmittel gegen die Gren-
zen des menschlichen Gedächtnisses sein, aber gleichzeitig birgt sie das 
Risiko, den Menschen noch vergesslicher zu machen, gerade durch ihr 
Versprechen, das Gedächtnis zu erweitern und zu ergänzen. Die Schrift 
wirkt nämlich nicht auf das als mnēmē verstandene Gedächtnis ein, son-
dern ersetzt es durch eine hypomnēsis, ein trügerisches und künstliches 
Gedächtnis, das nach Platon, wie jede Kopie einer ursprünglichen Idee, 
nur eine weitere Vermittlung hinzufügt und den Menschen vom wahren 
Gedächtnis, also der anamnēsis, entfernt.86 Die Ersetzung des Gedächt-
nisses durch ein mnestisches Instrument ist für Platon nichts anderes 
als die Ersetzung des Organs durch eine Prothese.87 Von Platons Positi-
on leitet Derrida den Logozentrismus der abendländischen Metaphysik 
und die Unterwerfung der Schrift unter die mündliche Sprache ab und 
stellt als Gegenthese die Ursprünglichkeit der Schrift gegenüber der ge-
sprochenen Sprache auf, wonach jede Form von Sprache bereits Schrift 
ist, nun verstanden in einem weiteren und komplexeren Sinne als linea-
re und alphabetische Schrift.

Ausgehend von Derridas Analyse des Begriffs des pharmakon kommt 
Bernard Stiegler zu der Definition des technischen Objekts als pharma-
kon, wonach jedem Werkzeug das Potenzial innewohnt, Heilmittel und/
oder Gift zu sein. Stieglers Philosophie der Technik zeigt ihre Originali-
tät und Kraft gerade in dem Verständnis der pharmakologischen Dimen-
sion der Technik: Die technische Tätigkeit – eine ursprüngliche und an-
thropogonische Kraft – ist für den Menschen unentbehrlich, denn er ist 
ein ontologisch mangelhaftes Tier, der »nackte Affe«, der ohne den Ge-
brauch von Werkzeugen und Hilfsmitteln in seiner Umwelt nicht über-
leben könnte. Der Fehler des Epimetheus wird von Prometheus wieder-
gutgemacht, indem er dem Menschen die Gabe des technischen Wissens 
verleiht.88 Die pharmakologische Dimension der Technik besteht also in 

85	 	Derrida, Dissemination, S. 97–99.
86	 	Derrida, Dissemination, S. 107–110. »If writing, according to the king and 

under the sun, produces the opposite effect from what is expected, if the 
pharmakon is pernicious, it is because, like the one in the Timaeus, it doesn’t 
come from around here. It comes from afar, it is external or alien: to the 
living, which is the right-here of the inside, to logos as the zōon it claims to 
assist or relieve.« (S. 104)

87	 	Derrida, Dissemination, S. 108.
88	 	Vgl. Stiegler, Technik und Zeit. Der Titel des Buches bezieht sich auf den 

Mythos von Prometheus, wie er von Platon im Dialog Protagoras erzählt 
wird. Dazu schreiben Christoph Jamme und Stefan Matuschek: »In Pla-
tons Protagoras (320c–322d) wird der Mythos so erzählt, dass er als eine 
Vorform der modernen anthropologischen Mängelwesen-Theorie erscheint: 

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

der Notwendigkeit der menschlichen Natur, sich in Prothesen zu äußern, 
die sie modifizieren und immer wieder neu konstituieren, sobald neue 
Techniken auftauchen; die lebende und wechselseitige Beziehung zwi-
schen Mensch und Technik kann also nicht auf eine instrumentelle Be-
ziehung reduziert werden, da sie immer eingreifend und metamorphosie-
rend ist. Diese Beziehung ist jedoch niemals friedlich, denn die Technik, 
obwohl sie notwendig ist, bewahrt in sich die Ambiguität und Instabili-
tät des pharmakon. Die technischen Systeme – die im Netzwerk zwischen 
Mensch, Gesellschaft und Technologie entstehen – können neue Indivi-
duationsprozesse und damit neue produktive und positive Beziehungen 
hervorbringen oder entropisch werden und sich dem Menschen feind-
lich verschließen.89 Wie zu zeigen sein wird, ist diese Perspektive Cassirer 
und seinem Technikverständnis nicht fremd, auch wenn die Metaphy-
siken von Cassirer und Stiegler weit auseinander liegen. Es wird jedoch 
davon ausgegangen, dass die Betrachtung der Philosophie der symboli-
schen Formen aus einer pharmakologischen Perspektive und die Einbe-
ziehung Cassirers in den Kreis der Denker einer originären Technik eine 
produktive Übung darstellt. Diese Perspektiven, die historisch nach Cas-
sirer selbst entstanden sind, öffnen seine Philosophie für neue und aktu-
ellere Kontexte und ermöglichen es uns gleichzeitig, uns philosophisch 
gegenüber dem Phänomen des Digitalen zu positionieren, das als sym-
bolische Form definiert und verstanden wird, und zwar inklusive der Di-
mensionen, die wir diesem dynamischen philosophischen Konzept hin-
zuzufügen versucht haben.

Es wurde also einerseits gezeigt, wie die Einbettung von »Form und 
Technik« in den größeren Zusammenhang des Projekts einer Metaphy-
sik der symbolischen Formen es ermöglicht, mit Cassirers Philosophie 
die Technik als eine ur-symbolische Form zu interpretieren, in der die 
Externalisierung des Bewusstseins in äußeren Werken für den Menschen 
eine ursprüngliche und unverzichtbare Funktion darstellt.

Nachdem Epimetheus alle körperlichen Stärken an die Tiere vergeben hat, 
beschafft Prometheus den dabei leer ausgegangenen Menschen zusammen 
mit dem Feuer auch den technischen Verstand (er raubt ihn vom Schmiede-
gott Hephaistos und von Athene), damit sie ihre körperlichen Schwächen 
kompensieren können.« (Christoph Jamme/Stefan Matuschek (Hg.), Hand-
buch der Mythologie, Darmstadt: Phylipp von Zabern 2017, S. 132.)

89	 	Neben den Arbeiten von Derrida und Heidegger sieht Stiegler in Gilbert Si-
mondons Philosophie der Technik einen weiteren Eckpfeiler seiner Theo-
rie. Die Begriffe ›technisches System‹ und ›Individuation‹ beziehen sich auf 
Simondons Philosophie. Für einen interessanten Vergleich zwischen den 
Philosophien der Technik von Cassirer und Simondon: Hoel/van der Tuin, 
»The Ontological Force of Technicity: Reading Cassirer and Simondon 
Difractively«.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Anhand der Lektüre der US-amerikanischen Texte von Cassirer wur-
de dann gezeigt, wie eine nicht-teleologische Sichtweise der Philosophie 
der symbolischen Formen in der Lage ist, die Pluralität und Dynamik der 
Kultur und vor allem die Möglichkeit von Allianzen zwischen symbo-
lischen Formen zu erklären, die die Atmosphäre bestimmen, in der eine 
Gesellschaft lebt und handelt. Schließlich wurde die Fruchtbarkeit der 
Betrachtung der cassirerschen Metaphysik in einem pharmakologischen 
Sinne aufgezeigt. Jedes Symbol, das der Mensch in seine eigene Umwelt 
stellt, ist in der Tat ein pharmakon. Die pharmakologische Dimension 
der symbolischen Vermittlung liegt dann in der ständigen Möglichkeit 
ihrer positiven und negativen Umkehrung, in der unaufhaltsamen dy-
namischen Spannung des Symbolischen und in dem Tatsache, dass jede 
symbolische Form und ihr Produkt zugleich das Ergebnis der menschli-
chen Grenze, keine unmittelbare Beziehung zur eigenen Umwelt haben 
zu können, und der ständigen Überwindung dieser Grenze sind.

Diese drei Prämissen definieren den Kontext, in dem sich die Analy-
se der digitalen Welt bewegen wird. Theoretischer Hintergrund der fol-
genden Ausführungen ist also die Philosophie der symbolischen Formen 
mit ihrem transzendentalen und pharmakologischen Impuls. Die Defi-
nition der digitalen Welt als symbolische Form wirft die Frage auf, ob 
es möglich ist, die Definition des Digitalen auch historisch zu erweitern: 
Es kann als das Auftauchen einer neuen symbolischen Form verstanden 
werden, die untrennbar mit der computationalen Technologie verbun-
den ist; bzw. als ein Phänomen, das mit dem Menschen koextensiv ist, 
d.h. eine Form des Denkens und der Organisation der Realität, die der 
digitalen technologischen Revolution vorausgeht und sich um eine spe-
zifische ökonomische und technische Form herum herauskristallisiert 
hat, die daher eine besondere Allianz mit anderen symbolischen Formen 
eingegangen ist. Auf die Möglichkeit dieser Definition wird im nächsten 
Kapitel eingegangen.

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel 1Drei Prämissen: die Technik – der Mythos – das Pharmakon
	1.1 Das Werkzeug als Urphänomen und die Technik als ontologische Kraft
	1.2 Mythos – Technik – Wissenschaft: Linearität oder Schwingung
	1.3 Die Pharmakologie des Symbolischen


