Kapitel 1
Dre1 Pramissen:
die Technik — der Mythos — das pharmakon

Das folgende erste Kapitel dient als Einfiihrung in die theoretischen Pra-
missen, die den gedanklichen Rahmen fur die Hauptthese dieser Arbeit
markieren: Es geht um die Definition der digitalen Welt als symbolische
Form.

Es erscheint daher notwendig, von einigen Aspekten der Philosophie
Ernst Cassirers, des Vaters des Begriffs der symbolischen Form, auszuge-
hen, die jedoch mit Perspektiven verwoben werden, die in der Zeit nach
seinem Schaffen entstanden sind und die man gemeinhin nicht mit Cassi-
rers Denken verbindet. Diese Perspektiven betreffen den philosophischen
Strang, den Timothy Clark unter dem Begriff der »originary Technicity «*
zusammengefasst hat und dessen bedeutendster Vertreter sicherlich der
franzosische Philosoph Bernard Stiegler ist.

Ausgangspunkt ist der Text »Form und Technik«, in dem Cassirer
zum ersten Mal in seinem philosophischen Werk dem Thema der Tech-
nik, die er unzweifelhaft als symbolische Form definiert, Raum widmet.
Diese Schrift, die nur einen moglichen Ausgangspunkt fiir eine cassi-
rersche Technikphilosophie definiert, bleibt fast ein Unikat innerhalb
der cassirerschen Philosophie, die sich in der Tat nicht ausfithrlich und
weitergehend mit dem Problem der Technik auseinandersetzt. Indem
»Form und Technik« in den breiteren Kontext der in den Nachgelasse-
nen Manuskripten und Texten gesammelten Schriften und Notizen zur
Einfiihrung in eine Metaphysik des Symbolischen und der von Cassirer
wihrend seines Aufenthalts in den Vereinigten Staaten verfassten Tex-
te eingefligt wird, ergibt sich eine interessante Konstellation im Denken
Cassirers zwischen dem Begriff der Technik und dem des Mythos. Diese
Konstellation 6ffnet die Philosophie Cassirers fur neue Perspektiven, die
die hier vertretenen Uberlegungen zur digitalen Welt begleiten werden.

Insbesondere die Definition der Technik als symbolische Form samt
der Beschreibung ihrer grundlegenden Funktion der Produktion und
Konstitution des Menschlichen; die allgegenwirtige Moglichkeit der
Schaffung von Allianzen zwischen verschiedenen symbolischen Formen;
und die besondere Natur der symbolischen Dimension, die die Gesamt-
heit der menschlichen Erfahrung umfasst, stellen die drei grundlegenden
Pramissen dieser Arbeit dar.

1 Vgl. Federica Frabetti, »Rethinking the Digital Humanities in the Context
of Originary Technicity«, Culture Machine (2011/12).

23



https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

Mit der ersten diesen Pramissen, der Definition der Technik als sym-
bolische Form, werde ich beginnen.

1.1 Das Werkzeug als Urphanomen und die Technik
als ontologische Kraft

Cassirer hat in seinem Hauptwerk Die Philosophie der symbolischen For-
men das Phanomen der Technik nicht thematisiert. Auch innerhalb seiner
spiteren systematischen Veroffentlichung, Essay on Man, wird die Tech-
nik nicht als eigene symbolische Form beschrieben. Cassirer widmet dem
Thema der Technik jedoch den Text » Form und Technik«, in dem er eine
luzide und originelle Perspektive auf das schon zu seinen Lebzeiten hoch-
aktuelle Problem der Technik einnimmt. Das Werk erschien 1930 in Berlin
in dem Sammelband Kunst und Technik, herausgegeben vom Musiker und
Musikpiadagogen Leo Kestenberg. Wie Kestenberg im Vorwort des Buches
schreibt, wurde die Technik in den 1920er Jahren als »Motor dieser Epo-
che«* verstanden und ihre zentrale Rolle in der modernen Zeit machte eine
Auseinandersetzung mit ihr unvermeidbar. Der Versuch, dieses Phanomen
tiefer und klarer zu verstehen, ist ohne Frage in seiner Dringlichkeit von
Cassirer und seinen Zeitgenossen wahrgenommen worden. Damals blick-
te man mit Begeisterung, aber auch Sorge auf die rasche Mechanisierung
der Arbeits- und Sozialprozesse, die einen neuen beschleunigten Rhythmus
des Lebens mit sich brachte. Die Aufregung ebenso wie die Furcht tiber
die technologischen Veranderungen und Fortschritte zeigten sich auch in
der Spaltung des intellektuellen Diskurses, der — damals wie heute — in
der Gefahr stand, zwischen Vergottlichung und Verteufelung der Technik
eingeklemmt zu bleiben. Cassirers Erorterung uiber die Technik setzt an
mit dem Bewusstsein, dass — trotz des verbreiteten Interesses — eine phi-
losophische Analyse des Phanomens der Technik noch nicht vorgenom-
men worden war. Und in der Tat schien das abstrakte Denken noch nicht
in der Lage zu sein, sich mit dem Kern der technischen Welt auseinander-
zusetzen’. Der Technik und dem Werkzeug werde, so Cassirer, im Sys-
tem der Philosophie weiter »ein eigentimlicher peripherer Charakter«4
zugewiesen, solange die aristotelische Trennung zwischen épistémé und
tekbné, Wissen und Wirken als theoretischer Rahmen fiir das Verstind-
nis der technischen Welt bestehen bleibe.s Diese eine Unterordnung des

2 Leo Kestenberg, Kunst und Technik, Berlin: Wegweiser Verlag 1930.

3 Vgl. Ernst Cassirer, »Form und Technik«, in: ders. Schriften zur Philosophie
der symbolischen Formen, Hamburg: Meiner 2009, S. 125.
Ebd.

5 Bernard Stiegler stellt in seinem Buch La technique et le temps. La faute
d’Epiméthée (1994) klar, dass sich die Trennung zwischen épistémé und

24

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WERKZEUG ALS URPHANOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

Wirkens unter das Wissen implizierende Trennung macht die Technik
nur unter den Parametern » Zweck und Mittel« verstiandlich und ldsst
die Frage nach dem Wesen der Technik unbeantwortet.® Um die Tech-
nik als wirkliches philosophisches Problem zu behandeln, so Cassirer,
muss man nach »den Bedingungen der Moglichkeit des technischen
Wirkens und der technischen Gestaltung fragen«.” Diese kantische Fra-
ge nach dem quid iuris der Technik entspricht also der Frage nach ih-
rem Geltungsgrund und ihrer inneren Funktionalitit und Besonderheit.
Es reicht nicht aus, die Technik neben andere kulturelle Formationen zu
stellen, denn die Beziehung zwischen den verschiedenen symbolischen
Formen ist niemals friedlich, sie sind keine statischen Formen, sondern
es handelt sich um dynamische und plurale Beziehungen®. Das Auftreten
eines neuen Elements innerhalb des kulturellen Systems ist keine blo-
3e Vergroflerung des Raums des Geistes, sondern beinhaltet eine »qua-
litative Umbildung«® und »verdndert die Art des Sehens selbst«°. Die
Technik ist daher auch eine Art der Formgebung und Gestaltung der
menschlichen Realitat, d.h., sie ist ohne Zweifel auch eine symbolische
Form. Es geht dann darum, nicht die Produkte der Technik als solche zu
analysieren, sondern vielmehr die Form dieser Produktion zu begreifen:
Es ist die transzendentale Bewegung von der forma formata zur forma
formans, die nicht die Frage nach dem Seinsbegriff, sondern nach dem
Formbegriff in den Mittelpunkt des philosophischen Diskurses Cassi-
rers stellt'. Die genetische Perspektive des Philosophen schaut auf die
innere Gesetzlichkeit und Funktion jeder symbolischen Form, nur so
kann die Energie und die Dynamik der menschlichen Kultur in ihrer
Komplexitat und Pluralitat erfasst werden. Die Technik ist also eine

tekhné aus einem spezifischen politischen Kontext ergibt, naimlich dem Streit
zwischen Philosophen und Sophisten, in dem Letztere von Ersteren beschul-
digt werden, den Logos zu instrumentalisieren. Der Konflikt zwischen dem
philosophischen épistéme und dem sophistischen tekhné bestimmt den theo-
retischen (und vorurteilsbehafteten) Rahmen, in dem die Frage der Technik
in der Geschichte der westlichen Philosophie behandelt wird. So ist es nicht
verwunderlich, dass sowohl Cassirer als auch Stiegler die Technik als einen
verdringten Gegenstand des philosophischen Denkens betrachten. In Stieg-
lers Worten: »Schon bei ihrem Ursprung und bis heute hat die Philosophie
die Technik als Gegenstand des Denkens verdringt. Die Technik ist das Un-
gedachte«. Bernard Stiegler, Technik und Zeit (1). Der Fehler von Epimet-
heus, Zurich-Berlin: Diaphanes 2009, S. 7.

6  Cassirer, »Form und Technik«, S. 126.
7 Ebd.
8  Ebd.
9  Cassirer, »Form und Technik«, S. 126.
1o Ebd.

11 Vgl Cassirer, »Form und Technik«, S. 126 f.

25

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

autonome »Grundrichtung des Erzeugens«'* und ihre Affinitit zu den
anderen symbolischen Formen, wie der Sprache, dem Mythos und dem
wissenschaftlichen Denken ist rein formal (niemals substantiell) und
somit auf deren Kreativitit und symbolische Funktion zuriickzufiithren.

In »Form und Technik« fiigt Cassirer die Technik jedoch nicht nur in
das System der Philosophie der symbolischen Formen ein, sondern bie-
tet auch eine Interpretation des technischen Phanomens, die der Technik
eine Urfunktion fiir die menschliche Kreativitit zuweist. Gerade die tech-
nische Tiatigkeit zusammen mit der Sprache stellen die unverzichtbaren
Formen des Menschlichen dar, denn erst durch und in der technischen
und sprachlichen Vermittlung entsteht der Kulturraum bzw. seine eigen-
tumliche Umwelt. Diese zwei Formen der Vermittlung bilden die Realitit
nicht nach, sondern sind Mittel, um diese zu erfassen.'> Cassirers These
ist also, dass der Logos nicht nur einen theoretischen, sondern auch ei-
nen instrumentellen Wert hat:

Alle geistige Bewaltigung der Wirklichkeit ist an diesen doppelten Akt
des Fassens gebunden: an das Begreifen der Wirklichkeit im sprachlich-
theoretischen Denken und an ihr Erfassen durch das Medium des Wir-
kens; an die gedankliche wie an die technische Formgebung.™

Es ist namlich diese Fihigkeit der Formgebung, die den Menschen vom
nicht-menschlichen Tier unterscheidet: der Doppelbewegung vom Grei-
fen zum Begreifen liegt immer eine symbolische Haltung zugrunde. Die
technische Aktivitit hat eine symbolische Funktion bzw. die symbolische
Funktion der technischen Aktivitit ist, was die menschliche Nutzung des
Werkzeugs zu einer technischen Geste macht, die nicht nur individuell,
sondern auch und vor allem sozial und gesellschaftlich gepragt ist. Jean
Lasségue schreibt in Technical Activity as a Symbolic Form »a tool is
not a technology«'s — denn die technologische Aktivitat erfordert den
Zugang zur symbolischen Ebene der Bildung und der kollektiven Orga-
nisation des Wissens um die Schaffung und Nutzung einer bestimmten
Technologie. Die Technik als symbolische Form zu begreifen, bedeutet
also, das technische Handeln als eine dem Menschen eigene symboli-
sche Tatigkeit zu begreifen; zu Ende gedacht, bedeutet das auch, dass
die Technik nicht als eine einheitliche und homogene Form der Mensch-
heit bestehen kann, sondern dass jede Kultur ihre eigene technologische
Form entwickelt. Was als universell gilt, ist die technische Urfunktion:

12 Cassirer, »Form und Technik«, S. 132.

13 Cassirer, »Form und Technik«, S. 133-134.

14 Cassirer, »Form und Technik«, S. 134.

15 Jean Lasségue, » Technical Activity as a Symbolic Form: Comparing Money
and Language«, in: Aud Sissel Hoel/Ingvild Folkvord (Hg.), Ernst Cassirer
on Form and Technology. Contemporary Readings, Hampshire: Palgrave
Macmillan 2012, S. 1571.

26

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WERKZEUG ALS URPHANOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

Externalisierung menschlicher Fahigkeiten in dufSeren Werken und Inter-
nalisierung dufSerer Prothesen.’® Diese Funktion konkretisiert sich aber
immer in historisch wie kulturell situierten Formen und es ist ein (west-
licher) philosophischer Bias, zu denken, dass es nur eine Auffassung der
Technik (und technologischen Praxis) gibt.’” Die Situiertheit von Tech-
niken bedeutet dann, das soziale und kulturelle Umfeld zu beriicksichti-
gen, in dem sich Techniken und Technologien entwickeln, statt die (west-
liche) Idee von Technik zu hypostasieren.*® Die symbolische Funktion
der Technik verweist vielmehr auf die kreative und gestaltende Kraft
des technischen Handelns auf den Menschen, also auf seine anthropo-
gonische Kraft. Wie Cassirer hervorhebt, ist die Technik nicht auf ihren
instrumentellen Gebrauch reduzierbar, da sie immer eine Reflexion und
eine neue Produktion des Bewusstseins des Menschlichen selbst mit sich
bringt.” Das technische Objekt, das Werkzeug, hat seine urspriingliche
Funktion weniger darin, dass der Mensch durch es einen neuen Teil der
Natur seinem Willen unterwirft,>° sondern vor allem in dem »Gewinn

16 Vgl. Yuk Hui, The Question Concerning Technology in China: An Essay in
Cosmotechnic, Falmouth: Urbanomic 2016, S. 8. und André Leroi-Gour-
han, Gesture and Speech, Cambridge-London: MIT Press 1993.

17 Vgl. Hui, The Question Concerning Technology in China, S. 4.In dem oben
erwihnten Buch hat der Philosoph Hui das Konzept der Kosmotechnik
vorgeschlagen, um die vielfaltigen Urspriinge und Auffassungen von Tech-
nik zu berticksichtigen. Thm zufolge driickt die Kosmotechnik die Vereini-
gung von kosmischer Ordnung und moralischer Ordnung durch technische
Aktivitaten aus (Hui, S. 19—20). Unterschiedliche Kosmologien entsprech-
en also unterschiedlichen Techniken, die immer die dynamische Beziehung
zwischen dem Menschen und seiner Umwelt zum Ausdruck bringen (Hui, S.
18). Es ist sicherlich interessant, Cassirer und Hui an diesem Punkt in Dialog
zu bringen. Cassirers philosophischer Rahmen ermdoglicht ein nicht-mono-
lithisches Verstindnis des Problems der Technik (und des Digitalen), das in
bemerkenswerter Weise mit dem Denken zeitgenossischer Philosophen der
Technik wie Bernard Stiegler und Yuk Hui selbst tibereinstimmt.

18 Der Begriff Technik wird als Oberbegriff verwendet, der sowohl die Defini-
tion von Technik als tekhné als auch von Technologie als tiberindividueller
Prozess umfasst. Der Begriff Technik bezieht sich im Allgemeinen auf jede
Praxis der Herstellung und Verwendung von Werkzeugen.

19 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 1571 f.

20 Cassirer lehnt die traditionellen Trennung zwischen Kultur und Natur ab,
in die das technische Instrument als Scheitelpunkt eingefiigt wird und so die
Grenze zwischen beiden klar markiert, sondern schligt — in einer fiir sei-
nen philosophischen Stil typischen Bewegung — eine polare Konzeption des
Verhiltnisses zwischen Kultur und Natur vor. Im Gegensatz zur Idee von
der technischen Herrschaft des Menschen iiber die Natur, die der Kultur im
Wesentlichen fremd und entgegengesetzt bleibt, sieht Cassirer das Verhalt-
nis von Technik-Natur-Kultur als eine anthropogonische Trias, in der jeder

27

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

der Form«,** den das technische Handeln mit sich bringt. Die technische
Vermittlung distanziert uns von einer direkten und unmittelbaren Inter-
aktion mit der Wirklichkeit, bringt aber gleichzeitig immer auch eine
neue Sicht auf sie mit sich und ermoglicht einen neuen Aspekt der Wirk-
lichkeit: Ein neuer Weltaspekt wird durch diese Vermittlung erschaffen.>

Es ist der transzendentale Ansatz, der Cassirers philosophisches Sys-
tem plastisch macht und vor allem in die Lage versetzt, die Differenz zu
denken und einzubeziehen. Wie Aud Sissel Hoel in Technics of Thinking
schreibt: »the main lesson to be drawn from Cassirer’s essay on techno-
logy is that genuine relations are differential, which is to say that they
are mediated by >foreign< material and historically constituted forms«.2s

Auf diese Weise kann Cassirer das technische Objekt in die Philoso-
phie der symbolischen Formen einordnen, ohne seine Fremdheit zu til-
gen oder seine Differenz zu exorzieren. Dabei tritt er in einen kritischen
Dialog**mit der Lebensphilosophie und zwei ihrer wichtigsten Vertreter,

Faktor in Wechselbeziehung steht. Die Symbolischen Formen, als Vermitt-
lungen, heben den Menschen aus seiner Physiologie heraus und transportie-
ren ihn gleichzeitig in seine eigentiimliche Umuwelt, die biologisch und kul-
turell zugleich ist. Auflerhalb davon findet man nicht das verlorene Paradis
einer vor-sozialen oder vor-kulturellen menschlichen Natiirlichkeit, sondern
einen stummen und beengten Raum, der vor allem nicht menschlich ist. Fiir
Cassirer ist die Kultur die organische Umwelt des Menschlichen und nicht
der Bruch des Menschen mit der Natur. Vgl. dazu: Aud Sissel Hoel/Iris van
der Tuin, »The Ontological Force of Technicity: Reading Cassirer and Si-
mondon Difractively«, Philosophy & Technology (2013/26), S. 188 und
Dennis M. Weiss, »Failures of Convergence«, in: Aud Sissel Hoel/Iris van
der Tuin (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology, S. 243.

21 Cassirer, »Form und Technik«, S. 135.

22 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 135 f.

23 Aud Sissel Hoel, »Technics of Thinking«, in: Aud Sissel Hoel/Iris van der
Tuin (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology, S. 67.

24 Nach Cassirers urspriinglichen Redaktionsplan hitte der dritte Band der
Philosophie der symbolischen Formen mit einer kritischen Auseinanderset-
zung zwischen seiner eigenen philosophischen Vision und der zeitgenossi-
schen Philosophie, insbesondere der Lebensphilosophie von Simmel, Klages
und Heidegger, enden sollen, eine Auseinandersetzung, die anhand des »hei-
fen« Themas des Gegensatzes zwischen Geist und Leben hitte entwickelt
werden sollen. Obwohl der kritische Essay bereits fertiggestellt war, wurde
er nicht in das Werk aufgenommen, sondern 1930 in Teilen und erst nach
dem Tod des Philosophen vollstindig veroffentlicht. Vgl. dazu: Ernst Cassi-
rer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 111, S. xi; Ders., » Geist«
und >Lebenc in der Philosophie der Gegenwart«, Die Neue Rundschau XLI,
Berlin: S. Fischer 1930, S. 244—264; Ders., Nachgelassene Manuskripte und
Texte (). Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hg. von John Michael
Krois und Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner 1995.

28

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WERKZEUG ALS URPHANOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

Ludwig Klages und Georg Simmel. In Klages’ Verurteilung der Technik?s
wie in Simmels Pessimismus tiber das tragische Schicksal der Kultur*S er-
blickt Cassirer die Unzufriedenheit eines Zeitalters mit dem modernen
Dasein und mit einer kulturellen Welt, die von objektiven Formen des
Wissens sowie der Technik beherrscht wird und in der sich das Subjekt
entfremdet und entmachtet fiihlt. In der Lebensphilosophie von Klages
und Simmel nimmt diese Kulturkritik die Form eines realen Konflikts
zwischen Geist und Leben, zwischen den kulturellen Formen und dem
Leben in seinem pulsierenden Dasein an. Die moderne Technik scheint
diesen Konflikt zu radikalisieren, indem sie sich als weitere Vermittlungs-
instanz zwischen den Menschen und die Unmittelbarkeit des Lebens
schiebt, den Lebensrhythmus unterbricht und das Subjekt von sich selbst
und seinen Gefihlen entfremdet.>” In der Zuriickweisung dieses Vor-
wurfs gegen die Technik und den Kulturpessimismus der Lebensphilo-
sophie wird Cassirers Position zum Problem der Technik umrissen, eine
Position, die iiber den Text von 1930 hinaus zu Cassirers Projekt einer
Metaphysik der symbolischen Formen fiihrt. Bereits in » Form und Tech-
nik« argumentiert Cassirer, dass gerade die Verkeilung des technischen
Objekts zwischen dem Subjekt und der AufSenwelt den notwendigen Ab-
stand fir die Entstehung des objektiven Denkens und des Selbstbewusst-
seins schafft, aber erst dank unveroffentlichter Schriften und Notizen
aus Cassirers Nachlass*® kann diese These auf ihre originellsten und ra-
dikalsten Schlussfolgerungen hin zugespitzt werden.

Der philosophische Knoten, mit dem Cassirer zu kampfen hat, betrifft
die Dynamik zwischen der Unmittelbarkeit des Lebens und der Vermitt-
lung kultureller Formen, innerhalb derer der Mensch nicht anders kann,
als sich zu reprisentieren und zu objektivieren. Die entscheidenden Fra-
gen sind also gerade, ob diese Unmittelbarkeit tiberhaupt moglich ist und
ob die symbolische Vermittlung nichts anderes ist als die stindige Ent-
fremdung des Ichs von sich selbst. Diese Fragen sind mit einer weiteren
grundlegenden Polaritdt verbunden, nimlich dem Problem der urspriing-
lichen Einheit des Geistes (und damit der Funktion) und zugleich der Plu-
ralitdt der symbolischen Formen, die Cassirer ebenfalls als urspriinglich

25 In »Form und Technik« bezieht Cassirer sich auf zwei Arbeiten von Kla-
ges: Ludwig Klages, Vom kosmogonischen Eros, Miinchen 1922 und Ders.,
Mensch und Erde. Fiinf Abbandlungen, Miinchen 1920.

26 Georg Simmel, »Der Begriff und die Tragodie der Kultur«, in: ders., Philo-
sophische Kultur. Gesammelte Essais, Leipzig: Kroner Verlag 1919, S. 223—
253. (In »Form und Technik«: G. Simmel, Der Begriff und die Tragodie der
Kultur, in: Philosophische Kultur. Gesammelte Essais, Potsdam 1923, S.
236-267).

27 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S.148 f.

28 Es wird auf den schon oben erwihnten Text verwiesen: Cassirer, Nachgelas-
sene Manuskripte und Texte (1). Zur Metaphysik der symbolischen Formen.

29

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

voraussetzt.> Diese unausweichlichen Fragen fithren Cassirer dazu, sich
selbst auf der primitiven Ebene der Wirklichkeit zu befragen und die Phi-
losophie der symbolischen Formen in einen metaphysischen Rahmen zu
stellen, den der Philosoph selbst als »symbolischen Idealismus« bezeich-
net.> Diese philosophische Haltung bedeutet, dass man ontologisch kei-
nen Nullpunkt der Wirklichkeit postulieren kann, der unabhingig und
genetisch urspriinglich ist in Bezug auf die Darstellung, die die symboli-
sche Aktivitit von ebendieser Wirklichkeit macht. Eine Ontologie eines
absoluten Seins ist nicht moglich, weil es kein originires Sein gibt, son-
dern nur eine originire Einheit geistiger Energie, d.h. eine funktionelle
Einheit. Im Cassirers Worten:

Ein »Sein« irgendwelcher Art giebt es daher immer nur kraft einer be-
st{immten] Energie[,] < die »Natur« z.B. nur kraft der kinstlerischen,
der religiosen, der wissenschaftlichen Energie> u.ohne den Bezug auf sie
wird der Begriff eines solchen »Seins« fir uns vollstindig leer!3*

Das heifdt, wenn man von den Formen, in denen die Welt dem Menschen
erscheint, abstrahiert, wird sie sich nicht in »Fleisch und Blut« zeigen,
sondern einfach verschwinden. Wie Hoel und van der Tuin hervorhe-
ben, zeigen diese metaphysischen Primissen, dass fiir Cassirer die sym-
bolische Aktivitdt in den eigentiimlichen Vermittlungen, durch die sie

29 »Vor dem philosophischen Blick, der die Welt als absolute Einheit erfassen
willy soll zuletzt, wie alle Mannigfaltigkeit iiberhaupt, so insbesondere die
Mannigfaltigkeit der Symbole zergehen: Die letzte Wirklichkeit, die Wirk-
lichkeit des Seins an sich selbst, soll sichtbar werden«. (Cassirer, Die Philo-
sophie der symbolischen Formen, Bd. 111, S.1).

30 In Konvolut 107 — unter dem Titel Symbolbegriff: Metaphysik des Symbo-
lischen in dem oben zitierten Band veroffentlicht — sind Notizen gesammelt,
die Cassirer zwischen 1921 und 1927, also zeitgleich mit der Abfassung der
Philosophie der symbolischen Formen, geschrieben hat und die von dem In-
teresse des Philosophen zeugen, sowohl das Verhaltnis zwischen Metaphy-
sik und symbolischer Form zu definieren als auch zu bestimmen, in welche
Art von Metaphysik die Ergebnisse der Philosophie der symbolischen For-
men legitimerweise einzuordnen sind. Er definiert seine Position als einen
»symbolischen Idealismus«, der sowohl von der Metaphysik des dogmati-
schen Realismus als auch von der positivistischen Metaphysik gleich weit
entfernt ist, die beide — obwohl gegensitzlich — in der Annahme zusammen-
treffen, dass das geistige Leben und seine Funktionen Reprisentationen ei-
nes unabhingig von ihnen gegebenen Realen sind. Genau diese Annahme
wird vom symbolischen Idealismus Cassirers zuriickgewiesen, der katego-
risch die Idee ablehnt, dass ein Reales als fremd und aufSerhalb seiner Re-
prisentationen postuliert werden kann, weil es nur in ihnen seine Existenz
annimmt. (Vgl. dazu: Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen,
S. 261 f.)

31 Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 262.

30

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WERKZEUG ALS URPHANOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

dekliniert wird, immer eine ontologische Kraft beinhaltet.3* Der ontolo-
gische Wendepunkt, der Cassirers dynamischer und plastischer Philoso-
phie zugrunde liegt, ist:

»subjektiv, statt objektiv«. Was zu fordern ist, ist nicht die Einheit >des«
Dinges, des absolut[en] Gegenstandes — sondern Einheit des Geistes [,]
der geistigen Energie als solcher in aller Verschiedenheit der »symboli-
schen Formen«.33

Die Objektivitdt und die Legitimitat, die die symbolischen Formen der
menschlichen Realitit verleihen, liegen nicht in deren Anpassung an
eine gegebene dufsere Realitdt, an ein absolutes Reales, sondern in ih-
nen selbst, in ihren verschiedenen Gesetzen und Bezugssystemen, inner-
halb derer die Objekte nicht nur Legitimitit erlangen, sondern fur den
Menschen werden, d.h., sie werden Objekte fiir den Menschen. Einer
Ontologie des Seins setzt Cassirer eine ontologische Pluralitit entgegen,
d.h. eine Pluralitit von Objektivierungsformen der Wirklichkeit: Es gibt
nicht eine Welt, sondern so viele Welten wie die Visionen, derer der Geist
fahig ist. Die Differenzierung ist die Wurzel des urspriinglichen Phano-
mens des Lebens:

Wir gehen hier eben nicht von der Urtatsache des sog[ennanten] »Seins«,
sondern von der des »Lebens« aus — dieser Tatsache aber ist das Ausei-
nandergehen in eine Mannigfalt[igkeit] verschiedener Richtungen durch-
aus wesentlich — u. das gerade ist das Urphaenomen des Lebens selbst,
daf es sich in dieser Divergenz in seiner tiefen unerschiitterlichen Ein-
heit behauptet.>+

Im Mittelpunkt steht das Urphanomens3s der kontinuierlichen Entfaltung
des Lebens in mehrere Richtungen. Das Urphanomen ist also das, was
niemals direkt erklirt werden kann, sondern nur durch die Formen, in
denen es sich entfaltet; es ist das, was nur »im Abglanz, im Beispiel, Sym-
bol, in einzelnen und verwandten Erscheinungen«3¢ verstanden werden
kann. Dieses Urphianomen ist keine Monade (ein einzigartiges und ein-
deutiges Phianomen), sondern wiederum differenziert und polar. In der
Schrift Uber Basisphinomene von 1940 gibt Cassirer seinen Uberlegun-
gen zum Urphdnomen eine genauere Richtung. Ausgehend von Goethes

32 Vgl. dazu: Hoel/van der Tuin, »The Ontological Force of Technicity: Read-
ing Cassirer and Simondon Difractively«.

33 Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 262.

34 Ebd.

35 Den Begriff des Urphinomens und seine theoretische Komplexitit leitet
Cassirer von Goethe ab und ist sicherlich dessen Morphologie geschuldet.

36 Christian Mockel, »Cassirer >Basisphanomene« — eine Synthese von Goe-
thes >Urphianomen<und Carnaps >Basis< der Konstitutionssysteme? «, in: The
Original Phenomena, Cassirer Studies III-2010, Napoli: Bibliopolis 2010, S.
69.

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

Maximen 3971, 392, 393 — gesammelt in Maximen und Reflexionen —
gelangt Cassirer zur Definition der drei Basisphinomene’” des Ich, Du
und Es. Das Ich-Phinomen3® ist das Phanomen des Lebens selbst, es ist
kein Wesen, sondern ein kontinuierlicher Fluss und ist daher nicht auf ei-
nen bestimmten Moment beschriankt, sondern umfasst die Gesamtheit.3

Das Phianomen des Du ist das Wirkensphdnomen.+ Es macht die Abs-
traktion des Phanomens des Ichs als Monade deutlich, da das Ich-Pha-
nomen immer von der Erfahrung des Handelns und Wirkens begleitet
wird. Diese urspriingliche Erfahrung stellt ein weiteres grundlegendes
Moment fiir die Konstitution der Wirklichkeit dar, denn mit dem Be-
wausstsein des Wirkens erleben wir etwas, das sich unserem Handeln wi-
dersetzt. Und so kommen wir zum Bewusstsein des Gegen-standes, als
das, was vor uns ist und uns gegeniibersteht. Aber dieser Gegenstand ist
noch nicht das »Es«, verstanden als eigenstandiges Werk, sondern hat
die Eigenschaft, uns als Du gegeniiberzutreten, als etwas — noch nicht

37 Die Entwicklung des Begriffs Basisphdnomen, der Goethes Urphdnomen
ersetzt, wird von Cassirer nicht begriindet oder erklirt, aber einige Au-
toren haben die Hypothese aufgestellt, dass sie aus Cassirers Interesse an
und Begegnung mit der Position des logischen Positivismus des Wiener
Kreises und insbesondere mit einem seiner fithrenden Philosophen, Ru-
dolf Carnap, resultiert. Carnap entwickelte den Begriff der »Basis« in Der
logische Aufbau der Welt, einem Werk, in dem der Philosoph versuchte,
ein Konstitutionssystem wissenschaftlich-empirischer Begriffe zu konst-
ruieren, die sich auf eine Basis beziehen lassen miissen, die eine letzte Be-
ziehung fiir sie darstellt. (Vgl. dazu: Mockel, » Cassirer >Basisphanomene«
— eine Synthese von Goethes >Urphianomen«< und Carnaps >Basis< der Kon-
stitutionssysteme?«, S. 82—86 und Ernst Cassirer, La metafisica delle for-
me simboliche, hg. von Giulio Raio, Milano: Sansoni 2003, S. XXXVII-
XXXVII).

38 Maxime 391: »Das Hochste, was wir von Gott und der Natur erhalten ha-
ben, ist das Leben, die rotierende Bewegung der Monas um sich selbst, wel-
che weder Rast noch Ruhe kennt; der Trieb, das Leben zu hegen und zu
pflegen, ist einem jeden unverwiistlich eingeboren, die Eigentiimlichkeit des-
selben jedoch bleibt uns und andern ein Geheimnis.« (Johann W. Goethe,
Werke (X11). Schriften zur Kunst und Literatur, Miinchen: Hamburger Aus-
gabe 1998, S. 396).

39 Vgl. Ernst Cassirer, »Uber Basisphinomenex, in: ders., Zur Metaphysik der
symbolischen Formen, S.133-13 4.

40 Maxime 392: »Die zweite Gunst der von oben wirkende Wesen ist das Er-
lebte, das Gewahrwerden, das Eingreifen der lebendig-beweglichen Monas
in die Umgebungen der AufSenwelt, wodurch sie sich erst selbst als inner-
lich Grenzenloses, als duflerlich Begrenztes gewahr wird. Uber dieses Erleb-
te konnen wir, obgleich Anlage, Aufmerksamkeit und Gliick dazu gehort,
in uns selbst klar werden; andern bleibt aber auch dies immer ein Geheim-
nis.« (Goethe, Werke (XII), S. 396-397).

32

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WERKZEUG ALS URPHANOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

Wesenhaftes — mit eigenem Willen, das mit uns um einen gemeinsamen
Handlungsraum ringt.+'

Mit der Sphire des Werkes tritt ein neues Bewusstsein der AufSenwelt
vor uns, das ist das dritte Basisphdnomen, das Phinomen des Es oder
Werk-Phdanomen+*. Mit ihm erreichen wir eine Form der Objektivitit,
die dem Moment des Wirkens fremd ist, das Werk steht in der Tat als
eigenstiandiges und festes Objekt vor uns. Im Werk findet das Wirken,
das sich in ihm kristallisiert, sein eigenes Ende — und sein eigenes Ziel.
Mit dem Werk findet eine Distanzierung vom Ich statt als einem grund-
legenden Moment fiir das Bewusstsein der Welt, denn jenes nimmt eine
neue Position in Bezug auf den Gegenstand des Phanomens des Du ein.
Das Bewusstsein des Werkes ist der erste Schritt zur Entstehung des Be-
wusstseins der Dinge, denn es beansprucht Autonomie vom Ich und vom
Wirken. Es handelt sich also um eine Form der Entfremdung vom Ich,
die aber nicht negativ verstanden werden kann, weil nur in einer sol-
chen Entfremdung eine neue Stellung des Menschen zur Welt moglich
wird und »uns erst zu dem eigentlichen Wirklichkeitsbewusstsein hin-
fuhrt«.#* Die »Sphare des Werkes« eroffnet die »Sphare der Dinge« —
oder vielmehr des Bewusstseins der Dinge: Es ist das Werk, das die Ver-
mittlung zur Sphare der Objektivitit leistet. Die »Dinge« finden sich also
urspriinglich nicht als uns vollig fremde Existenzen, sondern im Medium
des Werkes, das sie in erster Linie zu Werkzeugen macht:#

Die Sachsphaere ist vielmehr die Sphaere der »Sachlichkeit«[;] es ist der
»Geist« der Sachlichkeit, der uns mit ihr zuginglich wird — und mit ihr
der letzte » Vorstof§« in die Wirklichkeit — Das »Fenster«, das zur Wirk-
lichkeit fuhrt [,] ist erst jetzt ganz geoffnet — der »Blick« fiir die Wirk-
lichkeit, fir die Objektivitit ist uns geoffnet, indem wir sie im Werk und
in der objektiv-darstellenden Sprache vor uns ausbreiten [.]+

Deutlich wird in dieser Notiz die Kontinuitat zu »Form und Technik«,
wo Cassirer bereits die sehr enge Verbindung zwischen der Sprache und
der Technik beschreibt: »Sprache u. Werkzeug [entwickeln sich, Anm. d.

41 Vgl. Cassirer, »Uber Basisphinomene«, S. 134-135.

42  Maxime 393: »Als Drittes entwickelt sich nun dasjenige, was wir als Hand-
lung und Tat, als Wort und Schrift gegen die AuSenwelt richten; dieses ge-
hort derselben mehr an als uns selbst, so wie sie sich dariiber auch eher ver-
standigen kann, als wir es selbst vermogen; jedoch fiihlt sie, daf§ sie, um
recht klar dariiber zu werden, auch von unserm Erlebten soviel als moglich
zu erfahren habe. Weshalb man auch auf Jugendanfinge, Stufen der Bildung,
Lebenseinzelnheiten, Anekdoten und dergleichen hochst begierig ist.« (Goe-
the, Werke (XI1), S. 397).

43 Cassirer, »Uber Basisphinomenex«, S. 136.

44 Vgl ebd.

45 Cassirer, »Uber Basisphinomene«, S. 137.

33

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

Verf.] aus einer Grundhaltung des Menschen «#, namlich dem Bediirfnis,
einen terminus medius zwischen sich und die Welt zu setzen — eine sym-
bolische Vermittlung, die ihre spiegelbildliche Urform im Wort und im
Werkzeug findet. Das Phinomen des Es erfasst genau die Distanz zwi-
schen Subjekt und Welt, die nur entstehen kann, wenn der dritte und ver-
mittelnde Begriff des Werks dazwischengeschaltet wird: Erst durch diese
Vermittlung riickt die AufSenwelt vom Subjekt ab, das nun — mit unter-
schiedlichen Freiheitsgraden — in ihr und an ihr handeln, aber auch iiber
sich selbst und die Welt nachdenken kann.# Technik und Sprache sind
in der Tat zwei Momente desselben Werk-Phdnomens, beide notwendig
fiir den Prozess der Hominisierung, der fur Cassirer nichts anderes be-
deutet als die Entstehung der symbolischen Funktion in diesen beiden
urspriinglichen Vermittlungen. So verstanden, sind Sprache und Tech-
nik die doppelte Verzweigung der einzigen Wurzel des Werk-Phanomens
und haben in diesem Sinne einen logischen Vorrang vor anderen symbo-
lischen Formen, sie sind symbolische Urformen.

Dies wird durch die Klarung der »Position« deutlich, die fur Cassirer
die Basisphdnomene im System der Philosophie der symbolischen For-
men einnehmen. Nicht das logisch bewusste Subjekt deduziert die Wirk-
lichkeit, sondern es sind die Basisphanomene, die der Deduktion der
Wirklichkeit zugrunde liegen: »Sie sind >vor< allem Denken und Schlies-
sen [,] liegen diesem selbst zu Grunde — vielmehr sind [es] sie selbst,
die Wirklichkeit zuerst >aufschliessen< — d. h. offenbaren, manifest-ma-
chen«.#* Die Basisphanomene sind also nicht Entititen, die vermittelt
werden konnen, sondern die eigentlichen Vermittlungsmodi:

Bildlich gesprochen: sie sind nicht etwas an sich Vorhandenes, was ir-
gendwie durch die Fenster unseres Bewusstseins (sei es durch die Fens-
ter unserer »Sinnesorgane«, sei es durch andere »geistige«, spirituelle
»Medien« gesehen wird) zu uns hereinkommt - sondern sie sind selbst
die Fenster der WirklI[ichkeits] - Erk[kenntnis] - das [,] wodurch wir uns
der Wirkl[ichkeit] aufschlieSen [.]+°

46 Ebd.

47 »Alles denken ist seiner reinen logischen Form nach mittelbar [...]. Das
Werkzeug erfiillt die gleiche Funktion, die sich hier in der Sphire des Lo-
gischen darstellt, in der gegenstindlichen Sphire: Es ist gleichsam der in
gegenstandlicher Anschauung, nicht im blofSen Denken erfafite >terminus
medius«. Es stellt sich zwischen den ersten Ansatz des Willens und das Ziel
—und es gestattet in dieser Zwischenstellung erst, beide voneinander zu son-
dern und in die gehorige Distanz zu setzen« (Cassirer, » Form und Technik«,

S. 142-143).
48 Cassirer, »Uber Basisphinomene« S. 132.
49 Ebd.

34

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYTHOS - TECHNIK - WISSENSCHAFT: LINEARITAT ODER SCHWINGUNG

Die Basisphinomene sind als die wahren Bedingungen der Moglichkeit
der symbolischen Formen zu interpretieren, nur dank dieser drei Phano-
mene offnen sich das Auge und damit die moglichen Brechungsformen
seines Blicks auf die Wirklichkeit: »Die eigentliche Realitat ist fiir uns
das Subjekt, das aller dieser »Ansichten« fahig ist«,5° und das Subjekt, das
die Wirklichkeit durch Visionen darstellt, ist niemals ein Subjekt, das als
cartesianisches Cogito verstanden wird, es ist niemals nur das urspriing-
liche Phianomen des Ichs, sondern vielmehr die dreidimensionale Struk-
tur von Ich, Du und Es, eines transzendentalen und idealen Subjekts.

In dem Text von 1940 wird vielleicht mehr als anderswo die plasti-
sche und pluralistische Kraft der Philosophie der symbolischen Formen
erfasst. Thr liegt namlich ein dynamisches Kriftefeld zugrunde, in das
die Differenz als notwendige Funktion des Systems eingefiigt ist und in
dem die Differenzierung — oder Brechung — der geistigen Energie in ver-
schiedene Formen des Verstandnisses und der Konstitution der Wirklich-
keit ebenso urspriinglich ist wie deren funktionale Einheit. Die Technik
spielt in diesem System eine wichtige Rolle, fir Cassirer ist sie mit dem
Menschen ko-emergent und in gewissem Sinne ist die symbolische Ver-
mittlung untrennbar mit der technischen Vermittlung verbunden. Wie
die Sprache durchdringt sie die gesamte Sphire des Menschen, und so
ist es nicht verwunderlich, dass die symbolische Form der Technik seit
der Neuzeit an Intensitit gewonnen hat, und genau diese Heftigkeit oder
gar Aggressivitat gilt es weiter zu untersuchen.

1.2 Mythos — Technik — Wissenschaft:
Linearitat oder Schwingung

Nachdem die urspriungliche Funktion definiert wurde, die Cassirer der
Sprache und der Technik zuweist (identifiziert als symbolische Urfor-
men), wird es notwendig, einen Konflikt zu analysieren, der im gesam-
ten System der Philosophie der symbolischen Formen latent vorhanden
ist und der auch das Problem der Technik betrifft. Zwei widerspruichli-
che Seelen koexistieren in Cassirers Werk: auf der einen Seite das trans-
zendentale Denken, dynamisiert und historisiert, das die Methode fiir die
gesamte Philosophie Cassirers bestimmt und die Dynamik und den Plu-
ralismus des Systems garantiert; und auf der anderen Seite die stindige
Tendenz des Philosophen, in eine teleologische Interpretation der Philo-
sophie der symbolischen Formen zu verfallen, wonach sich das Schicksal
der menschlichen Kultur von den primitivsten Formen, wie der des My-
thos, zu hoher fortgeschrittenen Formen entwickelt und sich — in einem

so Ernst Cassirer, »Symbolische Formen. Zu Band IV, in: ders., Zur Metaphy-
sik der symbolischen Formen, S.230.

35

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

fast eschatologischen Sinne — in der symbolischen Form des logisch-wis-
senschaftlichen Denkens erfiillt.s* Zu finden ist dieser Widerspruch auch
in »Form und Technik «, nimlich dort, wo Cassirer Interpretationen der
Technik sowohl als urspriingliche Vermittlungsform als auch als das, was
dem Menschen die Uberwindung seines primitiven magisch-mythischen
Zustands ermoglicht, vereint: »Das Werkzeug erst und sein regelmafSi-
ger Gebrauch durchbricht prinzipiell die Schranke dieser Vorstellungs-
art. In ihm kiindigt sich die Gotterdimmerung der magisch-mythischen
Welt an«.5* Gerade dank der symbolischen Form der Technik 16st sich
der Mensch aus dem »ritselhaften Zwielicht«,s3 aus der »Dammerung
des magisch-mythischen Weltbildes«+ und geht durch den Fortschritt
der technischen Tatigkeit vom Homo divinans zum Homo faber, von ei-
ner mythischen Subjektivitit zu einer objektivierten Subjektivitit iiber.ss
Die mythische Darstellung der Welt bringt eine eigentiimliche magische
Identifizierung zwischen dem Ich und der Welt mit sich: Das Subjekt
ist nicht mit einer Welt konfrontiert, die als auferlich und ihm fremd
wahrgenommen und verstanden wird, sondern im mythischen Verstand-
nis ist das Subjekt in ein dichtes symbolisches Netz eingebettet, in dem
der Mensch nur einen Knotenpunkt darstellt, der mit anderen Knoten-
punkten verbunden ist. Es gibt keine Distanz zwischen Subjekt und Ob-
jekt, zwischen Subjekt und Welt, und deshalb bewegt sich der Mensch
in der mythischen Welt nur durch kodifizierte und magische Formeln,
die dazu dienen, sich eine Realitidt anzueignen und zu kontrollieren, die
als absolut lebendig und mit dem Menschen zusammenwirkend wahr-
genommen wird.’* Was im mythischen Stadium des Bewusstseins noch
fehl, ist die Fahigkeit, die Welt in die Ferne zu holen und ihr damit als
Subjekt zu begegnen:

51 Ein aufmerksamer Leser und Kritiker Cassirers war Hans Blumenberg, der
sich ebenfalls fiir das Studium des Mythos interessierte und der sich intensiv
mit dem zweiten Band der Philosophie der symbolischen Formen mit dem Ti-
tel Das mythische Denken auseinandersetzte. Blumenberg weist darauf hin,
dass Cassirer selbst, obwohl er die funktionalistische Wende gegen jede sub-
stantialistische Interpretation des Mythos vorschlug, seiner anti-essentialisti-
schen Position nicht treu geblieben ist, sodass seine Analyse der symbolischen
Form des Mythos allzu oft in eine historisierende Perspektive abgleitet, in der
der Mythos als ein auf den Verlauf der logisch-wissenschaftlichen Rationali-
tdt gerichtetes Moment interpretiert wird. Der Mythos wird nur als terminus
ad quem und nicht als terminus ad quo verstanden. (Vgl. dazu: Hans Blu-
menberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996, S. 186).

52 Cassirer, »Form und Technik«, S. 144.

53 Cassirer, »Form und Technik«, S. 136.

54 Ebd.

55 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 136 f.

56 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 140 f.

36

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYTHOS - TECHNIK - WISSENSCHAFT: LINEARITAT ODER SCHWINGUNG

Denn jede solche Auseinandersetzung [von Ich und Welt, Anmerkung d.
Verf.] fordert nicht nur Nihe, sondern Entfernung; nicht nur Bemachti-
gung, sondern auch Verzicht, nicht nur die Kraft des Erfassens, sondern
auch die Kraft zur Distanzierung.

Ebendieser Doppelprozefs ist es, der sich im technischen Verhalten of-
fenbart und der es vom magischen Verhalten spezifisch unterscheidet.
An Stelle der Macht des blofSen Wunsches ist hier die Macht des Wil-
lens getreten.s

Die Fihigkeit, eine Distanz zu setzen und das Objekt der Begierde nicht
sofort (und auf magische Weise) zu ergreifen, ist der Grundstein, der dem
Menschen neue Moglichkeiten eroffnet: »Dieses Stehenlassen des Zieles
ist es erst, was eine >objektive« Anschauung, eine Anschauung der Welt
als einer Welt von >Gegenstanden< ermoglicht«.® Aus dem metamorphi-
schen Fluidum der mythischen Welt entsteht eine stabile und determi-
nierte Welt, die Welt des logisch-wissenschaftlichen Denkens, die aus Ob-
jekten besteht, die als fremd und unabhingig vom menschlichen Willen
wahrgenommen werden: Es entsteht ein Kosmos, das heifst eine geord-
nete und objektive Wirklichkeits*. Denn gerade wenn die Natur und die
Objekte ihre Unabhingigkeit vom menschlichen Willen erhalten, ist ein
theoretisches Bewusstsein in der Welt am Werk; die » Allmacht des Wun-
sches« und der »affektiven Phantasie« stofSt an die Grenze des Mogli-
chen im Sinn des Objektiven.% Der kritische Punkt dieser Analyse liegt
aber genau in ihrer offensichtlichen Teleologie: »Der gesamte Entwick-
lungsgang der Menschheit stellt sich alsdann als ein in zahllosen Zwi-
schenformen sich vollziehender Verlauf dar, kraft dessen der Mensch von
der Anfangsstufe des Homo divinans in die des Homo faber tibergeht«.5

Hier wird die menschliche Geschichte als lineare Entwicklung vom
primitiven Stadium des Homo magus bis zum hochsten Stadium des
Homo faber interpretiert, der nichts anderes darstellt als das eurozen-
trische und normative Ideal des Menschen, welches sich von der Re-
naissance bis zur Moderne entwickelt hat. Diese Position, die nach der
Foucault’schen und posthumanen Kritik am »Menschen« nicht mehr
vertretbar ist, steht jedoch auch in offenem Widerspruch zum System
der Philosophie der symbolischen Formen selbst sowie zu der - hier ver-
tretenen — These, dass Cassirer die Technik als Urform betrachtet. Wenn
die technische Titigkeit eine anthropogonische Kraft ist, die nicht vom
Menschlichen zu trennen ist, insofern dieses mit und in dieser Tatig-
keit entsteht, dann kann das technische Denken und Handeln nicht das

57 Ebd.

58 Cassirer, »Form und Technik«, S. 1471.

59 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 140 f.
60 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 142.
61 Cassirer, »Form und Technik«, S. 136.

37

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

mythische Denken ablésen und dessen Uberwindung verursachen, denn
die mythische Welt ist ohnehin schon eine technische Welt. Dariiber hi-
naus kann die transzendentale und funktionalistische Perspektive der
Philosophie der symbolischen Formen nicht durch eine historisierende
und teleologische Sichtweise assimiliert und — in gewissem Sinne — aus-
getrieben werden. Die Stirke und Relevanz von Cassirers Kulturphilo-
sophie liegt gerade darin, dass sie verstanden hat, dass die Pluralitdt der
symbolischen Formen urspriinglich und nicht historisch ist, auch wenn
diese in ihrer Konkretisierung immer situierte Formen annehmen. In
diesem Sinne sind alle symbolischen Formen gleich weit vom Menschen
entfernt, sie folgen einander nicht linear von Stufe zu Stufe, sondern ko-
existieren miteinander, konfligieren miteinander, tauchen in verschiede-
nen Kulturen auf oder gehen dort unter. Das Bild des unidirektionalen
Pfeils sollte durch das des Seismographen ersetzt werden, dessen niemals
statisch Linie die oberflachlichen und tiefgreifenden Bewegungen einer
bestimmten Kultur aufzeichnet.®* Mehr noch stellen die symbolischen
Formen des Mythos und des logisch-wissenschaftlichen Denkens unter-
schiedliche Modi der niemals statischen und endgiiltigen Beziehung zwi-
schen Subjekt und Objekt, zwischen Subjekt und Welt dar. Technik und
Sprache — als Urformen — sind also eher ein roter Faden, der sich durch
die menschliche Gestaltungstatigkeit zieht und sich mit den Machten
des Geistes verbiindet, die in einer Kultur dominieren. Dass diese Allian-
zen, die im Text von 1930 unmoglich, weil widerspriichlich erscheinen,
fir Cassirer moglich und hochaktuell sind, zeigt sich in seinen Schrif-
ten ab den 1940er Jahren, als ihn historische und personliche Ereignisse

62 Das Bild des Seismographen ist dem sprachlichen Horizont von Cassirer
nicht fremd. Dieses Bild wird hiufig von dem Kulturwissenschaftler Aby
Warburg verwendet, dem Griinder der Kultur Bibliothek Warburg. Cassi-
rer kam 1920 in Kontakt mit der Bibliothek (und erst spater mit Warburg
selbst), die eine grundlegende Rolle bei der Hinwendung zu einer Philoso-
phie der Kultur spielte, die eben mit Cassirers Aufenthalt in Hamburg be-
gann. Zwischen den Biichern der Bibliothek Warburgs stellte Cassirer im
Vortrag »Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissen-
schaft« 1921 erstmals den Begriff der symbolischen Form vor. Der stindige
intellektuelle Austausch zwischen Cassirer und Warburg war fiir den Phi-
losophen von grundlegender Bedeutung bei der Definition einer Kulturdy-
namik, die durch das Nachleben und die Wiedergeburt von uralten und im
Menschen selbst verwurzelten Themen gekennzeichnet ist. Cassirers zutiefst
humanistische Uberzeugung, dass die Aufgabe jeder kulturellen Formation
(und der Individuen, die in ihr und mit ihr arbeiten) in der kontinuierlichen
Befreiung des Bewusstseins besteht, ist eng mit Warburgs Vision einer Kul-
tur verbunden, die sich in stindiger Oszillation zwischen den psychischen
Polen Phobos und Sophrosyne, zwischen phobischem Pathos und Besonnen-

heit befindet.

38

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYTHOS - TECHNIK - WISSENSCHAFT: LINEARITAT ODER SCHWINGUNG

zwingen, den teleologischen Optimismus von »Form und Technik« zu
uberdenken und zu tiberwinden.

In diesem Kontext sind insbesondere zwei Werke Cassirers zu analy-
sieren, die beide 1945 in den Vereinigten Staaten entstanden sind: The
Technique of Our Modern Political Myth and The Myth of the State.%
Im Mittelpunkt der darin angestellten Uberlegungen steht die Wiederent-
stehung des mythischen Denkens in Europa im politischen und sozialen
Denken und Handeln seit den 1920er Jahren. Diese Wiedergeburt, oder
das Wiederauftauchen, der mythischen Kraft fegt alle Spuren des Teleo-
logismus aus der cassirerschen Philosophie, und die Analyse des Philoso-
phen wird in einem Punkt glasklar: Der Mythos ist keine primitive und
endgtiltig tiberholte Form des Denkens, sondern eine unverzichtbare und
radikale Form des menschlichen Wesens selbst. Thre effektive Unterdrii-
ckung wiirde eine Verarmung des menschlichen Verstandnisses bedeu-
ten, und ihre kosmogonische und darstellerische Kraft entfaltet sich als
latente oder wirkende Kraft in einer Kultur.% Diese Perspektive ist we-
sentlich fur das Verstindnis eines heute wieder sehr aktuellen und bren-
nenden Themas fiir das philosophische und politische Denken, das sich
mit dem Aufkommen der politischen Mythen des Faschismus und des
Nationalsozialismus in Europa auseinandersetzt. Namlich:

If myth is a typical outcome of the primitive, that is to say the prelogi-
cal and mystical mind, how can we account for its sudden reappearance
under the conditions of our own highly sophisticated culture? The men
who became the authors of our modern political myths, who created
and propagated them, were by no means »primitive«. They were quite
the contrary. They were very good and cool calculators. They knew their
ends and their means. Nor were the people for whom these myths were

63 Ernst Cassirer, » The Technique of Our Modern Political Myth«, in: Donald
Phillip Verene (Hg.), Symbol, Myth and Culture. Essays and Lectures of
Ernst Cassirer 1935-1945, New Haven: Yale University Press 1979, S. 242—
267 und Ders., The Myth of the State, New Haven: Yale University Press
1979. The Technique of Our Modern Political Myth wurde von Cassirer
fiir eine Vorlesung geschrieben, die er am 18. Januar 1945 an der Princeton
University hielt und die dazu dienen sollte, das letzte groffe Werk des Phi-
losophen, The Myth of the State, das 1946 postum veroffentlicht werden
sollte, vorzustellen und zusammenzufassen. Die Vorlesung trigt fast den
identischen Titel wie das Abschlusskapitel »The Technique of the Modern
Political Myths« von The Myth of the State. Eine originale Analyse dieser
Texte von Cassirer wurde von Chiara Bottici in folgendem Text durchge-
fithrt: Chiara Bottici, »Who is Afraid of the Myth of the State? Remarks on
Cassirer’s Forgotten Manuscript«, Social Imaginaries, 2017:3/2,S. 213—227.

64 Cassirer, » The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 244 f. »Myth is,
in fact, not only a transient but a permanent element in human culture. Man is
not exclusive a rational animal, he is and remains a mythical animal« (S.246).

39

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

destined primitive. They were highly educated. [...] Many as described
myth as a sort of atavism. But this too does not answer our question.
An atavism is an exception, it is not the rule. An atavism of whole na-
tions would be a very paradoxical and almost inexplicable thing. Myth
is indeed a sort of remnant — a ghost that returned from another world.
[...] All this would been impossible to understand if myth were nothing
but a mere relic — the remains of a dead past. It is however much more.
It is not an outgrowth of primitive mentality; it still has its place in the
most advanced stages of human culture. To banish myth, to eradicate it
root and branch, would mean an impoverishment.®

Die Frage, die es zu beantworten gilt, ist, warum die Form des Mythos
nicht nur wieder aufgetaucht ist, sondern es auch geschafft hat, sich
schnell in einen hochentwickelten sozialen und kulturellen Kontext zu
integrieren, der der magisch-mythischen Dimension scheinbar entgegen-
gesetzt ist. Die Antwort liegt genau in diesem scheinbaren Widerspruch,
hinter dem sich einmal mehr eine vereinfachende Vorstellung von der
Entwicklung der Kultur verbirgt. Der Konflikt zwischen Logos und My-
thos, zwischen logisch-wissenschaftlicher Rationalitit und mythischer
Rationalitit, ist ein endloser Konflikt, der sich durch die gesamte Ge-
schichte der politischen Philosophie zieht:

From the first beginnings of a political philosophy, from the times of
Plato and Aristotle, we find a continuous struggle between logos and
mythos; between a rational and a mythical conception of the state. But
finally the end seems to be attained. The rational character of politics
seems to be firmly established. But this victory remains always doubt-
ful and precarious. In politics we are never living on a firm and stable
ground. In quiet and peaceful times, in periods of relative stability and
security, it is easy to maintain a rational order of things. But we are al-
ways standing on a volcanic soil and must be prepared for sudden con-
vulsions and eruptions. In the critical moments of man’s political and
social life myth regains its old strength.*¢

Eine Gesellschaft wird in eine mythische Atmosphare versetzt, wenn sie
mit einer absoluten Realitit konfrontiert wird, die sich der Moglichkeit
ihrer Beherrschung und ihres Verstandnisses zu entziehen scheint; wenn
ein Problem zu komplex wirkt, um auf normalem Wege gelost zu werden,
wendet sich der Mensch einer magischen Losung und einem mythischen
Verstandnis zu.’” Diese Perspektive ist auch gegenwirtig interessant, da

65 Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 244. Die Zi-
tate aus den beiden Texten werden in der Sprache belassen, in der sie ur-
spriinglich von Cassirer verfasst wurden.

66 Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 246.

67 »In all those tasks that need no particular and exceptional efforts, no special
courage or endurance, we find no magic and no mythology. But a highly

40

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYTHOS - TECHNIK - WISSENSCHAFT: LINEARITAT ODER SCHWINGUNG

sie einen Rahmen bietet, um uber die Krise des Menschlichen im digita-
len Zeitalter nachzudenken (Kap. 4, Kap. 5 und Kap. 6), vor allem aber,
um das neue Biindnis zwischen technokratischen und spat-faschistischen
politischen Mythen® und den Projekten des Silicon Valley sowie der di-
gitalen Oligarchie besser zu verstehen.

Wenn man die digitale Frage sich prasent hilt, hat die von Cassirer
analysierte Allianz zwischen mythischen und technischen Formen in den
modernen westlichen Gesellschaften einen sehr aktuellen und diisteren
Nachklang.

Diese Analyse impliziert ein volliges Umdenken in Bezug auf das Ver-
stindnis des in »Form und Technik« dargestellten mythisch-technischen
Verhiltnisses:

The historians of civilization have told us that mankind in its history
had to pass through two different stages. Man began as homo magus or
homo divinans, he tried to enforce his will on nature by the use of mag-
ic formulas. But these hopes were constantly disappointed and frustrat-
ed. He had to break through the magic circle in which he had enclosed
himself, and had to force his way out. The homo magus became a homo
faber. The technical age followed and superseded the magic age. If we
admit this distinction the modern political myths become a very strange
and paradoxical thing. For what we find here is the blending together
and even the complete fusion of two contradictory and incompatible el-
ements: of the elements of magical and technical thought.®

Die eigentiimliche Allianz von mythischem und technischem Denken hat
eine Form des rationalisierten Mythos hervorgebracht, die Cassirer als
eine regelrechte Technik des mythischen Denkens definiert: Mythen wer-
den mit demselben technischen Geschick erfunden und hergestellt, mit
dem Waffen konstruiert werden, und sie werden zu denselben Zwecken
der Kriegsfiihrung eingesetzt: Die militarische Aufriistung wurde durch
die Aufriistung des Denkens in Form von politischen Mythen vorweg-
genommen.”® Was Cassirer mit dem Ausdruck rationalisierter Mythos

developed magic and connected with it a mythology always occurs if a pur-
suit is dangerous and its issues uncertain. This description of the role of
magic and mythology in primitive society applies equally to highly advanced
stages of man’s political life. In desperate situations man will always have re-
course to desperate means — and our present-day political myths have been
such desperate means. If reason has failed us, there remains always the ulti-
ma ratio, the power of the miraculous and mysterious« (Cassirer, The Myth
of the State, S. 279).

68 Vgl. Alberto Toscano, Late Fascism: Race, Capitalism and the Politics of
Crisis, London: Verso 2023.

69 Cassirer, » The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 253.

70 Vgl. Cassirer, » The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 253 und
Ders., The Myth of the State, S. 282.

41

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

meint, ist gerade die eigentimliche Allianz zwischen mythischem Den-
ken und technisch-wissenschaftlichem Denken und dessen Innovatio-
nen. Die Originalitit des modernen politischen Mythos liegt gerade in
der akribischen und durchdachten Methodik, mit der er alle rationalen
und (pseudo-)wissenschaftlichen Mittel einsetzt, um seine Ziele zu errei-
chen. Man denke etwas an de Gobineaus Rassentheorie oder Spenglers
fatalistische und prophetische Philosophie. Gerade in Spenglers Auffor-
derung an die neuen Generationen, sich der Technik und nicht der Lyrik
zu widmen, verschafft sich fiir Cassirer die neue Weltanschauung dieser
historischen Periode Ausdruck, in der die Technik als einzig wahre Re-
prasentation des Zeitgeistes dieser »grofSen technischen Epoche« gilt.”*

Was an dieser Stelle fiir die Zwecke der vorliegenden Studie von be-
sonderem Interesse ist, ist der implizite Subtext von Cassirers Uberlegun-
gen. Die symbolische Form der Technik, hier notwendigerweise nicht in
ihrer urspriunglichen Funktion, sondern in ihrer historischen Deklinati-
on als moderne Technik verstanden, hat sich nicht nur als besonders ag-
gressiv in threm Aufstieg und ihrer Durchsetzung zur dominanten sym-
bolischen Form erwiesen, sondern auch als besonders geeignet, sich mit
der Macht des Mythos sowohl zu messen als auch zu verbunden. Gerade
diese Durchsetzung als alleinige und dominante Form stellt fiir Cassirer
einen gewaltsamen Kurzschluss dar, der dazu fiihrt, dass sich eine Gesell-
schaft und Kultur auf gefihrliche Weise in Dogmen und technischen und
politischen Mythen kristallisiert, eben weil der symbolischen Komple-
xitdt des Menschen eine kiinstliche Vereinfachung aufgezwungen wird.

Im sechsten Kapitel werde ich auf die Details dessen eingehen, was ich
als eine neue Form der Allianz zwischen Mythos, Technik und der sym-
bolischen Form der digitalen Welt betrachte. Zu dieser Allianz scheint
ein aggressiver Vorstof§ zu gehoren, der die Komplexitit der symboli-
schen Visionen durch die technologische Vermittlung auf die Bildschirm-
oberfliche und in eine digitale Atmosphare zerrt. Offensichtlich ist ein
kultureller Prozess der Neuverhandlung in Gestalt des Vordringens der
symbolischen Form der digitalen Welt im Gange, in der die Beziehung
zwischen Subjekt und Welt weit von der bislang hegemonialen moder-
nen Anschauung abgeruickt ist. Es ist gerade der technologische Fort-
schritt, der die Grenzen zwischen Subjekt, Objekt und Welt neu definiert
und umgestaltet, und es ist die computationale Technologie, die den Ab-
stand zwischen ihnen aufhebt und uns zwingt, das Menschliche neu zu
positionieren. Versteht man diese neue Konstellation, wird es moglich,
die Potenziale und Grenzen der digitalen Subjektivitat und des digita-
len Weltverstandnisses zu analysieren, und zwar indem man sie mit ei-
nigen zentralen Merkmalen der Subjektivitit und der mythischen Visi-
on vergleicht. Bevor dieser Weg beschritten werden kann, muss jedoch

71 Vgl. Cassirer, The Myth of the State, S. 292.

42

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

eine weitere begriffliche Voraussetzung erfiillt sein. Vorab wurden zwei
grundlegende Pramissen vorgestellt, die dank der Philosophie Cassirers
identifiziert werden konnten: die urspriingliche Dimension der Technik,
die als ontologische Kraft und symbolische Urform interpretiert wird,
und die Aquidistanz der verschiedenen symbolischen Formen in Bezug
auf das Menschsein und damit die Moglichkeit einer Allianz zwischen
ihnen. Die letzte Pramisse betrifft die pharmakologische Dimension der
Technik und der symbolischen Vermittlung im Allgemeinen.

1.3 Die Pharmakologie des Symbolischen

Die abendldndische Philosophie in ihrer dualistischen Metaphysik hat
immer das zentrale Problem umkreist, dass der Mensch eine Vermitt-
lungsinstanz bendétigt, um die Wirklichkeit zu erfassen und zu organi-
sieren. In dem dualen Paar von unmittelbar-mittelbar ist der Begriff der
Vermittlung abgewertet worden, weil er als blofle Reprisentation oder
Nachahmung angesehen, aber vor allem als eine angeborene Beschrin-
kung der menschlichen Rationalitit gegeniiber der gottlichen Rationali-
tat identifiziert wurde. In Anlehnung an Kants Definition hat der Mensch
einen intellectus ectypus, d.h. einen bildbediirftigen Intellekt, und keinen
intellectus archetypus, der dem Gottlichen eigen ist und die Welt unmit-
telbar zu erfassen vermag. Von Platons Metaphysik bis zur Lebensphi-
losophie von Simmel und Klages wurde die Medialitat des Geistes abge-
wertet und als grundlegendes Hindernis fir das Erfassen der Wahrheit
und der Wirklichkeit »in Fleisch und Blut« betrachtet.

Cassirers Position zu dieser entscheidenden philosophischen Frage
wurde bereits dargelegt: Er stellt seine Philosophie in den Rahmen eines
symbolischen Idealismus, einer Metaphysik des Symbolischen, die die
symbolische Vermittlung als urspriingliche Funktion des Geistes postu-
liert. Fur Cassirer ist die symbolische Vermittlung unumginglich, denn
erst durch die Anbringung des Symbols — einer Synolo aus Geistigem
und Materiellem”* — an der Wirklichkeit wird diese fiir den Menschen

72 Cassirers Position zum Symbol ist sicherlich dem Denken von Friedrich
Theodor Vischer und seinem Werk Das Symbol (1887) geschuldet, in dem
Vischer die Definition des Symbols als Sinn-Bild vorschligt, d.h. als Verbin-
dung von konkretem Bild und geistigem Inhalt. Die beriihmte cassirersche
Dreiteilung der Funktionen (oder Momente) des Symbolischen geht eben-
falls auf Vischer zuriick, der drei Moglichkeiten identifizierte, wie eine Be-
deutung mit einem Bild verkniipft wird (dunkel und unfrei, dunkelbell und
unfrei-frei, frei und hell). Cassirers Definition des Symbols ist jedoch noch
allgemeiner und darin liegt seine Flexibilitat: » Wir dagegen haben dem Sym-
bolbegriff von Anfang an eine andere und weitere Bedeutung gegeben. Wir

43

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

verstandlich und zuginglich. Obwohl die positive Notwendigkeit der
symbolischen Vermittlung fur Cassirer offensichtlich ist, behalten die
symbolischen Formen einen zweideutigen Charakter. Der eigentimliche
Zustand des Menschen ist, »daf§ der Mensch sich die Welt beseitigt, um
die Welt an sich zu ziehen. Kraft ihrer [der symbolische Formen, Anm. d.
Verf.] wird ihm eine Nahe zur Welt und eine Ferne von ihr zu Teil, wie
sie kein anderes Wesen besitz«.73 Der Mensch ist das formfahige Tier,
das sich in einem physischen und zugleich symbolischen Universum be-
wegt.”* Die cassirersche Anthropologie, die sich in der beriihmten Defi-
nition des Menschen als animal symbolicum zusammenfassen lasst, sieht
gerade in dieser Distanzierung von der Welt das wesentlichste Merkmal
des Menschlichen.”s Es ist die Distanz, die die symbolische Aktivitat zur
physischen Umwelt schafft, die den Menschen aus der Sphire der sen-
siblen Impulsivitdt des Tierreichs herausnimmt, d.h. aus einer unmittel-
baren Beziehung mit der Umwelt, die ihn umgibt.”® Der Mensch kann
nicht anders, als auf seine Umwelt, die dann zur Realitdt und zur Welt
wird, Symbole zu setzen, gerade weil er ein symbolisches System zusam-
men mit einem rezeptiven und reaktiven System besitzt: der Mensch ent-
faltet sich im physischen Raum, der immer schon symbolisch ist.”” Der
Mensch ist mit der symbolischen Aktivitit ko-emergent, er konstituiert
sich im Gebrauch der urspriinglichen Symbole des Instruments und des
Wortes: in und mit diesen Vermittlungen entsteht und entwickelt sich das
Menschliche. Ist der menschliche Raum des Symbolischen erst einmal
erschlossen, gibt es aus ihm keinen Ausweg mehr: Der Mensch schliefSt
sich in ein immer dichteres und raffiniertes symbolisches Netz ein, sodass

versuchten mit ihm das Ganze jener Phinomene zu umfassen, in denen
tiberhaupt eine wie immer geartete >Sinnerfiillung« des Sinnlichen sich dar-
stellt — in denen ein Sinnliches, in der Art seines Daseins und Soseins, sich
zugleich als Besonderung und Verkorperung, als Manifestation und Inkar-
nation eines Sinnes darstellt.« (Cassirer, Philosophie der symbolischen For-
men, Bd. 111, S. 105).

73 Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 36.

74 Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 44 f.

75 Vgl. Ernst Cassirer, An Essay on Man, New Haven: Yale University Press
1962, S. 26.

76 »Auf solche Sicherheit und solchen Schutz verzichtet der Mensch, sobald
er nicht nur in seiner Umwelt lebt, sondern sobald er daran geht, sich diese
Umwelt zu erbauen; sobald er sie in geistiger Formung vor sich hin und aus
sich heraus stellt. Aber indem er sich des Schutzes des rein-organischen Da-
seins begibt, hat er sich damit zugleich von dem Zwang dieses Daseins be-
freit.« (Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 44).

77  Esist nicht moglich, hier auf die Phinomenologie Cassirers einzugehen, vgl.
dazu das Kapitel V, Symbolische Prignanz in der Philosophie der symboli-
schen Formen, Bd. 1IL, S. 218-233.

44

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

das Bewusstsein in gewissem Sinne immer nur mit sich selbst im Dialog
steht. Dies ist genau die Zweideutigkeit der symbolischen Vermittlung,
die sich aus der mangelnden Selbstgeniigsamkeit des Menschen ergibrt,
der ein Tier ist, das zwar zur Form fihig ist, aber nicht in unmittelba-
rer Beziehung zu seiner Umwelt leben kann und daher notwendigerwei-
se Symbole schaffen und durch Instrumente handeln muss, duflere Wer-
ke, mit denen er verwichst und konkret wird. Ohne die Interaktion mit
einem terminus medium zwischen sich selbst und der Wirklichkeit kann
sich der Mensch nicht aktiv in der Welt orientieren.”® Die Zweideutig-
keit des Symbolischen liegt jedoch nicht allein darin: Dieses Bedurfnis,
sich zu entfernen, um die Welt zu erhalten, ist nur dann ein Zeichen
fir einen Mangel, wenn es durch die Brille der westlichen Metaphysik
betrachtet wird, die von einem fast manichdischen Dualismus geprigt
ist. Die uniiberwindbare Ambiguitat des Symbolischen liegt im Symbol
selbst, in seinem Kraftfeld, das durch eine plastische und dynamische
Spannung zwischen gegensitzlichen Polen bestimmt ist. Jede symboli-
sche Form kann in ihrer historischen Verwirklichung neue Welten und
Visionen eroffnen oder in dogmatischen und gewaltsamen Visionen er-
starren, und das Verhiltnis zwischen symbolischen Formen in einer Kul-
tur ist immer ein Kriftefeld, das sowohl positive und emanzipatorische
als auch gewaltsame und erdrickende Ergebnisse zeitigen kann. Um die-
se Polaritdt des Symbolischen zu erkldren, wird vorgeschlagen, der cas-
sirerschen Theorie das Konzept des pharmakon, wie es von den Philo-
sophen Jacques Derrida und Bernard Stiegler interpretiert wird, an die
Seite zu stellen. Dabei wird die These vertreten, dass jede symbolische
Vermittlung die irreduzible Mehrdeutigkeit des pharmakon impliziert.
In Dissemination schligt Derrida eine Interpretation von »Platons
Pharmakia« vor, die sich genau auf die semantische und thematische
Komplexitit des griechischen Wortes pharmakon innerhalb der plato-
nischen Philosophie konzentriert. Im Mittelpunkt von Derridas Analyse
steht der Dialog des Phaedrus und Platons berithmte » Verurteilung« der
Schrift gegentiber dem gesprochenen Wort und die daraus resultierende
Definition der Schrift als Technik und pharmakon. Derrida erfasst mit
dufSerster Feinfiihligkeit die semantische Schichtung, die in dem Begriff
pharmakon enthalten ist, dessen Bedeutung unmoglich zu tibersetzen ist,
ohne seine Komplexitit zu verraten. Das pharmakon ist in der Tat die
Medizin, das Heilmittel, aber auch das Gift, es ist die Droge, aber auch
das Gegengift; der pharmakeus ist der Magier, der Heiler, aber auch der
Vergifter (Giftmischer), der eine Gesellschaft aus einer Krise herausfiihrt,
und schliefSlich ist der pharmakos der Siindenbock, die soziale Medizin,
der durch sein Opfer die Ordnung in einer Gemeinschaft wiederherstellt

78 Zu diesem Punkt vgl. dazu das Kapitel VI, » Zur Pathologie des Symbolbe-
wuflStseins«, in Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 111.

45

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

und sie reinigt.”? Es ist ein Begriff, dessen Ambiguitit und polare Energie
sich nicht austreiben lassen; das pharmakon bt seine Faszination gera-
de wegen seiner irreduziblen Ambivalenz und seiner skandalésen coin-
cidentia oppositorum aus.®

Im Mythos von Theuth tiber die Erfindung der Schrift, den Sokra-
tes im gleichnamigen platonischen Dialog dem Phaidros erzahlt, wird
das geschriebene Wort — eben definiert als pharmakon — von Theuth
dem dgyptischen Konig Thamos als Hilfsmittel zur Verbesserung des
Gedichtnisses und der Weisheit der Agypter vorgestellt.’* Wie Derri-
da hervorhebt, ist das pharmakon fir Platon ein ergon, ein technisches
Produkt aufSerhalb des natiirlichen menschlichen Zustands, es gehort
nicht zum Bios, eben weil es kiinstlich ist, es verspricht aber den Bios
zu verbessern, zu heilen und zu erweitern.®> Mit dem pharmakon ist es
also moglich, eine biologische Grenze zu tiberwinden, und zwar durch
ein kiinstliches Mittel, das aufSerhalb der menschlichen Natur liegt. Das
pharmakon ist also dem Menschen duflerlich und fremd, aber dennoch
in der Lage, ihn in seinem Innersten zu verdndern, und darin liegt seine
intrusive und zweideutige Kraft: Fiir Platon bleibt das pharmakon im
Wesentlichen gefahrlich, gerade weil es kuinstlich ist.®> Die Zweideutig-
keit des pharmakons wird in der Schrift perfekt veranschaulicht: Es ist
eine Technik zur Externalisierung des menschlichen Gedachtnisses in ex-
ternen Objekten, die zu kognitiven Prothesen werden. Die Kapazitat der
mnestischen Speicherung steigt exponentiell an, sodass die Schrift von
ihrem Erfinder Theuth als Heilmittel gegen die Grenzen des Gedicht-
nisses (mnémé) dargestellt werden kann und zudem in der Lage ist, die
Weisheit (sophia) zu steigern, weil sie das Wissen unabhingig von der
Anwesenheit des Denkers, des Weisen und des Philosophen zuginglich
macht. Hier wird das pharmakon (die Schrift) als Heilmittel prisen-
tiert (und auch so tibersetzt). Die negative Moglichkeit, die der Begriff
enthalt, bleibt im Hintergrund und eine latente Potenzialitit: Von der
Doppelnatur des pharmakon wird nur der positive und beruhigende Pol
betont.® Aber gerade seine Zweideutigkeit macht das pharmakon in-
stabil, seine Wirksamkeit kann sich umkehren und aus einem Heilmittel
ein Gift werden, das die Krankheit oder den Mangel, den es heilen soll,

79 Vgl. Jacques Derrida, Dissemination, London: The Athlone Press 1981, S.

T130-134.
8o Vgl. Derrida, Dissemination, S. 70-71; S. 13 4.
81 »[...] but when it came to writing, Theuth said, »This discipline (to mathe-

ma), my King, will make the Egyptians wiser and will improve their memo-
ries (sophoterous kai mnémonikoterous): my invention is a recipe (pharma-
kon) for both memory and wisdom.« (Derrida, Dissemination, S. 75).

82 Vgl. Derrida, Dissemination, S. 76.

83 Derrida, Dissemination, S. 99.

84 Derrida, Dissemination, S. 97.

46

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

verschlimmert. Das pharmakon kann nie nur gutartig oder nur bosartig
sein; es ist immer die dynamische und instabile Spannung zwischen die-
sen beiden Polen.®s Die Schrift kann also ein Hilfsmittel gegen die Gren-
zen des menschlichen Gedichtnisses sein, aber gleichzeitig birgt sie das
Risiko, den Menschen noch vergesslicher zu machen, gerade durch ihr
Versprechen, das Gedidchtnis zu erweitern und zu erganzen. Die Schrift
wirkt namlich nicht auf das als mnémeé verstandene Gedichtnis ein, son-
dern ersetzt es durch eine hypommnésis, ein triigerisches und kiinstliches
Gedachtnis, das nach Platon, wie jede Kopie einer urspriinglichen Idee,
nur eine weitere Vermittlung hinzufiigt und den Menschen vom wahren
Gedachtnis, also der anammnésis, entfernt.®® Die Ersetzung des Gedicht-
nisses durch ein mnestisches Instrument ist fir Platon nichts anderes
als die Ersetzung des Organs durch eine Prothese.®” Von Platons Positi-
on leitet Derrida den Logozentrismus der abendlandischen Metaphysik
und die Unterwerfung der Schrift unter die mundliche Sprache ab und
stellt als Gegenthese die Urspriinglichkeit der Schrift gegeniiber der ge-
sprochenen Sprache auf, wonach jede Form von Sprache bereits Schrift
ist, nun verstanden in einem weiteren und komplexeren Sinne als linea-
re und alphabetische Schrift.

Ausgehend von Derridas Analyse des Begriffs des pharmakon kommt
Bernard Stiegler zu der Definition des technischen Objekts als pharma-
kon, wonach jedem Werkzeug das Potenzial innewohnt, Heilmittel und/
oder Gift zu sein. Stieglers Philosophie der Technik zeigt ihre Originali-
tat und Kraft gerade in dem Verstiandnis der pharmakologischen Dimen-
sion der Technik: Die technische Titigkeit — eine ursprungliche und an-
thropogonische Kraft — ist fur den Menschen unentbehrlich, denn er ist
ein ontologisch mangelhaftes Tier, der »nackte Affe«, der ohne den Ge-
brauch von Werkzeugen und Hilfsmitteln in seiner Umwelt nicht iiber-
leben konnte. Der Fehler des Epimetheus wird von Prometheus wieder-
gutgemacht, indem er dem Menschen die Gabe des technischen Wissens
verleiht.*® Die pharmakologische Dimension der Technik besteht also in

85 Derrida, Dissemination, S. 97-99.

86 Derrida, Dissemination, S. 107-110. »If writing, according to the king and
under the sun, produces the opposite effect from what is expected, if the
pharmakon is pernicious, it is because, like the one in the Timaeus, it doesn’t
come from around here. It comes from afar, it is external or alien: to the
living, which is the right-here of the inside, to logos as the zdon it claims to
assist or relieve.« (S. 104)

87 Derrida, Dissemination, S. 108.

88 Vgl. Stiegler, Technik und Zeit. Der Titel des Buches bezieht sich auf den
Mythos von Prometheus, wie er von Platon im Dialog Protagoras erzahlt
wird. Dazu schreiben Christoph Jamme und Stefan Matuschek: »In Pla-
tons Protagoras (320c-322d) wird der Mythos so erzihlt, dass er als eine
Vorform der modernen anthropologischen Mingelwesen-Theorie erscheint:

47

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

der Notwendigkeit der menschlichen Natur, sich in Prothesen zu aufern,
die sie modifizieren und immer wieder neu konstituieren, sobald neue
Techniken auftauchen; die lebende und wechselseitige Beziehung zwi-
schen Mensch und Technik kann also nicht auf eine instrumentelle Be-
ziehung reduziert werden, da sie immer eingreifend und metamorphosie-
rend ist. Diese Beziehung ist jedoch niemals friedlich, denn die Technik,
obwohl sie notwendig ist, bewahrt in sich die Ambiguitdt und Instabili-
tit des pharmakon. Die technischen Systeme — die im Netzwerk zwischen
Mensch, Gesellschaft und Technologie entstehen — kénnen neue Indivi-
duationsprozesse und damit neue produktive und positive Beziechungen
hervorbringen oder entropisch werden und sich dem Menschen feind-
lich verschliefSen.® Wie zu zeigen sein wird, ist diese Perspektive Cassirer
und seinem Technikverstindnis nicht fremd, auch wenn die Metaphy-
siken von Cassirer und Stiegler weit auseinander liegen. Es wird jedoch
davon ausgegangen, dass die Betrachtung der Philosophie der symboli-
schen Formen aus einer pharmakologischen Perspektive und die Einbe-
ziehung Cassirers in den Kreis der Denker einer origindren Technik eine
produktive Ubung darstellt. Diese Perspektiven, die historisch nach Cas-
sirer selbst entstanden sind, 6ffnen seine Philosophie fir neue und aktu-
ellere Kontexte und ermoglichen es uns gleichzeitig, uns philosophisch
gegeniiber dem Phanomen des Digitalen zu positionieren, das als sym-
bolische Form definiert und verstanden wird, und zwar inklusive der Di-
mensionen, die wir diesem dynamischen philosophischen Konzept hin-
zuzufiigen versucht haben.

Es wurde also einerseits gezeigt, wie die Einbettung von »Form und
Technik« in den grofleren Zusammenhang des Projekts einer Metaphy-
sik der symbolischen Formen es ermoglicht, mit Cassirers Philosophie
die Technik als eine ur-symbolische Form zu interpretieren, in der die
Externalisierung des Bewusstseins in dufseren Werken fiir den Menschen
eine urspriingliche und unverzichtbare Funktion darstellt.

Nachdem Epimetheus alle korperlichen Stiarken an die Tiere vergeben hat,
beschafft Prometheus den dabei leer ausgegangenen Menschen zusammen
mit dem Feuer auch den technischen Verstand (er raubt ihn vom Schmiede-
gott Hephaistos und von Athene), damit sie ihre korperlichen Schwichen
kompensieren konnen. « (Christoph Jamme/Stefan Matuschek (Hg.), Hand-
buch der Mythologie, Darmstadt: Phylipp von Zabern 2017, S. 132.)

89 Neben den Arbeiten von Derrida und Heidegger sieht Stiegler in Gilbert Si-
mondons Philosophie der Technik einen weiteren Eckpfeiler seiner Theo-
rie. Die Begriffe stechnisches System« und >Individuation« beziehen sich auf
Simondons Philosophie. Fiir einen interessanten Vergleich zwischen den
Philosophien der Technik von Cassirer und Simondon: Hoel/van der Tuin,
»The Ontological Force of Technicity: Reading Cassirer and Simondon
Difractively«.

48

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

Anhand der Lektiire der US-amerikanischen Texte von Cassirer wur-
de dann gezeigt, wie eine nicht-teleologische Sichtweise der Philosophie
der symbolischen Formen in der Lage ist, die Pluralitit und Dynamik der
Kultur und vor allem die Moglichkeit von Allianzen zwischen symbo-
lischen Formen zu erkliren, die die Atmosphire bestimmen, in der eine
Gesellschaft lebt und handelt. SchliefSlich wurde die Fruchtbarkeit der
Betrachtung der cassirerschen Metaphysik in einem pharmakologischen
Sinne aufgezeigt. Jedes Symbol, das der Mensch in seine eigene Umwelt
stellt, ist in der Tat ein pharmakon. Die pharmakologische Dimension
der symbolischen Vermittlung liegt dann in der stindigen Moglichkeit
ihrer positiven und negativen Umkehrung, in der unaufhaltsamen dy-
namischen Spannung des Symbolischen und in dem Tatsache, dass jede
symbolische Form und ihr Produkt zugleich das Ergebnis der menschli-
chen Grenze, keine unmittelbare Beziehung zur eigenen Umwelt haben
zu konnen, und der stindigen Uberwindung dieser Grenze sind.

Diese drei Pramissen definieren den Kontext, in dem sich die Analy-
se der digitalen Welt bewegen wird. Theoretischer Hintergrund der fol-
genden Ausfithrungen ist also die Philosophie der symbolischen Formen
mit ihrem transzendentalen und pharmakologischen Impuls. Die Defi-
nition der digitalen Welt als symbolische Form wirft die Frage auf, ob
es moglich ist, die Definition des Digitalen auch historisch zu erweitern:
Es kann als das Auftauchen einer neuen symbolischen Form verstanden
werden, die untrennbar mit der computationalen Technologie verbun-
den ist; bzw. als ein Phinomen, das mit dem Menschen koextensiv ist,
d.h. eine Form des Denkens und der Organisation der Realitit, die der
digitalen technologischen Revolution vorausgeht und sich um eine spe-
zifische 6konomische und technische Form herum herauskristallisiert
hat, die daher eine besondere Allianz mit anderen symbolischen Formen
eingegangen ist. Auf die Moglichkeit dieser Definition wird im nichsten
Kapitel eingegangen.

49

-23 - am 19.01.2026, 21:30:30. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783748965671-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel 1Drei Prämissen: die Technik – der Mythos – das Pharmakon
	1.1 Das Werkzeug als Urphänomen und die Technik als ontologische Kraft
	1.2 Mythos – Technik – Wissenschaft: Linearität oder Schwingung
	1.3 Die Pharmakologie des Symbolischen


