
Kapitel 1: Normalität als Katastrophe 47

Auto und Umwelt: Raus in die Natur?

Abb. 3: Der »Chandelier Tree« nahe desMendocino National

Forest bei Legget, Kalifornien

Stephen Colebourne viaWikimedia Commons

Als ich einmal bei einer ländlichen Frühstückspension im niederösterrei-

chischen Kamptal saß, unterhielten sichmeine lauten Tischnachbarn über die

»ihrige« Natur, auf die sie hörbar einen patriotischen Stolz hegten. Anschei-

nend verbanden sie die Schönheit und Intaktheit ihrer Umwelt mit der Groß-

artigkeit ihrer Nation, und das angeregte Gespräch brüstete sich bald mit der

lokalen Fauna und was diese nicht alles umfasst: Igel, Hasen, Rehe, ja – sogar

einen Luchs hätte man neulich gesichtet! Bemerkenswert an diesem mitge-

hörten Gespräch war das epistemologische Mittel, mit dem sie über die Ver-

fasstheit »ihrer« lokalen Fauna Bescheidwussten: Den Luchs hatte neulich der

Schwager des Erzählers mit dem Auto angefahren und auch Rehe und Hasen

sind schonmehrmals auf denMotorhauben dieser Naturkenner gelandet.

Auch wenn diese Anekdote beinahe zu zugespitzt erscheint, kann sie uns

dennoch viel über unser modernes Umweltverhältnis im Allgemeinen verra-

ten. Wie der amerikanische Umwelthistoriker Paul Sutter in seiner Studie

Driven Wild: How the Fight against Automobiles Launched the Modern Wilderness

Movement herausgearbeitet hat, ist unsermoderner Begriff von schützenswer-

ter Natur eng verzahnt mit der Ausbreitung des Autos als breit zugängliches

Transportmittel. Pioniere des amerikanischen »Wilderness Movement« stan-

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010 - am 13.02.2026, 09:40:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

den bei ihren Forderungen nach den ersten Nationalparks als Schutzzonen

für »unberührte Natur« unter dem Eindruck des Autos und der für den Au-

toverkehr notwendig gewordenen Infrastruktur, die in den USA der 1920er

Jahre immer mehr Furchen durch die Landschaften zog. Je größer die ame-

rikanischen Städte wurden und je mehr ihrer Bewohner*innen sich ein Auto

leisten konnten, desto größer wurde das Bedürfnis nach Freizeitausflügen

in die sogenannte Natur. Während früher der »Rückzug in die Natur« als

kritische Geste gegenüber der modernen Kultur galt, wurde er in Zeiten des

Autos als integraler und freizeitlicher Bestandteil derselben Kultur integriert.

Die Stadt, einst ein ummauerter Schutzraum vor der nicht-menschlichen

Umwelt, wurde zu einem Stressfaktor, der die periodische Flucht in eine als

»rein« hochstilisierte Natur verlangte. Wie Bertolt Brecht es ausdrückte: »Die

Schwärmerei von der Natur kommt von der Unbewohnbarkeit der Städte.«

Gerade weil immer mehr Menschen ein modernes Leben führten, wurde

das Bedürfnis nach »Natur« immer größer und bedrohlicher, weil: »Wenn erst

einmal eine Straße in dasHerz einesWildnisgebiets hineingeführtwurde, gab

es fast keinHaltenmehr für die Kräfte der Entwicklung, die dieses Gebiet ero-

dieren und schließlich zerstören würden.« (Sutter 2002, xi)11

Durch die im automobilen Zeitalter breitentauglich gemachten urbanen

Fluchtbewegungen wurden immer mehr Hotels, Parkplätze, Tankstellen und

Zubringerinfrastrukturen an und um die Orte notwendig, die genau dorthin

»Kultur« brachten, wo eigentlich »Natur« ersehnt war. Seitdem ist jede Epo-

che, in der der Ausbau von Straßennetzen massiv vorangetrieben wird, auch

eine, in der der Aktivismus für den Schutz von »Natur« und Zonen von »road-

lessness« – also der Straßenlosigkeit mancher Umwelten – eine Konjunktur

erlebt (vgl. Ladd 2011). Es ist für unsere Zwecke also zentral festzustellen, dass

die Liebe und Verherrlichung der Natur erst ein Kind der Industrialisierung

ist, welche zwar schon vor dem Auto in aristokratischen und elitären Milieus

entstanden ist (vgl. Solnit 2001), aber wohl erst mit dem Auto zur affektiven

Grundstimmung jedes modernen Menschen wurde. Der verzweifelte Ausruf

»BUT I LOVE DEER!« ist außerhalb des Kontexts einer automobilen Gesell-

schaft so nicht denkbar. Gerade weil wir die Panik vor dem verstetigten Krieg

unserer modernen Kultur affektiv nicht ausleben können, sublimieren wir sie

tendenziell mit einer objektivierenden Verherrlichung »der Natur«. Je mehr

11 Original: »[O]nce a road had been pushed into the heart of a wilderness area, there

was almost no stopping the forces of development that would erode and finally de-

stroy it.«

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010 - am 13.02.2026, 09:40:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Normalität als Katastrophe 49

Natur wir zerstören, desto mehr werden wir diese Natur »lieben« und ver-

herrlichen – ein Umstand, der sich z.B. auch daraus ablesen lässt, dass Natur-

schutz als politischeMassenbewegungen oftmals in den »entwickelteren« und

also umweltzerstörerischen Staaten und Milieus den meisten gesellschaftli-

chen und politischen Rückhalt erleben.12

Die Forderung nach »unberührter Natur«, die in Nationalparks geschützt

werden soll, entspringt also historisch betrachtet einer zunehmenden Abhän-

gigkeit des modernen Menschen von automobilem Zugang. Jene Natur, die

demmodernen Nationalstaat in teilweise intensiven und wichtigen Kämpfen

als »schützenswert« abgerungen wurde, wurde allerdings als etwas komplett

demMenschen und seiner Kultur Äußerliches begriffen und definiert. Sowohl

Menschals auchKulturmusstendiesemIdeal der entstehendenNationalparks

imbesten Fall gänzlich fern bleiben–man konnte sie nur besuchen, aber nicht

aber mit der sogenannten »Natur« dauerhaft leben.

WiederAnthropologePhilippeDescola (2015) herausgearbeitet hat, ist die-

serBegriff der »Natur« als etwas »Unmenschliches«–dermenschlichenKultur

Äußerliches–einAlleinstellungsmerkmal der europäischenModerne,welches

diese von allen anderen Kulturen unterscheidet. Die allermeisten menschli-

chen Lebensweisen und Sprachen haben nicht mal einen dem unsrigen ähnli-

chen »Natur«-Begriff, da sie diverseWeisen kennen, innerhalb undmit natür-

lichen Akteur*innen zusammen zu leben, die keine radikale Absetzung in einen

separaten Begriff erfordern. Descola weist darauf hin, dass sowohl Beschützen

als auchAusbeuten vonNatur entgegen ihrer oberflächlichenGegensätzlichkeit

stillschweigend vonderselben ontologischenPrämisse ausgehen: dieNatur als

etwas demMenschen uneigenes – ihmGegebenes – anzusehen.

Diese Spezifität des »Naturalismus« – wie es Descola nennt – war in der

frühen Moderne bloß ein Diskurs einiger weniger privilegierter Philosophen.

Doch durch die Einführung des Autos –welches,wiewir im zweiten Abschnitt

genauer sehen werden, vielleicht die konsequenteste Verkörperungmoderner

Episteme ist–wurdedieserNaturzugangzurNormalität fürdiemeistenMen-

schen imKonsumkapitalismus.Auchwenndie erstenNationalparks inEuropa

12 Dies trifft vor allem bei »generischen« Umwelt-Bewegungen zu, die ohne ein konkre-

tes Ziel auf die Straße oder in die Parlamente ziehen, wie z.B. FFF, XR oder grünen Par-

teien. Da die schlimmsten Umweltverbrechen weiterhin in ärmeren Ländern gesche-

hen, können konkrete Umweltproteste, wie z.B. jener in Serbien gegen den massiven

Raubbau von seltenen Erden für die europäische E-Auto-Produktion, auch dort Größen

erreichen, die leicht mit deutschen Bewegungen wie Ende Geländemithalten können.

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010 - am 13.02.2026, 09:40:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

und denUSA bereits um 1900 entstanden, breitete sich das Konzept erst wirk-

lich nach den Kahlschlägen des Zweiten Weltkriegs aus: Immer mehr Men-

schen frönten dann einem automobilen Lebensstil, immer mehr Städte und

Landstrichewurden dadurch zu sinnlich katastrophalenDurchzugszonen,die

ein immer größeres Bedürfnis nach »unberührter« Natur hegten. Durch die

verstetigte Kriegsproduktion wurde auf eine Weise auch die Natur zum Kon-

sumprodukt.Wir konsumieren heute »Natur«, wenn wir sagen, dass wir nach

einem Tag harter Arbeit noch schnell am Abend zum Strand fahren oder am

WochenendezurErholung»indieNatur« fahren.DurchdasAutowirddieUm-

welt eine irrelevante Zone des Hintergrundrauschens unseres normalen All-

tags, während »die Natur« – die schönen und beschützten Spots – irgendwo

weiter weg sind.

Doch diese Dynamik entfremdete uns nicht nur von der Umwelt zuguns-

ten einer konsumierbaren Natur, sondern produzierte auch einen einheitli-

chenMenschheitsbegriff. Als »Menschen« wurden zunehmend nur diejenigen

begriffen,die Autos fahren.Gerade aufgrunddesEinflusses der von »roadless-

ness« motivierten Nationalparkbewegung innerhalb der modernen Staatlich-

keit wurde das Auto tendenziell synonymmit demEinfluss desMenschen.Weil

so vieleUmweltenaufgrundautomobilerVerfügbarmachunghässlichwurden,

entstanddie Forderungnach radikalmenschenfreienZonen,ummanche »Na-

tur« vonder Zerstörung zu bewahren.Wasmandabei jedoch übersah, ist, dass

es auch andere FormenvonMensch-Sein gibt,die–wie jenedesZukunftsindi-

genen–eine andereSinnlichkeit undBeziehungzurUmwelt haben.Wieneue-

re anthropologische Forschung vielfach beweist, waren indigene und auf Sub-

sistenz basierendemenschliche Lebensformenkeinesfalls umweltschädigend,

sondern tatsächlich zumeist biodiversitätsfördernd. Selbst der Amazonasre-

genwald stellt sich unter genauerer Betrachtung nicht als »unberührte Natur«

heraus, sondern als Ergebnis jahrhundertelanger menschlicher Intervention

und Sorge zur Förderung einer Pluralität von Lebensformen (Heckenberger

and Russell 2011; Clement et al. 2015). Das Problem ist, dass unsere moderne

Geisteshaltung sich diese Art Mensch-Sein gar nicht mehr vorstellen kann. Es

ist –wie RobinWall Kimmerer (2015) es ausdrückt – die Tragik des modernen

Menschen, sichmenschlichenUmwelteinfluss nur als schädigend und negativ

vorstellen zu können,wohingegen sich indigene Vorfahren zumeist als Sorge-

tragende und Verbündete der Erde verstanden.

Da sichdieNationalparks als separierteZonendesNaturschutzes alsKom-

promiss zwischenNaturschützern und Industriestaaten durchsetzten, kames

dazu, dass diese moderne Logik des naturfremdenMenschen undifferenziert

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010 - am 13.02.2026, 09:40:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Normalität als Katastrophe 51

auf andere Formen vonMenschsein angewandt wurde. So wurden viele ande-

re Weisen, Mensch zu sein, gewaltsam von ihren Wohnorten vertrieben, um

»die Natur zu schützen«,wie z.B. im Zuge der Errichtung des ersten amerika-

nischenNationalparks »Yellowstone« die Shoshonen, Bannock, Crow undNez

Perce, die teilweise bereits seit Jahrtausenden in den plötzlich als »schützens-

wert« deklarierten Naturzonen lebten (Spence 2000).Wie der Umweltjourna-

listMarkDowie (2011) in seiner extensiven StudieConservationRefugees heraus-

gearbeitet hat, ist dies eine grundlegende Struktur der Entstehung vonNatio-

nalparks. Ob die Massai in Ostafrika, die Karen in Thailand oder die Miwoks

in den USA – durch die heute weltweit ca. 108.000 Nationalparks wurden im

letzten Jahrhundert nach manchen Schätzungen bis zu 136 Millionen indige-

ne Menschen vertrieben (Geisler 2003). Dies ist eine Tendenz, die sich – trotz

einem Umdenken zu »indigenous led National Parks« in manchen Ländern

– bis heute in besonders afrikanischen Ländern fortschreibt, wie ein medial

recht breit diskutierter Fall von 70.000 vertriebenen Massai in den Loliondo

und Ngorongoro Nationalparks in Tansania im Jahr 2022 verdeutlichte. Laut

Aby L. Sène (2022) war dies kein Einzelfall, sondern gehört zur Struktur ei-

nes aus dem globalen Norden kommenden Naturschutz-Paternalismus, der

vielfach Indigene vertreibt und Touristen und manchmal gar ressourcenab-

bauende Unternehmen »unter Auflagen« reinlässt. Um den Widerspruch auf

die Spitze zu treiben,dürfen dann in diesenNaturschutzzonen zumeist reiche

Personen aus dem globalen Norden auf Safari gehen, sprich: mit einem Auto

die Natur konsumieren. Eine mir nahestehende Person beschrieb eine Safari

in Mosambik vor kurzem als: »Es war eh sehr schön, man sah Löwen und Gi-

raffen von ganz nah – aber man musste halt den ganzen Tag im Auto sitzen

und konnte aufgrund der wilden Tiere auch nie aussteigen.«

Durch diese Art des auto-induzierten Naturschutzes wurden also andere,

nicht-moderne menschliche Formen, mit der Umwelt zu leben und zu inter-

agieren,weitermarginalisiert und verdrängt.Das Ideal des anthropos verbreite

sich also ex negativo auch vermittels der Durchsetzung von Nationalparks.

Alles, was menschlich war, wurde als ähnlich umweltschädigend wie die

mit dem Auto zur Natur pilgernden Städter angesehen. Natur ist das, wo ich

hinfahre. DerMensch als moderner anthropos wurde durch materielle Praktiken

in der Moderne auf Weisen in unsere Umwelten einbetoniert, wie es der rein

intellektuelle und elitäre Philosophiediskurs des 17. und 18. Jahrhunderts nie

ohne technologisch-materielle Konkretisierung geschafft hätte.Durch techni-

sche Prothesen wie das Auto konnte aus dem Anthropozän das Homogenozän

des globalisierten Kapitalismus werden.

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010 - am 13.02.2026, 09:40:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

Die Autos sind also nicht nur global einer der größten Schadstoffemitten-

ten. Sie sind zusätzlich noch ein wesentlicher Faktor in der Produktion un-

seres modernen Umweltverhältnisses, welches »Natur« als etwas dem Men-

schenund seiner kulturellenWelt Äußerliches versteht undmenschlichenEin-

fluss auf die Natur als per se negativ auffasst. Deswegen schlage ich in die-

sem Buch vor, das Auto als eines der primären Triebkräfte hinter demHomo-

genozän und der katastrophalen Homogenisierung von Lebenswelten durch

den anthropos aufzufassen. Überall, wo das Auto hinkann, wird nicht so sehr

die »Natur« zerstört, sondern nach modernen Maßstäben produziert, umge-

wandelt und übercodiert. In diesem Homogenozän ist dann »Natur« etwas,

was der Mensch nur mehr stören und zerstören kann – deswegen muss man

sie »schützen«.Alternative und sogar positive –also biodiversitätsfördernde–

Umgänge mit Umwelt, wie sie indigene, subsistenz-basierte13 wie auch coun-

terkulturelle Lebensweisen (siehe das Beispiel der ZAD im letztenKapitel) dar-

stellen,werden durch das Automarginalisiert, strukturell verunmöglicht oder

gar vertrieben.Wo immer Automobilität sich (majoritären) Zugang verschafft

hat, zeitigt sie auch eineHomogenisierung von Arten,Mensch zu sein. Egal ob

links oder rechts, Hippie oder Punk, Frau oder Mann, schwarz, indigen oder

weiß, queer oder straight: Sobald Autos einen zentralen Teil des Wirtschafts-

kreislaufs eingenommen haben, kann der menschliche Umwelteinfluss kaum

mehr nicht nur als ein negativer und entfremdeter gedacht werden.

Die Glättung der Welt

Wir glauben, dass der Panzer eine kriegerische und zerstörerische Maschine

ist. Doch tatsächlich ist, wie Otl Aicher (1984, 126) einmal angemerkt hat, der

Panzer imVergleich zumAuto noch das umweltsensiblere Verkehrsmittel.Das

Plattenband des Panzers walzt die Umwelt, durch die es rollt, zwar glatt, doch

zumindest können einige Zeit nach demDurchrollen des Panzers wieder neue

Pflanzenwachsen undTiere zurückkommen,die resilienteren Spezies können

sich sogar einfach gleich wieder aufrichten. Nur das Auto erfordert aufgrund

seines höchst fragilen Reifensystems die permanente Glättung und Versiege-

lung von Umwelt: Nur dort, wo die Erde bleibend zubetoniert ist, kann das

13 Laut Fred Pearce (2022) sind menschliche Lebensweisen, die auf Subsistenzwirtschaft

aufbauen, zumeist umwelt- und biodiversitätsfördernd, wohingegen auf Geldwirt-

schaft aufbauende Gesellschaftssysteme zunehmend zerstörerisch werden.

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010 - am 13.02.2026, 09:40:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

