Kapitel 1: Normalitat als Katastrophe

Auto und Umwelt: Raus in die Natur?

Abb. 3: Der »Chandelier Tree« nahe des Mendocino National
Forest bei Legget, Kalifornien

Stephen Colebourne via Wikimedia Commons

Als ich einmal bei einer lindlichen Frithstiickspension im niederdsterrei-
chischen Kamptal saf3, unterhielten sich meine lauten Tischnachbarn iitber die
»ihrige« Natur, auf die sie horbar einen patriotischen Stolz hegten. Anschei-
nend verbanden sie die Schonheit und Intaktheit ihrer Umwelt mit der Grof3-
artigkeit ihrer Nation, und das angeregte Gesprich briistete sich bald mit der
lokalen Fauna und was diese nicht alles umfasst: Igel, Hasen, Rehe, ja — sogar
einen Luchs hitte man neulich gesichtet! Bemerkenswert an diesem mitge-
horten Gesprich war das epistemologische Mittel, mit dem sie iiber die Ver-
fasstheit »ihrer«lokalen Fauna Bescheid wussten: Den Luchs hatte neulich der
Schwager des Erzihlers mit dem Auto angefahren und auch Rehe und Hasen
sind schon mehrmals auf den Motorhauben dieser Naturkenner gelandet.

Auch wenn diese Anekdote beinahe zu zugespitzt erscheint, kann sie uns
dennoch viel iiber unser modernes Umweltverhiltnis im Allgemeinen verra-
ten. Wie der amerikanische Umwelthistoriker Paul Sutter in seiner Studie
Driven Wild: How the Fight against Automobiles Launched the Modern Wilderness
Movement herausgearbeitet hat, ist unser moderner Begriff von schiitzenswer-
ter Natur eng verzahnt mit der Ausbreitung des Autos als breit zugingliches
Transportmittel. Pioniere des amerikanischen »Wilderness Movement« stan-

13.02.2026, 09:40:2!

47


https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Kilian Jorg: Das Auto und die 6kologische Katastrophe

den bei ihren Forderungen nach den ersten Nationalparks als Schutzzonen
fur »unberithrte Natur« unter dem Eindruck des Autos und der fiir den Au-
toverkehr notwendig gewordenen Infrastruktur, die in den USA der 1920er
Jahre immer mehr Furchen durch die Landschaften zog. Je grofier die ame-
rikanischen Stidte wurden und je mehr ihrer Bewohner*innen sich ein Auto
leisten konnten, desto gréfler wurde das Bediirfnis nach Freizeitausfliigen
in die sogenannte Natur. Wihrend frither der »Riickzug in die Natur« als
kritische Geste gegeniiber der modernen Kultur galt, wurde er in Zeiten des
Autos als integraler und freizeitlicher Bestandteil derselben Kultur integriert.
Die Stadt, einst ein ummauerter Schutzraum vor der nicht-menschlichen
Umwelt, wurde zu einem Stressfaktor, der die periodische Flucht in eine als
»rein« hochstilisierte Natur verlangte. Wie Bertolt Brecht es ausdriickte: »Die
Schwirmerei von der Natur kommt von der Unbewohnbarkeit der Stidte.«

Gerade weil immer mehr Menschen ein modernes Leben fithrten, wurde
das Bediirfnis nach »Natur« immer grofier und bedrohlicher, weil: »Wenn erst
einmal eine Strafle in das Herz eines Wildnisgebiets hineingefithrt wurde, gab
es fast kein Halten mehr fiir die Krifte der Entwicklung, die dieses Gebiet ero-
dieren und schlieflich zerstdren wiirden.« (Sutter 2002, xi)"*

Durch die im automobilen Zeitalter breitentauglich gemachten urbanen
Fluchtbewegungen wurden immer mehr Hotels, Parkplitze, Tankstellen und
Zubringerinfrastrukturen an und um die Orte notwendig, die genau dorthin
»Kultur« brachten, wo eigentlich »Natur« ersehnt war. Seitdem ist jede Epo-
che, in der der Ausbau von Straflennetzen massiv vorangetrieben wird, auch
eine, in der der Aktivismus fiir den Schutz von »Natur« und Zonen von »road-
lessness« — also der Straflenlosigkeit mancher Umwelten — eine Konjunktur
erlebt (vgl. Ladd 2011). Es ist fiir unsere Zwecke also zentral festzustellen, dass
die Liebe und Verherrlichung der Natur erst ein Kind der Industrialisierung
ist, welche zwar schon vor dem Auto in aristokratischen und elitiren Milieus
entstanden ist (vgl. Solnit 2001), aber wohl erst mit dem Auto zur affektiven
Grundstimmung jedes modernen Menschen wurde. Der verzweifelte Ausruf
»BUT I LOVE DEER!« ist aufierhalb des Kontexts einer automobilen Gesell-
schaft so nicht denkbar. Gerade weil wir die Panik vor dem verstetigten Krieg
unserer modernen Kultur affektiv nicht ausleben kénnen, sublimieren wir sie
tendenziell mit einer objektivierenden Verherrlichung »der Natur«. Je mehr

1 Original: »[Olnce a road had been pushed into the heart of a wilderness area, there
was almost no stopping the forces of development that would erode and finally de-
stroy it.«

13.02.2026, 09:40:2!


https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Normalitat als Katastrophe

Natur wir zerstoren, desto mehr werden wir diese Natur »lieben« und ver-
herrlichen - ein Umstand, der sich z.B. auch daraus ablesen lisst, dass Natur-
schutz als politische Massenbewegungen oftmals in den »entwickelteren« und
also umweltzerstorerischen Staaten und Milieus den meisten gesellschaftli-
chen und politischen Riickhalt erleben.™

Die Forderung nach »unberiihrter Natur«, die in Nationalparks geschiitzt
werden soll, entspringt also historisch betrachtet einer zunehmenden Abhin-
gigkeit des modernen Menschen von automobilem Zugang. Jene Natur, die
dem modernen Nationalstaat in teilweise intensiven und wichtigen Kimpfen
als »schiitzenswert« abgerungen wurde, wurde allerdings als etwas komplett
dem Menschen und seiner Kultur Auferliches begriffen und definiert. Sowohl
Mensch als auch Kultur mussten diesem Ideal der entstehenden Nationalparks
im besten Fall ginzlich fern bleiben — man konnte sie nur besuchen, aber nicht
aber mit der sogenannten »Natur« dauerhaft leben.

Wie der Anthropologe Philippe Descola (2015) herausgearbeitet hat, ist die-
ser Begriff der »Natur«als etwas »Unmenschliches« — der menschlichen Kultur
Auflerliches - ein Alleinstellungsmerkmal der europdischen Moderne, welches
diese von allen anderen Kulturen unterscheidet. Die allermeisten menschli-
chen Lebensweisen und Sprachen haben nicht mal einen dem unsrigen dhnli-
chen »Natur«-Begriff, da sie diverse Weisen kennen, innerhalb und mit natiir-
lichen Akteur*innen zusammen zu leben, die keine radikale Absetzung in einen
separaten Begriff erfordern. Descola weist darauf hin, dass sowohl Beschiitzen
als auch Ausbeuten von Natur entgegen ihrer oberflichlichen Gegensitzlichkeit
stillschweigend von derselben ontologischen Primisse ausgehen: die Natur als
etwas dem Menschen uneigenes — ihm Gegebenes — anzusehen.

Diese Spezifitit des »Naturalismus« — wie es Descola nennt — war in der
frithen Moderne blof ein Diskurs einiger weniger privilegierter Philosophen.
Doch durch die Einfithrung des Autos — welches, wie wir im zweiten Abschnitt
genauer sehen werden, vielleicht die konsequenteste Verkorperung moderner
Episteme ist — wurde dieser Naturzugang zur Normalitit fiir die meisten Men-
schen im Konsumkapitalismus. Auch wenn die ersten Nationalparks in Europa

12 Dies trifft vor allem bei »generischen« Umwelt-Bewegungen zu, die ohne ein konkre-
tes Ziel auf die Strafie oder in die Parlamente ziehen, wie z.B. FFF, XR oder griinen Par-
teien. Da die schlimmsten Umweltverbrechen weiterhin in d&rmeren Lindern gesche-
hen, kénnen konkrete Umweltproteste, wie z.B. jener in Serbien gegen den massiven
Raubbauvon seltenen Erden fir die europiische E-Auto-Produktion, auch dort GréRRen
erreichen, die leicht mit deutschen Bewegungen wie Ende Geldnde mithalten konnen.

13.02.2026, 09:40:2!

49


https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

und den USA bereits um 1900 entstanden, breitete sich das Konzept erst wirk-
lich nach den Kahlschligen des Zweiten Weltkriegs aus: Immer mehr Men-
schen frénten dann einem automobilen Lebensstil, immer mehr Stidte und
Landstriche wurden dadurch zu sinnlich katastrophalen Durchzugszonen, die
ein immer grofieres Bediirfnis nach »unberithrter« Natur hegten. Durch die
verstetigte Kriegsproduktion wurde auf eine Weise auch die Natur zum Kon-
sumprodukt. Wir konsumieren heute »Natur«, wenn wir sagen, dass wir nach
einem Tag harter Arbeit noch schnell am Abend zum Strand fahren oder am
Wochenende zur Erholung »in die Natur« fahren. Durch das Auto wird die Um-
welt eine irrelevante Zone des Hintergrundrauschens unseres normalen All-
tags, wihrend »die Natur« — die schonen und beschiitzten Spots — irgendwo
weiter weg sind.

Doch diese Dynamik entfremdete uns nicht nur von der Umwelt zuguns-
ten einer konsumierbaren Natur, sondern produzierte auch einen einheitli-
chen Menschheitsbegriff. Als »Menschen« wurden zunehmend nur diejenigen
begriffen, die Autos fahren. Gerade aufgrund des Einflusses der von »roadless-
ness« motivierten Nationalparkbewegung innerhalb der modernen Staatlich-
keit wurde das Auto tendenziell synonym mit dem Einfluss des Menschen. Weil
soviele Umwelten aufgrund automobiler Verfiigbarmachung hisslich wurden,
entstand die Forderung nach radikal menschenfreien Zonen, um manche »Na-
tur« von der Zerstorung zu bewahren. Was man dabei jedoch tibersah, ist, dass
esauch andere Formen von Mensch-Sein gibt, die — wie jene des Zukunftsindi-
genen — eine andere Sinnlichkeit und Beziehung zur Umwelt haben. Wie neue-
re anthropologische Forschung vielfach beweist, waren indigene und auf Sub-
sistenz basierende menschliche Lebensformen keinesfalls umweltschidigend,
sondern tatsichlich zumeist biodiversititsfordernd. Selbst der Amazonasre-
genwald stellt sich unter genauerer Betrachtung nicht als »unberiihrte Natur«
heraus, sondern als Ergebnis jahrhundertelanger menschlicher Intervention
und Sorge zur Forderung einer Pluralitit von Lebensformen (Heckenberger
and Russell 2011; Clement et al. 2015). Das Problem ist, dass unsere moderne
Geisteshaltung sich diese Art Mensch-Sein gar nicht mehr vorstellen kann. Es
ist — wie Robin Wall Kimmerer (2015) es ausdriickt — die Tragik des modernen
Menschen, sich menschlichen Umwelteinfluss nur als schidigend und negativ
vorstellen zu kénnen, wohingegen sich indigene Vorfahren zumeist als Sorge-
tragende und Verbiindete der Erde verstanden.

Dasich die Nationalparks als separierte Zonen des Naturschutzes als Kom-
promiss zwischen Naturschiitzern und Industriestaaten durchsetzten, kam es
dazu, dass diese moderne Logik des naturfremden Menschen undifferenziert

13.02.2026, 09:40:2!


https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Normalitat als Katastrophe

auf andere Formen von Menschsein angewandt wurde. So wurden viele ande-
re Weisen, Mensch zu sein, gewaltsam von ihren Wohnorten vertrieben, um
»die Natur zu schiitzen«, wie z.B. im Zuge der Errichtung des ersten amerika-
nischen Nationalparks »Yellowstone« die Shoshonen, Bannock, Crow und Nez
Perce, die teilweise bereits seit Jahrtausenden in den plétzlich als »schiitzens-
wert« deklarierten Naturzonen lebten (Spence 2000). Wie der Umweltjourna-
list Mark Dowie (2011) in seiner extensiven Studie Conservation Refugees heraus-
gearbeitet hat, ist dies eine grundlegende Struktur der Entstehung von Natio-
nalparks. Ob die Massai in Ostafrika, die Karen in Thailand oder die Miwoks
in den USA - durch die heute weltweit ca. 108.000 Nationalparks wurden im
letzten Jahrhundert nach manchen Schitzungen bis zu 136 Millionen indige-
ne Menschen vertrieben (Geisler 2003). Dies ist eine Tendenz, die sich — trotz
einem Umdenken zu »indigenous led National Parks« in manchen Lindern
— bis heute in besonders afrikanischen Lindern fortschreibt, wie ein medial
recht breit diskutierter Fall von 70.000 vertriebenen Massai in den Loliondo
und Ngorongoro Nationalparks in Tansania im Jahr 2022 verdeutlichte. Laut
Aby L. Séne (2022) war dies kein Einzelfall, sondern gehort zur Struktur ei-
nes aus dem globalen Norden kommenden Naturschutz-Paternalismus, der
vielfach Indigene vertreibt und Touristen und manchmal gar ressourcenab-
bauende Unternehmen »unter Auflagen« reinldsst. Um den Widerspruch auf
die Spitze zu treiben, diirfen dann in diesen Naturschutzzonen zumeist reiche
Personen aus dem globalen Norden auf Safari gehen, sprich: mit einem Auto
die Natur konsumieren. Eine mir nahestehende Person beschrieb eine Safari
in Mosambik vor kurzem als: »Es war eh sehr schén, man sah Lowen und Gi-
raffen von ganz nah - aber man musste halt den ganzen Tag im Auto sitzen
und konnte aufgrund der wilden Tiere auch nie aussteigen.«

Durch diese Art des auto-induzierten Naturschutzes wurden also andere,
nicht-moderne menschliche Formen, mit der Umwelt zu leben und zu inter-
agieren, weiter marginalisiert und verdringt. Das Ideal des anthropos verbreite
sich also ex negativo auch vermittels der Durchsetzung von Nationalparks.

Alles, was menschlich war, wurde als dhnlich umweltschidigend wie die
mit dem Auto zur Natur pilgernden Stidter angesehen. Natur ist das, wo ich
hinfahre. Der Mensch als moderner anthropos wurde durch materielle Praktiken
in der Moderne auf Weisen in unsere Umwelten einbetoniert, wie es der rein
intellektuelle und elitire Philosophiediskurs des 17. und 18. Jahrhunderts nie
ohne technologisch-materielle Konkretisierung geschafft hitte. Durch techni-
sche Prothesen wie das Auto konnte aus dem Anthropozian das Homogenozin
des globalisierten Kapitalismus werden.

13.02.2026, 09:40:2!

51


https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

Die Autos sind also nicht nur global einer der gréfiten Schadstoffemitten-
ten. Sie sind zusitzlich noch ein wesentlicher Faktor in der Produktion un-
seres modernen Umweltverhiltnisses, welches »Natur« als etwas dem Men-
schen und seiner kulturellen Welt AuRerliches versteht und menschlichen Ein-
fluss auf die Natur als per se negativ auffasst. Deswegen schlage ich in die-
sem Buch vor, das Auto als eines der primiren Triebkrifte hinter dem Homo-
genozin und der katastrophalen Homogenisierung von Lebenswelten durch
den anthropos aufzufassen. Uberall, wo das Auto hinkann, wird nicht so sehr
die »Natur« zerstort, sondern nach modernen Maflstiben produziert, umge-
wandelt und tibercodiert. In diesem Homogenozin ist dann »Natur« etwas,
was der Mensch nur mehr stéren und zerstéren kann — deswegen muss man
sie »schiitzen«. Alternative und sogar positive — also biodiversititsfordernde —
Umginge mit Umwelt, wie sie indigene, subsistenz-basierte” wie auch coun-
terkulturelle Lebensweisen (siehe das Beispiel der ZAD im letzten Kapitel) dar-
stellen, werden durch das Auto marginalisiert, strukturell verunméglicht oder
gar vertrieben. Wo immer Automobilitit sich (majoritiren) Zugang verschafft
hat, zeitigt sie auch eine Homogenisierung von Arten, Mensch zu sein. Egal ob
links oder rechts, Hippie oder Punk, Frau oder Mann, schwarz, indigen oder
weif}, queer oder straight: Sobald Autos einen zentralen Teil des Wirtschafts-
kreislaufs eingenommen haben, kann der menschliche Umwelteinfluss kaum
mehr nicht nur als ein negativer und entfremdeter gedacht werden.

Die Glattung der Welt

Wir glauben, dass der Panzer eine kriegerische und zerstérerische Maschine
ist. Doch tatsichlich ist, wie Otl Aicher (1984, 126) einmal angemerkt hat, der
Panzer im Vergleich zum Auto noch das umweltsensiblere Verkehrsmittel. Das
Plattenband des Panzers walzt die Umwelt, durch die es rollt, zwar glatt, doch
zumindest kénnen einige Zeit nach dem Durchrollen des Panzers wieder neue
Pflanzen wachsen und Tiere zuriickkommen, die resilienteren Spezies konnen
sich sogar einfach gleich wieder aufrichten. Nur das Auto erfordert aufgrund
seines hochst fragilen Reifensystems die permanente Glittung und Versiege-
lung von Umwelt: Nur dort, wo die Erde bleibend zubetoniert ist, kann das

13 Laut Fred Pearce (2022) sind menschliche Lebensweisen, die auf Subsistenzwirtschaft
aufbauen, zumeist umwelt- und biodiversitatsfordernd, wohingegen auf Geldwirt-
schaft aufbauende Gesellschaftssysteme zunehmend zerstorerisch werden.

13.02.2026, 09:40:2!


https://doi.org/10.14361/9783839474082-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

