
II. Ist eine Philosophie der Menschenwürde 
als Wissenschaft möglich? -
Skeptische Einwände gegen das Konzept 
des absoluten Werts

„Meine Absicht ist, alle diejenigen, 
so es werth finden, sich mit Meta­
physik zu beschäftigen, zu über­
zeugen, daß es unumgänglich noth- 
wendig sei, ihre Arbeit vor der 
Hand auszusetzen, alles bisher Ge­
schehene als ungeschehen anzuse­
hen und vor allen Dingen zuerst 
die Frage aufzuwerfen: ob auch so 
etwas als Metaphysik überall nur 
möglich sei.“ Wir müssen darum 
„mehr anzeigen, was man zu thun 
habe, um eine Wissenschaft wo 
möglich zur Wirklichkeit zu brin­
gen, als sie selbst vortragen.“ (Pro 
25517_21 u. § 4, 27436f.)

Drei skeptische Einwände sind auszuräumen, soll 
sich die Lehre von der menschlichen Würde als eine 
selber wertende Werttheorie behaupten können, denn 
nur so kann sie nach dem oben Gesagten als Wissen­
schaft ausgewiesen werden. Und nur in einem wissen­
schaftlichen Rahmen kann das Konzept einer Men­
schenwürde für begründbar gelten, das seinerseits 
Grund einer Gesetzlichkeit sein soll, die Moralphilo­
sophie wissenschaftsfähig macht.
Die drei skeptischen Einwände treffen Existenz, Er­
kenntnis und Vermittlung des absoluten Wertes und 

136

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lauten in einer an den Skeptizismus des Vorsokrati- 
kers Gorgias angelehnten Form:1
1) Es gibt überhaupt keinen absoluten Wert.
2) Selbst wenn es einen absoluten Wert gäbe, so wäre 
er nicht mit der Gewißheit zu erkennen, die dem An­
spruch auf Wissenschaftlichkeit genügt.
3) Selbst wenn ein absoluter Wert erkennbar wäre, so 
ließe sich diese Erkenntnis a) weder allgemein vermit­
teln noch für jedermann zwingend einsichtig machen, 
b) Wertungen sind der Gewinnung wissenschaftlich 
legitimierter Erkenntnis hinderlich.
Ich rolle diese Einwände von hinten auf und behandle 
sie nur soweit, d. h. so knapp, wie es mir für den Fort­
gang meines Gedankens erforderlich erscheint. Eine 
Vorbereitung skeptischer Einwände contre coeur fin­
de ich 1) in George E. Moores Lehrstück vom naturali­
stischen Fehlschluß. Als Vertreter der dritten Skepti­
kerposition stelle ich 2) Max Weber vor, um im An­
schluß daran 3) ausführlicher Möglichkeiten und 
Grenzen wissenschaftlichen Wertens zu diskutieren. 
Als Repräsentant der zweiten Skeptikerposition dient 
mir 4) Ludwig Wittgenstein. Sowohl Weber als auch 
Wittgenstein gehen zur Idee des absoluten Wertes auf 
Distanz. Beiden dient der skeptische Vorbehalt der Be­
stimmung des Bereichs dessen, wovon legitimerweise 
ein sicheres Wissen erwartet werden kann und darf.2 
5) Als letzte Position werde ich Schopenhauers seman­
tischen Angriff auf die Behauptung der Existenz eines 

1 Cf. Gorgias, Fragment 3 (Diels/Kranz).
2 Daß es sich dabei keineswegs um einen grundsätzlichen Skeptizis­
mus handelt, macht Wittgenstein im Tractatus 6.51 klar.

137

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


absoluten Werts diskutieren, um im Anschluß daran 
6) Anzeige auf einen möglichen Ausweg für Kants 
Philosophie der menschlichen Würde zu machen.
Wissenschaft ist sicheres Wissen (episteme), und sie 
ist dies, insofern sie ein methodisch gesichertes Wis­
sen von Tatsachen, d. h. von bestehenden Sachverhal­
ten ist.3 Die Einbeziehung von Wertungen in das Er­
kennen trübt nach dieser Lehre das Wissen von den 
Tatsachen, weil sie die Tatsachen verstellen. Dagegen 
baut Wissenschaft auf eine strenge Dichotomie von 
Wert und Tatsache und wacht über deren Wahrung.

1. George E. Moore und
der naturalistische Fehlschluß

Für eine strikte Unterscheidung von Wert und Tatsa­
che hat in diesem Jahrhundert zuerst George Edward 
Moore (1873-1958) plädiert. Parallel zum Hume- 
schen Vorbehalt gegen eine Transformation von Seins- 
in Sollenssätze,4 zweifelt Moore daran, daß es zulässig 
sei, das Prädikat ,gut‘ mittels semantischer Analyse zu 
definieren5 oder mit Hilfe natürlicher, d. h. empirische 

3 Cf. Wittgenstein, Tractatus 2.
4 Hume, A Treatise of Human Nature, Book III, Part I, Sect. I, 
(1886) II 245 f.
5 Cf. Moore, Is Goodness a Quality? (1970). Daß Moores These 
weitere Versuche, das Wort ,gut‘ einer semantischen Analyse zu un­
terziehen, nicht unterbunden hat, beweisen zahlreiche Titel, die 
nach 1903 zur Bedeutung von ,gut‘ erschienen sind. Cf. stellvertre­
tend Kienzle, Die semantische Form des Guten (1983); Ziff, Seman- 
tic Analysis (1960) 246: „There are variations on the theme, but this 
is what ,good‘ means: answering to certain interests.“

138

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(oder metaphysische Wesens-)Tatsachen beschreiben­
der Prädikate zu substituieren. Letzteres nennt er 
einen naturalistischen Fehlschluß (naturalistic falla- 
cy).6 Wem er unterläuft, trifft hinsichtlich der Frage, 
ob ,gut4 Prädikat für eine nicht-natürliche7 oder für 
eine natürliche Eigenschaft sei, die falsche Entschei­
dung, wogegen die Verfechter der Definition bezüg­
lich der Alternative ,einfacher oder komplexer Aus­
druck4 fehlgehen. Doch während der Übergang von 
,sein‘ zu ,sollen4, wie er dem Humeschen Lehrstück 
aufstößt, sich leicht als ein Fehlschluß ausweisen 
läßt,8 ist der Beweisgang für die Mooresche These 

6 Cf. Moore, Principia ethica [1903] § 10 (1959) 10/(1970) 40 f.; § 12, 
13/44: Wenn jemand ,„gut‘, welches nicht im selben Sinne ein natür­
licher Gegenstand ist, mit irgendeinem natürlichen Gegenstand ver­
wechselt, denn besteht Grund, von einem naturalistischen Fehl­
schluß zu sprechen. Daß dies in bezug auf ,gut‘ geschieht, erweist es 
als etwas ganz Besonderes, und dieser besondere Fehler verdient 
einen Namen, weil er so verbreitet ist.“ - Cf. Frankena, The Natura­
listic Fallacy (1939) 469-471/ (1974) 89 f.
7 Unverständlich bleibt bei Moore letztlich, was er mit einer Eigen­
schaft, die nicht natürlich ist, eigentlich meint, wenn er, wie Wil­
liams und Höffe zeigen, auch metaphysische Eigenschaften oder 
Wesensbestimmungen zu den natürlichen Eigenschaften rechnet, 
den Ausdruck ,natural' mithin auch für die Natur oder das Wesen 
einer Sache verwendet wissen will. Cf. Williams, Morality (1976) 
57 f./(1986) 52 und Höffe, Naturrecht ohne naturalistischen Fehl­
schluß (1988) 37. Wie Putnam, Reason, Truth, and History (1981) 
206/(1990) 272 anmerkt, haben naturalistische Philosophen darum 
behauptet, Moore habe die These, es gebe nicht-natürliche Wert­
eigenschaften, gegen seinen Willen selber widerlegt.
8 Cf. Höffe, Naturrecht ohne naturalistischen Fehlschluß (1988) 
33; White, What Is and What Ought To Be Done (1981) 105/(1987) 
186; Hare, The Language of Morals [1952] (1967) 28/(1972) 50: „No 
imperative conclusion can be validly drawn from a set of premisses 
which does not contain at least one imperative.“

139

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weit umständlicher und bleibt bis zuletzt problema­
tisch.9
Moore erklärt vorweg, die Frage, wie ,gut‘ zu definie­
ren sei, sei die fundamentale Frage der gesamten 
Ethik.10 Dabei bleibt unklar, ob er mit ,gut‘ das Wort 
(word),11 den Begriff (notion)12 oder die Eigenschaft 
(quality)13 meint. Entweder will er sich, noch schwan­
kend, nicht festlegen, oder er unterscheidet, was ich 
für wahrscheinlicher halte, diesbezüglich überhaupt 
nicht und wähnt sich darum frei, hier abzuwechseln. 
Wenig später jedoch irritiert er seine Leser mit einer 
Auskunft, die jede Aussicht auf eine Beantwortung 
dieser fundamentalen Frage zunichte macht. Seine 
These lautet (noch immer zweigleisig): ,Gut‘ ist ein un­
definierbarer, einfacher Begriff,14 ,gut‘ bezeichnet eine 
undefinierbare, einfache und nicht-natürliche, d.h. 
weder empirische noch metaphysische Eigenschaft.15 
Daß sich diese Bestimmung von ,gut‘ nicht am Ende 
doch noch als eine Definition verstehen läßt, verhin­
dert Moore mit einer Definition von ,Definition4. Die 
Verbaldefinition sei im Hinblick auf das Wort ,gut‘ 

9 Wittgenstein findet Moores Ausführungen, wie er im Juni 1912 
an Russell schreibt, reichlich „ unklar“ (Wittgenstein, Briefe (1980) 
17). Williams, Morality (1976) 58/(1986) 52 vertritt die Auffassung, 
daß Moores Begründung seiner Lehre von einem naturalistischen 
Fehlschluß, „soweit sie überhaupt verständlich ist, nichts als ein be­
dauerlicher Irrtum“ sei.
10 Cf. Moore, Principia ethica § 5 (1959) 5/(1970) 34.
11 Cf. ebd. § 6 (1959) 6/(1970) 35.
12 Cf. ebd. § 7 (1959) 7/(1970) 36.
13 Cf. ebd. § 10 (1959) 10/(1970) 40.
14 Cf. ebd. § 7 (1959) 7/(1970) 36.
15 Cf. ebd. § 10 (1959) 10/(1970) 40.

140

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der maßgebliche Definitionstyp, ja Definieren sei 
überhaupt durchweg ein analytisches Verfahren: die 
Zergliederung eines Begriffs oder Gegenstands in sei­
ne einfachsten, nicht weiter zergliederbaren und da­
mit per definitionem undefinierbaren Bestandteile. 
Die Definition sei eine Reduktion des Definiendum 
auf Undefinierbares. Da Definitionen nach diesem 
Verständnis analytisch sind, kann auch nur Komple­
xes definiert werden, nämlich solches, das sich über­
haupt zergliedern läßt.16 Unter diese Klasse aber falle 
das Gute selbst, weil es etwas Einfaches sei, nicht. 
Und in der Tat seien die Aussagen über das Gute 
selbst denn auch stets synthetisch, niemals aber analy­
tisch.17
Zwar verstehen wir sehr wohl Sätze, in denen das 
Wort ,gut‘ vorkommt, sofern wir ihre Syntax und Satz­
semantik verstehen. Doch betrachten wir darin das 
Wort ,gut‘ isoliert, wissen wir nicht oder nicht mehr, 
was wir verstehen, wenn wir ,gut‘ verstehen. ,Gut‘ ist 
für sich genommen undefinierbar; es läßt sich nicht 
auslegen, und was wir nicht interpretieren oder ver­
dolmetschen können, können wir nicht verstehen.
,Gut‘ hat demnach entweder keine Bedeutung oder be­
deutet, wie Moore es will, eben nur ,gut‘.18 Und nach 
seiner Bedeutung gefragt zu werden, würde uns nach 
Wittgensteins Bild einen „geistigen Krampf“19 verur­

16 Cf. ebd. (1959) XIII/(1970) 9.
17 Cf. ebd. § 6 (1959) 7/(1970) 36.
18 Ebd. §6 (1959) 6/(1970) 36: „Wenn ich gefragt werde ,Was ist 
gut?‘, so lautet meine Antwort, daß gut gut ist, und damit ist die 
Sache erledigt.“
19 Wittgenstein, Das Blaue Buch (1984 c) 15.

141

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachen, solange wir nicht auf einen sinnvollen Ge­
brauch von ,gut‘ zeigen können. Dann erklärten wir, 
auch wenn der grammatische Anschein dagegen­
spricht, ,gut‘ für einen synkategorematischen Termi­
nus und begnügten uns mit einer Kontextdefinition.20 
,Gut‘ hat nach dieser Ansicht eine Bedeutung, inso­
fern es dazu beiträgt, daß Sätze, in denen es vor­
kommt, eine Bedeutung haben. Damit aber gäbe sich 
Moore nicht zufrieden.21 Denn er belehrte uns, wir 
zeigten dann lediglich auf Gutes, nicht aber auf ,gut‘ 
selbst. Die Undefinierbarkeit des Guten wolle er in­
des keineswegs behaupten, wohl aber die von ,gut‘.
Selbst wenn wir uns auf die Mooresche Definition 
von ,Definition4 einlassen,22 müssen wir feststellen, 

20 Cf. Quine, Five Milestones of Empiricism (1981) 68 f./(l 979) 90.
21 Moore, Principia ethica § 6 (1959) 6/(1970) 35: „Wenn es mir um 
Definition in diesem Sinne ginge, müßte ich vor allem überlegen, 
wie die Leute das Wort ,gut‘ gemeinhin gebrauchen, aber ich habe 
nicht mit dem üblichen Sprachgebrauch zu tun (...) Was ich heraus­
finden will, ist das Wesen dieses Gegenstandes oder dieser Vorstei- 
lung“;
22 Wir sollten das ansonsten für uns nicht tun, weil wir andernfalls 
bestimmte Dinge und Zusammenhänge entweder nicht mehr defi­
nieren könnten oder bestimmte Definitionen, die als solche anzuer­
kennen uns bisher aus gutem Grund keinerlei Probleme bereitete, 
nicht mehr Definitionen nennen könnten. 1) So z. B. die Bestim­
mung des Wesens des Hauses durch seine Funktion bzw. seinen 
Zweck als Schutzbau, wie Aristoteles sie gibt. Cf. De anima I 1, 403 
b 3-5; Metaphysik VIII 2, 1043 a 15 f.; Anal. post. II 11, 94 b 9. 
2) Als weiteres Beispiel wähle ich einen naturwissenschaftlichen 
Satz, in dem die Kopula die Funktion theoretischer Identifikation 
besitzt: ,Kochsalz ist NaCl.‘ Wer von diesem Satz behauptet, er sei 
analytisch, wird in Schwierigkeiten geraten. Gleichwohl verstehen 
wir ihn als Definition, denn Eigenschaften können synthetisch iden­
tisch sein, während Prädikate dies nicht sein können. Für eine derar­
tige Definition muß die Naturwissenschaft als ihr framework of re­

142

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß sich die Undefinierbarkeit von ,gut‘ so nicht plau­
sibel machen läßt. Der Schluß, ,gut‘ sei undefinierbar, 
weil es etwas Einfaches sei, und solche Einfachheit 
habe eben Undefinierbarkeit zur Folge, ist zirkulär, 
solange die Einfachheit von ,gut‘, wie sie für diesen Be­
weis lediglich vorausgesetzt wird, nicht bewiesen ist. 
Diesen Beweis tritt Moore nicht auf direktem Wege 
an, sondern sucht ihn über eine reductio ad absurdum 
zweier Strohmannpositionen vorzunehmen. Seine Ar­
gumentation läßt sich folgendermaßen rekonstruieren: 
Ist ,gut‘ nicht ein undefinierbares, einfaches und nicht­
natürliches Prädikat, dann muß es entweder ein kom­
plexer und damit in Moores Sinne durch Zergliede­

ference selbstverständlich gewahrt bleiben. 3) Wer mit Hilfe einer 
bloßen Verbaldefinition das Wort ,Atom‘ verstehen wollte, könnte 
mit dem, was er daraus gelernt hat - zumindest seit der ersten Kern­
spaltung - in naturwissenschaftlicher Hinsicht nur falsche Aussa­
gen machen; und dies nicht, weil man dem Wort ,Atom‘ eine neue 
Bedeutung gegeben hätte, sondern weil es diese durch neue Erkennt­
nisse über Atome bekommen hat. Cf. Putnam, Minds and Machines 
(1975 c) 378/(1977) 387. Putnam hat in The analytic and the synthe- 
tic (1975 a) 33-69, bes. 65 ff. (cf. ders., (1975 c) 381/(1977) 391 f.), 
auch dargelegt, daß wir, wenn wir einen Satz wie ,Kochsalz ist 
NaCl‘ als Definition akzeptieren, sagen müssen, daß in der theoreti­
schen Wissenschaft streng genommen eigentlich keine Definition 
analytisch ist. - Um zu einem stichhaltigen Gedanken von Undefi­
nierbarkeit zu kommen, hätte Moore somit zeigen müssen, daß in 
der praktischen Philosophie im Unterschied zur theoretischen Wis­
senschaft analytische Definitionen gefordert sind. Er zeigt jedoch le­
diglich, daß er für ,gut‘ kein Synonym finden kann, das seinen An­
sprüchen genügte: ein Wort, das dasselbe benennen und dasselbe be­
deuten würde, d. h., sowohl extensional als auch intensional von 
gleichem Umfang wäre. Cf. White, What Is and What Ought To Be 
Done (1981) 4-6/(1987) 10-13, der einem solchen ethischen Argu­
mentieren, das sich ausschließlich auf die Semantik stützt, den Bo­
den entzieht, indem er den Begriff der Synonymität in Frage stellt.

143

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung in Undefinierbares definierbarer Begriff oder 
aber ein Wort sein, das gar keine einzigartige, nur ihm 
eigene Bedeutung hat, so daß seine Bedeutung sowohl 
extensional, d. h. hinsichtlich dessen, worauf dieser 
Ausdruck zutrifft, als auch intensional, das meint: als 
Begriff, in einem anderen Wort ganz und gar aufgeht. 
Beiden Positionen, nennen wir sie die Definitions­
und die Substitutionstheorie, begegnet Moore auf glei­
che Weise. Sowohl das Definiens für das Wort ,gut‘ 
nach der Definitionstheorie als auch das Substitut für 
,gut‘ gemäß der Substitutionstheorie kann „ange­
sichts des definierten [bzw. substituierten] Ganzen 
stets zu Recht befragt werden, ob es selbst gut ist.“23 
Nun ist es, so das Kernstück des Beweises, nicht mög­
lich, das Wort ,gut‘ in der neuen Frage ein weiteres 
mal gegen das Definiendum oder das Substitut auszu­
tauschen, ohne semantische Abweichungen in Kauf 
nehmen zu müssen. Wer als strenger Substitutions­
theoretiker z. B. an der Identität von ,gut‘ und ,lust- 
voir festhalten will, der muß in einem Satz wie

,Diese Handlung ist nicht gut, obgleich sie lustvoll ist4

einen Widerspruch entdecken können.24 Was Moore 
damit jedoch lediglich beweist, ist, daß es ihm unmög­
lich ist, ein Synonym für ,gut‘ auszumachen.25

23 Moore, Principia ethica § 11 (1959) 15/(1970) 46.
24 Cf. ebd. § 13 (1959) 16/(1970) 48. Cf. Warnock, Contemporary 
Moral Philosophy (1967) 6 u. Putnam, Reason, Truth, and History 
(1981)206/(1990) 272.
25 Putnam, Reason, Truth, and History (1981) 208/(1990) 275: 
„Aus dieser Nichtsynonymie der Wörter folgt nichts in bezug auf 

144

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man hat das Mooresche Verfahren, das bei jedem Ur­
teil, das mit einem deskriptiven Prädikat, das das 
Wort ,gut‘ ersetzen soll, operiert, noch einmal die Pro­
be mit der Frage macht, ob das zur Rede Stehende 
auch wirklich gut ist, op en-question-Argument ge­
nannt.

„Wie immer man [eine Handlung] beschreibt (...), man hat 
sie dadurch noch nicht gutgeheißen“.26

Richard Double hat dieses Argument auf den Aus­
druck ,Freiheit* übertragen:

„The (...) ,open question argumenf also applies to the topic 
of freedom. Just as one can sensibly ask, ,Granted, a maxi­
mies Utility, but is a right ?‘, one can ask, ,Granted, d satisfies 
the compatibilist’s (or libertians) conception of a free 
choice, but was d free?‘“27

Argumentiert wird jeweils von einem Standpunkt 
überlegener semantischer Kenntnis aus, von dem her 
es gelingen muß, den definitorischen Naturalismus zu 
widerlegen.
Ist ,gut‘ nicht allein ein nicht-natürliches Prädikat, 
sondern, wie Moore es nahelegt, zudem ein Prädikat 
für Nicht-Natürliches, schreibt dies eine Dichotomie 

die Identität von Eigenschaften. Nichts folgt in bezug auf das We­
sen des Guten.“ - Cf. Double, The Non-Reality of Free Will (1991) 
175: „The identity of naturalistic and moral properties does not 
entail the synonymy of the designating terms“.
26 Harman, The Nature of Morality (1977) 18/(1981) 31. Cf. 
Mackie, Ethics (1977) 41/(1981) 47.
27 Double, The Non-Reality of Free Will (1991) 137.

145

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Wert und Tatsache fest, die es fraglich macht, auf­
grund welcher Kriterien etwas sich überhaupt mit 
Recht, mithin nicht willkürlich, sondern begründeter­
maßen gutheißen läßt. Vermögen nicht Eigenschaften 
des Beurteilten ein positives Werturteil zumindest zu 
begünstigen, ist die Entscheidung über ,gut* oder 
,nicht gut*,,wertvoll* oder ,nicht wertvoll*, wie Moo­
re sie denkt, allein Sache eines state of mind.28 Damit 
arbeitet Moore denen zu, die die Möglichkeit einer 
wertenden Wissenschaft rundweg abstreiten.

2. Max Weber über Wertfreiheit und
die Sinnlosigkeit wertender Wissenschaft

Ob eine Wissenschaft wert ist, betrieben zu werden, 
und ob deren Gegenstände und Erkenntnisse wert 
sind, gekannt und gewußt zu werden, vermag diese 
Wissenschaft, ja vermag keine Wissenschaft mit ihren 
Mitteln zu beweisen. Und wenn es Wissenschaften 
gibt, so zeigt dies lediglich, daß sie ihren Wert immer 
schon voraussetzen, ohne indes diese Voraussetzung 
beweisen zu können.29 So und ähnlich hat Max Weber 
immer wieder für seine Idee der „Wertfreiheit** der 

28 Cf. Moore, Principia ethica § 13 (1959) 17/(1970) 48. Eine über­
zeugende Widerlegung eines solchen Mentalismus oder Psycholo- 
gismus findet sich bei Putnam, The Meaning of ,Meaning‘ (1975 b) 
219 ff./(1979) 27 ff. Cf. Williams, Morality (1976) 58/(1986) 53 u. 
Mackie, Ethics (1977) 38/(1983) 43 f.
29 Weber, Wissenschaft als Beruf [1919] (1968 c) 599 f. (= (1922) 
541 f.); ebd. 610 (= (1922) 552): „Keine Wissenschaft ist absolut vor­
aussetzungslos, und keine kann für den, der diese Voraussetzungen 
ablehnt, ihren eigenen Wert begründen.“

146

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaften argumentiert. Wertfreiheit, wie er sie 
versteht, gewährleistet dabei zuvor die Wissenschaft­
lichkeit der Wissenschaften. Wissenschaften sind Wis­
senschaften von Tatsachen. Zu solchen Tatsachen 
können auch Werte gehören, wenn etwa im Rahmen 
historischer, soziologischer oder ökonomischer For­
schung das wertende Verhalten von Gruppen oder 
einzelnen empirisch untersucht wird.30 Eigener Wer­
tungen indes hat sich die Wissenschaft zu enthalten. 
Weber spricht darum auch von der wertfreien als der 
„wertungsfreien Wissenschaft“.31
Zwei Argumente sind es in der Hauptsache, die er für 
seine Lehre von der Wertfreiheit und die Forderung 
nach einer strikten „Scheidung von Erfahrungswissen 
und Werturteil“,32 33 Tatsache und Wert anführt: 1) die 
Gefahr der Subjektivität und 2) das Scheitern von Ob­
jektivität.
1) Zum einen ist sich Weber sicher, den Nachweis füh­
ren zu können, daß,

„wo immer ein Wissenschaftler mit seinem eigenen Wertur­
teil kommt, das volle Verstehen der Tatsachen aufhört

Ist aber Wissenschaft solche von Tatsachen, hat der 
Wissenschaftler, sobald er wertet, aufgehört, Wissen­

30 Weber, Der Sinn der ,Wertfreiheit* [1917] (1968 b) 531 (= (1922) 
493): „Wenn das normativ Gültige Objekt empirischer Unter­
suchung wird, so verliert es, als Objekt, den Norm-Charakter: es 
wird als ,seiend*, nicht als ,gültig*, behandelt.“
31 Weber, Der Sinn der ,Wertfreiheit* (1968 b) 515 (= (1922) 544).
32 Weber, Die ,Objektivität* sozialwissenschaftlicher und sozial­
politischer Erkenntnis [1904] (1968 a) 146 Fn. 1.
33 Weber, Wissenschaft als Beruf (1968 c) 602 (= (1922) 544).

147

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaftler zu sein. Werturteile trifft er nicht als Wissen­
schaftler.

2) „Die Unmöglichkeit /wissenschaftlicher* Vertretung von 
praktischen Stellungnahmen - außer im Falle der Erörte­
rung der Mittel für einen als fest gegebenen vorausgesetzten 
Zweck - folgt aus weit tiefer liegenden Gründen. Sie ist prin­
zipiell deshalb sinnlos, weil die verschiedenen Wertordnun­
gen der Welt in unauflöslichem Kampf untereinander ste­
hen“,34

d. h. weil sie nicht konsensfähig sind. Wir verstehen 
das gedoppelte Argument so: Einmal weist es auf ein 
Kriterium für wissenschaftliche Rationalität hin. We­
ber markiert sie als eine Mittel-Zweck-Rationalität.35 
Eine praktische Stellungnahme läßt sich dann und nur 
dann wissenschaftlich vertreten, wenn es möglich ist, 
die Beurteilung als Tatsachenbehauptung auszudrük- 
ken. Es geht dann darum, gemäß einem zuvor festge­
legten Maßstab zu konstatieren, inwieweit ein Mittel 
einen Zweck zu befördern vermag. Zum anderen soll 
jede Wertung jenseits der Parameter von Zweckratio­
nalität darum sinnlos sein, weil über sie kein allgemei­
ner Konsens zustandekommt. Sie läßt sich weder all­
gemein vermitteln noch jedermann einsichtig machen 
und muß deswegen für nicht vernünftig gelten.
Diese Kritik trifft auch die intuitionistischen Typen 
der Wertphilosophie. Diese lehren uns, Werten sei ein 

34 Ebd. 603 (= (1922) 545). Cf. ders., Der Sinn der ,Wertfreiheit‘ 
(1968 b) 507 (=(1922) 469).
35 Cf. Apel, The Common Presuppositions of Hermeneutics and 
Ethics (1979) 36.

148

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wertfühlen*3 dem Werte evidentermaßen in einer (gei­
stigen) Anschauung a priori gegeben seien. Weil die 
Wertenden jedoch auch diesem philosophischen Mo­
dell nach nicht garantiert zu übereinstimmenden 
Werturteilen kommen und das Prädikat ,wertblind*36 37 
sich ohne Informativitätsverlust nicht beliebig oft an­
bringen läßt, fällt auch der Intuitionismus unter We­
bers Verdikt.38
Hilary Putnam hat die Ansicht vertreten, Webers Ar­

36 Cf. Scheier, Der Formalismus in der Ethik und die materiale 
Wertethik [1916] (1954) 47 et passim.
37 Cf. Scheier, Der Formalismus in der Ethik und die materiale 
Wertethik (1954) 89.
38 Eine gelungene Widerlegung des Intuitionismus hat, von der Tat­
sache voneinander abweichender Werturteile ausgehend, Wais- 
mann, Ethik und Wissenschaft (1983) 171 f. vorgelegt: „Die Verteidi­
ger der Evidenzlehre behaupten natürlich, daß in diesem Fall nicht 
die richtige, die echte Evidenz erlebt werde, es handle sich vielmehr 
um eine Überzeugung ohne echte Evidenz. Diese Behauptung ver­
wickelt sich aber in einen unaufhebbaren Widerspruch. Entweder 
nämlich, die echte Evidenz wird von der unechten, der bloß subjek­
tiven Überzeugung, als etwas Entscheidendes erlebt, dann werden 
also beide gar nicht miteinander verwechselt; Evidenztäuschungen 
kommen dann gar nicht vor, und damit wäre der Tatbestand geleug­
net, zu dessen Erklärung die ganze Lehre erfunden wurde. Oder 
aber es besteht kein aufweisbarer Unterschied zwischen den beiden 
Erlebnissen oder Bewußtseinszuständen. Dann ist damit besagt, 
daß es nur auf indirektem Wege, also durch nachträgliche Untersu­
chung, möglich ist zu entscheiden, ob eine ethische Überzeugung 
mit echter Evidenz oder ohne echte Evidenz vorgelegen [hat], mit 
dem Zugeständnis, daß das Kriterium für die Richtigkeit einer Über­
zeugung überhaupt nicht in dem Evidenzerlebnis zu suchen ist, son­
dern in etwas anderem, nämlich in denjenigen Kriterien, welche bei 
jener nachträglichen Untersuchung (verwendet) werden mußten. 
Damit ist aber die Behauptung von der Evidenz als letztem Anker­
grund sittlicher Erkenntnis aufgehoben.“ - Ähnlich argumentiert 
Strawson, Ethical Intuitionism (1949) 27 f./(1974) 106 f.

149

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gument sei ein maskiertes Mehrheitsargument, dem 
eine gewisse Zirkularität eigne. Er demaskiert es wie 
folgt: Wenn ein rationales oder sinnvolles und mit 
Recht wissenschaftlich zu nennendes Verfahren dasje­
nige sei, dessen Ergebnisse stets mehrheitliche oder so­
gar einstimmige Akzeptanz erführen, dann müsse 
sich Webers These, nach der ethische Wertungen für 
die Wissenschaft nicht in Frage kommen, weil sie mit 
derartigen Ergebnissen nicht aufwarten können, da­
hingehend präzisieren lassen, daß sie eigentlich be­
hauptet, solche Wertungen könnten nicht die einhelli­
ge Akzeptanz derer finden, die ansonsten mit Verfah­
ren operieren, die ihren Ergebnissen mehrheitliches 
oder uneingeschränktes Verstanden- und Akzeptiert­
werden garantieren. Damit wäre jedoch die Entschei­
dung über die Vernünftigkeit wissenschaftlicher Me­
thoden und Ergebnisse an ein statistisches Verfahren 
verwiesen. „Das heißt“, so Putnam,

„das Verfahren, durch das wir feststellen, daß Werturteile 
nicht zur Zufriedenheit aller rationalen Personen verifiziert 
werden können, ist schlicht die Beobachtung, daß sie sich 
nicht zur Zufriedenheit der überwältigenden Mehrheit aller 
Menschen verifizieren lassen.“39

Nun wäre es jedoch absurd, etwas darum für nicht ver­
nünftig und für nicht wissenschaftsfähig zu halten, 
weil es - faktisch - nicht die uneingeschränkte Zu­
stimmung aller Menschen erfährt. Und diese Absurdi­
tät wäre nicht dadurch aufzuheben, daß wir die All­
heit so konkretisierten, daß wir von allen sprächen,

39 Putnam, Reason, Truth, and History (1981) 177/(1990) 235 f.

150

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die imstande sind, wissenschaftlichen Argumentatio­
nen zu folgen, von allen Wissenschaftlern oder von al­
len Wissenschaftlern einer jeweils in Frage stehenden 
Disziplin oder allen mit einem bestimmten Problem 
befaßten Forschern. Von einem derartigen Kriterium 
wären auch die sogenannten exakten Wissenschaften, 
ja alle diejenigen, die zweckrational verfahren, betrof­
fen. Die Einhelligkeit der Wissenschaftler macht sowe­
nig die Wissenschaftlichkeit einer Wissenschaft aus 
wie deren Dissens sie aufhebt.
Die Ungereimtheiten der Weberschen Theorie wären 
auch dann nicht ausgeräumt, ginge man - wie ich We­
ber gegen Putnams Sicht treffender gedeutet finde - 
statt von der realen Zustimmung, die ein Theorem er­
fährt, von einem hypothetischen Zustimmenkönnen- 
müssen aus. Könnte Weber zeigen, daß Werturteile 
sich prinzipiell nicht jedermann einsichtig machen las­
sen, während zweckrationalen Verfahren prinzipiell 
jedermann zustimmen können müßte, so entscheiden 
doch Konsens oder Dissens weder über die Wahrheit 
oder Falschheit der jeweiligen Urteile noch über die 
Möglichkeit ihrer Verifikation. Die Sinnlosigkeit und 
Unzulässigkeit wertender Wissenschaften zu bewei­
sen, hätte Max Weber denn auch nicht die mangelnde 
Verifikations- und Konsensfähigkeit der Werturteile 
jenseits der Zweckrationalität zeigen müssen, son­
dern behaupten müssen, daß es jenseits des Zweckra­
tionalen in praktischer Hinsicht gar nichts zu urteilen 
und zu bewerten gibt.40

40 Mackie, Ethics (1977) 39 f./(1983) 45 f.: Eine „Absonderlichkeit 
besteht nun nicht einfach in der Tatsache, daß moralische Äußerun­

151

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Philosophie der menschlichen Würde wäre als 
Wissenschaft ein Ding der Unmöglichkeit, wenn prak­
tische Stellungnahmen einzig auf die Beurteilung von 
Mitteln zielen und um der Erhaltung ihrer Wissen­
schaftlichkeit willen auch nur zielen dürfen, über 
Zwecke (zumal über einen Selbstzweck) und deren 
Wahl jedoch prinzipiell keine Auskunft geben kön­
nen.41

3. Exkurs: Wertung als Bedingung
für ein Tatsachenverstehen

Ich möchte die Dichotomie von Tatsache und Wert 
kritisch befragen; nicht weil ich meinte, diese Unter­
scheidung sei überhaupt obsolet, sondern weil ich den­
ke, daß der Zweck, um dessentwillen sie, zumindest 
bei Max Weber, geboten wurde, sich gerade nur dann 
verfolgen läßt, wenn die Strenge der Unterscheidung 

gen ,unverifizierbar* sind (...) Die Behauptung, es gebe objektive 
Werte, in sich präskriptive Wesenheiten oder Qualitäten besonde­
rer Art, die in den gewöhnlichen moralischen Äußerungen still­
schweigend vorausgesetzt würden, ist meines Erachtens nicht be­
deutungslos, sondern falsch.“
41 Cf. Putnam, Reason, Truth, and History (1981) 178/(1990) 237: 
„Freilich ist es wertvoll, über ein Werkzeug zu verfügen, das uns 
hilft, leistungsfähige Mittel zur Erreichung verschiedener Zwecke 
auszuwählen; doch es ist ebenso wertvoll, zu wissen, welche Zwek- 
ke wir wählen sollten. Es nimmt nicht wunder, daß sich die Wahr­
heit von Werturteilen nicht,rational beweisen* läßt, wenn ,rationale 
Verifikation* per definitionem auf die Bestätigung von Mittel- 
Zweck-Verbindungen beschränkt ist. Doch warum sollten wir über­
haupt erst eine derart engstirnige Rationalitätsauffassung vertre­
ten?**

152

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelockert und wenn anders unterschieden wird. Das 
heißt, ich habe zur Rechtfertigung meines Vorgehens 
zunächst einmal nur ein pragmatisches Argument, be­
haupte aber, die Verfechter der Tatsache-Wert-Dicho- 
tomie besäßen gleichfalls nur ein solches, und zwar ge­
nau dasselbe: sie suchen zu garantieren, daß sie Wis­
senschaft betreiben können, und wollen, daß ihre Sät­
ze sinnvolle, wahre, relevante etc. Sätze sind.42 Ich wei­
che aber dort von ihnen ab, wo sie behaupten, sich zu 
diesem Zweck ausschließlich an Tatsachen halten zu 
können und zu dürfen, wobei und wozu es keinerlei 
Wertungen bedürfe.43
Die Lehre von der Wertfreiheit oder Wertneutralität 
der Wissenschaft in der von Max Weber entwickelten 
Gestalt mündet in die methodischen Anweisungen, 
a) Tatsachenbehauptungen und Werturteile genau zu 

42 Soweit müßte uns auch ein Verständnis von Wissenschaft folgen 
können, das die Ansicht vertritt, Wissenschaft agiere aus einem ver­
selbständigten Wahrheitsinteresse. Cf. Tugendhat, Zum Verhältnis 
von Wissenschaft und Wahrheit (1965) 389.
43 Und ich weiche damit gleichfalls von der Auffassung ab, Wissen­
schaft konstituiere sich als Theorie genau dadurch, daß sich das 
„sonst untergeordnete Interesse für Wahrheit“ bar jeglicher pragma­
tischer Gesichtspunkte verselbständige und darum maßgeblich al­
lein „aus einer bestimmten Radikalisierung des Wahrheitsgesichts­
punktes“ zu verstehen sei, wie das Tugendhat, Zum Verhältnis von 
Wissenschaft und Wahrheit (1965) 389, 396 f. zunächst für Aristote­
les und dann, 402, für Wissenschaftlichkeit überhaupt festgehalten 
hat. Ebd. 397 behauptet Tugendhat, auch die Relevanzprinzipien - 
wörtlich: „Einheits-und Ordnungsprinzipien“ - der „,konkreten* 
Wissenschaften“ ließen sich, freilich unter der Prämisse, daß „Wahr­
heit als Selbstsein verstanden wird, im Wahrheitsbegriff fundieren“. 
Im nachhinein schätzt Tugendhat diesen Versuch selber als einen 
problematischen ein. Cf. ders., Logisch-semantische Propädeutik 
(1986) 241 Fn. 1.

153

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterscheiden und b) sich im Rahmen wissenschaft­
licher Ausführungen der Wertungen zu enthalten.44 
Sie beschreibt somit nicht wissenschaftliches Tun und 
zeichnet nicht dessen Ergebnisse mit dem Prädikat 
,wertneutral4 aus, kennzeichnet strenggenommen 
nicht einmal einen Idealtyp wissenschaftlicher Resul­
tate, sondern erläßt eine methodische Vorschrift, die 
das Zustandekommen wissenschaftlicher Ergebnisse 
absichern soll. Sie verfährt nicht deskriptiv, sondern 
präskriptiv.45 Sie untersagt dem Wissenschaftler, als 
Wissenschaftler zu werten. Sie vertritt mithin auch 
nicht die Ansicht, Werturteile seien prinzipiell unange­
bracht oder sogar sinnlos, sondern behauptet, ein wer­
tender Satz sei kein wissenschaftlicher Satz, ein Wert­
urteil unmöglich ein wissenschaftliches Urteil und 
eine Debatte über Werte aus wissenschaftlicher Sicht 
eine aussichtslose Debatte.

44 Cf. Keuth, Die Abhängigkeit der Wissenschaften von Wertun­
gen und das Problem der Werturteilsfreiheit (1991) 129.
45 Apel, The Common Presuppositions of Hermeneutics and 
Ethics (1979) hält Weber vor, er fordere die Wertneutralität wissen­
schaftlicher Sätze im Namen eines keineswegs wertfreien ,Prinzips 
Wertneutralität4 (oder ,Prinzips Wertfreiheit4). Denn wer im Rah­
men von Wissenschaft Wertneutralität fordere, erkenne zumindest 
einen Wert an: Wertneutralität als methodisches Prinzip. Dieses 
Prinzip schätzt Weber - wie Apel weiter meint - letztlich um einer 
weiteren keineswegs wertfreien Idee willen, der Idee fortschreiten­
der Rationalisierung. Wer Wertfreiheit fordert, spricht von einer 
Metaebene her, die von dieser Forderung selbst nicht belangt wer­
den kann. Apel hebt (ebd. 42) hervor, „that value-neutrality has to 
be demanded by M. Weber. What is interesting at this stage of our 
reflection is the fact that M. Weber can only meaningfully postulate 
value-neutrality of scientific Statements in the name of a non-value- 
neutral principle of his own“.

154

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Lehre von der Wertfreiheit der Wissenschaft hat 
die Bastion der Tatsache-Wert-Dichotomie mit einer 
einseitig ausgerichteten Verteidigungslinie versehen. 
Sie wehrt die Wertungen auf derselben Ebene ab, auf 
der sie die Tatsachen für einzig maßgeblich und einzig 
wissenschaftsfähig und Tatsachenurteile für einzig 
konsensfähig erklärt. Wertungen, begründet sie ihre 
Sicht, gehören nicht in diejenige Wirklichkeit, deren 
Theorie die Wissenschaft sein will und sein kann, 
denn Werturteile als solche entziehen sich objektiver 
Überprüfbarkeit und behindern damit zwangsläufig 
das wissenschaftliche Erkennen und Schließen. Wer­
den Tatsachenaussagen ,wertkontaminiert4 vorgetra­
gen, muß, wie Max Weber sich ausdrückt, „das volle 
Verstehen der Tatsachen“ notwendig aufhören.46 Wir 
nehmen diesen Einwand ernst und prüfen seine Be­
hauptung über das Tatsachenverstehen.
Haben wir ihm nichts Stichhaltiges entgegenzuset­
zen, kann die Behauptung, der Mensch besitze eine 
Würde, unmöglich ein wissenschaftliches Urteil sein. 
Wissenschaftlicher Untersuchung wäre es dann ein­
zig erlaubt zu konstatieren, daß von menschlicher 
Würde gesprochen wird, daß dabei verschiedene An­
sichten vertreten werden, daß ,Menschenwürde4 ihre 

46 Weber, Wissenschaft als Beruf (1968 c) 602 (= (1922) 544). Ders., 
Der Sinn der ,Wertfreiheit' (1968 b) 501 (= (1922) 463): Es kommt 
ihm darauf an, „daß einerseits die Geltung eines praktischen Impera­
tivs als Norm und andererseits die Wahrheitsgeltung einer empiri­
schen Tatsachenfeststellung in absolut heterogenen Ebenen der Pro­
blematik liegen und daß der spezifischen Dignität jeder von beiden 
Abbruch getan wird, wenn man dies verkennt und beide Sphären zu­
sammenzuzwingen sucht.“

155

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Institutionalisierung im Rahmen geltenden Rechts 
gefunden hat. Es bliebe in dem Fall als mögliche 
Aufgabe von Wissenschaft zu untersuchen, mit wel­
chen Einstellungen, Absichten und Folgen dies ge­
schieht.
Unterstellen wir nun einmal, Wissenschaft sei in der 
Tat allein als Tatsachenwissenschaft möglich. Unter­
stellen wir des weiteren, es gäbe im Rahmen unserer 
wissenschaftlichen Bemühungen keine oder wenig­
stens keine ernsthaften Probleme mit der Unterschei­
dung von Tatsachenurteilen und Wertungen. Und neh­
men wir zuletzt an, das Interesse an den Tatsachen gel­
te genauer dem Verstehen. Meine These lautet nun: 
Auch diese Zugeständnisse einzulösen ist nur mög­
lich, wenn drei Verstehensbedingungen erfüllt sind. 
Damit zeigen wir die Abhängigkeit unseres Tatsachen­
wissens von unseren Wertungen an. Diese Verstehens­
bedingungen sind erstens (3.1) Wahrheit, zweitens 
(3.2) Verifikation und drittens (3.3) Relevanz.

3.1 Wahrheit

Um Tatsachen verstehen zu können, sind - trivialer­
weise - Tatsachen erforderlich. Eine Aufgabe einer 
Tatsachenwissenschaft ist es darum, sich ihrer Gegen­
stände zu versichern. Jenseits der Frage ,Tatsache oder 
Wert?* hat sie die Frage,Tatsache oder nicht* zu beant­
worten, hat sie zu klären, ob etwas der Fall ist oder 
nicht. Tatsache nennen wir einen behaupteten Sachver­
halt dann, wenn dieser Sachverhalt besteht, d. h. wenn 
es sich mit ihm in Wirklichkeit so verhält, wie wir es 
behauptet haben. Behauptungen aber vollziehen wir 

156

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mittels assertorischer Sätze,47 d. h. durch Urteile, 
durch Sätze, die entweder wahr oder falsch sind. Wir 
nennen etwas eine Tatsache, wenn das Urteil, das 
einen Sachverhalt behauptet, wahr ist.48 Dies bedeu­
tet, wie Aristoteles eigens unterstrichen hat, keines­
wegs, daß ein Sachverhalt deswegen besteht, weil er 
für eine Tatsache erklärt wird.49 Wohl aber folgt dar­
aus, daß wir nichts als Tatsache akzeptieren können, 
worüber wir nicht ein wahres Urteil besitzen. Wer in 
dem von uns angezeigten Sinne von Tatsachen 
spricht, muß über einen Wirklichkeitsbegriff, muß 
über einen Wahrheitsbegriff und - gleich ob man eine 
Korrespondenz- oder eine Kohärenztheorie der 
Wahrheit vertritt - über ein Konzept der Bezugnah­
me von Urteilen auf Sachverhalte verfügen. Und eine 
Tatsachenwissenschaft muß auf die Wahrheit ihrer Ur­
teile aussein. Letzteres mutet wiederum trivial an, 

47 Cf. Patzig, Satz und Tatsache (1988 a) 11: „Wer überhaupt von 
einer Tatsache spricht oder auf sie hinweisen will, der muß selbst 
einen Satz schon formulieren, der diese Tatsache ausspricht. Tatsa­
chen können überhaupt nur in Gestalt von Sätzen erfaßt werden. 
Eine Tatsache ist immer ,die Tatsache, daß .. .*.“ - „Ohne Sätze 
kann es dann Tatsachen nicht geben; Tatsachen sind wesentlich 
sprachabhängig.“ (13)
48 Frege, Der Gedanke (1986) 50: „,Tatsachen! Tatsachen! Tatsa­
chen!* ruft der Naturforscher aus, wenn er die Notwendigkeit einer 
sicheren Grundlegung der Wissenschaft einschärfen will. Was ist 
eine Tatsache? Eine Tatsache ist ein Gedanke, der wahr ist. Als siche­
re Grundlage der Wissenschaft (...) wird der Naturforscher sicher 
nicht etwas anerkennen, was von den wechselnden Bewußtseinszu­
ständen von Menschen abhängt.“
49 Aristoteles, Metaphysik IX 10, 1051 b 6-9. „Nicht darum näm­
lich, weil unser Urteil, du seiest weiß, wahr ist, bist du weiß, son­
dern darum, weil du weiß bist, sagen wir die Wahrheit, indem wir 
dies behaupten.“ (Übers. Bonitz)

157

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch in dieser Zielvorgabe ist bereits ihr praxisdefini­
ter und wertbestimmter Zug zu entdecken.
Es liegt nun nahe zu behaupten, auch eine Wissen­
schaft, die es lediglich auf Tatsachen abgesehen hat, set­
ze, um sich dieser Tatsachen allererst versichern zu 
können, zumindest einen Wert voraus: es geht ihr um 
Wahrheit. Sie wertet, indem sie um der Tatsachen 
willen wahre Urteile für wertvoller ansehen muß als 
falsche. Ohne diese Präferenz hebt sich Wissenschaft 
bereits ihrem Begriff nach auf.
Die Tatsache-Wert-Dichotomie wird so mit einer for­
malen Argumentation angegriffen. Diese zieht zu­
nächst gar nicht in Zweifel, daß es nötig ist, Wertun­
gen und Tatsachenaussagen zu unterscheiden. Doch 
kann geltend gemacht werden, daß in den Besitz von 
Tatsachen zu gelangen, überhaupt nur durch eine wer­
tende Praxis möglich wird.
Allerdings ist das Argument in dieser Gestalt noch zu 
schwach. Verfechter der Dichotomie werden uns ent­
gegenkommen und bereitwillig eingestehen, es gehe 
ihnen, und zwar wie selbstverständlich, um Wahrheit, 
doch sei dies keineswegs schon ein Einwand, der sie 
von einer bewährten Art, die Dinge zu sehen, abrük- 
ken lasse.

3.2 Der Fall Sein und Verifikation

Wir geben zu: Eine Tatsachenwissenschaft ist mit der 
Charakterisierung, es gehe ihr um Wahrheit (pursuit 
of truth)y im Hinblick auf ein zureichendes Tatsachen­
verstehen noch weit unterbestimmt. Kein Wahrheits­
interesse einer Tatsachenwissenschaft hat sich isoliert 

158

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derart verselbständigt, daß es allein darauf ankäme, 
daß ein Urteil wahr ist, keine Tatsachenwissenschaft 
zielt entsprechend auf die bloße Tatsächlichkeit von 
Tatsachen.
Dem korrespondiert, daß kein wissenschaftliches Ver­
fahren imstande wäre, erfolgreich über einem Bereich 
zu operieren, der alle Tatsachen umfaßte. Die Totali­
tät ,alles Wirklichen4 (oder die ,alles zugleich Wirkli­
chen4) als Gesamtheit dessen, worüber gesprochen 
und geurteilt werden kann, die ,Welt4, charakterisiert 
in den ersten Sätzen des Wittgensteinschen Tracta- 
tus^ läßt sich nicht mit Sinn als Verstehenshorizont 
oder „Verifikationsbereich44 behaupteter Sachverhal­
te ansetzen, weil sie kein kritisches Tatsachenverste­
hen erlaubt.50 51 ,Wirklich4 und ,der Fall sein4 sind keine 
informativen Prädikate, solange nicht angegeben wer­
den kann, inwiefern etwas wirklich oder der Fall ist. 
Es sind Wirklichkeitstypen oder Verifikationsberei­
che zu bestimmen, deren Elemente dann Fälle jeweils 
qualifizierter Wirklichkeit genannt werden können.
Das Wirkliche bedarf der Qualifikation durch eine lo- 
kativische Bestimmung und eines Verfahrens der Be­
wahrheitung seines der Fall Seins. Roßhähne und 
Bockhirsche gibt es auf den Tapeten und Teppichen 
der Meder.52 Daß etwa Kentauren am Berg Pelion in 
Thessalien vorkommen,53 läßt sich nicht ,überhaupt4, 

50 Wittgenstein, Tractatus 1, 1.11 und 1.12.
51 Zu,Verifikationsbereich4 (und ,Existenzbereich4) cf. Marten, Exi­
stieren, Wahrsein und Verstehen (1972) 39-41.
52 Aristophanes, Die Frösche 937 f.
53 Homer, Ilias 2, 743 f.; 19, 390 f. Cf. Ovid, Metamorphosen 12, 
513.

159

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern nur im Rahmen eines mythologischen Verste­
henshorizontes verifizieren,54 gegebenenfalls unter 
Kennzeichnung einer bestimmten Mythographie, 
während ein Urteil desselben Wortlauts als eine Be­
hauptung der Zoologie falsch wäre, ohne daß dies uns 
Anlaß gäbe, die Behauptung für den Mythos auf die 
naturwissenschaftlich haltbare hin zu korrigieren. 
Entsprechendes muß auch für eine Begründung der 
Menschenwürde gelten. Wer ihre Existenz behauptet, 
muß sie qualifizieren, wer sie bestreitet, eine bestimm­
te Qualifikation des Menschenwürdegedankens wi­
derlegen.55
Wer Tatsachen verstehen will, muß über eine Wahr­
heitsdefinition hinaus über eine Idee von qualifizier­
ter Wirklichkeit als einem Bereich verfügen, über dem 
er mit einem Verifikationsverfahren operieren kann. 
Verifikationsbereich und Verifikationsverfahren be­
stimmen in wechselseitiger Abhängigkeit, was als Tat­
sache überhaupt in den Blick kommen kann. Sachver­
halte, wie sie uns als sprach- und interpretationsge­
bundene im Verstehen zugänglich werden, hängen als 
solche von den Ansprüchen ab, die wir an die Verfah­
ren ihrer Verifikation (daß etwas der Fall bzw. nicht 

54 Cf. Marten, Existieren, Wahrsein und Verstehen (1972) 299: 
„Der Gebrauch von ,ist wahr* ist niemals absolut (ebensowenig wie 
der von ,existiert*) (...) Wie es keine nackte, keine absolute, sondern 
nur eine bestimmte Existenz gibt (bestimmt durch die Zuordnung 
von Existierendem als solchem zu einem bestimmten Existenzbe­
reich), so gibt es auch keine nackte, keine absolute Wahrheit. 
Nichts, aber auch gar nichts ist schlechthin wahr, wie auch nichts, 
überhaupt nichts schlechthin existiert.**
55 Cf. dagegen den Skeptiker, den Strawson, Skepticism and natural- 
ism (1985) 7/(1987) 18 konzipiert.

160

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Fall und was der Fall bzw. nicht der Fall ist) rich­
ten. Ob sie Faktum, ein Fall jeweils qualifizierter 
Wirklichkeit werden, hängt von unserer Interpreta­
tion und damit von ontologischen Wertungen und 
Entscheidungen ab, die wir treffen (und verantwor­
ten) und die sich letztlich nicht mehr wiederum ein­
fach mit einem Verweis auf Tatsachen stützen oder zu­
rückweisen lassen.56 Wertungen und Wertentscheidun­
gen sind nicht theoretischer, sondern praktischer Na­
tur.
Wertungen dieses interpretationsgebundenen Typs 
fungieren in Wissenschaft und Alltag als Tatsachenfil­
ter. Damit stellen sie jedoch keineswegs ein Hindernis 
für das Verstehen von Tatsachen dar, sondern erlau­
ben vielmehr allererst, zu Tatsachen und einem kriti­
schen Tatsachenverstehen zu gelangen.57
Scheuen wir die Überlegung, das Prädikat ,wirklich4 
erst durch interne Spezifikation zu einem informati­
ven machen zu müssen, und unterscheiden wir lieber 
,wirklich4 und ,nicht wirklich4, ändert dies, wie ich es 
sehe, nichts an der grundlegenden Einsicht, daß Tatsa­
chen als solche von wissenschaftlichen Wertungen ab­
hängen. Sind wir beispielsweise nicht bereit, ein Reich 
der Ideen als Verstehenshorizont zu akzeptieren, 

56 Cf. Abel, Interpretations-Welten (1989) 1: „Daß es Fakten gibt, 
kann selbst kein Faktum, sondern muß Interpretation sein. Man 
kann Fakten nicht auf Fakten zurückführen. Das, was als ein Fak­
tum gilt, steht notwendigerweise innerhalb eines Interpretations- 
Horizonts, den es instantiiert.“
57 Putnam, Reason, Truth, and History (1981) 201/(1990) 266 for­
muliert es pointiert: „Ein Wesen ohne Werte würde keine Tatsachen 
haben.“

161

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann wird uns die Behauptung, das Schöne selbst und 
nur dieses sei tatsächlich schön,58 nicht einmal für 
falsch, als ein nicht bestehender Sachverhalt, sondern 
für unsinnig gelten. Es gibt dann keine Wirklichkeit, 
für die, und keine Methode, mit der sich eine derartige 
Tatsachenbehauptung verifizieren bzw. falsifizieren 
lassen könnte. Hegen wir hingegen die philosophi­
sche Überzeugung, Ideen seien als etwas zu Denken­
des das einzig maßgeblich (wirklich), weil kontingenz­
frei und immerseiend Wirkliche, dann werden Sätze 
wie ,Rosen haben fünf Blütenblätter* oder ,Calendula 
officinalis ist heterokarp* strenggenommen keine Tat­
sachen nennen können. Weil Empirisches nicht als 
Wirkliches und Empirie nicht als Methode der Be­
wahrheitung akzeptiert wird, können Aufforderun­
gen zum Abzählen und Einladungen zu unbefange­
nem Hinsehen nur als ganz und gar untaugliche Er­
mittlungsverfahren zurückgewiesen werden. Gehö­
ren die phainomena nicht zu den ontay dann kann an 
ihnen auch nichts verläßlich erkannt werden, und 
eben dies ist das einzige, was von ihnen verläßlich ge­
wußt wird. Vom Kontingenten gibt es dann weiter 
kein Tatsachenwissen.
Eine Wissenschaft, die wertungsfrei, aspektlos und 
ohne bestimmte Präferenzen über das Bestehen oder 
Nichtbestehen von Sachverhalten zu befinden ver­
mag, ist weder in Sicht, noch ist sie ein Desiderat.

58 Cf. Platon, Symposion 211b; Kratylos 439 c 7 - d 7.

162

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.3 Relevanz

Im Rahmen eines bestimmten Verifikationsbereichs 
oder Verstehenshorizontes geht es methodengeleitet 
und interessiert stets um relevante Tatsachen, und es 
geht um wahre Sätze, die relevante Sätze sind. Zum 
Tatsachenverstehen als solchem gehört darum ein 
Kontextverstehen und über die Entscheidung /Tatsa­
che oder nicht4 hinaus die Abwägung,Relevante Tatsa­
che oder nicht4.
Wer etwa wie im amerikanischen Prozeßfilm aufgefor­
dert wird, die Wahrheit, die ganze Wahrheit und 
nichts als die Wahrheit zu sagen, an den richtet sich ne­
ben der Erwartung, daß er Wahres sagt, die Mahnung, 
bei der Wahrheit zu bleiben, und der Appell, zur Sa­
che zu sprechen (,Be relevant!4): ein Wahrhaftigkeits­
gebot und ein Relevanzgebot.59 Keineswegs wird je­
doch von ihm verlangt, alles Wahre zu erzählen. Die 
Rede von der ganzen Wahrheit gibt somit strengge­
nommen kein Wahrheits-, sondern ein Relevanzpro­

59 Cf. in der deutschen Zivilprozeßordnung die Paragraphen 138,1: 
„Erklärung über Tatsachen. Die Parteien haben ihre Erklärungen 
über tatsächliche Umstände vollständig und der Wahrheit gemäß ab­
zugeben“, und 392, 3. Satz: „Die Eidesnorm geht dahin, daß der 
Zeuge nach bestem Wissen die reine Wahrheit gesagt und nichts ver­
schwiegen habe.“ Auch hier finden sich jeweils die drei Forderun­
gen nach Wahrheit, Wahrhaftigkeit und Relevanz. - Zur Aufforde­
rung ,Be relevant!4 cf. Grice, Logic and Conversation (1989) 27. Zur 
Insistenz auf Relevanz im Rahmen sokratischer Gesprächspraxis cf. 
exemplarisch Platon, Theätet 147 b 11-13: „Es ist also eine lächer­
liche Antwort von dem, welcher gefragt wird, was Erkenntnis ist, 
wenn er darauf durch den Namen irgendeiner Kunst antwortet. 
Denn er antwortet durch eine Erkenntnis von etwas, ohne hiernach 
gefragt worden zu sein.“ (Übers. Schleiermacher)

163

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


blem auf, das Problem einer angemessenen Bewer­
tung. Relevanz samt ihren Kriterien hängt von unse­
ren Wertungen ab.
Erst eine kontextbestimmte und von der Methode des 
Zugriffs gesteuerte Relevanz von Tatsachen, und d. h. 
erst eine Wertung, macht Tatsachen verstehbar. Rele­
vanz und ihre Kriterien hängen von unseren Wertun­
gen ab, zu denen auch unsere wissenschaftlichen Wer­
tungen zählen.60 Die Signifikanz oder Relevanz von 
Tatsachen ist keine Funktion ihrer Tatsächlichkeit.
Akzeptieren wir diese These, so müssen wir gleich­
falls zugeben, daß wir notwendig werten müssen, um 
zu Tatsachen mittels eines kritischen Tatsachenverste­
hens zu gelangen. Wertungen der genannten Art sind 
kein Hindernis, sondern eine Bedingung des Verste­
hens. Von einer wertungsfreien Wissenschaft ist auch 
im Hinblick auf die Erkenntnis von Tatsachen nicht 
zu reden. Das bedeutet aber, daß den Überlegungen 
zur Menschenwürde nicht schon deshalb ihre Wissen­
schaftlichkeit abgesprochen werden kann, weil sie 
Werte ansetzen, wären wir doch sonst genötigt, auch 
den Status der Wissenschaftlichkeit der Tatsachenwis­
senschaften in Abrede zu stellen.

60 Cf. Rescher, The Limits of Science (1984) 207 f./(l985) 331: „Zu­
nächst einmal ist die Wissenschaft, wie andere menschliche Unter­
nehmungen, selbst ein Ort von Werten (...) Darüber hinaus stellt 
die Unterscheidung zwischen Tatsachen und Normen keine absolu­
te und unüberwindliche Trennung dar, denn das Streben nach Er­
kenntnis ist selbst von Normen geleitet, wobei der Begriff der ,Ein­
lösung eines Geltungsanspruchs* als Verbindungsglied zwischen 
dem kognitiven und dem normativen Bereich fungiert (...) Selbst 
die Frage, was für die Wissenschaft von Bedeutung ist, ist ja in einem 
beträchtlichen Ausmaß eine Sache der Abwägung von Werten“.

164

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.4 Verifikation durch Wertung

Philosophen, die mit uns bis hierher in der Sache über­
einstimmen, haben indes darauf bestanden, daß aus 
der Wertbestimmtheit der Tatsachenerkenntnis kei­
neswegs folge, daß Tatsachenurteile selber Werturtei­
le seien. Der Unzulässigkeit, epistemische Werte und 
Normen Tatsachen zu nennen, entspräche nach wie 
vor diejenige, Tatsachen für Werte zu nehmen;61 an­
ders gewendet: Wertungen können unter diesem Ver­
dikt stets nur methodisch notwendige, niemals aber in­
haltlich hinreichende Bedingung für ein Tatsachenver­
stehen sein.
Daß es diesen engen Nexus von Tatsache und Wert 
trotzdem gibt und der Einwand sich darum partiell 
ausräumen läßt, zeigt eine Reflexion auf Urteile über 
von Menschen hergestellte Gebrauchsdinge. Sie sind 
zu einem Zweck hergestellt, und alle Elemente einer 
bestimmten Klasse stimmen darin überein, unerach­
tet ihrer unterschiedlichen Erscheinungsform, zu ein 
und demselben Zweck hergestellt zu sein. Ein Tatsa­
chenverstehen der Art, daß allen Elementen einer 
Klasse von Gebrauchsdingen etwas gemeinsam ist, er­
fordert ein Zweckverstehen.62
Halten wir uns an die Definition, die Aristoteles vom 
Haus gibt,63 so begreifen wir, was ein Haus und was al­

61 Cf. Gibbard, Wise Choice, Apt Feeling (1990) 34: „None of this 
means that epistemic norms themselves are facts, or that factual 
judgements themselves are normative. The justification of factual 
beliefs is a normative matter, but that does not turn factual beliefs 
into normative judgements.“
62 Cf. Putnam, Representation and Reality (1988) 59/(1991) 117.
63 Aristoteles, De anima I 1, 403 b 3-5.

165

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len Häusern gemeinsam ist, genau dann, wenn wir sei­
nen Zweck verstehen. Haus wird solches genannt, 
was Menschen und (Haus-)Tieren als Schutzbau zu 
dienen vermag und zu diesem Zweck gebaut worden 
ist.64
Die Tatsache, daß ein bestimmtes Gebrauchsding vor­
liegt, ist mit der zumindest potentiellen Zweckerfül­
lung seiner Zweckbestimmung oder mit seinem Ge­
brauchswert gegeben.65 Zu prüfen, ob etwas Element 
einer Klasse von Gebrauchsdingen ist oder nicht, be­
darf es über das Wissen, daß es zu einem bestimmten 
Zweck hergestellt und bestimmt ist, hinaus einer, je 
nachdem eingehenden oder beiläufig vorgenomme­
nen, Tauglichkeitsprüfung: der Bewertung, ob es sei­
nem Zweck als brauchbares Mittel zu dienen vermag 
oder nicht. Zu testen ist, ob ein Ganzes aus Stoff und 
Form zu dem taugt, wozu seine Form es bestimmt.
Daß es sich um Häuser, und nicht etwa um die Fassa­
den Potemkinscher Dörfer, handelt, ist darum gegebe­
nenfalls mit einem Test auf ihre Bewohnbarkeit zu ve­
rifizieren. Gegenständlichkeitsbezogene Tatsachenur­

64 Darauf, daß es nicht immer nur eine einzige Funktion gibt, doch 
,natürlicherweise' nur eine signifikante geben sollte, weist Aristote­
les mit dem Beispiel des vielfältig verwendbaren Delphischen Mes­
sers hin. Cf. Politica I 2,1252 b 2-5; IV 15,1299 b 10. Cf. Platon, Po- 
liteia I 353 a.
65 Damit wäre zumindest für die Klasse der Gebrauchsgegenstände 
das alte metaphysische Diktum erfüllt, daß alles, insofern es ist, näm­
lich wesenhaft oder wesensgemäß ist, gut ist. Cf. Augustinus, Enchi- 
ridion IV 12. Die griffigste Formel hat hierfür im 13. Jh. Philippus 
Cancellarius in seiner Summa de bono (ed. Wicki (1985) 5. Q. 1, De 
comparatione boni et entis, fol. 1 r b) geprägt: „Bonum et ens con- 
vertuntur, quia quidquid est ens, est bonum et e converso.“

166

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teile, wie sie dem Interesse an physikalischen Tatsa­
chen nachkommen, dienen im angezeigten Fall bloß 
der Stützung eines Werturteils. Wir ziehen dann ein 
bestimmtes praktisches Interesse an Häusern in Be­
tracht, innerhalb einer Kultur, die Häuser kennt und 
in der, was Haus ist und was nicht, immer wieder neu 
bestimmt wird, indem man sich über die Kriterien für 
Bewohnbarkeit und die Ansprüche an das Wohnen 
verständigt.66 Ein Gebrauchsding, etwa ein Haus, das 
seine Zweckbestimmung ganz oder weitgehend ver­
fehlt oder geändert hat und deswegen das praktische 
Interesse, das im Rahmen kultureller Auslegungen 
mit ihm verknüpft ist, enttäuscht, wird, auch wenn 
der Augenschein trügt, nicht mit Recht als Haus be­
trachtet werden können.67

66 So verhält sich auch der Täuschungsversuch parasitär zu solchen 
gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Wertungen: Potjomkins 
Dörfer zielten nicht darauf, die nackte Tatsache der Existenz von 
Häusern, sondern einer Zarin die Prosperität eines Teils der Krim 
vorzutäuschen.
67 Aristoteles, Politica I 2, 1253 a 23-25: „Da aber alles durch seine 
Leistung und seine Funktion bestimmt ist, darf man Dinge, wenn 
sie (in ihrer Funktion) nicht mehr gleich sind, auch nicht als das glei­
che bezeichnen, sondern als verschiedene Dinge gleichen Namens.“ 
(Übers. Schütrumpf) - Foot, Goodness and Choice (1978) 133 f. 
konstruiert den Fall einer Gesellschaft, die Gegenstände besitzt, die 
mit unseren Messern physikalisch betrachtet identisch sind, doch 
weder fürs Schneiden hergestellt noch jemals zum Schneiden be­
nutzt werden. Ebd. 134: „These people have objects which look just 
like knives, are made of the same material and so on, but they only 
use them for some quite different purpose, such as marking plots of 
land. If asked whether they had knives we should not say, ,Yes, but 
they use them for quite different purposes from us‘, but rather, 
,No‘, explaining that they did as a matter of fact have things just like 
our knives, but that these were actually markers. The equivalent of 

167

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit soll nicht behauptet werden, jedes Urteil dar­
über, ob es sich bei etwas um ein Haus handelt, müsse 
stets ,erkenntnisunökonomische4 Tauglichkeitspro­
ben machen. Es werden Routinen ausgebildet, und es 
spielen sich Routinen ein. In der überwiegenden Zahl 
der Fälle werden Funktionalität wie Funktionstüch­
tigkeit einem Interpreten durch ein entsprechendes 
Erscheinungsbild hinreichend ausgewiesen, und die 
Bewertung ist eine Sache der Gewohnheit. Diese je­
doch begründetermaßen und täuschungsfrei (Attrap­
pen) vorzunehmen und Zweifel am Bestehen eines 
Sachverhalts auszuräumen, ist nur durch Praxis mög­
lich. In anderen Fällen wird das bisweilen Sache von 
Experten sein.
Wir haben gesehen, daß und wie Wertungen sowohl 
mittelbar als auch unmittelbar mit Tatsachenurteilen 
Zusammenhängen und in sie eingehen. Weitere Werte 
können, wo das Interessse an verläßlichem Wissen das 
wissenschaftliche Erkennen und Begründen metho­
disch regiert, namhaft gemacht werden. Wir nennen 
sie alethische und epistemische Werte. Notwendig­
keit wird als alethischer Wert angestrebt, wenn nur sol­
che Urteile anerkannt werden dürfen, die notwendig 
wahr sind.68 Kohärenz ist als epistemischer Wert zu be­

our word ,knife‘ would not exist in their language just because they 
had a word to name these objects indistinguishable by such things 
as shape and colour from our knives.“ - Cf. Katz, Semantic Theory 
and the Meaning of ,Good‘ (1964) 756 u. Putnam, The Meaning of 
,Meaning* (1975 b) 242 f./(l979) 58.
68 Von weiteren methodischen Entscheidungen hängt ab, welcher 
Spezifizierung des Notwendigkeitsbegriffs gefolgt werden soll: 
1) analytischer Notwendigkeit, wie sie aufgrund der Bedeutung 
und des Zusammenhangs inhaltlicher Satzelemente besteht, 2) logi­

168

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trachten, wenn nur solches als Tatsache zu akzeptie­
ren ist, was sich widerspruchsfrei einer sinnvollen 
und bereits als kohärent erwiesenen Ordnung beste­
hender Sachverhalte einfügen läßt.69 Gilt indes die An­
sicht, daß ein Wissen nicht in einem primär kogniti­
ven Sinne sicher, sondern in einem praktischen Sinne 
operabel zu sein habe und seine Verläßlichkeit darum 
nicht Sache rationaler Begründung sondern anwen­
dungsbezogener Bewährung sei, stellt sich der Wert­
bezug dieses Wissens von selber ein.

3.5 Wissenschaftlichkeit und moralische Werte

Und doch: Welche Werte auch angeführt und bemüht 
werden, es sind darunter keine moralischen Werte. 
Zwar ist es richtig, daß kein Wissenschaftler für sich 
allein forscht und jeder deswegen auf die Wahrhaftig­
keit seiner Quellen, Kollegen oder Informanten ange­
wiesen ist. Zwar ist es richtig, daß ein Tatsachenwis­
sen unter diesen Bedingungen nur unter Beachtung 

scher Notwendigkeit aufgrund der formalen Struktur von Sätzen 
und ihren Operatoren, 3) metaphysischer Notwendigkeit im Rah­
men einer Semantik möglicher Welten (cf. Kripke, Naming and Ne- 
cessity (1980) 35 f./(1981) 45 f.), 4) kausaler Notwendigkeit als Be­
dingung von Bedingtem (Kant) oder 5) der Idee einer absoluten 
Notwendigkeit, solchem, „was vor sich selbst nothwendig ist“ (R 
4033, XVII 39124f.) als einem „Grentzbegrif“ (R 4033, XVII 42319) 
kausaler Notwendigkeit.
69 Cf. Carnap, Emprismus, Semantik und Ontologie (1972) 260: 
„Etwas als ein wirkliches Ding oder Ereignis anzuerkennen, bedeu­
tet, es mit Erfolg dem System von Dingen an einer bestimmten 
Raum-Zeit-Stelle einzuverleiben, so daß es mit den anderen Dingen 
zusammenpaßt, die als real gemäß den Regeln des Rahmenwerks 
anerkannt sind.“

169

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Normen zustande kommen kann. Doch es be­
steht keine redliche Möglichkeit, aus denjenigen Wer­
ten und ,Tugenden‘, deren Befolgung unser epistemi- 
sches Wissen befördert, eine Ethik zu entwickeln, die 
mehr wäre als die Explikation eines Berufsethos, wie 
es sich - hier ist am open-question-Argument festzu­
halten - einer moralischen Befragung, deren Kriterien 
aus diesem Ethos selbst nicht zu gewinnen sind, zu 
stellen hätte. Nichts spricht dafür, das Unternehmen 
Wissenschaft für ein moralisches zu erklären,70 weil es 
intern, um erfolgreich operieren zu können, bisweilen 
moralischen Regeln zu folgen hat, so daß der wissen­
schaftliche Erfolg oder Fortschritt in einer Art säkula­
ren Neocalvinismus nachgerade zum Moralitätsindi­
kator würde. Nichts spricht dafür, wissenschaftsin­
tern bewährte Regeln zu allgemein moralisch verbind­
lichen Regeln zu erklären (weil wir keine besseren als 
die wissenschaftlichen hätten).71 In nichts sehe ich die 

70 Gegen Mohr, Homo investigans und die Ethik der Wissenschaft 
(1991) 83: „Für den Wissenschaftler ist zuverlässiges Wissen das 
höchste Ziel, der überragende terminale Wert, nach dem er strebt. 
Erkenntnis ist das leitende Ideal, die richtungsgebende Determinan­
te. Von diesem Wert lebt die Wissenschaft. Insofern ist Wissenschaft 
eine moralische Institution, denn in dem Augenblick, wo ich Wis­
senschaft betreibe, ordne ich alles diesem Wert ,zuverlässiges Wis­
sen* unter; als Wissenschaftler praktiziere ich einen ethischen 
Kodex, der sich konsequent aus der Akzeptanz des terminalen 
Werts ergibt.“
71 Nicht mehr als die Ausarbeitung eines Berufsethos sehe ich in 
Schmidts Versuch der Ableitung einer Moral aus wissenschaftli­
chen Normen. Schmidt, Ethical Norms in Scientific Method (1959) 
648/(1979) 358: „The view that Science concerns only what is the 
case comes from considering only the content of scientific knowl- 
edge. But that content is scientific only if it has been achieved by a 

170

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moralität einer Tatsachenwissenschaft aus ihr selbst 
gewährleistet, in nichts das Korpus ihrer Regeln als 
ethiktauglich erwiesen, schon gar nicht schreibt es 
eine bestimmte, einzig mögliche Ethik vor.

Wir haben gesehen, daß Wissenschaft ohne bestimmte 
Wertungen nicht operieren kann, haben aber gleich­
falls gesehen, daß sich unter diesen Wertungen, die 
bestimmte ontologische Wertungen einschließen, die 
Max Webers Dichotomiegebot tangieren, keine ge­
nuin moralischen finden. Im Rekurs auf eine empi­
risch orientierte Wissenschaftlichkeit überhaupt läßt 
sich eine Würde des Menschen nicht begründen. Daß 
eine solche Begründung prinzipiell unmöglich ist, 
weil ein absoluter Wert etwas wäre, das sich mensch­
licher Diskursivität entzieht, weil es zu deren Grenze 
gehört, das ineffabile ist, weil es Bedingung der Mög­
lichkeit alles Sagens ist, ist die These Wittgensteins, 
der ich mich im folgenden zuwende.

particular method. If a method is a means to some goal, it includes 
prescriptions concerning how one ought to proceed to reach this 
goal. Such ,oughts‘ provide the ethical norms necessary to the prac- 
tice of Science. This is how and where Science includes values.“ 
Schmidt behauptet ferner (ebd. 649/359), daß, im Hinblick auf unse­
re maßgeblich von Wissenschaft geprägte Gesellschaft, „the ethical 
norms in scientific method are adequate and reliable for many value 
decisions, and thus are a suitable starting point (...) That they are a 
suitable starting point is a fact about society and Science today. That 
they are not smuggles-in value prcmises.“ Ebd. 652/364: „I think 
they are both basic and sufficent enough to provide a framework 
for the relations of nations, groups, and individuals (...) Thus it is 
that the international character of Science can supply an interna­
tional set of ethical norms.“

171

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ludwig Wittgenstein -
.running against the walls of our cage(

„Moral predigen ist schwer, Moral begründen unmöglich.“72

Wittgensteins Überlegungen zur Ethik, bald nach sei­
ner Rückkehr nach Cambridge in einer einzigen Vorle­
sung im Jahr 1929 oder 1930 vorgetragen,73 weisen 
eine gewisse Verwandtschaft mit den Weberschen auf. 
Auch Wittgenstein erhebt den Vorwurf der Sinnlosig­
keit wissenschaftlicher Werturteile, doch verleiht er 
dem Problem einen neuen Akzent. Nicht die Schwie­
rigkeit intersubjektiver Vermittlung und Akzeptanz 
steht im Vordergrund. Die Grenzen der Erkenntnis 
und der Sprachfähigkeit ethischer Werte verlangen, 
nach wissenschaftlichem Modus abgesteckt zu wer­
den. Diese Grenzen schreitet Wittgensteins Denken 
ab. Das Bedauern, sich philosophisch nicht über sie 
hinwegsetzen, sondern sich an ihnen allenfalls wund­

72 Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis (1984 b) 118 in 
Abwandlung des Schopenhauerschen Mottos: „Moral predigen ist 
leicht, Moral begründen schwer.“ Schopenhauer, Über den Willen 
in der Natur (1988 b) 315 u. ders., Über die Grundlage der Moral 
(1988 a) 489. Cf. Patzig, Ethik ohne Metaphysik (1971) 3: „Moral 
predigen ist sinnlos, Moral begründen unmöglich.“
73 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 3-12/(1989) 9-19. Das 
Zitat meiner Überschrift findet sich dort 12/19. - Ich beziehe mich 
in meinen Ausführungen dieses Abschnitts auf den Wittgenstein 
des Tractatus, zu dem ich die Position des Ethikvortrags hinzurech­
ne. Daß Wittgenstein den „Sinn“ des Tractatus gleichfalls als einen 
ethischen verstanden wissen wollte, hat er in einem Brief Mitte Ok­
tober 1919 dem Verleger Ludwig von Ficker mitgeteilt. Und er be­
gründet: „Es ist nämlich das Ethische durch mein Buch von Innen 
her begrenzt; und ich bin überzeugt, daß es, streng, nur so zu be­
grenzen ist.“ Wittgenstein, Briefe (1980) 96.

172

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stoßen zu können, wird er dabei nicht los und möchte 
dies wohl auch kaum. So bekennt er:

„Es drängte mich, gegen die Grenzen der Sprache anzuren­
nen, und dies ist, glaube ich, der Trieb aller Menschen, die je 
versucht haben, über Ethik oder Religion zu schreiben oder 
zu reden. Dieses Anrennen gegen die Wände unseres Käfigs 
ist völlig und absolut aussichtslos. Soweit die Ethik aus dem 
Wunsch hervorgeht, etwas über den letztlichen Sinn des Le­
bens, das absolut Gute, das absolut Wertvolle zu sagen, 
kann sie keine Wissenschaft sein. Durch das, was sie sagt, 
wird unser Wissen in keinem Sinne vermehrt. Doch es ist ein 
Zeugnis eines Dranges im menschlichen Bewußtsein, das 
ich für mein Teil nicht anders als hochachten kann und um 
keinen Preis lächerlich machen würde.“74

Wittgenstein schließt sich zunächst einmal der Moore­
schen Bestimmung der Ethik als der ,,allgemeine[n] 
Untersuchung dessen, was gut ist“, „was Wert hat“ 

74 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 11 f./(1989) 18 f. Cf. 
ders., Wittgenstein und der Wiener Kreis (1984 b) 118. Ähnlich hat 
sich Wittgenstein, wie Waismann überliefert, im Dezember 1929 im 
Hinblick auf Heideggers Sein und Zeit (1927) geäußert. Ebd. 68: 
„Ich kann mir wohl denken, was Heidegger mit Sein und Angst 
meint. Der Mensch hat den Trieb, gegen die Grenzen der Sprache an­
zurennen. Denken Sie z. B. an das Erstaunen, daß etwas existiert. 
Das Erstaunen kann nicht in Form einer Frage ausgedrückt werden, 
und es gibt auch gar keine Antwort. Alles was wir sagen mögen, 
kann a priori nur Unsinn sein. Trotzdem rennen wir gegen die Gren­
ze der Sprache an (...) Dieses Anrennen gegen die Grenze der Spra­
che ist die Ethik.“ Cf. ders., Philosophische Untersuchungen § 119: 
„Die Ergebnisse der Philosophie sind die Entdeckung irgendeines 
schlichten Unsinns und Beulen, die sich der Verstand beim Anren­
nen an die Grenzen der Sprache geholt hat. Sie, die Beulen, lassen 
uns den Wert jener Entdeckung erkennen.“ Cf. ders., Philosophie 
§90 (1989 b) 196 [425].

173

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an,75 um dann relative und absolute Werte bzw. Wert­
urteile zu unterscheiden. Absolute Werturteile zu tref­
fen, absolute Werte zu markieren und absolute Sol­
lensforderungen zu erheben, wären die Aufgaben der 
Ethik, falls es sie gäbe. Relative Werturteile gehören 
dagegen nicht in ihr Ressort; sie sind, behauptet Witt­
genstein, sämtlich Aussagen über Tatsachen oder las­
sen sich in solche umformulieren, weil ,gut4 in seiner 
relativen Bedeutung soviel heiße wie: „einem vorher 
festgelegten Maßstab gerecht werden.“76
,Dies ist eine gute Pianistin4, heißt demnach: Sie ist in 
der Lage, auch Stücke von hohem Schwierigkeitsgrad 
mit großer Geläufigkeit zu spielen. ,Dies ist der richti­
ge Weg nach Canossa4, meint soviel wie: ,Wenn Sie 
von möglichst zügig nach Canossa gelangen wollen, 
sollten Sie diesen Weg einschlagen4. Der Imperativ 
,Schlagen Sie diesen Weg ein!4 ist ein hypothetischer, 
kein moralischer. Die beschriebene Güte von Weg 
oder Pianistin ist relativ im Hinblick auf ein Ziel oder 
eine zuvor festgelegte Erwartung. Das Prädikat gich­
tig4, ,gut4 oder ,wertvoll4 charakterisiert stets die Mit­
tel, nicht aber die Zwecke;77 es sind die Mittel „zu 

75 Moore, Principia ethica § 2 (1959) 2/(1970) 30; Wittgenstein, Lec- 
ture on Ethics (1965) 4/(1989) 10.
76 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 5/(1989) 11. Eine ähnli­
che These vertritt in jüngerer Zeit Mackie, Ethics (1977) 55 f./(l983) 
68: „,Gut‘ bedeutet,etwas ist von der Art, daß es dem in Frage ste­
henden Erfordernissen usw. genügt'.“
77 Nietzsche bestimmt das Gut- bzw. Schlimmsein eines Mittels 
für einen Zweck als Charakteristik jeden Werts und negiert damit 
die Existenz eines Unterschieds zwischen moralischem und nicht­
moralischem Wert sowie zwischen moralischem und nichtmorali­
schem Werturteil. Cf. Nietzsche, KritGA VII,1, 159, Fragment 4 

174

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem willkürlich im voraus festgelegten Ziel.“78 Ob 
es gut ist, Klavier zu spielen oder nach Canossa zu ge­
hen, muß solange ungeklärt bleiben, wie sich diese Zie­
le nicht ihrerseits als Mittel zu weiteren Zwecken in­
terpretieren lassen, und muß gänzlich unbeantwortet 
bleiben, wenn es unmöglich sein sollte, einen derarti­
gen Zweck anzugeben. Wir haben zu erwägen, wann 
uns ein Mittel durch die Angabe von Zwecken hin­
länglich gerechtfertigt erscheint und wir das Fragen 
nach Zwecken abbrechen.79
Alle relativen Werturteile sind Aussagen über Fakti­
sches.80 Keine Tatsachenaussage kann ein absolutes 

[147]: ,„Gut zu etwas4, ,schlimm für etwas4: ursprünglich sind alle 
moralischen Urtheile Urtheile über Mittel zu "Zwecken. Aber man 
vergaß allmählich die Zwecke, und ,gut4 ‘schlecht4 blieb übrig - als 
ob es an sich etwas Gutes geben könnte. Man lobte und tadelte im­
mer in Hinsicht auf einen Zweck: endlich aber leugnete man den 
Zweck, um ganz voll lohen und tadeln zu können, als nämlich Ge­
fühle wie Verehrung, Liebe oder Ekel sofort bei diesen Mitteln emp­
funden wurden. Der Affekt also ist es, der das ,Gute an sich4 geschaf­
fen hat und das ,Böse an sich4.44
78 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 7/(1989) 13. So auch 
Strawson, Ethical Intuitionism (1949) 26/(1974) 105: „When the 
jury brings in a verdict of guilty on a charge of murder, they do so be- 
cause the facts adducted in evidence are of the kind covered by the 
definition of ,murder4.44
79 Cf. Wittgenstein, Über Gewißheit (1984 d) 160 f.: „Die Begrün­
dung aber, die Rechtfertigung kommt zu einem Ende; - das Ende 
aber ist nicht, daß uns gewisse Sätze unmittelbar als wahr einleuch­
ten, also eine Art Sehen unsrerseits, sondern unser Handeln, wel­
ches am Grunde des Sprachspiels liegt.44
80 Den Ansatz zu einer Theorie, die Werturteile deshalb als Tatsa­
chenurteile beschreiben kann und muß, weil es sich bei dergleichen 
Urteilen in Wahrheit um Urteile über „bestimmte Zustände des Sub­
jekts44 handle, hat bereits Dürkheim, Sociologie et Philosophie 
[1924] (1963) 118/(1967) 137 f. beschrieben.

175

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder ethisches Werturteil sein.81 Die Welt aber ist, wie 
Wittgenstein im Tractatus 1.1 sagt, eine Welt von Tat­
sachen. Scheint etwas ein absoluter Wert zu sein, so 
korrespondiert ihm keine Tatsache, kann ihm keine 
Tatsache korrespondieren. Wäre die Rede von absolu­
ten Werten jedoch eine gleichnishafte, dann müßte es, 
wie Wittgenstein 1929/30 allegorisches Sprechen ver­
steht, unter der Prämisse, daß ein Gleichnis stets ein 
Gleichnis für etwas ist, möglich sein, dieses Gleichnis 
durchzustreichen und in eine unmetaphorische Rede 
zurückzuübersetzen, damit ,dahinter4 die Tatsache, 
auf die es sich bezieht, wieder zum Vorschein 
kommt.82 Die Allegorie oder das Gleichnis müssen 
sich in naturwissenschaftliche Prosa übertragen las­
sen. Wo dies nicht gelingt, ist die Rede - wissenschaft­
lich betrachtet - Unsinn und nicht einfach bloß 
falsch.83 Dient die Rede von absoluten Werten hin­

81 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 6/(1989) 12.
82 Ebd. (1965) 10/(1989) 16 f. Cf. ders., Wittgenstein und der Wie­
ner Kreis (1984 b) 117: „Die Reden der Religion sind auch kein 
Gleichnis', denn sonst müßte man es auch in Prosa sagen können.“
83 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 9 u. 10/(1989) 15 u. 17. 
Cf. Tractatus 6.53: „Die richtige Methode der Philosophie wäre 
eigentlich die: Nichts zu sagen, als was sich sagen läßt, also Sätze der 
Naturwissenschaft - also etwas, was mit Philosophie nichts zu tun 
hat -, und dann immer, wenn ein anderer etwas Metaphysisches sa­
gen wollte, ihm nachzuweisen, daß er gewissen Zeichen in seinen 
Sätzen keine Bedeutung gegeben hat.“ Das Philosophische daran: 
dies ist ein philosophischer Gedanke der Unmöglichkeit von Philo­
sophie. - Zur These vom Unsinn ethischer Sätze cf. Carnap, Über­
windung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache 
(1931) 237: „Die objektive Gültigkeit eines Wertes oder einer Norm 
kann ja (auch nach Auffassung der Wertphilosophen) nicht empi­
risch verifiziert oder aus empirischen Sätzen deduziert werden; sie 
kann daher überhaupt nicht (durch einen sinnvollen Satz) ausge­

176

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen der Beschreibung des Erlebnisses eines Wert­
fühlens, so läßt sich dieses Erlebnis als psychische Tat­
sache beschreiben und wäre damit wieder auf einen re­
lativen Wert zurechtgestutzt. Von einer Würde des 
Menschen zu sprechen, wäre demnach eine Emphase, 
deren Gebrauch Wittgenstein „um keinen Preis lächer­
lich machen würde“.84 Sie eröffnet uns die Möglich­
keit, Zeugnis von einem Drang „im menschlichen Be­
wußtsein“ abzulegen (z. B. Zeugnis davon, daß wir, 
sc. wir Gebildeten, alle gern Metaphysiker wären, 
wenn wir nur könnten), ohne daß ihm ein wissen­
schaftlich oder sonst irgendwie beschreibbarer Sach­
verhalt korrespondierte.85

sprochen werden. Anders gewendet: Entweder man gibt für ,gut‘ 
und ,schön* und die übrigen in den Normwissenschaften verwende­
ten Prädikate empirische Kennzeichen an oder man tut das nicht. 
Ein Satz mit einem derartigen Prädikat wird im ersten Fall ein empi­
risches Tatsachenurteil, aber kein Werturteil; im zweiten Fall wird 
er ein Scheinsatz; einen Satz, der ein Werturteil ausspräche, kann 
man überhaupt nicht bilden.“ Ebd. 238: „Die (Schein-)Sätze der Me­
taphysik dienen nicht zur Darstellung von Sachverhalten, weder 
von bestehenden (dann wären es wahre Sätze) noch von nicht beste­
henden (dann wären es wenigstens falsche Sätze); sie dienen zum 
Ausdruck des Lebensgefühls“
84 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 12/(1989) 19.
85 Zum Emotivismus cf. Stevenson, Ethics and Language [1944] 
(1967) 13: „Moral judgements are concerned with recommending 
something for a approval or disapproval**. Aus dieser These leitet er 
sogenannte working models ab (21): „1) ,This is wrong* means I dis- 
approve of this; do so as well. 2) ,He ought to do this* means I disap- 
prove of this leaving undone; do so as well. 3) ,This is good* means I 
approve of this; do so as well.“ S. 228 erläutert Stevenson sein wor­
king model 3) genauer: „,X is good‘ means ,1 approve of this, having 
carefully reflected on the matter*, except that ,good* has a more 
strongly laudatory emotive meaning**. - Dagegen Ziff, Semantic 
Analysis (1960) 224: „The thesis that there is some intimate relation 

177

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn sinnvolle Rede per definitionem Rede über be­
schreibbare (empirische) Tatsachen86 ist und jedes 
Werturteil, wenn es eine sinnvolle Rede zu sein bean­
sprucht, sich durch eine Rückübersetzung der gleich­
nishaften Rede auf die darin verborgene Aussage über 
eine Tatsache reduzieren können lassen muß, dann ist 
auch per definitionem eine sinnvolle, wissenschaftli­
che Rede über absolute Werte unmöglich. Diese näm­
lich zeichnet sich durch die Irreduzibilität ihrer Meta- 
phorizität aus. Sie ist nicht in Tatsachensprache über­
setzbar. Deswegen sind absolute Werte nicht theorie­
zugänglich („not theory-amenable“), wie Grice, den 
Typ des Wittgensteinschen Skeptizismus beschrei­
bend, sagt.87 Wir treffen sie mit unserer Sprache nicht, 
denn in unserer Sprache sind alle Sätze gleichwertig,88 

between ,good‘ and ,approve‘ is a peculiarly elusive one, for it is not 
at all clear what the relation is supposed to be.“ - Ebd. 233: „There 
is nothing odd or even deviant about (115-116)“: „(115) That is a 
good potato but I detest potatoes. (116) That is a good screwdriver 
but I have no interest in screwdrivers.“ - Für spezielle Fälle morali­
scher Werturteile, bei denen die Hinsicht der Beurteilung eindeutig 
ist, hält allerdings auch Ziff einen Gleichklang von ,good‘ und ,ap­
prove* für zwingend. Ebd. 223: „We approach oddity in (90)
(90) George is a good Person but I don’t approve of him. for this 
might suggest that one is saying *(91)
*(91) George is a good person but I don’t approve him as a person.“
86 Kienzle, Die semantische Form des Guten (1983) 44 u. 137 f. 
zeigt, daß und wie es einer Theorie, die eine solche Auffassung und 
ein derartiges Selbstverständnis vertritt (Wittgenstein und Carnap) 
möglich ist, ihre eigenen Sätze für sinnvolle Sätze zu halten und sie 
als solche auszuweisen.
87 Grice, The Conception of Value (1991) 38 f.
88 Cf. Wittgenstein, Tractatus 6.4. Zwar können wir mit Werten lo­
gisch operieren, doch sagen wir dann gerade nichts in dem von Witt­
genstein angezielten Sinn über diese Werte. Schlick, Fragen der 

178

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keiner unserer Sätze besitzt eine moralische Autori­
tät, etwas in sich moralisch Verpflichtendes und Hand­
lungsantreibendes, das ihn über Tatsachenbeschrei­
bungen hinaushöbe. Es kann in dieser Sprache keinen 
kategorischen Imperativ geben.

„Es gibt keine Sätze, die in einem absoluten Sinne erhaben, 
wichtig oder belanglos sind.“89

Sprechen wir, so sprechen wir jederzeit über Fakten. 
In ihnen läßt sich Übernatürliches nicht ausdrücken, 
weil Sprechen als solches auf die Rede über Natür­
liches verpflichtet. Wollten wir aber Übernatürliches 
auf irgendeinem Wege unvermittelt zum Ausdruck 
bringen, so produzierten wir Unsinn und hätten es 
abermals verfehlt.
Die Zwickmühle ist perfekt erdacht: Jede sinnhafte 
Rede widerlegt als solche, daß es sich bei ihr um eine 
Rede über Ethik (Übernatürliches) handeln könnte. 
Jede Rede über Ethik (Übernatürliches) müßte be­

Ethik (1984) 131 (= (1930) 81): „Tautologische Sätze kann man über 
alles bilden, also natürlich auch über Werte. Schreibe ich z. B. den 
Satz hin: ,Wenn der Wert A größer ist als der Wert B, so ist der Wert 
B kleiner als der Wert A‘, so habe ich mit diesem wahren Satze er­
sichtlich überhaupt nichts über Werte gesagt, sondern nur die Äqui­
valenz zweier verschiedener Ausdrucksweisen aufgezeigt. Der hin­
geschriebene Satz ist auch gar keine Aussage der Wertlehre, son­
dern gehört der Logik an.“
89 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 6/(1989) 12. Cf. Schulte, 
Wittgenstein (1989) 97: „Ebenso, wie alle Tatsachen sozusagen auf 
der gleichen Ebene liegen, so liegen auch alle Sätze auf der gleichen 
Ebene.“ Cf. Wittgenstein, Tractatus 6.42: „Darum kann es auch 
keine Sätze der Ethik geben. Sätze können nichts Höheres aus­
drücken.“

179

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reits im Ansatz scheitern, weil sie nicht länger als sinn- 
hafte Rede zu betrachten wäre. So wird der Unsinn 
zum Wesen ethisch gebrauchter Wörter und solcher 
Gebrauch zu einem Mißbrauch.90 Wer sich dieser Leh­
re von der Ineffabilität des absoluten Wertes an­
schließt, dem bleibt mit dem berühmten Satz 7 des 
Tractatus allein die in ein Gebot gekleidete Verhei­
ßung, es gäbe jenseits der Tatsachen noch etwas, dar­
über sich - mit Recht und sinnvoll - schweigen lasse, 
ja darüber geschwiegen werden müsse, weil es das 
eigentlich zu Sagende, doch zugleich das unmöglich 
Sagbare sei.91 „Unsagbarer Lebenssinn und aussprech­
barer semantischer Sinn driften unversöhnbar ausein­
ander."92
Verknüpfen wir nun Wittgensteins mit dem Weber­
sehen Argument, so zeigt sich Folgendes: Sind Werte 
übernatürlich, Tatsachensätze aber Rede von Empiri­
schem, dann verhindern Wertungen das Verstehen 
von Tatsachen, weil ihnen überhaupt kein Sachver­

90 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 11/(1989) 18: Ich sehe, 
„daß nicht nur keine erdenkliche Beschreibung imstande wäre zu 
schildern, was ich unter absolutem Wert verstehe, sondern daß ich 
jede sinnvolle Beschreibung, die überhaupt jemand möglicherweise 
vorschlagen könnte, von vornherein und eben aufgrund ihrer Sinn- 
haftigkeit ablehnen würde. Das bedeutet: Ich sehe jetzt, daß diese 
unsinnigen Ausdrücke nicht deshalb unsinnig waren, weil ich die 
richtigen Ausdrücke noch nicht gefunden hatte, sondern daß ihre 
Unsinnigkeit ihr eigentliches Wesen ausmacht. Denn ich wollte sie 
ja gerade dazu verwenden, über die Welt - und das heißt über die 
sinnvolle Sprache - hinauszugelangen“
91 Cf. Wittgenstein, Briefe (1980) 97 (Brief an von Ficker Mitte Ok­
tober 1919). Cf. ders., Geheime Tagebücher (1991) 73, Eintragung 
vom 7. 7. 1916.
92 Frank, Stil in der Philosophie (1992) 91.

180

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halt, d. h. weder ein bestehender noch ein nichtbeste­
hender, entspricht. Und darum ist auch klar, warum 
ein unendlicher Krieg zwischen den Wertungen 
herrscht; nicht nämlich weil das richtige Verfahren 
zur Entscheidung über strittige Fragen noch nicht ge­
funden ist, sondern weil es mangels korrespondieren­
der Sachverhalte gar nichts zu entscheiden gibt. Denn 
erst die Sachverhalte ermöglichen die Wahrheit oder 
Falschheit eines in einer Tatsachensprache formulier­
ten Satzes, und nur als wahrer oder falscher Satz ist er 
Webers und Wittgensteins Ansichten zufolge sinnvoll.

„Die Philosophie beschreibt, welche Aussagen Sinn haben 
und welche Aussagen keinen Sinn haben (...) Ethische und 
ästhetische Urteile sind keine Sätze, denn sie lassen sich 
nicht verifizieren.“93

Sie gehören nicht zum Universum dessen, was der 
Fall ist.

Wer den Gedanken der Menschenwürde im Sinne 
eines absoluten Werts wissenschaftlich zu begründen 
sucht, verstößt somit entweder gegen Elementaria des 
Wissenschaftsreglements oder gegen die logischen Re­
geln der Sprache. Einen noch krasseren Ansatz, mit 
der Würde des Menschen als absolutem Wert aufzu­
räumen, stellt Schopenhauers Frontalangriff auf die 
Kantsche Philosophie der Menschenwürde dar, den 
sie, trifft die Kritik, nicht einmal mehr als Gedanke 
übersteht, geschweige denn, daß sie Gegenstand wis­

93 Cf. Wittgenstein, Vorlesungen 1930-1935 (1989 a) 87.

181

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


senschaftlicher Begründung sein könnte. Unabhängig 
von bestimmten Rationalitäts- und Realitätsauffassun­
gen sucht Schopenhauer Menschenwürde als ein höl­
zernes Eisen bloßzustellen. Er weist auf einen Wider­
spruch im Begriff eines absoluten Werts und dem 
eines Zwecks an sich selbst hin.

5. Der .absolute Onkel* -
Schopenhauers Versuch
einer semantischen Widerlegung
des Kantschen Menschenwürdebegriffs

„\D\enken“, so Kant, „kann ich, was ich will, wenn ich mir 
nur nicht selbst widerspreche, d. i. wenn mein Begriff nur 
ein möglicher Gedanke ist, ob ich zwar dafür nicht stehen 
kann, ob im Inbegriffe aller Möglichkeiten diesem auch ein 
Objekt korrespondiert oder nicht.“ (KrV B XXVI Fn.)

Widerspruchsfreiheit ist die sowohl notwendige als 
auch hinreichende Bedingung dafür, daß etwas Ge­
dachtes ein „möglicher“ Gedanke ist. Daraus läßt sich 
mit Kant, einer stärkeren Lesart folgend, zumindest 
die ontologische Konsequenz ziehen, daß nichts exi­
stiert, dessen Begriff einen Widerspruch enthält. Der 
Satz vom zu vermeidenden Widerspruch ist, wie Kant 
ihn gebraucht, ein negatives Existenzkriterium:

„Keinem Dinge kommt ein Prädikat zu, welches ihm wider­
spricht, heißt der Satz vom Widerspruch.“ (KrV B 190)94

94 Aristoteles, der dieses Prinzip erstmalig als Prinzip (arche) nam­
haft gemacht hat (cf. Platon, Politeia IV 436 e - 437 a), drückt es in

182

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Noch bevor zu prüfen ist, ob einem Begriff ein Ob­
jekt entspricht, ist die Probe auf die logische Möglich­
keit des Begriffs zu machen. Fällt der Test negativ aus 
und ist der Begriff kein möglicher Gedanke, so ist der 
zweite Schritt obsolet geworden.

„Von welchem Inhalt auch unsere Erkenntnis sei, und wie 
sie sich auf das Objekt beziehen mag, so ist doch die allge­
meine, obzwar nur negative Bedingung aller unserer Urteil 
überhaupt, daß sie sich nicht selbst widersprechen; widri­
genfalls diese Urteile an sich selbst (auch ohne Rücksicht 
aufs Objekt) nichts sind.“ (KrV B 189)

Sprachanalyse ist als Bedeutungsanalyse auch für das 
Forschen in der reinen Vernunft bedeutsam.95 Die 
Aussagen, in denen Vernunftprinzipien ausgedrückt 
werden, sind an sprachliche Regeln gebunden. Wer 
Anspruch auf eine korrekte Darstellung dieser Ver­

drei recht unterschiedlichen Formulierungen aus: 1) in einer ontolo­
gischen, 2) in einer logischen und 3) in einer psychologischen. - 
1) Metaphysik IV 3, 1005 b 19 f.: „Daß ein und dasselbe [Prädikat] 
ein und demselben [Subjekt] nach derselben Hinsicht gleichzeitig 
zukommt und nicht zukommt, ist unmöglich“ (Übers, u. Einfügun­
gen von Tugendhat/Wolf, Logisch-semantische Propädeutik (1986) 
53). - 2) Metaphysik IV 6, 1011 b 13 f.: „Der Satz ,kontradiktori­
sche Aussagen können nicht zugleich wahr sein* [ist] der sicherste 
unter allen“ (Übers. Bonitz). - 3) Metaphysik IV 3,1005 b 23 f.: „Es 
[ist] unmöglich (...), daß jemand annehme, dasselbe sei und sei [zu­
gleich] nicht.“ (Übers. Bonitz) - Kants Formulierung kann, je nach 
Auslegung, dem ersten oder zweiten Typ zugeordnet werden. Lie­
ße sich für das Prinzip ein Beweis erbringen, so wäre er für die bei­
den ersten Varianten apriorisch und für den dritten empirisch zu 
führen. Cf. Lukasiewicz, Über den Satz des Widerspruchs bei Ari­
stoteles (1910) 16 f., 21 u. 21 Fn. 1/(1988) 60, 63 u. 74 f. Anm. 4.
95 Cf. Köhler, Reflexive, transzendentale und skeptische Argumen­
te (1988) 230.

183

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunftprinzipien erhebt, ist gehalten, Kollisionen mit 
den Regeln des Gebrauchs der Wörter zu vermeiden. 
Verstöße gegen die semantischen und syntaktischen 
Regeln der Sprache kommen in bestimmten Fällen 
Verstößen gegen die logischen Regeln der Vernunft 
gleich. Sprachlicher Unsinn kann nicht als Losung der 
Vernunft ausgegeben werden.
Schopenhauer nimmt Kant beim Wort. Strenggenom­
men bemüht er, wenn er Kants Idee der Menschen­
würde zu widerlegen sucht, kein skeptisches Argu­
ment. Er hält auch nicht die Frage nach der Existenz 
oder Nichtexistenz eines absoluten Werts des Men­
schen für unentscheidbar, sondern erklärt jede der­
artige Existenzbehauptung samt der sich an sie 
knüpfenden praktischen Konsequenzen für unsinnig. 
Schopenhauer argumentiert wie auch Moore von 
einem Standpunkt überlegener logisch-semantischer 
Kenntnis aus. Ist sein Argument stichhaltig, ist da­
mit die Nichtexistenz einer menschlichen Würde - 
zumindest in der Kantschen Version - allein auf­
grund einer discohaerentia terminorum analytisch 
bewiesen.
Wenn Kant sagt: „der Mensch und überhaupt jedes 
vernünftige Wesen existirt als Zweck an sich selbst“ 
(GMS 4287f_), und daraus folgert, er besitze als ein sol­
cher Selbstzweck eine Würde, nämlich einen absolu­
ten, „unbedingten, unvergleichbaren Wert“ (4363f), 
so nennt Schopenhauer diese Rede, ohne sich auf die 
Kantsche Argumentation im Detail einzulassen, be­
reits deswegen falsch, weil sie gegen die semantischen 
Regeln unserer Sprache verstoße. Eine einfache 
Sprachbetrachtung entdeckt ihm, daß „jene zwei Defi­

184

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nitionen die Logik beleidigen“,96 da sie, wie er sich si­
cher ist, beide selbstwidersprüchlich sind. Denn 
Zweck, darauf besteht Schopenhauer, ist ein relationa­
ler Begriff. Einen Zweck gibt es nur durch einen Wil­
len, der ihn setzt, der sich etwas zum Zweck macht, zu 
dessen Verwirklichung ihm Mittel dienen. In einer 
von Kant abweichenden Terminologie heißt es:

„Zweck ist das direkte Motiv eines Willensaktes, Mittel das 
indirekte (simplex sigillum veri). Er [Kant] aber schleicht 
durch seine wunderlichen Definitionen zu dem Satz: ,Der 
Mensch, und überhaupt jedes vernünftige Wesen, existirt als 
Zweck an sich selbst.1 - Allein ich muß geradezu sagen, daß 
,als Zweck an sich selbst existiren ein Ungedanke, eine con- 
tradictio in adjecto ist. Jeder Zweck ist nur in Beziehung auf 
einen Willen, dessen Zweck (...) er ist. Nur in dieser Rela­
tion hat der Begriff Zweck einen Sinn, und verliert diesen, so­
bald er aus ihr herausgerissen wird. Diese ihm wesentliche 
Relation schließt aber nothwendig alles yAn sich' aus.“97

Ist die Bedeutung des Ausdrucks ,Zweck4 wesentlich 
durch eine Relation festgelegt, so daß ein Zweck stets 
der Zweck eines Willens und Relationalität mithin ein 
implizites, wesentliches oder notwendiges Prädikat 
von Zweck ist, ohne das ,Zweck4 zu denken unmög­
lich ist. Und ist ferner Kants Wendung, ,an sich 
selbst4, genau so zu verstehen, daß sie zugleich und in 
derselben Hinsicht eine Negation jeder Relationalität 
darstellt, dann verstößt die Rede vom Zweck an sich 
selbst in der Tat gegen den Satz vom zu vermeidenden 
Widerspruch. ,Zweck an sich selbst4 gehört dann zu 

96 Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 518.
97 Ebd.517.

185

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jener Form begrifflichen Widerspruchs (contradictio 
in terminis), die contradictio in adjecto heißt.98 Dies 
läßt sich folgendermaßen darstellen:
1) Gegeben sei der Ausdruck (S), dessen Bedeutung 
(intensional) die (wesentliche) Eigenschaft p impli­
ziert, wie sie sich durch Bedeutungsanalyse von (S) ex­
plizieren läßt.
2) (S) und —p sind aufgrund ihrer Semantik in einer po­
sitiven Prädikation unverträglich, da/? und —ip inkom­
patibel sind.99
3) Wenn, bei Geltung des Satzes vom ausgeschlos­
senen Dritten, gilt, daß wenn p, dann —> (—>/?), so gilt 
auch das tautologische Konditional: (S => p) > 
(So ^(-.p)).
4) Wenn (S) in dem Sinne p impliziert, daß (S) zu den­
ken bedeutet, seine wesentliche Eigenschaft p notwen­
dig mitzudenken, dann heißt, von (S) —ip zu prädizie- 
ren soviel wie von ihm zugleich —ip und, da nach (1) 
implizit, doch explizierbar mit (S) gesetzt, p zu prädi- 
zieren.
5) Dies ist ein formaler Widerspruch, der nach Kants 
Urteil die Erkenntnis von (S) vernichtet oder mit 
Strawson geurteilt gänzlich uninformativ, bloß para­
dox oder absurd ist.100

98 Cf. Muck, Contradictio in adjecto und Contradictio in terminis 
(1971) 1033.
99 Nach der klassischen Logik gilt hier das Prinzip der doppelten 
Verneinung-. Ist etwas ein A, so kann es nicht ein -M sein.
100 KrV B 191: Daß dem Satz vom Widerspruch „gar keine Erkennt­
nis zuwider sein könne, ohne sich selbst zu vernichten, das macht 
diesen Satz wohl zur conditio sine qua non (...) unserer Erkennt­
nis.“ - Strawson, Introduction to Logical Theory (1977) 6: „When 
we apply a predicate to something, we implicitly exclude from appli-

186

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


,Zweck an sich* ist gerade wie ,Freund an sich* - Feind an 
sich, - Oheim an sich, - Nord oder Ost an sich, - Oben 
oder Unten an sich, u. dgl. m.**101 - „So ist etwa der Begriff 
,Onkel* nur definiert relativ zu Neffen oder Nichten, ein,ab­
soluter Onkel* wäre Unsinn.**102

Schopenhauers Kritik am Ausdruck ,absoluter Werf 
verläuft analog zum vorgestellten Argumentations­
schema:

„Nicht besser steht es mit dem ,absoluten Werth', der sol­
chem angeblichen, aber undenkbaren Zweck an sich zukom­
men soll. Denn auch diesen muß ich, ohne Gnade, als contra- 
dictio in adjecto stämpeln. Jeder Werth ist eine Verglei­
chungsgröße, und sogar steht er nothwendig in doppelter 
Relation: denn erstlich ist er relativ, indem er für Jemanden 
ist, und zweitens ist er komparativ, indem er im Vergleich 
mit etwas Anderem, wonach er geschätzt wird, ist. Aus die­
sen beiden Relationen hinausgesetzt, verliert der Begriff 
Werth allen Sinn und Bedeutung. Dies ist zu klar, als daß es 
noch einer weiteren Auseinandersetzung bedürfe.**103 

cation to that thing the predicates which lie outside the boundaries 
of the predicate we apply, but in the same incompatibility-range. By 
this I mean that if we go on to apply to the thing, in the same breath, 
one of the predicates which lie outside those boundaries, we shall be 
taken to have contradicted ourselves and said nothing.“ Strawsons 
Bestimmung dessen, was ein Widerspruch ist, ist von dem zu unter­
scheiden, was Ryle, The Concept of Mind (1949) 15-18/(1969) 
13-17 Kategorienfehler (category-mistake) nennt. Ein category- 
mistake liegt dann vor, wenn ein Gegenstand keine Eigenschaft be­
sitzt, die mit dem auf ihn angewendeten Prädikat innerhalb dessel­
ben incompatibility-range vorkommt. Von einem Wert Absolutheit 
zu prädizieren hieße dann, sich in der Kategorie zu vergreifen, 
gleich so als nennten wir ihn grün oder warm.
101 Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 517.
102 Schlick, Fragen der Ethik (1984) 133 (= (1930) 82).
103 Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 517 f.

187

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Unterschied zu Kant hält Schopenhauer nicht nur 
bestimmte Werttypen, sondern jeden Wert für eine so­
wohl relative als auch komparative Vergleichungsgrö­
ße.
1) Jeder Wert ist ein Wert für jemanden, oder: wann 
immer etwas ein Wert ist, so gehört dazu, daß es für je­
manden einen Wert darstellt, woraus folgt, daß sol­
ches, was für niemanden einen Wert darstellt, über­
haupt kein Wert ist. Kein Wert ist sich selbst wert.
2) Jeder Wert ist Wert im Hinblick auf einen Maß­
stab.  Kein Wert ist sein eigener Wertmaßstab.104
Das Prädikat ,absolut4 ist mit beiden Implikationen 
des Wertbegriffs inkompatibel. Damit ist die Formu­
lierung ,absoluter Wert4 ein begrifflicher Wider­
spruch. Da Kant die Würde des Menschen als seinen 
absoluten Wert bestimmt, trifft seinen Begriff der 
Menschenwürde derselbe Vorwurf. Der Satz ,Würde 
ist ein unbedingter, unvergleichbarer Wert4 (cf. GMS 
4363f.) ist formal widersprüchlich, denn er sagt, mit 
Schopenhauer, daß Würde etwas Nichtabsolutes, 
nämlich ein Wert und zugleich etwas Absolutes, näm­
lich unbedingt und unvergleichbar ist.

„Ein unvergleichbarer, unbedingter, absoluter Werth, der­
gleichen die Würde seyn soll, ist demnach, wie so Vieles in 
der Philosophie, die mit Worten gestellte Aufgabe zu einem 
Gedanken, der sich gar nicht denken läßt“.105

104 Ebd. 523: „Jeder Werth ist die Schätzung einer Sache im Ver­
gleich mit einer andern, also ein Vergleichungsbegriff, mithin rela­
tiv, und diese Relativität macht eben das Wesen des Begriffes Werth 
aus.“
105 Ebd. 523.

188

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schopenhauer läßt an einen einzigen Ausweg denken. 
Des Ausdrucks ,Menschenwürde* bedient sich, wer 
einem subjektiven Zustand, einem Gefühl der Erha­
benheit zum Wort verhelfen will, das auf der wörtli­
chen Ebene korrekter normalsprachlicher Sätze aus­
zudrücken ihm unmöglich zu sein scheint. So gelesen, 
erinnert Schopenhauers Urteil an Wittgensteins Be­
merkung über die Rede vom absoluten Wert als dem 
„Zeugnis eines Drangs im menschlichen Bewußt­
sein“,106 ohne mit ihr deren nachsichtigen Ton zu tei­
len.

Kants Definition der Menschenwürde „ist eine Erklärung, 
die durch ihren erhabenen Klang dermaaßen imponirt, daß 
nicht leicht Einer sich untersteht, heranzutreten, um sie in 
der Nähe zu untersuchen, wo er dann finden würde, daß 
eben auch sie nur eine hohle Hyperbel ist, in deren Innerem, 
als nagender Wurm, die contradictio in adjecto nistet.“ - „Al­
lein dieser Ausdruck 'Würde des Menschen , ein Mal von 
Kant ausgesprochen, wurde nachher das Schiboleth aller 
rath- und gedankenlosen Moralisten, die ihren Mangel an 
einer wirklichen, oder wenigstens doch irgend etwas sagen­
den Grundlage der Moral hinter jenen imponirenden Aus­
druck yWürde des Menschen versteckten, klug darauf rech­
nend, daß auch ihr Leser sich gern mit einer solchen Würde 
angethan sehen und demnach damit zufrieden gestellt seyn 
würde.“107

106 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 12/(1989) 19.
107 Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 522 f.

189

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Metaphorizität als Vehikel 
wissenschaftlicher Geltung. 
Eine Anzeige

Wir haben nachgezeichnet, wie die strikte Unterschei­
dung von Fakten und Werten zu einer wissenschafts­
theoretischen Bastion ausgebaut wird. Diese hat mit 
der Zeit eine gewisse Institutionalisierung erfahren, 
die sich von der Stärke oder Schwäche der Argumen­
te, die sie stützen, tendenziell emanzipiert hat. Wir ha­
ben gesehen, daß die Tatsache-Wert-Dichotomie für 
uns bindend sein soll, weil wir sie aus semantischen 
Gründen (Moore) oder aus wissenschaftskritischen 
Erwägungen (Weber) nicht aufbrechen dürfen, oder 
weil wir sie, auch wenn wir es wollten, nicht aufbre­
chen könnten (Wittgenstein). Wir haben gesehen, daß 
wir die Würde des Menschen sprachlich unmöglich 
adäquat behandeln können und ihre Begründung voll­
kommen aussichtslos wäre, weil sie zu den Wänden 
unseres Käfigs gehört und damit zu den Bedingungen 
möglicher sinnvoller Rede und Praxis, die unmöglich 
Gegenstand sinnvoller Rede und Praxis sein können. 
Und wir haben gesehen, daß eine Debatte über Men­
schenwürde zumindest im Kantschen Verstand be­
reits im Ansatz verfehlt ist, weil sie einen Begriff ge­
braucht, der kein Gedanke, sondern bloßer flatus vo- 
cis ist, eine Rede von gewaltiger appellativer Kraft, 
doch bar jeder Bedeutung. Wir haben aber auch gese­
hen, daß hinter diesen Ansätzen Sprach-, Realitäts­
und Rationalitätsauffassungen stehen, die selbst nicht 
unproblematisch sind.
Verfechter einer Philosophie der menschlichen Wür­

190

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de werden sich weder mit einer emotivistischen Theo­
rie abfinden noch durch den Schopenhauerschen Wi­
derlegungsversuch noch durch die Einwände des 
Skeptizismus geschlagen geben. Überhaupt scheinen 
im Hinblick auf den moralischen oder axiologischen 
Skeptizismus sämtliche Versuche, seine Richtigkeit 
zu beweisen, ähnlich unfruchtbar zu sein wie diejeni­
gen, seine Unhaltbarkeit vor Augen zu führen.108 Ein 
pragmatischer Sinn sagt uns, daß wir moralisch urtei­
len und werten müssen oder es, aller skeptischen Auf­
klärung zum Trotz, doch tun. Und die nicht-philoso­
phischen Zeugnisse moralischer Skeptizisten zeigen 
uns, daß auch sie moralisch urteilen.109 Dies beweist je­
doch philosophisch nicht allzuviel und sollte keinen 
Moralisten selbstzufrieden machen. Bedeutsamer 
scheint es mir zu sein, daß die Würdetheoretiker 
durch die Kritik der Skeptiker unter einen Rechtferti­
gungsdruck geraten, den sie ihren Angreifern nur be­
dingt zurückzugeben vermögen. Kant hat in seiner 
Grundlegungsschrift selber mögliche Schwierigkei­
ten mit dem Begriff eines absoluten Werts, z. B. dem 
des guten Willens, eingeräumt. In der Idee eines abso­
luten Werts liege

„etwas so Befremdliches, daß unerachtet aller Einstimmung 
selbst der gemeinen Vernunft mit derselben dennoch der 
Verdacht entspringen muß, daß vielleicht bloß hochfliegen­
de Phantasterei ingeheim zum Grunde liege“ (GMS 39434_37). 

108 Cf. Strawson, Skepticism and naturalism (1985) 19-21/(1987) 
29 f.
109 Cf. Wittgensteins Brief an Adele Jolles aus dem Jahr 1930, in: 
McGuinness, Wittgensteins frühe Jahre (1988) 106-108.

191

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um sich vor dem Versuch ihrer semantischen Wider­
legung und vor den skeptischen Einwänden in Sicher­
heit zu bringen und damit in eins genauer anzuzeigen, 
worum es ihr geht, sehe ich für die Kantsche Men­
schenwürdephilosophie und ihre Rekonstruktion nur 
eine einzige Möglichkeit. Es muß sich zeigen lassen, 
daß ein Diskurs über die Grenzen, d. h. über die Bedin­
gungen der Möglichkeit unserer Selbst- und Weltver­
ständnisse führbar ist, weil er nicht, nicht zu Recht, 
unter ein tatsachensprachlich orientiertes Unsagbar­
keitsverdikt (Wittgenstein) fällt.
Menschenwürde wäre ein zentraler Begriff eines sol­
chen Diskurses, der sich nicht für von Weber unter­
bunden und von Wittgenstein und Schopenhauer wi­
derlegt betrachtet, sondern aus einer Kritik ihres Typs 
gerade die umgekehrte Lehre zieht, seine entscheiden­
den Passagen nicht tatsachensprachlich zu formulie­
ren und darauf zu bestehen, daß die Ausdrücke seiner 
entscheidenden Begriffe nicht wörtlich deskriptiv zu 
nehmen sind und dennoch einen präzise angebbaren 
Sinn besitzen.
Die Ausdrücke ,Zweck an sich selbst4 und ,absoluter 
Wert4 sind dann als Metaphern zu verstehen. Als sol­
che entgehen sie, sofern sie sich angemessen interpre­
tieren lassen, dem Widerspruchsvorwurf. Der Vor­
wurf der semantischen Abweichung trifft nicht länger 
als Widerlegung, denn ein metaphorisches Sprechen 
bedient sich gerade solcher Ausdrücke und Sätze, die 
auf ihrer wörtlichen Ebene semantisch abweichend 
sind, um damit gleichwohl etwas Sinnvolles und Inter­
pretierbares zu sagen. Metaphern stellen keinen Un­
sinn, sondern eine eigene kognitive Leistung dar. Sie 

192

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handeln von etwas und verhindern darum nicht prinzi­
piell das, was für einen Wissenschaftlichkeitsan­
spruch als Theoriezugänglichkeit eingeklagt wurde.
,Zweck an sich selbst4 und ,absoluter Wert4 als meta­
phorische Ausdrücke verstanden, müßten sich
a), wie Wittgenstein verlangt,110 in nichtmetaphori­
sche zurückübersetzen lassen, so daß für die Über­
setzungen wieder die Regularitäten unserer Sprache 
gelten. Diese besitzen einen Sinn auf ihrer wörtlichen 
Ebene.
Gegen die Möglichkeit eines solchen Verfahrens hat 
Richard Double argumentiert. Er, der hinsichtlich der 
Begriffe des freien Willens, moralischer Verantwor­
tung und menschlicher Würde einen strengen non- 
realism vertritt, gelangt zu seiner Position, weil diese 
Begriffe seiner Ansicht nach extensional nichts bedeu­
ten („do not denote anything44).111 Sie seien keine Kan­
didaten für die Klasse realer Entitäten. ,Freier Wille4 
oder ,freie Wahl4 sind für Double mit Rücksicht auf 
ihren Reinheitsanspruch, der nur die diskrete Disjunk­
tion ,frei oder unfrei4 zuläßt, unerfüllte und prinzi­
piell unerfüllbare Begriffe.112 Sie seien nicht verifizier­

110 Cf. Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 10/(1989) 16.
111 Double, The Non-Reality of Free Will (1991) 9.
112 Ebd. 5: „My argument is a metaphilosophical one that holds 
that neither concept can have discrete reference. Instead, these 
terms are merely honorific and subjective; they cannot be legiti- 
mized by appeal to the nature of extralinguistic reality. Free will and 
moral responsibility, as they are viewed in philosophical discourse 
and everyday life, are not to be counted as candidates among the 
dass of real entities.“ Ebd. 7: „The conclusion I reached was not 
that of the skeptic, who questions whether free will and moral re­
sponsibility exist, but that of the non-realist, who affirms that they 

193

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bar, was ihren Gebrauch, der auf bloß subjektive An­
näherungsüberlegungen angewiesen sei, hoffnungs­
los unpräzis mache. Ihre Erfüllbarkeit aber sei die not­
wendige Voraussetzung dafür, den Menschen eine 
Würde in dem Sinne zusprechen zu können, daß sich 
der bildhafte Ausdruck ,Würde* in irgendwelche 
wörtlich zu verstehenden Ausdrücke übersetzen las­
se, die sich auf außersprachliche Denotata beziehen.113 114

„Thus, the extension of free choice for various Speakers will 
skew widely, and there will be no truth to the matter of 
whose usage is correct. In this sense, saying that there is 
no free will and moral responsibility is not like saying that 
there are no Zeus thunderbolts or caloric fluid, because in 
these cases there are principled replacement kinds that can 
serve as the real denotata of the original terms“xu (Letzte 
Hervorh. von mir)

Oder b): Die Ausdrücke ,Zweck an sich selbst* und 
,absoluter Wert* lassen sich nicht übersetzen, aber 
doch gleichwohl irgendwie interpretieren und recht­
fertigen.115 Wir verstehen hier keinen wörtlichen Sinn, 
wohl aber die Anzeige einer „Tendenz“.116
Ich werde dafür argumentieren, daß Kant im Rahmen 
seiner Menschenwürdephilosophie unter dem Titel 

do not because the (...) respective concepts cannot be satiesfied.“ 
Cf. ebd. 130f., 158.
113 Double, The Non-Reality of Free Will (1991) 5.
114 Ebd. 9. Cf. Max Webers Argument in ders., Wissenschaft als Be­
ruf (1968 c) 603 (= (1922) 545) und die Replik von Putnam, Reason, 
Truth, and History (1981) 177/(1990) 235 f.
115 Cf. Wittgenstein Lecture on Ethics (1965) 11/(1989) 18.
116 Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis (1984 b) 69: 
„Aber die Tendenz, das Anrennen, deutet auf etwas hin“

194

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


,Idee‘ eine Theorie des zweiten Typs entwickelt. Das 
aber heißt, nachdem wir gezeigt haben, wie jede Form 
empirischer Wissenschaft nichts anderes als die Theo­
rieunzugänglichkeit einer menschlichen Würde zum 
Resultat haben kann, daß er mit einer Idee der Men­
schenwürde einen unhintergehbar nichtbeliebigen, 
also notwendigen Gedanken auszuweisen hat. Dazu 
hat er einen nichtempirischen Weg zu erschließen, für 
den er nicht weniger als dessen Unausweichlichkeit 
nachzuweisen hat. Dazu aber schickt Kant sich an.
Seinen Nachweis für eine Menschenwürde sucht er 
unter den Vorzeichen einer Kohärenztheorie zu er­
bringen. Er hat damit nicht die Aufgabe übernom­
men, die Existenz menschlicher Würde wie und wo 
auch immer zu verifizieren. Seine Beweislast ist die, 
zu zeigen, daß bei Strafe des Selbstwiderspruchs auf 
die Hypothese der Existenz einer Würde des Men­
schen nicht verzichtet werden kann. Er argumentiert 
für eine bestimmte Praxis und in praktischer Absicht. 
Er verteidigt nicht die Korrektheit seiner Urteile als 
Übereinstimmung mit der Wirklichkeit, sondern ver­
teidigt die Annahme bestimmter Begriffe und Ideen 
und behauptet deren Unverzichtbarkeit für die Kohä­
renz eines Selbstverständnisses, das menschliche Pra­
xis und menschliches Praxisverstehen (überhaupt) re­
gieren. Er muß zeigen, daß die Annahme einer Men­
schenwürde kein Fall einer in unser Ermessen gestell­
ten Wahl, sondern eine Unausweichlichkeit ist, die 
wir nur um den Preis des Verzichts auf ein Praxis be­
treffendes verbindliches menschliches Selbstverständ­
nis leugnen können. Er hat den Nachweis dafür zu er­
bringen, daß sich die Position des Skeptikers nicht hal­

195

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten läßt. Er hat zu zeigen, daß der Begriff der Men­
schenwürde 1) unerläßlich für einen verständlichen 
Begriff menschlicher Praxis und 2) unverzichtbar für 
den Aufweis der Bedingungen ihres Gelingens ist so­
wie 3) unverzichtbar für jeden erfolgversprechenden 
Versuch, dieses Gelingen auf den Weg zu bringen. Des 
weiteren muß er 4) auch demonstrieren können, daß 
der Begriff der Menschenwürde jedem Versuch, an 
diesem Programm solche Zweifel anzumelden, die 
über die Insistenz auf Unentscheidbarkeit hinaus in 
Gegenmodelle münden, insgeheim zugrunde liegt.

196

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. George E. Moore und der naturalistische Fehlschluß
	2. Max Weber über Wertfreiheit und die Sinnlosigkeit wertender Wissenschaft
	3. Exkurs: Wertung als Bedingung für ein Tatsachenverstehen
	3.1 Wahrheit
	3.2 Der Fall Sein und Verifikation
	3.3 Relevanz
	3.4 Verifikation durch Wertung
	3.5 Wissenschaftlichkeit und moralische Werte

	4. Ludwig Wittgenstein - ,running against the walls of our cage‘
	5. Der ,absolute OnkeF - Schopenhauers Versuch einer semantischen Widerlegung des Kantschen Menschenwürdebegriffs
	6. Metaphorizität als Vehikel wissenschaftlicher Geltung. Eine Anzeige

