II. Ist eine Philosophie der Menschenwiirde
als Wissenschaft moglich? -
Skeptische Einwinde gegen das Konzept
des absoluten Werts

»Meine Absicht ist, alle diejenigen,
so es werth finden, sich mit Meta-
physik zu beschiftigen, zu tber-
zeugen, dafl es unumginglich noth-
wendig sei, ihre Arbeit vor der
Hand auszusetzen, alles bisher Ge-
schehene als ungeschehen anzuse-
hen und vor allen Dingen zuerst
die Frage aufzuwerfen: ob auch so
etwas als Metaphysik tberall nur
moglich sel.“ Wir miissen darum
»mehr anzeigen, was man zu thun
habe, um eine Wissenschaft wo
moglich zur Wirklichkeit zu brin-
gen, als sie selbst vortragen.“ (Pro
255, . § 4, 274, )

Drei skeptische Einwinde sind auszurdumen, soll
sich die Lehre von der menschlichen Wiirde als eine
selber wertende Werttheorie behaupten kénnen, denn
nur so kann sie nach dem oben Gesagten als Wissen-
schaft ausgewiesen werden. Und nur in einem wissen-
schaftlichen Rahmen kann das Konzept einer Men-
schenwiirde fiir begriindbar gelten, das seinerseits
Grund einer Gesetzlichkeit sein soll, die Moralphilo-
sophie wissenschaftsfahig macht.

Die drei skeptischen Einwinde treffen Existenz, Er-
kenntnis und Vermittlung des absoluten Wertes und

136

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lauten in einer an den Skeptizismus des Vorsokrati-
kers Gorgias angelehnten Form:!

1) Es gibt iberhaupt keinen absoluten Wert.

2) Selbst wenn es einen absoluten Wert gibe, so wire
er nicht mit der Gewiflheit zu erkennen, die dem An-
spruch auf Wissenschaftlichkeit gentigt.

3) Selbst wenn ein absoluter Wert erkennbar wire, so
liefe sich diese Erkenntnis a) weder allgemein vermit-
teln noch fiir jedermann zwingend einsichtig machen.
b) Wertungen sind der Gewinnung wissenschaftlich
legitimierter Erkenntnis hinderlich.

Ich rolle diese Einwinde von hinten auf und behandle
sie nur soweit, d. h. so knapp, wie es mir fiir den Fort-
gang meines Gedankens erforderlich erscheint. Eine
Vorbereitung skeptischer Einwinde contre coeur fin-
deich 1) in George E. Moores Lehrstiick vom naturali-
stischen Fehlschluf8. Als Vertreter der dritten Skepti-
kerposition stelle ich 2) Max Weber vor, um im An-
schlufl daran 3) ausfihrlicher Moglichkeiten und
Grenzen wissenschaftlichen Wertens zu diskutieren.
Als Reprisentant der zweiten Skeptikerposition dient
mir 4) Ludwig Wittgenstein. Sowohl Weber als auch
Wittgenstein gehen zur Idee des absoluten Wertes auf
Distanz. Beiden dient der skeptische Vorbehalt der Be-
stimmung des Bereichs dessen, wovon legitimerweise
ein sicheres Wissen erwartet werden kann und darf.?
5) Als letzte Position werde ich Schopenhauers seman-
tischen Angriff auf die Behauptung der Existenz eines

! Cf. Gorgias, Fragment 3 (Diels/Kranz).
2 Daf es sich dabei keineswegs um einen grundsitzlichen Skeptizis-
mus handelt, macht Wittgenstein im Tractatus 6.51 klar.

137

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

absoluten Werts diskutieren, um im Anschlufl daran
6) Anzeige auf einen moglichen Ausweg fur Kants
Philosophie der menschlichen Wiirde zu machen.
Wissenschaft ist sicheres Wissen (epistéme), und sie
ist dies, insofern sie ein methodisch gesichertes Wis-
sen von Tatsachen, d. h. von bestehenden Sachverhal-
ten ist.> Die Einbeziehung von Wertungen in das Er-
kennen triibt nach dieser Lehre das Wissen von den
Tatsachen, weil sie die Tatsachen verstellen. Dagegen
baut Wissenschaft auf eine strenge Dichotomie von
Wert und Tatsache und wacht tiber deren Wahrung.

1. George E. Moore und
der naturalistische Fehlschlufs

Fiir eine strikte Unterscheidung von Wert und Tatsa-
che hat in diesem Jahrhundert zuerst George Edward
Moore (1873-1958) plidiert. Parallel zum Hume-
schen Vorbehalt gegen eine Transformation von Seins-
in Sollenssitze,* zweifelt Moore daran, dafl es zulissig
sel, das Pradikat ,gut‘ mittels semantischer Analyse zu
definieren® oder mit Hilfe natiirlicher, d. h. empirische

3 Cf. Wittgenstein, Tractatus 2.

4 Hume, A Treatise of Human Nature, Book III, Part I, Sect. I,
(1886) 11 245 1.

5 Cf. Moore, Is Goodness a Quality? (1970). Dafl Moores These
weitere Versuche, das Wort ,gut‘ einer semantischen Analyse zu un-
terziehen, nicht unterbunden hat, beweisen zahlreiche Titel, die
nach 1903 zur Bedeutung von ,gut erschienen sind. Cf. stellvertre-
tend Kienzle, Die semantische Form des Guten (1983); Ziff, Seman-
tic Analysis (1960) 246: , There are variations on the theme, but this
is what ,good* means: answering to certain interests.“

138

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(oder metaphysische Wesens-)Tatsachen beschreiben-
der Pradikate zu substituieren. Letzteres nennt er
einen naturalistischen Fehlschluf} (naturalistic falla-
cy).* Wem er unterliuft, trifft hinsichtlich der Frage,
ob ,gut‘ Pradikat fiir eine nicht-natiirliche’ oder fir
eine natiirliche Eigenschaft sei, die falsche Entschei-
dung, wogegen die Verfechter der Definition beziig-
lich der Alternative ,einfacher oder komplexer Aus-
druck fehlgehen. Doch wihrend der Ubergang von
,sein zu ,sollen‘, wie er dem Humeschen Lehrstiick
aufstoflt, sich leicht als ein Fehlschlufl ausweisen
1a8t,? ist der Beweisgang fiir die Mooresche These

6 Cf. Moore, Principia ethica [1903] § 10 (1959) 10/(1970) 40 {.; § 12,
13/44: Wenn ]emand ,,,gut welches nicht im selben Sinne ein natiir-
licher Gegenstand ist, mit irgendeinem natiirlichen Gegenstand ver-
wechselt, denn besteht Grund, von einem naturalistischen Fehl-
schlufl zu sprechen. Dafl dies in bezug auf ,gut‘ geschieht, erweist es
als etwas ganz Besonderes, und dieser besondere Fehler verdient
einen Namen, weil er so verbreitet ist.“ — Cf. Frankena, The Natura-
listic Fallacy (1939) 469-471/ (1974) 89 1.

7 Unverstandlich bleibt bei Moore letztlich, was er mit einer Eigen-
schaft, die nicht natiirlich ist, eigentlich meint, wenn er, wie Wil-
liams und Hoffe zeigen, auch metaphysische Eigenschaften oder
Wesensbestimmungen zu den natiirlichen Eigenschaften rechnet,
den Ausdruck ,natural‘ mithin auch fiir die Natur oder das Wesen
einer Sache verwendet wissen will. Cf. Williams, Morality (1976)
57 £./(1986) 52 und Hoffe, Naturrecht ohne naturalistischen Fehl-
schluf} (1988) 37. Wie Putnam, Reason, Truth, and History (1981)
206/(1990) 272 anmerkt, haben naturalistische Philosophen darum
behauptet, Moore habe die These, es gebe nicht-natiirliche Wert-
eigenschaften, gegen seinen Willen selber widerlegt.

8 Cf. Hoffe, Naturrecht ohne naturalistischen Fehlschluff (1988)
33; White, What Is and What Ought To Be Done (1981) 105/(1987)
186; Hare, The Language of Morals [1952] (1967) 28/(1972) 50: ,No
imperative conclusion can be validly drawn from a set of premisses
which does not contain at least one imperative.“

139

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weit umstandlicher und bleibt bis zuletzt problema-
tisch.’

Moore erklirt vorweg, die Frage, wie ,gut‘ zu definie-
ren sei, sei die fundamentale Frage der gesamten
Ethik."® Dabei bleibt unklar, ob er mit ,gut‘ das Wort
(word),' den Begriff (notion)? oder die Eigenschaft
(quality)" meint. Entweder will er sich, noch schwan-
kend, nicht festlegen, oder er unterscheidet, was ich
fur wahrscheinlicher halte, diesbeziiglich tiberhaupt
nicht und wihnt sich darum frei, hier abzuwechseln.
Wenig spater jedoch irritiert er seine Leser mit einer
Auskunft, die jede Aussicht auf eine Beantwortung
dieser fundamentalen Frage zunichte macht. Seine
These lautet (noch immer zweigleisig): ,Gut® ist ein un-
definierbarer, einfacher Begriff,'* ,gut‘ bezeichnet eine
undefinierbare, einfache und nicht-natiirliche, d.h.
weder empirische noch metaphysische Eigenschaft.!s
Daf sich diese Bestimmung von ,gut‘ nicht am Ende
doch noch als eine Definition verstehen lafdt, verhin-
dert Moore mit einer Definition von ,Definition‘. Die
Verbaldefinition sei im Hinblick auf das Wort ,gut’

9 Wittgenstein findet Moores Ausfihrungen, wie er im Juni 1912
an Russell schreibt, reichlich ,, unklar (Wittgenstein, Briefe (1980)
17). Williams, Morality (1976) 58/(1986) 52 vertritt die Auffassung,
dafl Moores Begriindung seiner Lehre von einem naturalistischen
Fehlschluf}, ,,soweit sie iberhaupt verstandlich ist, nichts als ein be-
dauerlicher Irrtum* sei.

10 Cf. Moore, Principia ethica § 5 (1959) 5/(1970) 34.

11 Cf. ebd. § 6 (1959) 6/(1970) 35.

12 Cf. ebd. § 7 (1959) 7/(1970) 36.

13 Cf. ebd. § 10 (1959) 10/(1970) 40.

14 Cf. ebd. § 7 (1959) 7/(1970) 36.

15 Cf. ebd. § 10 (1959) 10/(1970) 40.

140

https://doLorg/10.5771/8783495906737-136 - am 17.01.2026, 14:45:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der maflgebliche Definitionstyp, ja Definieren sei
tiberhaupt durchweg ein analytisches Verfahren: die
Zergliederung eines Begriffs oder Gegenstands in sei-
ne einfachsten, nicht weiter zergliederbaren und da-
mit per definitionem undefinierbaren Bestandteile.
Die Definition sei eine Reduktion des Definiendum
auf Undefinierbares. Da Definitionen nach diesem
Verstindnis analytisch sind, kann auch nur Komple-
xes definiert werden, nimlich solches, das sich iiber-
haupt zergliedern lafit.’¢ Unter diese Klasse aber falle
das Gute selbst, weil es etwas Einfaches sei, nicht.
Und in der Tat seien die Aussagen uiber das Gute
selbst denn auch stets synthetisch, niemals aber analy-
tisch.”

Zwar verstehen wir sehr wohl Sitze, in denen das
Wort ,gut‘ vorkommt, sofern wir ihre Syntax und Satz-
semantik verstehen. Doch betrachten wir darin das
Wort ,gut‘ isoliert, wissen wir nicht oder nicht mehr,
was wir verstehen, wenn wir ,gut‘ verstehen. ,Gut" ist
fir sich genommen undefinierbar; es 1afit sich nicht
auslegen, und was wir nicht interpretieren oder ver-
dolmetschen konnen, konnen wir nicht verstehen.
,Gut‘ hat demnach entweder keine Bedeutung oder be-
deutet, wie Moore es will, eben nur ,gut‘.’® Und nach
seiner Bedeutung gefragt zu werden, wiirde uns nach
Wittgensteins Bild einen ,geistigen Krampf“!® verur-

16 Cf. ebd. (1959) XII1/(1970) 9.

17 Cf. ebd. § 6 (1959) 7/(1970) 36.

18 Ebd. § 6 (1959) 6/(1970) 36: ,Wenn ich gefragt werde ,Was ist
gut?‘, so lautet meine Antwort, daf} gut gut ist, und damit ist die
Sache erledigt.“

19 Wittgenstein, Das Blaue Buch (1984 c) 15.

141

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sachen, solange wir nicht auf einen sinnvollen Ge-
brauch von ,gut’ zeigen konnen. Dann erklirten wir,
auch wenn der grammatische Anschein dagegen-
spricht, ,gut® fiir einen synkategorematischen Termi-
nus und begniigten uns mit einer Kontextdefinition.?
,Gut* hat nach dieser Ansicht eine Bedeutung, inso-
fern es dazu beitragt, dafl Sitze, in denen es vor-
kommt, eine Bedeutung haben. Damit aber gibe sich
Moore nicht zufrieden.?’ Denn er belehrte uns, wir
zeigten dann lediglich auf Gutes, nicht aber auf ,gut’
selbst. Die Undefinierbarkeit des Guten wolle er in-
des keineswegs behaupten, wohl aber die von ,gut".

Selbst wenn wir uns auf die Mooresche Definition
von ,Definition‘ einlassen,?? miissen wir feststellen,

20 Cf. Quine, Five Milestones of Empiricism (1981) 68 {./(1979) 90.
21 Moore, Principia ethica § 6 (1959) 6/(1970) 35: ,,Wenn es mir um
Definition in diesem Sinne ginge, miifite ich vor allem tberlegen,
wie die Leute das Wort ,gut‘ gemeinhin gebrauchen, aber ich habe
nicht mit dem uiblichen Sprachgebrauch zu tun (. ..) Was ich heraus-
finden will, ist das Wesen dieses Gegenstandes oder dieser Vorstel-
lung*.

22 Wir sollten das ansonsten fiir uns nicht tun, weil wir andernfalls
bestimmte Dinge und Zusammenhinge entweder nicht mehr defi-
nieren konnten oder bestimmte Definitionen, die als solche anzuer-
kennen uns bisher aus gutem Grund keinerlei Probleme bereitete,
nicht mehr Definitionen nennen konnten. 1) So z.B. die Bestim-
mung des Wesens des Hauses durch seine Funktion bzw. seinen
Zweck als Schutzbau, wie Aristoteles sie gibt. Cf. De anima I 1, 403
b 3-5; Metaphysik VIII 2, 1043 a 15f.; Anal. post. I 11, 94b 9.
2) Als weiteres Beispiel wihle ich einen naturwissenschaftlichen
Satz, in dem die Kopula die Funktion theoretischer Identifikation
besitzt: ,Kochsalz ist NaCl.* Wer von diesem Satz behauptet, er sei
analytisch, wird in Schwierigkeiten geraten. Gleichwohl verstehen
wir ihn als Definition, denn Eigenschaften konnen synthetisch iden-
tisch sein, wihrend Pridikate dies nicht sein konnen. Fiir eine derar-
tige Definition muff die Naturwissenschaft als ihr framework of re-

142

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daf sich die Undefinierbarkeit von ,gut‘ so nicht plau-
sibel machen 1afit. Der Schluf}, ,gut‘ sei undefinierbar,
weil es etwas Einfaches sei, und solche Einfachheit
habe eben Undefinierbarkeit zur Folge, ist zirkular,
solange die Einfachheit von ,gut‘, wie sie fiir diesen Be-
weis lediglich vorausgesetzt wird, nicht bewiesen ist.

Diesen Beweis tritt Moore nicht auf direktem Wege
an, sondern sucht ihn iiber eine reductio ad absurdum
zweier Strohmannpositionen vorzunehmen. Seine Ar-
gumentation laft sich folgendermaflen rekonstruieren:
Ist ,gut‘ nicht ein undefinierbares, einfaches und nicht-
natiirliches Priadikat, dann muf§ es entweder ein kom-
plexer und damit in Moores Sinne durch Zergliede-

ference selbstverstindlich gewahrt bleiben. 3) Wer mit Hilfe einer
bloflen Verbaldefinition das Wort ,Atom* verstehen wollte, konnte
mit dem, was er daraus gelernt hat — zumindest seit der ersten Kern-
spaltung — in naturwissenschaftlicher Hinsicht nur falsche Aussa-
gen machen; und dies nicht, weil man dem Wort ,Atom* eine neue
Bedeutung gegeben hitte, sondern weil es diese durch neue Erkennt-
nisse iiber Atome bekommen hat. Cf. Putnam, Minds and Machines
(1975 c) 378/(1977) 387. Putnam hat in The analytic and the synthe-
tic (1975 a) 33-69, bes. 65 ff. (cf. ders., (1975 c¢) 381/(1977) 3911.),
auch dargelegt, dafl wir, wenn wir einen Satz wie ,Kochsalz ist
NaCl‘ als Definition akzeptieren, sagen miissen, dafl in der theoreti-
schen Wissenschaft streng genommen eigentlich keine Definition
analytisch ist. — Um zu einem stichhaltigen Gedanken von Undefi-
nierbarkeit zu kommen, hitte Moore somit zeigen miissen, daf} in
der praktischen Philosophie im Unterschied zur theoretischen Wis-
senschaft analytische Definitionen gefordert sind. Er zeigt jedoch le-
diglich, dafi er fir ,gut‘ kein Synonym finden kann, das seinen An-
spriichen gentigte: ein Wort, das dasselbe benennen und dasselbe be-
deuten wiirde, d.h., sowohl extensional als auch intensional von
gleichem Umfang wire. Cf. White, What Is and What Ought To Be
Done (1981) 4-6/(1987) 10-13, der einem solchen ethischen Argu-
mentieren, das sich ausschliefflich auf die Semantik stiitzt, den Bo-
den entzieht, indem er den Begriff der Synonymitat in Frage stellt.

143

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung in Undefinierbares definierbarer Begriff oder
aber ein Wort sein, das gar keine einzigartige, nur ihm
eigene Bedeutung hat, so daf} seine Bedeutung sowohl
extensional, d.h. hinsichtlich dessen, worauf dieser
Ausdruck zutrifft, als auch intensional, das meint: als
Begriff, in einem anderen Wort ganz und gar aufgeht.
Beiden Positionen, nennen wir sie die Definitions-
und die Substitutionstheorie, begegnet Moore auf glei-
che Weise. Sowohl das Definiens fir das Wort ,gut’
nach der Definitionstheorie als auch das Substitut fiir
,gut* gemifl der Substitutionstheorie kann ,ange-
sichts des definierten [bzw. substituierten] Ganzen
stets zu Recht befragt werden, ob es selbst gut ist.“?
Nun ist es, so das Kernstiick des Beweises, nicht mog-
lich, das Wort ,gut‘ in der neuen Frage ein weiteres
mal gegen das Definiendum oder das Substitut auszu-
tauschen, ohne semantische Abweichungen in Kauf
nehmen zu missen. Wer als strenger Substitutions-
theoretiker z.B. an der Identitit von ,gut und ,lust-
voll festhalten will, der muf§ in einem Satz wie

,Diese Handlung ist nicht gut, obgleich sie lustvoll ist*

einen Widerspruch entdecken kénnen.?* Was Moore
damit jedoch lediglich beweist, ist, daf} es ihm unmog-
lich ist, ein Synonym fiir ,gut® auszumachen.?s

23 Moore, Principia ethica § 11 (1959) 15/(1970) 46.

24 Cf. ebd. § 13 (1959) 16/(1970) 48. Cf. Warnock, Contemporary
Moral Philosophy (1967) 6 u. Putnam, Reason, Truth, and History
(1981) 206/(1990) 272.

25 Putnam, Reason, Truth, and History (1981) 208/(1990) 275:
»Aus dieser Nichtsynonymie der Warter folgt nichts in bezug auf

144

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man hat das Mooresche Verfahren, das bei jedem Ur-
teil, das mit einem deskriptiven Pridikat, das das
Wort ,gut‘ ersetzen soll, operiert, noch einmal die Pro-
be mit der Frage macht, ob das zur Rede Stehende
auch wirklich gut ist, open-question-Argument ge-
nannt.

»Wie immer man [eine Handlung] beschreibt (...), man hat
sie dadurch noch nicht gutgeheifien®.26

Richard Double hat dieses Argument auf den Aus-
druck ,Freiheit® ibertragen:

»The (...) ,open question argument‘ also applies to the topic
of freedom. Just as one can sensibly ask, ,Granted, 4 maxi-
mies utility, but is 4 right?‘, one can ask, ,Granted, d satisfies
the compatibilist’s (or libertian’s) conception of a free
choice, but was d free?<“?

Argumentiert wird jeweils von einem Standpunkt
tiberlegener semantischer Kenntnis aus, von dem her
es gelingen muf, den definitorischen Naturalismus zu
widerlegen.

Ist ,gut’ nicht allein ein nicht-natiirliches Pradikat,
sondern, wie Moore es nahelegt, zudem ein Pradikat
fir Nicht-Natiirliches, schreibt dies eine Dichotomie

die Identitat von Eigenschaften. Nichts folgt in bezug auf das We-
sen des Guten.“ — Cf. Double, The Non-Reality of Free Will (1991)
175: ,,The identity of naturalistic and moral properties does not
entail the synonymy of the designating terms*.

26 Harman, The Nature of Morality (1977) 18/(1981) 31. Cf.
Mackie, Ethics (1977) 41/(1981) 47.

27 Double, The Non-Reality of Free Will (1991) 137.

145

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Wert und Tatsache fest, die es fraglich macht, auf-
grund welcher Kriterien etwas sich tiberhaupt mit
Recht, mithin nicht willkirlich, sondern begriindeter-
maflen gutheiflen 1af8t. Vermogen nicht Eigenschaften
des Beurteilten ein positives Werturteil zumindest zu
begiinstigen, ist die Entscheidung iber ,gut’ oder
,nicht gut’, ;wertvoll® oder ,nicht wertvoll, wie Moo-
re sie denkt, allein Sache eines state of mind.?® Damit
arbeitet Moore denen zu, die die Moglichkeit einer
wertenden Wissenschaft rundweg abstreiten.

2. Max Weber iiber Wertfreiheit und
die Sinnlosigkeit wertender Wissenschaft

Ob eine Wissenschaft wert ist, betrieben zu werden,
und ob deren Gegenstinde und Erkenntnisse wert
sind, gekannt und gewufit zu werden, vermag diese
Wissenschaft, ja vermag keine Wissenschaft mit ihren
Mitteln zu beweisen. Und wenn es Wissenschaften
gibt, so zeigt dies lediglich, dafl sie ithren Wert immer
schon voraussetzen, ohne indes diese Voraussetzung
beweisen zu konnen.?” So und ihnlich hat Max Weber
immer wieder fiir seine Idee der ,,Wertfreiheit® der

28 Cf. Moore, Principia ethica § 13 (1959) 17/(1970) 48. Eine tiber-
zeugende Widerlegung eines solchen Mentalismus oder Psycholo-
gismus findet sich bei Putnam, The Meaning of ,Meaning‘ (1975 b)
219 1£./(1979) 27 ff. Cf. Williams, Morality (1976) 58/(1986) 53 u.
Mackie, Ethics (1977) 38/(1983) 43 {.

29 Weber, Wissenschaft als Beruf [1919] (1968 c) 599f. (= (1922)
5411.); ebd. 610 (= (1922) 552): ,Keine Wissenschaft ist absolut vor-
aussetzungslos, und keine kann fiir den, der diese Voraussetzungen
ablehnt, ihren eigenen Wert begriinden.“

146

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wissenschaften argumentiert. Wertfreiheit, wie er sie
versteht, gewihrleistet dabei zuvor die Wissenschaft-
lichkeit der Wissenschaften. Wissenschaften sind Wis-
senschaften von Tatsachen. Zu solchen Tatsachen
konnen auch Werte gehoren, wenn etwa im Rahmen
historischer, soziologischer oder 6konomischer For-
schung das wertende Verhalten von Gruppen oder
einzelnen empirisch untersucht wird.*® Eigener Wer-
tungen indes hat sich die Wissenschaft zu enthalten.
Weber spricht darum auch von der wertfreien als der
»wertungsfreien Wissenschaft“.>!

Zwei Argumente sind es in der Hauptsache, die er fir
seine Lehre von der Wertfreiheit und die Forderung
nach einer strikten ,Scheidung von Erfahrungswissen
und Werturteil“,’? Tatsache und Wert anfiithrt: 1) die
Gefahr der Subjektivitit und 2) das Scheitern von Ob-
jektivitat.

1) Zum einen ist sich Weber sicher, den Nachweis fith-
ren zu konnen, dafi,

»wo immer ein Wissenschaftler mit seinem eigenen Wertur-
teil kommt, das volle Verstehen der Tatsachen aufhore.“>

Ist aber Wissenschaft solche von Tatsachen, hat der
Wissenschaftler, sobald er wertet, aufgehort, Wissen-

30 Weber, Der Sinn der ,Wertfreiheit* [1917] (1968 b) 531 (= (1922)
493): ,Wenn das normativ Giiltige Objekt empirischer Unter-
suchung wird, so verliert es, als Objekt, den Norm-Charakter: es
wird als ,seiend", nicht als ,giiltig*, behandelt.“

31 Weber, Der Sinn der ,Wertfreiheit* (1968 b) 515 (= (1922) 544).
32 Weber, Die ,Objektivitit® sozialwissenschaftlicher und sozial-
politischer Erkenntnis [1904] (1968 a) 146 Fn. 1.

33 Weber, Wissenschaft als Beruf (1968 c) 602 (= (1922) 544).

147

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaftler zu sein. Werturteile trifft er nicht als Wissen-
schaftler.

2) ,Die Unméglichkeit ,wissenschaftlicher® Vertretung von
praktischen Stellungnahmen — aufler im Falle der Erorte-
rung der Mittel fir einen als fest gegebenen vorausgesetzten
Zweck — folgt aus weit tiefer liegenden Griinden. Sie ist prin-
zipiell deshalb sinnlos, weil die verschiedenen Wertordnun-

gen der Welt in unaufloslichem Kampf untereinander ste-
« 34

hen*,
d.h. weil sie nicht konsensfahig sind. Wir verstehen
das gedoppelte Argument so: Einmal weist es auf ein
Kriterium fiir wissenschaftliche Rationalitat hin. We-
ber markiert sie als eine Mittel-Zweck-Rationalitat.”®
Eine praktische Stellungnahme 133t sich dann und nur
dann wissenschaftlich vertreten, wenn es moglich ist,
die Beurteilung als Tatsachenbehauptung auszudriik-
ken. Es geht dann darum, gemif} einem zuvor festge-
legten Mafistab zu konstatieren, inwieweit ein Mittel
einen Zweck zu beférdern vermag. Zum anderen soll
jede Wertung jenseits der Parameter von Zweckratio-
nalitit darum sinnlos sein, weil Giber sie kein allgemei-
ner Konsens zustandekommt. Sie lafit sich weder all-
gemein vermitteln noch jedermann einsichtig machen
und muf} deswegen fiir nicht verniinftig gelten.

Diese Kritik trifft auch die intuitionistischen Typen
der Wertphilosophie. Diese lehren uns, Werten sei ein

34 Ebd. 603 (= (1922) 545). Cf. ders., Der Sinn der ,Wertfreiheit
(1968 b) 507 (= (1922) 469).

35 Cf. Apel, The Common Presuppositions of Hermeneutics and
Ethics (1979) 36.

148

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wertfiihlen, dem Werte evidentermafSen in einer (gei-
stigen) Anschauung a priori gegeben seien. Weil die
Wertenden jedoch auch diesem philosophischen Mo-
dell nach nicht garantiert zu ubereinstimmenden
Werturteilen kommen und das Pridikat ,wertblind¥’
sich ohne Informativititsverlust nicht beliebig oft an-

bringen laft, fallt auch der Intuitionismus unter We-
bers Verdikt.>®
Hilary Putnam hat die Ansicht vertreten, Webers Ar-

36 Cf. Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik [1916] (1954) 47 et passim.

37 Cf. Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik (1954) 89.

38 Eine gelungene Widerlegung des Intuitionismus hat, von der Tat-
sache voneinander abweichender Werturteile ausgehend, Wais-
mann, Ethik und Wissenschaft (1983) 171 f. vorgelegt: ,, Die Verteidi-
ger der Evidenzlehre behaupten natiirlich, daff in diesem Fall nicht
die richtige, die echte Evidenz erlebt werde, es handle sich vielmehr
um eine Uberzeugung ohne echte Evidenz. Diese Behauptung ver-
wickelt sich aber in einen unaufhebbaren Widerspruch. Entweder
nimlich, die echte Evidenz wird von der unechten, der blof§ subjek-
tiven Uberzeugung, als etwas Entscheidendes erlebt, dann werden
also beide gar nicht miteinander verwechselt; Evidenztiuschungen
kommen dann gar nicht vor, und damit wire der Tatbestand geleug-
net, zu dessen Erkliarung die ganze Lehre erfunden wurde. Oder
aber es besteht kein aufweisbarer Unterschied zwischen den beiden
Erlebnissen oder Bewufitseinszustinden. Dann ist damit besagt,
daf es nur auf indirektem Wege, also durch nachtrigliche Untersu-
chung, méglich ist zu entscheiden, ob eine ethische Uberzeugung
mit echter Evidenz oder ohne echte Evidenz vorgelegen [hat], mit
dem Zugestindnis, dafl das Kriterium fiir die Richtigkeit einer Uber-
zeugung Uiberhaupt nicht in dem Evidenzerlebnis zu suchen ist, son-
dern in etwas anderem, nimlich in denjenigen Kriterien, welche bei
jener nachtriglichen Untersuchung (verwendet) werden mufiten.
Damit ist aber die Behauptung von der Evidenz als letztem Anker-
grund sittlicher Erkenntnis aufgehoben.“ — Ahnlich argumentiert
Strawson, Ethical Intuitionism (1949) 27 £./(1974) 106 f.

149

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gument sei ein maskiertes Mehrheitsargument, dem
eine gewisse Zirkularitdt eigne. Er demaskiert es wie
folgt: Wenn ein rationales oder sinnvolles und mit
Recht wissenschaftlich zu nennendes Verfahren dasje-
nige sei, dessen Ergebnisse stets mehrheitliche oder so-
gar einstimmige Akzeptanz erfihren, dann misse
sich Webers These, nach der ethische Wertungen fiir
die Wissenschaft nicht in Frage kommen, weil sie mit
derartigen Ergebnissen nicht aufwarten konnen, da-
hingehend prizisieren lassen, daf} sie eigentlich be-
hauptet, solche Wertungen konnten nicht die einhelli-
ge Akzeptanz derer finden, die ansonsten mit Verfah-
ren operieren, die ihren Ergebnissen mehrheitliches
oder uneingeschrinktes Verstanden- und Akzeptiert-
werden garantieren. Damit wire jedoch die Entschei-
dung iber die Verniinftigkeit wissenschaftlicher Me-
thoden und Ergebnisse an ein statistisches Verfahren
verwiesen. ,,Das heifdt“, so Putnam,

»das Verfahren, durch das wir feststellen, daf} Werturteile
nicht zur Zufriedenheit aller rationalen Personen verifiziert
werden konnen, ist schlicht die Beobachtung, dafl sie sich
nicht zur Zufriedenheit der tiberwiltigenden Mehrheit aller
Menschen verifizieren lassen.“3°

Nun wire es jedoch absurd, etwas darum fiir nicht ver-
ninftig und fir nicht wissenschaftsfahig zu halten,
weil es — faktisch — nicht die uneingeschrankte Zu-
stimmung aller Menschen erfahrt. Und diese Absurdi-
tit wire nicht dadurch aufzuheben, daff wir die All-
heit so konkretisierten, daf} wir von allen sprichen,

39 Putnam, Reason, Truth, and History (1981) 177/(1990) 235 f.

150

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die imstande sind, wissenschaftlichen Argumentatio-
nen zu folgen, von allen Wissenschaftlern oder von al-
len Wissenschaftlern einer jeweils in Frage stehenden
Disziplin oder allen mit einem bestimmten Problem
befafiten Forschern. Von einem derartigen Kriterium
wiren auch die sogenannten exakten Wissenschaften,
ja alle diejenigen, die zweckrational verfahren, betrof-
fen. Die Einhelligkeit der Wissenschaftler macht sowe-
nig die Wissenschaftlichkeit einer Wissenschaft aus
wie deren Dissens sie aufhebt.

Die Ungereimtheiten der Weberschen Theorie wiren
auch dann nicht ausgeraumt, ginge man — wie ich We-
ber gegen Putnams Sicht treffender gedeutet finde —
statt von der realen Zustimmung, die ein Theorem er-
fahrt, von einem hypothetischen Zustimmenkoénnen-
mussen aus. Konnte Weber zeigen, dafl Werturteile
sich prinzipiell nicht jedermann einsichtig machen las-
sen, wahrend zweckrationalen Verfahren prinzipiell
jedermann zustimmen konnen miifite, so entscheiden
doch Konsens oder Dissens weder tiber die Wahrheit
oder Falschheit der jeweiligen Urteile noch tiber die
Moglichkeit ihrer Verifikation. Die Sinnlosigkeit und
Unzulissigkeit wertender Wissenschaften zu bewei-
sen, hitte Max Weber denn auch nicht die mangelnde
Verifikations- und Konsensfihigkeit der Werturteile
jenseits der Zweckrationalitit zeigen missen, son-
dern behaupten miissen, daf} es jenseits des Zweckra-
tionalen in praktischer Hinsicht gar nichts zu urteilen
und zu bewerten gibt.*

40 Mackie, Ethics (1977) 39£./(1983) 45f.: Eine ,,Absonderlichkeit
besteht nun nicht einfach in der Tatsache, daff moralische Auflerun-

151

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Philosophie der menschlichen Wiirde wire als
Wissenschaft ein Ding der Unmoglichkeit, wenn prak-
tische Stellungnahmen einzig auf die Beurteilung von
Mitteln zielen und um der Erhaltung ihrer Wissen-
schaftlichkeit willen auch nur zielen diirfen, tber
Zwecke (zumal tiber einen Selbstzweck) und deren
Wahl jedoch prinzipiell keine Auskunft geben kon-

nen.*!

3. Exkurs: Wertung als Bedingung
fiir ein Tatsachenversteben

Ich mochte die Dichotomie von Tatsache und Wert
kritisch befragen; nicht weil ich meinte, diese Unter-
scheidung sei tiberhaupt obsolet, sondern weil ich den-
ke, daff der Zweck, um dessentwillen sie, zumindest
bei Max Weber, geboten wurde, sich gerade nur dann
verfolgen liflt, wenn die Strenge der Unterscheidung

gen ,unverifizierbar® sind (...) Die Behauptung, es gebe objektive
Werte, in sich praskriptive Wesenheiten oder Qualititen besonde-
rer Art, die in den gewdhnlichen moralischen Auflerungen still-
schweigend vorausgesetzt wiirden, ist meines Erachtens nicht be-
deutungslos, sondern falsch.“

41 Cf. Putnam, Reason, Truth, and History (1981) 178/(1990) 237:
#Freilich ist es wertvoll, tiber ein Werkzeug zu verfiigen, das uns
hilft, leistungsfihige Mittel zur Erreichung verschiedener Zwecke
auszuwihlen; doch es ist ebenso wertvoll, zu wissen, welche Zwek-
ke wir wihlen sollten. Es nimmt nicht wunder, daff sich die Wahr-
heit von Werturteilen nicht ,rational beweisen‘ 1if}t, wenn ,rationale
Verifikation per definitionem auf die Bestitigung von Mittel-
Zweck-Verbindungen beschrinkt ist. Doch warum sollten wir tiber-
haupt erst eine derart engstirnige Rationalititsauffassung vertre-
ten?“

152

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelockert und wenn anders unterschieden wird. Das
heiflt, ich habe zur Rechtfertigung meines Vorgehens
zunichst einmal nur ein pragmatisches Argument, be-
haupte aber, die Verfechter der Tatsache-Wert-Dicho-
tomie besaflen gleichfalls nur ein solches, und zwar ge-
nau dasselbe: sie suchen zu garantieren, dafl sie Wis-
senschaft betreiben konnen, und wollen, daf§ ihre Sit-
ze sinnvolle, wahre, relevante etc. Sitze sind.*? Ich wei-
che aber dort von ihnen ab, wo sie behaupten, sich zu
diesem Zweck ausschliefllich an Tatsachen halten zu
konnen und zu diirfen, wobei und wozu es keinerlei
Wertungen bediirfe.*

Die Lehre von der Wertfreiheit oder Wertneutralitat
der Wissenschaft in der von Max Weber entwickelten
Gestalt miindet in die methodischen Anweisungen,
a) Tatsachenbehauptungen und Werturteile genau zu

42 Soweit miifite uns auch ein Verstindnis von Wissenschaft folgen
konnen, das die Ansicht vertritt, Wissenschaft agiere aus einem ver-
selbstindigten Wahrheitsinteresse. Cf. Tugendhat, Zum Verhiltnis
von Wissenschaft und Wahrheit (1965) 389.

43 Und ich weiche damit gleichfalls von der Auffassung ab, Wissen-
schaft konstituiere sich als Theorie genau dadurch, daf} sich das
»sonst untergeordnete Interesse fiir Wahrheit“ bar jeglicher pragma-
tischer Gesichtspunkte verselbstindige und darum mafgeblich al-
lein ,,aus einer bestimmten Radikalisierung des Wahrheitsgesichts-
punktes“ zu verstehen sei, wie das Tugendhat, Zum Verhaltnis von
Wissenschaft und Wahrheit (1965) 389, 396 f. zunichst fiir Aristote-
les und dann, 402, fir Wissenschaftlichkeit iiberhaupt festgehalten
hat. Ebd. 397 behauptet Tugendhat, auch die Relevanzprinzipien —
wortlich: ,Einheits-und Ordnungsprinzipien“ — der ,,konkreten
Wissenschaften lieflen sich, freilich unter der Primisse, dafy ,, Wahr-
heit als Selbstsein verstanden wird, im Wahrheitsbegriff fundieren®.
Im nachhinein schitzt Tugendhat diesen Versuch selber als einen
problematischen ein. Cf. ders., Logisch-semantische Propadeutik
(1986) 241 Fn. 1.

153

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unterscheiden und b) sich im Rahmen wissenschaft-
licher Ausfithrungen der Wertungen zu enthalten.*
Sie beschreibt somit nicht wissenschaftliches Tun und
zeichnet nicht dessen Ergebnisse mit dem Pradikat
,wertneutral® aus, kennzeichnet strenggenommen
nicht einmal einen Idealtyp wissenschaftlicher Resul-
tate, sondern erlafit eine methodische Vorschrift, die
das Zustandekommen wissenschaftlicher Ergebnisse
absichern soll. Sie verfahrt nicht deskriptiv, sondern
praskriptiv.* Sie untersagt dem Wissenschaftler, als
Wissenschaftler zu werten. Sie vertritt mithin auch
nicht die Ansicht, Werturteile seien prinzipiell unange-
bracht oder sogar sinnlos, sondern behauptet, ein wer-
tender Satz sei kein wissenschaftlicher Satz, ein Wert-
urteil unmoglich ein wissenschaftliches Urteil und
eine Debatte iiber Werte aus wissenschaftlicher Sicht
eine aussichtslose Debatte.

4 Cf. Keuth, Die Abhingigkeit der Wissenschaften von Wertun-
gen und das Problem der Werturteilsfreiheit (1991) 129.

4 Apel, The Common Presuppositions of Hermeneutics and
Ethics (1979) hilt Weber vor, er fordere die Wertneutralitit wissen-
schaftlicher Sitze im Namen eines keineswegs wertfreien ,Prinzips
Wertneutralitit* (oder ,Prinzips Wertfreiheit®). Denn wer im Rah-
men von Wissenschaft Wertneutralitat fordere, erkenne zumindest
einen Wert an: Wertneutralitit als methodisches Prinzip. Dieses
Prinzip schitzt Weber — wie Apel weiter meint — letztlich um einer
weiteren keineswegs wertfreien Idee willen, der Idee fortschreiten-
der Rationalisierung. Wer Wertfreiheit fordert, spricht von einer
Metaebene her, die von dieser Forderung selbst nicht belangt wer-
den kann. Apel hebt (ebd. 42) hervor, ,,that value-neutrality has to
be demanded by M. Weber. What is interesting at this stage of our
reflection is the fact that M. Weber can only meaningfully postulate
value-neutrality of scientific statements in the name of a non-value-
neutral principle of his own“.

154

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Lehre von der Wertfreiheit der Wissenschaft hat
die Bastion der Tatsache-Wert-Dichotomie mit einer
einseitig ausgerichteten Verteidigungslinie versehen.
Sie wehrt die Wertungen auf derselben Ebene ab, auf
der sie die Tatsachen fiir einzig mafigeblich und einzig
wissenschaftsfahig und Tatsachenurteile fir einzig
konsensfihig erklirt. Wertungen, begriindet sie ihre
Sicht, gehoren nicht in diejenige Wirklichkeit, deren
Theorie die Wissenschaft sein will und sein kann,
denn Werturteile als solche entziehen sich objektiver
Uberpriifbarkeit und behindern damit zwangsliufig
das wissenschaftliche Erkennen und Schlieffen. Wer-
den Tatsachenaussagen ,wertkontaminiert® vorgetra-
gen, mufl, wie Max Weber sich ausdriickt, ,das volle
Verstehen der Tatsachen notwendig authoren.* Wir
nehmen diesen Einwand ernst und priifen seine Be-
hauptung tiber das Tatsachenverstehen.

Haben wir thm nichts Stichhaltiges entgegenzuset-
zen, kann die Behauptung, der Mensch besitze eine
Wiirde, unmoglich ein wissenschaftliches Urteil sein.
Wissenschaftlicher Untersuchung wire es dann ein-
zig erlaubt zu konstatieren, dafl von menschlicher
Wiirde gesprochen wird, dafl dabei verschiedene An-

sichten vertreten werden, dafl ,Menschenwiirde® ihre

46 Weber, Wissenschaft als Beruf (1968 c) 602 (= (1922) 544). Ders.,
Der Sinn der ,Wertfreiheit* (1968 b) 501 (= (1922) 463): Es kommt
thm darauf an, ,,daf einerseits die Geltung eines praktischen Impera-
tivs als Norm und andererseits die Wahrheitsgeltung einer empiri-
schen Tatsachenfeststellung in absolut heterogenen Ebenen der Pro-
blematik liegen und dafl der spezifischen Dignitit jeder von beiden
Abbruch getan wird, wenn man dies verkennt und beide Spharen zu-
sammenzuzwingen sucht.”

155

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Institutionalisierung im Rahmen geltenden Rechts
gefunden hat. Es bliebe in dem Fall als mogliche
Aufgabe von Wissenschaft zu untersuchen, mit wel-
chen Einstellungen, Absichten und Folgen dies ge-
schieht.

Unterstellen wir nun einmal, Wissenschaft sei in der
Tat allein als Tatsachenwissenschaft moglich. Unter-
stellen wir des weiteren, es gibe im Rahmen unserer
wissenschaftlichen Bemiithungen keine oder wenig-
stens keine ernsthaften Probleme mit der Unterschei-
dung von Tatsachenurteilen und Wertungen. Und neh-
men wir zuletzt an, das Interesse an den Tatsachen gel-
te genauer dem Verstehen. Meine These lautet nun:
Auch diese Zugestindnisse einzuldsen ist nur mog-
lich, wenn drei Verstehensbedingungen erfillt sind.
Damit zeigen wir die Abhingigkeit unseres Tatsachen-
wissens von unseren Wertungen an. Diese Verstehens-
bedingungen sind erstens (3.1) Wahrheit, zweitens
(3.2) Verifikation und drittens (3.3) Relevanz.

3.1 Wahrheit

Um Tatsachen verstehen zu konnen, sind — trivialer-
weise — Tatsachen erforderlich. Eine Aufgabe einer
Tatsachenwissenschaft ist es darum, sich ihrer Gegen-
stinde zu versichern. Jenseits der Frage ,Tatsache oder
Wert?‘ hat sie die Frage ,Tatsache oder nicht‘ zu beant-
worten, hat sie zu klaren, ob etwas der Fall ist oder
nicht. Tatsache nennen wir einen behaupteten Sachver-
halt dann, wenn dieser Sachverhalt besteht, d. h. wenn
es sich mit thm in Wirklichkeit so verhilt, wie wir es
behauptet haben. Behauptungen aber vollziehen wir

156

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mittels assertorischer Sitze,¥” d.h. durch Urteile,
durch Sitze, die entweder wahr oder falsch sind. Wir
nennen etwas eine Tatsache, wenn das Urteil, das
einen Sachverhalt behauptet, wahr ist.# Dies bedeu-
tet, wie Aristoteles eigens unterstrichen hat, keines-
wegs, dafl ein Sachverhalt deswegen besteht, weil er
fur eine Tatsache erklart wird.* Wohl aber folgt dar-
aus, dafl wir nichts als Tatsache akzeptieren konnen,
woriiber wir nicht ein wahres Urteil besitzen. Wer in
dem von uns angezeigten Sinne von Tatsachen
spricht, mufl tber einen Wirklichkeitsbegriff, muf}
tiber einen Wahrheitsbegriff und — gleich ob man eine
Korrespondenz- oder eine Kohirenztheorie der
Wahrheit vertritt — Giber ein Konzept der Bezugnah-
me von Urteilen auf Sachverhalte verfiigen. Und eine
Tatsachenwissenschaft muf auf die Wahrheit ihrer Ur-
teile aussein. Letzteres mutet wiederum trivial an,

47 Cf. Patzig, Satz und Tatsache (1988a) 11: ,,Wer iiberhaupt von
einer Tatsache spricht oder auf sie hinweisen will, der muff selbst
einen Satz schon formulieren, der diese Tatsache ausspricht. Tatsa-
chen konnen tiberhaupt nur in Gestalt von Sitzen erfaflt werden.
Eine Tatsache ist immer ,die Tatsache, daff ....“ — ,Ohne Sitze
kann es dann Tatsachen nicht geben; Tatsachen sind wesentlich
sprachabhingig.” (13)

48 Frege, Der Gedanke (1986) 50: ,,,Tatsachen! Tatsachen! Tatsa-
chen!” ruft der Naturforscher aus, wenn er die Notwendigkeit einer
sicheren Grundlegung der Wissenschaft einschirfen will. Was ist
eine Tatsache? Eine Tatsache ist ein Gedanke, der wahr ist. Als siche-
re Grundlage der Wissenschaft (...) wird der Naturforscher sicher
nicht etwas anerkennen, was von den wechselnden Bewufitseinszu-
stainden von Menschen abhingt.“

49 Aristoteles, Metaphysik IX 10, 1051 b 6-9. ,Nicht darum nim-
lich, weil unser Urteil, du seiest weif}, wahr ist, bist du weif}, son-
dern darum, weil du weif} bist, sagen wir die Wahrheit, indem wir
dies behaupten.“ (Ubers. Bonitz)

157

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

doch in dieser Zielvorgabe ist bereits ihr praxisdefini-
ter und wertbestimmter Zug zu entdecken.

Es liegt nun nahe zu behaupten, auch eine Wissen-
schaft, die es lediglich auf Tatsachen abgesehen hat, set-
ze, um sich dieser Tatsachen allererst versichern zu
koénnen, zumindest einen Wert voraus: es geht thr um
Wahrheit. Sie wertet, indem sie um der Tatsachen
willen wahre Urteile fiir wertvoller ansehen muf als
falsche. Ohne diese Priferenz hebt sich Wissenschaft
bereits threm Begriff nach auf.

Die Tatsache-Wert-Dichotomie wird so mit einer for-
malen Argumentation angegriffen. Diese zieht zu-
nichst gar nicht in Zweifel, daf} es notig ist, Wertun-
gen und Tatsachenaussagen zu unterscheiden. Doch
kann geltend gemacht werden, daf} in den Besitz von
Tatsachen zu gelangen, iberhaupt nur durch eine wer-
tende Praxis moglich wird.

Allerdings ist das Argument in dieser Gestalt noch zu
schwach. Verfechter der Dichotomie werden uns ent-
gegenkommen und bereitwillig eingestehen, es gehe
thnen, und zwar wie selbstverstandlich, um Wahrheit,
doch sei dies keineswegs schon ein Einwand, der sie
von einer bewahrten Art, die Dinge zu sehen, abriik-
ken lasse.

3.2 Der Fall Sein und Verifikation

Wir geben zu: Eine Tatsachenwissenschaft ist mit der
Charakterisierung, es gehe thr um Wahrheit (pursuit
of truth), im Hinblick auf ein zureichendes Tatsachen-
verstehen noch weit unterbestimmt. Kein Wahrheits-
interesse einer Tatsachenwissenschaft hat sich isoliert

158

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derart verselbstindigt, dafl es allein darauf ankime,
dafl ein Urteil wahr ist, keine Tatsachenwissenschaft
zielt entsprechend auf die blofle Tatsichlichkeit von
Tatsachen.

Dem korrespondiert, dafl kein wissenschaftliches Ver-
fahren imstande wire, erfolgreich iber einem Bereich
zu operieren, der alle Tatsachen umfafite. Die Totali-
tit ,alles Wirklichen‘ (oder die ,alles zugleich Wirkli-
chen®) als Gesamtheit dessen, woriiber gesprochen
und geurteilt werden kann, die ,Welt‘, charakterisiert
in den ersten Sitzen des Wittgensteinschen Tracta-
tus,® 1afit sich nicht mit Sinn als Verstehenshorizont
oder ,Verifikationsbereich“ behaupteter Sachverhal-
te ansetzen, weil sie kein kritisches Tatsachenverste-
hen erlaubt.’! \Wirklich® und ,der Fall sein® sind keine
informativen Pridikate, solange nicht angegeben wer-
den kann, inwiefern etwas wirklich oder der Fall ist.
Es sind Wirklichkeitstypen oder Verifikationsberei-
che zu bestimmen, deren Elemente dann Fille jeweils
qualifizierter Wirklichkeit genannt werden konnen.
Das Wirkliche bedarf der Qualifikation durch eine lo-
kativische Bestimmung und eines Verfahrens der Be-
wahrheitung seines der Fall Seins. Roffhihne und
Bockhirsche gibt es auf den Tapeten und Teppichen
der Meder.’? Dafl etwa Kentauren am Berg Pelion in
Thessalien vorkommen,* lifit sich nicht ,iiberhaupt’,

50 Wittgenstein, Tractatus 1, 1.11 und 1.12.

51 Zu,Verifikationsbereich‘ (und ,Existenzbereich‘) cf. Marten, Exi-
stieren, Wahrsein und Verstehen (1972) 39-41.

52 Aristophanes, Die Frosche 937 f.

53 Homer, Ilias 2, 743 f,; 19, 390f. Cf. Ovid, Metamorphosen 12,
513.

159

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern nur im Rahmen eines mythologischen Verste-
henshorizontes verifizieren,* gegebenenfalls unter
Kennzeichnung einer bestimmten Mythographie,
wihrend ein Urteil desselben Wortlauts als eine Be-
hauptung der Zoologie falsch wire, ohne daf dies uns
Anlafl gibe, die Behauptung fiir den Mythos auf die
naturwissenschaftlich haltbare hin zu korrigieren.
Entsprechendes mufl auch fiir eine Begriindung der
Menschenwiirde gelten. Wer ihre Existenz behauptet,
muf sie qualifizieren, wer sie bestreitet, eine bestimm-
te Qualifikation des Menschenwiirdegedankens wi-
derlegen.”

Wer Tatsachen verstehen will, muf iber eine Wahr-
heitsdefinition hinaus tber eine Idee von qualifizier-
ter Wirklichkeit als einem Bereich verfiigen, iiber dem
er mit einem Verifikationsverfahren operieren kann.
Verifikationsbereich und Verifikationsverfahren be-
stimmen in wechselseitiger Abhingigkeit, was als Tat-
sache iberhaupt in den Blick kommen kann. Sachver-
halte, wie sie uns als sprach- und interpretationsge-
bundene im Verstehen zuginglich werden, hingen als
solche von den Anspriichen ab, die wir an die Verfah-
ren ihrer Verifikation (dafy etwas der Fall bzw. nicht

54 Cf. Marten, Existieren, Wahrsein und Verstehen (1972) 299:
»Der Gebrauch von ,ist wahr* ist niemals absolut (ebensowenig wie
der von ,existiert®) (...) Wie es keine nackte, keine absolute, sondern
nur eine bestimmte Existenz gibt (bestimmt durch die Zuordnung
von Existierendem als solchem zu einem bestimmten Existenzbe-
reich), so gibt es auch keine nackte, keine absolute Wahrheit.
Nichts, aber auch gar nichts ist schlechthin wahr, wie auch nichts,
tiberhaupt nichts schlechthin existiert.”

55 Cf. dagegen den Skeptiker, den Strawson, Skepticism and natural-
ism (1985) 7/(1987) 18 konzipiert.

160

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Fall und was der Fall bzw. nicht der Fall ist) rich-
ten. Ob sie Faktum, ein Fall jeweils qualifizierter
Wirklichkeit werden, hingt von unserer Interpreta-
tion und damit von ontologischen Wertungen und
Entscheidungen ab, die wir treffen (und verantwor-
ten) und die sich letztlich nicht mehr wiederum ein-
fach mit einem Verweis auf Tatsachen stiitzen oder zu-
riickweisen lassen.’ Wertungen und Wertentscheidun-
gen sind nicht theoretischer, sondern praktischer Na-
tur.

Wertungen dieses interpretationsgebundenen Typs
fungieren in Wissenschaft und Alltag als Tatsachenfil-
ter. Damit stellen sie jedoch keineswegs ein Hindernis
fir das Verstehen von Tatsachen dar, sondern erlau-
ben vielmehr allererst, zu Tatsachen und einem kriti-
schen Tatsachenverstehen zu gelangen.”

Scheuen wir die Uberlegung, das Pridikat ,wirklich®
erst durch interne Spezifikation zu einem informati-
ven machen zu miissen, und unterscheiden wir lieber
,wirklich® und ,nicht wirklich®, indert dies, wie ich es
sehe, nichts an der grundlegenden Einsicht, daf§ Tatsa-
chen als solche von wissenschaftlichen Wertungen ab-
hiangen. Sind wir beispielsweise nicht bereit, ein Reich
der Ideen als Verstehenshorizont zu akzeptieren,

56 Cf. Abel, Interpretations-Welten (1989) 1: ,Daf$ es Fakten gibt,
kann selbst kein Faktum, sondern muf8 Interpretation sein. Man
kann Fakten nicht auf Fakten zuriickfithren. Das, was als ein Fak-
tum gilt, steht notwendigerweise innerhalb eines Interpretations-
Horizonts, den es instantiiert.“

57 Putnam, Reason, Truth, and History (1981) 201/(1990) 266 for-
muliert es pointiert: ,,Ein Wesen ohne Werte wiirde keine Tatsachen

haben.“

161

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dann wird uns die Behauptung, das Schone selbst und
nur dieses sei tatsichlich schon,’® nicht einmal fir
falsch, als ein nicht bestehender Sachverhalt, sondern
fur unsinnig gelten. Es gibt dann keine Wirklichkeit,
fir die, und keine Methode, mit der sich eine derartige
Tatsachenbehauptung verifizieren bzw. falsifizieren
lassen konnte. Hegen wir hingegen die philosophi-
sche Uberzeugung, Ideen seien als etwas zu Denken-
des das einzig mafigeblich (wirklich), weil kontingenz-
frei und immerseiend Wirkliche, dann werden Sitze
wie ,Rosen haben fiinf Bliitenblitter oder ,Calendula
officinalis ist heterokarp® strenggenommen keine Tat-
sachen nennen konnen. Weil Empirisches nicht als
Wirkliches und Empirie nicht als Methode der Be-
wahrheitung akzeptiert wird, konnen Aufforderun-
gen zum Abzahlen und Einladungen zu unbefange-
nem Hinsehen nur als ganz und gar untaugliche Er-
mittlungsverfahren zuriickgewiesen werden. Geho-
ren die phainomena nicht zu den onta, dann kann an
ihnen auch nichts verlifilich erkannt werden, und
eben dies ist das einzige, was von ihnen verlafllich ge-
wuflit wird. Vom Kontingenten gibt es dann weiter
kein Tatsachenwissen.

Eine Wissenschaft, die wertungsfrei, aspektlos und
ohne bestimmte Priferenzen tiber das Bestehen oder
Nichtbestehen von Sachverhalten zu befinden ver-
mag, ist weder in Sicht, noch ist sie ein Desiderat.

58 Cf. Platon, Symposion 211 b; Kratylos 439¢7 - d 7.

162

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Relevanz

Im Rahmen eines bestimmten Verifikationsbereichs
oder Verstehenshorizontes geht es methodengeleitet
und interessiert stets um relevante Tatsachen, und es
geht um wahre Sitze, die relevante Sitze sind. Zum
Tatsachenverstehen als solchem gehért darum ein
Kontextverstehen und tber die Entscheidung ,Tatsa-
che oder nicht hinaus die Abwigung ,Relevante Tatsa-
che oder nicht".

Wer etwa wie im amerikanischen Prozefifilm aufgefor-
dert wird, die Wahrheit, die ganze Wahrheit und
nichts als die Wahrheit zu sagen, an den richtet sich ne-
ben der Erwartung, dafl er Wahres sagt, die Mahnung,
bei der Wahrheit zu bleiben, und der Appell, zur Sa-
che zu sprechen (,Be relevant!‘): ein Wahrhaftigkeits-
gebot und ein Relevanzgebot.®® Keineswegs wird je-
doch von ihm verlangt, alles Wahre zu erzihlen. Die
Rede von der ganzen Wahrheit gibt somit strengge-
nommen kein Wahrheits-, sondern ein Relevanzpro-

59 Cf. in der deutschen Ziwvilprozeffordnung die Paragraphen 138, I:
»Erklirung iiber Tatsachen. Die Parteien haben ihre Erklirungen
uber tatsichliche Umstinde vollstindig und der Wahrheit gemaf} ab-
zugeben®, und 392, 3. Satz: ,Die Eidesnorm geht dahin, daff der
Zeuge nach bestem Wissen die reine Wahrheit gesagt und nichts ver-
schwiegen habe.“ Auch hier finden sich jeweils die drei Forderun-
gen nach Wahrheit, Wahrhaftigkeit und Relevanz. - Zur Aufforde-
rung ,Be relevant!* cf. Grice, Logic and Conversation (1989) 27. Zur
Insistenz auf Relevanz im Rahmen sokratischer Gesprichspraxis cf.
exemplarisch Platon, Theitet 147 b 11-13: ,Es ist also eine licher-
liche Antwort von dem, welcher gefragt wird, was Erkenntnis ist,
wenn er darauf durch den Namen irgendeiner Kunst antwortet.
Denn er antwortet durch eine Erkenntnis von etwas, ohne hiernach
gefragt worden zu sein.“ (Ubers. Schleiermacher)

163

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

blem auf, das Problem einer angemessenen Bewer-
tung. Relevanz samt ihren Kriterien hingt von unse-
ren Wertungen ab.

Erst eine kontextbestimmte und von der Methode des
Zugriffs gesteuerte Relevanz von Tatsachen, und d. h.
erst eine Wertung, macht Tatsachen verstehbar. Rele-
vanz und ihre Kriterien hingen von unseren Wertun-
gen ab, zu denen auch unsere wissenschaftlichen Wer-
tungen zahlen.®® Die Signifikanz oder Relevanz von
Tatsachen ist keine Funktion ihrer Tatsichlichkeit.
Akzeptieren wir diese These, so miissen wir gleich-
falls zugeben, dafl wir notwendig werten missen, um
zu Tatsachen mittels eines kritischen Tatsachenverste-
hens zu gelangen. Wertungen der genannten Art sind
kein Hindernis, sondern eine Bedingung des Verste-
hens. Von einer wertungsfreien Wissenschaft ist auch
im Hinblick auf die Erkenntnis von Tatsachen nicht
zu reden. Das bedeutet aber, daff den Uberlegungen
zur Menschenwiirde nicht schon deshalb ihre Wissen-
schaftlichkeit abgesprochen werden kann, weil sie
Werte ansetzen, wiren wir doch sonst genétigt, auch
den Status der Wissenschaftlichkeit der Tatsachenwis-
senschaften in Abrede zu stellen.

60 Cf. Rescher, The Limits of Science (1984) 207 £./(1985) 331: ,Zu-
nichst einmal ist die Wissenschaft, wie andere menschliche Unter-
nehmungen, selbst ein Ort von Werten (...) Dartiber hinaus stellt
die Unterscheidung zwischen Tatsachen und Normen keine absolu-
te und uniiberwindliche Trennung dar, denn das Streben nach Er-
kenntnis ist selbst von Normen geleitet, wobei der Begriff der ,Ein-
16sung eines Geltungsanspruchs® als Verbindungsglied zwischen
dem kognitiven und dem normativen Bereich fungiert (...) Selbst
die Frage, was frir die Wissenschaft von Bedeutung ist, ist ja in einem
betrichtlichen Ausmaf} eine Sache der Abwagung von Werten“.

164

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Verifikation durch Wertung

Philosophen, die mit uns bis hierher in der Sache tiber-
einstimmen, haben indes darauf bestanden, daf8 aus
der Wertbestimmtheit der Tatsachenerkenntnis kei-
neswegs folge, dafl Tatsachenurteile selber Werturtei-
le seien. Der Unzulissigkeit, epistemische Werte und
Normen Tatsachen zu nennen, entspriche nach wie
vor diejenige, Tatsachen fiir Werte zu nehmen;®' an-
ders gewendet: Wertungen konnen unter diesem Ver-
dikt stets nur methodisch norwendige, niemals aber in-
haltlich hinreichende Bedingung fiir ein Tatsachenver-
stehen sein.

Daf} es diesen engen Nexus von Tatsache und Wert
trotzdem gibt und der Einwand sich darum partiell
ausriumen liflt, zeigt eine Reflexion auf Urteile tiber
von Menschen hergestellte Gebrauchsdinge. Sie sind
zu einem Zweck hergestellt, und alle Elemente einer
bestimmten Klasse stimmen darin iiberein, unerach-
tet ihrer unterschiedlichen Erscheinungsform, zu ein
und demselben Zweck hergestellt zu sein. Ein Tatsa-
chenverstehen der Art, dafl allen Elementen einer
Klasse von Gebrauchsdingen etwas gemeinsam ist, er-
fordert ein Zweckverstehen.®?

Halten wir uns an die Definition, die Aristoteles vom
Haus gibt,** so begreifen wir, was ein Haus und was al-

61 Cf. Gibbard, Wise Choice, Apt Feeling (1990) 34: ,None of this
means that epistemic norms themselves are facts, or that factual
judgements themselves are normative. The justification of factual
beliefs is a normative matter, but that does not turn factual beliefs
into normative judgements.“

62 Cf. Putnam, Representation and Reality (1988) 59/(1991) 117.

63 Aristoteles, De anima I 1,403 b 3-5.

165

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len Hiusern gemeinsam ist, genau dann, wenn wir sei-
nen Zweck verstehen. Haus wird solches genannt,
was Menschen und (Haus-)Tieren als Schutzbau zu
dienen vermag und zu diesem Zweck gebaut worden
1564

Die Tatsache, daf} ein bestimmtes Gebrauchsding vor-
liegt, ist mit der zumindest potentiellen Zweckerfiil-
lung seiner Zweckbestimmung oder mit seinem Ge-
brauchswert gegeben.® Zu priifen, ob etwas Element
einer Klasse von Gebrauchsdingen ist oder nicht, be-
darf es iber das Wissen, daf} es zu einem bestimmten
Zweck hergestellt und bestimmt ist, hinaus einer, je
nachdem eingehenden oder beiliufig vorgenomme-
nen, Tauglichkeitspriifung: der Bewertung, ob es sei-
nem Zweck als brauchbares Mittel zu dienen vermag
oder nicht. Zu testen ist, ob ein Ganzes aus Stoff und
Form zu dem taugt, wozu seine Form es bestimmt.
Daf} es sich um Hauser, und nicht etwa um die Fassa-
den Potemkinscher Dorfer, handelt, ist darum gegebe-
nenfalls mit einem Test auf ihre Bewohnbarkeit zu ve-
rifizieren. Gegenstindlichkeitsbezogene Tatsachenur-

64 Darauf, daff es nicht immer nur eine einzige Funktion gibt, doch
,natiirlicherweise’ nur eine signifikante geben sollte, weist Aristote-
les mit dem Beispiel des vielfiltig verwendbaren Delphischen Mes-
sers hin. Cf. Political 2, 1252 b 2-5; IV 15, 1299 b 10. Cf. Platon, Po-
liteia I 353 a.

65 Damit ware zumindest fur die Klasse der Gebrauchsgegenstinde
das alte metaphysische Diktum erfiillt, daf} alles, insofern es ist, nim-
lich wesenhaft oder wesensgemafl ist, gut ist. Cf. Augustinus, Enchi-
ridion IV 12. Die griffigste Formel hat hierfir im 13. Jh. Philippus
Cancellarius in seiner Summa de bono (ed. Wicki (1985) 5. Q. 1, De
comparatione boni et entis, fol. 1rb) gepragt: ,Bonum et ens con-
vertuntur, quia quidquid est ens, est bonum et e converso.“

166

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

teile, wie sie dem Interesse an physikalischen Tatsa-
chen nachkommen, dienen im angezeigten Fall blof
der Stiitzung eines Werturteils. Wir ziehen dann ein
bestimmtes praktisches Interesse an Hausern in Be-
tracht, innerhalb einer Kultur, die Hauser kennt und
in der, was Haus ist und was nicht, immer wieder neu
bestimmt wird, indem man sich tiber die Kriterien fiir
Bewohnbarkeit und die Anspriiche an das Wohnen
verstindigt.®® Ein Gebrauchsding, etwa ein Haus, das
seine Zweckbestimmung ganz oder weitgehend ver-
fehlt oder geandert hat und deswegen das praktische
Interesse, das im Rahmen kultureller Auslegungen
mit thm verkniipft ist, enttduscht, wird, auch wenn
der Augenschein triigt, nicht mit Recht als Haus be-
trachtet werden konnen.®’

66 So verhilt sich auch der Tauschungsversuch parasitir zu solchen
gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen Wertungen: Potjomkins
Dorfer zielten nicht darauf, die nackte Tatsache der Existenz von
Hiusern, sondern einer Zarin die Prosperitit eines Teils der Krim
vorzutiuschen.

67 Aristoteles, Politica I 2, 1253 a 23-25: ,,Da aber alles durch seine
Leistung und seine Funktion bestimmt ist, darf man Dinge, wenn
sie (in ihrer Funktion) nicht mehr gleich sind, auch nicht als das glei-
che bezeichnen, sondern als verschiedene Dinge gleichen Namens.“
(Ubers. Schiitrumpf) — Foot, Goodness and Choice (1978) 133 f.
konstruiert den Fall einer Gesellschaft, die Gegenstinde besitzt, die
mit unseren Messern physikalisch betrachtet identisch sind, doch
weder fiirs Schneiden hergestellt noch jemals zum Schneiden be-
nutzt werden. Ebd. 134: , These people have objects which look just
like knives, are made of the same material and so on, but they only
use them for some quite different purpose, such as marking plots of
land. If asked whether they had knives we should not say, ,Yes, but
they use them for quite different purposes from us‘, but rather,
,No*, explaining that they did as a matter of fact have things just like
our knives, but that these were actually markers. The equivalent of

167

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Damit soll nicht behauptet werden, jedes Urteil dar-
tiber, ob es sich bei etwas um ein Haus handelt, miisse
stets ,erkenntnisun6konomische® Tauglichkeitspro-
ben machen. Es werden Routinen ausgebildet, und es
spielen sich Routinen ein. In der iiberwiegenden Zahl
der Fille werden Funktionalitit wie Funktionstiich-
tigkeit einem Interpreten durch ein entsprechendes
Erscheinungsbild hinreichend ausgewiesen, und die
Bewertung ist eine Sache der Gewohnbheit. Diese je-
doch begriindetermaflen und tduschungsfrei (Attrap-
pen) vorzunehmen und Zweifel am Bestehen eines
Sachverhalts auszurdumen, ist nur durch Praxis mog-
lich. In anderen Fillen wird das bisweilen Sache von
Experten sein.

Wir haben gesehen, dafl und wie Wertungen sowohl
mittelbar als auch unmittelbar mit Tatsachenurteilen
zusammenhingen und in sie eingehen. Weitere Werte
konnen, wo das Interessse an verlif}lichem Wissen das
wissenschaftliche Erkennen und Begriinden metho-
disch regiert, namhaft gemacht werden. Wir nennen
sie alethische und epistemische Werte. Notwendig-
keit wird als alethischer Wert angestrebt, wenn nur sol-
che Urteile anerkannt werden diirfen, die notwendig
wahr sind.®® Kohirenz ist als epistemischer Wert zu be-

our word ,knife would not exist in their language just because they
had a word to name these objects indistinguishable by such things
as shape and colour from our knives.“ — Cf. Katz, Semantic Theory
and the Meaning of ,Good* (1964) 756 u. Putnam, The Meaning of
,Meaning* (1975 b) 242 £./(1979) 58.

68 Von weiteren methodischen Entscheidungen hingt ab, welcher
Spezifizierung des Notwendigkeitsbegriffs gefolgt werden soll:
1) analytischer Notwendigkeit, wie sie aufgrund der Bedeutung
und des Zusammenhangs inhaltlicher Satzelemente besteht, 2) logi-

168

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trachten, wenn nur solches als Tatsache zu akzeptie-
ren ist, was sich widerspruchsfrei einer sinnvollen
und bereits als kohirent erwiesenen Ordnung beste-
hender Sachverhalte einfiigen [ift.*” Gilt indes die An-
sicht, daf} ein Wissen nicht in einem primir kogniti-
ven Sinne sicher, sondern in einem praktischen Sinne
operabel zu sein habe und seine Verliflichkeit darum
nicht Sache rationaler Begriindung, sondern anwen-
dungsbezogener Bewdihrung sei, stellt sich der Wert-
bezug dieses Wissens von selber ein.

3.5 Wissenschaftlichkeit und moralische Werte

Und doch: Welche Werte auch angefiihrt und bemiht
werden, es sind darunter keine moralischen Werte.
Zwar ist es richtig, dafl kein Wissenschaftler fir sich
allein forscht und jeder deswegen auf die Wahrhaftig-
keit seiner Quellen, Kollegen oder Informanten ange-
wiesen ist. Zwar ist es richtig, daf} ein Tatsachenwis-
sen unter diesen Bedingungen nur unter Beachtung

scher Notwendigkeit aufgrund der formalen Struktur von Sitzen
und ihren Operatoren, 3) metaphysischer Notwendigkeit im Rah-
men einer Semantik moglicher Welten (cf. Kripke, Naming and Ne-
cessity (1980) 35£./(1981) 45 f.), 4) kausaler Notwendigkeit als Be-
dingung von Bedingtem (Kant) oder 5) der Idee einer absoluten
Notwendigkeit, solchem, ,was vor sich selbst nothwendig ist“ (R
4033, XVII 391,,;) als einem ,,Grentzbegrif“ (R 4033, XVII 423,,)
kausaler Notwendigkeit.

69 Cf. Carnap, Emprismus, Semantik und Ontologie (1972) 260:
»Etwas als ein wirkliches Ding oder Ereignis anzuerkennen, bedeu-
tet, es mit Erfolg dem System von Dingen an einer bestimmten
Raum-Zeit-Stelle einzuverleiben, so daf} es mit den anderen Dingen
zusammenpaflt, die als real gemaff den Regeln des Rahmenwerks
anerkannt sind.“

169

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Normen zustande kommen kann. Doch es be-
steht keine redliche Moglichkeit, aus denjenigen Wer-
ten und ,Tugenden’, deren Befolgung unser epistemi-
sches Wissen befordert, eine Ethik zu entwickeln, die
mehr wire als die Explikation eines Berufsethos, wie
es sich — hier ist am open-question-Argument festzu-
halten - einer moralischen Befragung, deren Kriterien
aus diesem Ethos selbst nicht zu gewinnen sind, zu
stellen hatte. Nichts spricht dafiir, das Unternehmen
Wissenschaft fiir ein moralisches zu erklaren,” weil es
intern, um erfolgreich operieren zu kénnen, bisweilen
moralischen Regeln zu folgen hat, so daf} der wissen-
schaftliche Erfolg oder Fortschritt in einer Art sikula-
ren Neocalvinismus nachgerade zum Moralititsindi-
kator wiirde. Nichts spricht dafiir, wissenschaftsin-
tern bewahrte Regeln zu allgemein moralisch verbind-
lichen Regeln zu erklaren (weil wir keine besseren als
die wissenschaftlichen hitten).”! In nichts sehe ich die

70 Gegen Mohr, Homo investigans und die Ethik der Wissenschaft
(1991) 83: ,Fiir den Wissenschaftler ist zuverlissiges Wissen das
héchste Ziel, der iiberragende terminale Wert, nach dem er strebt.
Erkenntnis ist das leitende Ideal, die richtungsgebende Determinan-
te. Von diesem Wert lebt die Wissenschaft. Insofern ist Wissenschaft
eine moralische Institution, denn in dem Augenblick, wo ich Wis-
senschaft betreibe, ordne ich alles diesem Wert ,zuverlissiges Wis-
sen‘ unter; als Wissenschaftler praktiziere ich einen ethischen
Kodex, der sich konsequent aus der Akzeptanz des terminalen
Werts ergibt.”

71 Nicht mehr als die Ausarbeitung eines Berufsethos sehe ich in
Schmidts Versuch der Ableitung einer Moral aus wissenschaftli-
chen Normen. Schmidt, Ethical Norms in Scientific Method (1959)
648/(1979) 358: ,, The view that science concerns only what is the
case comes from considering only the content of scientific knowl-
edge. But that content is scientific only if it has been achieved by a

170

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralitdt einer Tatsachenwissenschaft aus ihr selbst
gewihrleistet, in nichts das Korpus ihrer Regeln als
ethiktauglich erwiesen, schon gar nicht schreibt es
eine bestimmte, einzig mogliche Ethik vor.

Wir haben gesehen, dafl Wissenschaft ohne bestimmte
Wertungen nicht operieren kann, haben aber gleich-
falls gesehen, daf} sich unter diesen Wertungen, die
bestimmte ontologische Wertungen einschlieffen, die
Max Webers Dichotomiegebot tangieren, keine ge-
nuin moralischen finden. Im Rekurs auf eine empi-
risch orientierte Wissenschaftlichkeit tiberhaupt lafit
sich eine Wiirde des Menschen nicht begriinden. Daf}
eine solche Begriindung prinzipiell unmoglich ist,
weil ein absoluter Wert etwas wire, das sich mensch-
licher Diskursivitit entzieht, weil es zu deren Grenze
gehort, das ineffabile ist, weil es Bedingung der Mog-
lichkeit alles Sagens ist, ist die These Wittgensteins,
der ich mich im folgenden zuwende.

particular method. If a method is 2 means to some goal, it includes
prescriptions concerning how one ought to proceed to reach this
goal. Such ,oughts* provide the ethical norms necessary to the prac-
tice of science. This is how and where science includes values.”
Schmidt behauptet ferner (ebd. 649/359), daf}, im Hinblick auf unse-
re mafigeblich von Wissenschaft geprigte Gesellschaft, ,the ethical
norms in scientific method are adequate and reliable for many value
decisions, and thus are a suitable starting point (...) That they are a
suitable starting point is a fact about society and science today. That
they are not smuggles-in value premises.“ Ebd. 652/364: ,I think
they are both basic and sufficent enough to provide a framework
for the relations of nations, groups, and individuals (...) Thus it is
that the international character of science can supply an interna-
tional set of ethical norms.“

171

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Ludwig Wittgenstein —
,;running against the walls of our cage*

»Moral predigen ist schwer, Moral begriinden unméglich.“7?
Wittgensteins Uberlegungen zur Ethik, bald nach sei-
ner Riickkehr nach Cambridge in einer einzigen Vorle-
sung im Jahr 1929 oder 1930 vorgetragen,” weisen
eine gewisse Verwandtschaft mit den Weberschen auf.
Auch Wittgenstein erhebt den Vorwurf der Sinnlosig-
keit wissenschaftlicher Werturteile, doch verleiht er
dem Problem einen neuen Akzent. Nicht die Schwie-
rigkeit intersubjektiver Vermittlung und Akzeptanz
steht im Vordergrund. Die Grenzen der Erkenntnis
und der Sprachfihigkeit ethischer Werte verlangen,
nach wissenschaftlichem Modus abgesteckt zu wer-
den. Diese Grenzen schreitet Wittgensteins Denken
ab. Das Bedauern, sich philosophisch nicht tber sie
hinwegsetzen, sondern sich an ihnen allenfalls wund-

72 Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis (1984 b) 118 in
Abwandlung des Schopenhauerschen Mottos: ,Moral predigen ist
leicht, Moral begriinden schwer.“ Schopenhauer, Uber den Willen
in der Natur (1988 b) 315 u. ders., Uber die Grundlage der Moral
(1988 a) 489. Cf. Patzig, Ethik ohne Metaphysik (1971) 3: ,Moral
predigen ist sinnlos, Moral begriinden unméglich.“

73 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 3-12/(1989) 9-19. Das
Zitat meiner Uberschrift findet sich dort 12/19. - Ich beziehe mich
in meinen Ausfithrungen dieses Abschnitts auf den Wittgenstein
des Tractatus, zu dem ich die Position des Ethikvortrags hinzurech-
ne. Daf} Wittgenstein den ,,Sinn“ des Tractatus gleichfalls als einen
ethischen verstanden wissen wollte, hat er in einem Brief Mitte Ok-
tober 1919 dem Verleger Ludwig von Ficker mitgeteilt. Und er be-
grindet: ,,Es ist nimlich das Ethische durch mein Buch von Innen
her begrenzt; und ich bin iiberzeugt, daf§ es, streng, NUR sO zu be-
grenzen ist.“ Wittgenstein, Briefe (1980) 96.

172

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stoflen zu konnen, wird er dabei nicht los und mochte
dies wohl auch kaum. So bekennt er:

»Es dringte mich, gegen die Grenzen der Sprache anzuren-
nen, und dies ist, glaube ich, der Trieb aller Menschen, die je
versucht haben, iiber Ethik oder Religion zu schreiben oder
zu reden. Dieses Anrennen gegen die Winde unseres Kafigs
ist vollig und absolut aussichtslos. Soweit die Ethik aus dem
Whunsch hervorgeht, etwas tiber den letztlichen Sinn des Le-
bens, das absolut Gute, das absolut Wertvolle zu sagen,
kann sie keine Wissenschaft sein. Durch das, was sie sagt,
wird unser Wissen in keinem Sinne vermehrt. Doch es ist ein
Zeugnis eines Dranges im menschlichen Bewufitsein, das
ich fiir mein Teil nicht anders als hochachten kann und um
keinen Preis licherlich machen wiirde.“7*

Wittgenstein schliefft sich zunachst einmal der Moore-
schen Bestimmung der Ethik als der ,allgemeine[n]
Untersuchung dessen, was gut ist“, ,was Wert hat“

74 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 11£./(1989) 18f. Cf.
ders., Wittgenstein und der Wiener Kreis (1984 b) 118. Ahnlich hat
sich Wittgenstein, wie Waismann iberliefert, im Dezember 1929 im
Hinblick auf Heideggers Sein und Zeit (1927) geiuflert. Ebd. 68:
»Ich kann mir wohl denken, was Heidegger mit Sein und Angst
meint. Der Mensch hat den Trieb, gegen die Grenzen der Sprache an-
zurennen. Denken Sie z. B. an das Erstaunen, daf8 etwas existiert.
Das Erstaunen kann nicht in Form einer Frage ausgedriickt werden,
und es gibt auch gar keine Antwort. Alles was wir sagen mogen,
kann a priori nur Unsinn sein. Trotzdem rennen wir gegen die Gren-
ze der Sprache an (...) Dieses Anrennen gegen die Grenze der Spra-
che ist die Ethik.“ Cf. ders., Philosophische Untersuchungen § 119:
»Die Ergebnisse der Philosophie sind die Entdeckung irgendeines
schlichten Unsinns und Beulen, die sich der Verstand beim Anren-
nen an die Grenzen der Sprache geholt hat. Sie, die Beulen, lassen
uns den Wert jener Entdeckung erkennen.“ Cf. ders., Philosophie
§ 90 (1989 b) 196 [425].

173

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

an,”® um dann relative und absolute Werte bzw. Wert-
urteile zu unterscheiden. Absolute Werturteile zu tref-
fen, absolute Werte zu markieren und absolute Sol-
lensforderungen zu erheben, wiren die Aufgaben der
Ethik, falls es sie gibe. Relative Werturteile gehoren
dagegen nicht in ihr Ressort; sie sind, behauptet Witt-
genstein, samtlich Aussagen tiber Tatsachen oder las-
sen sich in solche umformulieren, weil ,gut® in seiner
relativen Bedeutung soviel heifle wie: ,einem vorher
festgelegten Mafistab gerecht werden.“7¢

,Dies ist eine gute Pianistin’, heifft demnach: Sie ist in
der Lage, auch Stiicke von hohem Schwierigkeitsgrad
mit grofler Gelaufigkeit zu spielen. ,Dies ist der richti-
ge Weg nach Canossa‘, meint soviel wie: ,Wenn Sie
von moglichst ziigig nach Canossa gelangen wollen,
sollten Sie diesen Weg einschlagen‘. Der Imperativ
,Schlagen Sie diesen Weg ein!‘ ist ein hypothetischer,
kein moralischer. Die beschriebene Giite von Weg
oder Pianistin ist relativ im Hinblick auf ein Ziel oder
eine zuvor festgelegte Erwartung. Das Pradikat ,rich-
tig*, ,gut oder ,wertvoll® charakterisiert stets die Mit-
tel, nicht aber die Zwecke;”” es sind die Mittel ,zu

75 Moore, Principia ethica § 2 (1959) 2/(1970) 30; Wittgenstein, Lec-
ture on Ethics (1965) 4/(1989) 10.

76 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 5/(1989) 11. Eine dhnli-
che These vertritt in jingerer Zeit Mackie, Ethics (1977) 55 {./(1983)
68: ,,,Gut‘ bedentet ,etwas ist von der Art, daf$ es dem in Frage ste-
henden Erfordernissen usw. gensigt*.“

77 Nietzsche bestimmt das Gut- bzw. Schlimmsein eines Mittels
fiir einen Zweck als Charakteristik jeden Werts und negiert damit
die Existenz eines Unterschieds zwischen moralischem und nicht-
moralischem Wert sowie zwischen moralischem und nichtmorali-
schem Werturteil. Cf. Nietzsche, KritGA VIL1, 159, Fragment 4

174

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einem willkirlich im voraus festgelegten Ziel.“’* Ob
es gut ist, Klavier zu spielen oder nach Canossa zu ge-
hen, muf solange ungeklart bleiben, wie sich diese Zie-
le nicht ihrerseits als Mittel zu weiteren Zwecken in-
terpretieren lassen, und muf} ginzlich unbeantwortet
bleiben, wenn es unmaglich sein sollte, einen derarti-
gen Zweck anzugeben. Wir haben zu erwigen, wann
uns ein Mittel durch die Angabe von Zwecken hin-
langlich gerechtfertigt erscheint und wir das Fragen
nach Zwecken abbrechen.”

Alle relativen Werturteile sind Aussagen iber Fakti-
sches.®® Keine Tatsachenaussage kann ein absolutes

[147]: ,,Gut zu etwas®, ,schlimm fiir etwas: urspriinglich sind alle
moralischen Urtheile Urtheile iber Mittel zu Zwecken. Aber man
vergafl allmahlich die Zwecke, und ,gut® ‘schlecht’ blieb tibrig — als
ob es an sich etwas Gutes geben konnte. Man lobte und tadelte im-
mer in Hinsicht auf einen Zweck: endlich aber leugnete man den
Zweck, um ganz voll loben und tadeln zu konnen, als nimlich Ge-
fihle wie Verehrung, Liebe oder Ekel sofort bei diesen Mitteln emp-
funden wurden. Der Affekt also ist es, der das ,Gute an sich® geschaf-
fen hat und das ,Bose an sich®.“

78 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 7/(1989) 13. So auch
Strawson, Ethical Intuitionism (1949) 26/(1974) 105: ,,When the
jury brings in a verdict of guilty on a charge of murder, they do so be-
cause the facts adducted in evidence are of the kind covered by the
definition of ,murder‘.“

79 Cf. Wittgenstein, Uber Gewiflheit (1984 d) 160f.: ,Die Begriin-
dung aber, die Rechtfertigung kommt zu einem Ende; — das Ende
aber ist nicht, daf} uns gewisse Sitze unmittelbar als wahr einleuch-
ten, also eine Art Seben unsrerseits, sondern unser Handeln, wel-
ches am Grunde des Sprachspiels liegt.

80 Den Ansatz zu einer Theorie, die Werturteile deshalb als Tatsa-
chenurteile beschreiben kann und muf}, weil es sich bei dergleichen
Urteilen in Wahrheit um Urteile iiber ,bestimmte Zustinde des Sub-
jekts“ handle, hat bereits Durkheim, Sociologie et Philosophie
[1924] (1963) 118/(1967) 137 {. beschrieben.

175

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder ethisches Werturteil sein.8! Die Welt aber ist, wie
Wittgenstein im Tractatus 1.1 sagt, eine Welt von Tat-
sachen. Scheint etwas ein absoluter Wert zu sein, so
korrespondiert ihm keine Tatsache, kann ihm keine
Tatsache korrespondieren. Wire die Rede von absolu-
ten Werten jedoch eine gleichnishafte, dann miifite es,
wie Wittgenstein 1929/30 allegorisches Sprechen ver-
steht, unter der Primisse, daf} ein Gleichnis stets ein
Gleichnis fiir etwas ist, moglich sein, dieses Gleichnis
durchzustreichen und in eine unmetaphorische Rede
zurickzuiibersetzen, damit ,dahinter* die Tatsache,
auf die es sich bezieht, wieder zum Vorschein
kommt.#? Die Allegorie oder das Gleichnis miussen
sich in naturwissenschaftliche Prosa uibertragen las-
sen. Wo dies nicht gelingt, ist die Rede — wissenschaft-
lich betrachtet — Unsinn und nicht einfach blof}
falsch.®* Dient die Rede von absoluten Werten hin-

81 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 6/(1989) 12.

82 Ebd. (1965) 10/(1989) 16 f{. Cf. ders., Wittgenstein und der Wie-
ner Kreis (1984b) 117: ,Die Reden der Religion sind auch kein
Gleichnis; denn sonst miifite man es auch in Prosa sagen kénnen.“
83 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 9 u. 10/(1989) 15 u. 17.
Cf. Tractatus 6.53: ,Die richtige Methode der Philosophie wire
eigentlich die: Nichts zu sagen, als was sich sagen 1afit, also Sitze der
Naturwissenschaft — also etwas, was mit Philosophie nichts zu tun
hat —, und dann immer, wenn ein anderer etwas Metaphysisches sa-
gen wollte, ihm nachzuweisen, daff er gewissen Zeichen in seinen
Satzen keine Bedeutung gegeben hat.“ Das Philosophische daran:
dies ist ein philosophischer Gedanke der Unméglichkeit von Philo-
sophie. — Zur These vom Unsinn ethischer Sitze cf. Carnap, Uber-
windung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache
(1931) 237: ,Die objektive Giiltigkeit eines Wertes oder einer Norm
kann ja (auch nach Auffassung der Wertphilosophen) nicht empi-
risch verifiziert oder aus empirischen Sitzen deduziert werden; sie
kann daher tberhaupt nicht (durch einen sinnvollen Satz) ausge-

176

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegen der Beschreibung des Erlebnisses eines Wert-
fuhlens, so laflt sich dieses Erlebnis als psychische Tat-
sache beschreiben und wire damit wieder auf einen re-
lativen Wert zurechtgestutzt. Von einer Wiirde des
Menschen zu sprechen, wire demnach eine Emphase,
deren Gebrauch Wittgenstein ,,um keinen Preis licher-
lich machen wiirde“.® Sie eroffnet uns die Moglich-
keit, Zeugnis von einem Drang ,,im menschlichen Be-
wufltsein abzulegen (z.B. Zeugnis davon, daf} wir,
sc. wir Gebildeten, alle gern Metaphysiker wiren,
wenn wir nur konnten), ohne daff ihm ein wissen-
schaftlich oder sonst irgendwie beschreibbarer Sach-
verhalt korrespondierte.?

sprochen werden. Anders gewendet: Entweder man gibt fiir ,gut
und ,schon‘ und die iibrigen in den Normwissenschaften verwende-
ten Pridikate empirische Kennzeichen an oder man tut das nicht.
Ein Satz mit einem derartigen Pridikat wird im ersten Fall ein empi-
risches Tatsachenurteil, aber kein Werturteil; im zweiten Fall wird
er ein Scheinsatz; einen Satz, der ein Werturteil ausspriche, kann
man tiberhaupt nicht bilden.“ Ebd. 238: ,,Die (Schein-)Satze der Me-
taphysik dienen nicht zur Darstellung von Sachverbalten, weder
von bestehenden (dann wiren es wahre Sitze) noch von nicht beste-
henden (dann wiren es wenigstens falsche Sitze); sie dienen zum
Ausdruck des Lebensgefiihls.“

84 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 12/(1989) 19.

85 Zum Emotivismus cf. Stevenson, Ethics and Language [1944]
(1967) 13: ,Moral judgements are concerned with recommending
something for a approval or disapproval“. Aus dieser These leitet er
sogenannte working models ab (21): ,,1) , This is wrong‘ means / dis-
approve of this; do so as well. 2) He ought to do this‘ means I disap-
prove of this leaving undone; do so as well. 3) ,This is good* means /
approve of this; do so as well.“ S. 228 erliutert Stevenson sein wor-
king model 3) genauer: ,,,X is good‘ means I approve of this, having
carefully reflected on the matter’, except that ,good‘ has a more
strongly laudatory emotive meaning“. — Dagegen Ziff, Semantic
Analysis (1960) 224: , The thesis that there is some intimate relation

177

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn sinnvolle Rede per definitionem Rede tiber be-
schreibbare (empirische) Tatsachen® ist und jedes
Werturteil, wenn es eine sinnvolle Rede zu sein bean-
sprucht, sich durch eine Rickiibersetzung der gleich-
nishaften Rede auf die darin verborgene Aussage tiber
eine Tatsache reduzieren konnen lassen muff, dann ist
auch per definitionem eine sinnvolle, wissenschaftli-
che Rede iiber absolute Werte unmdéglich. Diese nam-
lich zeichnet sich durch die Irreduzibilitit ihrer Meta-
phorizitit aus. Sie ist nicht in Tatsachensprache iiber-
setzbar. Deswegen sind absolute Werte nicht theorie-
zuginglich (,not theory-amenable“), wie Grice, den
Typ des Wittgensteinschen Skeptizismus beschrei-
bend, sagt.¥” Wir treffen sie mit unserer Sprache nicht,
denn in unserer Sprache sind alle Sitze gleichwertig,®

between ,good" and ,approve is a peculiarly elusive one, for it is not
at all clear what the relation is supposed to be.“ — Ebd. 233: , There
is nothing odd or even deviant about (115-116)“: ,,(115) That is a
good potato but I detest potatoes. (116) That is a good screwdriver
but I have no interest in screwdrivers.“ — Fiir spezielle Fille morali-
scher Werturteile, bei denen die Hinsicht der Beurteilung eindeutig
ist, halt allerdings auch Ziff einen Gleichklang von ,good* und ,ap-
prove* fiir zwingend. Ebd. 223: ,We approach oddity in (90)

(90) George 1s a good Person but I don’t approve of him. for this
might suggest that one is saying *(91)

*(91) George is a good person but I don’t approve him as a person.”
86 Kienzle, Die semantische Form des Guten (1983) 44 u. 137f.
zeigt, dafl und wie es einer Theorie, die eine solche Auffassung und
ein derartiges Selbstverstindnis vertritt (Wittgenstein und Carnap)
moglich ist, ihre eigenen Sitze fiir sinnvolle Sitze zu halten und sie
als solche auszuweisen.

87 Grice, The Conception of Value (1991) 38f.

88 Cf. Wittgenstein, Tractatus 6.4. Zwar konnen wir mit Werten lo-
gisch operieren, doch sagen wir dann gerade nichts in dem von Witt-
genstein angezielten Sinn iber diese Werte. Schlick, Fragen der

178

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keiner unserer Sitze besitzt eine moralische Autori-
tit, etwas in sich moralisch Verpflichtendes und Hand-
lungsantreibendes, das ihn tiber Tatsachenbeschrei-
bungen hinaushébe. Es kann in dieser Sprache keinen
kategorischen Imperativ geben.

»Es gibt keine Sitze, die in einem absoluten Sinne erhaben,
wichtig oder belanglos sind.“%°

Sprechen wir, so sprechen wir jederzeit uiber Fakten.
In ihnen 138t sich Ubernatiirliches nicht ausdriicken,
weil Sprechen als solches auf die Rede tiber Natiir-
liches verpflichtet. Wollten wir aber Ubernatiirliches
auf irgendeinem Wege unvermittelt zum Ausdruck
bringen, so produzierten wir Unsinn und hitten es
abermals verfehlt.

Die Zwickmihle ist perfekt erdacht: Jede sinnhafte
Rede widerlegt als solche, daff es sich bei ithr um eine
Rede iiber Ethik (Ubernatiirliches) handeln kénnte.
Jede Rede iiber Ethik (Ubernatiirliches) miifite be-

Ethik (1984) 131 (= (1930) 81): , Tautologische Sitze kann man tber
alles bilden, also natiirlich auch iiber Werte. Schreibe ich z.B. den
Satz hin: ,Wenn der Wert A grofier ist als der Wert B, so ist der Wert
B kleiner als der Wert A‘, so habe ich mit diesem wahren Satze er-
sichtlich iiberhaupt nichts iiber Werte gesagt, sondern nur die Aqui-
valenz zweier verschiedener Ausdrucksweisen aufgezeigt. Der hin-
geschriebene Satz ist auch gar keine Aussage der Wertlehre, son-
dern gehort der Logik an.“

89 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 6/(1989) 12. Cf. Schulte,
Wittgenstein (1989) 97: ,,Ebenso, wie alle Tatsachen sozusagen auf
der gleichen Ebene liegen, so liegen auch alle Sitze auf der gleichen
Ebene.“ Cf. Wittgenstein, Tractatus 6.42: ,Darum kann es auch
keine Sitze der Ethik geben. Sitze konnen nichts Hoheres aus-
driicken.“

179

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reits im Ansatz scheitern, weil sie nicht linger als sinn-
hafte Rede zu betrachten wire. So wird der Unsinn
zum Wesen ethisch gebrauchter Worter und solcher
Gebrauch zu einem Miflbrauch.”® Wer sich dieser Leh-
re von der Ineffabilitit des absoluten Wertes an-
schlieflt, dem bleibt mit dem beriihmten Satz 7 des
Tractatus allein die in ein Gebot gekleidete Verhei-
fung, es gibe jenseits der Tatsachen noch etwas, dar-
iber sich — mit Recht und sinnvoll - schweigen lasse,
ja dariiber geschwiegen werden misse, weil es das
eigentlich zu Sagende, doch zugleich das unmoglich
Sagbare sei.”" ,Unsagbarer Lebenssinn und aussprech-
barer semantischer Sinn driften unversohnbar ausein-
ander.“*?

Verkniipfen wir nun Wittgensteins mit dem Weber-
schen Argument, so zeigt sich Folgendes: Sind Werte
Ubernaturlich, Tatsachensitze aber Rede von Empiri-
schem, dann verhindern Wertungen das Verstehen
von Tatsachen, weil ihnen tiberhaupt kein Sachver-

90 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 11/(1989) 18: Ich sehe,
»dafl nicht nur keine erdenkliche Beschreibung imstande wire zu
schildern, was ich unter absolutem Wert verstehe, sondern dafl ich
jede sinnvolle Beschreibung, die iiberhaupt jemand méglicherweise
vorschlagen konnte, von vornherein und eben aufgrund ihrer Sinn-
haftigkeit ablehnen wiirde. Das bedeutet: Ich sehe jetzt, daf} diese
unsinnigen Ausdriicke nicht deshalb unsinnig waren, weil ich die
richtigen Ausdriicke noch nicht gefunden hatte, sondern dafl ihre
Unsinnigkeit ihr eigentliches Wesen ausmacht. Denn ich wollte sie
ja gerade dazu verwenden, tber die Welt — und das heifit uber die
sinnvolle Sprache — hinauszugelangen.”

91 Cf. Wittgenstein, Briefe (1980) 97 (Brief an von Ficker Mitte Ok-
tober 1919). Cf. ders., Geheime Tagebiicher (1991) 73, Eintragung
vom 7.7.1916.

92 Frank, Stil in der Philosophie (1992) 91.

180

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

halt, d. h. weder ein bestehender noch ein nichtbeste-
hender, entspricht. Und darum ist auch klar, warum
ein unendlicher Krieg zwischen den Wertungen
herrscht; nicht nimlich weil das richtige Verfahren
zur Entscheidung tber strittige Fragen noch nicht ge-
funden ist, sondern weil es mangels korrespondieren-
der Sachverhalte gar nichts zu entscheiden gibt. Denn
erst die Sachverhalte ermoglichen die Wahrheit oder
Falschheit eines in einer Tatsachensprache formulier-
ten Satzes, und nur als wahrer oder falscher Satz ist er
Webers und Wittgensteins Ansichten zufolge sinnvoll.

»Die Philosophie beschreibt, welche Aussagen Sinn haben
und welche Aussagen keinen Sinn haben (...) Ethische und
asthetische Urteile sind keine Sitze, denn sie lassen sich
nicht verifizieren.“%

Sie gehoren nicht zum Universum dessen, was der
Fall ist.

Wer den Gedanken der Menschenwiirde im Sinne
eines absoluten Werts wissenschaftlich zu begriinden
sucht, verstofit somit entweder gegen Elementaria des
Wissenschaftsreglements oder gegen die logischen Re-
geln der Sprache. Einen noch krasseren Ansatz, mit
der Wiirde des Menschen als absolutem Wert aufzu-
raumen, stellt Schopenhauers Frontalangriff auf die
Kantsche Philosophie der Menschenwiirde dar, den
ste, trifft die Kritik, nicht einmal mehr als Gedanke
tbersteht, geschweige denn, dafl sie Gegenstand wis-

93 Cf. Wittgenstein, Vorlesungen 1930-1935 (1989 a) 87.

181

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senschaftlicher Begriindung sein kénnte. Unabhingig
von bestimmten Rationalitits- und Realitatsauffassun-
gen sucht Schopenhauer Menschenwiirde als ein hol-
zernes Eisen bloflzustellen. Er weist auf einen Wider-
spruch im Begriff eines absoluten Werts und dem
eines Zwecks an sich selbst hin.

5. Der ,absolute Onkel —
Schopenhauers Versuch
einer semantischen Widerlegung

des Kantschen Menschenwiirdebegriffs

s[D]enken®, so Kant, ,kann ich, was ich will, wenn ich mir
nur nicht selbst widerspreche, d.1. wenn mein Begriff nur
ein moglicher Gedanke ist, ob ich zwar dafir nicht stehen
kann, ob im Inbegriffe aller Moglichkeiten diesem auch ein
Objekt korrespondiert oder nicht.“ (KrV B XXVI Fn.)

Widerspruchsfreiheit ist die sowohl notwendige als
auch hinreichende Bedingung dafiir, dafl etwas Ge-
dachtes ein ,,moglicher Gedanke ist. Daraus a3t sich
mit Kant, einer stirkeren Lesart folgend, zumindest
die ontologische Konsequenz ziehen, daf} nichts exi-
stiert, dessen Begriff einen Widerspruch enthilt. Der
Satz vom zu vermeidenden Widerspruch ist, wie Kant
ithn gebraucht, ein negatives Existenzkriterium:

»Keinem Dinge kommt ein Pridikat zu, welches ihm wider-
spricht, heifit der Satz vom Widerspruch.“ (KrV B 190)%

94 Aristoteles, der dieses Prinzip erstmalig als Prinzip (arche) nam-
haft gemacht hat (cf. Platon, Politeia IV 436 e — 437 a), driickt es in

182

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Noch bevor zu priifen ist, ob einem Begriff ein Ob-
jekt entspricht, ist die Probe auf die logische Méglich-
keit des Begriffs zu machen. Fillt der Test negativ aus
und ist der Begriff kein moglicher Gedanke, so ist der
zweite Schritt obsolet geworden.

»Von welchem Inhalt auch unsere Erkenntnis sei, und wie
sie sich auf das Objekt beziehen mag, so ist doch die allge-
meine, obzwar nur negative Bedingung aller unserer Urteil
tiberhaupt, dafl sie sich nicht selbst widersprechen; widri-
genfalls diese Urteile an sich selbst (auch ohne Riicksicht
aufs Objekt) nichts sind.“ (KrV B 189)

Sprachanalyse ist als Bedeutungsanalyse auch fir das
Forschen in der reinen Vernunft bedeutsam.” Die
Aussagen, in denen Vernunftprinzipien ausgedrickt
werden, sind an sprachliche Regeln gebunden. Wer
Anspruch auf eine korrekte Darstellung dieser Ver-

drei recht unterschiedlichen Formulierungen aus: 1) in einer ontolo-
gischen, 2) in einer logischen und 3) in einer psychologischen. -
1) Metaphysik IV 3, 1005b 19{.: ,Daf ein und dasselbe [Pradikat]
ein und demselben [Subjekt] nach derselben Hinsicht gleichzeitig
zukommt und nicht zukommt, ist unméglich (Ubers. u. Einfiigun-
gen von Tugendhat/Wolf, Logisch-semantische Propideutik (1986)
53). — 2) Metaphysik IV 6, 1011 b 13f.: ,Der Satz ,kontradiktori-
sche Aussagen konnen nicht zugleich wahr sein® [ist] der sicherste
unter allen (Ubers. Bonitz). — 3) Metaphysik IV 3, 1005 b 23 f.: ,,Es
[ist] unmdglich (...), daf} jemand annehme, dasselbe sei und sei [zu-
gleich] nicht.“ (Ubers. Bonitz) — Kants Formulierung kann, je nach
Auslegung, dem ersten oder zweiten Typ zugeordnet werden. Lie-
Be sich fiir das Prinzip ein Beweis erbringen, so wire er fiir die bei-
den ersten Varianten apriorisch und fiir den dritten empirisch zu
fithren. Cf. Lukasiewicz, Uber den Satz des Widerspruchs bei Ari-
stoteles (1910) 16 1., 21 u. 21 Fn. 1/(1988) 60, 63 u. 74f. Anm. 4.

9 Cf. Kohler, Reflexive, transzendentale und skeptische Argumen-
te (1988) 230.

183

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nunftprinzipien erhebt, ist gehalten, Kollisionen mit
den Regeln des Gebrauchs der Worter zu vermeiden.
Verstofle gegen die semantischen und syntaktischen
Regeln der Sprache kommen in bestimmten Fillen
Verstoflen gegen die logischen Regeln der Vernunft
gleich. Sprachlicher Unsinn kann nicht als Losung der
Vernunft ausgegeben werden.

Schopenhauer nimmt Kant beim Wort. Strenggenom-
men bemiiht er, wenn er Kants Idee der Menschen-
wirde zu widerlegen sucht, kein skeptisches Argu-
ment. Er hilt auch nicht die Frage nach der Existenz
oder Nichtexistenz eines absoluten Werts des Men-
schen fir unentscheidbar, sondern erklirt jede der-
artige Existenzbehauptung samt der sich an sie
kniipfenden praktischen Konsequenzen fur unsinnig.
Schopenhauer argumentiert wie auch Moore von
einem Standpunkt tberlegener logisch-semantischer
Kenntnis aus. Ist sein Argument stichhaltig, ist da-
mit die Nichtexistenz einer menschlichen Wiirde —
zumindest in der Kantschen Version - allein auf-
grund einer discobaerentia terminorum analytisch
bewiesen.

Wenn Kant sagt: ,der Mensch und tberhaupt jedes
verniinftige Wesen existirt als Zweck an sich selbst”
(GMS 428,;), und daraus folgert, er besitze als ein sol-
cher Selbstzweck eine Wiirde, nimlich einen absolu-
ten, ,unbedingten, unvergleichbaren Wert“ (436,),
so nennt Schopenhauer diese Rede, ohne sich auf die
Kantsche Argumentation im Detail einzulassen, be-
reits deswegen falsch, weil sie gegen die semantischen
Regeln unserer Sprache verstofle. Eine einfache
Sprachbetrachtung entdeckt ihm, daff ,,jene zwei Defi-

184

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nitionen die Logik beleidigen®,* da sie, wie er sich si-
cher ist, beide selbstwiderspriichlich sind. Denn
Zweck, darauf besteht Schopenhauer, ist ein relationa-
ler Begriff. Einen Zweck gibt es nur durch einen Wil-
len, der ihn setzt, der sich etwas zum Zweck macht, zu
dessen Verwirklichung thm Mittel dienen. In einer
von Kant abweichenden Terminologie heifdt es:

Zweck ist das direkte Motiv eines Willensaktes, Mittel das
indirekte (simplex sigillum wveri). Er [Kant] aber schleicht
durch seine wunderlichen Definitionen zu dem Satz: ,Der
Mensch, und iiberhaupt jedes verniinftige Wesen, existirt als
Zweck an sich selbst.* — Allein ich mufl geradezu sagen, dafl
Jals Zweck an sich selbst existiren‘ ein Ungedanke, eine con-
tradictio in adjecto ist. Jeder Zweck ist nur in Beziehung auf
einen Willen, dessen Zweck (...) er ist. Nur in dieser Rela-
tion hat der Begriff Zweck einen Sinn, und verliert diesen, so-
bald er aus ihr herausgerissen wird. Diese ihm wesentliche
Relation schliefit aber nothwendig alles ,An sich* aus.“”’

Ist die Bedeutung des Ausdrucks ,Zweck‘ wesentlich
durch eine Relation festgelegt, so dafl ein Zweck stets
der Zweck eines Willens und Relationalitit mithin ein
implizites, wesentliches oder notwendiges Pradikat
von Zweck ist, ohne das ,Zweck‘ zu denken unmog-
lich ist. Und ist ferner Kants Wendung, ,an sich
selbst’, genau so zu verstehen, dafl sie zugleich und in
derselben Hinsicht eine Negation jeder Relationalitit
darstellt, dann verstofit die Rede vom Zweck an sich
selbst in der Tat gegen den Satz vom zu vermeidenden
Widerspruch. ,Zweck an sich selbst® geh6rt dann zu

% Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 518.
97 Ebd. 517.

185

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jener Form begrifflichen Widerspruchs (contradictio
in terminis), die contradictio in adjecto heifit.”® Dies
18t sich folgendermaflen darstellen:

1) Gegeben sei der Ausdruck (S), dessen Bedeutung
(intensional) die (wesentliche) Eigenschaft p impli-
ziert, wie sie sich durch Bedeutungsanalyse von (S) ex-
plizieren lafit.

2) (S) und —p sind aufgrund ithrer Semantik in einer po-
sitiven Pridikation unvertriglich, da p und —p inkom-
patibel sind.”

3) Wenn, bei Geltung des Satzes vom ausgeschlos-
senen Dritten, gilt, dall wenn p, dann —(—p), so gilt
auch das tautologische Konditional: (S =p) <«
(S5 —(=p)).

4) Wenn (S) in dem Sinne p impliziert, daf} (S) zu den-
ken bedeutet, seine wesentliche Eigenschaft p notwen-
dig mitzudenken, dann heifit, von (S) — p zu pridizie-
ren soviel wie von ithm zugleich —p und, da nach (1)
implizit, doch explizierbar mit (S) gesetzt, p zu pradi-
zieren.

5) Dies ist ein formaler Widerspruch, der nach Kants
Urteil die Erkenntnis von (S) vernichtet oder mit
Strawson geurteilt ginzlich uninformativ, blof§ para-
dox oder absurd ist.'®

98 Cf. Muck, Contradictio in adjecto und Contradictio in terminis
(1971) 1033.

99 Nach der klassischen Logik gilt hier das Prinzip der doppelten
Verneinung: Ist etwas ein A, so kann es nicht ein — A sein.

100 KrV B 191: Dafl dem Satz vom Widerspruch ,gar keine Erkennt-
nis zuwider sein konne, ohne sich selbst zu vernichten, das macht
diesen Satz wohl zur conditio sine qua non (...) unserer Erkennt-
nis.“ — Strawson, Introduction to Logical Theory (1977) 6: ,When
we apply a predicate to something, we implicitly exclude from appli-

186

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Zweck an sich‘ ist gerade wie ,Freund an sich® — Feind an
sich, — Oheim an sich, — Nord oder Ost an sich, — Oben
oder Unten an sich, u. dgl. m.“1" — So ist etwa der Begriff
,Onkel‘ nur definiert relativ zu Neffen oder Nichten, ein ,ab-
soluter Onkel‘ wire Unsinn.“1%?

Schopenhauers Kritik am Ausdruck ,absoluter Wert'
verlduft analog zum vorgestellten Argumentations-
schema:

»Nicht besser steht es mit dem ,absolutern Werth®, der sol-
chem angeblichen, aber undenkbaren Zweck an sich zukom-
men soll. Denn auch diesen mufl ich, ohne Gnade, als contra-
dictio in adjecto stimpeln. Jeder Werth ist eine Verglei-
chungsgrofle, und sogar steht er nothwendig in doppelter
Relation: denn erstlich ist er relativ, indem er fiir Jemanden
ist, und zweitens ist er komparativ, indem er im Vergleich
mit etwas Anderem, wonach er geschitzt wird, ist. Aus die-
sen beiden Relationen hinausgesetzt, verliert der Begriff
Werth allen Sinn und Bedeutung. Dies ist zu klar, als dafl es
noch einer weiteren Auseinandersetzung bediirfe.“!%

cation to that thing the predicates which lie outside the boundaries
of the predicate we apply, but in the same incompatibility-range. By
this I mean that if we go on to apply to the thing, in the same breath,
one of the predicates which lie outside those boundaries, we shall be
taken to have contradicted ourselves and said nothing.“ Strawsons
Bestimmung dessen, was ein Widerspruch ist, ist von dem zu unter-
scheiden, was Ryle, The Concept of Mind (1949) 15-18/(1969)
13-17 Kategorienfehler (category-mistake) nennt. Ein category-
mistake liegt dann vor, wenn ein Gegenstand keine Eigenschaft be-
sitzt, die mit dem auf ihn angewendeten Pridikat innerhalb dessel-
ben incompatibility-range vorkommt. Von einem Wert Absolutheit
zu pridizieren hieffe dann, sich in der Kategorie zu vergreifen,
gleich so als nennten wir thn griin oder warm.

101 Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 517.

102 Schlick, Fragen der Ethik (1984) 133 (= (1930) 82).

103 Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 2) 517 f.

187

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Unterschied zu Kant hilt Schopenhauer nicht nur
bestimmte Werttypen, sondern jeden Wert fiir eine so-
wohl relative als auch komparative Vergleichungsgro-
Be.

1) Jeder Wert ist ein Wert fiir jemanden, oder: wann
immer etwas ein Wert ist, so gehort dazu, daf es fiir je-
manden einen Wert darstellt, woraus folgt, daf} sol-
ches, was fiir niemanden einen Wert darstellt, iiber-
haupt kein Wert ist. Kein Wert ist sich selbst wert.

2) Jeder Wert ist Wert im Hinblick auf einen Maf3-
stab.!®* Kein Wert ist sein eigener Wertmaf3stab.

Das Pradikat ,absolut’ ist mit beiden Implikationen
des Wertbegriffs inkompatibel. Damit ist die Formu-
lierung ,absoluter Wert® ein begrifflicher Wider-
spruch. Da Kant die Wiirde des Menschen als seinen
absoluten Wert bestimmt, trifft seinen Begriff der
Menschenwiirde derselbe Vorwurf. Der Satz ,Wiirde
ist ein unbedingter, unvergleichbarer Wert* (cf. GMS
436,;) ist formal widerspriichlich, denn er sagt, mit
Schopenhauer, dafl Wiirde etwas Nichtabsolutes,
namlich ein Wert und zugleich etwas Absolutes, nim-
lich unbedingt und unvergleichbar ist.

»Ein unvergleichbarer, unbedingter, absoluter Werth, der-
gleichen die Wiirde seyn soll, ist demnach, wie so Vieles in
der Philosophie, die mit Worten gestellte Aufgabe zu einem
Gedanken, der sich gar nicht denken laf}¢“.1%

104 Ebd. 523: ,Jeder Werth ist die Schitzung einer Sache im Ver-
gleich mit einer andern, also ein Vergleichungsbegriff, mithin rela-
tiv, und diese Relativitit macht eben das Wesen des Begriffes Werth

aus.“
105 Ebd. 523.

188

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schopenhauer lifit an einen einzigen Ausweg denken.
Des Ausdrucks ,Menschenwiirde‘ bedient sich, wer
einem subjektiven Zustand, einem Gefiihl der Erha-
benheit zum Wort verhelfen will, das auf der wortli-
chen Ebene korrekter normalsprachlicher Sitze aus-
zudriicken ihm unméglich zu sein scheint. So gelesen,
erinnert Schopenhauers Urteil an Wittgensteins Be-
merkung tiber die Rede vom absoluten Wert als dem
»Zeugnis eines Drangs im menschlichen Bewufit-
sein“,'% ohne mit ihr deren nachsichtigen Ton zu tei-
len.

Kants Definition der Menschenwiirde ,ist eine Erklirung,
die durch ihren erhabenen Klang dermaaflen imponirt, daf§
nicht leicht Einer sich untersteht, heranzutreten, um sie in
der Nihe zu untersuchen, wo er dann finden wiirde, daf}
eben auch sie nur eine hohle Hyperbel ist, in deren Innerem,
als nagender Wurm, die contradictio in adjecto nistet.“ — ,,Al-
lein dieser Ausdruck ,Wiirde des Menschen‘, ein Mal von
Kant ausgesprochen, wurde nachher das Schiboleth aller
rath- und gedankenlosen Moralisten, die thren Mangel an
einer wirklichen, oder wenigstens doch irgend etwas sagen-
den Grundlage der Moral hinter jenen imponirenden Aus-
druck ,Wiirde des Menschen* versteckten, klug darauf rech-
nend, daf} auch ihr Leser sich gern mit einer solchen Wiirde
angethan sehen und demnach damit zufrieden gestellt seyn
wirde.“1%

106 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 12/(1989) 19.
107 Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 522 f.

189

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Metaphorizitat als Vehikel
wissenschaftlicher Geltung.
Eine Anzeige

Wir haben nachgezeichnet, wie die strikte Unterschei-
dung von Fakten und Werten zu einer wissenschafts-
theoretischen Bastion ausgebaut wird. Diese hat mit
der Zeit eine gewisse Institutionalisierung erfahren,
die sich von der Stirke oder Schwiche der Argumen-
te, die sie stiitzen, tendenziell emanzipiert hat. Wir ha-
ben gesehen, daf} die Tatsache-Wert-Dichotomie fiir
uns bindend sein soll, weil wir sie aus semantischen
Griinden (Moore) oder aus wissenschaftskritischen
Erwigungen (Weber) nicht aufbrechen diirfen, oder
weil wir sie, auch wenn wir es wollten, nicht aufbre-
chen konnten (Wittgenstein). Wir haben gesehen, dafl
wir die Wirde des Menschen sprachlich unmaglich
adiquat behandeln konnen und ihre Begriindung voll-
kommen aussichtslos wire, weil sie zu den Winden
unseres Kifigs gehort und damit zu den Bedingungen
moglicher sinnvoller Rede und Praxis, die unmoglich
Gegenstand sinnvoller Rede und Praxis sein konnen.
Und wir haben gesehen, dafl eine Debatte iiber Men-
schenwiirde zumindest im Kantschen Verstand be-
reits im Ansatz verfehlt ist, weil sie einen Begriff ge-
braucht, der kein Gedanke, sondern blofler flatus vo-
cis ist, eine Rede von gewaltiger appellativer Kraft,
doch bar jeder Bedeutung. Wir haben aber auch gese-
hen, daff hinter diesen Ansitzen Sprach-, Realitits-
und Rationalititsauffassungen stehen, die selbst nicht
unproblematisch sind.

Verfechter einer Philosophie der menschlichen Wiir-

190

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

de werden sich weder mit einer emotivistischen Theo-
rie abfinden noch durch den Schopenhauerschen Wi-
derlegungsversuch noch durch die Einwinde des
Skeptizismus geschlagen geben. Uberhaupt scheinen
im Hinblick auf den moralischen oder axiologischen
Skeptizismus simtliche Versuche, seine Richtigkeit
zu beweisen, dhnlich unfruchtbar zu sein wie diejeni-
gen, seine Unhaltbarkeit vor Augen zu fiihren.'®® Ein
pragmatischer Sinn sagt uns, dafl wir moralisch urtei-
len und werten miissen oder es, aller skeptischen Auf-
klarung zum Trotz, doch tun. Und die nicht-philoso-
phischen Zeugnisse moralischer Skeptizisten zeigen
uns, dafl auch sie moralisch urteilen.!® Dies beweist je-
doch philosophisch nicht allzuviel und sollte keinen
Moralisten selbstzufrieden machen. Bedeutsamer
scheint es mir zu sein, daf} die Wiirdetheoretiker
durch die Kritik der Skeptiker unter einen Rechtferti-
gungsdruck geraten, den sie thren Angreifern nur be-
dingt zuriickzugeben vermogen. Kant hat in seiner
Grundlegungsschrift selber mogliche Schwierigkei-
ten mit dem Begriff eines absoluten Werts, z. B. dem
des guten Willens, eingerdumt. In der Idee eines abso-
luten Werts liege

~etwas so Befremdliches, dafl unerachtet aller Einstimmung
selbst der gemeinen Vernunft mit derselben dennoch der
Verdacht entspringen muf}, daff vielleicht blof§ hochfliegen-
de Phantasterei ingeheim zum Grunde liege” (GMS 394,,_,,).

108 Cf. Strawson, Skepticism and naturalism (1985) 19-21/(1987)
291.

109 Cf. Wittgensteins Brief an Adele Jolles aus dem Jahr 1930, in:
McGuinness, Wittgensteins friihe Jahre (1988) 106-108.

191

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Um sich vor dem Versuch ihrer semantischen Wider-
legung und vor den skeptischen Einwinden in Sicher-
heit zu bringen und damit in eins genauer anzuzeigen,
worum es ihr geht, sehe ich fir die Kantsche Men-
schenwiirdephilosophie und ihre Rekonstruktion nur
eine einzige Moglichkeit. Es muff sich zeigen lassen,
daf} ein Diskurs iiber die Grenzen, d. h. iiber die Bedin-
gungen der Moglichkeit unserer Selbst- und Weltver-
standnisse fihrbar ist, weil er nicht, nicht zu Recht,
unter ein tatsachensprachlich orientiertes Unsagbar-
keitsverdikt (Wittgenstein) fallt.

Menschenwiirde wire ein zentraler Begriff eines sol-
chen Diskurses, der sich nicht fiir von Weber unter-
bunden und von Wittgenstein und Schopenhauer wi-
derlegt betrachtet, sondern aus einer Kritik ihres Typs
gerade die umgekehrte Lehre zieht, seine entscheiden-
den Passagen nicht tatsachensprachlich zu formulie-
ren und darauf zu bestehen, daff die Ausdriicke seiner
entscheidenden Begriffe nicht wortlich deskriptiv zu
nehmen sind und dennoch einen prizise angebbaren
Sinn besitzen.

Die Ausdriicke ,Zweck an sich selbst und ,absoluter
Wert* sind dann als Metaphern zu verstehen. Als sol-
che entgehen sie, sofern sie sich angemessen interpre-
tieren lassen, dem Widerspruchsvorwurf. Der Vor-
wurf der semantischen Abweichung trifft nicht linger
als Widerlegung, denn ein metaphorisches Sprechen
bedient sich gerade solcher Ausdriicke und Sitze, die
auf ihrer wortlichen Ebene semantisch abweichend
sind, um damit gleichwohl etwas Sinnvolles und Inter-
pretierbares zu sagen. Metaphern stellen keinen Un-
sinn, sondern eine eigene kognitive Leistung dar. Sie

192

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

handeln von etwas und verhindern darum nicht prinzi-
piell das, was fiir einen Wissenschaftlichkeitsan-
spruch als Theoriezuginglichkeit eingeklagt wurde.
,Zweck an sich selbst‘ und ,absoluter Wert* als meta-
phorische Ausdriicke verstanden, mifiten sich

a), wie Wittgenstein verlangt,'"® in nichtmetaphori-
sche zuriickiibersetzen lassen, so daf fiir die Uber-
setzungen wieder die Regularititen unserer Sprache
gelten. Diese besitzen einen Sinn auf ihrer wortlichen
Ebene.

Gegen die Moglichkeit eines solchen Verfahrens hat
Richard Double argumentiert. Er, der hinsichtlich der
Begriffe des freien Willens, moralischer Verantwor-
tung und menschlicher Wiirde einen strengen non-
realism vertritt, gelangt zu seiner Position, weil diese
Begriffe seiner Ansicht nach extensional nichts bedeu-
ten (,,do not denote anything®).!"" Sie seien keine Kan-
didaten fiir die Klasse realer Entititen. ,Freier Wille*
oder ,freie Wahl‘ sind fiir Double mit Riicksicht auf
ihren Reinheitsanspruch, der nur die diskrete Disjunk-
tion ,frei oder unfrei‘ zulaf}t, unerfillte und prinzi-
piell unerfiillbare Begriffe.!? Sie seien nicht verifizier-

110 Cf. Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 10/(1989) 16.

111 Double, The Non-Reality of Free Will (1991) 9.

112 Ebd. 5: ,My argument is a metaphilosophical one that holds
that neither concept can have discrete reference. Instead, these
terms are merely honorific and subjective; they cannot be legiti-
mized by appeal to the nature of extralinguistic reality. Free will and
moral responsibility, as they are viewed in philosophical discourse
and everyday life, are not to be counted as candidates among the
class of real entities.“ Ebd. 7: , The conclusion I reached was not
that of the skeptic, who questions whether free will and moral re-
sponsibility exist, but that of the non-realist, who affirms that they

193

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bar, was thren Gebrauch, der auf bloff subjektive An-
niherungstiberlegungen angewiesen sei, hoffnungs-
los unprizis mache. Ihre Erfillbarkeit aber sei die not-
wendige Voraussetzung dafiir, den Menschen eine
Wiirde in dem Sinne zusprechen zu konnen, daf} sich
der bildhafte Ausdruck ,Wirde‘ in irgendwelche
wortlich zu verstehenden Ausdriicke tibersetzen las-
se, die sich auf auflersprachliche Denotata beziehen.!

»Thus, the extension of free choice for various speakers will
skew widely, and there will be no truth to the matter of
whose usage is correct. In this sense, saying that there is
no free will and moral responsibility is not like saying that
there are no Zeus thunderbolts or caloric fluid, because in
these cases there are principled replacement kinds that can
serve as the real denotata of the original terms.“'* (Letzte
Hervorh. von mir)

Oder b): Die Ausdriicke ,Zweck an sich selbst® und
,absoluter Wert® lassen sich nicht {ibersetzen, aber
doch gleichwohl irgendwie interpretieren und recht-
fertigen.!"> Wir verstehen hier keinen wortlichen Sinn,
wohl aber die Anzeige einer ,, Tendenz*“.!"®

Ich werde dafiir argumentieren, dafl Kant im Rahmen
seiner Menschenwiirdephilosophie unter dem Titel

do not because the (...) respective concepts cannot be satiesfied.”
Cf. ebd. 1301, 158.

113 Double, The Non-Reality of Free Will (1991) 5.

114 Ebd. 9. Cf. Max Webers Argument in ders., Wissenschaft als Be-
ruf (1968 c) 603 (= (1922) 545) und die Replik von Putnam, Reason,
Truth, and History (1981) 177/(1990) 235 .

115 Cf. Wittgenstein Lecture on Ethics (1965) 11/(1989) 18.

116 Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis (1984 b) 69:
»Aber die Tendenz, das Anrennen, dextet auf etwas hin.“

194

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,JIdee‘ eine Theorie des zweiten Typs entwickelt. Das
aber heif}t, nachdem wir gezeigt haben, wie jede Form
empirischer Wissenschaft nichts anderes als die Theo-
rieunzuganglichkeit einer menschlichen Wiirde zum
Resultat haben kann, daff er mit einer Idee der Men-
schenwiirde einen unhintergehbar nichtbeliebigen,
also notwendigen Gedanken auszuweisen hat. Dazu
hat er einen nichtempirischen Weg zu erschlielen, fiir
den er nicht weniger als dessen Unausweichlichkeit
nachzuweisen hat. Dazu aber schickt Kant sich an.

Seinen Nachweis fir eine Menschenwiirde sucht er
unter den Vorzeichen einer Kohirenztheorie zu er-
bringen. Er hat damit nicht die Aufgabe tibernom-
men, die Existenz menschlicher Wiirde wie und wo
auch immer zu verifizieren. Seine Beweislast ist die,
zu zeigen, dafl bei Strafe des Selbstwiderspruchs auf
die Hypothese der Existenz einer Wiirde des Men-
schen nicht verzichtet werden kann. Er argumentiert
fur eine bestimmte Praxis und in praktischer Absicht.
Er verteidigt nicht die Korrektheit seiner Urteile als
Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit, sondern ver-
teidigt die Annahme bestimmter Begriffe und Ideen
und behauptet deren Unverzichtbarkeit fiir die Kohi-
renz eines Selbstverstindnisses, das menschliche Pra-
xis und menschliches Praxisverstehen (iiberhaupt) re-
gieren. Er mufl zeigen, dafl die Annahme einer Men-
schenwiirde kein Fall einer in unser Ermessen gestell-
ten Wahl, sondern eine Unausweichlichkeit ist, die
wir nur um den Preis des Verzichts auf ein Praxis be-
treffendes verbindliches menschliches Selbstverstind-
nis leugnen konnen. Er hat den Nachweis dafiir zu er-
bringen, daf} sich die Position des Skeptikers nicht hal-

195

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten laflt. Er hat zu zeigen, dafl der Begriff der Men-
schenwiirde 1) unerlafllich fiir einen verstindlichen
Begriff menschlicher Praxis und 2) unverzichtbar fiir
den Aufweis der Bedingungen ihres Gelingens ist so-
wie 3) unverzichtbar fiir jeden erfolgversprechenden
Versuch, dieses Gelingen auf den Weg zu bringen. Des
weiteren muf} er 4) auch demonstrieren konnen, dafl
der Begriff der Menschenwiirde jedem Versuch, an
diesem Programm solche Zweifel anzumelden, die
iber die Insistenz auf Unentscheidbarkeit hinaus in
Gegenmodelle miinden, insgeheim zugrunde liegt.

196

Https://dol.org/10.5771/9783495896737-136 - am 17.01.2026, 14:45:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495996737-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. George E. Moore und der naturalistische Fehlschluß
	2. Max Weber über Wertfreiheit und die Sinnlosigkeit wertender Wissenschaft
	3. Exkurs: Wertung als Bedingung für ein Tatsachenverstehen
	3.1 Wahrheit
	3.2 Der Fall Sein und Verifikation
	3.3 Relevanz
	3.4 Verifikation durch Wertung
	3.5 Wissenschaftlichkeit und moralische Werte

	4. Ludwig Wittgenstein - ,running against the walls of our cage‘
	5. Der ,absolute OnkeF - Schopenhauers Versuch einer semantischen Widerlegung des Kantschen Menschenwürdebegriffs
	6. Metaphorizität als Vehikel wissenschaftlicher Geltung. Eine Anzeige

